
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA - UFPB  

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS - CCJ  

CURSO DE DIREITO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
TATIANA LOPES DE ALBUQUERQUE TAVARES 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

UM CORTE NA ALMA: COMO PARTURIENTES E DOULAS 

SIGNIFICAM A VIOLÊNCIA OBSTÉTRICA VIVENCIADA EM UMA 

MATERNIDADE PÚBLICA DE JOÃO PESSOA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

SANTA RITA  

 2017 



 
 
 

 

TATIANA LOPES DE ALBUQUERQUE TAVARES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

UM CORTE NA ALMA: COMO PARTURIENTES E DOULAS 

SIGNIFICAM A VIOLÊNCIA OBSTÉTRICA VIVENCIADA EM UMA 

MATERNIDADE PÚBLICA DE JOÃO PESSOA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Trabalho de conclusão de Curso apresentado 

ao Curso de Direito do Centro de Ciências 
Jurídicas da Universidade Federal da Paraíba, 

no Departamento de Ciências Jurídicas - Santa 
Rita, como exigência parcial da obtenção do 

título de Bacharel em Ciências Jurídicas. 

  
Orientador: Prof. Dr. Roberto Efrem Filho 

Coorientadora: Profª. Dra. Juliana Sampaio 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 

SANTA RITA  

2017 

 

 



 
                                                            
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Tavares, Tatiana Lopes de Albuquerque. 

 

 

T231      Um corte na alma: como parturientes e doulas significam a violência 

obstétrica vivenciada em uma maternidade pública de João Pessoa / Tatiana 

Lopes de Albuquerque Tavares– Santa Rita, 2017. 

              55f. 

             Monografia (Graduação) – Universidade Federal da Paraíba. 

Departamento de Ciências Jurídicas, Santa Rita, 2017. 

                Orientador: Profº. Dr. Roberto Efrem Filho. 

                

1. Violência Obstétrica.  2. Violência de Gênero.  3. Maternidade 

Pública. 4. Narrativas sobre violência I. Efrem Filho, Roberto.  II. Título.                                                                        

 

 

 

BSDCJ/UFPB                                                                                      CDU – 

396 

  

 

   



TATIANA LOPES DE ALBUQUERQUE TAVARES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UM CORTE NA ALMA: COMO PARTURIENTES E DOULAS 

SIGNIFICAM A VIOLÊNCIA OBSTÉTRICA VIVENCIADA EM UMA 

MATERNIDADE PÚBLICA DE JOÃO PESSOA 

 
 
 

 
Trabalho de conclusão de Curso apresentado ao 

Curso de Direito do Centro de Ciências 
Jurídicas da Universidade Federal da Paraíba, 

no Departamento de Ciências Jurídicas - Santa 

Rita, como exigência parcial da obtenção do 
título de Bacharel em Ciências Jurídicas. 

 

Orientador: Prof. Dr. Roberto Efrem Filho 

Coorientadora: Profª. Dra. Juliana Sampaio 

 

Data da aprovação:   

 

 
 

Banca examinadora: 
 

 

____________________________________________  

Prof. Dr. Roberto Efrem Filho (Orientador) 
 

 

_____________________________________________  
Profª. Dra. Juliana Sampaio (Coorientadora) 

 

 

_____________________________________________ 

Profª. Dra. Adriana Dias Vieira (Examinadora) 
 
 

_____________________________________________ 

Profª. Ma. Roberta Gonçalves Candeia (Examinadora) 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

As mulheres que cruzaram meu  

caminho nesse processo. Que são  

força, resiliência e inspiração. 



                                                                                                                                       
AGRADECIMENTOS 

 

A Deus que me conduziu até aqui. Olho para trás e fico maravilhada em ver Sua 

mão me dirigindo em todos os momentos. Obrigada por me mostrar que, através da minha fé 

e da Sua graça, eu posso transpor as mais difíceis barreiras e chegar aonde eu desejar. 

A minha mãe, por ser um exemplo de luta; de mulher forte que não se deixa abalar 

pelas intempéries da vida; mas, sobretudo, o maior exemplo de fé que eu conheço. Ela é 

reflexo do amor e do cuidado de Deus comigo e eu não poderia ser mais grata por todo amor 

e apoio que me dedica desde sempre e para sempre. 

Ao meu companheiro da vida, Wanderson, por ser meu suporte e minha ponte para 

seguir em frente. A ele, que me equilibra e me faz lembrar quem eu sou e do que sou capaz, 

meu coração e dedicação diários. Meu amor, muito obrigada! 

A Bruno e Rafael, que, me fazendo mãe, fizeram-me forte e me transformaram em 

quem sou. Eles nasceram e fizeram nascer em mim a certeza de que, para criar pessoas boas 

nesse mundo, é preciso importar-se também com a forma de recebê-los aqui. Escrever este 

trabalho entre seus brinquedos, suas risadas, seus pedidos de “Mãe, vem brincar comigo!” faz 

meu coração se encher da certeza de que estou no caminho certo. De que ser melhor para 

vocês e por vocês é meu horizonte. Eu os amo de uma maneira que não se pode explicar nem 

com toda a teoria do mundo. Vocês são a minha razão. De ir, de vir, de ficar, de sair. Amo-os 

para sempre. 

Ao meu orientador, Roberto Efrem, que embarcou comigo nessa aventura, até então 

nova pra ele, e que aceitou ampliar seu horizonte na direção dos direitos das mulheres que 

sofrem essa violência, tão silenciosa quanto impactante. A ele, que a cada franzir de testa 

quando lia os trechos dolorosos dos relatos de nossas entrevistadas, mostrava-me que eu tinha 

escolhido a pessoa certa para me auxiliar na feitura deste trabalho. Obrigada pelos 

ensinamentos e por acreditar em mim. 

A minha Coorientadora e amiga linda, Juliana Sampaio, que foi um esteio na 

construção deste trabalho. Que, mesmo com uma agenda superlotada, deu contribuições 

valiosíssimas para que eu chegasse até aqui. Que tem compartilhado sua vida comigo desde 

que eu descobri o fascinante mundo ‘do parir’ e que me contamina com a esperança de que é 

possível sonhar e lutar por um mundo onde todas as mulheres podem ser o que quiserem e 

fazerem o que bem entenderem.  



As mulheres que me apresentaram a força do ser mulher. Que compartilham comigo 

suas vidas, suas histórias e a crença num mundo mais justo e feliz pra todas as mulheres. Que 

me ensinam, ensinam e ensinam. As do Gestar que seguiram comigo na busca por um parto 

respeitoso; as Corujas do meu coração que dividem comigo as agruras e alegrias da 

maternagem diária e real; as que protagonizaram esta pesquisa, sem vocês este trabalho não 

seria possível e não seria tão visceral como é; as que foram, que são e que virão. “Vamos 

juntas que eu não posso andar só. Eu sozinha ando bem, mas com vocês ando melhor”. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Sofrimento é dor na 

alma. Este, quem pariu 

como quis, não tem”. 

Gabi Sallit



 
RESUMO 

 
 
A violência obstétrica, entendida neste trabalho como uma violência de gênero, sofrida por 

mulheres em uma maternidade pública na cidade de João Pessoa é o tema central deste 

trabalho, que objetiva compreender como as parturientes e doulas significam essa violência 

na vivência do parto. Utilizando-se de uma abordagem qualitativa, foram produzidas cinco 

narrativas, provocadas por um roteiro semi-estruturado, que serviram de parâmetro norteador 

para a construção deste trabalho. As entrevistas foram realizadas junto a parturientes e doulas 

que sofreram ou presenciaram violência obstétrica na maior maternidade pública de João 

Pessoa, instituição escolhida pelo caráter público e pela sua importância no atendimento às 

mulheres no estado paraibano. As análises firmaram-se em categorias, fragmentadas das 

narrativas, que versam sobre o lugar de objetificação e invisibilidade que ocupa a mulher 

dentro da maternidade; sobre o exercício da autonomia das mulheres na relação com os 

profissionais de saúde; sobre a maternidade-escola como um cenário de ensino da violência 

naturalizada e sobre as condutas que violentam física e psicologicamente as mulheres durante 

o processo de parto e pós-parto. A análise das narrativas mostra que a busca por informações 

e empoderamento não foi suficiente para evitar que as mulheres fossem violentadas, ao 

contrário, a tentativa de exercerem sua autonomia escolhendo o que desejavam ou não que 

fosse feito com seu corpo as levou a uma situação de retaliação e negativa de atendimento por 

parte da equipe profissional. Vimos ainda que sentimentos como culpa, isolamento, depressão 

pós-parto, dificuldades da retomada sexual e dores na pelve estiveram presentes nos relatos, 

sendo entendidos pelas entrevistadas como sequelas advindas da violência sofrida no 

momento do parto. 

 
 
Palavras-chave: Violência obstétrica; Violência de gênero; Maternidade pública; Narrativas 

sobre violência. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT 

 

 
Obstetric violence, understood in this work as a gender violence, suffered by women in a public 

maternity hospital in the city of João Pessoa, is the central theme of this study, which aims to 

understand how parturients and doulas signify this violence in childbirth. Using a qualitative 

approach, five narratives were produced, provoked by a semi-structured script, that served as guiding 

parameter for the construction of this work. The interviews were carried out with parturients and 

doulas who suffered or witnessed obstetric violence in the largest public maternity hospital in João 

Pessoa, an institution chosen for its public character and its importance in providing care to women in 

the state of Paraíba. The analysis was based on categories, fragmented narratives, which deal with the 

place of objectification and invisibility that women occupy within the motherhood; On the exercise of 

women's autonomy in relation to health professionals; On maternity-school as a scenario of teaching 

of naturalized violence and on the behaviors that physically and psychologically violate women 

during the birth and postpartum process. The analysis of the speeches shows that the search for 

information and empowerment was not enough to prevent women from being raped; on the contrary, 

the attempt to exercise their autonomy by choosing what they wanted or not done with their bodies led 

them to a situation of Retaliation and denial of care by the professional team. We also saw that 

feelings such as guilt, isolation, postpartum depression, difficulties of sexual recovery and pelvic pain 

were present in the reports, being understood by the interviewees as a consequence of the violence 

suffered at the time of delivery. 

 

Keywords: obstetric violence; gender violence; public maternity; narratives about violence.



SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO ......................................................................................................................................... 12 

1.1 O Processo de Gestação e Parturição deste trabalho ......................................................................... 13 

1.2 Discussões teóricas preliminares ...................................................................................................... 15 

1.3 Discussões metodológicas................................................................................................................. 21 

1.4 Apresentação das protagonistas ........................................................................................................ 24 

2. “AQUI VOCÊ NÃO TEM OPÇÃO”: SOBRE O LUGAR DESTINADO À MULHER, NA 

HORA DO PARTO, NAS MATERNIDADES ....................................................................................... 27 

2.1 Objetificação e invisibilidade............................................................................................................ 27 

2.2 O exercício da autonomia: um direito ou um desacato? ................................................................... 31 

2.3. “Uma episio só pra ensinar”: a maternidade-escola como cenário da violência naturalizada ......... 35 

3. CORTE NA ALMA: COMO A VIOLÊNCIA OBSTÉTRICA DEIXA MARCAS QUE VÃO 

ALÉM DO FÍSICO ................................................................................................................................... 40 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................................... 48 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................................................ 51 

 

 

 



 

 

 

 

12 

 

INTRODUÇÃO 
 
 
 

A violência obstétrica pode ser definida como sendo a violência cometida por 

profissionais de saúde contra a mulher durante o processo de gravidez, parto, pós-parto ou 

situação de abortamento, através da apropriação do seu corpo e dos seus processos reprodutivos, 

expressada através de um trato desumanizador, abuso da medicalização e patologização dos 

processos naturais (REDE PARTO DO PRINCÍPIO, 2012).  

Esta modalidade de violência, naturalizada na sociedade brasileira, não pode, assim como 

as demais modalidades de violência contra as mulheres, ser analisada de maneira desassociada 

do lugar que a mulher ocupa na nossa sociedade. Sociedade que se encontra enraizada por 

construções patriarcais onde, de certa forma, as pessoas são socializadas para perpetuar o 

pensamento sexista e machista (SAFFIOTI, 2004). 

O lugar social destinado às mulheres, embora tenha se tornado mais diversificado, 

carrega ainda as consequências de, por tanto tempo, elas terem sido rechaçadas pelo patriarcado 

a um lugar de menor importância, de subserviência e, portanto, de falta de conhecimento e 

domínio sobre seu próprio corpo e suas vontades.  

A violência obstétrica perpassa exatamente por essa não aceitação da autonomia da 

mulher sobre o seu corpo e suas vontades durante a gravidez, parto, pós-parto ou situação de 

abortamento. Neste trabalho, o período do parto e pós-parto, será o recorte que analisaremos de 

maneira mais pormenorizada. 

O Brasil, embora seja considerado um país de legislação vasta, a exemplo de sua 

Constituição Federal - uma das mais completas e extensas do mundo - não tipifica, 

especificamente, em seu ordenamento jurídico a violência obstétrica como crime, o que já ocorre 

em países como Venezuela e Argentina.  

Essa omissão termina por corroborar para que grande parte da população desconheça as 

condutas obstétricas perpetradas, sobretudo nas maternidades, no momento do parto, como 

sendo condutas que violentam as mulheres. Desse modo, violadas em sua autonomia e direitos, 

muitas mulheres sequer conseguem se reconhecerem como vitimadas. 

A violência obstétrica pode se manifestar de várias maneiras, sendo muitas as causas e 

nuances que a envolvem. Todas elas terminando por reforçar a normalização e a efetivação desse 

tipo de violência nas maternidades do país, sejam elas públicas ou privadas.  



 

 

 

 

13 

 

Quando falamos sobre a ocorrência de violência obstétrica, sobretudo em maternidades 

públicas, estamos falando de uma violência de gênero perpetrada pelo Estado através de 

instituições por ele constituídas, de uma equipe profissional por ele contratada, contra mulheres 

que deveriam ser, pelo mesmo Estado, protegidas e não violentadas.   

Diante do exposto, nos propomos nesse trabalho a analisar a violência obstétrica como 

uma forma de violência de gênero, ocorrida na principal maternidade pública da cidade de João 

Pessoa, com o objetivo de entender como as mulheres, parturientes e doulas
1
, vivenciam e 

significam essa violência.  

 

 

1.1 O Processo de Gestação e Parturição deste trabalho 
 

 

 Como a maioria das mulheres que desconhecem o cenário da violência obstétrica no 

país, não tínhamos nenhuma ideia do que acontecia nas maternidades públicas e privadas e nem 

tampouco ciência da banalização de cesarianas, sobretudo por conveniência médica. Assim, aos 

19 anos, grávida de 38 semanas do meu primeiro filho, fui informada de que ele não poderia 

nascer por via vaginal ainda no pré natal, sendo conduzida a uma cesariana agendada pela 

obstetra de minha confiança. Anestesia, sala fria, muita luz, bebê levado para berçário assim que 

nasceu, mamando somente muitas horas depois. Mãe cirurgiada, sem poder cuidar do bebê nos 

primeiros dias, algo ali não encaixava no cenário que imaginava ideal para a chegada de uma 

criança. Eu não me sentia conectada com aquele cenário. Não da forma que aconteceu.  

 Nove anos depois, quando decidi buscar informações para engravidar do meu segundo 

filho, descobri que a “justificativa médica” que me conduziu à cesárea do primeiro filho não era 

uma indicação real para uma cirurgia deste porte. Senti-me roubada do meu parto. 

 Grávida do meu segundo filho, ouvi um relato emocionante de uma amiga que havia 

parido sua filha através de um parto normal muito respeitoso, que ela chamava de parto 

humanizado
2
, e quis saber sobre essa possibilidade. E assim passei a conhecer vários obstáculos 

impostos, a nós mulheres, pelo sistema obstétrico brasileiro.   

                                                      
1
 A palavra "doula" vem do grego "mulher que serve". Nos dias de hoje, aplica-se às mulheres que dão suporte físico 

e emocional a outras mulheres antes, durante e após o parto. (Ver em: https://www.doulas.com.br/oque.php) 
2
 Neste trabalho trabalharemos o parto humanizado como sendo aquele que recebe com dignidade a mulher, seu 

acompanhante e o recém-nascido através de atitudes éticas e solidárias por parte dos profissionais de saúde de modo 

a criar um ambiente acolhedor e a instituir rotinas hospitalares que rompam com o tradicional isolamento imposto à 

mulher. Evitando práticas intervencionistas desnecessárias e permitindo que a mulher exerça sua autonomia e 

protagonismo no processo do parto (MINISTÉRIO DA SAÚDE, 2000) 



 

 

 

 

14 

 

Na busca por informações, encontrei uma roda de apoio à gestação, parto e maternagem 

conscientes, chamada Gestar e Maternar
3
, que possuía um caráter voluntário, com reuniões 

quinzenais, onde mulheres se reuniam para conversar sobre suas experiências de partos e 

maternagem dos filhos, buscar informações sobre as altas taxas de cesarianas no país, sobre as 

cesáreas agendadas por conveniência médica, entre outras facetas do sistema obstétrico 

brasileiro. 

Durante toda a gestação acompanhei as reuniões daquele grupo e vi e ouvi mulheres 

que haviam passado por violências, no momento do parto, que devastaram suas vidas. Mulheres 

que foram enganadas, sofreram procedimentos médicos desnecessários, roubadas daquele 

momento e tentavam reescrever suas histórias de vida através da troca de conhecimentos e busca 

por autonomia. Ali nascia para mim o tema de estudo desta pesquisa. 

Ao me deparar com o cenário obstétrico da cidade de João Pessoa, logo entendi que 

mudar de obstetra era mais uma batalha a ser vencida. Não me sentiria segura em buscar o parto 

normal ao lado da médica que me conduziu a uma cesárea desnecessária e que, possuía uma taxa 

de cesarianas altíssima – conforme consulta disponibilizada pelo plano de saúde.  

Contudo, encontrar um profissional médico que estivesse fora desse rol de altas 

cesariana não era fácil. As opções eram poucas. As taxas dos partos realizados pelos obstetras 

através do plano de saúde de maior cobertura do Estado, disponibilizada através da Agência 

Nacional de Saúde
4
, revelavam um número de 96,4% de cesarianas realizadas nas maternidades 

particulares. 

Foram 39 semanas de batalhas vencidas dia a dia. Depois de muita procura, encontrei 

uma médica que ouvia e se mostrava disposta a acatar parte do tipo de cuidado que eu gostaria 

de receber no atendimento do meu parto. Construí meu plano de parto, me muni de informações 

e, foi preciso negociar. Mesmo de posse de informações, certa do que queria ou não no 

atendimento ao meu parto, era preciso negociar com a médica quais intervenções seriam ou não 

passíveis de ser realizadas. Após um longo processo de consultas e conversas, e hoje após me 

deparar com os resultados deste trabalho vejo que ter encontrado uma médica que aceitasse 

conversar e negociar foi algo maravilhoso, recebi meu filho de maneira respeitosa. Após mais de 

22 horas de trabalho de parto, com a ajuda de duas doulas e do pai do meu filho, recebemos 

                                                      
3
 Essa roda de apoio mantém reuniões quinzenais na cidade de João Pessoa facilitadas por mulheres que atuam de 

maneira voluntária com o objetivo de compartilhar seus relatos de parto e maternagem e trocar informações com 

outras mulheres e homens sobre esses temas.  
4

 Disponível em: http://www.ans.gov.br/planos-de-saude-e-operadoras/informacoes-e-avaliacoes-de-

operadoras/taxas-de-partos-cesareos-por-operadora-de-plano-de-saude 



 

 

 

 

15 

 

aquele pequeno em um parto normal humanizado, que ocorreu sem intervenções desnecessárias, 

em uma maternidade privada de João Pessoa.  

Após aquele parto renasceu outra mulher não apenas a mãe daquele bebê, mas uma 

mulher que tinha consciência da força que tinha, que se sentiu respeitada em suas vontades e que 

pôde exercer sua autonomia mesmo em uma contexto desfavorável.  

  Achei que após conseguir o parto que ansiava o assunto que me rondou durante toda 

gravidez ficaria para trás.  Mas não era possível esquecer a luta, a força e os relatos das mulheres 

que conhecera nas rodas de conversa.  

O campo desta pesquisa me fora apresentado e não havia como fugir. Estar entre os 

3,6% que conseguiam um parto normal não me deixava esquecer das mulheres que compunham 

a maioria esmagadora da porcentagem. Para além dos dados das que conseguem o parto normal, 

os relatos me confrontavam com a realidade das que eram submetidas às mais diversas 

violências no momento do seu parto. Era preciso registrar o que viveram essas mulheres e 

analisar de que maneira a vivência dessa violência as impactava. 

 

 

1.2 Discussões teóricas preliminares 
 

O conceito de gênero perpassa por uma construção que começa pela objetivação da 

distinção do que é biológico e do que é cultural, ligando-se muito mais a este do que àquele e 

permitindo lançar novos olhares para as desigualdades e subordinações vivenciadas pelas 

mulheres. Com o desenvolvimento deste conceito, alargado através da luta pela eliminação de 

qualquer naturalização da noção de diferença sexual, tem sido possível estender sua 

compreensão para além da distinção entre masculino e feminino. Destaca-se, contudo, que tal 

distinção não esgota os sentidos do gênero (PISCITELLI, 2009). 

A simbólica frase de Simone de Beauvoir “ninguém nasce mulher, mas se torna mulher” 

carregava esses elementos componentes do conceito de gênero que foi formulado por Robert 

Stoller, mas só disseminado a partir dos escritos de Gayle Rubin, a partir de 1975. No Brasil este 

conceito tomou corpo na década de 1990 através da divulgação de um artigo de Joan Scott que 

versava sobre o gênero como uma categoria analítica e histórica, buscando reforçar a recusa ao 

essencialismo biológico (SAFFIOTI, 2015). 

As transformações do conceito de gênero foram acompanhadas do surgimento e do 

crescimento do movimento feminista que, no decorrer de várias décadas e com muita luta, 



 

 

 

 

16 

 

conseguiu lograr êxito no tocante a reformas legislativas, mudanças nos aspectos sociais e de 

igualdade no exercício de direitos.  

 

As contribuições feministas foram cruciais para dar visibilidade ao machismo 

que permeia o direito, não apenas num instante isolado de abuso de lei ou de 

poder jurisdicional, mas que o perpassa por inteiro já que reflete a sociedade em 

que surge e geralmente contribui para manter o status quo (SERAFIM, p.3) 

 

Contudo, para além destas conquistas não nos é possível mensurar o que ainda há para 

se construir. Basta uma breve análise das estatísticas que permeiam o assunto para nos 

depararmos com uma realidade desigual e injusta em que a mulher ainda recebe salários 

menores, acumula mais tarefas que os homens e ainda detém maior responsabilidade no cuidado 

com os filhos (PISCITELLI, 2009). 

Não distante desse cenário desigual, insurgem os dados sobre as violências sofridas 

pelas mulheres no Brasil, entendendo-se esta como uma violência de gênero, ou seja, qualquer ato 

ou conduta baseada no gênero, que lhe cause morte, dano ou sofrimento físico, sexual ou 

psicológico, tanto na esfera pública como na esfera privada (COMITÊ LATINO AMERICANO E 

DO CARIBE PARA A DEFESA DOS DIREITOS DA MULHER, 1994). 

Dentre esses dados, podemos citar os presentes na pesquisa “Mulheres Brasileiras e 

Gênero nos Espaços Público e Privado”, realizada em 2010 pela Fundação Perseu Abramo. A 

pesquisa constatou que cerca de 40% das entrevistadas já havia sofrido alguma violência 

perpetrada por um homem, quer fosse física, psíquica ou sexual. Ainda como parte da análise 

sobre a violência sofrida pelas mulheres no Brasil, ficou constatado na mesma pesquisa que 1 em 

cada 4 mulheres, dentre as entrevistadas, havia sofrido violência durante o atendimento ao parto, 

entendida como violência obstétrica. Números que nos mostram que, ainda que silenciosamente, 

esse tipo de violência tem vitimado muitas mulheres no país. 

A análise dos indicadores que envolvem a situação da mulher no Brasil, sobretudo 

quando analisamos relatos de violências sofridas pelas mulheres, termina por deixar claro que é 

preciso compreender quais os aspectos culturais que terminam por delimitar os lugares desiguais 

que são ocupados pelas mulheres no nosso país (PISCITELLI, 2009), e em especial na cena do 

parto, que autoriza as diversas formas de violência obstétrica. 

O parto, durante milhares de anos, era parte de um momento familiar, íntimo e 

fisiológico, vivenciado como algo integrante e natural da vida das mulheres. As parteiras, 

mulheres experientes nas comunidades onde viviam e que acumulavam conhecimentos sobre a 

parturição, ocupavam o lugar de ajudar essas mulheres a parir, e terminavam por construir um 



 

 

 

 

17 

 

cenário onde mulheres apoiavam outras mulheres na dinâmica de trazer novos seres humanos ao 

mundo (MONTICELLI, 1994; NAGAHAMA; SANTIAGO, 2005). 

No início do século XX (Moot 2002b; Torniquist, 2004 apud Ramos, 2013), os 

nascimentos começam, ainda que timidamente, a serem deslocados da residência da parturiente 

para as casas de parto e hospitais. Com o desenvolvimento da obstetrícia, e a atuação de médicos 

cirurgiões em atendimentos ao parto, surge uma importante janela na assistência a mulheres e 

bebês que passavam por algum problema durante o processo de parto, ampliando assim a 

possibilidade de preservar várias vidas que antes estariam fadadas à morte, caso algo não saísse 

como esperado.  

Contudo, essa institucionalização da assistência, com o predomínio do parto hospitalar e 

com a apropriação do saber sobre o parto pela medicina, reforçou ainda mais a medicalização do 

corpo feminino e terminou por culminar na desumanização do atendimento e transformação do 

papel da mulher de sujeito para objeto no processo do parto e nascimento (NAGAHAMA; 

SANTIAGO, 2005). 

Essas consequências advindas da apropriação do saber e do poder sobre o parto e sobre 

o corpo da mulher pela medicina estão intimamente ligadas com o que Michael Foucault fala no 

texto O Nascimento da Medicina Social presente na obra Microfísica do Poder, quando tece uma 

análise sobre como a medicina, na forma como foi desenvolvida na sociedade capitalista, atua 

como uma estratégia para o controle dos corpos. “O controle da sociedade sobre os indivíduos 

não se opera simplesmente pela consciência ou pela ideologia, mas começa no corpo, com o 

corpo.[...] O corpo é uma realidade bio-política. A medicina é uma estratégia bio-política” 

(FOUCAULT, 1982, p. 47). 

Entendemos que o poder é produzido a cada instante, em todos os pontos, se fazendo 

presente em todas as partes, de maneira que sua cristalização institucional termina por tomar 

corpo através dos aparelhos estatais, da formulação de leis e nas hegemonias sociais 

(FOUCAULT, 1988). Assim o controle dos corpos, sobretudo o corpo da mulher, atua 

diretamente no controle de sua sexualidade e de sua capacidade reprodutiva. A sexualidade, 

nesse sentido, não pode ser entendida apenas como uma questão pessoal, mas também política e 

social. Ela é, por isso, uma construção, regulada, negada, de muitos modos, ao longo de toda a 

vida das mulheres (LOURO, 2007).  E na objetificação deste controle, o Estado passa a atuar de 

maneira a regular a sexualidade e a reprodução das mulheres, produzindo 

 

a medicalização do corpo feminino como um dispositivo social que relaciona 

questões políticas aos cuidados individuais do corpo da mulher, normalizando, 



 

 

 

 

18 

 

regulando e administrando os aspectos da vida relacionados à reprodução 

humana (Nagahama; Santiago, 2005 apud Vieira, 1999, p. 652). 

 

No Brasil, esse processo de incorporação da prática obstétrica pelos médicos coincide 

com a criação das Escolas de Medicina, o que possibilitou, posteriormente, o surgimento de 

maternidades. E, então, os partos que aconteciam exclusivamente em casa, a partir da década de 

1930, passam a ocorrer nos hospitais, inclusive sendo estes referenciados como mais seguros 

para a mulher parir (RAMOS, 2016; WOLFF; WALDOW, 2008). 

Após essa transição e com base nesse modelo, como afirma Ticiana Ramos, “chegamos 

ao que é ainda hoje, reproduzido: um modelo de assistência hospitalar individualizado, 

masculino e médico, já que a assistência tipicamente feminina, a domiciliar, foi alijada do 

campo” (2016, p.20). 

Esse movimento de transferência da mulher para parir em ambientes hospitalares em 

casos de risco à saúde, o que antes era exceção, foi sendo acompanhado de uma medicalização 

abusiva e certa patologização de processos fisiológicos durante o parto. Desta forma, temos a 

construção da ideia de que o corpo da mulher já não funciona tão bem quanto outrora, 

precisando agora de uma “ajudinha” para fazer nascer os bebês.  

A mulher foi perdendo a autonomia sobre seu corpo, sobre suas vontades e nasceu, 

nesse cenário, essa assistência intervencionista, centrada na figura do obstetra e não mais na 

figura da mulher. Neste sentido, dispõe o Ministério da Saúde do Brasil através da Diretriz 

Nacional de Assistência ao Parto Normal: 

 

O nascimento no ambiente hospitalar se caracteriza pela adoção de várias 

tecnologias e procedimentos com o objetivo de torná-lo mais seguro para a 

mulher e seu filho ou filha. Se por um lado, o avanço da obstetrícia moderna 

contribuiu com a melhoria dos indicadores de morbidade e mortalidade materna 

e perinatais, por outro permitiu a concretização de um modelo que considera a 

gravidez, o parto e o nascimento como doenças e não como expressões de 

saúde, expondo as mulheres e recém-nascidos a altas taxas de intervenções, que 

deveriam ser utilizadas de forma parcimoniosa e apenas em situações de 

necessidade e não como rotina. Esse excesso de intervenções deixou de 

considerar os aspectos emocionais, humanos e culturais envolvidos no processo, 

esquecendo que a assistência ao nascimento se reveste de um caráter particular 

que vai além do processo de adoecer e morrer (BRASIL, 2016, p 5). 

 

Em um contexto que termina por colocar a mulher em um lugar determinado e restrito 

na sociedade, que fez nascer um atendimento intervencionista e mecanicista no tocante ao parto 

e que medicalizou a saúde e o corpo da mulher, a dor, que pode envolver um parto vaginal e 



 

 

 

 

19 

 

fisiológico, passou a ser naturalizada como forma de punição, conforme alguns conseguem 

depreender da interpretação da Bíblia Sagrada
5
.  

Esse lugar cultural, construído pela sociedade, contudo, não pode significar mais uma 

maneira de violentar a mulher, retirando dela sua autonomia, crença no funcionamento de seu 

próprio corpo e até infligindo violência física ou psicológica em decorrência de como essa 

mulher se comporta durante o processo de parto. 

Muito embora o Brasil possua um denso sistema normativo referenciado através de um 

extenso arcabouço de leis não há, no país, tipificação legal para a violência obstétrica, valendo 

uma análise a respeito do que países como Argentina e Venezuela conceituam e, em 

determinados momentos criminaliza, como sendo violência este tipo de violência. 

A Lei Argentina de nº 26.485, intitulada de “Ley de Proteccion Integral a las Mujeres”, 

que tem como objetivo a proteção integral para prevenir, sancionar e erradicar a violência 

contras as mulheres no âmbito onde se desenvolvem suas relações interpessoais, traz, no bojo do 

seu sexto artigo, o seguinte conceito para a violência obstétrica: 

 

ARTICULO 6º — Modalidades. A los efectos de esta ley se entiende por 

modalidades las formas en que se manifiestan los distintos tipos de violencia 

contra las mujeres en los diferentes ámbitos, quedando especialmente 

comprendidas las siguientes: 

[...] 

Violencia obstétrica: aquella que ejerce el personal de salud sobre el cuerpo y 

los procesos reproductivos de las mujeres, expresada en un trato 

deshumanizado, un abuso de medicalización y patologización de los procesos 

naturales, de conformidad con la Ley 25.929 (ARGENTINA, 2009). 

O conceito previsto pela “Ley Orgánica sobre el Derecho de las Mujeres a una Vida 

Libre de Violencia”, da Venezuela, embora caminhe no mesmo sentido do conceito argentino, 

inclui ainda a perda da autonomia da mulher como consequência desse tipo de violência:  

 

Artículo 15. Se consideran formas de violencia de género en contra de las 

mujeres, las siguientes: [...]13. Violencia obstétrica: Se entiende por violencia 

obstétrica la apropiación del cuerpo y procesos reproductivos de las mujeres por 

personal de salud, que se expresa en un trato deshumanizador, en un abuso de 

medicalización y patologización de los procesos naturales, trayendo consigo 

pérdida de autonomía y capacidad de decidir libremente sobre sus cuerpos y 

sexualidad, impactando negativamente en la calidad de vida de las mujeres 

(VENEZUELA, 2007). 

                                                      
5
 Livro de Gênesis trás diálogo de Deus com Eva – a primeira mulher segundo a Bíblia – após ter cometido o 

pecado original: “E à mulher disse: Multiplicarei grandemente a tua dor, e a tua conceição; com dor darás à luz 

filhos” (Gênesis, capítulo 3, versículo 16a) 



 

 

 

 

20 

 

As legislações desses dois países decorreram da ratificação, por parte dos mesmos, do 

tratado internacional, intitulado “Convenção sobre a eliminação de todas as formas de 

discriminação contra a mulher”, adotado pela Assembleia Geral da Organização das Nações 

Unidas no ano de 1979.   

Tal Convenção surgiu com o objetivo de analisar e elaborar recomendações para a 

formulação de políticas contra a discriminação contra a mulher aos vários países signatários da 

Convenção, dentre os quais figurava o Brasil, visando ao aprimoramento do status da mulher. 

Ao analisar esses conceitos que versam sobre como se manifesta a violência obstétrica, 

é possível verificarmos que várias das condutas entendidas como rotineiras no cenário obstétrico 

brasileiro se encaixam como condutas que violentam a mulher em sua autonomia ou dignidade. 

O Dossiê intitulado “Parirás com dor”, elaborado para a CPMI da Violência Contra as Mulheres, 

elenca algumas condutas ainda bastante praticadas nas maternidades públicas e privadas do 

Brasil, embora desestimuladas pelo Ministério da Saúde, que são reconhecidas como violência 

física, psicológica, sexual e/ou institucional (REDE PARTO DO PRINCÍPIO, 2012). 

Dentre essas condutas, é possível elencar o uso rotineiro de tricotomia (raspagem dos 

pelos pubianos) e enema (lavagem intestinal); exame de toque vaginal repetitivo e por 

profissionais diferentes; não autorização para que a mulher se alimente ou hidrate durante o 

trabalho de parto; a impossibilidade de escolha por parte da mulher de uma posição mais 

confortável durante o parto, inclusive com imobilização de membros; tratamento humilhante, 

grosseiro ou preconceituoso; utilização de ocitocina sintética para acelerar o trabalho de parto de 

maneira indiscriminada; episiotomia (corte na vagina); manobra de Kristeller (pressão sobre a 

barriga da gestante para empurrar o bebê); proibição da entrada de acompanhante escolhido pela 

mulher e negação de atendimento humanizado ao bebê, através do contato pele a pele com a mãe 

e amamentação logo após o nascimento (MINISTÉRIO DA SAÚDE, 2001; REIS; PATRÍCIO, 

2005). 

A ocorrência dessas condutas se dá de maneira a desconsiderar a autonomia e a vontade 

da mulher, levando-se em conta a comodidade médica e o ensino de uma medicina não baseada 

em evidências científicas atualizadas e que desconsidera as recomendações da Organização 

Mundial da Saúde, do Ministério da Saúde e até da Federação Brasileira de Ginecologistas e 

Obstetras - FEBRASGO. A maioria das condutas citadas é reconhecida pelo Ministério da 

Saúde, em parceria com a FEBRASGO, como “claramente prejudiciais ou ineficazes e que 

devem ser eliminadas” (BRASIL, 2001, p.188). 



 

 

 

 

21 

 

O Ministério da Saúde, através da Portaria nº 569/GM, de junho de 2000, que instituiu o 

Programa de Humanização no Pré-natal e Nascimento no âmbito do Sistema Único de Saúde, 

também dispôs que toda gestante tem direito à assistência ao parto e ao puerpério, sendo ela 

realizada de forma humanizada e segura. Trata-se, assim, de condutas que não desconsiderem a 

vontade e a autonomia da mulher, que não lhe cerceiem algum direito, tampouco que não lhe 

submetam a algum tratamento violento, humilhante ou preconceituoso. Esse processo de busca 

pela humanização no nascimento tem como objetivo tentar desconstruir condutas há muito 

normalizadas como necessárias, mas que não trazem benefício para mãe e bebê, e que 

constituem violência obstétrica.  

Para a Rede Feminista de Saúde e Direitos Reprodutivos (2002 apud REIS; PATRÍCIO, 

2005), o parto humanizado trata de um tipo de assistência que vai além da busca pelo parto 

normal a qualquer custo, apresentando-se como uma persecução pelo resgate da posição central 

da mulher no processo de nascimento. Isso implica em uma assistência que respeite as mulheres, 

assegurando-lhes a dignidade manifestada através de sua autonomia e seu controle sobre a 

situação. 

 

 

1.3 Discussões metodológicas  
 

No presente trabalho nos destinamos a investigar como ocorre a violência obstétrica na 

principal maternidade pública de João Pessoa aqui intitulada de maternidade “X”, analisando-a 

sob a perspectiva da violência de gênero, de maneira a verificar como puérperas e doulas que 

vivenciaram condutas tidas como violentadoras significaram essa violência, tentando inferir qual 

a percepção delas em relação às condutas sofridas e ao atendimento de saúde recebido.  

A captação das entrevistadas, a princípio, foi pensada para acontecer na própria 

maternidade “X”, contudo, devido a ditames burocráticos da Secretaria de Saúde do município 

de João Pessoa e da própria maternidade fomos instados a mudar o local de captação.  

Durante os três anos em que acompanhei as rodas do grupo de apoio Gestar e 

Maternar, pude presenciar os mais diversos relatos de mulheres que, na rede pública ou 

suplementar, haviam sofrido diversas violações aos seus direitos mais básicos durante o 

atendimento de seus partos, sendo conduzidas a cirurgias sem uma real indicação médica, 

passando por procedimentos desnecessários para atender determinada conveniência da equipe 

profissional. Esses relatos terminaram por nos indicar o novo campo de captação das 



 

 

 

 

22 

 

entrevistadas.  

Estabelecido o novo campo de pesquisa, foram levantados os relatos de várias mulheres 

que os compartilharam suas histórias com o grupo no último ano. Na sistematização desses 

relatos, foram selecionadas três parturientes, que aqui chamaremos por Quitéria, Celina e 

Dandara, que haviam sido atendidas no momento do parto na maternidade pública “X” e ainda 

duas mulheres, aqui reconhecidas como Dora e Leolinda, que atuam como doulas voluntárias na 

mesma instituição. Com vistas a preservar a confidencialidade da pesquisa, os nomes 

verdadeiros de todas essas mulheres serão mantidos em sigilo. O critério utilizado na escolha das 

entrevistadas priorizou as mulheres que relatavam ter sofrido ou presenciado violência obstétrica 

na citada maternidade. 

A escolha da maternidade “X” se deu em virtude de tratar-se da principal maternidade 

pública da cidade de João Pessoa, visto que seu caráter público termina por ensejar uma maior 

preocupação no tocante à realização, por parte do Estado, de quaisquer condutas que possam 

violentar as mulheres.  A maternidade escolhida é pioneira no Estado da Paraíba na atuação de 

doulas voluntárias em apoio às parturientes, sendo estas doulas formadas na própria maternidade 

através de um curso de formação organizado pela instituição. Após a realização e aprovação no 

curso, as doulas voluntárias passam a atuar na maternidade no apoio as puérperas ali atendidas. 

 A doula foi escolhida como um ator social relevante para compor o presente trabalho, 

ao lado dos relatos experienciados pelas parturientes, devido à proximidade que elas estabelecem 

com as mulheres neste momento em particular, buscando um atendimento que priorize a vontade 

da mulher e lhe garanta apoio e a preservação de seus direitos no momento do parto. Por 

trabalharem de forma voluntária, não mantendo vínculo profissional ou institucional com a 

maternidade, supomos que as doulas estejam menos susceptíveis ao receio de sofrer retaliações 

por não concordar com a conduta de algum dos profissionais de saúde. Como mencionado por 

uma doula: “Nós somos a sociedade civil lá dentro. Estamos olhando pela mulher, nosso 

interesse é a mulher, resguardar os direitos dela” (Dora, doula, entrevista concedida em 08 de 

março de 2017). 

A abordagem que utilizamos durante a pesquisa foi de natureza qualitativa visto que 

esta consegue enveredar-se de maneira mais profunda no mundo dos significados das ações e das 

relações humanas, conseguindo captar aquilo que vai além dos números e estatísticas 

(MINAYO, 2000).  

Os procedimentos metodológicos deste trabalho foram dispostos em três fases, quais 

sejam: a fase exploratória; o processo da coleta, registro e análise dos resultados; e a análise final 



 

 

 

 

23 

 

e de divulgação dos resultados, feita através deste trabalho (MINAYO, 2001). As cinco 

narrativas utilizadas na construção deste trabalho foram provocadas por um roteiro semi-

estruturado, anexado como apêndice, que nos serviu apenas de parâmetro norteador para a 

produção das narrativas.  

A proposta era que as entrevistadas pudessem se sentir a vontade para apresentar suas 

experiências, tornando mais fluidas as narrativas sobre um assunto tão delicado e que perpassa 

questões pessoais e afetivas complexas, como o processo de gravidez e parto (BONI; 

QUARESMA, 2005). 

As entrevistas foram realizadas em lugares diversos, escolhidos pelas personagens desta 

pesquisa, atendendo a necessidade de cada uma de silêncio, comodidade e privacidade. De 

maneira a seguir todos os procedimentos éticos exigidos por um trabalho dessa natureza, esta 

pesquisa foi submetida ao Conselho de Ética da Universidade Federal da Paraíba.  

As entrevistadas foram informadas que a pesquisa não oferecia riscos previsíveis a sua 

saúde, lhes sendo assegurada a confidencialidade do que fora compartilhado com a 

entrevistadora. Um Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) foi assinado por cada 

uma das participantes, sendo informadas que os dados obtidos serviriam de base para trabalho 

monográfico que visa à obtenção do título de bacharel em Direito pela Universidade Federal da 

Paraíba.  

As entrevistas produzidas foram gravadas, transcritas e analisadas. Desta análise, 

através de uma categorização temática, emergiram os núcleos de sentidos (MINAYO, 2000), ou 

seja, que se constituíram como nucleares para a obtenção dos objetivos que orientam o presente 

estudo, qual seja: compreender como parturientes e doulas vivenciam e significam as violências 

obstétricas. 

Precisamos ainda adiantar que os relatos trazidos neste trabalho estarão marcados por 

violências de diversas naturezas e, embora essa temática pareça óbvia visto que a pesquisa 

pretende se debruçar sobre a violência obstétrica, algumas das narrativas poderão ser 

interpretadas como muito fortes e, por vezes, apelativas e insistentes. Contudo, ciente do risco a 

que essa opção nos submete, optamos por partir destas narrativas tal qual nos foram relatadas, 

não no intuito de promover um choque em quem as lê, mas como forma de promover uma 

discussão a cerca do tema e da importância do mesmo e de aceitar as narrativas como elas são, 

verdadeiramente fortes e cortantes. 

Os capítulos escritos neste trabalho foram construídos com base em categorias 

analíticas. A princípio falaremos do lugar destinado às mulheres na hora do parto, nas 



 

 

 

 

24 

 

maternidades. Esse lugar será abordado através da objetificação e da invisibilidade que cerca 

essas mulheres no momento em que são internadas na maternidade “X”, versando sobre como 

essas variáveis interferem no exercício de sua autonomia. Discorreremos também sobre como a 

maternidade “X”, na condição de maternidade escola, termina por produzir um cenário de 

violência naturalizada que pode atuar na formação dos alunos. 

 No capítulo seguinte serão apresentadas as condutas que ensejam a violência física e 

psicológica mais comumente disseminadas, com a intenção de apresentar qual a percepção 

destas mulheres a respeito dessas violências sofridas. Como elas se sentiram e como essas 

vivências foram significadas por elas. 

 

 

1.4 Apresentação das protagonistas 
 

 

A violência obstétrica é vivenciada pelas mulheres através da apropriação do seu corpo, 

negação de sua autonomia e vontades, através de condutas que a atinjam psicológica ou 

fisicamente. (REDE PARTO DO PRINCÍPIO, 2012). Vendo este conceito assim, dissociado das 

experiências reais, a gente não consegue dimensionar como ela, a violência obstétrica, pode ser 

avalassadoramente marcante na vida de milhares de mulheres que a vivenciam dia a dia nas 

maternidades públicas e privadas do país. 

Em busca do que significava pra essas mulheres a vivência dessas experiências reais, 

mantive o contato preliminar com as mulheres protagonistas desse trabalho e marcamos um 

lugar de encontro para o início das entrevistas. As três parturientes preferiram me receber em 

suas casas, talvez por só ali se sentirem realmente confortáveis para falar sobre seus partos e, de 

certa forma, reviverem o que sentiram no dia do nascimento dos seus filhos. 

Quitéria foi a primeira entrevistada. Em meio a sua sala de jantar, sob o som do 

balbuciar de sua filha ainda bebê e do barulho que o seu companheiro fazia na cozinha ao 

preparar o jantar, nós nos sentamos e começamos nossa conversa. A primeira vez em que 

Quitéria tentara falar do seu parto no Gestar e Maternar não saíra muita coisa além de choro e 

tristeza. 

Dessa vez ela estava mais forte, disse que já conseguia falar sem chorar, que não se 

sentia curada, mas que, com o tempo, as feridas iam cicatrizando. Acredito que o fato de já 

termos nos visto algumas vezes nas rodas de conversa fez com que o encontro fluísse. Ela sabia 



 

 

 

 

25 

 

da minha familiaridade com o tema e se sentiu à vontade para ir falando. Por vezes, seu 

companheiro entrou na conversa, falou um pouco sobre o que viu e viveu ao lado dela naquele 

dia. A bebê participava do seu jeito, emitia sons, chorava, mamava, brincava.  

Eu saí da casa daquela família naquela noite com o estômago embrulhado. Os gestos 

que ela fazia durante a entrevista mostrando como os médicos alargaram e rasgaram sua vagina 

com as mãos na hora da saída do bebê; o modo como ela ainda estava abalada com as 

dificuldades vivenciadas no pós-parto e no reinício da sua vida sexual; as formas como tratava a 

possibilidade de ter outro filho: nada disso saía de minha mente. Se ouvir o seu relato mexia 

comigo daquela maneira, não havia como mensurar o quanto aquilo tudo que ela viveu a havia 

atingido. 

Celina foi a segunda parturiente a ser entrevistada. Recebeu-me na sua casa, sentamos 

no chão, uma de frente para a outra, e iniciamos nossa conversa. Ela falava com segurança sobre 

o dia do seu parto, narrava tudo que havia acontecido desde as primeiras contrações com muitos 

detalhes. O tempo que passou na casa de sua mãe antes da ida para o hospital, das pessoas que 

passavam, do que lhe deram para comer, do ambiente que montaram para que ela vivesse aquilo. 

A ida para o hospital foi um ponto chave do seu relato. Ela não queria ir. Tinha tido uma 

experiência ruim com a maternidade “X” no dia que descobriu que estava grávida. Enquanto 

esperava o resultado do seu exame de gravidez, uma mulher sofria um aborto no corredor do 

hospital. Ela presenciara a dor e o sangue que aquela mulher colocava para fora. Ficou, de certa 

forma, marcada por aquela experiência.  

Chegou ao hospital agitada, reclamando do que não achava certo, com seu plano de 

parto em mãos e, de pronto, já entendeu que não conseguiria ser ouvida ali, ainda que gritasse.  

Sua fala é marcada pela dor que sentiu por não ser ouvida. O termo “coisa” é recorrentemente 

utilizado na tentativa de expressar como se sentia nos dias que ficara naquela maternidade. 

Encontrei-me, então, com Dora, primeira doula entrevistada. E encontrar com ela foi 

esbarrar em uma esperança que fez com que o embrulho no estômago, resultado do que ouvi 

sobre violência obstétrica nas duas entrevistas iniciais, dissipasse-se um pouco. Não que seu 

relato não fosse marcado pela mesma violência narrada pelas parturientes, mas é que seus olhos 

brilhavam quando ela falava do serviço voluntário que prestava na maternidade “X” como doula. 

Ela dizia que esse era o trabalho que ela fazia com a alma, e seus olhos mostravam isso 

claramente.  

No seu relato, as violências que testemunhara também tinham o condão de marcar a 

alma. Mas a certeza de que seu trabalho era importante para tantas mulheres que encontravam na 



 

 

 

 

26 

 

figura da doula, representada por ela, o olho no olho, um abraço apertado e apoio a fazia voltar 

para lá no plantão seguinte. Forte, explicava que sua missão era atuar como “os olhos da 

sociedade civil ali dentro”, relatando que já havia denunciado condutas violentadoras dos 

direitos das mulheres na ouvidoria e que elas, as doulas, sabiam que poderiam ir até o Ministério 

Público para denunciar, caso fosse necessário. 

Dandara foi a personagem da quarta entrevista deste trabalho. Parturiente que, mesmo 

tendo plano de saúde, optou por parir sua filha na maternidade pública “X” por acreditar que lá 

teria mais chances de tê-la através de um parto normal, lógica correta de acordo com as 

estatísticas que envolviam partos no estado paraibano. Ela sabia que as taxas de cesarianas da 

rede suplementar, sobretudo dos médicos disponíveis no plano de saúde que dispunha. 

Partiu em busca do que queria. Levou plano de parto, doula, seu companheiro e seus 

direitos na ‘ponta da língua’. Sofreu retaliação por reclamar, foi encaminhada para uma cesárea 

com seu bebê já coroando. Nem deu tempo de operar e o bebê nasceu na mesa de cirurgia, após 

uma episiotomia realizada sem seu consentimento e que, segundo ela, não cortou apenas a sua 

carne, mas “cortou a alma”, deixando uma cicatriz que levaria para o resto da vida. Eu também 

senti a alma cortada. Dandara chorava e eu podia sentir a dor que ela ainda carregava.  

Na última entrevista conheci Leolinda, outra doula voluntária na maternidade “X”. 

Mesmo com cara de menina e fala mansa, logo deixou claro que ser doula era uma coisa que ela 

encarava como um ‘chamado’ do qual não teria como fugir, tal a força com que foi atraída para 

este cenário do parto, embora não imaginasse, no início o quão difícil seria trilhar esse caminho.  

Ainda sem filhos, ajudar aquelas mulheres era como se fosse um caminho que ela 

precisava trilhar na construção de um cenário mais favorável para quando chegasse o momento 

de vivenciar seus partos. “Trabalho de formiguinha”, ela dizia. E ela já conseguia enxergar que 

este trabalho realmente estava a produzir resultados. 

Apresentadas as personagens e delimitado o tema que nos propomos a discutir 

passamos agora a uma apresentação dos resultados da nossa pesquisa através da análise das 

entrevistas, esta categorizada através dos núcleos de sentido identificados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

27 

 

 

 

2. “AQUI VOCÊ NÃO TEM OPÇÃO”: SOBRE O LUGAR DESTINADO À 

MULHER, NA HORA DO PARTO, NAS MATERNIDADES 

 
Os relatos trazidos pelas mulheres no decorrer desta pesquisa terminaram por 

descortinar condutas que vão além das já descritas neste trabalho como inclusas no rol das 

violências obstétricas. Para além das episiotomias, das manobras ou procedimentos invasivos e 

violentos, das frases ameaçadoras e de cunho machista, esses relatos estavam permeados de 

descrédito, desrespeito, invisibilidade e objetificação. 

Foi possível identificar, nas narrativas, as marcas do poder decorrentes da relação entre 

mulheres e maternidade; poder intrínseco à figura dos (as) obstetras, mas que se ramifica para os 

demais componentes da equipe de saúde. Uma relação que, não por acaso, assumia um caráter 

disciplinar e hierárquico, de maneira a evidenciar o lugar de subserviência dessas mulheres 

perante a instituição. 

A objetificação do corpo da mulher, a invisibilidade dela como sujeito de direitos, a 

impossibilidade de exercer sua autonomia dentro do ambiente hospitalar e a constatação de um 

ensino médico que termina por não produzir uma relação respeitosa entre o produtor do cuidado 

em saúde e o usuário desse sistema são parte dos resultados encontrados, aos quais dedicaremos 

este capítulo. 

 

2.1 Objetificação e invisibilidade 
 

 
Eu não era uma pessoa, eu era mais uma que tava ali parindo dentre tanta outras 

que foram e que iam. Era padrão, automático, o tratamento com todas era esse. 

Ninguém olhava nos olhos, ninguém perguntava se eu tava bem, ninguém 

perguntava nada. Eu não era uma pessoa, era uma coisa, um objeto (Dandara, 

parturiente, entrevista concedida em 16 de março de 2017). 

 

 

Sentir-se como uma coisa sem importância, sobre a qual as pessoas não se importavam, 

foi um sentimento que marcou a experiência do parto de Dandara na Maternidade “X”. Esse 

trecho do relato mostra claramente como a objetificação do corpo da mulher faz parte não apenas 

do cuidado dispensado a Dandara, mas de todas as mulheres: “o tratamento com todas era esse”. 

Ela era apenas mais uma. 



 

 

 

 

28 

 

Considerando todo o contexto social em que a figura da mulher está inserida e que tenta 

extirpar-lhe seus direitos e espaço social, esse processo de despersonalização da mulher 

clarificado na fala de Dandara começa a ser construído desde a sua admissão nas maternidades 

quando passam a ter que se submeter ao que Elizabeth Nagahama e Silvia Santiago (2005) 

chamam de cerimonial de internação – caracterizado pela separação da família, remoção de 

roupas e de objetos pessoais, ritual de limpeza e restrição alimentar e de movimentação.  

Celina, inicialmente, relata o tratamento recebido na recepção da maternidade, quando 

não conseguiu passar seus dados pessoais: 

 

Aí assim que eu chego na maternidade a minha mãe, minha irmã e o pai 

da minha filha são barrados.  Só deixaram entrar, depois de muito falar, a 

minha doula.  Aí eu já comecei a chorar[..] Eu sentindo muitas dores e o ser 

humano na minha frente queria que eu respondesse todos os meus dados, 

endereço, tempo de gestação e não sei o que mais. [...] A cabeça de uma criança 

passando entre as minhas pernas, e o homem dizendo que tinha que preencher a 

ficha. [...] Ele não tava nem aí. Me levantei e ele começou a gritar comigo.  

 

 

E logo passa a narrar o que vivenciou nesse ritual de internação: 

 

Me pegaram no meio do corredor, não falaram nada, me puxaram pra uma sala, 

todo mundo com roupa igual, e aí começaram: deita aqui, tira a roupa [...] 

Enquanto eu tava tendo uma contração, tiraram minha roupa, tiraram tudo que 

tava em mim, colocaram uma bata, me deitaram na cama. 

[...] Eu não queria ficar sem roupa, queria ficar com a minha calça, eu tava com 

frio, queria ficar vestida e todo mundo dizendo que eu tinha que ficar com 

aquela bata (Celina, parturiente, entrevista concedida em 12 de março de 2017). 

 

 

 A padronização obtida com as roupas (batas) iguais e retirada de objetos pessoais faz 

com que a mulher perca a sua individualidade e passe a ser uma paciente daquele hospital. Você 

entra, responde perguntas, troca de roupa, cumpre os protocolos. A partir daquele momento a 

mulher não é mais dona do seu corpo, de suas vontades. “A atenção foi organizada como numa 

linha de produção e a mulher transformou-se em propriedade institucional” (NAGAHAMA; 

SANTIAGO, 2005, p. 656). 

E como que em tom de sincronicidade, essa concepção de linha de produção trazida 

pelas autoras é descrita por Celina quando ela afirma: “eles simplesmente fazem como se você 

fosse um objeto e estivesse passando por processos numa indústria”. Foi assim que ela se sentiu: 

como um objeto em uma fábrica. Simplesmente passando por uma linha de produção, onde não 

lhe era permitido opinar, discordar. Era preciso ser apenas paciente. 



 

 

 

 

29 

 

 A assunção do saber do parto pela medicina com a ida das mulheres para parir nos 

hospitais trouxe uma institucionalização não apenas do parto, mas também dos corpos dessas 

mulheres que, a partir do momento em que são admitidas naquele centro de saúde, são 

despersonalizadas, assujeitadas, objetificadas (NAGAHAMA; SANTIAGO, 2005). 

Essa objetificação, que enseja em um maior controle dos corpos das mulheres, dá-se 

desde os procedimentos de padronização do cerimonial de internação até as formas de falarem 

com elas, e também de não falarem, através da ausência de esclarecimentos sobre as condutas, 

procedimentos e exames realizados, sem que nada lhe seja explicado. “Ninguém me dizia nada. 

Não falavam nada, tipo... eu era uma coisa e estavam fazendo coisas comigo” (Celina, 

parturiente, entrevista concedida em 12 de março de 2017). 

Essa omissão nos esclarecimentos, além de partir do pressuposto de que o (a) médico 

(a) é o detentor do conhecimento e que, portanto, não precisa explicar nem justificar suas 

condutas ao paciente, atua de maneira a, simbolicamente, colocar esta usuária no “seu lugar” que 

“é o da espera, o da falta, o da não informação sobre o que se procura no seu corpo, pois, a partir 

da entrada nos rituais hospitalares, esse corpo não mais pertence ao seu dono” (PEREIRA, 2004, 

p. 398). 

Um monte de gente dentro da sala, um monte de aluno, um monte de luz, um 

frio infeliz... nunca esqueci o frio que fazia naquela sala [...] e todo mundo tava 

como se eu fosse um objeto ali em cima, pegando várias coisas, zuada, fazendo 

várias coisas e tentando fazer coisas em mim, eu não queria nada. [...] elas não 

olhavam pra mim, não tavam nem aí pro que eu tava falando, tá ligado? 

(Grifos nossos)  
 

Celina nos mostra ainda outra face da objetificação, que é a sensação de invisibilidade 

que essas mulheres vivenciam dentro da maternidade. Além de se sentirem como coisas, e, no 

caso das doulas, verem as mulheres serem tratadas assim, algo que fora muito marcante em todos 

os relatos foi o fato de as mulheres não serem ouvidas, não terem suas dúvidas respondidas, de 

não serem tratadas de forma digna e respeitosa.  

Sentir que não está sendo ouvida, que nada do que você está falando está sendo 

considerado, reforça a legitimidade e a sujeição que envolvem essa relação assimétrica entre 

médico e demais profissionais da saúde e as usuárias desse sistema. Denota a redução daquela 

mulher a um órgão fragmentado, sem corpo, sem voz, sem identidade, desqualificada para 

questionar o saber técnico daquele que detém o poder naquele lugar (MERHY, 2013). 

A doula Dora ressalta que “esse tipo de coisa resulta numa assistência péssima, porque 

você nem olha pro outro como gente, que tá ali na sua frente. Que tem desejos, tem vontade, tem 

direitos. Falta muito isso, essa sensibilidade” [...] “quando a gente encontra alguém que respeita 



 

 

 

 

30 

 

o mínimo, dá um alívio. Dá um alívio mesmo”, de maneira a reforçar esta conduta como 

rotineira no contexto hospitalar.  

Essa invisibilidade da mulher como sujeito, a qual é submetida desde os procedimentos 

de admissão na maternidade, é reforçada quando da sua exposição como objeto de cuidado. Sua 

intimidade, seus órgãos sexuais são expostos como parte dessa despersonalização e da falta de 

domínio sobre o seu corpo. 

 

Os órgãos sexuais da mulher grávida sofrem esse tipo de rito, podendo ser 

vistos, vasculhados, esquadrinhados sem quaisquer constrangimentos por parte 

dos que legitimamente estão aptos a fazê-lo, pois assim está definido pela 

medicina, que arbitra sobre o corpo e suas necessidades. No caso da mulher 

gestante, parturiente ou puérpera, esse arbítrio é revelado de forma mais aguda. 

Ela não é consultada sobre a manipulação que pode sofrer, já que, tacitamente, 

a necessidade de seu corpo a justifica (PEREIRA, 2004, p.397). 

 

A mulher precisa tirar sua roupa, vestir apenas a bata e compartilhar uma sala de pré-

parto com muitas outras mulheres e seus acompanhantes. Atendida por vários profissionais 

diferentes e observada por todos que passam, sua intimidade é devassada e elas se sentem 

expostas.  

 

Era tudo aberto, ficava passando gente o tempo inteiro, e eu me sentia 

totalmente exposta. Eu não queria ficar sem roupa... eu tava com frio. [...] Foi 

uma coisa muito agoniante porque eu não queria estar ali, daquele jeito, com as 

pessoas me observando. (Celina, parturiente, entrevista concedida em 12 de 

março de 2017). 

 

  

 Além da exposição de que fala Celina, a narrativa de Quitéria nos coloca diante de uma 

exposição que leva as pessoas a, de certa forma, assistirem às suas dores, ao seu trabalho de 

parto como se assistissem um espetáculo. Olhando, mas sem envolver-se com a protagonista da 

cena. 

 

As vezes apareciam outras enfermeiras, apareciam e abriam a cortina [...] você 

tava ali naquele universo, e chega alguém abre e sai, parece que é um 

espetáculo. [...] era uma coisa incrível, parecia que todo mundo olhava pra mim, 

mas não tinha aquele apoio, era tipo um “te vira’. Olhavam assim e saiam 

(Quitéria, parturiente, entrevista concedida em 06 de março de 2017) 

 



 

 

 

 

31 

 

Nessa gestão do poder, na contraposição entre a espetacularização
6
 e a invisibilidade, as 

mulheres se tornam visíveis como objeto. Como me disse Dandara, “às vezes apareciam outras 

enfermeiras e abriam a cortina, [...] chega alguém, abre e sai, parece que é um espetáculo”. Em 

contraponto, há a invisibilidade que elas enfrentam enquanto sujeitos: “ninguém olhava nos 

olhos, ninguém perguntava se eu tava bem, ninguém perguntava nada, eu não era uma pessoa, 

era uma coisa, um objeto”. 

 Diante das narrativas aqui descritas o ouvir, que deveria ser, como disse Merhy 

(2013) uma condição para o estabelecimento da relação entre paciente e equipe profissional, 

passa a ser enxergado como excepcionalidade, ao ponto que encontrar um médico que respeita o 

mínimo e escuta a paciente é encarado com alívio. 

 

Outra coisa que acho importante é sempre ouvir a mulher, sempre ouvir o que 

ela tem a dizer. Mas ninguém nunca escuta a mulher. Assim, eles preferem 

confiar só na técnica. O estudo, a técnica é importante, eu não tô julgando isso, 

mas vamos ouvir a mulher, o que ela tem a dizer, é o corpo dela, ela sabe, não 

tem como não sentir (Dora, doula, entrevista concedida em 08 de março de 

2017). 

 

Dora conclui falando da importância de ouvir a mulher, ouvir o que ela está sentindo e 

vivenciando naquele momento. Afinal, é o corpo dela, as vontades dela. Ao menos, deveriam 

ser. 

 

 

2.2 O exercício da autonomia: um direito ou um desacato? 
 

Sabemos que o termo autonomia possui uma gama de implicações éticas, políticas e 

sociais, contudo ao nos atermos ao significado literal da palavra (auto: próprio, nomos: norma, 

regra, lei) somos remetidos à ideia de regras próprias, livre decisão, de comando de suas próprias 

ações, possibilidade de fazer escolhas suas próprias.  

Wilza Pereira (2004), citando Bourdieu, traz o significado de autonomia como sendo a 

faculdade de se governar por si mesmo ou ainda a liberdade ou independência moral ou 

intelectual, diferenciando-o do conceito de heteronomia, que é a condição de pessoa ou de grupo 

                                                      
6
 Aqui entendo espetacularização como a operação de transformar um evento pessoal, ritual em um espetáculo para 

fins de entreter um sujeito consumidor externo às raízes do evento. Alguém que, como o espectador, assiste, 

‘aprecia’ o evento sem envolver-se, numa atitude de distanciamento (CARVALHO, 2010). 
 



 

 

 

 

32 

 

que recebe de um elemento que lhe é exterior, ou de um princípio estranho a si, a lei a que se 

deve submeter.  

A apropriação dos saberes e práticas, trazida pelo processo de hospitalização do parto, 

conduz à manutenção de certo poder por parte dos médicos e demais profissionais de saúde, 

tornando a relação entre eles e as usuárias de saúde em algo muito assimétrico, desigual. 

Propicia, assim, uma aproximação muito maior com a heteronomia do que com a autonomia 

(PEREIRA, 2004). 

 

Porque quando vem uma pessoa, uma figura médica principalmente, que tem 

muita autoridade, e diz que ela tem que ficar daquele jeito, numa sala toda 

equipada, num ambiente que não é o dela, que muitas vezes ela nunca visitou 

desde que entrou ali, então ela acaba ficando do jeito que querem que ela fique 

mesmo, ela não tem essa noção que ela pode escolher (Leolinda, doula, 

entrevista concedida em 17 de março de 2017). 

 

Esse excerto da fala da doula Leolinda nos demonstra o quanto é difícil para as 

mulheres fazer escolhas ou buscar o cumprimento de suas vontades quando estão diante da 

autoridade ostentada pela equipe de saúde, diante de tantos equipamentos e em um lugar que 

para elas é desconhecido.  

A autonomia, portanto, não é algo que você busca e, ao encontrar, passa a fazer suas 

próprias escolhas e fazer valer seus direitos e desejos. É preciso que existam condições para que 

esta autonomia seja exercida de maneira efetiva. Quando a mulher é despersonalizada e 

objetificada, as condições para que ela expresse sua autonomia naquele ambiente tendem a ser 

anuladas. 

 

Chegou uma equipe do plantão com uma enfermeira super ignorante, eram 

umas seis pessoas, e aí ela chegou e disse que tinha que fazer o toque. ‘não 

precisa, não quero!’.  Ela disse: ‘você não tem opção, a gente precisa ver como 

você está’ [...] Sua bolsa não estourou ainda e a gente precisa estourar. Eu disse 

que tava tranquila, que não queria que estourassem. ‘Você já viu algum bebê 

nascer dentro de bolsa? Eu preciso estourar’. Foi quando veio uma contração e 

eu gritei que se minha filha quisesse ela ia nascer dentro da bolsa sim. [...] Ela 

disse: Ótimo! Fique aqui sozinha. Você vai parir aqui sozinha igual uma 

indigente (Celina, parturiente, entrevista concedida em 12 de março de 2017). 

 

 

As palavras de Celina nos levam ao cenário mais inóspito para que qualquer pessoa 

exerça sua autonomia. Um lugar onde você “não tem opção”. Ou você acata as ordens emanadas 

pelos profissionais de saúde ou “vai parir sozinha igual uma indigente”. 

Como podemos notar, esse poder se manifesta, nos hospitais e mais especificadamente 

na maternidade em tela, através da presença marcante da hierarquia e disciplina, onde a 



 

 

 

 

33 

 

hierarquia pressupõe superioridade, que, por sua vez, enseja subserviência e acatamento de 

ordens. Logo, não abre possibilidades para que a mulher venha a se contrapor à opinião da 

equipe de saúde, não podendo questionar a autoridade de seus componentes. 

 

E aí, assim que eu sentei na cama, eu peguei na mão do doutor e disse: por 

favor, eu trouxe meu plano de parto, eu não quero que faça isso, isso, aquilo... E 

ele disse: Olha, você não tem que me ensinar a fazer o que eu estudei a vida 

inteira, eu vou fazer o que for necessário (Celina, parturiente, entrevista 

concedida em 12 de março de 2017). 

 

Quem é aquela mulher, na visão deles, pra dizer algo que eles devem fazer. Eu 

faço isso há 30 anos. E ai vem uma pessoa que não estuda dizer que sabe o que 

é melhor pra ela e não eu, que estudei esse tempo todo. Que trabalho mais de 30 

anos, que faço do mesmo jeito, e sempre deu certo (Dora, doula, entrevista 

concedida em 08 de março de 2017). 

 

Frases como “eu estudei a vida inteira”, “Você não tem que me dizer o que fazer”, “Eu 

faço isso há 30 anos”, denotam como a ideia de autoridade médica, de superioridade centrada no 

saber, desequilibram a balança das relações entre médico e paciente. Os profissionais exercitam 

o poder do saber como um lugar de legitimação institucional que reafirma a forma de se 

relacionarem com as parturientes e ignoram o conhecimento e vontades delas (PEDROSA e 

SPINK, 2011). 

Os estudos na área da saúde, no entanto, relatam que a autonomia deve ser 

considerada categoria norteadora e conteúdo central da promoção de saúde, reforçando que a 

restrição dessa autonomia atua como fator de risco elementar na cadeia causal dos principais 

grupos de agravos e patologias, terminando por gerar uma regressão estrutural do nível de saúde 

(FLEURY-TEIXEIRA, 2008; PEREIRA, 2004). 

O cuidado em saúde é, inclusive, um conceito que está aliado à autonomia do usuário 

da saúde. 

O cuidado é o provimento e disponibilização das tecnologias de saúde de 

acordo com as necessidades singulares de cada pessoa, em diferentes momentos 

de sua vida, visando o seu bem estar, segurança, e autonomia para seguir uma 

vida produtiva e feliz (GARIGLIO, 2012 apud Cecílio, 2011). 

 

Não restam dúvidas que a informação e o empoderamento da mulher são importantes 

ferramentas na retomada da autonomia de seu corpo e de suas vontades. Corroborando com este 

entendimento, o Ministério da Saúde diz: “há a necessidade da informação e formação de 

opinião entre as mulheres, para que elas possam reivindicar aquilo que seja mais benéfico para a 

sua saúde e a de seus filhos” (BRASIL, 2001, p. 35). 



 

 

 

 

34 

 

As três parturientes entrevistadas neste trabalho, cientes dessa necessidade, participaram 

de rodas de conversas e apoio à gestação e ao parto humanizado, informaram-se, construíram 

plano de parto. Duas delas tinham plano de saúde e ainda assim optaram por parir em 

maternidade pública por acreditarem ter mais chances de fazer nascer seus filhos através de um 

parto normal respeitoso. Contudo, essas condutas não foram suficientes para garantir o exercício 

de suas autonomias. Elas foram vitimadas. Pelas pessoas, pelo sistema obstétrico brasileiro e 

pela sociedade que as coisifica e as silencia.  

O resultado da análise dos relatos demonstra que o fato de estarem informadas, de não 

aceitarem procedimentos desnecessários e invasivos as tornou alvo de retaliações e rechaço por 

parte da equipe profissional. 

 

Eu disse não, não quero, não vou sair daqui. E ela disse pro meu marido: Olha 

só pai, se ela continuar desse jeito aí eu não vou fazer mais nada, não vou mais 

tocar nela. [...] Como eu tinha plano de parto foram me deixando lá, de forma 

que era como se fosse um desprezo, não era como se tivesse me deixando pra 

atender minha vontade, mas algo do tipo: ela não quer? Então deixa ela aí. [...] 

por conta que ter um plano de parto parecia que era muita novidade pra eles. 

Era como se fosse muita pretensão minha levar um plano de parto pra dizer a 

eles o que fazer [...] 

Tratavam quem não tinha informação como se a pessoa fosse imbecil: ahh 

mãezinha, é assim mesmo, dói assim mesmo. Como se eles fossem superior. E 

comigo era desprezo, tá entendendo? Não vou nem olhar pra você. [...] Você 

perguntava alguma coisa, você queria informação e as pessoas não davam, 

viravam as costas (Dandara, parturiente, entrevista concedida em 16 de março 

de 2017). 

 

A leitura que Dandara consegue fazer é a de que, na visão deles, fora muita pretensão 

sua levar um plano de parto, ousar dizer à equipe profissional o que eles deveriam fazer. O plano 

de parto não servira como instrumento garantidor de suas vontades, do que queriam que fizessem 

ou não com seu corpo. Pelo contrário, o fato de ousar levar um plano de parto fora motivo para 

que a deixassem sem assistência, desprezada.  

Celina também relatou que fora negligenciada, que o fato de ter informações fez com 

que preferissem não falar com ela. 

 

Eu fui a pessoa que eles meio que não queriam conversa, porque eles estavam 

cientes que eu tinha as informações. Eles não queriam conversar com uma 

pessoa que tinha informação. [...] Tanto que o cara, o obstetra, olhou pra mim e 

disse: você não vai me ensinar a fazer o que eu estudei a minha vida inteira pra 

fazer. Foi a única vez que ele olhou pra mim, sabe? (Celina, parturiente, 

entrevista concedida em 12 de março de 2017). 

 



 

 

 

 

35 

 

Ouvindo e relendo estes relatos, é possível visualizar que ter informações por si só não 

é, e não foi, suficiente para não ser vítima da violência obstétrica. Conhecimento não garantiu, 

conforme demonstrado no presente trabalho, o exercício da autonomia, pelo contrario, aumentou 

a discussão sobre os planos de cuidado. Quando questionada, a equipe médica pôde entender ter 

sido desafiada em sua autoridade e isso pôde gerar uma contra resistência ainda mais violenta do 

que quando a mulher fica mais passiva. 

Isto pode ser mais uma vez identificado quando Quitéria relata ter ouvido de uma 

médica que se tivesse aceitado a episiotomia não estaria com sua vagina toda rasgada – laceração 

que ocorrera devido aos médicos terem alargado, rasgado sua vagina com as mãos. “Se você 

tivesse aceitado o corte não estaria assim (fazendo o sinal de uma cruz com as mãos) você tá 

toda rasgada, assim e assim (repetindo o mesmo gesto) [...] que eu não precisaria passar por tudo 

isso se eu tivesse aceitado o corte”. 

 

 

 

2.3. “Uma episio só pra ensinar”: a maternidade-escola como cenário da violência 

naturalizada 
 

 

A medicina chegou ao Brasil em 1808, logo após a chegada da família real ao país, 

através da criação da primeira escola de formação de médicos, e não é difícil imaginar a restrição 

que circundava tanto o acesso ao ensino dessa ciência, quanto o cuidado para com a população. 

Formou-se, assim, uma categoria profissional tradicionalmente elitista e vinculada ao poder 

(AMARAL, 2007 apud Souza, 1982). 

Esse contexto, que isolou a categoria médico profissional em uma ilha do saber, 

terminou por construir a concepção de que eles seriam os únicos detentores do saber técnico da 

saúde e, portanto, únicos responsáveis por estabelecer os planos de cuidados aos quais deveriam 

ser submetidos os usuários do sistema de saúde. 

Ao longo do tempo, vêm sendo produzido estudos que mostram a necessidade de 

desconstrução dessa ideia de isolamento e superioridade, reforçando que o encontro entre o 

trabalhador e o usuário da saúde deve ser produzido através da formação de um espaço comum 

do encontro que deve prezar pela intercessão dos saberes desses dois polos da relação. Nesse 

espaço comum, deve haver a intervenção das duas partes convergindo esforços para a produção 

do cuidado (MERHY, 2013). 



 

 

 

 

36 

 

O trabalhador da saúde, ao colocar em prática o atendimento aos usuários, deve fazer 

uso de tantos quantos instrumentos de trabalho e tecnologias possa dispor, do conhecimento 

adquirido/saber profissional que traz consigo e, sobretudo, do espaço-relacional, de interação e 

tratamento humanos, que será o responsável pelo estabelecimento da relação entre as duas 

partes.  

Não se entende a existência de um médico dotado de todas as qualidades 

técnicas e científicas, mas desprovido de sentido humanitário. Neste, ele 

caminha em busca mais de uma atitude de carinho, cuidado e toque físico do 

que da aplicação do mais requintado método propedêutico ou terapêutico 

(SILVA, 2012). 

 

A escolha de modelo de cuidado não precisa ser estanque. Os processos produtivos de 

saúde só poderiam se realizar nas intercessões entre trabalhador e usuário, sendo nesse encontro 

entre eles “que se dá, em última instância, um dos momentos mais singulares do processo de 

trabalho em saúde enquanto produtor de cuidado” (MERHY, 2013, p. 5) 

Muito embora haja esse esforço para que o cuidado se alie ao saber, focando as 

condutas médicas em menos intervenções e mais acolhimento, a realidade confrontada por este 

trabalho mostrou que as mulheres atendidas nos hospitais, no momento dos seus partos, estão 

muito longe de conseguir interferir de alguma maneira no plano de cuidado a que são 

submetidas.  

Foi possível constatar que muitas das condutas perpetradas pela equipe profissional são 

aprendidas e naturalizadas desde a formação desses profissionais. Como já mencionado neste 

trabalho, a maternidade “X” é uma maternidade-escola. O que significa que alunos de medicina, 

fisioterapia e enfermagem são submetidos a um estágio prático-profissional, na instituição, 

supervisionado por seus docentes e preceptores.  

Os procedimentos são realizados como estratégia de ensino, sendo, por vezes, 

executados apenas para treinamento, de formas repetidas e desnecessárias clinicamente. Dessa 

maneira, o corpo da mulher é reduzido à condição de objeto de estudo, sem sua anuência e sem 

que lhe seja nem explicado o procedimento a ser realizado.  

 

Eu já vi estudantes naquela cena sem interagir com a mulher, o que eu acho 

muito estranho. Aí ficam ali numa conversa entre o médico e os estudantes, 

discutindo, debatendo, olhando a dilatação. E ninguém se dá ao trabalho de 

pedir licença, falar com essa mulher (Leolinda, doula, entrevista concedida em 

17 de março de 2017).  

 

Ao agirem como se estivessem ministrando uma aula, falando e explicando 

procedimentos para os alunos, usando o corpo da mulher, os médicos-preceptores naturalizam a 



 

 

 

 

37 

 

violência e ensinam os estudantes uma prática que não cuida, não valoriza e não se importa com 

a individualidade daquela mulher. 

 

E aí eles fazem um toque sem nem dizer o que é, e conversam com os alunos 

como se estivessem realmente dando uma aula e aí é que você se sente objeto. 

Porque ele não fala com você, ele fala com os alunos. Eu fiquei sabendo que eu 

tava com 10 cm (de dilatação) porque ele disse isso aos alunos. E aí você 

começa a se sentir uma coisa e sabe que vai ser isso ali dentro (Celina, 

parturiente, entrevista concedida em 12 de março de 2017). 

 

A objetificação do corpo, a invisibilidade da subjetividade e os procedimentos 

desnecessários são, não apenas reproduzidos, mas ensinados aos novos profissionais de maneira 

naturalizada. Realizar uma episiotomia, procedimento cirúrgico onde a vagina é cortada com um 

bisturi ou tesoura, e que pode trazer sérias consequências físicas e psicológicas para a mulher, 

apenas como forma “didática” de ensino, é cruel e de uma violência difícil de mensurar. 

 

Quando eu cheguei na maternidade, nos meus primeiros meses, primeiro ano, 

percebia que a episiotomia era quase que feita sequencialmente. Às vezes, 

fazem uma ‘episio’ só pra ensinar (Dora, doula, entrevista concedida em 08 de 

março de 2017). 

Teve uma mulher que tava com a doula e na hora a estudante de medicina 

perguntou: Doutora, não vai fazer a episiotomia, não? E aí a médica disse: é, 

faça. E ninguém tava falando em episio antes, não precisava. Tava tudo super 

bem ali, e foi uma episiotomia super traumática (Leolinda, doula, entrevista 

concedida em 17 de março de 2017). 

 

Outro procedimento comumente ensinado aos alunos por seus preceptores, através de 

várias repetições desnecessárias, é o toque vaginal. Esses, apesar de dolorosos para a mulher, são 

reproduzidos por médicos e estudantes, de forma indiscriminada, utilizando a mulher-corpo 

como ‘cobaia’ para treinamento. Cenas que reproduzem a construção de corpos-cobaias são 

relatadas por Celina que passou pela experiência de ter seu corpo utilizado como instrumento 

para a aula prática de alunos. 

 

Tinha uns vinte alunos ao meu redor observando o professor mostrando como é 

que fazia o toque. [...] Eu me levantei e vi aquele mundaréu de sangue em cima 

de mim eu pensava ‘meu Deus, o que tá acontecendo comigo? O que tá 

acontecendo aqui?’ Soluçando, sem saber o que tava acontecendo direito 

(Celina, parturiente, entrevista concedida em 12 de março de 2017). 

 

A realização de procedimentos desnecessários como condutas repassadas pelos 

preceptores aos alunos nos remetem a uma formação iatrogênica, na qual é ensinada a intervir 

ainda que não seja necessário. Aprende que precisa agir intrusivamente quando a única coisa que 



 

 

 

 

38 

 

se esperaria dele seria empatia e atenção. E nos faz inferir sobre a urgência de modificar o ensino 

da medicina e a forma como esses médicos (as) estão sendo ensinados.  

 

Parece que eles precisam fazer alguma coisa, tocar na mulher de alguma forma, 

eles precisam fazer alguma coisa. É tudo muito intervencionista. Pra mudar 

tudo isso, a gente precisa começar da base, com esse povo que tá estudando, 

pois é mais difícil mudar quem já tem essa conduta (Dora, doula, entrevista 

concedida em 08 de março de 2017).  

 

Dora nos relatou que um dos acompanhamentos que fez como doula na maternidade 

“X” foi um dos momentos mais traumáticos que já viveu. “Nesse dia saí de lá e chorei por 

horas”. A parturiente que ela acompanhava sofreu toda sorte de violências físicas e psicológicas 

na presença, e com a ajuda, dos estudantes que estavam ali para aprender sobre cuidado em 

saúde.  

 

A sala tava cheia nesse dia, foi horrível. Porque tinham muitos estudantes, 

estava cheia, parecia uma algazarra, uma coisa horrorosa. Fizeram Kristeller 

[...] teve episiotomia, teve fórceps, teve tudo. E essa mulher esgotada. [...] 

Posso dizer que foi umas das maiores demonstrações de falta de amor ao 

próximo que eu já vi (Dora, doula, entrevista concedida em 08 de março de 

2017). 

 

 

O Código de Ética Médica brasileiro preconiza que são condutas vedadas ao médico: 

 

Art. 14 Praticar ou indicar atos médicos desnecessários ou proibidos pela 

legislação vigente no País. 

Art. 22 Deixar de obter consentimento do paciente ou de seu representante 

legal após esclarecê-lo sobre o procedimento a ser realizado, salvo em caso 

de risco iminente de morte. 

Art. 23. Tratar o ser humano sem civilidade ou consideração, desrespeitar 

sua dignidade ou discriminá-lo de qualquer forma ou sob qualquer pretexto. 

Art. 24 Deixar de garantir ao paciente o exercício do direito de decidir 

livremente sobre sua pessoa ou seu bem-estar, bem como exercer sua 

autoridade para limitá-lo. 

Art. 25. Deixar de denunciar prática de tortura ou de procedimentos 

degradantes, desumanos ou cruéis, praticá-las, bem como ser conivente com 

quem as realize ou fornecer meios, instrumentos, substâncias ou conhecimentos 

que as facilitem. [...] 

Art. 31 Desrespeitar o direito do paciente ou de seu representante legal de 

decidir livremente sobre a execução de práticas diagnósticas ou 

terapêuticas, salvo em caso de iminente risco de morte (CFM, 2009) (Grifos 

nossos). 

 

Não resta dúvida que a formação precisa ser revista. Não há como ensinar sobre 

cuidado quando, na prática, se faz necessário que o aluno vivencie momentos em que o cuidado 



 

 

 

 

39 

 

não está sendo aplicado. A prática é o que faz com que a percepção seja cada vez mais 

abrangente e aguçada. Para que haja aprendizado sobre o cuidado humano é preciso que exista 

integração entre a teoria e a prática. O ensinar deve estar voltado para evidenciar que a essência 

do ser humano se encontra no cuidado (BOFF, 1999). 

Cientes de que todas essas práticas obstétricas caracterizam uso abusivo e violento da 

prática profissional, logo de maneira a não refletir o cuidado que deveria entrelaçar a relação 

entre paciente e profissional de saúde, inclusive estando normatizadas como tal, e que, ainda 

assim, continuam sendo praticadas diariamente nas maternidades brasileiras, resta-nos refletir e 

reforçar os questionamentos de Celina. “Caramba, isso acontece porque aqui é hospital público? 

Isso acontece porque existe uma demanda muito grande? Ou porque a galera perdeu totalmente a 

sensibilidade?”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

40 

 

3. CORTE NA ALMA: COMO A VIOLÊNCIA OBSTÉTRICA DEIXA 

MARCAS QUE VÃO ALÉM DO FÍSICO 
  

Toques vaginais sem permissão ou sequenciados, realização de episiotomia, manobra 

de Kristeller, ocitocina de rotina, impedimento para se alimentar ou movimentar ou utilização de 

frases e gestos que possam inferiorizar a mulher ou afetá-la psicologicamente são algumas das 

condutas consideradas “violência obstétrica”.  

Essas condutas desnecessárias e arriscadas são consideradas violações ao direito da 

mulher à sua integridade corporal. A imposição autoritária e não informada desses 

procedimentos atenta contra o direito à condição de pessoa (REDE NACIONAL FEMINISTA 

DE SAÚDE, 2002). 

Enquanto eu tava tendo contração tiraram minha roupa, tiraram tudo que tava 

em mim, colocaram uma bata, me deitaram na cama. E aí quando parou a 

contração, que eu ia perguntar o que tava acontecendo... VRÁAA dentro de 

mim (fazendo gesto brusco de que enfiaram a mão dentro dela). Comecei a 

chorar, gritar... ‘o que é isso? O que é isso?’ (Celina, parturiente, entrevista 

concedida em 12 de março de 2017). 

 

O toque vaginal é um procedimento obrigatório para a admissão na maternidade “X”, 

logo foi assim que a parturiente Celina foi recepcionada naquele lugar. De maneira desatenciosa, 

tendo a equipe tirado sua roupa e feito com que se posicionasse, sem que nada lhe fosse 

explicado ou por ela anuído.  

Esse procedimento é um exame obstétrico que tem como objetivo estimar a progressão 

do trabalho de parto e nascimento de maneira a avaliar as alterações da cérvice, situação das 

membranas amnióticas, e de maneira a identificar a posição e a descida do feto. Sua realização 

consiste em o examinador inserir dois dos seus dedos dentro da vagina da mulher, o que, por 

óbvio, deve ser realizado com material apropriado e estéril, estando a paciente em posição 

confortável e tendo sido orientada e questionada quanto à realização e à anuência para o 

procedimento (BRANDEN, 2000). Alguns requisitos que, conforme vimos, não foram 

respeitados na realização do toque em Celina. 

O fato de o toque vaginal ser protocolar para a admissão das parturientes na 

maternidade “X” nos leva a inferir que não é possível negar a sua realização. Nesse sentido, 

Dandara relata que, ao chegar ao hospital e não permitir que um médico que exalava um odor 

muito forte de cigarro lhe tocasse, foi ameaçada de não ser atendida e ainda de ter que passar 

pelo procedimento com um médico ainda pior.  



 

 

 

 

41 

 

Veio um médico e disse: vamos ali fazer um toque. E eu disse: - Doutor, no 

meu plano de parto tem que eu não queria o toque, tem como o senhor ler isso 

aqui, por favor? - Eu não quero ler papel não, minha filha. Eu vou fazer um 

toque em você, vamo ali. Quando ele chegou perto de mim senti que ele tava 

podre de cigarro, o cheiro dele tava muito forte. - Eu não vou deixar o senhor 

tocar em mim não. - ‘Vai deixar não? Então tá certo. Você não vai ser admitida 

no hospital, você vai ficar aí’ (Dandara, parturiente, entrevista concedida em 16 

de março de 2017). 

 

Ouvindo ainda de uma enfermeira que era melhor ter deixado o médico fazer o toque, 

mesmo ele sendo grosso e estando com cheiro de cigarro, visto que o próximo plantonista era 

muito mais grosso. “Você vai ver!”, disse a profissional de saúde. 

Visto que, para realização do toque, o médico (a) precisa inserir parte de sua mão dentro 

da vagina da mulher, tal procedimento é encarado, por algumas mulheres, como violador de sua 

intimidade, constrangedor e desconfortável, conforme obversamos no relato da doula Leolinda, 

que termina por comparar o sentimento da mulher que é tocada, sobretudo quando isso ocorre de 

forma violenta, com o da mulher que é estuprada. 

Eu já vi mulher sair de toque arrasada. Arrasada de sair e se trancar no banheiro 

pra chorar. [...] Teve uma mulher que ficou péssima. A cada toque era um 

tempo no banheiro com essa mulher chorando. Eu até fiquei me perguntando se 

ela não tinha algum histórico de abuso sexual, alguma coisa. [...] Porque é como 

se fosse um estupro, né? É semelhante a energia que a pessoa sente. Eu não sei, 

mas era muito doloroso pra ela (Leolinda, doula, entrevista concedida em 17 de 

março de 2017). 
 

Com isso não estamos por querer reforçar uma comparação do procedimento obstétrico 

em relato com o estupro, mas é preciso analisar que a entrevistada termina por usar um jogo 

retórico para mostrar como a violência vivenciada por ela e pelas mulheres que acompanha é 

absurda e gravosa, chegando a colocar o sentimento sentido pelas mulheres como semelhante ao 

que sente uma mulher estuprada. 

 Logo, a maneira como esse procedimento é conduzido pelo (a) obstetra que o realiza é 

importante para que a mulher se sinta bem e, sobretudo, respeitada, sendo indispensável a 

anuência da mulher para a sua realização. 

A manobra de Kristeller, que consiste na compressão do fundo uterino de maneira que a 

mulher tem sua barriga empurrada durante o trabalho de parto objetivando a abreviação deste, 

embora contraindicada pelo Ministério da Saúde e pela FEBRASGO, e com orientação para que 

seja eliminada da rotina das maternidades, também esteve presente nos relatos das parturientes e 

doulas (BRASIL, 2001). 



 

 

 

 

42 

 

                                                                                                                                            
Fizeram manobra de Kristeller, empurraram a barriga dela fortemente, 

fortemente. Cada vez que empurravam, meu coração acelerava. Que eu disse: 

Meu Deus, vão quebrar a costela dessa mulher, vão matar ela, ou então vai 

matar a criança! Porque com essa força toda. Porque se debruçavam, subiam 

naquelas escadinhas pra fazer força mesmo. Era a médica de um lado, a 

enfermeira do outro apoiando o braço para dar segurança à médica, pra segurar, 

pra empurrar (Dora, doula, entrevista concedida em 08 de março de 2017). 

 

 

Dandara também contou que “a médica mandou a enfermeira fazer Kristeller na hora da 

outra contração com a menina coroando, e eu sem deixar ela se aproximar com o braço. Ela 

nasceu antes que eles conseguissem empurrar [...]”. 

Essa manobra é reconhecidamente danosa à saúde, constituindo um fator de risco de 

morbidade materna e fetal e sendo, ao mesmo tempo, ineficaz, causando à parturiente o 

desconforto da dor provocada e também o trauma psicológico que poderá carregar 

indefinidamente (BRASIL, 2001; 2016). 

Já a episiotomia, comumente realizada sob a indicação de facilitar a saída do bebê, 

prevenir a ruptura do períneo e um suposto afrouxamento vaginal provocado na passagem do 

feto pelos genitais durante o parto normal, é um procedimento realizado através de uma incisão 

no períneo ao final do segundo estágio do parto vaginal que é realizado com tesoura ou bisturi, 

necessitando de sutura (ZANETTI, et al, 2009). 

Muito embora haja, desde meados da década de 80, estudos científicos e diversas 

orientações da Organização Mundial da Saúde e Ministério da Saúde do Brasil, indicando a 

abolição da episiotomia rotineira, esta continua sendo realizada de forma indiscriminada e 

rotineira nas maternidades brasileiras (REDE NACIONAL FEMINISTA DE SAÚDE, 2002, 

p.34). 

 

Quando fui para o quarto tinha coisa de 15 mulheres, todas elas com 

episiotomia, com muitos pontos, todas elas achavam que tinham passado por 

um procedimento ruim, dizendo que a cesárea era melhor (Dandara, parturiente, 

entrevista concedida em 16 de março de 2017). 
 

O corte, resultado da episiotomia, resulta em uma substituição do tecido muscular e 

erétil da vulva por fibrose, podendo a função da musculatura do assoalho pélvico ficar 

prejudicada, estando relacionada a uma demora maior na retomada da vida sexual pós-parto, a 

aumento da dor durante a penetração, além de frequentes deformidades vulvares. Isso quando 

não ocorrem complicações que levem a lacerações graves, infecção ou hemorragia 

(CHILDBIRTH, 2001 apud Rede Nacional Feminista de Saúde, 2002; ZANETTI, et al, 2009). 



 

 

 

 

43 

 

 

Eu disse a ela que não, como é que ela não respeitou? Ela cortou por nada, 

porque não tinha motivo, minha filha já tava coroando. Aquela episiotomia me 

incomodou muito, eu passei um mês sem conseguir sentar direito, e sentindo 

dor. Eu não conseguia ficar em pé muito tempo, ainda hoje eu não consigo ficar 

em pé muito tempo que sinto dor na região, se eu fizer uma caminhada eu sinto, 

dói bem lá no músculo, na pelve, eu sinto doer, tudo por causa dessa episio. Eu 

fiquei muito arrasada (Dandara, parturiente, entrevista concedida em 16 de 

março de 2017). 

 

As três parturientes entrevistadas não desejavam a episiotomia. Duas delas, Celina e 

Dandara, tiveram suas vaginas cortadas, mesmo sem suas autorizações e Quitéria teve sua vagina 

alargada, rasgada com as mãos por ter se negado ao procedimento. As sequelas narradas por 

essas mulheres são as mais diversas, desde dificuldades na retomada de sua vida sexual até 

traumas psicológicos.  

 

Foi coisa de eu ficar sem sentar por muito tempo, com 45 dias eu fui tentar ter a 

primeira relação e sabe o que é você ir no inferno e voltar? Foi a pior coisa que 

eu fiz na vida. E aí, mesmo passados uns dois meses eu não queria mais saber 

de relação sexual porque doía muito, doía mais do que a dor que eu senti 

durante o trabalho de parto, e até hoje incomoda (Celina, parturiente, entrevista 

concedida em 12 de março de 2017). 

A vida sexual no início foi horrível... Aquelas palavras que a médica disse que 

eu tava toda rasgada lá embaixo me destruiu, eu achava que não tinha mais 

condições de ter relações, de ter outro filho, eu não me sentia mais pra nada, 

sentia que meu corpo tinha sido mutilado (Quitéria, parturiente, entrevista 

concedida em 06 de março de 2017). 

 

A episiotomia é uma incisão cirúrgica e, para tanto, necessita da anuência da mulher.  

Para além do corte físico é preciso ressaltar que o procedimento está associado a uma cultura 

machista de que o parto vaginal deixaria a musculatura da vagina da mulher flácida e, por isso, a 

realização da episiotomia e sua consequente sutura, seria uma forma de “apertar” essa vagina 

como forma de requalificar essa mulher sexualmente, “preservando-se o estatuto da vagina como 

órgão receptor do pênis”.  (REDE PARTO DO PRINCÍPIO, 2012, p.90; REDE NACIONAL 

FEMINISTA, 2002).  

 

- Deixa eu cortar pra te ajudar. - Eu não quero, doutora. Eu tinha que dizer que 

não queria no meio de uma contração. [...] e mesmo assim, ela ainda me cortou. 

[...] e costurou sem anestesia sem nada. Eu tava tão, tão preocupada com as 

coisas, com a violência obstétrica que eu tava vivenciando, que ela nasceu, veio 

pra cima de mim, e eu não consegui chorar, não consegui me conectar. [...] eu 

tava com sensação de tristeza, não era de felicidade, não era de alegria, de 

forma nenhuma, não conseguia me conectar de jeito nenhum. Não tinha 



 

 

 

 

44 

 

conexão com minha filha e eu fiquei muito arrasada (Dandara, parturiente, 

entrevista concedida em 16 de março de 2017). 

 

Os relatos demonstram como essas mulheres ficaram abaladas e o quanto a realização 

do procedimento deixou sequelas físicas e psicológicas, algumas que perduraram durante todo o 

pós-parto e influenciaram até na relação dessas mulheres com seus filhos, como disse Dandara. 

Logo não há como dissociar a realização da episiotomia, e todo o sofrimento que é infligido às 

mulheres em decorrência de sua realização, de uma espécie de punição ligada à sexualidade, 

ligada a este "sistema erótico", prevalente no Brasil, baseado nas noções de atividade-masculino 

e passividade-feminino (REDE PARTO DO PRINCÍPIO, 2012). 

Para além das condutas que se manifestam de maneira física e mais aparente, as 

entrevistadas também relataram ações que a abalavam psicologicamente, normalmente 

expressadas através de frases que buscam diminuir a auto estima da mulher, humilhá-la, 

desacreditá-la ou fazê-la sentir-se culpada. 

Dora não acreditou no absurdo que ouvia quando presenciou um profissional da equipe 

de saúde dizer a uma mulher que reclamava das dores: “na hora de fazer você não tava 

chorando!”. Relatando ainda que, em outra situação, após uma mulher sofrer toda sorte de 

procedimentos violentos a médica chegou ao absurdo de dizer a ela: “a culpa é sua se acontecer 

alguma coisa com seu filho, a culpa é sua! Essa mulher chorava, gritava... Foi uma coisa 

horrível, horrível” (Dora, doula, entrevista concedida em 08 de março de 2017). 

A doula Leolinda nos relatou que, em uma das piores situações que acompanhou na 

maternidade “X”, após um tempo sem que o parto evoluísse, presenciou uma médica dizer a uma 

mulher: “se você não ajudar seu bebê vai morrer” (Leolinda, doula, entrevista concedida em 17 

de março de 2017). 

Esse processo de culpabilização da mulher que a condena por não estar cooperando, que 

tenta fazê-la se sentir culpada por algo que possa vir a acontecer com seu filho, pode ser 

responsável por uma experiência extremamente traumática (REDE PARTO DO PRINCÍPIO, 

2012).  

Ademais as condutas até agora referenciadas podemos observar ainda que a violência 

sofrida ou presenciada pelas entrevistadas apresentou uma outra faceta, a de que a essas 

mulheres estava sendo imposto um sofrimento de forma intencional, como modo de castigá-las 

por terem se negado a aceitar os procedimentos, ousado ‘desafiar’ a equipe profissional. 

Leolinda relatou, como o acompanhamento que mais lhe marcou, um caso onde a mulher pariu 



 

 

 

 

45 

 

sozinha, sofreu todo tipo de violência e teve sua acompanhante expulsa do hospital, porque esta 

decidiu questionar uma profissional de saúde. 

 

Ela tinha 19 anos, primeiro filho, e aí a mãe dela questionou coisas pra uma 

estudante de medicina, coisa muito normal para uma mãe que tá ali nervosa, e 

com quem não se conversa, não se explica nada.  E aí ela ficou ali batendo boca 

com aquela mulher de um jeito que não era positivo, ela não tava explicando ou 

tendo paciência, ela tava debatendo. Uma obstetra que escutando o que tava 

acontecendo, entrou na sala de exame, de avaliação médica e começou a gritar 

com a mãe e dizer que ela ia ser presa por desacato. E ela gritava muito alto, 

mais alto que todo mundo, foi um escândalo. [...] já tava sendo muito doloroso 

para aquela mulher aquele parto, tinham rompido a bolsa das águas dela, e para 

algumas mulheres isso tem um efeito muito forte, se tornou um parto muito 

dolorido, ela ficou irritada, com umas contrações muito em cima da outra. E aí 

expulsaram a mãe dela [...] E essa médica continuou gritando, gritando muito, 

inclusive, eu acho que não assustou só essa mulher, assustou todo o pré-parto e 

ela continuava gritando. E essa menina travou completamente o trabalho de 

parto dela, travou contração, tudo foi embora. [...] tocaram ela e disseram não 

vai nascer não, vai pra cesariana. Aí ela foi. E quando voltou, ela disse que na 

verdade ela tinha parido normal, e teve episiotomia, forceps e manobra de 

kristeller, que é o conjunto pior do mundo. E ela contou a mim e a família que 

tinha momentos que ela esmurrava as pessoas, ela se debatia. E ela tava assim 

arrasada, arrasada, destruída, uma mulher completamente destruída. Teve um 

momento de chorar e dizer “meu Deus, eu sofri demais! Sofri demais!”. Então, 

arrasaram com essa mulher, ela me falou que não queria ter outro filho que pra 

ela foi muito traumático. [...] Fizeram o queriam com essa mulher, pra mim foi 

como uma retaliação aos comentários da mãe (Leolinda, doula, entrevista 

concedida em 17 de março de 2017). 
 

 

Submeter essa mulher à situação narrada, negar-lhe o direito de ter um acompanhante, 

submeter-lhe a um tratamento dessa natureza, travar uma discussão verbal com o acompanhante 

de uma mulher que está parindo, passando por um momento de instabilidade e sensibilidade é 

cruel. E, segundo Leolinda, de uma crueldade intencional. 

Dandara não queria a episiotomia, repetia a todo tempo para a médica que não queria 

que a cortasse e mesmo assim ela cortou e “costurou sem anestesia, sem nada”. Celina relata que 

não bastasse não atender ao seu pedido para não ser cortada, o médico “fez a episio sem 

anestesia. Depois disse que tinha sido necessário. Mesmo eu pedindo que não fizesse”.  

Quitéria, que não permitiu que a episiotomia fosse feita, teve laceração de segundo grau 

devido ao fato de os médicos terem ficado com as mãos dentro de sua vagina, alargando-a para a 

passagem do bebê.  

Eu me deitei na maca, eles colocaram a ocitocina. Eu ainda tive umas três 

contrações e ela nasceu, eu senti que eles rasgaram tudo, metiam a mão e me 

abriam assim rasgando (fazendo movimento brusco de abrir com as mãos). Não 

era a dor dela nascer, era porque eles tavam abrindo.  [..]eu senti eles rasgando a 



 

 

 

 

46 

 

minha vagina. Eu pensei ‘meu Deus, se ela não nascer agora eu vou morrer, eu 

não aguento mais! (Quitéria, parturiente, entrevista concedida em 06 de março 

de 2017). 

 

E como consequência de sua “teimosia”, em não aceitar o procedimento médico, teve 

que ouvir uma médica dizer que se ela tivesse aceitado o corte, não estaria toda rasgada. 

Leolinda então nos fala sobre aquilo que ela chama de “falsa permissão”, o que ocorre quando 

parece que a equipe tá pedindo autorização para realizar o procedimento, mas quando a mulher 

diz que não quer, eles não param, ninguém sai, nem se dá ao trabalho de responder à mulher. 

A mulher que tava comigo disse: ‘não, não, por favor! Por favor’. E aí a médica 

não tava nem olhando pra cara dela, e o outro estudante estava tocando ela já. 

Eu não sei se é pelo poder da figura do médico, se não querem ir de encontro ao 

professor deles, não sei. Mas ali ninguém tava ligando para mulher. (Leolinda, 

doula, entrevista concedida em 17 de março de 2017). 

 

A cena de uma vítima pedindo, por favor, para não ser violentada nos remete a 

episódios de caráter torturante, cruel, de violência intencional, onde o causador da violência não 

consegue se compadecer de uma súplica dessa natureza. Essas narrativas terminam por nos levar 

até o suplício explicitado por Michel Foucault em sua obra Vigiar e Punir. Segundo Foucault 

para que uma pena seja considerada um suplício, ela deve produzir uma certa quantidade de 

sofrimento de maneira a hierarquizar quem a inflige e quem a recebe; devendo ser marcante para 

a vítima e ainda ostentoso para quem a impõe (FOUCAULT, 1987). 

Obviamente que não estamos aqui querendo comparar as condutas violentadoras 

vivenciadas por Damiens, durante o suplício, com o que viveram e nos relataram as parturientes 

e doulas na maternidade. Contudo, somos instados a atentar para a característica predominante 

de domínio do corpo e para a valorização de uma espetaculização da dor através da produção 

pública de um ritual de sofrimento, presentes em ambos os casos (FOUCAULT, 1987) 

Mas, esse sofrimento público, reiterado e intencional produziu sequelas que 

continuaram a repercutir nas vidas dessas mulheres para além do momento do parto e das 

paredes da maternidade. 

 A experiência vivida na maternidade “X” por Celina a levou a querer evitar lugares com 

muitas pessoas por algum tempo. A sala lotada de alunos, muito barulho, o não acatamento de 

suas vontades fez com que ela quisesse se isolar quando teve alta hospitalar. 

E aí quando eu fui pra casa, eu não queria ver ninguém. Foram várias visitas em 

casa e eu não queria ver ninguém, queria ficar sozinha. Eu passei muito tempo 

sem querer ver pessoas, uns dois meses, sem querer receber ninguém, sem 



 

 

 

 

47 

 

querer conversar, eu fiquei muda, falava o que extremamente necessário, foi 

uma coisa que tocou muito, não ser notada pelas pessoas, não ser escutada num 

momento que era pra ser de tranquilidade e felicidade (Celina, parturiente, 

entrevista concedida em 12 de março de 2017). 

 

Quitéria, de tanto ouvir dos médicos que ela só estava com a vagina toda rasgada porque 

não havia aceitado a episiotomia, teve sua autoconfiança e estima abaladas, e passou a se 

enxergar como culpada: “Você se sente culpada por não ter aceitado, por não ter conseguido, se 

questionando sobre tantas coisas (Quitéria, parturiente, entrevista concedida em 06 de março de 

2017). 

“Eu fui lá pra sofrer mesmo”, com esse sentimento Dandara relatou que as intervenções 

devastadoras que viveu as fizeram apresentar sintomas associados à depressão pós-parto; que o 

trauma vivido não a deixaria desejar outros filhos. Nunca mais.  

 

Eu fiquei mais de um ano com sintomas de depressão pós-parto por conta disso 

tudo, que foi bem devastador [...] Eu ainda fiquei pensando em ir lá falar da 

médica, ir denunciar, mas aí eu disse: não vai dar em nada mesmo. Eu fiquei 

muito desmotivada, o papel (plano de parto) que eu fiz não serviu de nada, eu 

fui lá pra sofrer mesmo. [...] Eu saí de lá com a certeza de que eu não queria ter 

outro filho nunca mais. Se me perguntassem eu diria Deus me livre! Porque pra 

mim foi traumático. [...] Fui pra casa muito arrasada. Minha sensação era que 

tinha vivido uma experiência horrível (Dandara, parturiente, entrevista 

concedida em 16 de março de 2017). 

 

Isolamento, culpa, depressão pós-parto e o desejo de nunca mais ter filhos são algumas 

das sequelas que as seguiram para além das paredes da maternidade, marcas que a violência 

obstétrica deixou  nessas mulheres e em tantas outras.  

 

Na narrativa de Dandara foi possível registrar uma frase que, de certa forma, resume 

o impacto que as violências sofridas e as consequências advindas delas terminam produzem nas 

mulheres que são vitimadas. A dor vivenciada por elas termina por cortar mais do que a carne, 

deixar mais do que uma lembrança ruim. “Ela (a médica) tinha feito um corte na minha alma, 

pra eu levar pro resto da minha vida”. 

 



 

 

 

 

48 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

  

A discussão teórica que abriu este trabalho traçou uma perspectiva histórica do parto 

como um ato fisiológico, perpassando pelo ingresso da medicina nesse universo e pelo processo 

de medicalização do parto. Trouxemos à discussão o chamado parto humanizado que surge 

como uma forma de retomar a autonomia da mulher de maneira a respeitar as suas vontades, 

contrapondo-se às condutas tidas como violência obstétrica e dispensando a essa mulher um 

atendimento respeitoso no momento do seu parto.   

Diante do cenário da assistência obstétrica brasileira e da busca pessoal por um parto 

normal respeitoso, após ter sido conduzida a uma cesárea desnecessária marcada por 

conveniência médica, encontrei o grupo de apoio a mulheres e mães Gestar e Maternar, local 

onde se descortinou o campo para esta pesquisa. Decidimos, então, que o objetivo deste trabalho 

seria analisar como as mulheres e doulas significam a violência obstétrica vivenciada na 

maternidade “X”, instituição escolhida pela sua importância e pelo seu caráter público que 

termina por implicar em uma maior responsabilidade do Estado quanto às condutas perpetradas 

por seus agentes. 

Esta pesquisa, cujos resultados foram relatados nos capítulos finais deste trabalho, 

concentrou-se no discurso de puérperas e doulas que haviam vivenciado a violência obstétrica na 

maternidade “X”. Nossos esforços iniciais compreendiam que a violência obstétrica se 

apresentava para essas mulheres através das condutas elencadas como violentadoras, tais como 

episiotomia, Kristeller, frases depreciativas ou desrespeitosas, entre outras. Contudo, após 

análise dos relatos, deparamo-nos, para além das formas de violência citadas, com uma violência 

que se apresenta de forma simbólica, mas muito significativa para as mulheres. A objetificação 

do corpo da mulher por parte da equipe profissional, fazendo-a se sentir como uma coisa, 

apropriando-se do seu corpo e tornando suas vontades invisíveis, estava marcada nos discursos 

de Quitéria, Celina, Dandara, Dora e Leolinda. 

Esta construção que estabelece uma relação de propriedade e, portanto, de hierarquia, 

entre os profissionais de saúde e o corpo feminino é atribuída, no decorrer das narrativas, ao 

processo de formação destes profissionais. A atuação da maternidade “X” como maternidade-

escola termina por reproduzir a presença recorrente de alunos durante os procedimentos na 

instituição e a ocorrência de verdadeiras aulas práticas em que o corpo da mulher era o objeto de 

estudo, transformando a maternidade em um lugar de ensino e naturalização da violência. 



 

 

 

 

49 

 

As relações de gênero são observadas através da objetificação do corpo da mulher; das 

relações de poder e hierarquização entre a mulher e os profissionais; da anulação do exercício de 

sua autonomia; da violência que aparece como característica das práticas médicas, e, ainda, 

através do tratamento que é dispensado às mulheres quando elas “ousam” discordar de algum 

procedimento da equipe de saúde. 

 Restou concluso, após análise das narrativas das mulheres, que buscar informações, 

empoderar-se, apresentar plano de parto e tentar exercer sua autonomia através das escolhas 

sobre seu corpo e os processos vividos por ele durante o parto, não foram suficiente para que 

essas mulheres fossem ouvidas e respeitadas. Ao contrário, reclamar, negar-se à realização de 

algum procedimento foi entendido pela equipe profissional como uma espécie de desacato a 

“quem estudou 30 anos” para fazer isso. Muito embora não reste comprovado que esse seja um 

comportamento institucionalizado e, portanto, reproduzido cotidianamente, não estamos aqui 

falando de dados estatísticos nem de necessidade de comprovação numérica para viabilização da 

gravidade das condutas narradas pelas entrevistadas nesta pesquisa.   

Em se tratando de conduta estatal que viola direitos, basta que um caso ocorra para que se 

debata e perquira a responsabilidade deste Estado como garantidor de direitos, e, nesta pesquisa, 

todas as entrevistadas relataram a presença de retaliação, negativa de atendimento e submissão 

da mulher a rituais de dor e sofrimento por terem “ousado” contrapor-se à equipe de saúde. 

Outro ponto chave dos resultados obtidos nesta pesquisa está relacionado com as 

sequelas apresentadas pelas mulheres em virtude da maneira que significaram a violência vivida 

na maternidade “X”. Dificuldade de retomar a vida sexual, de sentar-se, dores no períneo, falta 

de conexão com seus filhos, depressão pós-parto, isolamento, sentimento de culpa e desejo de 

não ter outros filhos, são algumas das marcas narradas pelas entrevistadas em decorrência das 

condutas vivenciadas na maternidade.  

A forma como as protagonistas significaram a violência obstétrica sofrida é facilmente 

observada nos excertos das narrativas que permeiam o trabalho. A utilização reiterada destas 

narrativas pode, por alguns, ser encarada como brutal, insistente e até desnecessária. 

Salientamos, contudo, que nossa intenção não fora a de utilizar, sob nenhum aspecto, de certo 

apelo à violência, mas, sobretudo, a de permitir que o extremo, já presente nas narrativas e ainda 

mais nas experiências de vida dessas mulheres, pudesse ser enxergado ainda que apenas neste 

trabalho. 

Não tenho dúvidas quanto à exiguidade do que fora, por mim, abordado neste trabalho, 

entendendo que muito mais, e melhor, poderia ser trabalhado diante do tema, contudo, a 



 

 

 

 

50 

 

pesquisa no campo da assistência obstétrica no Brasil ainda é muito insipiente, sobretudo quando 

se trata de violência obstétrica. Logo, esperamos que nossa contribuição possa ter alcançado a 

graça de fomentar esta discussão, trazer um pouco de voz às essas mulheres e servir de incentivo 

para novas pesquisas e estudos na área. 

 O tema vem sendo proposto, discutamos sobre ele! Tudo que envolve as relações de 

poder e o lugar da mulher na nossa sociedade, sobretudo quando se fala sobre proporcionar-lhe o 

exercício de sua autonomia, envolve luta. Então, lutemos! Por nós, pelas Quitérias, Celinas, 

Dandaras, Doras e Leolindas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

51 

 

REFERÊNCIAS 
 

 

AGUIAR, Janaina Marques de; Violência institucional em maternidades públicas: 

hostilidade ao invés de acolhimento como uma questão de gênero. 2010. 204 f. Tese 

(Doutorado em Ciências) – Faculdade de Medicina da Universidade de São Paulo, São Paulo.  

ARGENTINA. Ley nacional Nº 25.929. Parto Humanizado. Disponível em: 

<http://www.unicef.org/argentina/spanish/ley_de_parto_humanizado.pdf>. Acesso em: 10 out. 

2016. 

ARGENTINA. Ley de Proteccion Integral para Prevenir, Sancionar y Erradicar la 

Violencia Contra las Mujeres en los Ambitos en que Desarrollen sus Relaciones 

Interpersonales. Disponível em: 

<https://www.oas.org/dil/esp/Ley_de_Proteccion_Integral_de_Mujeres _Argentina.pdf>. Acesso 

em: 10 out. 2016. 

BARDIN, L. Análise de conteúdo. São Paulo: Martins Fontes, 1976. 

BÍBLIA. A. T. Gênesis. In: BÍBLIA. Português. Bíblia sagrada: contendo o antigo e o novo 

testamento. Tradução de João Ferreira de Almeida. Sociedade Bíblica do Brasil, Rio de Janeiro, 

1966.  

BOFF, L. Saber Cuidar: ética do humano - compaixão pela Terra. Petrópolis: Vozes, 1999. 

 
BONI; Valdete. QUARESMA; Sílvia Jurema. Aprendendo a entrevistar: como fazer entrevistas em 

Ciências Sociais. Revista Eletrônica dos Pós-Graduandos em Sociologia Política da UFSC, Vol. 2, nº 1 

(3), p. 68-80, 2005. 
BRANDEN, P. S. Assistência materno-infantil. São Paulo: Reichmann S. Affonso, 2000. 

 
BRASIL. Ministério da Saúde. Portaria/GM n. 569, de 1º de junho de 2000. Institui o Programa de 

Humanização no Pré- -Natal e Nascimento, no âmbito do Sistema Único de Saúde. Brasília, DF, 

2000. Disponível em: <http://www.saude.ba.gov.br/dab/portaria_n_569_de_1_de_junho 

_de_2000.doc.pdf>. Acesso em: 18 set. 2016. 
BRASIL. Ministério da Saúde. Parto, aborto e puerpério: assistência humanizada à mulher. 

Secretaria de Políticas de Saúde, Área Técnica da Mulher. Brasília, DF, 2001. 

BRASIL. Lei nº 11.108, de 7 de abril de 2005. Altera a Lei n
o
 8.080, de 19 de setembro de 

1990, para garantir às parturientes o direito à presença de acompanhante durante o trabalho de 

parto, parto e pós-parto imediato, no âmbito do Sistema Único de Saúde – SUS. Brasília, DF, 

2005. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Diretriz Nacional de Assistência ao Parto Normal. Secretaria 

de Ciência, Tecnologia e Insumos Estratégicos, CONITEC. Brasília, DF, 2016. 

COMITÊ LATINO AMERICANO E DO CARIBE PARA A DEFESA DOS DIREITOS DA 

MULHER. Instituto para Promoção da Equidade, Assessoria, Pesquisa e Estudos. Convenção 

Interamericana para prevenir, punir e erradicar a violência contra a mulher, 'Convenção 

Belém do Pará. São Paulo: KMG, 1996. 

http://www.unicef.org/argentina/spanish/ley_de_parto_humanizado.pdf
https://www.oas.org/dil/esp/Ley_de_Proteccion_Integral_de_Mujeres%20_Argentina.pdf
http://www.saude.ba.gov.br/dab/portaria_n_569_de_1_de_junho%20_de_2000.doc.pdf
http://www.saude.ba.gov.br/dab/portaria_n_569_de_1_de_junho%20_de_2000.doc.pdf
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei%2011.108-2005?OpenDocument


 

 

 

 

52 

 

FLEURY-TEIXEIRA, Paulo et al. Autonomia como categoria central no conceito de 

promoção de saúde. Ciênc. saúde coletiva [online]. 2008, vol.13, suppl.2, pp.2115-2122.   

 
FOUCAULT, M. A História da Sexualidade. São Paulo: Paz & Terra, 2014. 175 p. 
______________. Microfísica do Poder. Organização e introdução de Roberto Machado. 3 ed. 

Rio de Janeiro: Graal, 1982. 

______________. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução de Raquel Ramalhete. 

Petrópolis, Vozes, 1987. 288p. 

 
FUNDAÇÃO PERSEU ABRAMO. Mulheres Brasileiras e Gênero nos Espaços Público e 

Privado. Disponível em: < http://www.apublica.org/wp-content/uploads/2013/03/www. fpa.org 

.br_sites_default_files_pesquisaintegra.pdf>.  Acesso em: 04 abr.2017 

JOÃO PESSOA. Lei nº 13.080, de 27 de outubro de 2015. Estabelece permissão da presença 

de doulas durante todo o ciclo gravídico puerperal, acompanhamento de consultas e 

exames do pré-natal, trabalho de parto e pós-parto, que tenha sido solicitado pela gestante. 
João Pessoa, PB, 27 out. 2015. 

 

LIMA GEBRIM, Cyanéa Ferreira; et al.  Tricotomia pré-operatória: aspectos relacionados à 

segurança do paciente. In Enfermería Global, revista electrónica trimestral de enfermería. 

Abril: 2014. <http://scielo.isciii.es/pdf/eg/v13n34/pt_administracion3.pdf>. Acesso em: 05 dez. 

2016. 

LOURO, Guacira Lopes(Org.). O corpo educado – Pedagogias da sexualidade. Autêntica 

Editora, 2007. 

  

MERHY, Emerson Elias. O cuidado é um acontecimento e não um ato. In Franco, T. B. 

MERHY, E. E. Trabalho, produção do cuidado e subjetividade em saúde. Textos Reunidos. 

SãoPaulo: Hucitec, 2013. 

MINAYO, M. C.de S. et al. Pesquisa Social: Teoria, método e criatividade. 16ª ed. Petrópolis: 

Ed. Vozes, 2000. 

NAGAHAMA, Elizabeth Eriko Ishida; SANTIAGO, Silvia Maria. A institucionalização 

médica do parto no Brasil. In. Ciência e Saúde Coletiva, 10 (3), 2005, p. 651-657. 

 

OSAVA, R. H. Assistência ao Parto no Brasil: O Lugar do Não-Médico. 1997. 129 f. Tese 

(Doutorado) - Faculdade de Saúde Pública, Universidade de São Paulo, São Paulo.  

PEDROSA, Claudia Mara; SPINK, Mary Jane Paris. A Violência Contra Mulher no Cotidiano 

dos Serviços de Saúde: desafios para a formação médica. In. Saúde Soc. São Paulo, v.20, n.1, 

p.124-135, 2011. 

 

PEREIRA, WR. O Poder, a violência e a dominação simbólicas nos serviços públicos de 

saúde.  Texto Contexto Enferm., p. 391-400, 2004. 
 

PISCITELLI, Adriana; Re-criando a (categoria) Mulher? Disponível em: 

<http://www.culturaegenero.com.br/download/praticafeminina.pdf>.  Acesso em: 13 set. 2016. 

http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=i&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=FLEURY-TEIXEIRA,+PAULO
http://www.apublica.org/wp-content/uploads/2013/03/www.%20fpa.org%20.br_sites_default_files_pesquisaintegra.pdf
http://www.apublica.org/wp-content/uploads/2013/03/www.%20fpa.org%20.br_sites_default_files_pesquisaintegra.pdf
http://scielo.isciii.es/pdf/eg/v13n34/pt_administracion3.pdf
http://www.culturaegenero.com.br/download/praticafeminina.pdf


 

 

 

 

53 

 

RAMOS, Ticiana Osvald; Apontamentos Históricos sobre o Campo Obstétrico Brasileiro: 

percursos da hospitalização e da profissionalização do parto e nascimento. In A saúde coletiva 

em destaque. Organizado por Flávia C. dos Santos Henrique; Liliane de Jesus Bittencourt; Rosa 

C. Cordeiro. UFRB - Cruz das Almas, Bahia, p. 15 – 44, 2016.  

REDE PARTO DO PRINCÍPIO. Dossiê da Violência Obstétrica “Parirás Com Dor” – 

Mulheres em Rede pela Maternidade Ativa - Dossiê elaborado para a CPMI da Violência Contra 

as Mulheres, 2012. Disponível em:  

<https://www.senado.gov.br/comissoes/documentos/SSCEPI/DOC%20VCM%20367.pdf>. 

 Acesso em 07 nov. 2016. 

REDE NACIONAL FEMINISTA DE SAÚDE, DIREITOS SEXUAIS E DIREITOS 

REPRODUTIVOS. Dossiê Humanização do Parto. São Paulo, 2002. Disponível em: 

<http://www.redesaude.org.br/home/conteudo/biblioteca/biblioteca/dossies-da-redefeminista/0 

15.pdf>. Acesso em: 19 nov. 2016. 

REIS, Adriana Elias dos; PATRÍCIO, Zuleica Maria. Aplicação das ações preconizadas pelo 

Ministério da Saúde para o parto humanizado em um hospital de Santa Catarina. Ciênc. 

saúde coletiva. Rio de Janeiro, vol.10, 2005.  

SAFIIOTI, Heleieth. Gênero Patriarcado violência. 2.ed. – São Paulo: Expressão Popular: 

Fundação Perseu Abramo, 2015. 

SANTOS, Amuzza Aylla Pereira dos; SOUZA, Karla Romana Ferreira de. O Sentimento do 

toque vaginal para parturiente durante a assistência no pré-parto. Disponível em: < 

http://abenfopi.com.br/vicobeon/COMORAL/Madre%20Maria%20Domineuc/O%20Sentimento

%20do%20Toque%20Vaginal%20para%20Parturiente%20durante%20a%20assist%C3%AAnci

a%20no%20pr%C3%A9%20parto.pdf>.  Acesso em: 03 abr. 2017 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Disponível em: 

<http://www.direito.mppr.mp.br/arquivos/File/SCOTTJoanGenero.pdf>. Acesso em: 20 ago. 

2016. 

SERAFIM, Fabrízia Pessoa. Teoria feminista do direito aplicada: discussão sobre a prática 

indiscriminada da episiotomia no Brasil. Disponível em: 

<http://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/ged/article/view/9701> . Acesso em: 03 abr. 2017 

SILVA, Alcino Lázaro da. Ensino médico na graduação, faculdade futurista (pós-moderna; 

contemporânea). Revista Médica de Minas Gerais, p. 442-446, 2012. 

VENEZUELA. Ley Organica Sobre el Derecho de las Mujeres a Una Vida Libre De Violencia. 

Venezuela, 23 abr. 2007. Disponível em: <http://www.derechos.org.ve/pw/wp-

content/uploads/11.-Ley-Org%C3%A1nica-sobre-el-Derecho-de-las-Mujeres-a-una-Vida-Libre-

de-Violencia.pdf >. Acesso em: 09 nov. 2016. 

ZANETTI, Miriam Raquel Diniz; et al. Episiotomia: Revendo conceitos. In FEMINA, vol. 37, 

p. 367-371, 7 de Jul 2009. 

________________ Convenção Belém do Pará (1994).  Disponível em 

<https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/m.Belem.do.Para.htm>. Acesso em 20 nov. 2016. 

 

https://www.senado.gov.br/comissoes/documentos/SSCEPI/DOC%20VCM%20367.pdf
http://www.redesaude.org.br/home/conteudo/biblioteca/biblioteca/dossies-da-redefeminista/0%2015.pdf
http://www.redesaude.org.br/home/conteudo/biblioteca/biblioteca/dossies-da-redefeminista/0%2015.pdf
http://www.direito.mppr.mp.br/arquivos/File/SCOTTJoanGenero.pdf
http://www.derechos.org.ve/pw/wp-content/uploads/11.-Ley-Org%C3%A1nica-sobre-el-Derecho-de-las-Mujeres-a-una-Vida-Libre-de-Violencia.pdf
http://www.derechos.org.ve/pw/wp-content/uploads/11.-Ley-Org%C3%A1nica-sobre-el-Derecho-de-las-Mujeres-a-una-Vida-Libre-de-Violencia.pdf
http://www.derechos.org.ve/pw/wp-content/uploads/11.-Ley-Org%C3%A1nica-sobre-el-Derecho-de-las-Mujeres-a-una-Vida-Libre-de-Violencia.pdf
https://www.cidh.oas.org/basicos/portugues/m.Belem.do.Para.htm


 

 

 

 

54 

 

APÊNDICE A - ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA (PARTURIENTE) 

 

 

1. Identificação: 

- Idade: 

- Raça?  

- Nivel de instrução? 

- Ocupação?  

2. É Primipira (primeiro filho)? 

3. Vivenciou algum aborto? 

4. Possui Companheiro/a?  Teve o acompanhamento dele/a durante o trabalho de parto?  

5. Como foi realizado seu pré natal?  Quem acompanhou?  

6. Essa gravidez foi planejada?  

7. Como foram os partos de sua mãe? Os seus partos anteriores (caso haja)? 

8. Você planejou o parto? Se sim, como? 

9. Como foi seu parto? 

10. Como você avalia o atendimento recebido?  

11. Quais profissionais assistiram seu parto? 

12. Você recebeu alguma oferta de alivio de dor? (bola, caminhar, alimentação)   

13. Você se sentiu a vontade durante o trabalho de parto para mudar de posição, alimentar-se 

ou reclamar da dor ou desconforto que sentia? 

14. Você recebeu a administração de algum medicamento? Foi informada quanto ao uso de 

Ocitocina? 

15. Quais procedimentos passou durante o trabalho de parto? Como identifica eles? Achava 

necessário? 

16. Você entende que sofreu algum tipo de violência ou atendimento que lhe desagradou? Se 

sim, como e quando passou a entender aquilo como violência? 

17. Qual sua satisfação? Como se sente após o parto? 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

55 

 

APÊNDICE B - ROTEIRO DE ENTREVISTA SEMIESTRUTURADA (DOULA) 

 

 

1. Identificação: 

- Idade:  

- Raça:  

- Formação: 

- Categoria profissional: 

2. Há quanto tempo atua como Doula? 

5. Há quanto tempo atua nessa Maternidade? 

6. Quais são as atividades desempenhadas por uma Doula? 

7.  Como é a prática da doulagem?  

8. Como surgiu a vontade de atuar como Doula voluntária nessa Maternidade? 

9. O que entende por humanização? 

10. O que compreende por Violência Obstétrica? 

   11. Consegue identificar alguma situação de Violência Obstétrica nessa maternidade? 

Já vivenciou alguma durante sua atuação na doulagem? 

   12. Como vivencia essa prática ( da VO)? 

   13. Qual seu entendimento sobre a ocorrência de procedimentos que compreendem 

Violência Obstétrica? Acha que eles são necessários?  Se não, porque acha que continuam a 

acontecer? 

 


