
1 

 

ROSANGELA DE ARAUJO LIMA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANDANDO PELO VALE DA SOMBRA DA MORTE: 
um estudo sobre o cotidiano do “estar” no Hospital Napoleão 

Laureano 

 

 
 
 

Tese apresentada à Banca Examinadora do 
PPGS- Programa de Pós-Graduação em 
Sociologia da Universidade Federal da 
Paraíba como exigência parcial para a 
obtenção do grau de Doutora em Sociologia. 
 
Orientador: Prof.Dr. Artur de Albuquerque 
Perrucci 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
João Pessoa 

Outubro/2009 

 



L732a Lima, Rosangela de Araujo.

         Andando pelo vale da sombra da morte: um estudo sobre o

      cotidiano do "estar" no Hospital Napoleão Laureano /

      Rosangela de Araujo Lima. - João Pessoa, 2009.

         246 f. : il.

         Orientação: Artur de Albuquerque Perrucci.

         Tese (Doutorado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Morte - Câncer. 2. Hospital Napoleão Laureano -

      Cotidiano. 3. Tratamento do câncer. I. Perrucci, Artur

      de Albuquerque. II. Título.

UFPB/BC

Catalogação na publicação

Seção de Catalogação e Classificação





 3 

SUMÁRIO 
 
 
 

INTRODUÇÃO ........................................................................... 15 
  
OBJETIVOS ................................................................................................ 23 
GERAL ........................................................................................................ 23 
ESPECÍFICOS............................................................................................. 23 
PASSOS METODOLÓGICOS .................................................................... 24 
ESTADO DA ARTE .................................................................................... 27 
As categorias .............................................................................................. 36 

  

CAPÍTULO 1  

No Vale da Sombra da Morte .................................................. 64 
  
1.1 Caminhantes do vale .................................................................... 68 
  
1.1.1 Matilde ............................................................................................. 68 
1.1.2 Seu Jacó .......................................................................................... 73 
1.1.3 Dona Sara ........................................................................................ 75 
1.1.4 Dona Sofia ....................................................................................... 79 
1.1.5 Dona Josefa ..................................................................................... 87 
1.1.6 Seu Vasco ........................................................................................ 95 
  
1.2 A Enfermaria vinte e seis e as redes sociais  .................................. 101 
  
CAPÍTULO 2 
Refrigera-me a alma: o dizer dos familiares .......................... 

 
105 

  

CAPÍTULO 3  

Leva-me para junto das águas de descanso ......................... 137 
  
3.1. O Senhor é o meu Pastor .................................................................. 145 
  
3.1.1 Você informa ao/à paciente que el@ está com câncer? ............. 145 
  
3.2. Unge-me a cabeça com óleo .......................................................... 154 
  
3.2.1 Se um/a paciente está Fora de Possibilidades Terapêuticas – 
FPT você considera que esse/a deve ser informad@ de suas reais 
condições de vida? .................................................................................. 

 
 

154 
  
3.3. Bondade e Misericórdia certamente me seguirão todos os dias da 
minha vida ............................................................................................................ 

 
163 

  
3.3.1 Relatos de Experiências ................................................................. 163 



 4 

  
3.4. Leva-me para junto de pastos verdejantes ..................................... 188 
  
3.4.1 Há uma rotina estabelecida para lidar com esses casos? .......... 188 
  
3.5. E habitarei na casa do Senhor por longos dias ............................. 193 
  
3.6 Guia-me pelas veredas da Justiça por amor de Seu Nome ........... 208 
  
3.7. Nada temerei: o teu bastão e o teu cajado me consolam .............. 214 
  

Considerações Finais  

TU ESTÁS COMIGO! ................................................................ 234 

  

Referências .......................................................................... 243 

  

ANEXOS ............................................................................... 250 
 

 

 

 



 5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Para meu pai, o “Seu Ferreira”, o Melhor Pai que já 
houve (e haverá) no mundo dos humanos, que me 
ensinou a conjugar dois verbos essenciais à 
existência: Amar e Viver! Onde quer que esteja, 
ficará feliz por eu ter dedicado essa tese a ele. 
Sempre lhe amarei Papai e, um dia, nos 
reencontraremos! 



 6 

Agradecimentos 

 

Ao Deus, Mãe/Pai, Filho e Espírito Santo que me sustentam, 

me amam, me guiam todos os dias, e me deram a graça de 

concluir essa tese e por colocarem as pessoas seguintes 

junto a mim para, como anjos, estarem no meu Vale da 

Sombra da Morte; 

Ao meu orientador, Profº. Dr. Artur Fragoso de Albuquerque 

Perrucci, que acreditou em mim, quando as sombras do vale 

estavam por demais escuras e ele foi a luz a me iluminar o 

caminho. Seu bom humor foi tão somente um aditivo para 

alegrar o cansaço da caminhada. Sua competência ímpar, 

um grande presente de Deus em minha vida e sua maneira 

de - estar- com- quem -orienta, um exemplo a ser seguido; 

Ao Profº. Dr. Leoncio Camino, um grande educador, um 

exemplo de pessoa a ser imitada; trouxe a alegria de sua 

presença, em momentos difíceis de minha vida; um cidadão 

do mundo que, aceitando participar de minha qualificação, 

contribuiu de forma decisiva para melhorar a qualidade desta 

tese; 

Ao Profº. Dr. Adriano de Leon, Coordenador do PPGS, por 

suas valiosas contribuições na minha qualificação e por 

estar comigo e saciar-me a sede de alegria com seu 

inteligente bom humor e se dispor, por suas crenças em 

mim, a mostrar-me que há saídas do vale; 

Ao Profº. Dr. Ariosvaldo da Silva Diniz, Ex-Coordenador do 

PPGS, que, sensível ao meu caminhar, apoiou-me quando 

necessitei fechar um semestre letivo e fez-me crer que o 

vale da sombra da morte pode ser difícil, mas que a 

burocracia por lá, é abolida; 



 7 

Aos meus filhos Humberto, Raoni e Rafael, por todas as 

vezes que foram ao supermercado fazer as compras do mês 

para que eu pudesse escrever; todas as vezes em que, à 

maneira de vocês, se preocuparam com as lágrimas que 

derramei na minha caminhada pelo vale da sombra da morte 

e lá se fizeram presentes,  acreditando que  eu haveria de 

conseguir. Vocês são meus anjos e valem muito mais que 

mil teses dessas. Espero que não se esqueçam de jogar 

minhas cinzas no mar de Tambaú; 

Ao meu irmão Rômulo, o Mimim, pelo gracioso esforço e 

tentativa de resgatar nossa imensa amizade e amor da 

infância e pelo apoio financeiro. Certamente o esforço foi 

mais que válido e muito bem vindo!  

À minha cunhada Anninha, por fazer meu irmão tão feliz! 

A Maria Isabel e Júlia, cujos nascimentos trouxeram sorrisos 

ao meu rosto, cansado de tanto caminhar no deserto e na 

escuridão desse vale sem fim; 

Às minhas sobrinhas Marina, Juliana e Cecília, com quem 

nunca dividi que estava nessa caminhada áspera, mas 

sempre demonstraram saber e apoiar no que fosse possível; 

em especial, Marina, meu xodó; 

A Juliane e Emanuelle, minhas noras queridas, que são mais 

que bem-vindas à minha família e as recebo, não como 

noras, mas como filhas! 

À minha amiga de oração, minha irmã, pessoa a quem 

recorro, até hoje, para chorar e desabafar minhas dores, a 

Ângela, cujo nome é mais que apropriado. Ângela tem seu 

próprio vale, mas, nem por isso, deixa de ter uma palavra de 

consolo e sabedoria para o meu; 

Ao sempre e eternamente Julius Mariz, o Julhinho, meu 

amigo de fé, irmão, camarada, um dos maiores presentes 



 8 

que a vida me deu; das vezes que esteve comigo no vale e 

das que não pôde estar, mas senti sua presença mágica; 

À minha madrasta, Tetê, por ter dado tanto amor, não só ao 

meu pai, mas a mim também, e entendeu muitas vezes a 

solitude que me vi, quando no vale; 

A Eliane Cardoso e seu esposo, o Reverendo Israel 

Cardoso, meu Pastor e guia espiritual, a seus filhos 

Ebenézer e Guimmel e sua filha Gemima, Seu Hélio, sua 

esposa, Irmã Maria José, e demais membros e 

congregantes do Ponto Missionário da Graça Divina, em 

João Pessoa, pertencente à Igreja Episcopal Anglicana do 

Brasil, Diocese do Recife, que oraram muito por mim, 

durante a travessia pelo vale; 

                                                                                                                            

Ao grupo de oração da Igreja Presbiteriana Memorial, que 

literalmente, levantou-me do chão e não me deixaram 

desistir... Suas orações me fortaleceram e deram-me a 

certeza de não estar só; não ouso citar todos os nomes, pois 

são muitos e posso incorrer no equívoco de omitir algum;  

Ao médico Ussânio Mororó Meira, que traz em sua face a 

humanidade que tod@ profissional da medicina deveria 

exibir e, no coração, a sensibilidade para uma paciente que, 

andarilha, caminha em vales dolorosos; 

Ao médico Alfredo Minervino que, antes de ser médico, é um 

amigo que está comigo em todos os momentos em que 

necessito e, literalmente, entende quando minha alma dói na 

passagem pelo vale; 

A Thiago que corrigiu, parcialmente, o português e as 

normas da ABNT e me enxugou algumas lágrimas. Foi um 

anjo também; 



 9 

A Professora e Colega de trabalho, Diva Helena Frazão que 

concluiu toda correção do Português dessa tese. Meu muito 

obrigada; 

A Nancy, secretária do PPGS, que, apesar do volume de 

trabalho, sempre procurou atender a meus pedidos de 

documentos a tempo, não aumentando minhas angústias; 

A Márcia Emília, Graça, Sandra Raquel, Carol, Luziana, 

Mairynne, Socorro Nascimento, Marta Mírian, Eduardo 

Sérgio, Édson, que foram minhas e meus colegas de 

disciplinas e a maioria não sabia como eu realmente me 

sentia, mas alegravam meus dias; 

Às pessoas que posso ter omitido e àqueles e àquelas que, 

anonimamente, contribuíram para ajudar numa travessia tão 

comprida; 

E, finalmente, a tod@s que contribuíram para a empiria, em 

especial, aos/às pacientes, que em seu agonizar, me fizeram 

crer que viver ainda vale a pena, pois tenho algumas coisas 

a terminar! 

 



 10 

Agradecimento Especial 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Prometo que, ao exercer a arte de curar, mostrar-me-ei sempre fiel aos 
preceitos da honestidade, da caridade e da ciência. Penetrando no 
interior dos lares, meus olhos serão cegos, minha língua calará os 
segredos que me forem revelados, o que terei como preceito de honra. 
Nunca me servirei da profissão para corromper os costumes ou 
favorecer o crime. Se eu cumprir este juramento com fidelidade, goze eu, 
para sempre, a minha vida e a minha arte, com boa reputação entre os 
homens.  Se o infringir ou dele afastar-me, suceda-me o contrário. 
(Juramento Simplificado de Hipócrates) 

         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao médico José Romero Ouriques, meu terapeuta, que tem 
estado comigo no vale da sombra da morte, todas as 
quartas-feiras, e não me deixou (nem deixa) desistir. 
Romero é o exemplo mais perfeito de profissional da 
medicina: ético, atencioso, cuidadoso, competente. Não 
tenho palavras para defini-lo, apenas para dizer  que se 
tivesse de partilhar a dedicatória dessa tese, seria com ele, 
pois, com toda certeza, honra o juramento de Hipócrates que 
fez.Todo meu carinho! 

 



 11 

RESUMO 

 

 
Essa tese objetiva analisar o cotidiano do Hospital Napoleão Laureano, em 
João Pessoa, especializado no tratamento do câncer. Tem como foco principal 
a morte pela referida doença, vista sob a ótica de pacientes Fora de 
Possibilidades Terapêuticas, suas cuidadoras e da equipe profissional que lhes 
presta assistência mais proximamente: profissionais da medicina, enfermagem 
e psicologia. O estudo é eminentemente qualitativo, com uso da etnografia e 
bricolagem metodológica e teórica. Os resultados evidenciam uma veemente 
negação da morte pela tríade envolvida, pacientes, cuidadoras e equipe de 
saúde; a solidão de pacientes FPT e o uso de tratamentos fúteis, como 
também, uma cristalização do cotidiano hospitalar, com poucas possibilidades 
de mudanças paradigmáticas dessa realidade. A equipe furta-se ao contato 
com os pacientes FPT, e as cuidadoras seguem uma regra social, sedimentada 
dentro do hospital, de repetir um discurso monocórdio de que a cura para a 
pessoa enferma chegará: é quase uma etiqueta social. No entanto, através de 
processos sociativos, @s pacientes ficam a par de seu estado, mas todos 
participam do chamado pacto do silêncio. 

 

 

 

Papalavras- chave: Sociologia da Saúde; Morte; Cotidiano; Humanização 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 12 

ABSTRACT 

 
 

This paper aims to analyze the daily routine of the Hospital Napoleão Laureano, 
in João Pessoa, which was projected for the treatment of cancer. It has its focus 
on the death caused by that disease. Death seen through the view of Out of 
Therapeutic Possibilities patients, their caretakers and the team of professionals 
that provides them with assistance more closely: medical professionals, nurses 
and therapists. The study is eminently qualitative, with the use of ethnography, 
methodological and theoretical compound. The results show a vigorous denial 
of death by the triad involved, patients, caretakers and health crew; the 
loneliness of OTP patients and the usage of foolish treatments, as well as the 
crystallization of the hospital routine with few pattern change possibilities of the 
referred reality. The team refuses the contact with OTP patients and the 
caretakers proceed with a social rule based on the repetition of a monotone 
speech that the patient’s healing will come: it is almost a social formality. 
However, through associative procedures patients are revealed of their real 
conditions and all share the so called pact of silence. 

 

 

 

KeyWord: Health Sociology; Death; Huamanization. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 



 13 

RESUMEN 
 
 
 

Esta tesis analiza la vida cotidiana del Hospital Nopoleão Laureano, en João 
Pessoa, que está destinado al tratamiento del cáncer. Su foco principal és la 
muerte por esta enfermedad. Esta la muerte es analizada desde la perspectiva 
de los pacientes sin posibilidades terapéuticas, sus cuidadores y profesionales 
que les asistan más de cerca: los médicos, los enfermeros y el  psicólogo. El 
estudio es esencialmente cualitativo y etnográfico, utilizando el teórico y 
metodológico bricolage. Los resultados muestran un fuerte rechazo por la triada 
de la muerte involucrados, pacientes, cuidadores y profesionales de la salud, la 
soledad de los pacientes FPT y el uso de tratamiento inútil, sino también una 
cristalización de la rutina del hospital, con pocas posibilidades de cambiar los 
paradigmas de esa realidad. El equipo hurtase de mantener contacto con 
pacientes FTP, y los cuidadores a la raíz de una norma social sedimentada en 
el hospital, repiten un discurso monótono que la cura para el enfermo, vendrá: 
es casi una etiqueta social. Sin embargo, a través de procesos asociativos 
pacientes son conscientes de lo que está mal y todos participan del llamado 
pacto de silencio. 

 



 14 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Não tenho medo da morte,                                 
Tenho medo de não viver.   

(Mário Quintana) 



 15 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

 

Ao longo dos anos, o ser humano tem se deparado com um profundo 

dilema e limite à sua existência: a morte. Todas as culturas e civilizações 

conhecidas empenharam-se em estabelecer uma forma de representá-la social 

e psicologicamente, reveladas por práticas cotidianas que dessem conta da 

inquietude causada pelo término da existência, de modo a estabelecer uma 

maneira de lidar com ela. Registros apontam que o homo sapiens enterrava 

suas e seus mort@s “sentad@s”, com os joelhos encurvados e amarrados aos 

pulsos, o que leva à crença de que havia um temor da volta d@s mort@s para 

a vida ou o intuito, principalmente, de vingança ou resolução de pendências 

(JOSÉ CARLOS RODRIGUES, 1983).  Edgar Morin (1997), Doris Rinaldi 

(1996), Jean-Ives Leloup (2001) apontam que o Homem de Neandertal, ou 

homo faber, dava sepulturas a seus/suas mort@s. As sepulturas são 

consideradas um forte traço de humanização para ess@s autor@s. 

Ao longo desta tese, discutirei como se dá a construção do cotidiano 

sobre a morte, entre pessoas que a vivenciam constantemente, sejam 

profissionais de saúde, pacientes considerados fora de possibilidades 

terapêuticas (FPT) e suas/seus familiares, os quais orbitam em torno do 

câncer, doença considerada metafórica por suas características sócio-

psicológicas, pois traz o estigma da morte, como outras morbidades que a 

antecederam historicamente, como a hanseníase (lepra), a peste negra, a sífilis 

e a tuberculose.  

Em um primeiro momento, é importante destacar que um estudo sobre 

a morte, na verdade, é um estudo sobre a vida, em seu cotidiano e nas 

imagens e representações formadas sobre a mesma, posto que não haja 

ninguém que voltou da morte para fazer um relato de como é realmente morrer. 

O ser humano vê o fim da existência d@ outr@ e, por isso ocorrer, tem a 

ilusória sensação de que não sucumbirá a ela, ou, nas palavras de Michel de 

Certeau (1994, p.298): 



 16 

 

 
Participo da mentira que localiza a morte alhures, no hospital, 
[...] eu a metamorfoseio na imagem do outro; identificando-a 
com o moribundo, transformo-a no lugar onde não estou. Pela 
representação, exorcizo a morte, colocada no vizinho, relegada 
num momento do qual postulo que não é meu. 

 

 

Ou seja, o autor supracitado, revela a impossibilidade que os humanos 

têm de encarar a terminalidade da própria vida. De certo modo, todos nós, 

salvo raras exceções, lançamos mão de mecanismos defensivos do ego para 

lidar com o medo da morte.  Sérgio Zaidhaft (1990) assinala que não devemos 

nos envergonhar desse medo, pois é terrível pensar na própria finitude e 

necessitamos de alguma crença religiosa, científica ou de qualquer outra 

ordem para nos explicar o mundo e a nós mesm@s. Françoise Dastur (2002) 

concorda com essa proposição de que a morte só é vista n@ outr@ e, quando 

é vista por nós, já não somos; ou como bem afirma Zygmunt Bauman (2008, p. 

44-4), “É por essa razão que a morte tende a permanecer incompreensível 

para os vivos (...) a única coisa que não podemos e jamais poderemos 

visualizar é um mundo que não nos inclua visualizando-o”. A angústia que se 

sente é pela perda de quem morre, não por tornar real a consciência de que se 

é um ser-para-a-morte.  

A morte se configura como um longínquo devir, na velhice, em que 

nada há para sentir sobre o término da vida. Nesse fio condutor, todas as 

mortes que não correspondem a esse modelo são taxadas de acidentais, 

extraordinárias, ao ser esse o processo explicativo que a contemporaneidade 

se apropriou para lidar com o término da vida, o qual não admite mortes 

precoces (INGRID ESSLINGER, 2004; FRANÇOISE DASTUR, 2002; BEATRIZ 

A. O. GUTIERREZ, 2003). 

Ao estudar a morte, enquanto fenômeno de pesquisa científica, há 

vários caminhos a percorrer, a exemplo de práticas funerárias entre sociedades 

diversas e suas simbolizações, representações e o relato do cotidiano sobre a 

morte e o morrer (JEAN ZIEGLER, 1975; JOSÉ CARLOS RODRIGUES, 1983; 

LOUIS- VINCENT THOMAS, 1993; EDGAR MORIN, 1997), ou em uma mesma 

sociedade, em períodos históricos vários, como o fez Phillippe Ariès (1989, 



 17 

1990, 2003), até questões de contenda político-social, como a cemiterada, 

revolta acontecida na Bahia, mais precisamente em Salvador, contra um 

decreto governamental que impedia o enterro dentro de Igrejas e a instituição 

do cemitério: o Campo Santo. A revolta, ocorrida em 25 de outubro de 1836, foi 

promovida por diversas irmandades religiosas que não aceitavam  o referido 

decreto e teve o apoio do populacho, resultando na sua revogação provisória 

(JOÃO JOSÉ REIS, 1991).  

Neste trabalho, opto pelo segundo viés e enveredarei por trilhas 

construídas e caminhadas pel@s atrizes e atores sociais que se encontram 

envolvid@s com o processo de morrer e a morte de pacientes com câncer 

hospitalizad@s, muito embora faça referências a outros percursos, quando 

necessário, no percorrer da construção deste trabalho. Contudo, todos focados 

e direcionados ao cotidiano que se faz presente na forma como a morte é 

encarada e simbolizada no campo de pesquisa, a saber, o Hospital Napoleão 

Laureano (HNL) e traduzida em práticas laborais. Em outras palavras, 

promoverei uma análise desse cotidiano relativo à morte e ao morrer, 

constituído e presente em pacientes com câncer em estágio terminal, isto é, 

Fora de Possibilidades Terapêuticas (FTP), em seus/suas familiares mais 

próxim@s e cuidador@s e na Equipe de Saúde envolvida diretamente com 

esse processo, que formam uma tríade. Esta pesquisa ocorrerá nas 

dependências do já referido hospital, a partir de agora citado neste texto como 

HNL, especializado no tratamento do câncer e situado em João Pessoa, capital 

do Estado da Paraíba. 

Relato e registro as grandes dificuldades que enfrentei com a escolha 

do tema, no que se refere à bibliografia, da qual consegui fazer um bom 

levantamento para a revisão de literatura, apesar de quase todos os livros 

estarem esgotados, e também com minha entrada, como pesquisadora, no 

Hospital Napoleão Laureano. Foram necessários muita determinação e 

recursos financeiros (os sebos aumentam o preço de livros, quando percebem 

a importância deles para quem compra). Tive que apresentar meu projeto de 

tese para o Comitê de Ética do Centro de Ciências da Saúde da Universidade 

Federal da Paraíba, de caráter extremamente burocrático. Para conseguir 

reunir toda documentação foram necessários uns quatro meses; depois o 

projeto foi rejeitado uma vez, por falta de clareza na metodologia e no termo de 



 18 

consentimento que adequei à minha pesquisa. Refiz tudo, conforme orientação 

do Comitê, o qual se revelou bastante positivista, no sentido de compreender 

ou conceituar a pesquisa científica só a partir da utilização do método científico 

tradicional, pedindo-me esclarecimentos sobre “amostra”, “tipo de análise 

estatística”, “grupo de controle”, quando, na verdade, não tinha essas 

informações para lhes dar, pois trabalho com o método fenomenológico e 

minha pesquisa não tinha o perfil proposto pelo Comitê. No total, foi um período 

de oito meses para obter a aprovação do projeto.  

No HNL não foi diferente. Também submeti meu projeto ao Comitê de 

Ética do Hospital; falei umas quatro vezes com o Diretor-Geral que me 

encaminhou para o Diretor-clínico, o qual me deu o número de seu celular para 

marcarmos um horário a fim de definirmos minhas visitas ao hospital. Tomei a 

iniciativa de marcar uma consulta em seu consultório particular, para poder 

agilizar o trâmite do processo. Estava prevista a minha entrada oficial, no 

Hospital, para maio de dois mil e oito, mas só a efetivei no dia nove de junho do 

referido ano. Rachel Aisengart (2004) revela dificuldades bastante semelhantes 

às minhas para poder adentrar no Hospital do Câncer IV do Rio de Janeiro, 

pertencente ao INCA (Instituto Nacional do Câncer). Há uma hierarquização 

muito grande e o exercício do poder organizacional é bastante visível e 

solidificado nesses ambientes hospitalares. Muitas vezes entrei na sala da 

diretoria para, tão somente, repetir literalmente o que já havia dito e responder 

às mesmas indagações. Certo dia fui questionada sobre o porquê de pesquisar 

a morte de pacientes com câncer e qual seria o diferencial entre morrer de 

câncer ou de qualquer outra doença. Então fui explicar todo o estigma social 

que circunda o câncer, seu lento progredir (com raras exceções) e as terapias 

agressivas a que as pessoas se submetem. De certo modo, questiono-me se 

um(a) médic@, interessad@ em um determinado tipo de carcinoma, sarcoma, 

linfoma, encontraria as mesmas dificuldades encontradas por uma 

pesquisadora da área da Sociologia. O poder médico, que é uma das 

categorias temáticas desta tese, já se fez sentir na oficialização de uma 

pesquisa na área das Ciências Humanas em um hospital. 

Escrevo com utilização do @ quando se faz necessário a definição de 

sexos, porque, como feminista, não utilizo o masculino genérico para designar 

homens e mulheres. É uma questão política inegociável para mim e um  



 19 

modelo legitimado pelas lutas feministas dentro da academia. Na verdade, me 

foi sugerido na qualificação, de modo a não tornar cansativa a leitura do 

trabalho, pois o texto original tinha a marcação e distinção dos sexos pelas 

desinências de gênero o/a. Poderia optar pelo feminino genérico, mas aí 

incorreria no mesmo erro do patriarcado: omitir um dos sexos da minha fala e 

adotar uma postura da qual discordo.  

A escolha do tema, primeiramente, ocorreu devido às minhas 

experiências com a morte de parentas muito próximas, minha mãe e minha 

irmã. A primeira foi vítima de uma doença crônico-degenerativa, a Esclerose 

Lateral Amiotrófica (ELA); e a outra, de um acidente automobilístico; tudo 

ocorrendo em um intervalo de cinco meses, catorze anos atrás. Ao iniciar a 

produção textual desta tese, meu pai morreu de velhice, em consequência de 

um aneurisma aórtico, restando-me, assim, de minha família original, além de 

mim, um irmão, que retirou um carcinoma do intestino há quatro anos e está 

muito bem de saúde, felizmente. Dessas mortes, vejo erros crassos que 

tivemos no processo de morrer, de minha mãe. Na morte de minha irmã, houve 

outros erros em relação ao luto de uma filha que ela deixou com quatro anos e 

onze meses e outro filho de nove anos, @s quais não puderam elaborar a dor 

da perda materna, adequadamente, principalmente a garotinha, pois a 

impedimos de ver a mãe, no velório. Não lhe explicamos o que ocorrera, 

deixando que ela elaborasse a ausência da mãe por si mesma; muito embora 

estivéssemos dando-lhe amor. E foi, a partir desses erros, que me voltei para o 

tema.  

Um segundo fator foi que passei, há cinco anos, por um enorme 

conflito pessoal, quando rompi uma relação amorosa, na época, de onze anos. 

Reconciliamos-nos, mas, ficou difícil acertarmos nossas diferenças, e a relação 

tornou-se um longo e angustiante processo de deteriorização e morte, 

conduzindo-nos a uma separação definitiva, durante a elaboração deste 

trabalho. Durante uma crise conjugal difícil e agonizante, submetemos-nos a 

duas terapias de casal, mas, em dezembro de dois mil e oito, chegamos ao fim, 

foi quando iniciei o processo de elaborar meu próprio luto. Foram quinze anos, 

dos quais quatro tiveram cheiro e sabor de um longo agonizar e morte. Nesse 

período, senti a morte dentro de mim; a dor de morrer em outra pessoa. Para 

Zygmunt Bauman (2008, p.62), é a morte metafórica ou de terceiro grau. Em 



 20 

suas palavras: “O corte de um vínculo inter-humano pelo término de um 

relacionamento [...] de um mundo compartilhado eu - você [...] também porta o 

selo do fim”. Ele ressalta que, em todas as épocas e culturas, os seres 

humanos viveram em sociedades, e há vínculos mais estreitos e outros mais 

distantes entre os indivíduos. Quando presenciamos e vivenciamos o partir, por 

morte real ou simbólica, de algum desses indivíduos, um pouco de nosso 

mundo se esvai, conduzindo-nos a uma reflexão sobre a singularidade e 

terminalidade de nossa existência. O referido autor advoga que não é possível 

pensarmos o mundo sem nossa presença, mas é através dessas perdas que 

vivenciamos um pouco do que seja a morte. Foi a partir dessas experiências 

que tive contato com os escritos de Elizabeth Kübler-Ross (1975, 1979, 1991, 

1998, 2002, 2003, 2004, 2005) e a formulação dos estágios percorridos por um 

ser humano, no processo de morrer: negação, raiva, barganha, depressão, 

aceitação. Eu os vivi, cada um, embora Kübler-Ross alerte que, nem sempre, 

vêm nessa ordem ou apareçam todos. Às vezes, só um fica evidente, como 

negação ou depressão. A autora assinala que esses processos são inerentes a 

qualquer perda significativa. Então, de algum modo, eu morri no período de 

minha separação, em uma profunda solidão existencial. Isso foi decisivo para a 

escolha de meu objeto de pesquisa e, num posterior impulso, para continuar 

com a tese. Apesar da dor, me estimulou a escrever, pois “Cada morte é a 

perda de um mundo - uma perda definitiva, irreversível e irreparável” (Jaques 

Derrida, s\d apud Zygmunt Bauman, 2008, p. 60). De modo que, se não estou 

falando depois de morta, ao menos um pouco do sabor e cheiro da morte me é 

conhecido. 

Durante e após o momento acima descrito, comecei a adquirir e a ler 

livros sobre o assunto e percebi a dificuldade da sociedade em lidar com  esta 

temática, pois colegas, amig@s e professor@s não compreendiam por que, 

com tantos temas a escolher, eu havia optado por um tão mórbido. As pessoas 

que pesquisaram sobre o fim da vida também encontraram certo 

estranhamento por parte dos grupos sociais a que pertenciam, por ser um tema 

tão bizarro, adjetivo que também ouvi com freqüência. Inclusive, quando 

pessoas amigas me viam com os livros, geralmente expressavam sua aversão 

ao seu conteúdo temático. Isso só reiterou, em mim, a decisão de seguir em 

frente na minha escolha, por me fazer perceber sua relevância social. Elizabeth 



 21 

Kübler-Ross (1975, 1979, 1991, 1998, 2002, 2003, 2004, 2005) revela, em sua 

obra, as mesmas dificuldades encontradas por mim. Chamavam-na de Dra. 

Morte! 

No mesmo período em que me submeti à seleção para o doutorado, 

em 2005, concluí minha segunda graduação, que é em Psicologia. Fui 

odontóloga (essa é uma outra história). Já havia feito estágio clínico, em 

Abordagem Centrada na Pessoa, quando surgiu a oportunidade de participar 

de mais um, este em Psicologia Hospitalar. Inscrevi-me como voluntária e 

acompanhei o grupo. Fato bastante enriquecedor, pois houve uma forte 

identificação com o ambiente hospitalar e a  percepção da importância desse 

ramo da Psicologia.  

O primeiro contato que mantive com pacientes FPT foi como voluntária 

da Rede Feminina de Combate ao Câncer, no primeiro ano do doutorado, em 

2006, estratégia que utilizei para sentir o ambiente e também vivenciar a 

experiência do voluntariado; muito gratificante, por sinal. Tive acesso ao HNL e 

fazia visitas domiciliares com uma equipe multiprofissional, formada por duas 

psicólogas, uma assistente social, uma nutricionista e um técnico em 

enfermagem. Visitávamos domiciliarmente os pacientes uma vez por semana e 

abrangíamos a Grande João Pessoa. As visitas às enfermarias eram diárias, 

tanto as de clínica médica e cirúrgica, como a de radioterapia e urgências. 

Permaneci no programa por seis meses. 

Sinto e percebo que há uma lacuna expressiva no saber como lidar 

com a morte n@s profissionais de saúde, nesta cidade e no Brasil, como um 

todo, embora já existam hospitais como aquele a que me referi anteriormente, 

a exemplo da primeira unidade pública paliativa no país – o Hospital do Câncer 

IV do Instituto Nacional do Câncer, no Rio de Janeiro.  Aisengart (2004) diz que 

é a única unidade nos moldes, no Brasil, mas, em pesquisa na Web, descobri 

uma unidade em Belo Horizonte, Minas Gerais.  

Pessoas com câncer em fase terminal morrem, em hospitais, sozinhas, 

cheias de tubos e agulhas, sem o calor e aconchego de seus/suas familiares, 

de quem podem desejar se despedir, resolver antigas desavenças. Ao mesmo 

tempo, fragilizam @s profissionais de saúde que lhes estão próxim@s, por 

est@s não estarem devidamente habilitad@s a fornecer-lhes o que a família, 



 22 

pelo menos em tese, deveria oferecer: apoio, aconchego, cuidado. Falha a 

família, falha a equipe e falha a sociedade. 

Desse modo, percebo a importância de responder à seguinte questão: 

qual é o cotidiano presente entre pacientes FPT, familiares e equipe de saúde 

do HNL sobre a morte e que relações existem entre essa tríade, na partilha 

desse processo de finitude da existência? 

A hipótese que fundamenta este trabalho é a de que o cotidiano 

vivenciado por pacientes FPT, seus familiares e a equipe de saúde do HNL 

caracteriza-se por uma negação da morte, traduzida em práticas hospitalares 

sedimentas, tradicionais e determinantes de comportamentos estereotipados, 

da ordem do fixo e do rígido, onde questionamentos são interditados. O 

silenciamento d@s primeir@s e as relações sociais presentes no hospital não 

propiciam situações intersubjetivas face a face que sejam facilitadoras de uma 

mudança paradigmática dessa realidade por demais perversa. 

Aliadas a esta tese, há questões norteadoras, como:  

 

 Rituais laborais utilizados pela equipe de saúde com e sobre um/a 

paciente FPT; 

 Dificuldades dos familiares em lidar com questões postas pel@ 

moribund@ acerca da morte; 

 Formação do “Pacto do Silêncio“ entre Profissionais, Família e 

Paciente; 

 Formas de negação da morte no Hospital; 

 Léxico empregado em referência à morte; 

 Como e quais mecanismos são empregados pela equipe e a 

família para empreenderem o “Pacto do Silêncio”? 

 Quais as formas de sociação entre a equipe, para estabelecer o 

silêncio sobre a morte, em um hospital de alta mortalidade? 

 Qual o contexto psicossocial, no que diz respeito às questões 

psicológicas d@s atores e atrizes causadas por fatores de ordem 

social, como hierarquia profissional, jornadas de trabalho 

extenuantes exigidas pelos cuidados e o trabalho profissional, 

entre outras, que caracteriza a família que tem a morte de um/a 

d@s seus/suas como possibilidade real? 



 23 

 Como foi o processo do diagnóstico até aquele momento? 

 Quais as imagens que @ paciente elabora sobre seu corpo 

doente? 

 O que el@ tem a dizer sobre sua atual condição de saúde\doença, 

posto que processual? 

 

 

OBJETIVOS 

 

Os objetivos que subsidiam esta tese encontram-se abaixo destacados: 

 

GERAL 

 

Analisar qual o cotidiano estabelecido e construído sobre a morte e o 

morrer entre pacientes FPT, seus familiares e equipe de saúde no Hospital 

Napoleão Laureano, especializado no tratamento do câncer. 

 

 

ESPECÍFICOS 

 

Quanto aos objetivos específicos, apresento: 

 

 Escutar pacientes Fora de Possibilidades Terapêuticas sobre seu 

atual estado de saúde\doença;  

 Identificar de que maneira @s pacientes FPT percebem seu 

processo de internamento no HNL; 

 Revelar como a família dess@s pacientes lida com esse 

diagnóstico; 

 Observar os rituais na rotina hospitalar que lidam com o referido 

segmento e sobre a morte, em geral; 

 Investigar como médic@s e enfermeir@s e psicólog@s lidam 

com a morte (desses/as pacientes e a sua); 

 Averiguar como @s demais profissionais de saúde do hospital 

representam a morte e o morrer; 



 24 

 Caracterizar as formas de sociação presentes na equipe de 

saúde. 

 

Para poder obter as respostas e alcançar os objetivos propostos, opto 

por uma bricolage metodológica, como enuncio a seguir: 

 

PASSOS METODOLÓGICOS 

 

Para obter as respostas e atender aos objetivos formulados, apresento 

os seguintes passos metodológicos: 

Investigar a realidade social descortinando-se como um leque de 

opções em que se agrupam várias formas de construir o conhecimento. 

Todavia, quaisquer que sejam as opções investigativas, assentam-se a partir 

da cultura em que está inserid@ @ pesquisador(a), na qual a linguagem ocupa 

lugar preponderante na construção epistemológica. Meu objeto de estudo é o 

mundo da vida cotidiana, suas interações entre indivíduos e a interpretação do 

conhecimento do senso comum, produzido por esses indivíduos sob uma ótica 

fenomenológica. É preciso ter consciência de que a realidade da vida cotidiana 

é a mais real porque já existia antes de nascermos em determinada sociedade 

e permanecerá após nossa morte. Seus fatos acham-se dispostos em padrões, 

a linguagem marca “as coordenadas de minha vida em sociedade e enche esta 

vida de objetos dotados de significação” (BERGER, 2007, p.39). Nesta 

pesquisa não procedo de diferente modo, ao ter como tema a morte no 

enfoque do cotidiano de um hospital de alta mortalidade, como o HNL, e que 

lida com uma doença estigmatizante: o câncer, de imediato, associado à morte. 

Os sujeitos de pesquisa, como referido, serão pacientes com câncer 

FTP, alocad@s na enfermaria vinte e seis ou Isolamento, profissionais de 

saúde e família desses/as pacientes. As inquietações que me impulsionam são 

de cunho de uma sociologia que faça exatamente uma análise dessa vida 

cotidiana nas dependências do HNL, suas rotinas e rituais construídos sobre a 

morte e o morrer, que ocorrem rotineiramente, as quais não exigem grandes 

elucubrações científicas nem metafísicas e têm sido passadas, 



 25 

sucessivamente, pelo senso comum, através das gerações, nos quarenta e 

sete anos de existência do hospital.1 

O norte deste trabalho é compreender como está constituído e 

construído o cotidiano da já referida tríade, no lidar com  a morte e o morrer, no 

HNL, de modo a revelar se há um consenso no enfrentamento desse processo 

de morrer ou, dito de outro modo, como a coletividade em estudo elabora e 

socializa sua interpretação e de qual modo se relaciona  com  a inexorabilidade 

do término da existência.  

Opto por uma bricolagem teórica e metodológica por entender o 

fenômeno a ser estudado como eminentemente transdisciplinar. Um estudo 

sociológico da morte espraia-se por áreas diversas das ciências humanas, tais 

como a Sociologia, Filosofia, Psicologia Social e a História, para citar algumas. 

Jve Kinchelve (2007, p.16) afirma que “os bricoleurs atuam a partir do 

conhecimento de que a teoria não é uma explicação do mundo – ela é mais 

uma explicação de nossa relação com o mundo”. Esta pesquisa se crava 

teórica e metodologicamente nesse processo relacional com o mundo, a morte 

e a vida. 

 No trabalho utilizo, como marco metodológico, a bricolagem de 

instrumentos de coleta de dados, eminentemente fenomenológicos, com o 

intuito de descrever a morte e o morrer tais como vivenciados no cotidiano dos 

sujeitos de pesquisa. O que tenho a apresentar são dúvidas, questionamentos, 

não certezas previamente estabelecidas.  

Para tanto, recorro aos seguintes instrumentos de coleta de dados: 

Entrevista semiestruturada – com familiares d@s enferm@s onde for 

possível, na enfermaria já citada, no pátio, refeitório, onde se dispuserem a me 

receber. O intuito é oportunizar espaço dialógico para quem desejar expressar 

suas angústias e emoções represadas, caso haja. Esse momento possibilita 

colher material qualitativo para posterior análise, retirar questões, temas 

geradores que me forneçam informações à construção de um questionário para 

os demais integrantes da equipe de saúde do hospital em questão, de modo a 

subsidiar a realização de outro momento da coleta de dados. 

                                                 
1 O HNL foi criado em 24 de fevereiro 1962, conforme está no Informativo O LAUREANO, 
editado pela Fundação Napoleão Laureano de Combate ao Câncer na Paraíba, [s\d]. 



 26 

Entrevista semiestruturada com Médic@s, Enfermeir@s e Psicólogo.  

O objetivo desse momento da pesquisa é compreender como se dá o processo 

de experienciar, diuturnamente, a morte de um ser humano sob seus cuidados 

imediatos. Enfrentei muitas dificuldades na coleta desses dados, mas consegui 

excelentes entrevistas, as quais, depois de transcritas, geraram mais de 

duzentas páginas de material para analisar. Opto pelo número de treze 

profissionais (seis enfermeir@s, seis médic@s, mais o psicólogo coordenador- 

-geral), com o intuito de aprofundar, sobremaneira, a tese aqui suscitada.  

Entrevista sem estrutura com Pacientes Fora de Possibilidades 

Terapêuticas. Desejei ouvi-los discorrer sobre o tema livremente e acreditava 

que minha formação como Psicóloga Clínica e Hospitalar favoreceria o 

processo. Não logrei êxito. O objetivo desse momento era justamente dar voz a 

quem, quiçá, quisesse ser ouvid@ e reconhecer aqueles e aquelas que se 

recusassem a falar sobre a temática. Porém, é importante lembrar que o 

silêncio é revelador. Recorri, pois, ao HTP, Teste Psicológico Projetivo, com o 

objetivo de acessar o inconsciente d@s mesm@s. E só após essa estratégia, 

pude ouvir algumas falas desse grupo. 

A isso adicionei um diário de campo, no qual, etnograficamente, 

transcrevi muito do que vivenciei nos seis meses em que estive no HNL 

(evidente que devo ter deixado passar alguma coisa). Essas observações 

pessoais dizem respeito aos quatro momentos da coleta de dados, ao local da 

pesquisa, como também àquelas decorrentes de minhas próprias noções sobre 

a morte e o morrer. Tudo no intuito de enriquecer a pesquisa sob a pespectiva  

de uma sociologia  interacionista. 

Os dados foram analisados qualitativamente, sob uma ótica 

compreensiva, descritiva, interpretativa, sem verdades absolutas, mas tão 

somente sinalizações, caminhos, trilhas de como se dá o processo de 

construção do cotidiano na tríade em foco, pois: 

 

Nenhum método é capaz de compreender todas as variações 
sutis na experiência humana, conseqüentemente, os 
pesquisadores qualitativos empregam efetivamente uma ampla 
variedade de métodos interpretativos, interligados, sempre em 
busca de melhores formas de tornar mais compreensíveis os 
mundos da experiência que estudam (NORMAN DENZIN & 
JVONNA LINCOLN, 2006, p. 33). 



 27 

 
Espero, com essas palavras, clarificar como se deu a coleta dos dados 

e revelo que, em campo, muitas foram as surpresas e desafios que tive a 

enfrentar, superar, e (ou) contornar para a consecução da empiria, uma vez 

que, decisivamente, é difícil a uma socióloga se imiscuir na rotina de um 

hospital. Recorro também, para análise dos dados, a uma bricolagem teórica, 

com relevância para autores como Georg Simmel, Norbert Elias e Bauman da 

Sociologia, da Filosofia Existencial de Heidegger, no que se refere à existência 

do Dasein (Ser-aí) em sociedade, posto que o Dasein só é Ser-aí se for Ser-aí-

com-os-outros, ou seja, é preciso o social, a cultura, para existirmos; fora dela 

não adquirimos nossa humanidade, como diz Norbert Elias (1994), da 

Tanatologia de Elizabeth Kübler-Ross e da discussão sobre o cotidiano de 

Agnes Heller, Michel de Certeau, Peter Berger\Thomas Luckmann, dentre 

outr@s autor@s que vieram subsidiar a argumentação presente neste trabalho, 

a exemplo de Michel Foucault, Serge Moscovici ( muito embora eu não utilize a 

Teoria das Representações Sociais, como referencial no estado da arte) e 

muit@s outr@s que acrescentam elementos preciosos ao texto. É preciso 

atentar para o fato da transversalidade deste fenômeno de pesquisa, pois a 

morte espraia-se pela História, Psicologia, Filosofia, Medicina, Antropologia, 

além de, evidentemente, pela Sociologia, campo em que está sendo tratada 

nesta tese. 

 

ESTADO DA ARTE 

 

No atual momento sócio-histórico por que passa a contemporaneidade, 

a morte tornou-se alheia à vida: foucaultianamente falando, o Ocidente 

elaborou dois dispositivos discursivos os quais, dispensado-a sem piedade, 

tornam-na outra coisa: o primeiro espetaculariza a morte, transformando-a num 

show - é a morte d@ outr@ - a exibida diuturnamente em telejornais, revistas, 

filmes, games, seriados de TV, nos quais a aparição de numerosas mortes (às 

vezes apresentadas em detalhes) é banalizada, tornada corriqueira, quiçá, 

circunstancial: “El@ morreu porque pegou aquele vôo”. Vista como um erro do 

destino ou algo que o valha, desse modo, a morte é, senão dominada, no 

mínimo transmudada em mera fatalidade. O segundo dispositivo é o de negar a 



 28 

própria morte (e de pessoas muito próximas), o que se constitui - na ocultação 

da morte - não se morre mais em casa, mas no ambiente higiênico, 

antisséptico e anônimo de um hospital, onde o corpo (também um dispositivo 

linguístico de controle) é rapidamente removido, preparado adequadamente e 

encaminhado à casa mortuária, onde se dará o velório (que foi abolido da 

própria residência d@ mor@). Ao chegar ao local, esse cadáver passará por 

um processo de retoques para tirar-lhe a face da morte e possibilitar a quem o 

olhe a impressão de que tão somente está dormindo: coloca-se algodão nas 

bochechas, para retirar o aspecto encovado de emagrecimento, escovam-se os 

cabelos, e sobrancelhas, às vezes aparando-as, e cobre-se o corpo de flores, o 

que não possibilita uma visão completa daquele ser humano que chegou ao 

término de sua vida. Demonstração de dor exagerada, lamentos e choros altos 

não são considerados de bom-tom. O preto é expressão de luto, e as missas 

de sétimo  e trigésimo dias são encomendadas por uma questão de fé ou 

tradicionalismo religioso, por aquel@s que são católic@s roman@s praticantes 

ou apenas para dar uma satisfação à sociedade (MAURO KOURY, 2003; JEAN 

ZIEGLER, 1977; EVALDO D’ ASSUMPÇÃO, 1984). 

Pessoas tolhem-se e são tolhidas, nesse espaço societal, em discorrer 

sobre a inevitável ruptura da vida, apesar de o fim ser comum a tod@s. Na 

contemporaneidade, é considerado ato de bondade e, por que não dizer, de 

elegância social, não constranger @ moribund@ com uma sinalização, uma 

abertura para uma escuta de seu processo de morrer, o qual se torna 

extremamente solitário, em especial, quando se trata de uma doença crônica, 

como o câncer que, na maioria das vezes, é lenta e requer terapias 

extremamente agressivas, que debilitam @ paciente fisiológica e 

psicologicamente. Como exporei no escopo dessa tese, forma-se o que 

algumas e alguns autor@s denominam uma conspiração do silêncio em torno 

d@ moribund@. (ANTONIETA BARBOSA, 2003). 

No que se refere a crianças, estas são sumariamente banidas do 

processo de morte, e metáforas são usadas quando indagam sobre algum ente 

querido que simplesmente sumiu de seu campo visual, a exemplo de: “Vovô 

agora é um anjo.” “Mamãe é uma estrela.” No entanto, pesquisas como as de 

Martins 2001), e autoras como Kübler-Ross (2003, 2005), Chiattone (1996) 

asseveram que as crianças não só representam a morte de seus familiares e 



 29 

pessoas próximas, como elaboram a própria morte, de acordo, evidentemente, 

com a faixa etária a que pertencem. As “mentiras protetoras” de nós, adult@s, 

são, aparentemente, muito mais mecanismos para fugirmos de explicações 

dolorosas para nós outr@s, do que para poupar as crianças das perdas que lhe 

são significativas. 

Elenco, para tratar nesta pesquisa, quatro categorias essenciais: morte, 

cotidiano, poder (médico/ciência), e a temática da condição pós-moderna que 

vivenciamos, a qual tangencia o trabalho como pano de fundo. Estas 

categorias são basilares à estrutura discursiva de todo o escopo da tese. 

Trabalho com a Sociologia Formal de Georg Simmel (ano), que focaliza 

a interação entre indivíduos e entre esses indivíduos e os grupos sociais a que 

pertencem, gerando um estudo microssociológico, contudo, não menos 

importante que o estudo macrossociológico. Georg Simmel é inclinado a uma 

Sociologia Filosófica, posto que seus escritos espraiam-se sobre questões um 

tanto quanto metafísicas, em que realiza uma interlocução do individual e o 

coletivo, perceendo uma reciprocidade. Porém, isso não lhe retira a genialidade 

de sociólogo, cuja importância equipara-se a de Marx, Weber e Durkheim. É a 

interação, a sociação entre os indivíduos que está no centro de seus escritos; 

por outro lado, no atual momento acadêmico em que o surgimento de novos 

paradigmas epistemológicos emergem solidamente, Georg Simmel nunca foi 

tão condizente, a partir dessa transversalidade de sua sociologia. Outro ponto é 

que ele, ao contrário de Karl Marx e Émile Durkheim, não advoga um sistema 

societal, apresentando-se ambivalente em sua análise do devir das sociedades 

complexas gestadas e geradas pelo projeto moderno (GEORG SIMMEL, 2006;  

EVARISTO DE MORAES FILHO, 1983; FRÉDÉRIC VANDENBERGHE, 2005). 

Pouco valorizado em sua época, dada sua ascendência judia, Simmel é 

resgatado nos anos 80 do século XX, após a derrocada do socialismo real, a 

queda do muro de Berlim e a adoção do Neoliberalismo nas políticas de 

Margaret Thatcher e Ronald Reagan, que vieram desestabilizar as idéias 

iluministas de um crescimento evolutivo e humanizado dos seres humanos, 

após a massificação estabelecida no medievo. 

Ao lado de Georg Simmel, recorro aos escritos de Norbert Elias (1993, 

1994a, 1994b, 2001), pois adentro numa Sociologia do Cotidiano, e nada mais 

cotidiano que a morte. É em uma narrativa do vivido que construo este 



 30 

trabalho, a partir do conceito de que a Sociedade não está cristalizada num 

extremo e, por outro lado, os indivíduos sendo por ela amoldados, há uma 

interação e constante relação dinâmica entre essas aparentes polaridades. De 

modo que se torna muito difícil, por que não dizer impossível, compreender 

processos sociais considerando apenas o individual. É indispensável 

referenciar a sociedade, pois não há um sem a outra. 

Em um esforço para sair do pensamento dicotômico presente entre 

correntes da Sociologia, que polarizam a discussão entre um individualismo 

metodológico, no qual só há indivíduos que produzem ações, sendo 

“sociedade” uma abstração, e um holismo, no qual a sociedade é que detém 

toda e qualquer autoridade constitutiva sobre o indivíduo, autores como Norbert  

Elias (1994), Álvaro & Garrido (2006), Berger & Luckmann (1996), entre 

outr@s, postulam uma visão de interdependência entre os indivíduos e a 

sociedade, como dito anteriormente. O todo é mais que a soma de suas partes. 

Uma sociedade, mas uma Sociedade de Indivíduos, afirma  Norbert Elias 

(1994). 

A esse novo momento sócio-histórico, algumas denominações foram 

dadas: Alta Modernidade (TOURRAINE, 1998, 1999); Modernidade Tardia 

(GIDDENS, 1991) e Pós-Modernidade (LYOTARD, 1986; LYON, 1994; 

BAUMAN, 1998, 1999, 2005, 2008; KUMAR, 1997). Opto pelo último termo, 

pois considero que as prerrogativas iluministas extinguiram-se na globalização 

da economia, no fim do trabalho, na liberdade humana. Ao término das grandes 

narrativas – Metanarrativas - (religiões de salvação, socialismo real, sujeito 

cartesiano), torna-se tudo líquido, senão vaporoso. Numa sociedade, a 

concepção de morte revela a concepção de vida, a ocidental não foge à regra. 

Uma sociedade para a qual a morte não tem sentido é também uma sociedade 

que perdeu o sentido da vida (MAX WEBER, 2005). Pois o “progresso” instiga 

os humanos a chegarem ao infinito. Então, sempre há mais a ser realizado, de 

modo que, com o esgaçamento do projeto moderno e o nada a lhe substituir, 

negar a morte é absolutamente necessário, senão urgente. 

Nesse contexto, a morte é fatiada e fragmentada em inúmeras 

ameaças cotidianas à sobrevivência; transferida para a velhice, insulada no 

ambiente tecnológico hospitalar. Ela perde sua unicidade representacional, tal 

como concebida no medievo e é representada parcialmente de acordo com as 



 31 

particularidades, conveniências dos espaços sociais delimitados a que 

pertence e, no caso de pacientes oncológicos FPT, há que se considerar um 

forte poder: o poder médico. A ele é difícil se contrapor, uma vez que, com a 

transferência da morte de casa para o hospital, são @s profissionais da 

medicina quem detêm em seu falar e agir o que dizer, como dizer e por que 

dizer sobre o término da vida. 

Esse poder médico tem uma formação de curar e assimila a morte 

como uma derrota profissional. @ paciente FPT não é mais motivo de interesse 

e atenção dess@ profissional, e o destino que lhe cabe é aguardar a chegada 

da morte, tendo contato com @s técnic@s de enfermagem, que lhe aplicam as 

prescrições médicas. @ paciente recebe, eventualmente, a visita de supervisão 

de um/a enfermeir@. Esse ser-para-a-morte, num linguajar heideggeriano, é 

escamoteado e esquecido; mesmo vivo, ele já morreu. O discurso de Martin 

Heidegger sobre a temática existencial não pode nem deve ser omitido neste 

trabalho, pois, para o filósofo alemão, “um ser humano, ao nascer, já está apto 

para morrer”. Há nesse ser uma inquietação sobre si mesmo que se torna 

inseparável da questão sobre o ser e o morrer. Desenvolvê-la, buscar uma 

explicação para existência do ser, que, na vida, Martin Heidegger denomina de 

dasein, ser–aí, e esse só existe enquanto ser-aí-com-@s-outr@s; é, pois, 

procurar uma tradução do porquê desse ente-aquele se encontra vivo; é buscar 

o sentido da vida, e, ao encontrá-lo, mui provavelmente encontrar-se-á o 

sentido da morte. O dasein encontra a liberdade para o viver ao constatar e 

encarar a própria morte e sua finitude existencial. Para Heidegger, esse é um 

viver autêntico, em que se assume o controle pela vida, suas escolhas e 

mazelas: solidão existencial, morte, mas, também, adquire-se a liberdade de 

optar por uma vida autêntica ou inautêntica, a qual será determinada pela 

forma como se reconhece e admite-se a morte. Autenticidade, para Martin 

Heidegger, revela-se no existir em plena consciência da natureza singular de 

que somos seres-para-a-morte, e, desse fato, faz-se necessário a constatação 

de que se deve usufruir a vida dotando-a de sentido, posto que uma vez que 

isso suceda, dialeticamente, semelhantemente, a morte será dotada de 

sentido. O ser humano é contigencialmente temporal e, quando assume essa 

condição, torna-se autêntico em sua existência. Weber (2005, p.31), ao tratar 

da temática da morte presente na literatura de Leon Tolstoi, indaga em 



 32 

consonância com o escritor russo o seguinte: ”A morte é ou não um 

acontecimento que encerra sentido?”. Para  Max Weber, ela é absurda no 

contexto das sociedades ocidentais e ocidentalizadas, posto que “a vida 

individual do civilizado está imersa no ‘progresso’ e no infinito e, segundo seu 

sentido imanente, essa vida não deveria ter fim”, ou seja, os valores postulados 

pela modernidade de uma Ciência que tudo pode são incongruentes com a 

finitude humana. Estas sociedades podem captar tão somente o provisório, 

nunca o definitivo e perdem-se numa busca incessante pela plenitude da vida, 

enquanto dela, só cansaço poderá extrair, por mais que subsistam. 

No mesmo viés existencialista, ao discorrer sobre a morte, não me é 

possível deixar de fora Sören Kierkggard (1968), pois o mesmo advoga que o 

sentido da vida consiste numa relação dialógica e harmoniosa entre corpo e 

alma, a qual traz paz ao espírito, sob os auspícios da fé cristã. Kierkgaard pode 

ser considerado o pai do existencialismo, devido a suas idéias sobre o livre-

arbítrio humano, as quais Sartre, posteriormente, denominou como liberdade. 

Nós humanos estamos fadados à liberdade, e tal fato acarreta todo o peso das 

escolhas por nós realizadas. A sociedade contemporânea fez uma escolha de 

ocultamento da morte, as consequências imediatas consistem na imensa 

solidão destinada aos/às moribund@s, como bem relata Norbert Elias, em seu 

emblemático livro sobre a temática, A Solidão dos Moribundos (2001). @ 

doente FPT é marginalizad@ socialmente por uma série de razões como: ter 

deixado de ser funcional no esquema produtivo da sociedade industrial 

capitalista; representar um fracasso profissional para @ médic@ assistente; 

não consumir; não acumular; não ser mais competitiv@; não se incomodar 

mais com o progresso; nem com o tempo ou o dinheiro. Destituid@ encontra-

se de seu antigo status e, consequentemente, de sua dignidade. No hospital, 

não se tratam doentes e sim doenças; as pessoas perdem sua identidade e 

transformam-se em patologias. Em se tratando de pacientes FPT, a questão 

torna-se mais grave, pois tal ser humano é partícipe de uma pantomima onde 

@ médic@ não lhe fala francamente de sua situação como doente, a família 

empenha-se em aparentar que a cura está à porta, e @ paciente, quando 

percebe suas reais condições de vida\morte, participa do teatro montado, finge 

que não sabe de nada para não criar embaraços para os dois grupos 

supracitados, pois o que esperam del@ é que  respeite a convenção social 



 33 

estabelecida, de modo a não perturbar, nem constranger aquel@s que irão 

sobreviver (MARANHÃO, 1999). Pois, tanto a sociedade nega a morte, como 

funciona organizada para a mesma, em uma procura de livrar-se da angústia 

de sua inexorabilidade. Isso é muito transparente nos corredores de um 

hospital, principalmente em um de alta mortalidade, como o do câncer. As 

pessoas que ali estão procuram uma explicação para tanta dor e sofrimento. 

Sören Kierkggard (1968) defende que as pessoas passam pela 

angústia para chegar à fé, pois suas próprias condições de seres criados por 

Deus têm significado para esse Poder Máximo. Em outras palavras, apesar da 

insignificância humana, fraqueza e morte, a existência tem um sentido e 

significado relevantes, posto que há um plano a ser cumprido por cada ser 

humano. Um desígnio que é singular, individual, a ser executado na vivência 

social, cultural que proporciona a necessária sensação de completude do (con) 

viver, assim, os humanos livram-se da angústia, por meio da fé no projeto 

divino. É nisto que residem minhas crenças sobre a morte e a existência; não 

temo a morte, temo, sim, não cumprir o projeto que me foi destinado aqui na 

terra. Pois acredito que um dia estarei a prestar contas sobre ele. 

Mas a sociedade contemporânea vive uma e numa ambigüidade, pois 

a existência da cultura só tem sentido porque as antigas gerações morrem, e é 

necessário transmitir os elementos culturais às novas. Aqui, retomo Simmel 

(1983), quando ele apresenta, com muita propriedade, que a renovação da 

sociedade se faz lentamente. A espécie humana não morre toda de uma vez, 

para dar espaço à nova geração, e é por que se dá essa morte pontual que o 

ser humano tem a ilusão de ser imortal. A substituição de gerações de forma 

gradual permite que as antigas tenham influência sobre as que lhe sucedem, 

porém o inverso não ocorre. A morte é algo aprendido, para Edgar Morin 

(1997), um fenômeno para o qual as pessoas, cada vez mais, dão um motivo 

ocasional (doenças, infecções, acidentes, homicídios), o que se traduz em uma 

tendência grupal de não reconhecer a discussão inadiável de que a mesma se 

apresenta como necessária para a continuação da espécie, como, também, 

para se (re)pensar a existência a partir dela. É um tema tabu, assim como o 

sexo, que deve ser enfrentado e discutido nas sociedades ocidentais e 

ocidentalizadas, no intuito de instigar a formação de pensador@s das mazelas 

sociais que angustiam o enfretamento do término da vida. 



 34 

Kübler-Ross (1975), em uma de suas inúmeras palestras, perguntou, 

em certa ocasião, a uma platéia atenta o que fariam se soubessem que 

estavam para morrer. Sugeriu respostas como a tentativa de pôr talvez as 

finanças em dia; terminar inimizades com parentes e/ou amig@s; sequenciar 

fotos antigas; ver o mar; escrever poemas, autobiografia ou desesperar-se 

diante da iminência da morte. Pois bem, afirmou ela, “Nós vamos morrer ! Você 

vai morrer e, realmente, não há como saber de que modo, nem quando. Nada 

te garante de que será em um longínquo devir”. 

 Essa é a questão destinada à tríade envolvida nesta tese. Para a 

autora, morte é sinônimo de enfrentamento de medos. É importante destacar 

que Kübler-Ross, após a Segunda Guerra Mundial, com apenas dezenove 

anos, saiu da Suíça e dirigiu-se à Polônia devastada pela Guerra. Em 

Maidanek, um campo de concentração, viu os crematórios e soube que 

novecentos e sessenta mil crianças haviam morrido naquele local. Esteve com 

judeus/ias sobreviventes e cigan@s; trabalhou como voluntária, por cerca de 

dois anos, nos acampamentos de apoio a refugiad@s, tomando depois a 

decisão de voltar ao país natal e cursar medicina (KÜBLER-ROSS, 2003). É 

inegável o peso que tal experiência teve sobre a psiquiatra suíça, a qual, ao 

emigrar para os Estados Unidos, naturalizou-se americana e iniciou uma 

residência médica em psiquiatria, já que, por ser estrangeira, as oportunidades 

de uma outra opção eram mínimas. Foi trabalhar como psiquiatra no Hospital 

Billings, da Universidade de Chicago, onde surgiu a idéia de uma pesquisa 

sobre a morte, posteriormente reformulada como seminários com estudantes. 

Ao tentar pôr suas idéias em prática, deparou-se com um obstáculo inicial: não 

havia moribund@s naquele hospital, segundo informação de toda equipe de 

saúde. Sempre ouvia negativas como: “Não, Dra. Kübler-Ross, neste hospital 

não tem ninguém para morrer!” Ela decidiu fazer uma busca ativa.2 Evidente 

que encontrou muit@s moribund@s entre @s seiscent@s intern@s. El@s, @s 

pacientes, após o convite para participar das aulas de Kübler-Ross, sabiam que 

havia pessoas escutando-os. Durante os seminários, @s enferm@s ficavam 

numa sala com a psiquiatra e, por trás de um vidro fosco, estavam @s alun@s 

escutando-os. Além de concordarem em participar dos seminários, revelavam 

                                                 
2 Busca ativa consiste no ato de ir procurar casos de um determinado agravo ou demanda, por 
parte d@ profissional da saúde, pessoalmente. 



 35 

sentir-se bem em falar de si mesm@s, de suas lembranças, dos bons e maus 

momentos da vida, angústias e temores frente ao desconhecido tão próximo a 

enfrentar. Essa experiência de Kübler-Ross (2002) foi a pedra fundamental 

para a criação da Tanatologia. A mesma advoga que, ao pensarmos a morte, 

vivemos com mais intensidade a vida, no que concordam Georges Barbarin, 

1997; Jean- Ives Leloup, 2001, Jean- Ives Leloup & Marie de Hennezel, 2005; 

Françoise Dastur, 2002; Ingrid Esslinger, 2004. 

No entanto, Rachel Aisengart (2004) adverte que a morte e o morrer 

são entendidos diversamente de cultura para cultura ou até em uma mesma, só 

que em períodos históricos diferentes ou localizações geográficas díspares. De 

modo que a experiência, aparentemente exitosa de Kübler-Ross, não deve ser 

aplicável a todas as realidades sociais, indistintamente. Norte-american@s têm 

raízes fortemente estruturadas no Puritanismo, em particular, e no 

Protestantismo, em geral; enquanto latin@-american@s as têm no Catolicismo 

Romano. Pude ver, nas entrevistas e em conversas informais transcritas em 

meu diário de campo, que no HNL, protestantes e espíritas kardecistas têm um 

modo de lidar com a morte significativamente diverso daquele encontrado entre 

católic@s roman@s. @s primeir@s apresentaram menos temor e um lidar com 

o assunto relativamente mais tranqüilo; o segundo grupo apresentou muito 

medo e contradições entre sua profissão de fé e o discurso, como se percebe 

nas palavras de Catarina, cuidadora (sic), de veemente negação: “Não acredito 

que haja algo após a morte do corpo físico, é o fim mesmo”.  

A prática do desabafo de suas angústias e temores, que muitas vezes 

esperamos de pacientes FPT e não surge, pode não ser uma forma de defesa 

do ego, mas tão somente um traço inerente à sociedade da qual fazem parte e 

uma característica marcante de um espaço social que coíbe expressões sobre 

a morte, como no caso dos hospitais em geral e do HNL, em particular, 

negando-a sub-repticiamemente. Cada sociedade representa e vivencia a 

morte e o morrer de acordo com suas muitas tradições e o momento histórico, 

político, religioso em que se encontra inserida. O cotidiano experienciado sobre 

a morte é bastante peculiar e pode variar, inclusive, de indivíduo para indivíduo, 

dentro de uma mesma sociedade. 

Ao tratar de cotidiano, é importante apresentar um conceito revelador e 

significativo daquilo que é habitual ao ser humano, ou seja, presente na 



 36 

vivência do dia-a-dia. Cotidiano também pode indicar o tempo no qual se dá a 

vivência de um ser humano ou a relação espaço-temporal, na qual se dá essa 

vivência (WIIKIPÉDIA, 2009)3. É, sobretudo, nas práticas do dia-a-dia, na 

elaboração de rotinas e na elaboração de hábitos e rituais que se dá a 

construção do cotidiano, o qual vincula-se ao tradicional e ao estável, às 

identidades sociais, de certo modo fixas e sedimentadas, de modo a estar 

relacionado a não-mudança, a processos de permanência. É possível dizer que 

as práticas de saúde do HNL, em relação ao lidar com a morte de pacientes 

FPT, são de cunho eminentemente canônicas, havendo o escamoteamento do 

processo de morrer e um silêncio civilizado que deve imperar e impera. Não há 

ruídos sobre o assunto, vontade de ensejá-lo, de promover mudanças no que 

está estabelecido como correto e certo, de tratar do tema, mas uma atitude 

racional e higiênica, de preferência removendo cadáveres o mais rápido 

possível ou transferindo-os para a Unidade de Terapia Intensiva – UTI - onde 

sozinh@s e chei@s de tubos, agulhas e aparelhos exalarão o último suspiro. 

As pessoas interpretam suas doenças como agravos à saúde e apoiam-se em 

conceitos de símbolos e estruturas de referências interiorizadas conforme os 

grupos sociais e culturais a que pertencem, assim também o fazem com suas 

representações, condutas e comportamentos frente à morte e ao morrer 

(ADAM & HERZLICH, 2001). 

 

As Categorias 

 

Definir a Modernidade não é tarefa fácil para quem anseia poder 

apreendê-la em seus variados conceitos, todavia, sempre há a tentativa de 

realizá-lo a bom modo. Seria a Modernidade uma atitude perante o mundo? 

Todas as épocas teriam sua modernidade e indivíduos modernos e, sob essa 

ótica, ela não seria vista como uma categoria histórica, mas, sim, estética. As 

sociedades tradicionais puseram Deus no centro de suas vidas. Nesse mundo, 

há uma hierarquização estanque, um imobilismo social, e o ambiente não é de 

pertencimento dos humanos, mas da ordem do sagrado. 

                                                 
3 Informação disponível no site www.wikipedia.com.br, acessado em 13 agosto de 2009, às 
09h00min. 

http://www.wikipedia.com.br/


 37 

Com a Revolução Francesa e a Americana tem-se a base política e 

social do surgimento da modernidade, como, também, da Revolução Industrial 

Inglesa, com sua produção em larga escala, substituindo o modelo dos 

mestres-artesãos. Surge, então, a base econômica do projeto moderno. No 

rastro dessa industrialização, ocorre outro fenômeno, fundamental para o 

próprio surgimento da sociologia: a urbanização desmesurada, ocasionada 

pelo afluxo da mão de obra campesina às fábricas, pois, 

 

 

A Revolução Industrial alterou profundamente as condições de 
vida do trabalhador braçal, provocando inicialmente um intenso 
deslocamento da população rural para as cidades. Criando 
enormes concentrações urbanas; a população de Londres 
cresceu de 800.000 habitantes, em 1780, para mais de cinco 
milhões, em 1880, por exemplo. Durante o início da Revolução 
Industrial, os operários viviam em condições horríveis, se 
comparadas às condições dos trabalhadores do século 
seguinte. Muitos dos trabalhadores tinham um cortiço como 
moradia e ficavam submetidos a jornadas de trabalho que 
chegavam até a 80 horas por semana. O salário era medíocre 
(em torno de 2.5 vezes o nível de subsistência) e tanto 
mulheres como crianças também trabalhavam, recebendo um 
salário ainda menor.4 

 
 

O advento do capitalismo, como novo modo de produção de riquezas, 

traz em seu bojo toda uma moral burguesa que vem constituir a nova 

sociedade que se instaura e se instala no Ocidente. Acoplada a essa nova 

ordem societal, a medicina é reconhecida em definitivo como ciência, e a ela 

são delegados poderes sobre corpos e mentes, tema que aprofundarei mais 

detalhadamente à frente. A Modernidade tem características bem peculiares, 

que notadamente se opõem às sociedades tradicionais, como a mecanização 

do trabalho, produtividade e eficácia organizacional racional, trabalho livre para 

deslocar-se em resposta às condições de demanda, mercado como princípio 

organizador da distribuição e do consumo, leis universalmente válidas e 

aplicáveis, proporcionando previsibilidade de contratos e a execução dos 

direitos; universalismo, relacionamentos com base no esforço e no mérito 

                                                 
4 Disponível no site www.historianet.com.br, acessado em 02 de setembro de 2008 às 10h00min. 

 

http://www.historianet.com.br/


 38 

pessoal, individualismo, neutralidade, isto é, proibição de demonstrações 

emocionais, racionalidade e trivialidade na vida social. (SZTOMPKA, 1998) 

O autor supracitado, ressalta, ainda, as características na área da 

cultura, como a secularização, o papel predominante da Ciência, a 

democratização da Educação, o surgimento da Cultura de Massa, além, 

evidentemente, dos novos arranjos familiares convenientes ao capitalismo 

emergente, como a família nuclear, a “criação” e o controle da Sexualidade 

Humana (FOUCAULT, 1988) como dispositivo para assegurar a drenagem da 

energia sexual a serviço do novo modo de produção. A Modernidade traz como 

bandeira o grande mito do progresso, da libertação humana, da paz universal, 

através da ciência. 

Michel Maffesoli (2001), em sua obra Elogio da Razão Sensível, não 

atribui nenhum elogio ao projeto moderno. Para ele, a principal façanha da 

modernidade se resume ao obscurecimento de valiosos atributos humanos em 

favor de uma razão insensível, feita do mais puro racionalismo funcional, razão 

esta que teria conseguido romper o liame entre a tríade fundamental: o ser 

humano, a natureza e o social. 

É preciso fazer uma distinção entre modernidade e modernismo, sendo 

o segundo uma crítica à primeira, senão vejamos no pensar de Kumar (1997), 

o qual faz uma distinção e associa o primeiro termo às mudanças mais gerais 

que abrangem todos os âmbitos da sociedade e, o segundo, ao movimento 

cultural, que não só reflete a modernidade como, em vários momentos, faz a 

ela severas críticas. 

Diante da fragmentação notória das promessas de tal projeto, 

pensadores, como Jean-Françoise Lyotard (1979); Terry Eagleton, (1996); 

Vattimo, (1985); Jameson, (1991); Bauman, (1998, 2001; 2008); Harvey, 

(1989); Lyon (1994) advogam que a ocidentalidade esteja vivendo em uma 

Pós-modernidade, que se caracteriza pela incredulidade em relação aos 

metarrelatos. O saber científico é uma espécie de discurso em que há um 

embate de poder para validar os discursos circulantes entre o que é saber e o 

que não é saber; o vínculo social está atrelado a jogos de linguagem, os quais 

se contrapõem fortemente à liberdade prometida pela modernidade; a ciência 

seria um subconjunto do conhecimento, sendo o consenso que delimitará quem 

sabe de quem não sabe (cultura); 



 39 

as relações na ordem industrial moderna dão lugar a novos 

princípios organizacionais estruturados em torno do 

conhecimento, não na relação trabalho/capital de Marx, e 

baseados na máquina para ampliar o poder mental em vez da 

força muscular (LYON, 1994).  

 

     Não me detenho nesta questão e, se aqui a coloco, é por considerar 

que o projeto moderno teve papel decisório na nova forma que o Ocidente 

elabora a morte: uma recusa que se caracteriza fortemente, em negá-la e 

renegá-la aos subterrâneos discursivos. É sabido que outras sociedades não 

reagem à morte do modo como a contemporaneidade o faz. Ritualizam-na de 

modo que perca sua incongruência. Há sociedades que realizam duplo funeral 

de modo que @ defunt@ possa fazer sua passagem do mundo d@s viv@s 

para o mundo d@s mort@s. Em grande parte dos sistemas culturais, a morte 

não elimina o ser, mas abre as portas para uma outra vida, no além. Entre 

Budistas, por exemplo, morte e nascimento encontram-se no mesmo plano, 

pois tudo o que nasce, envelhece, morre e renasce. A morte é o resultado da 

vontade de viver e das imperfeições que os renascimentos produzem. Mas a 

morte verdadeira é outra – é alcançar o Nirvana, enquanto libertação definitiva, 

êxtase. Na noção de Nirvana confunde-se a morte verdadeira e a vida 

absoluta. (RODRIGUES, 1983) 

Martin Heidegger (HEIDEGGER, 1990; NUNES, 2002; STRATHERN, 

2004; RÈE, 2000; DUBOIS, 2004), a partir de uma crítica do objeto da filosofia, 

que para ele não é estudar a relação dos humanos com os seres vivos, mas, 

sim, estudar sua existência prévia e consequente construção do saber, faz uma 

crítica ao humanismo trazido pela Ilustração e o Iluminismo, influenciado pelo 

pensamento de Simmel sobre o tempo (pois, para o segundo, o tempo é fator 

estruturante do ser-no-mundo e da possibilidade do saber). Heidegger defende 

que todo saber autêntico deve abrir-se à indeterminação ontológica do ser-no- 

-mundo, e essa indeterminação surge como consequência inevitável do 

reconhecimento de nossa temporalidade, ou seja, como constatação de  nossa 

finitude ou de nosso ser-para-a-morte (FERREIRA, 2000). Irracionalmente, e 

por isso profundamente pós-moderno, nossa sociedade nega sub-

repticiamente a morte, posto que a existência esvaziou-se de sentido; não 



 40 

temos mais os valores das sociedades tradicionais, nem tampouco 

consolidamos o projeto moderno de paz, ordem e progresso, através da 

racionalidade instrumental. Como bem o diz Rouanet (2003, pg. 9): “Ora, esse 

projeto civilizatório está vazando água por todas as juntas”, muito embora seja 

ele um ardoroso defensor dos pressupostos iluministas e afirme que só o 

retorno a um neo-iluminismo resolveria as graves questões sociais de nosso 

tempo. Destaco aqui, previamente, que nos seis meses em que estive na 

enfermaria vinte e seis do HNL, nunca vi alguém perguntar pelas horas ou com 

elas preocupar-se. Atentei para o fato porque havia lido Heidegger e Simmel, 

então estava atenta a esse pequeno(?) detalhe. Lá não há pressa, nem 

ansiedade com o tempo; é outro assunto interditado. 

Simmel é uma referência sociológica decisiva na elaboração de uma 

análise da cultura moderna, pois, como sociólogo da vida urbana, das 

microssociologias, o autor alemão chamará a atenção para a alienação 

produzida por uma vida monetária madura, pois é o significado simbólico do 

dinheiro e das mercadorias que fascina Simmel. “O apego crescente ao mundo 

das coisas desvaloriza constantemente o mundo humano” LYON (1998.p, 22). 

Há autores, como Bauman (apud LYON, 1998), que consideram Simmel um 

sociólogo pós-moderno, dada a sua visão crítica das relações sociais 

estabelecidas a partir dos postulados iluministas e urbanização das sociedades 

capitalistas. 

No contexto da Modernidade e do Iluminismo, as Ciências naturais 

foram, sobremaneira, valorizadas e a profissão médica, solidificada em uma 

ciência positiva: “para conhecer a verdade do fato patológico, o médico deve 

abstrair o doente” (FOULCAULT, 2006). A Medicina do século XVIII enfatizará 

a saúde, e a do século XIX, a normalidade. Será, a partir dessa busca e dos 

saberes advindos de quem “iniciad@” for por ela, que os discursos serão 

autorizados. O hospital, que até o século XVIII era uma instituição destinada a 

pobres e medincantes, aonde iam, basicamente, para morrerem e separarem-

se de outras pessoas sadias, a quem podiam  vir  a contaminar, transforma-se, 

no século seguinte, em local ideal e correto para se lidar com as doenças em 

geral e com a morte, em particular. (ARIÈS, 1989; FOUCAULT, 1979; 

MENEZES, 2004). 



 41 

Adam e Herzlich (2001) revelam que com a criação das Universidades 

de Montpellier (1220) e a de Paris (1253) há uma promoção d@ médic@ a 

uma conquista sócio-pedagógica: por pertencer a uma universidade, seu 

“fazer” é mais prestigiado e privilegiado, pois, até então, cirurgias eram 

realizadas por barbeiros (e aqui só utilizo o masculino genérico, pois 

desconheço se havia “barbeiras”). Nesse momento, a medicina começa a 

exercer monopólio sobre a doença e, consequentemente, autoridade, a qual 

será, sobremaneira, reificada, com a oitocentista. 

Abro aqui parênteses para, antes de proceder a um resgate de como 

ocorreu o empoderamento e a apropriação da morte pela medicina, apresentar 

uma metáfora que considero apropriada ao do que aqui trato: o poder médico. 

Vamos à mitologia grega, pois. 

 

Apolo apaixonou-se pela mais bela das mortais, Corônis. Esta, 
no entanto, não se interessou muito pelo deus, já que amava 
Ísquis, outro mortal. Aliás, ser amante de um deus não era 
bom, pois as mortais envelheciam e os deuses as trocavam 
facilmente. Corônis, ingenuamente, acreditava que podia 
enganar Apolo, esquecendo-se de que o deus da verdade não 
poderia ser logrado. O corvo, então ave de plumagem branca, 
trouxe a Apolo a notícia da infidelidade de Corônis – este, com 
ódio, puniu a ave, que passou a ter as penas pretas. 

Corônis, grávida do deus, foi morta por Apolo ou, segundo 
outros, por flechadas certeiras de Ártemis, sua irmã. No 
entanto, Apolo sentiu uma dor imensa ao ver sua amada 
ardendo nas labaredas da pira funerária. Resolveu então salvar 
seu filho, arrebatando o bebê do ventre materno, que será 
chamado Asclépios. 

Levou a criança ao velho e sábio centauro, Quíron, que era 
conhecido por ser um educador bondoso e capaz de 
desenvolver as potencialidades de seus discípulos. De todos 
que ele cuidava, Asclépios (ou Esculápio para os romanos) era 
o mais brilhante e aquele a quem mais Quíron se afeiçoou. 
Quíron sabia muito sobre a arte de curar, mas logo seu 
discípulo o superou. Asclépios encontrava remédio para todas 
as doenças, liberava as pessoas de seus tormentos, salvando 
inclusive aqueles próximos da morte. 

No entanto, a fama lhe subiu à cabeça, e a arrogância se 
apossou do médico. Nesse momento ele ousou ressuscitar 
mortos. Há quem diga que fez isso por dinheiro. Parece que 
ressuscitou Hipólito, filho de Teseu, que tivera morte injusta. 
(Hipólito era filho do primeiro casamento de Teseu e repeliu as 
investidas amorosas de Fedra, sua madrasta. Esta se matou e 
deixou um bilhete mentiroso acusando Hipólito de tê-la 
violentado, o que acarretou sua morte). 



 42 

Agora Asclépios desafiava os deuses. Zeus vingou-se matando 
o médico com seu raio fulminante, atendendo a uma 
reclamação de Hades, que reclamava os mortos que se lhe 
estavam sendo roubados. 

Apolo, enfurecido com a morte do filho, vingou-se dos 
Cíclopes, que forjavam os raios. Zeus castigou Apolo por isso, 
mas esta é uma outra estória... [...] (MARIA JÚLIA KOVÁCS, 
2003, p.16-17)   

 

 

Como apresento nesse relato, a semelhança de Asclépios com a 

medicina que brota no século XIX é bastante diversa daquelas que lhes 

antecederam, e aos/às médic@s é imputado o dever de curar e só curar. Veja 

como aqui já reifiquei, esta tese nada tem contra os processos terapêuticos 

utilizados pela ciência médica para aumentar a longevidade, proporcionar 

qualidade de vida e debelar doenças, dantes devastadoras, como o próprio 

câncer. Aqui se trata de duas questões fundamentais: a distanásia e a 

desumanização não só d@s profissionais médic@s, mas d@s da área da 

saúde como um todo. Teço uma crítica à veemente negação da morte e ao 

abandono d@s moribund@s a uma profunda solidão existencial. Questiono e 

ponho em xeque a inabilidade de uma sociedade que se diz civilizada, em 

deixar morrer seus e suas pacientes, sem lhes outorgar o que lhes é devido 

pela bioética: a autonomia sobre o próprio corpo. O poder de decidir onde e 

como deseja morrer. Parênteses fechado, retomo o fio da história que me 

propus tecer. 

É, basicamente no final do século XIX, que o hospital solidifica-se como 

local “ideal” para tratamento de agravos à saúde. Há toda uma ênfase para 

uma Medicina de caráter eminentemente curativo, pois as recém-descobertas 

de Pauster, Darwin, Wells, entre outr@s, (não devemos esquecer Marie-Curie), 

mobilizam a sociedade em direção a uma ciência médica “que tudo pode”. Há 

uma redescrição do social a partir da medicina oitocentista, com novos 

métodos de tratamento, diagnóstico, fármacos que causam impacto na 

ocidentalidade. Enquanto que para @s médic@s do século XVIII a morte era o 

término da vida, um fim em si mesma, para @s nov@s profissionais da 

medicina do século XIX, até os nossos dias, a morte tornar-se-á uma inimiga a 

ser combatida e vencida a qualquer custo.  



 43 

Em seu texto O Nascimento do Hospital, Michel Foucault (1979) revela 

que, por volta de 1780, um novo olhar é destinado ao hospital e, na França, o 

médico Tenon, a pedido da Academia de Ciências Francesa, é enviado a uma 

pesquisa em diversos países, com o intento de ouvir medic@s dos mais 

variados nosocômios para identificar méritos e defeitos dos últimos, posto que 

uma nova compreensão dos hospitais havia sido adotada: a de que esses 

destinavam-se a curar e, se em seus antecessores haviam sido as figuras de 

religios@s a serem responsáveis pela administração local, paulatinamente, 

esse poder de mando seria transferido para a classe médica. Os objetivos da 

viagem de Tenon são:  

 

 Identificar qual a arquitetura mais adequada para construções e 

reformas hospitalares, posto que, “(...) Faz parte de um fato 

médico-hospitalar que se deve estudar como são estudados os 

climas, as doenças, etc.” Na época há uma forte relação entre 

patologias e espacialidade; 

 Observar detalhadamente patologias e localizações d@s 

respectiv@s enferm@s. Como, por exemplo, o fato de as 

parturientes não deverem ser alojadas perto de quem tem febre 

ou feridas infectadas, pois isso lhes acarreta maior mortalidade; 

 Olhar o hospital e sua organização “como uma máquina de 

curar”, pois é preciso esclarecer que, desde sempre, os hospitais 

procuravam curar seus e suas doentes, contudo, não havia uma 

compreensão de que era o locus privilegiado para a prática da 

classe médica, ou seja, não era lá que a medicina exercia seu 

ofício, mas nas residências. @ médic@ de família foi a 

característica da sociedade na Idade Média que se estendeu até 

o final do século XVIII, “o personagem ideal do hospital até o 

século XVIII não é o doente que é preciso curar, mas o pobre 

que está morrendo” 

 

O intuito dessa ação não foi, tão somente, medicalizar o hospital, mas 

erradicar os efeitos nocivos pelos quais ele era responsável, pois, até então,  

os eram considerados morredouros e fonte de doenças e infecções de toda 



 44 

ordem, de modo que, antes de uma busca abnegada em auxiliar @s pobres 

que ali se refugiavam, a medicina estava a serviço de uma classe privilegiada, 

a burguesia, que temia os males advindos dos hospitais. E, como centro de 

ação terapêutica, os nosocômios passam das mãos d@s religios@s para as da 

classe médica, cuja presença se multiplicará nos hospitais; de uma visita diária, 

serão necessárias duas para @s doentes mais graves, até que é consenso que 

um\a médic@ deverá permanecer por vinte e quatro horas no recinto 

hospitalar. 

Foucault (2006) destaca uma sequência, a partir da "Medicina das 

Espécies" e a "Clínica". A "Clínica" tomará significados distintos nas chamadas 

"Protoclínica", "Clínica do final do século XVIII" e, finalmente, a "Anátomo-

Clínica" em que Bichat (Foucault, 2006) trará um novo marco à morte, 

concebendo-a não como pertencente à vida, mas uma inimiga a ser combatida 

veementemente. Ele a fatiará, recortará e a construirá como uma morte que, 

por definição, a vida resiste e lhe é totalmente anômala. Nas palavras de 

Foucault (2006): 

 
Do inicio do Renascimento até o final do século XVIII, o saber 
da verdade fazia parte do círculo da vida que se volta sobre si 
mesma e se observa; a partir de Bichat, ele é deslocado com 
relação à vida, e dela é separado pelo intransponível limite da 
morte, no espelho da qual ele a contempla (FOUCAULT, 2006, 
p. 161) 

 

Dessa forma, a medicina volta-se sobre si mesma e transforma a morte 

num espectro a lhe ameaçar a profissão, credibilidade e competência, de modo 

que, reconfigura-a como centro de estudos da vida e como tal, aquela servirá 

para clarificar os fenômenos orgânicos e seus distúrbios, o que não apenas 

será útil na localização dos agravos patológicos, mas também na identificação 

de fatores causais. Com isso, o corpo, dantes local representativo de um ser-

para-a-morte, (re)configura-se como espaço de localização de doenças, 

assume o caráter causal do processo de morrer e infere à medicina uma 

percepção distorcida do se. Se não tivesse levado aquela chuva... Se não 

tivesse se alimentado tão mal... Se sua alimentação fosse mais bem 

equilibrada... Se tivesse tomado as medicações na hora prescrita... se... se... 

se... a morte não teria ocorrido! A morte de realidade concreta, única certeza 



 45 

da vida, passa a alheia a essa! É por uma enorme fatalidade que ocorre. Ela 

não pertence à vida; é tão somente uma estrangeira que, inadvertidamente, 

intromete-se no exercício de uma profissão que, definitivamente, baniu sua 

incômoda presença do ciclo da existência. 

 Ao longo dos séculos, sempre houve o surgimento de doenças com 

alto grau de visibilidade e estigmatização social que, envoltas numa mística, 

podem ser denominadas de metafóricas (já aludi a essa questão, neste texto). 

No século XIX, foi a tuberculose: idealizada por românticos, a morte que vem 

com ela é cantada em versos e prosa por contos de amor e tragédia, como em 

A Dama das Camélias, por exemplo. É aos apaixonados e às apaixonadas que 

o mal acomete. No entanto, a epidemiologia mostrará que as pessoas que 

morrem de tuberculose são pobres trabalhador@s, explorad@s e vítimas das 

péssimas condições de trabalho da emergente indústria do século XIX, fazendo 

a tuberculose perder seu glamour de doença d@s amantes. Com isso, surgirão 

os sanatórios, que se distinguirão conforme a classe social de seus/as 

ocupantes: de autênticos depósitos humanos até lugares altamente 

requintados, nos Alpes Suíços, por exemplo. 

Há, então, uma medicalização da morte e a transferência dessa, das 

residências para os hospitais, posto que serão @s profissionais médic@s que 

“saberão” realmente lidar com a situação. No caso de pacientes FPT, há uma 

significação de fracasso para @ médic@ que realizou o acompanhamento 

desse indivíduo. Isso ficará muito evidente no relato de médic@s e 

enfermeir@s, como também, do psicólogo. Outro ponto a ser destacado é que 

@ paciente FPT não é mais produtiv@, não é mais consumidor(a), sendo, 

desse modo, relegad@ a um isolamento emocional (RACHEL AISENGART, 

2004; MARIA JÚLIA KOVÁCS, 1992). Isso se agrava com a questão da classe 

social, pois, para Luc Boltanski (2004), pacientes das classes sociais inferiores 

são sensíveis à “distância social” que @s separa d@ médic@ e retraem-se, 

posto que, possivelmente, pressentem que essa relação é calcada na classe 

social de cada um\a. 

 A medicina tende a elaborar uma interpretação da doença e sua cura, 

obviamente. Para @ doente, há a necessidade de uma explicação, o que 

conduz, na opinião de Adam & Herzlich (2001), ao maior problema entre 

pacientes e médic@s: a comunicação, que se agrava quando são pacientes 



 46 

das classes menos favorecidas, que, mui provavelmente, são pouco 

escolarizad@s. “O encontro com a Medicina e com o médico é sempre um 

momento dramático”, porque transcende o patológico e até mesmo o 

psicológico, chegando ao social, ao, já relatado, encontro de diferentes classes 

sociais e culturas. 

 Danilo Perestrello (2006) advoga uma medicina da pessoa, em que a 

singularidade de cada indivíduo seja levada em consideração e que as 

distâncias, as mais diversas, sejam reduzidas, não a ponto de destabilizar 

emocionalmente um/a médic@ toda vez que observar um/a paciente vindo a 

morrer, mas de modo a constatar o ser humano presente diante de si, como um 

ser-para-a-morte, numa perspectiva do olhar empático que a medicina deve 

desenvolver para a Pessoa sob seus cuidados. No entanto, o saber médico ao 

voltar um olhar para a realidade orgânica do ser enfermo sob seus cuidados e 

nomear esse transtorno corporal, contribui para criar uma realidade social da 

doença. A pesquisa sociológica, na saúde, tem demonstrado que são os 

outros, a sociedade de indivíduos com sua reação social a este ou aquele 

agravo à saúde, que conferem um sentido negativo e estigmatizam esta ou 

aquela doença. Perestrello advoga, a partir de uma análise existencial do 

adoecer, a qual consiste numa complementaridade funcional entre a medicina 

biológica e a medicina antropológica, que a mesma seja utilizada com o intuito 

de se evitar que o olhar sobre a experiência humana do ser enfermo seja 

parcializada, com recortes da realidade, e doenças sejam tratadas e não 

doentes, pessoas, únicas, singulares, com um corpo total e não apenas com o 

sarcoma do fêmur, donde lhe será visto tão somente um fêmur doente e @ 

especialista tomará esse osso com seu tumor como a pessoa enferma diante 

de si.     

Michel Balint (2005), criador dos famosos “Grupos Balint”, em que 

clínicos gerais se reuniam semanalmente, pelo período de uma hora e meia, 

objetivando discutir casos clínicos, textos informativos relacionados com 

Psicologia Médica, de semelhante modo, comunga das idéias de Danilo 

Perestrello. Dr. Balint, ele mesmo médico psiquiatra e neurologista, descobriu, 

junto com colegas de profissão, que os medicamentos prescritos eram 

importantes, porém dependiam e muito do modo como essa medicação era 

oferecida ao/a paciente pel@ médic@, pois o melhor medicamento para @ 



 47 

enferm@ é @ própri@ médic@ (BALINT, 2005). É da interação profícua entre 

esses dois pólos que surgem as condições facilitadoras para o conforto de 

um/a doente, esteja este/a FPT ou não. Esse/a profissional é senhor/a da vida 

e da morte, o que leva Martins (1982, p.11) a constatar que: “Nenhuma 

alienação é mais brutal do que a do moribundo na sociedade moderna, que 

deixou de ser senhor dos momentos mais importantes e significativos da sua 

vida”. Pois é a classe médica que lhe determina como morrer, e, geralmente, 

esse morrer é, sobremaneira, desumano e cruel.  

 É necessário, e por que não dizer urgente, que o paradigma da 

medicina curativa  seja sustituído por um outro, que dê ênfase ao cuidar de 

pacientes, sejam quais forem as condições somáticas, porque o ser humano 

não é apenas exterioridade corpórea, mas, também interioridade psíquica. O 

eu interior configura-se pela imaginação e pela afetividade. É constituído de 

representações e de desejos que conformam o seu conteúdo. Pela imaginação, 

entram representações que vêm de fora e, no nível da afetividade, emergem 

desejos que vão constituindo a psique. Eles incluem elementos tanto 

conscientes quanto inconscientes, que traçam a psicografia interior do 

indivíduo, fundamental no processo de morrer. É o morrer com dignidade, em 

sintonia com aquel@ profissional que lhe cuidou do corpo, aqui entendido 

como uma unidade somática corpo + alma, subjetividade, ou seja, o que @ 

profissional creia que exista. 

 Mas, ao oposto disto, ness@ profissional ocorre um processo de 

“encastelamento” d@ médic@, e esse ser-para-a-morte é visto como um 

fracasso pessoal, @ paciente, o que ocasiona o fato de ess@ doente FPT não 

poder contar com o medicamento descoberto e prescrito por Michel Balint: @ 

médic@. Vou, ousadamente, à frente de Dr. Balint e digo que não apenas @ 

profissional da medicina, mas que tod@s profissionais da saúde constituem-se 

medicamentos para pacientes, estejam FPT ou não. E que isto não ocorre, 

nem há uma consciência da importância do estar-com, entre as diversas 

categorias profissionais da área da saúde. 

Por outro lado, Boltanski (2004) lembra toda a dificuldade que a 

categoria médica teve ao assumir seu papel, frente às classes populares, e 

legitimar áreas que são de sua competência (alimentação; criação de recém-

nascidos) contra curandeir@s, bastante valorizad@s nas referidas classes. 



 48 

Processo semelhante não ocorreu com a burguesia, que pouco teve de se 

adequar ao poder da profissão. Comprometida com seu próprio projeto 

societal, a burguesia envidará todo seu empenho para combater a doença, 

posto ela representar um desvio da ordem social que se direciona ao trabalho e 

à produção de mais-valia.  

A observância dessas relações sociais dentro dos hospitais é devida a 

trabalhos da Sociologia. Foi ela que voltou um olhar para o que ocorria entre 

indivíduos e médic@s, em hospitais e consultórios. O sociólogo pioneiro nos 

estudos dessas relações foi Talcott Parsons (1951, s/p, apud Adam & Herzlich, 

2001) o qual reconheceu o poder da medicina em determinar quem estava 

doente e quem estava são/ sã, para o bem da coletividade. Numa perspectiva 

do funcionalismo, a medicina seria fundamental como peça ao bom 

desempenho da sociedade. Esse é um modelo assimétrico e consensual. Para 

Parsons e seu modelo relacional, a técnica tem total primazia, sobre as 

relações humanas entre médic@s e pacientes. 

No entanto, Thomas Szasz e Mark Hollander (apud Adam & Herzlich, 

2001), em 1965, postulam que essa relação pode ser de três tipos: 

  

 Atividade-passividade, em que só @ médic@ decide sobre @ 

paciente; seria aplicada a casos em que @ paciente está em 

coma; 

 Cooperação Orientada, @ doente é capaz de seguir as 

diretrizes médicas e de exprimir suas idéias; 

 Participação Mútua, no caso de doenças crônicas (como o 

câncer) em que @ médic@ ensina ao/à paciente a cuidar de si 

mesmo. 

 

Percebo, nas três formas, semelhanças ao modelo de Parsons, senão 

vejamos: no primeiro caso, @ paciente está à revelia do poder médico, não há 

a proposta de investigar o que ess@ paciente deixou por escrito ou 

verbalmente sobre uma situação como essa; no segundo item, o verbo seguir 

indica que @ médic@ irá indicar o caminho, não detecto diálogo, mas 

obediência; no último, o verbo ensinar também é indicativo de uma relação 



 49 

polarizada, em que há alguém que sabe o que deve ser feito e outro que 

aprende esse fazer. 

Nos mesmos autores, encontro referências a Eliot Freidson (1984), que 

problematiza se realmente os interesses da medicina são o altruísmo por ela 

propagado ou se não haveria todo um interesse corporativista nos códigos e 

leis que a profissão elabora que, antes de proteger pacientes, protegeriam @s 

própri@s profissionais, do público e da concorrência de outr@s profissionais e 

profissões. 

Consorte (1982), em uma pesquisa sobre a morte na prática médica, 

colheu entrevistas de seis professor@s de medicina, uma professora de 

enfermagem, dois sextanistas e três funcionários. Entre o vasto material 

coletado, obteve uma frase lapidar de um professor, já antigo, que disse: 

“Quando o aluno entra na faculdade de Medicina, pensa que é Deus. Quando 

sai, não tem a menor dúvida”. Não é propósito desta pesquisa adentrar na 

discussão sobre os currículos dos cursos  de medicina, mas tão somente expor 

como a morte, no hospital, está nas mãos dessa categoria. E como a formação 

é destinada ao curar, o morrer torna-se muito difícil, para dizer o mínimo, nesse 

horizonte paradigmático.   

Na construção da prática cotidiana d@ médic@, e não só nela, há toda 

uma origem cultural, a partir do Iluminismo, de suas prerrogativas, da 

racionalidade proposta por ele, o que é compreensível (o que não pode ser 

traduzido em aceitável) é que esse sentimento de impotência e veemente 

negação diante da morte estejam presentes nas práticas hospitalares.  

O conceito de cotidiano já foi posto nesta tese, uma vez que dele 

advêm representações sobre a morte e o morrer, e de como deve, 

tradicionalmente, ocorrer o lidar com @ paciente oncológic@ em fase terminal. 

Ess@s profissionais da saúde acham-se impregnad@s de sentimentos os mais 

diversos, geralmente apavorantes, posto que, assim, há pelo menos três 

séculos, foi construído o pensar, representar e o como lidar com a morte para 

nós.  

É importante registrar como há modificação histórica na simbologia da 

morte e de uma cultura para outra; por exemplo, o preto era usado no 

paganismo romano para enganar a alma que retornasse para um acerto de 

contas -— a pessoa de preto estaria escondida. Já em determinadas regiões 



 50 

da China, usa-se o púrpura ou o roxo para evidenciar o luto; hoje o preto é 

utilizado, mas sua representação é uma outra que aquela da Roma antiga. 

(MARIA JÚLIA KOVÁCS, 1992).  

Analisar o cotidiano sobre a morte, entre a tríade aqui tratada, revela 

um corte epistemológico, pois não encontrei trabalho semelhante no banco de 

teses da Capes, nos anos 2006, 2007, como também em outros espaços 

acadêmicos pesquisados (Domínio público; bibliotecas digitais). Há poucos 

trabalhos que encontrei na área de Tanatologia, os quais serão relatados no 

transcorrer deste texto. Possivelmente há uma resistência ao tema, mesmo na 

academia. 

Tratar do cotidiano é lidar com a relação entre o espaço e as práticas 

perpetradas num determinado locus social, seja uma prisão, uma residência ou 

um hospital, por exemplo, práticas estas que Certeau (1994) denomina de 

procedimentos. Pois bem, há um conjunto de ações, atos e performances 

(inclusive no sentido de criar realidades) praticados por divers@s atrizes e 

atores sociais que reproduzem comportamentos, fazeres e saberes, sem um 

questionamento de onde advêm tais ações. A realidade da vida cotidiana 

aparece já objetivada, isto é, constituída por uma ordem de objetos e ações 

que foram designados como certos e naturais antes da entrada daquel@s em 

cena. Será e é, a linguagem que marcará as coordenadas da vida humana em 

sociedade e encherá a mesma de significação. A realidade da vida cotidiana 

está organizada em torno de corpos e do agora, do presente. Este aqui e agora 

é o foco da atenção que os diversos grupos humanos, ligados ao senso 

comum, darão à realidade. (BERGER/ LUCMANN, 2007)   

À interpretação que a humanidade ocidental fez, a partir de tempos e 

lugares distintos da morte, atribuímos o conceito de real sobre a mesma, o qual 

se constitui das idéias, dos signos e dos símbolos sobre esta. Dessas 

representações, em especial as formadas e forjadas pela medicina atual, surge 

um código que, senão escrito, constitui-se da ordem do não-dito, contudo, de 

modo algum menos crível, onde uma mis en scéne é prescrita quando se refere 

a tratar pacientes FPT e com eles falar, na qual “A informação a respeito do 

indivíduo serve para definir a situação, tornando os outros capazes de 

conhecer antecipadamente o que ele espera deles e o que dele podem 

esperar” assevera Erving Goffman (2008, p. 11) e cabe à/ao sociológ@ 



 51 

desvendar a realidade pesquisada, de modo a torná-la acessível ao mundo 

acadêmico e ao senso comum, pois é importante lembrar que o interesse 

sociológico nas questões da construção social da realidade e do conhecimento 

atrela-se ao fato de sua relatividade social.   

O cotidiano desses sujeitos de pesquisa não está perceptível na 

superfície das relações. No entanto, ao debruçar-me sobre eles, pude 

perceber, identificar e analisar quais as práticas, ações e performances ali 

levadas a cabo ou, em outras palavras, aquelas que são peculiares ao HNL. É 

importante ressaltar isso. Há uma realidade exterior a quem pesquisa, 

obviamente, e sou eu quem a lê, pois “o pesquisador dá voz, mas não é o 

porta-voz do objeto”, afirma Juremir Machado da Silva (2006, p.92). O referido 

autor coloca a realidade como um hipertexto, em que se escreve e inscrevem 

falas, imagens, pertinentes à Razão, como também à emoção, afetividade, etc.  

Os processos de intervenção médica sobre a doença e a morte que se 

iniciam no século XIX baseiam-se numa tecnificação crescente da prática 

médica como modus operandi de dominar o mundo natural e a própria morte, à 

moda de Asclépios. A finalidade da medicina, então, é a de prolongar a vida, no 

que surge uma primeira questão: o que é vida e o que é morte? Não cabe a 

esta tese adentrar em tal discussão filosófica, porém, essas duas perguntas 

têm repercussão nas práticas cotidianas e nas relações sociais estabelecidas 

no HNL. Erving Goffman (1988; 2008), numa bem colocada metáfora entre a 

vida social e as representações teatrais, define vários comportamentos, 

exibidos nos processos grupais, que em muito se assemelham aos presentes 

na arte cênica, como o uso de máscaras, por exemplo. O autor advoga que há 

uma miscelânea de papéis que os diversos grupos humanos adotam. No 

hospital, não é diferente; há variadas representações, tanto para doentes como 

para @s sãs/ sãos, sejam profissionais da saúde ou familiares d@s enferm@s. 

É tudo um grande espetáculo, que seria cômico, se não fosse trágico. Há falas 

dirigidas às pessoas enfermas, do tipo: “Como @ senhor@ está se sentindo 

hoje?”, isto para um ser humano, doente de câncer FPT... 

  Certeau (1994) disserta sobre a transformação de um corpo social em 

um corpo individual no período compreendido entre os séculos XV e XVIII, de 

modo que a medicina oitocentista e a do século XX, por excelência, consiga 

fragmentar esse corpo individual em especialidades e sub-especialidades. As 



 52 

práticas hospitalares seguiram essa lógica, e é possível observar a ocorrência 

no HNL, na interação entre as diversas profissões. Esse fazer se perpetua 

como natural de modo que frases tipo “Sempre se fez assim.”, “Há muito que 

outr@s trabalharam dessa maneira., ”Esse é o comportamento esperado da 

profissão X.” são discursos circulantes que, antes de serem comunicativos, são 

performativos, visto que constroem a realidade circundante; são tradicionais e 

constituem o cotidiano. A manutenção da tradição dos comportamentos 

esperados e estereotipados é a tônica num hospital, em especial, em um que 

lida diuturnamente com a morte, como o HNL. As cenas representativas e a 

exibição de papéis consonantes com o que tradicionalmente é esperado 

constituem-se numa invariável naquele espaço social.  

Para a Antropologia e a Sociologia, quaisquer que sejam os 

parâmetros utilizados para definir a morte humana e o lidar com ela, a mesma 

continua inflexível em desafiar o ser humano e, por isto, há um refugiar-se na 

adoção de papéis e na função simbólica,  que funciona como um mecanismo 

defensivo sobre a com-ciência (tendo ciência de...) da morte, da finitude do 

existir, da certeza inexorável de que somos seres-para-a-morte. A Psicanálise 

freudiana já postulava o papel de amortecedora que a imaginação simbólica 

tem diante do impulso e sua repressão. Não é diferente no caso da morte. 

Saber-se mortal pode levar a grandes momentos de angústia, por isso, todas 

as culturas conhecidas representaram a morte de alguma maneira, a fim de 

lidar com ela e essa angústia que traz consigo. Zaidhaft (1990) refere-se ao 

costume sócio-cultural de se por nomes de antepassad@s em crianças, com o 

objetivo último de fazer a vida daquele/a mort@ vencer o tempo, suplantar a 

morte. Essa prática é comum em muitas religiões ao redor do mundo. 

A morte é um fato social, segundo Louis Vincent-Thomas (1993, p.52), 

posto que vai além do biológico e adentra nas culturas, na interação social, no  

cotidiano de uma dada sociedade, em um certo período histórico, sendo aceita 

ou não. Para José Carlos Rodrigues (1983, p.21), “A morte de um indivíduo é a 

ocasião em que o grupo, no mais amplo sentido do termo, produz sua 

reprodução, tanto nos planos cultural, simbólico e ideológico, como no plano 

das estruturas econômicas”. A morte de um humano traz à memória da 

sociedade a que pertence sua natureza mortal e a consciência disso; “o vazio 

da morte é sentido primeiro como um vazio interacional”, resta a esse corpo 



 53 

social elaborar esse morrer, simbolizando a morte, com o intuito de viabilizar 

uma convivência com a finitude da vida. 

José Carlos Rodrigues (1983) relata que, já no Paleolítico, os humanos 

eram enterrados em posição fetal, com os pertences pessoais, na crença de 

que, na outra vida, necessitariam deles. Para o autor, @s mort@s, mesmo 

desaparecendo da vida, continuam a existir na recordação de seus parentes e 

amig@s. Em muitas tribos africanas estudadas por antropólog@s, foi 

observada a crença numa vida após a morte, em que @s mort@s podem 

retornar à vida para acertar pendências ou para falar incorporando vivos, os 

quais chamam cavalos. Esta crença perdura nos cultos afro-brasileiros. Há 

muitas metáforas entre tribos estudadas (RODRIGUES, 1983; ZIEGLER, 1977; 

THOMAS, 1993). 

Para Edgar Morin (1997), a morte provoca uma forte sensação de 

impotência em nós humanos, uma vez que ela constitui a única barreira que 

não pode ser vencida. A morte nos tornaria, de certa forma crianças, por isso 

desenvolvemos mecanismos de negação, para não sucumbirmos ao seu 

determinismo. Povos como o Bambara, Nuer, Guajiro, Pigmeus, Mitsogo, Kosi, 

Baloma, entre outros, têm elaborado maneiras de lidar com ela em seu 

cotidiano: rituais são adotados com os corpos, para afugentar espíritos e 

exorcizar o espectro dessa marcante presença. Para os Abura, na Costa do 

Marfim, um povoado nasce e morre como um ser humano, pois quando os 

membros de uma geração se restringem a uns dez ou vinte indivíduos, a 

geração seguinte realiza uma cerimônia chamada Epwé-atwé, em que 

destroem todas as casas novas e velhas, toda a aldeia e vão para outro local, 

refazer tudo novamente, de forma a simbolizar a vitória da vida sobre a morte. 

(THOMAS, 1993). 

Cada cultura tem seu estilo particular de lidar com o assunto, mas 

ninguém o ignora. Na História da Morte no Ocidente, encontramos em Ariès 

(1989, 1990, 2003) e Rodrigues (1983), relatos de que, na Idade Média, a 

morte era pública e comunitári. Ariès a denomina de Morte Domada, não 

porque era desejada, de modo algum, mas porque era pública, e @ 

moribund@ presidia sua morte, despedia-se de parentes, desfazia inimizades, 

determinava como deveria ser o seu enterro e tod@s iam até seu quarto, 

inclusive as crianças. Naquele tempo, era uma morte infeliz aquela que, nos 



 54 

nossos dias, consideramos “ideal” - a morte repentina. Na Idade Média, era 

uma idéia intolerável, e as pessoas previam quando iam morrer. Ariès (1989) 

relata que: 

 
Certa dama inglesa, muito refinada, foi acometida de um 
câncer no estômago, porém no dia do seu septuagésimo 
aniversário, teve um ataque e ficou algumas horas 
inconsciente. Quando voltou a si, pediu que a pusessem 
sentada no leito e, então, com o mais amável dos sorrisos, 
olhos brilhantes, pediu para ver todas as pessoas da casa. 
Disse adeus a cada um (...) e disse: “Agora me deixem dormir”. 
(ARIÈS, 1989, p. 22) 

 
 
 

É na morte domada que surgem os testamentos, os quais não se 

destinavam a distribuir bens, mas a designar como seriam as exéquias de 

quem morrera - as missas a serem celebradas, o local do enterro, as doações 

à Igreja. A vida é apresentada ao/a moribund@ como última oportunidade de 

provar a sua fé. 

No entanto, fatores sócio-históricos e religiosos darão novo 

direcionamento ao morrer.  A Reforma Protestante, que dissociará a avaritia à 

fé, liberando seus/as fiéis ao livre comércio, então, emergente com o 

Renascimento e a formação de cidades. Como também o Humanismo, que 

promoverá uma ênfase à individualização, percebida através dos túmulos 

hierarquizados conforme a condição social de quem falecera, fato ainda  

perceptível nos cemitérios de hoje. Os túmulos da entrada e principais 

alamedas são de famílias tradicionais, seguidos pela classe média e, lá no 

final, ficam as covas mais simples, às vezes só com uma cruz, e os ossários, 

para onde vão os restos humanos depois de certo tempo, já que a família 

precisa do lugar para outro sepultamento. 

A partir do século V, surgiram os primeiros cemitérios junto às igrejas 

cristãs e se tornaram o centro da vida social. Tinham o papel de praça pública, 

eram os lugares dos julgamentos, das execuções, dos encontros amorosos, 

das feiras públicas. Podemos inferir, assim, quão distantes aquelas sociedades 

estavam de nosso atual modelo de conceber a morte e os lugares a ela 

vinculados, como os cemitério, simbolicamente relacionados à lubricidade, 



 55 

asquerosidade, visões, presságios os mais nefastos possíveis (ARIÈS, 1989; 

2003). 

Uma segunda atitude em relação à morte vigora a partir do século XIII. 

Ariès (1989, 2003) a denomina de morte de si mesmo, sendo caracterizada por 

uma preocupação central com o juízo final, demandando do ser moribundo 

uma constante e consciente reflexão sobre seus atos em vida, garantia para 

atingir o reino do céu. Podemos perceber, portanto, nessa segunda atitude, que 

já não há um desprendimento com relação a uma aceitação da morte, como na 

fase anterior. Prevalece, antes, um sentimento de medo, pois a morte é 

percebida como um momento de prestação e acerto de contas frente a um 

julgamento divino. Como forma de lidar com o medo do Juízo Final, as pessoas 

passaram a buscar alguns ritos, como orações aos/às mort@s, missas, 

donativos (incluindo os testamentos, também, não só referentes a como 

desejavam as exéquias, mas à doação de dinheiro à Igreja). Em resumo, tudo 

era voltado para a Absolvição Final, e o desapego dos bens terrenos era 

importantíssimo, não apenas de bens materiais, mas da família também. 

A terceira atitude denominada por Ariès (Ibdem) é a morte do outro, 

caracterizada por uma representação da morte como ruptura, portanto, não 

mais tolerada e aceita como anteriormente, a não ser que apontasse, 

romanticamente, para um encontro entre seres que se amavam; é a morte que 

adentra no século XIX. Quando romântica, é considerada bela, sublime 

repouso, eternidade e possibilidade de reencontro com o ser amado. A morte, 

nesse caso, passa a ser desejada, pois traz a possibilidade de evasão, 

liberdade, fuga para o além, onde reside a possibilidade de uma nova 

convivência para quem amava, mas, também era ruptura insuportável e 

separação. Contudo, prevalecia uma forte crença na vida futura. 

É importante lembrar que o século XIX marca o início do espiritismo, 

que sinalizava com uma esperança de comunicação eficaz entre vivos e 

mortos, retorno ao corpo e toda uma retórica de uma vida além-túmulo muito 

similar a esta. A possibilidade de @s mort@s retornarem à vida, numa nova 

encarnação, animava corações enlutados. Na França, os estudos surgem em 

1854, com Denizard Rivail, que depois se autodenominou Allan Kardec,  sendo 

ele próprio uma reencarnação. Junto a Kardec estava Flammarion. Em 1882, 

nos Estados Unidos, surge  The Society Physical Research, que estimula o 



 56 

estudo científico da questão da morte e dos fenômenos sobrenaturais ( MARIA 

JÚLIA KOVÁCS, 1992). 

Havia um medo predominante, nesse período, das almas do outro 

mundo que poderiam vir a assombrar quem estava viv@. Esse temor 

provocava superstições, e rituais eram realizados para exorcizá-las. Ainda hoje, 

são comuns, nas cidades interioranas, as estórias sobre almas penadas que 

“não sabem” que morreram e vivem vagando sem destino. Lembro de minha 

mãe contado várias dessas estórias, e como faziam medo, mas o desejo e o 

fascínio em ouvi-las era maior. Interessante é que cresci na capital do Estado 

da Paraíba, João Pessoa. Minha mãe era de uma cidade do Cariri paraibano, 

porém tenho amig@s que  conhecem praticamente todas as estórias que ouvi 

na infância, e são de outras cidades, municípios bem distantes da região de 

minha mãe.  

A época da morte do outro, era, também, a época da preocupação com 

a insalubridade dos cemitérios, devido ao grande número de epidemias. 

Decretos foram criados para realização de inumações, orientando quanto ao 

espaço e a profundidade das covas. Tratava-se de uma nova tentativa de 

separar @s mort@s d@s viv@s, iniciada no período precedente quando há a 

mudança paradigmática em relação aos cemitérios. João José Reis (2004) 

aponta um decreto de Napoleão, de 1801, que proibia sepulturas dentro de 

igrejas, estabelecia regras detalhadas de enterro, distância dos cemitérios das 

cidades, como também entre as sepulturas. Houve a criação, em Paris, do 

cemitério Père-Lachaise, o qual posteriormente se tornaria o local de 

sepulturas de cidadãs/ cidadãos ilustres, intelectuais, artistas, entre outras 

categorias sociais. 

A morte invertida é apontada por Ariès como o modelo atual pelo qual o 

Ocidente representa o término da vida. O século XX traz a morte que se 

esconde, que é vergonhosa, degradante, que não pertence mais à pessoa, da 

qual se retira sua responsabilidade e depois sua consciência. Maria Júlia  

Kovács (1992, p.39) afirma que “A sociedade atual expulsou a morte para 

proteger a vida”. Não percebemos sinais de que uma morte ocorreu. Podemos 

ir a um hospital, pois sabemos que é lá que as pessoas morrem, mas não as 

vemos morrer, nem vemos cadáveres em macas. É tudo um grande simulacro, 

uma vez que a morte foi banida da vida cotidiana. Só sabemos que alguém 



 57 

morreu quando vamos a um velório; nem os antigos anúncios de morte, 

comuns até há alguns anos nos jornais, aparecem mais.  

Nesse processo, prevalece um mecanismo social de negação da 

morte, reforçada pelo desenvolvimento científico e tecnológico, que faz com 

que a atitude humana como espécie seja a de um brincar de um Deus que tudo 

pode, até não morrer. O deslocamento do local da morte, da residência entre 

parentes e amigos para um hospital, usualmente uma Unidade de Terapia 

Intensiva – UTI despersonaliza-a, e cercar-se de rostos estranhos deve ser 

profundamente cruel para quem sente a iminência da morte. Nesse cenário, @ 

profissional de medicina torna-se @ herói/heroína de uma peleja contra uma 

inimiga feroz; se perder para a morte, mui provavelmente sentir-se-á 

fracassad@ no papel que a sociedade lhe outorgou. 

Ana Pitta (2003) destaca a diferença primordial com que a sociedade 

medieval e a contemporânea lidam com a doença, o morrer e a morte, posto 

que hoje a efemeridade da vida, a naturalidade do adoecer e a fatalidade do 

morrer estão totalmente dissociados e impregnam a sociedade ocidental de um 

pessimismo existencial e da depressão (já apresentada nessa introdução). 

Todo esse processo de conceber e experienciar a certeza da finitude humana, 

de modo tão negativo, repercute na forma  como os indivíduos se relacionam e 

constroem seus valores vitais. “Encontramos no mundo um homem 

desaparelhado para enfrentar a morte”, assevera  Ana Pitta (2003, p.27). Essa 

fragilidade humana é fruto, de certo modo, das raízes do projeto iluminista que 

lhe acenou com possibilidades ilimitadas através do uso da razão e foi 

frustrado pelas derrocadas subsequentes dos pressupostos da modernidade. 

O Iluminismo, e, com ele, todo o projeto moderno, o cogita de 

Descartes, traz consigo a noção de corporeidade e privacidade. Afinal, o 

medievo foi ultrapassado, e surgem indivíduos com subjetividades definidas e 

consolidadas, com biografias (RODRIGUES, 1983). É o que o autor 

supracitado denomina de protoburguesia - é a consciência de ter um corpo - e 

que esse corpo pode produzir haveres. Nesse momento, a medicina avança 

em seus estudos de anatomia, porque já lhe é possível dissecar cadáveres. No 

entanto, ainda não cabe a essa profissão o papel de estar ao lado d@ 

moribund@ no momento final. Esse papel, que antes havia sido da Igreja 



 58 

(Sacerdote), agora é ocupado pela família. Só posteriormente, a partir do 

século XIX, e firmando-se, em definitivo, no século XX, será da medicina. 

Nessa sociedade ocidental que se consolida no século XX, a morte 

começa a ser levada de casa para o hospital e, não apenas isso, será ocultada 

de todas as maneiras. As escolas de medicina, mas não só elas, as de 

enfermagem também, negam-se a discuti-la. A idéia que se cria é de uma 

medicina para a vida. A morte é um fracasso! É cobrado desses/as 

profissionais um sucesso ancorado na cura, causa de estresse profundo na 

categoria. @s profissionais de enfermagem, por estarem mais perto d@ 

enferm@, são mais atingid@s por esse paradigma perverso e deformado. A 

morte existe e precisamos encará-la! Ter medo não fará com que ela se 

evapore! 

Ao tradicional medo da morte (sentido desde os albores da 

humanidade) soma-se, agora, essa estética da negação, que transforma em 

um banalizado e grotesco filme de horror qualquer referência séria a ela. 

Sabemos que, nas cidades modernas, quase ninguém morre em sua casa, a 

maioria das exceções ficam por conta de acidente ou morte súbita. Mas será 

que, em um hospital, podemos realmente morrer? São vários @s autores/as 

que chamam a atenção para o ocultamento da morte moderna nos hospitais, 

onde se torna quase invisível até o momento de, finalmente, ser escondida, na 

forma da rápida remoção do cadáver (ARIÈS, 1986). 

Sabemos que todas as culturas, exceto a cultura moderna, possuem 

uma ars moriendi. Na maioria das culturas pré-modernas, a arte de morrer tem 

uma posição hierárquica não menor à da arte de viver. Existem textos que 

mostram até uma maior centralidade da primeira, como é o caso de O Livro 

Tibetano dos Mortos ou O Livro Egípcio dos Mortos (Maria Júlia Kovács, 1992). 

Vimos, neste texto, que no medievo havia outra relação com a morte; 

não que ela fosse desejada, mas era reconhecida. As sociedades tradicionais 

ensinavam as próximas gerações a morrer. Hoje, no entanto, que tipo de 

ensinamento sobre a morte poderia se pretender ministrar, obviamente, se 

esforços parecem ser dirigidos para ocultá-la? É nítido que qualquer que seja a 

cultura, a existência deste tipo de ensinamento ou de uma arte de morrer, de 

modo geral, supõe dar um grande valor a esse momento. Este não parece ser 

o interesse da  sociedade pós-moderna. 



 59 

A propósito da morte detectamos um “buraco negro”, uma zona 

obscura e mal resolvida da condição humana na  já referida sociedade. Há tão 

somente a angústia da individualização extrema, pois, para Morin (1997, p.40), 

“O medo da morte é muito menos pronunciado entre os povos arcaicos do que 

entre os evoluídos”, posto que estes são mais dispersos, senão vejamos as 

grandes cidades. Simmel, em A Metrópole e a Vida Mental, denuncia a atitude 

blasé de indiferença que @s cosmopolitas sentem; é o avesso da aldeia! Mas a 

saída da arte de morrer foi substituída pelo nada, apenas pelo silêncio. Se 

quisermos chamar “ciência da morte” a isso que se ensina aos/ às pacientes 

nas salas dos hospitais, especialmente nas salas de terapia intensiva, 

certamente estaremos a confundir as coisas. Com dita ciência, aqueles/as que 

morrem são preparad@s para esperar sempre um pouco mais de vida, assim, 

até o derradeiro minuto. Isto é, mal poderíamos chamar de “ciência da morte” a 

uma ciência médica que não tem nada a dizer sobre o fenômeno da morte, já 

que seu principal objetivo é encontrar a cura para todas as causas da morte. 

Para comprovar esse ponto de vista, podemos ir a qualquer hospital e 

verificar que, por mais terminal que seja a condição de um/a paciente, em 

qualquer circunstância, sempre se lhe fala sobre as alternativas de vida e 

nunca sobre as de morte (lembremos que o que acontece nos hospitais é 

decisivo para estudar este fenômeno, já que é aí onde morre a ampla maioria 

das pessoas). E se alguém não gosta de visitar hospitais, pode comprovar  

esse fato indo a um cartório e lendo as causas de morte registradas nos 

certificados de óbito. Descobrirá, então, que ninguém morre de velh@, que a 

sociedade se recusa a aceitar uma morte tão genérica como a chamada “morte 

natural”, obrigando-se a colocar em todos os casos uma causa bem específica 

e determinada. Até na própria constatação da morte se mantém intacta a ilusão 

de que ela poderia eventualmente ter sido evitada, caso tivesse existido uma 

solução técnica para o problema específico que a causou. Como é obvio que a 

morte natural não poderia ser evitada, a “ciência médico-legal da morte” decidiu 

que @s velh@s nunca morrem de velhice, mas do coração, de insuficiência 

respiratória ou de qualquer outra coisa do tipo. Abro, aqui, parênteses para 

relatar uma experiência muito pessoal. Fui diretora de epidemiologia de um 

município, e estávamos constantemente questionando os atestados de óbito, 

devido, exatamente, à necessidade da elaboração de um perfil de mortalidade 



 60 

geral do município. Deparando-me com a forte resistência médica em precisar 

mais os dados dos atestados, tomei a decisão de enviar @s mort@s para o 

Centro de Verificação de Óbitos, o que não mudou muita coisa. Simplesmente 

as pessoas não morrem porque a morte existe! Eis o paradoxo de nosso 

tempo: negamos a morte.  

Não resta dúvida de que na sociedade moderna e nessa pós-moderna, 

separaram-se (segmentaram-se) os fenômenos da morte e da vida. Mas esta 

operação não foi feita através de uma determinada filosofia ou religião. 

Expressa a singularidade da condição humana na sociedade contemporânea 

que tal separação foi realizada por meios tecnológicos. Vida e morte sempre 

caminharam juntas até que a técnica nos surpreendeu com a ilusão de que a 

existência pode ser estendida infinitamente, construindo a eternidade no tempo 

de nossa própria vida (MANUEL CASTELLS, 1996). 

Existem basicamente três formas de enfrentar a morte (NORBERT 

ELIAS, 2001). Muitas religiões interpretam a morte como passagem para outra 

vida, imagem forte no período medieval, como já relatei neste texto, a morte 

domada d@ agonizante rodead@ pela família, amig@s, com seu sacerdote à 

cabeceira da cama (e não @ médic@), preocupad@ com sua ida para o 

paraíso. Vejo, nesse momento por que a humanidade passa um retorno ao 

místico, ao surreal, ao mágico. As Religiões Fundamentalistas multiplicam-se, 

e, aqui no Brasil, vemos não conversões, mas adesões às Igrejas milagreiras. 

Há um consumo de bênçãos, unções, profecias, milagres, inclusive de curas 

espetaculares, como se a morte pudesse ser banida da vida! Para Edgar Morin 

(1997, p.81), “A Religião é a saúde social, que acalma a angústia mórbida 

individual da morte”. 

Podemos também fitar os olhos da morte e considerar que nossa 

finitude constitui-se num dado essencial à existência humana: o ser humano é 

um “ser-para-a-morte”, como definiu Heidegger (1990). Ter uma existência 

autêntica e livre para Heidegger é reconhecer-se na temporalidade, na 

inexorabilidade do morrer.  

A terceira possibilidade é simples: deduz-se por exclusão (ou 

abandono) das anteriores. Consiste em evitar todo pensamento sobre a morte, 

ocultando e reprimindo a presença desse fenômeno o quanto seja possível. 

Elias (2001) desdobra esta perspectiva em um inesperado recurso à 



 61 

imortalidade, para o qual, segundo afirma o autor, existe uma forte tendência 

na sociedade pós-moderna. Assim, a morte seria evitada não apenas pela 

repressão a sua presença, mas também pela crença na imortalidade pessoal 

(“outros morrem, mas não eu”). Este ponto de vista me parece de fundamental 

importância para entender a condição humana na sociedade atual. Na obra A 

Morte de Ivan Ilitch, de Leon Tolstoi (2008), o personagem principal tem uma 

fala bastante semelhante a “outros morrem, mas não eu”, que coloquei 

literalmente no capítulo três, onde apresento as entrevistas com médic@s, 

enfermeir@s e o psicólogo. 

Recoloquemos a questão. Sabemos pel@s teóric@s da modernidade 

reflexiva ou pós-modernidade, como desejarem, que nessa sociedade, com o 

aumento das opções tecnológicas, aumentam também os riscos e a 

insegurança, dada a diminuição de nossa capacidade de prever ou de ter 

certeza sobre os acontecimentos futuros. Neste contexto de incertezas e 

inseguranças, seria lógico esperar uma maior centralidade ou atenção para o 

fenômeno da morte em si mesmo, mas não é isso o que acontece. 

Paradoxalmente, a insegurança aumenta quase na mesma proporção em que 

a morte perde importância. Ainda que existam bons argumentos a seu favor, 

não parece viável imaginar aqui algum tipo de “hipótese repressiva”. O que se 

esconde é a morte como um fenômeno a ser enfrentado pelo próprio eu, mas 

não as representações da morte d@s outr@s. Muito pelo contrário, 

encontramos, na TV e nos meios de comunicação em geral, todo tipo de 

mensagens que atravessam nossa vida cotidiana, trazendo-nos abundantes 

representações da morte. Permanentemente estamos vendo e ouvindo 

referências à morte, em massa ou de indivíduos, aludindo a fatos reais ou 

simulados, nas diversas representações artísticas.  

Que fique claro, então. Para a sociedade moderna contemporânea, a 

morte está sendo transformada numa representação externa a nosso eu, e 

pouco importa aqui que esta seja uma representação banalizada ou não. Nas 

sociedades pré-modernas, as pessoas sofriam, sentiam e refletiam sobre a 

própria morte, quando a morte d@s outr@s aparecia. Então todo mundo tinha 

intimidade com ela; ninguém precisava de uma representação simbólica para 

saber de que se tratava. As práticas cotidianas não lhe anulava a presença, 

todos conviviam com ela. Quando nossa vida enfrenta ameaças que podem 



 62 

levar-nos à morte, corremos para pedir auxílio à ciência e à técnica, do mesmo 

modo que recorremos a esse “show” de representações da morte de outr@s, 

para tentar enganar suas ameaças quando estas ainda não são visíveis ou não 

se fazem sentir. Todos estes fatores estão intimamente relacionados. A 

crescente falta de contato físico e espiritual dos seres humanos com a 

experiência da morte está certamente vinculada à não menos crescente 

necessidade de assistir à morte como um espetáculo, como uma 

representação simbólica.  

É complexo examinar essa crise, pois o enfretamento da consciência 

da finitude é mais desafiante na solidão das metrópoles do que no viver a 

morte em coletividade, à moda das sociedades tradicionais, nas quais há um 

apoio social muito intenso. Esse fenômeno é observável, ainda, em cidades do 

interior; as pessoas falam sobre a morte, há lendas e histórias de almas 

penadas do outro mundo que ficaram presas a esse, por algum motivo. 

Recentemente, o pai de um senhor conhecido meu faleceu de câncer na 

próstata. Residia em uma cidadezinha do interior e, ao se sentir muito mal, 

reuniu a família em torno do leito, despediu-se de cada um/a d@s filh@s, 

net@s, esposa, amig@s, vizinh@s e, por volta das 18 horas, expressou o 

desejo de ficar só. Encontraram-no morto em seu leito. Nos cuidados paliativos, 

isso é chamado dignidade no morrer. 

Mas, o fim da existência é uma angústia a ser encarada por todos, 

cada um/a a sua maneira. Quando o ser humano não consegue encontrar 

significado para o viver, pode tornar a existência um vazio niilista. @s 

moribund@s, na contemporaneidade, não consomem, são símbolo de fracasso 

profissional, não trabalham e ainda representam tudo aquilo que 

desesperadamente essa sociedade deseja negar: a vida tem um término! 

Então, nada mais racional que escondê-l@s em hospitais e depois fazer o 

velório em lugar adequado, tudo muito higiênico e civilizado. 



 63 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
O meu nome é Severino, 
não tenho outro de pia. 
Como há muitos Severinos, 
que é santo de romaria, 
deram então de me chamar 
Severino de Maria; 
como há muitos Severinos 
com mães chamadas Maria, 
fiquei sendo o da Maria 
do finado Zacarias. 
(...) 
Somos muitos Severinos 
iguais em tudo na vida: 
na mesma cabeça grande 
que a custo é que se equilibra,  
no mesmo ventre crescido  
sobre as mesmas pernas finas,  
e iguais também porque  
o sangue 
que usamos tem pouca tinta. 
E se somos Severinos 
iguais em tudo na vida, 
morremos de morte igual, 
mesma morte Severina: 
que é a morte de que se morre 
de velhice antes dos trinta, 
de emboscada antes dos vinte, 
de fome um pouco por dia 
(de fraqueza e de doença 
é que a morte Severina 
ataca em qualquer idade, 
e até gente não nascida) 
 
(João Cabral de Melo Neto) 



 64 

CAPÍTULO 1 

No Vale da Sombra da Morte 

 

Depois de uma longa espera pela autorização da pesquisa no Hospital 

Napoleão Laureano, fui admitida no término de agosto de 2008. Meu campo de 

observação para pacientes e familiares é a enfermaria vinte e seis, que se 

localiza no final de um longo corredor composto por outras enfermarias. A de 

número vinte e seis é denominada Isolamento, pois para lá vão pacientes Fora 

de Possibilidades Terapêuticas. 

É composta por três leitos, tem uma varanda e um banheiro. Os 

familiares que acompanham seus/suas enferm@s formam certo tipo de rede 

social, na qual há uma troca simbólica, ou seja, há palavras interditadas, outras 

estabelecidas, todo um léxico subjacente de que só me inteirei ao longo da 

observação e aceitação pelo grupo. É evidente a angústia de ter alguém 

próximo de si, ali, em condições altamente precárias de saúde. @s doentes 

também participam dessa rede, quando é lhes fisicamente possível. De acordo 

com Johnson (1997, p.190), “A rede é simplesmente um conjunto de relações 

que ligam pessoas [...] diferenças entre pessoas podem ser compreendidas por 

elas pertencerem a redes diferentes”. No HNL, essas diferenças são nítidas: 

acompanhantes da Vinte e Seis pertencem a um grupo diferenciado d@s 

demais acompanhantes e pouco interagem com a equipe multiprofissional, pois 

raramente médic@s e enfermeir@s visitam a enfermaria, ao contrário d@s 

técnic@s em enfermagem, cujas idas e vindas são frequentes. Na Vinte e Seis, 

marcadamente, o fluxo de profissionais restringe-se ao/às últim@s e às visitas 

d@ psicólog@. 

Na enfermaria vinte e seis, é perceptível como há uma interação entre 

familiares de pacientes, que dormem em cadeiras tipo espreguiçadeiras5, 

desconfortáveis, mas que lhes permitem permanecer ao lado de seu/sua 

doente. Há momentos em que necessitam sair, no entanto acompanhantes de 

outr@s pacientes prontificam-se a observar @ enferm@.  

O hospital é referência para todo o Estado da Paraíba, e a constante é 

ter pacientes graves, a exemplo de pacientes dispnéic@s, que necessitam de 

                                                 
5 Cadeira para dormir a sesta; espreguiceira. 



 65 

oxigênio e de outros cuidados especiais, e de fora do município de João 

Pessoa, por isso a necessidade de um alojamento que acomode 

acompanhantes. 

No primeiro dia de campo, surpreendo-me com a quantidade de 

automóveis e pessoas no pátio do hospital; ambulâncias com placas de vários 

municípios paraibanos estavam lá. Coloquei imediatamente o jaleco branco, 

pois não queria ser confundida com uma paciente ou ser interditada na 

portaria: o jaleco e o crachá que me deram funcionavam como uma espécie de 

passaporte para aquele mundo. 

Chego ao primeiro andar, onde se encontra a enfermaria vinte e seis. 

Dirijo-me ao posto de enfermagem e procuro a enfermeira de plantão, a qual, 

de rosto bem sério, demonstra-me espanto quando eu disse querer ir àquela 

enfermaria. Logo em seguida, chama-me e fornece-me uma máscara. Nesse 

momento, muitos pensamentos fervilhavam na minha cabeça: o que eu 

encontrarei por lá? A linguagem corporal d@s funcionári@s do posto de 

enfermagem era meio assustadora. Estavam empertigad@s, a me observar 

com muita curiosidade; a enfermeira perguntou novamente se só servia a Vinte 

e Seis. Interpretei-a: O que ela pensa que faz indo àquele lugar? É uma 

desconhecida, não sabe com o que irá se deparar. Entrei na enfermaria, 

estavam fazendo a limpeza do local. Olhei as três camas, enferm@s, 

acompanhantes, e nada vi de assustador. No HNL há um trabalho do 

voluntariado da Rede Feminina de Combate ao Câncer - RFCC, da qual 

participei por seis meses anteriormente à minha entrada oficial, período em que 

tive minhas experiências no campo de pesquisa, e a tônica sobre a referida 

enfermaria era de “que ninguém se aventurava a ir até ali”, pois, afiançava o 

voluntariado, que era aterrador o que se poderia ver. Confesso que entrei na 

expectativa de me deparar com “um circo dos horrores”, e realmente nada 

havia de diferente das demais enfermarias, afora o fato de que quem ali estava 

não tinha mais possibilidades terapêuticas. Não coloquei a máscara, pois iria 

interferir no meu contato visual com @s pacientes, no estar-com. 

Estavam em procedimento6. Não deveria, nem seria ético, entrar 

naquele momento. Respirei aliviada e fui embora, deixei os contatos para o 

                                                 
6 Ações de cuidado da enfermagem com pacientes que podem ser de ordem  higiênica ou clínica. 



 66 

outro dia, pois confesso que me senti sem saber realmente o que dizer para 

pacientes e familiares. Saí ensaiando como iria fazer no dia seguinte. É 

desafiador estar naquele hospital, especificamente, uma vez que ele constitui, 

para mim, algo como um território proibido, um lugar de dor e horrores. 

No dia seguinte, visto jaleco, coloco crachá e sigo para a enfermaria 

vinte e seis. Pego a máscara no posto de enfermagem, para ter uma atitude 

politicamente correta, mas sem nenhuma intenção de utilizá-la, e visito duas 

das três pacientes internas. Dona Laís está totalmente caquética, mas dois 

maqueiros chegam ao local para conduzi-la para um exame de ultrassom. Fico 

atordoada. Aquela paciente, até para mim, uma leiga, estava prestes a morrer. 

Então, qual o sentido de mais um exame? A filha me relata que ela pede muito 

para ver os netos, que são proibidos de visitá-la por normas hospitalares, e ir 

para casa, ver suas plantas, seus/ suas amig@s. Ela não é de João Pessoa, 

mas a família e o médico assistente não concordam com esse pedido. Saio da 

enfermaria e vou ao posto de enfermagem pedir seu prontuário para ler: ela 

tem câncer de reto, com metástase na bexiga; fez cirurgia, mas não houve 

remissão7. Isso foi em uma quinta-feira. Na segunda-feira seguinte, ela morreu, 

sem ver os netos e suas flores. 

Leonard M. Martin (1993), no livro A Ética Médica diante do Paciente 

Terminal, constrói uma interessante e apropriada discussão sobre duas 

questões fundamentais, a que recorro para, posteriormente, me embasar sobre 

o caso não só de D. Laís, mas de outr@s pacientes com quem convivi nos seis 

meses de pesquisa (a direção do hospital fixou esse tempo para a coleta de 

dados, sem possibilidade de prolongamento). Revela o autor supracitado que é 

necessário distinguir “Ética médica de Etiqueta médica” e recorre, na sua 

explanação, a três outros autores que tratam do tema: Jayme Landmann; 

Heitor Péres e Guaraciaba Quaresma Gama, que divergem, sobremaneira, 

quanto à questão, senão observemos. Landmann (ano) assume uma posição 

altamente crítica diante da ética médica presente no Brasil e em outros países 

e revela que a mesma está centrada nos interesses da categoria, à revelia dos 

desejos e vontades d@ paciente. Para esse crítico o que há é uma etiqueta 

médica entre pares. Péres (ano)  apresenta uma posição menos extremada e, 

                                                 
 Nome fictício. 
7 Remissão: quando o tumor responde positivamente aos tratamentos e diminui ou desaparece. 



 67 

mesmo ao admitir que tal etiqueta é uma realidade, afiança que a mesma 

apresenta uma moralidade e, portanto, não é totalmente anômala aos 

interesses d@s pacientes. Gama(ano), por sua vez, assume um tom objetivo e 

pouco polêmico. Prende-se a fornecer dados históricos e a traçar a emergência 

dos códigos de ética médica brasileira e sua relação com a Lei Civil e, embora 

reconheça que, nos códigos médicos, há fortes traços da etiqueta referida 

pelos autores citados anteriormente, defende a posição de que há no meio 

médico brasileiro uma autêntica preocupação com a ética médica e “que o 

médico frequentemente se encontra angustiado diante das opções que a 

medicina moderna e tecnologicamente sofisticada lhe apresenta”, revela 

Leonard M. Martin, (1993, p. 38). No caso de D. Laís, seus direitos não foram 

ouvidos e a etiqueta médica do tudo fazer para sabe-se lá o quê prevaleceu 

sobre sua vontade de morrer junto aos netos, às flores, amig@s, familiares, em 

sua própria casa e cama. 

De acordo com Peter L. Berger (1976), um/a sociólog@ é uma pessoa 

intensa, curiosamente interessada nos atos humanos. Para ele/a, seu habitat 

natural são todos os lugares de reunião humana, que possibilitem a 

compreensão, de maneira disciplinada, do social. Sua função é fornecer 

informações, descrições, tão exatas quanto possíveis de um terreno social. Eis 

minha tarefa no HNL, na enfermaria vinte e seis, nos encontros que me 

permitiram desenhar o como se dá o morrer de câncer, o cotidiano que se 

constrói a partir e em torno disso, para quem se encontra naquele espaço 

social, sejam pacientes, sejam familiares ou profissionais da saúde. 

O autor afiança que @ sociólog@ se ocupará de assuntos que outras 

pessoas possam considerar demasiado sagrados ou demasiado repulsivos 

para uma investigação desapaixonada. Não acredito que haja dúvidas quanto 

ao fato de que meu objeto de estudo tem, em si, os dois aspectos: a morte é 

sagrada e é repulsiva, em especial aquela por câncer. E procurarei fazê-lo do 

modo mais desapaixonado possível, o que confesso, é uma tarefa bastante 

difícil, pois, por natureza sou intensa e passional em tudo que faço e vivencio. 

O fascínio da Sociologia, diz Berger, “está no fato de que sua perspectiva nos 

leva a ver, sob nova luz, o próprio mundo em que vivemos” (PETER L. 

BERGER, 1976, p.29). Recordo as expressões que vi, sempre, no posto de 



 68 

enfermagem, e não duvido o quanto foi intrigante para aquelas pessoas eu 

estar ali, a pesquisar a morte. 

Nas visitas à enfermaria e na coleta dos dados das entrevistas com 

médic@s e enfermeiras e um psicólogo, procuro desvendar os níveis de 

significação daquele terreno social, pois a percepção de cada nível modifica a 

percepção do todo. Então, a cada dia no hospital, a cada entrevista, adentro 

nos mistérios sociais, pouco visíveis a um primeiro olhar. Já explicitei que esta 

tese será uma narrativa do vivido, do experienciado, do posto a descoberto. 

Não é fácil realizar isto no campo de pesquisa, pois olhares te seguem e 

perscrutam as tuas razões de estar ali. Era perceptível o temor de algumas 

figuras em serem, de algum modo, expostas por mim. 

Continuou muito difícil ir até à enfermaria vinte e seis. As entrevistas 

com familiares tiveram de ser postergadas, pois @s mesm@s apresentavam 

um receio do ente querido não receber um bom tratamento, caso 

respondessem, sinceramente, ao que eu indagava, pois fui incisiva nas minhas 

perguntas. Conheceram-me mais por psicóloga, pois não entendiam, 

realmente, o que uma socióloga estaria fazendo ali. Procuro aquietar-lhes o 

ânimo, para que não se sintam vigiad@s por mim. Termino por conseguir a 

confiança do grupo e sou aceita como “a doutora que pesquisa aqui e vai 

escrever algo que irá ajudar outras pessoas doentes”. Venço minha resistência 

inicial e a do grupo e inicio a pesquisa propriamente dita. Essa minha 

resistência tem raízes profundas, que persistem nesta tese. Fui criada em um 

ambiente altamente fóbico em relação ao câncer e isto teve repercussões 

muito fortes na minha vida de criança, adolescente e adulta. Evidentemente 

que a escolha de trabalhar com pacientes oncológicos adveio dessa 

experiência familiar. 

 

1.1 Caminhantes do Vale 

 

1.1.1 Matilde, 48 anos, tumor de mandíbula, há um ano com 

metástase óssea; traqueostomizada; escaras nos pés, costas, 

                                                 
 Nome fictício. 



 69 

braços e pernas, corpo repleto de hematomas de veias 

puncionadas por quase todo o corpo. 

 

Matilde, com quarenta e oito anos, tem o cabelo branco, está 

traqueostomizada e expele secreção pela cânula.8 Alimenta-se por sonda 

naso-gástrica9 e é acompanhada por uma senhora que é gratificada por suas 

duas filhas, as quais trabalham e não podem ficar com a mãe. Porém, uma 

delas dorme à noite com a enferma. Em uma das visitas da sua filha caçula, a 

paciente balbucia algo e a filha responde com um: “Não, não diga isso”. Fico 

muito ansiosa para saber o que foi dito, mas, de onde eu estava não era 

possível discernir aquele som quase inaudível. Quando a filha sai, 

delicadamente, pergunto à acompanhante o que havia acontecido: “Ela pediu 

veneno à filha”, relata a acompanhante, “é desespero dela”. Matilde não 

suporta mais aquele sofrimento todo, as eternas injeções, as dores, o engasgar 

com a secreção advinda da cânula. Ela tem metástase óssea, sente dores 

lancinantes e a morte abreviada seria um alivio, evidentemente. Mas a filha 

nega-se a, pelo menos, ouvir sua queixa, sua dor, que deve transcender, em 

muito, a física e dilacera a mente, os sentidos. Nesse momento pensei em ir 

ouvir Matilde, em perguntar sobre seu desespero, mas eu não podia fazer isso 

por várias razões. Se eu o fizesse e chegasse ao conhecimento da direção do 

HNL, mui provavelmente seria convidada a encerrar minha pesquisa, pois há 

uma regra social não-dita, mas rigorosamente seguida -— não se deve falar 

sobre a morte iminente com essas pessoas enfermas. Isso é quase que 

sagrado! Naquele local só se ouve um discurso monocórdio e vazio: vida-e- 

cura, cura-e-vida! Matilde não terá como elaborar e expor todo seu horror, sua 

frustração e angústia de se ver às portas da morte, cercada de pessoas e 

absolutamente só! D@s pacientes da enfermaria vinte e seis é esperado uma 

postura cooperativa, na qual não haja questionamentos sobre sua condição de 

saúde. Foi o que pude observar no período de pesquisa. Nesta situação de 

                                                 
8 Tubo aberto nas extremidades, de forma variável, usado em cirurgia de retirada de laringe. 
Língua Portuguesa On-Line, acessado às 09h47min do dia 17/12/2008. 
9 Sonda de látex colocada na narina de pacientes que segue ao estômago e recebe uma 
composição alimentar pré-fabricada para alimentação de quem não pode alimentar-se pela 
cavidade oral, mesmo que comida pastosa. 



 70 

Matilde, seu pedido escapa a essas normas não-ditas, nem escritas, mas 

evidentes, o que conduz a uma fala de Berger e Luckmann (2007): 

 

 
As instituições devem pretender, e de fato pretendem ter 
autoridade sobre o indivíduo, independentemente das 
significações subjetivas que este possa atribuir a qualquer 
situação particular. A prioridade das definições institucionais 
deve ser coerentemente preservada das tentações individuais 
de redefinição. (BERGER e LUCKMANN, 2007, p. 89) 

 

 

Ou seja, o comportamento social de Matilde não foi adequado às 

regras grupais estabelecidas naquele espaço, que se revelam uma grande 

pantomima, em que entram sorridentes técnic@s de enfermagem (não que 

devam ser carrancud@s e mal-humorad@s), com uma mensagem implícita de 

que tudo vai bem. E pacientes saem para procedimentos terapêuticos, quando 

se encontram FPT, mas porque a família exige (discurso que encontrei nas 

entrevistas com médic@s e enfermeiras, como será visto no capítulo três). É 

absolutamente anacrônico! Pois FPT significa pacientes Fora de Possibilidades 

Terapêuticas e, mesmo assim, são submetid@s a procedimentos terapêuticos!  

O pacto do silêncio é muito notório. Dos mecanismos defensivos do 

ego, a negação é, possivelmente, a mais evidente e óbvia. Negam doentes, 

familiares e equipe de saúde, constantemente. Gostaria de deixar claro que a 

idéia não é “quebrar” essas defesas, quando presentes n@ paciente ou mesmo 

na família, mas a equipe de saúde deve procurar dar resolutividade a ela. 

Quando Matilde pede veneno, expressa uma demanda por escuta, por ser 

ouvida na sua angústia, no seu medo da morte próxima, na sua revolta com a 

doença e uma vida breve e por morte mesmo! . Ester, a acompanhante, relata 

que ela adorava dançar e sair com amig@s, enfim, era muito alegre. Não é 

difícil supor que estar naquela situação tenha sido extremante doloroso e 

desesperador, não apenas no sentido físico, pois a paciente foi interditada de 

exprimir seus temores e terrores frente à inexorabilidade da morte e da solidão, 

uma vez que o câncer mata lenta e silenciosamente. Evidentemente que minha 

percepção e subjetividade sobre a morte, em geral, e a de Matilde, em 

                                                 
 Nome fictício. 



 71 

particular, acham-se aqui presentes. Até por ela ter a minha idade. Como não 

me ver, nem que por instantes, nela?! Recorrendo ao Interacionismo Simbólico, 

para o qual a sociedade é concebida como um tecido de comunicação, a minha 

reação ao ato e estado físico da paciente é explicada por esta corrente de 

pensamento postular que há uma influência decisiva entre sujeitos que se 

relacionam e que é simbólica, pois o meio dessa interação é mediado pelo uso 

de símbolos fornecidos pela cultura na qual o indivíduo se insere (BAZILLI et al, 

1998). Evidentemente que estou impregnada pela cultura da negação da morte 

em que vivo. Ainda em relação ao Interacionismo Simbólico, nas palavras de 

Yolanda Forghieri (2004, p. 31), “No encontro com o seu semelhante ocorre 

uma relação de reciprocidade, na qual ambos influenciam-se mutuamente”. 

Em certo dia, presenciei algo realmente impactante em relação a essa 

paciente: uma técnica de enfermagem chegou, em conformidade com o 

comportamento esperado desta categoria, sorridente, alegre, exibindo uma 

naturalidade forçada, para colocar soro em Matilde. Após quatro infrutíferas 

tentativas, partiu para a quinta e não conseguiu. O braço da paciente, cheio de 

hematomas, ficou ainda mais machucado. Nossa! presenciar aquilo foi forte... 

Matilde tem os dois calcanhares com úlceras, por estar deitada. 

Pergunto à acompanhante se a paciente não manifestou o desejo de sair do 

hospital. Ela me respondeu que sim, mas que houve um impasse com as duas 

filhas, pois as mesmas queriam levar a mãe para a casa de uma delas e a 

paciente queria ir para sua própria casa, “ficar em sua própria cama”, proposta 

que não foi aceita pelas filhas. Fiquei refletindo sobre aquela cuidadora que ali 

estava. Por que não poderia ficar com Matilde na sua casa?! Questão de 

economia financeira? Cuidado em excesso? Não há como saber, pois Ester é 

muito reservada nas respostas, como se temesse perder o emprego. As filhas 

também não me deram abertura para isso. Matilde expressou um Direito que 

lhe foi negado. Num retorno a Leonard M. Martin (1993, p. 237), encontro os 

Direitos (assim, com maiúscula para destacar) d@ paciente FPT – ou Terminal 

– termo em desuso, pois terminais somos tod@s nós! Eis os Direitos: 

 

 O direito de decidir sobre seu tratamento e sobre sua vida; 

 O direito à verdade; 

 O direito de não ser abandonad@ pelo médic@; 



 72 

 O direito a não ter seu tratamento complicado; 

 O direito ao alívio da dor; 

 E o direito a não ser mort@. 

 

E é dever básico, elementar d@ médic@ e não só del@ a 

compreensão de que, nem o fato de a pessoa ser paciente, nem o de ela ser 

doente, deve sobrepujar sua própria condição de ser humano e ter sua 

dignidade respeitada integralmente! Não deve ser a família, nem médic@s, 

nem enfermeir@s, religios@s, ou quem quer se outorgue decidir sobre as 

vontades e desejos dessa pessoa, mas ela mesma, e o mais importante: que 

não seja infantilizada e tratada como se tivesse perdido a capacidade de 

realizar suas próprias escolhas. 

Retorno à veia de Matilde a ser puncionada. Nela, não poderia ser 

colocado um cateter10? No caso de pacientes FPT, é comum colocar-se cateter 

para evitar, justamente, o tipo de procedimento realizado em Matilde. A 

medicação é introduzida diretamente na veia, proporcionando mais conforto 

ao/à doente, pois evita perfurações consecutivas. 

Certo dia, ao descer no estacionamento, olhei para a varanda da 

enfermaria e percebi que uma das divisórias estava fechada no leito de Matilde; 

dirigi-me para lá e na porta da enfermaria vi que a equipe de enfermagem 

estava em procedimento com ela, acredito que era higiene íntima e tratamento 

das escaras (úlceras causadas pela permanência prolongada em leito) que 

Matilde tinha nas costas, calcanhares e pernas. O mal-cheiro era terrível, não 

pude entrar, confesso que me senti nauseada e culpada ao mesmo tempo por 

estar sentindo aquilo. Não queria usar máscara e sem ela, para mim, tornava-

se inviável permanecer ali, além do devido respeito à sua pessoa com seu 

corpo nu, exposto. 

Dias depois, em uma das visitas, vi o leito de Matilde vazio. Já vi 

outros, mas é sempre um choque! Como disse, anteriormente, com essa 

paciente me identifiquei mais, provavelmente, por causa da idade, não sei dizer 

ao certo. Perguntei à mãe de um paciente quando havia sido e ela me 

                                                 
10 Sonda em forma tubular, de material rígido, semi-rígido ou mole, que se introduz pelos canais do 

organismo (veias, vias respiratórias, uretra etc.) para retirar ou introduzir substâncias, como forma de 

tratamento ou diagnóstico. (Dicionário de Língua Portuguesa On-line, acessado no dia 17/12/2008 às 

11h01min h) 



 73 

respondeu que aconteceu naquele dia mesmo, um pouco antes de minha 

chegada, mas que ela vinha sonolenta desde o domingo; era uma quarta-feira, 

então. Lembro da sonolência descrita por Kübler-Ross, observada em 

pacientes moribund@s. Para a psiquiatra e tanatóloga, esta sonolência é 

referente à fase de aceitação, em que há um desligamento das coisas do 

mundo e da realidade circundante por parte d@ paciente e este/a volta-se para 

si mesm@, em um tipo de recolhimento interior, independente de esta pessoa 

ter ou não uma crença religiosa. Sinto-me aliviada por sua morte, pois era 

muito sofrimento e muita carência afetiva, pelo que pude inferir no período de 

quase dois meses que a acompanhei.  No entanto, Matilde não verbalizou tais 

sentimentos; é tão somente uma observação minha, que, necessariamente, 

pode não ser fidedigna ao que a paciente sentia. Respaldo-me na literatura 

sobre o tema e nas minhas observações, para fazer tal afirmação. 

 

1.1.2 Jacó, 44 anos, tumor de mandíbula; metástase renal; rosto 

deformado.  

 

Jacó está sempre acompanhado pela mãe ou pela irmã. Ele é casado e 

a esposa vem dormir com ele. Inicio uma conversa, mas Jacó responde 

monossilabicamente e volta a deitar. Procuro não perturbá-lo. Sinto-me 

pressionada por mim mesma e com um forte sentimento de desapontamento, 

pois, ingenuamente, considerava que @s pacientes estavam a minha espera 

para confidenciar seus medos da morte e deparo-me com verdadeiras 

muralhas de negação. Matilde não falou e Jacó muito menos; isto me inquieta. 

Como fazer para estabelecer algum tipo de comunicação com esses/as 

pacientes? Opto por utilizar o HTP, teste psicológico projetivo, em que é 

pedido, ao/à paciente, um desenho de uma casa (House), árvore (Tree), 

pessoa (People) em papel A4, com lápis preto nº2, sem uso de borracha. 

Posteriormente retomarei a detalhes sobre o HTP. 

Retomo Jacó. Seu tumor, de acordo com o médico que o atendeu, tem 

um ponto de possibilidade de remissão, em uma escala de zero a dez. Foi o 

suficiente para a família se apegar. No que foi atendida, e é realizada 

                                                 
 Nome fictício. 



 74 

quimioterapia e radioterapia no paciente. Seu estado geral piora e ele passa a 

sentir muitas dores. Tomo conhecimento por fontes informais (nas entrevistas 

realizadas) de que há um oncologista que nunca desiste de tentar; 

simplesmente não aceita que um/a paciente esteja FPT e sua fama é de um 

abnegado na luta contra a morte, embora perca todas as batalhas travadas 

dentro da vinte e seis. Lembro do filme O Sétimo Selo, de Ingmar Bergman, em 

que o personagem principal participa de um jogo de xadrez com a morte e, 

embora seja excelente enxadrista, é derrotado.  

A negação da morte é tida como ato heróico, e a ilusão de que a 

Ciência e a Tecnologia poderão eliminá-la definitivamente perpassa o cotidiano 

das práticas hospitalares do HNL, não só do senso comum, mas também, em 

especial, da equipe de saúde. Jacó recolheu-se em um mutismo absoluto e só 

falava para referir-se à dor intensa que sentia, a qual muitas vezes era relevada 

em detrimento dos tratamentos fúteis, que, no caso do paciente, consistia em 

radioterapia, que queimou sua face e intensificou seu quadro álgico, e a 

quimioterapia, por pressão familiar, num apego àquele ponto de possibilidade 

de remissão tumoral. Isso sem se falar na metástase renal.  

Em 1997, o Comitê de Ética da Society of Critical Care Medicine 

realizou uma reunião de consenso para definir o que seria tratamento fútil e 

quais os procedimentos que deveriam ser adotados para resolver os casos nos 

quais um tratamento visava à manutenção da vida. Tratamento fútil foi 

considerado, então, aquele que não atinge as metas pretendidas, sendo 

considerado desaconselhável, pois há pouquíssimas probabilidades de trazer 

benefícios. E, no caso do paciente, ainda havia as fortes queimaduras 

causadas pela radiação. A insistência da oncologia, com Jacó, em terapia 

curativa, que é um tratamento fútil para ele, resultou num profundo desgaste 

físico  emocional para o paciente, como, também, à sua família.  

Rosner (1993) escreveu que a vida humana é sagrada e tem de ser 

tratada com dignidade e respeito. Tod@ e qualquer moribund@ tem direito de 

receber, de seus semelhantes, apoio psicológico e emocional. Em pacientes 

FPT, @ médic@ deve fornecer ao/seu à/sua paciente um tratamento de 

suporte, que lhe retire a dor e propicie a sensação de que está sendo 

acompanhad@, não só pela medicina, mas por tod@s @s profissionais da 



 75 

saúde. Esta nova posição advém da corrente de pensamento, dentro da área 

da saúde, que aderiu à idéia dos Cuidados Paliativos, pois  

 

Os incríveis avanços obtidos no século XX levaram ao questionamento 
dos limites éticos acerca da busca desenfreada pela manutenção ou 
preservação da vida, pois os hospitais passaram a desempenhar o 
isolamento das pessoas que perturbavam o convívio social 
(CAPONERO, 2006, p.1).  

 

Uma vez que o foco de atenção da medicina passou, 

predominantemente, a ser a doença, mais que @ doente, admite-se provocar 

queimaduras radioativas na face intumescida do paciente, náuseas da 

quimioterapia, tão somente porque não se pode aceitar a morte.  O médico 

assistente de Jacó é considerado um herói no HNL, pois luta contra a morte 

“até o fim, não a aceitando por hipótese alguma” (sic, de familiares e 

profissionais). Vári@s profissionais, das mais diversas categorias da saúde 

admiram-no, sobremaneira, pois ficou evidente que esse oncologista apresenta 

uma capacidade empática de lidar com @s enferm@s desejável em muit@s de 

seus e suas colegas de profissão e de outras profissões, como se verá ao 

longo dessa tese. Infelizmente não consegui contatá-lo, de modo algum, pois 

gostaria muito de tê-lo entrevistado. Foi muito difícil coletar os dados com @s 

profissionais de todas as áreas. Mas disto tratarei no capítulo referente aos/as 

profissionais de saúde. 

Retorno a Jacó para relatar sua angústia e revolta, pois começou a 

retirar soros de veias e a reclamar, cada vez mais, de muita dor. Passava o dia 

todo dormindo, não interagia com ninguém. Saí do HNL para escrever este 

capítulo em novembro e o paciente continuava por lá; no entanto, uma 

psicóloga (após minha saída) relatou-me que ele lhe havia pedido para morrer 

em casa. Ela se surpreendeu, pois, como eu, considerava que ele estava muito 

dopado pela morfina. Evidentemente que ela não podia fazer isso, nem se sabe 

qual será a posição da família e do médico que o acompanha. 

 



 76 

1.1.3 Dona Sara, 59 anos, câncer de cólon, cirurgiada no interior, 

cirurgia aberta, não cicatrizada, com metástase generalizada, 

extremante caquética. 

 

Acompanhada da filha, dona Sara está muito debilitada, mas é muito 

simpática, interage com todo mundo da enfermaria. Matilde ainda estava viva 

quando ela chegou do sertão, acompanhada de uma de suas duas filhas. Dona 

Sara fala bem baixinho e está sem se alimentar há mais de uma semana; 

mantendo-se só no soro. Não pode utilizar uma sonda naso-gástrica, como 

Matilde, e seu estado de saúde é ainda mais precário. Ela necessita, com a 

máxima urgência, de que Sistema Único de Saúde (SUS) lhe forneça 

alimentação parenteral. A filha é dedicada, esforça-se por conseguir a 

alimentação. Fala com um deputado estadual, mas não chega a tão esperada 

alimentação para dona Sara, que me confessa não agüentar mais de fome! É 

complicado formar alianças terapêuticas com @s enferm@s em decorrência da 

exiguidade do espaço e falta total de privacidade, mas o leito de dona Sara é o 

primeiro da enfermaria, o que permite um mínimo de recato, de intimidade. 

Certo dia, cheguei com o cabelo escovado e ela disse:  “A doutora está 

bonita!” Assim ela era: carinhosa, devia ser uma boa mãe. Sua filha, Catarina, 

diz-me que foi “erro médico”. Fico na dúvida se é negação pura e simples ou 

realmente ela acredita que sua mãe encontra-se naquele estado devido a uma 

cirurgia mal feita. Diz-me que está cansada e pediu para vir uma 

acompanhante do interior ficar uns quinze dias com a mãe. Será que ela não 

percebe que a mãe tem, se muito, mais uma semana de vida?! Óbvio que 

permaneço em silêncio. Entrevisto Catarina antes de sua viagem, em uma 

sexta-feira. No sábado, visito dona Sara; ela está muito agitada, segura minhas 

mãos; enfim, tento estar com ela. Diz-me que está com medo e procuro 

estimulá-la a exprimir o que sente, o que a atormenta. Ela me responde que 

tem medo de morrer e deixar Catarina e a outra filha sós (ambas são adultas). 

Questiono-lhe por que não falou para Catarina e ela me diz:  “Se eu falar, eu 

morro”. No sentido figurativo, pode ser interpretado como: perder o vigor; não 

                                                 
 Nome fictício. 
 Nome fictício. 
 Nome fictício. 



 77 

chegar a concluir-se; cair no esquecimento11. Ela não falou mais nada, tão 

somente pegou forte em minhas mãos, ficamos um bom tempo assim. Voltei na 

segunda-feira, ela estava apenas tocando os lábios um no outro, como se 

estivesse com frio extremo; não mais me reconheceu. Na terça-feira, então, 

soube que  havia morrido na segunda, por volta das 20:00 horas. 

Depois dessas experiências, de certo modo infrutíferas para meus 

propósitos e objetivos, redirecionei minha estratégia metodológica e recorri ao 

teste psicológico projetivo H.T.P., o qual tem por fim revelar traços da 

personalidade, pois é possível afirmar com relativa segurança que todo ato, 

expressão ou resposta do indivíduo - gestos, percepções, sentimentos, 

escolhas, verbalizações ou atos motores, de algum modo, trazem impressa a 

sua personalidade. Assim, nos desenhos, as atividades motoras das pessoas 

são captadas no papel.  

Historicamente, o ser humano utilizou desenhos para registrar seus 

sentimentos e ações muito antes da escrita. Os indivíduos começam a 

empregar a comunicação simbólica já muito cedo em sua vida, a princípio 

desenhando e só depois escrevendo. É sabido que conflitos inconscientes se 

manifestam no desenho (MARIA LUISA SIQUIER DE OCAMPO, 2001).  

Seu uso nesta tese justifica-se pelo Interacionismo Simbólico, 

principalmente a partir dos estudos de Erving Goffman (1988, 2008) e de seus 

comentaristas (PHILIPPE RIUTORT, 2008; BAZILLI & CHIRLEY et al, 1998), 

pois Goffman (Ibdem), a partir de pesquisas em um hospital psiquiátrico, 

defende que o indivíduo perde sua identidade social ao adentrar no que ele 

denomina Instituição Total, uma vez que esta o separa do mundo e remodela 

seu eu, que, para o autor, revela-se mais como self. Para Goffman, há um forte 

risco de desintegração do self quando um indivíduo é internado por longo 

período. Acredito que o H.T.P. me forneceu subsídios para acessar esse self, 

desgastado pelo processo de hospitalização e pelas normas e rituais sociais 

presentes no cotidiano do HNL. 

O interesse fundamental nos desenhos da casa, árvore e pessoa 

consiste na possibilidade de observar a imagem interna que @ examinand@ 

tem de si mesm@ e de seu ambiente, e que é determinada pelo olhar das 

                                                 
11 Dicionário da Língua Portuguesa On Line, acessado em 17 de dezembro de 2008, às 13h45min. 



 78 

outras pessoas, pois, como afirma Philippe Riutort (2008, p. 368), “Os 

indivíduos se esforçam para preservar a face, quer dizer, a imagem de si que 

se expressa por ocasião das interações nas quais eles estão envolvidos”, de 

modo que apontarão, projetiva e simbolicamente, coisas que consideram 

importantes, quais destacam e quais desprezam. A casa, a árvore e a pessoa 

são desenhos de grande potência simbólica que se saturam das experiências 

emocionais e ideacionais, ligadas ao desenvolvimento da personalidade, que 

se projetam quando estes conceitos são desenhados. Há um determinado 

“manual” em que traços, características, modelos da casa, árvore e pessoa 

traduzem o interior delas. Contudo, devido a minha formação teórica e à 

perspectiva eminentemente fenomenológica deste trabalho, contextualizarei os 

desenhos e as respostas ouvidas ao que sei sobre as duas pacientes mulheres 

e o paciente homem a quem apliquei o teste; anotações feitas no diário de 

campo e observações como socióloga e pesquisadora. Dito de outro modo, não 

enformarei (colocarei numa forma) os desenhos a partir de um  determinado 

manual, mas procurarei interpretá-los fenomenologicamente, à luz da história 

de vida de cada um/a, de maneira a não desprezar, de todo, o manual, mas 

procurar usá-lo de modo ponderado. Moscovici (2003) advoga que, para tornar 

os fenômenos sociais inteligíveis, é necessário que se incluam conceitos da 

psicologia e da sociologia, de modo a tornar familiar aquilo que não é familiar, o 

que, grosso modo, constitui a essência de sua teoria das Representações 

Sociais. Tomo de empréstimo, pois, uma técnica da psicologia, para obter 

dados que serão analisados à luz da sociologia, numa perspectiva 

transdisciplinar.    

O procedimento é, basicamente, o mesmo. Pedi que desenhassem em 

um papel branco, A4, com lápis nº2, sem uso de borracha, uma casa, uma 

árvore e uma pessoa. Expliquei-lhes que não havia problemas quanto à 

perfeição do desenho; não havia certo nem errado, mas, tão somente, a 

vontade dele e delas. As duas condições que se faziam necessárias eram a de 

não desenhar coqueiro, nem palmeira, como, também, não desenhar a figura 

humana com traços (palitinhos), mas que ela deveria ser contornada. 

Também lhes apresento três perguntas básicas, após o desenho ser 

feito: 

 



 79 

 

Casa 

 

 De quem é esta casa? 

 Com quem gostaria de morar nesta casa? 

 O que mais falta nesta casa? 

 

Árvore 

 

 Que árvore é esta que você desenhou? 

 É frutífera? (Ou está na época de dá frutos?) 

 Que idade tem esta árvore? 

 

Pessoa 

 

 Com quem se parece a pessoa do desenho? 

 Está alegre ou triste? 

 O que mais essa pessoa deseja e o que mais detesta? 

 

1.1.4 Dona Sofia, 68 anos, carcinoma de pulmão, cirurgiada, provável 

metástase no fígado. Do interior, cidade litorânea, próxima a 

João Pessoa.  

 

Peço autorização à filha da paciente e à própria para pedir-lhe o 

desenho. Este momento sempre é um tanto complicado, porque, por razões 

éticas, devo dizer o tema de minha pesquisa e, por outro lado, não devo 

subjugar os mecanismos de defesa do ego, principalmente o de negação, 

presentes na tríade pesquisada, em especial, em pacientes e familiares. 

Obtenho os desenhos e respostas às perguntas, após assinatura no termo de 

consentimento livre e esclarecido pela filha de Dona Sofia. A paciente estava 

completamente em silêncio. Fico em dúvida se o H.T.P. vai auxiliar na 

                                                 
 Nome fictício. 



 80 

obtenção dos dados e, principalmente, na procura de saber como essas 

pessoas elaboraram  e se elaboraram o processo de morrer. 

A paciente está sentada em uma cadeira, tomada banho, perfumada, 

com um dreno saindo do pulmão direito. Peço para ela desenhar a casa, 

explico as regras, depois a árvore e, por último, a pessoa. Suas mãos estão 

trêmulas, mas ela desenha tudo. 

 

Casa: 

 

Dona Sofia diz que aquela casa é de sua filha e que falta tudo, eu 

insisto para que ela clarifique o que realmente falta, e ela responde: 

 

 
Eu gostaria de morar nessa casa com uma filha, mas falta 
muita coisa, né? Falta conforto, água, energia, muita coisa 
dentro pra fortificar ela. 

 

 

Dona Sofia está sentada, no momento da entrevista, em uma cadeira 

plástica, bastante desconfortável. Água é vida nos estudos psicanalíticos. 

Energia é o que mais falta em dona Sofia. Devido ao câncer no pulmão, ela 

sibila mais do que fala. Está totalmente debilitada, porém não caquética. Dona 

Sofia é muito clara e objetiva quando resume: “Falta [...] muita coisa dentro 

para fortificar ela”. É uma mulher plenamente ciente de sua doença, de sua 

debilidade física e emocional e quer morar com uma das filhas (sei que ela tem 

mais de uma filha, por intermédio da que a acompanhava no hospital). A casa 

de dona Sofia é muito semelhante à mulher que vejo diante de mim. Todavia, 

no desenho, a paciente fez um quadrado, cheio de divisórias que dá margem a, 

pelo menos, duas interpretações: uma que seria seu próprio corpo segmentado 

após as cirurgias a que se submeteu, e outra, de ordem mais prosaica, seria 

uma tentativa de reproduzir a arquitetura HNL, muito embora esse espaço 

social esteja repleto de embates que dona Sofia trava pela vida. A primeira 

interpretação está de acordo com o manual do HTP; a segunda é de ordem 

mais fenomenológica. É onde ela viveu os últimos vinte dias e já havia estado 

                                                 
 Nome fictício. 



 81 

anteriormente, com outra cirurgia e entradas no pronto-atendimento. As portas 

da casa são largas e as janelas se confundem com portas, pelo tamanho, o 

que revela excesso de dependência de figuras parentais ou excessivas buscas 

de contato humano e necessidade de afeto. Desnecessário dizer que uma 

senhora de sessenta e oito anos, com um câncer em estágio avançado, 

debilitada por cirurgias, realmente está desejosa de todo contato e apoio 

humano de que possa dispor. Todavia, não será neste momento que o H.T.P. 

torna-se valioso com a paciente, mas, em especial, no desenho da árvore, 

como apresentarei a seguir.  

Foi difícil estar com dona Sofia porque a enfermaria tinha mais duas 

mulheres, que não nos deram a mínima privacidade. Porém, dona Sofia, de um 

mutismo quase absoluto, passou a uma comunicação efetiva. Os traços de 

lápis eram bastante fracos, o que, de acordo com Ocampo (2001), revela 

inibição, timidez e nível energético mais baixo, em muito condizente com a 

doente. 

A paciente estava num local que lhe coibia a fala, então não é de 

estranhar seu mutismo inicial, como se refere à casa, consegue baixar mais a 

guarda e o temor. É impressionante o medo que @s pacientes têm de não 

receberem tratamento adequado se fugirem ao comportamento esperado no 

cotidiano daquele nosocômio. Ela, agora, fala e diz de sua vontade de ir para 

casa (essa será uma constante nas respostas - a vontade de ir para casa!). 

Escolhe a filha com quem mais tem afinidade (informação obtida através de 

sua acompanhante). Dona Sofia fala em água, já interpretada anteriormente, 

mas que também pode ser vista sob uma ótica mais sociológica, como em 

relação à aridez das relações sociais presentes no HNL. Sua solidão é tão 

evidente... Ela me fala de suas longas noites insones e solitárias, da falta de 

diálogo com a equipe, da rotina cotidiana, dos banhos em horas que ela não 

deseja, da comida sem cheiro e sem sabor.  

 

Árvore: 

 

Dona Sofia desenha uma árvore com o tronco bem escuro e uma copa 

que lembra uma folha de couve. Sua árvore não tem raízes. Ela me informa 

que é um jambeiro e que tem fruto; sua idade é quinze anos. A árvore possui a 



 82 

estrutura de ramos pequenos e o tronco excessivamente grande; possui traços 

bem fortes, o que revela frustração devido à incapacidade de satisfazer 

necessidades básicas (OCAMPO, 2001), o que realmente conduz com sua 

história médica, pois ela se encontra impossibilitada de satisfazer as mínimas 

necessidades, devido ao comprometimento físico causado pelo câncer. Outro 

ponto são as extremidades dos ramos que se encontram envolvidos por 

círculos (copa-nuvem), que revelam pessoas cuja agressão não se descarrega 

nem interna nem externamente, pois a inibição lhes impede. Dona Sofia, com 

quase absoluta certeza, era detentora deste perfil. E se não fosse, passaria a 

adotá-lo, pois, até onde pude observar e anotar em meu diário de campo, há 

uma insistência monocórdia em ter pacientes quiet@s e bem-comportad@s, 

que não causem celeuma ao bom funcionamento da rotina hospitalar. Fico a 

me perguntar se eu pudesse conversar com esses e essas pacientes em casa, 

se obteria tanto mutismo... A árvore de dona Sofia é a única a dar frutos, em 

relação às demais. Sua filha me revela que há uma neta de quinze anos a 

quem ela é muito ligada; lembrar dela, de sua juventude, naquele ambiente frio 

e despersonalizado, deve ser um excelente refúgio para a enferma. Sua 

solidão é tão notória e evidente! Teresinha E. Klafke (1998) aponta que há 

duas formas de a equipe de saúde se relacionar com pacientes FPT: à 

Distância Crítica e à Grande Distância. A primeira ocorre quando há 

envolvimento com @ paciente, mas que este tem limite, o que é absolutamente 

necessário; a segunda modalidade de interação consiste numa frieza extrema, 

que muitas vezes impulsiona @s profissionais a fugir de tais pacientes. O 

capítulo destinado às entrevistas apresentará em detalhes essas formas de 

relacionamento social presentes no cotidiano do HNL. Nas palavras de Michel 

de Certeau (1994, p. 294): 

 
[...] Morto em sursis, o moribundo cai fora do pensável, que se 
identifica com aquilo que se pode fazer. Saindo do campo 
circunscrito por possibilidades de intervenção, entra numa 
região de insignificância. Não se pode dizer mais nada ali onde 
nada mais pode ser feito [...]. Um cidadão que não trabalha [...]. 
Em nossa sociedade, ausência de trabalho significa absurdo; 
deve-se eliminá-la para que prossiga o discurso que 
incansavelmente articula as tarefas e constrói o relato ocidental 
do “há sempre alguma coisa a fazer”. O moribundo é o lapso 
desse discurso. É, e não pode ser senão obsceno. Portanto 



 83 

censurado, privado de linguagem, envolto numa mortalha de 
silêncio: inominável (Michel de CERTEAU, 1994, p. 294): 

 

 

De modo que a árvore de dona Sofia, é sua neta (?!), não ela que, na 

hospitalização, perdeu a voz e a identidade, afinal,  é “a paciente do câncer no 

pulmão”. E só quando percebeu que eu a ouvia e com ela interagia, conversou 

comigo, via desenho, é importante ressaltar. 

Para Ocampo (2001), o desenho da pessoa pode dar motivos a três 

tipos de temas: auto-retrato, o ideal do ego e a representação de pessoas 

significativas para o sujeito (pai, mãe, irmã, irmão, filhas, filhos, etc.). Dona 

Sofia desenhou uma cabeça, braços, traços como se fossem longas pernas e 

pés. O rosto indica o traço social do desenho. Obtive um com alguns detalhes, 

pois a paciente desenhou o oxigênio que recebe. Os olhos desenhados são 

pequenos, o que corrobora a interpretação clássica, pois, quando assim 

surgem, revelam absorção de si mesma. O que condiz com a solidão da 

paciente: quem a quer ouvir? 

A imagem do eu é construída a partir de um misto de impulsos 

pessoais, conduta e realidade circundante. Qualquer conflito em um desses 

setores é, em geral, acusado ou projetado no desenho da figura humana, que é 

a representação da imagem do corpo. Alteram-se conforme as enfermidades, 

físicas ou mentais. No desenho de dona Sofia, a pessoa tem, basicamente, 

uma cabeça e braços, não tem tronco, não tem cabelos, os quais se 

relacionam com a estética, a beleza, a auto-estima. 

Por outro lado, a concepção da imagem corpórea se relaciona com o 

movimento e o contato com o mundo exterior. Os indivíduos que, por qualquer 

motivo, como enfermidade, carecem desses movimentos e contatos, podem 

projetar essa situação desenhando uma figura vazia, vegetativa, regressiva. 

Acham-se limitados às percepções e sensações do próprio corpo. O desenho 

de dona Sofia não tem mãos. Para que as ter, se não há quem as queira 

segurar? O desenho, também, apresenta contornos imprecisos, o que é 

revelador de dificuldades: contato superficial e não afetivo com o ambiente 

físico e, sobretudo, social; dificuldades nas relações sociais. Contudo o que 

mais se destaca na figura humana dessa paciente é a ausência de um corpo 



 84 

definido, de tronco, ela mal existe em seu desenho, o que é bastante 

compatível com sua vida no hospital, onde ela é uma doença: “Há uma 

paciente FPT com câncer de pulmão”, foi assim que fui informada sobre ela, 

pois não havia vaga na vinte e seis e dona Sofia ficou noutra enfermaria. Uma 

enfermeira, a quem eu entrevistara, me avisou. Ela não tinha nome, nem 

identidade, era tão somente sua patologia!  A paciente percebe, sente, 

perscruta o isolamento social ao qual é relegada!  Já se encontra conceituado 

nesse trabalho que cotidiano refere-se à tradição, estabilidade e identidades 

fixas. Pois bem, a equipe de saúde por mim observada, no HNL, tem como 

certo a representação de seus papéis sociais, os quais se encontram fixados.  

Confesso que encontrei apenas um médico e uma enfermeira que a tudo 

questionaram, entre as treze pessoas por mim ouvidas. Erving Goffman (2008), 

trata do assunto de papéis sociais quando assevera que: 

 

 

Quando um ator assume o papel social estabelecido, 
geralmente verifica que uma determinada fachada já foi 
estabelecida para esse papel. Quer a investidura no papel 
tenha sido primordialmente motivada pelo desejo de 
desempenhar a mencionada tarefa, quer pelo desejo de manter 
a fachada correspondente, o ator verificará que deve fazer 
ambas as coisas. (Erving Goffman, 2008, p. 34)   
 

 

 

O silêncio da paciente e seu desenho da figura humana se coadunam 

com o casulo social em que a mesma se encontra. Dela é esperado obediência 

e que não atrapalhe o bom andamento dos plantões, da rotina hospitalar.  

Respostas de dona Sofia sobre a figura humana: 

 

 

Ela está alegre (...). Ela deseja ser mais elegante, mais 
interessante... Uma coisa melhor pra ela. Mais importante é 
que ela fique mais decente. 

Não, ela não está bem. Ela tem uma parte bem e outra triste, 
entende? 

O que mais ela detesta? Eu acho que é, assim, desprezo, 
tristeza e a enfermidade. 



 85 

 

 

As respostas de dona Sofia são bem elucidativas. Seu desejo de estar 

alegre, de ficar decente, fisicamente e socialmente, pois sua solidão é 

marcante. Ela é uma paciente triste, muito triste e carente de contato humano. 

No período em que fiquei com ela, ao perceber que suas palavras eram 

importantes para mim, conversou muito, porém, sempre com medo. O medo 

presente de dizer algo que viesse a prejudicar seu tratamento no hospital; isso 

era muito notório! E sua expressão de melancolia, provavelmente, devido à 

aridez do HNL. Os processos de interação social são repletos de ruídos e 

infrutíferos; na maioria das vezes, reveladores da grande distância presente 

entre a equipe de saúde e pacientes. E há, também, a consciência da 

enfermidade. Depois de conversarmos, ela me relatou que tinha insônia, que 

dorme pouco por causa dos drenos. “Sempre dói, falo pouco”. Ou seja, a 

paciente fala pouco por vários motivos, entre eles a dor e o incômodo causado 

pelos drenos. Mas me disse que preferia não reclamar da dor, pois temia 

“incomodar”. 

 

Considerações: 

 

Uma paciente absolutamente silenciosa revela muitas coisas com o 

uso do H.T.P., senão vejamos. Ela tem plena consciência de que está enferma 

e de que seu caso é sério. Sente dores e está incomodada pelos drenos; há 

uma nítida solidão e o medo de não se comportar devidamente segundo as 

regras do hospital; seu comportamento é revelador de um abatimento 

emocional acentuado. Não interage com as demais companheiras de quarto, é 

retraída e melancólica. Sua autoestima encontra-se comprometida para baixo e 

o apoio da equipe de saúde, que é imprescindível nesse momento, revela-se, 

no mínimo, discutível. 

 Evaristo de Moraes Filho (1983), ao tratar do pensamento de Simmel 

sobre o que é sociedade, esclarece que para esse uma interação psíquica 

entre indivíduos já pode ser considerada sociedade. Partindo dessa premissa, 

entre @s enferm@s existe uma interação, a qual Simmel denominou sociação, 

por ser superficial e passageira. Dona Sofia, de certo modo, mantinha-se um 



 86 

pouco distante desse processo, possivelmente pelos agravos emocionais 

revelados a partir do H.T.P e, em especial, pela pouca  disponibilidade do 

cotidiano hospitalar em facilitar algum tipo de sociação  para uma paciente 

absolutamente carente de contato humano. 

No HNL, há uma internalização. À maneira que as crianças são 

introduzidas em suas culturas, o adulto ali admitido é iniciado em um novo 

contexto social, e, também, em um novo grupo social, o que lembra a teoria do 

grupo de referência (Herbert Hyman e Robert Merton), a qual advoga que a 

coletividade é decisiva para a formação de nossas próprias opiniões, 

convicções e rumos de ação. É esperada de enferm@s certa solidariedade por 

estarem acometid@s “daquela doença”, da qual não se diz o nome. Dona 

Sofia, nas fases de Kübler-Ross, seria mais bem identificada com o estado 

depressivo, pois sua interação com o grupo é muito pontual. 

Riutort (2008) revela que a realidade social está expressa em diversas 

camadas ou, como afirma Schütz (apud RIUTORT, 2008), em realidades 

múltiplas, nas quais a tônica é a complexidade resultante da diversidade da 

vida cotidiana. Nesta vida, as trocas sociais são constantes, e, para evitar 

eventuais fracassos nas mesmas, os indivíduos estabelecem rituais que 

enquadram cada ação. Então, em um retorno ao HNL, é esperado que @s 

pacientes obedeçam às normas hospitalares, aos horários pré-estabelecidos 

para banho e alimentação. Não é permitido receber comida de parentes, o que 

poderia ser contornado se os alimentos fossem vistoriados pela nutricionista de 

plantão e liberados, se fosse o caso. Stanley Tambiah (apud Marisa Peirano, 

2003, p. 11) afirma, sobre os rituais, que “O ritual é um sistema cultural de 

comunicação simbólica. Ele é constituído de sequências ordenadas e 

padronizadas de palavras e atos, em geral expressos por múltiplos meios”. É 

muito perceptível a ritualização no atendimento ao/à paciente e seus familiares, 

com regras que são seguidas rigorosamente e nunca questionadas. Em outras 

palavras, há um proceder quando @ paciente é recebid@; ao lhe darem a 

vestimenta hospitalar - aquela bata curta, aberta atrás, que mais expõe que 

encobre - e um tratamento padronizado. Alguém já disse que nada é mais 

injusto que tratar a tod@s por igual. Há um esquecimento que foi @ doente 

que buscou cuidados e deles precisa, mas é tão somente a doença que é 



 87 

tratada, e o indivíduo que a apresenta fica esquecido, no torvelinho de 

prescrições, condutas e comportamentos que dele se esperam. 

Por uma coincidência, encontrei uma enfermeira que foi minha aluna e 

orientanda em uma Especialização em Saúde da Família. Então foi aquela 

alegria, principalmente minha, pois transitar dentro do hospital era como andar 

em campo minado: sempre no temor de fazer algo que desagradasse a direção 

e minha pesquisa fosse interditada, pois de nem todas as normas eu estava a 

par, posto que muitas eram tradições, não-escritas. Eu tinha muita vontade de 

entrevistar um/a paciente dos apartamentos (absolutamente proibidos a mim). 

Esta ex-aluna era enfermeira da ala dos apartamentos. Então, contei-lhe de 

meu anseio e ela prontificou-se a me levar a uma paciente FPT, de muito “alto-

astral”, segundo minha ex-aluna. 

 

1.1.5 Dona Josefa, 67 anos, carcinoma de cólon, metástase no fígado, 

coluna (L5) e possivelmente pulmões. 

 

Evidentemente que a enfermeira primeiramente dirigiu-se a uma 

sobrinha da enferma, falou de minha pesquisa e obteve a aquiescência de 

ambas (doente e acompanhante), para eu poder ir até seu apartamento. 

Apresentei-me do modo como fiz na enfermaria vinte e seis: pesquisadora da 

UFPB, aluna do doutorado em Ciências Sociais, interessada em pesquisar 

sobre as experiências das pessoas doentes naquele hospital (repito, esta era a 

parte mais difícil) e que desejava que ela me desenhasse algumas coisas. 

Dona Josefa então me diz: 

 

 
Não sei se vou desenhar bem... Fui ao cartório com meu filho... 
É meu filho único, doutora, maravilhoso; eu fui passar minha 
casinha lá de São Paulo (capital) para ele; para facilitar tudo, 
não é? Porque quero deixar tudo pronto. 

 

 

Nesta fala de dona Josefa, a morte está não só implícita, mas explícita. 

Eu peço para ela me desenhar coisas e ela me responde com o relato da ida 

                                                 
 Nome fictício. 



 88 

ao cartório para escriturar sua casa no nome do filho. Em outras palavras, 

“Olha, você que chegou aqui, sei que vou morrer”. Confesso que fiquei sem 

ter o que dizer. Não esperava por isso! Depois de tanta negação! E me sinto 

uma farsa... A paciente me dá uma deixa para expor sua vontade de falar da 

morte iminente e eu me calo! Sinto-me igual a tod@s @s profissionais que 

venho criticando. Identifico, em mim mesma, o ranço da resistência em falar 

abertamente sobre o assunto.Também eu, estou imbuída das práticas teatrais 

da ordem do não-dito que se pratica no HNL. 

 E continua, diante de meu mutismo a falar do filho, que é funcionário 

de um Tribunal Estadual em Sergipe, mas não especifica qual, da nora, que é 

muito boa, e desta sobrinha, em particular, que residiu dez anos com ela em 

São Paulo. Dona Josefa era costureira, separada do marido desde quando o 

filho tinha cinco anos. Fez de tudo para ele estudar e se sentia muito feliz pelo 

sucesso profissional de seu único rebento. Conversa sobre o início dos 

sintomas da doença, quando começou a sentir-se mal, a emagrecer e, em uma 

sequência de consultas médicas, chegar ao diagnóstico final. Foi cirurgiada em 

São Paulo e o filho a trouxe para João Pessoa. Ia ao HNL apenas para as 

sessões de quimioterapia. Novamente, direciono meu pensamento aos 

tratamentos fúteis: aquela paciente tinha indicação de quimioterapia, 

realmente? Não me cabe responder, mas posso questionar, uma vez que ela 

estava com metástase em três pontos do organismo. Se ficasse em casa, com 

o filho, a nora, a sobrinha preferida e o restante da família, com apoio 

psicológico, religioso (se fosse o caso) e analgésicos potentes, para alívio da 

dor, não seria muito mais humano? 

É uma paciente muito sorridente; demais, eu diria. Era como se ela 

estivesse, todo o tempo, no papel da enferma corajosa, o que não deixa de 

remeter a Goffman (2008) ao tratar do que denomina “Fachada”: 

 

 

Venho usando o termo “representação” para me referir a toda 
atividade de um indivíduo que se passa em um período 
caracterizado por sua presença contínua diante de um grupo 
particular de observadores e que tem sobre estes alguma 
influência. Será conveniente denominar de fachada a parte do 
desempenho do indivíduo que funciona regularmente de forma 



 89 

geral e fixa com o fim de definir a situação para os que 
observam a representação. (ERVING GOFFMAN, 2008, p.37) 

 

 

Na verdade, @ ator/atriz deseja imprimir o que Goffman (Ibdem) 

denomina de fachada pessoal, para que o papel na interação que @ mesm@ 

espera desempenhar, junto a quem se relaciona, seja exitoso. No caso em 

questão, a paciente visivelmente se esforçava para não ser um peso aos 

familiares. Contudo, como exporei a seguir, ela apresenta mostras de 

fragilidade e tristeza, quando da aplicação do H.T.P. 

 

Casa: 

 

O que chama a atenção de imediato no desenho da casa é sua 

espacialidade, pois se localiza no canto superior esquerdo da página, o que é 

indicativo de espiritualismo, saudade, nostalgia, passado e eu social. No 

diálogo que mantive posteriormente com dona Josefa, tudo isto veio à tona, de 

forma muito clara e transparente. Passo à casa, propriamente dita: sem teto, 

indicativa de alguém com vida de fantasia controlada, que permanece no real e 

revela ansiedade. As palavras iniciais com que a paciente me recebeu 

corroboram esta interpretação do H.T.P., por isto, é relevante analisá-las sob 

uma ótica fenomenológica. Dona Josefa disse-me: “Passei meu imóvel para 

meu filho”; e estava implícito: porque sei que vou morrer; isto é nítido em sua 

recepção a minha pessoa. 

Paredes de traços fortes reveladoras de fortes defesas do ego, o que 

mais uma vez corrobora com o exposto pela paciente durante a entrevista. 

Porta fechada que sinaliza contato controlado e sadio com o ambiente, mas 

com trinco, revelador de medo de perigos externos. As janelas estão fechadas; 

há certo temor de interação com o ambiente, o que não é de se estranhar, por 

se encontrar em um hospital. A casa tem uma base de sustentação, que 

aponta para o forte apoio familiar que a paciente recebe. De um modo geral, a 

casa de dona Josefa revela solidão. Suas portas estão fechadas, ninguém lá 

entra! Se me reporto à fachada de enferma bem humorada que a paciente 

exibe, não é difícil perceber que a mesma mantenha sua casa interior fechada, 



 90 

mas que esteja disposta a abrir as portas para alguém, como eu, que me 

apresento como uma pessoa que poderia ouvir suas angústias e anseios. 

Metaforicamente, dona Josefa abre as portas de sua vida para mim e eu fico 

“paralisada”! Não encontro uma resposta adequada para lhe dar, então silencio 

o que não é de todo ruim, pois ela precisava mesmo era de alguém que a 

ouvisse e seguiu adiante, a conversar e falar de modo atropelado. Após os 

desenhos feitos, inicio as perguntas. Eis as  respostas da paciente : 

 

 

De quem é essa casa? 

Eu num pensei em dono não. Não, num pensei não (...). Pensei 
em fazer uma casinha (...). Eu tenho que falar o nome da 
pessoa? Peraí achei uma pessoa que queria ficar nessa casa. 
É a Nicinha. 

Nicinha é sua amiga?    

É. 

Com quem a senhora gostaria de morar nessa casa?  

Só eu. 

(Insisto) Se a senhora morasse nela...   

É eu sozinha, não?...Queria morar sozinha. 

O que mais falta nesta casa, Dona Josefa? 

Ah! Muito mais conforto, assim, sabe uma casa com mais 
conforto. Como, por exemplo, pelo menos igual a minha que eu 
moro que é um pouquinho mais confortável. Que eu morava. 

 

 

Dona Josefa revela na sua casa uma consciência da doença quando a 

desenha no canto superior esquerdo. Em seu livro Viver até dizer adeus, 

Kübler-Ross (2005, p.50) cita uma técnica de desenhos desenvolvida por uma 

analista jungiana, Susan Bach, em que desenhos espontâneos de crianças 

agonizantes apresentavam-se sempre no canto superior esquerdo do papel, 

local reservado à espiritualidade. A simbolização é sempre muito forte nos 

desenhos e não foi diferente com dona Josefa, pois sua casa não tinha teto, 

estava desprotegida e ela não queria ninguém lá com ela, até porque ela 

estava enfrentando o processo de morrer só, como tod@s o fazem. Era 

perceptível que ela era uma pessoa amorosa, inclusive por inflexões de sua 



 91 

sobrinha, que relatou que, ao saberem do quadro de saúde da tia, além do 

filho, mais três sobrinhos foram a São Paulo. Dona Josefa não deseja ninguém 

naquela casa sem teto e debilitada, apenas ela. A casa é desconfortável, como 

sua estadia no hospital, que, mesmo em um apartamento, fica longe da família, 

amizades e plantas. Ela me falou das plantas que havia na casa do filho e de 

como gostava de observá-las, já que não podia mais cuidar delas. Dona Josefa 

é uma mulher plenamente consciente de seu precário estado de saúde. Penso 

que sua aparente jovialidade e alegria são uma máscara para não destoar da 

fama que ganhou entre médic@s e enfermeir@s de paciente dócil e pouco 

trabalhosa, alto-astral como disse minha ex-aluna, ou seja, aquela que nada 

questiona e segue a risca a vida cotidiana do HNL. 

 

Árvore: 

 

Tronco reto, bem traçado, de linhas reforçadas, indicativo de 

excelentes defesas do ego; muitas raízes expõem preocupação de contato com 

a realidade; não havia ramos, o que, necessariamente, não apresenta 

relevância significativa; raízes bem-definidas, que corroboram, com grande 

ênfase, o contato com a realidade; copa ondulosa sinalizadora de vivacidade, 

desembaraço, docilidade, sociabilidade e capacidade de adaptação. 

Essa árvore representa muito bem a paciente: cônscia de sua 

enfermidade e gravidade, dócil, amável, conectada à realidade. Neste caso, 

especificamente, a técnica tradicional do H.T.P. corresponde muito bem à 

personalidade da paciente. Vamos às perguntas: 

 

 

Que árvore é essa que a senhora desenhou? 

É uma que tem na minha casa lá no sítio, lá no sertão. É uma, 
é uma, como é que chama aquela árvore que tem aqui nos 
meninos? (Primavera, a sobrinha responde) 

É frutífera? 

Não. 

Que idade tem essa árvore? 

Olha, essa árvore foi eu quem plantei, eu era criancinha 
quando... criança assim, uma pré-adolescente. Eu moro há 45 



 92 

anos fora (...) né?! E essa árvore continua cada vez mais linda, 
então ela deve ter uns 56, 54 anos. 

 

 

O desenho da árvore de dona Josefa, adicionado às perguntas 

realizadas e às minhas observações no diário de campo, confluem para o perfil 

de uma mulher sociável, de estrutura do ego forte e cônscia da gravidade de 

sua enfermidade. Sua árvore não tem frutos, como não tem frutos aquele 

ambiente estéril e despersonalizado do hospital, repleto de normas e rotinas 

inflexíveis. No meio de nosso encontro, chega um técnico com uma máquina 

para aplicar a quimioterapia, ela pergunta se não pode ser um pouco depois, 

que não gostaria de interromper nossa conversa (percebam a necessidade de 

escuta dessa paciente), mas tem seu pedido recusado: a hora da medicação é 

aquela! Paramos e eu lhe garanto que não irei e esperarei colocarem o 

equipamento; sua expressão de satisfação e alívio é notória, pelo menos para 

mim. Ela continua a conversar e traz suas lembranças à tona, me conta muito 

de sua vida. Aquela paciente estava sedenta de ouvidos atentos para sua dor e 

angústia. 

Reporto-me a Cibele Pimenta, Dálete Mota e Diná da Cruz (2006)  que, 

ao debaterem o distanciamento das equipes de saúde de seus/ suas pacientes, 

postulam que a equipe, para evitar a angústia, lança mão de mecanismos de 

defesa socialmente estruturados como a fragmentação da relação profissional 

de saúde/ paciente, a despersonalização e a negação da importância social do 

indivíduo, enfatizando o distanciamento e a negação de sentimentos, a 

tentativa de eliminar decisões e a redução do peso das responsabilidades, 

mecanismos bastante presentes no cotidiano de trabalho do HNL. A questão é 

que tais mecanismos nem têm sido capazes de proteger profissionais nem 

pacientes, pelo contrário, são produtores de angústias para ambos os grupos. 

O Diretor-Clínico do HNL revelou-me que o número de funcionári@s com 

depressão é significativo, como também, o absenteísmo. Por outro lado, o que 

pude observar na enfermaria vinte e seis, naquela em que dona Sofia se 

encontrava, e nesse apartamento foi solidão existencial e tratamento 

mecanicista d@s pacientes. Com certeza a árvore de Dona Josefa é infrutífera! 

 



 93 

Pessoa: 

 

Dona Josefa desenhou uma mulher de vestido cinturado, bastante 

detalhada; está de perfil, mas sua boca é quase imperceptível. O rosto no 

H.T.P. indica os traços sociais, sendo a parte mais expressiva do corpo. O da 

paciente está de perfil, sugerindo, fenomenologicamente,  um lado que não se 

revela, fato observado durante a nossa conversa. Quase não há o desenho da 

boca, fator indicativo de depressão; há sobrancelhas reveladoras de auto-

cuidado. Dona Josefa estava bem arrumada, camisola e robe cor de rosa 

suave. Há ausência de nariz, que é indicativo de desejos sexuais. Dona Josefa, 

além de se encontrar sem parceiro, revela que aparentemente isso foi bastante 

comum em sua vida pós-separada; os braços e mãos estão bem delineados, 

sinalizadores de bom contato social, coerente com a paciente. Todo o pessoal 

que lida com ela aprecia sua jovialidade, bom humor, receptividade e facilidade 

em estabelecer laços sociais. Os braços estão semiabertos, como que em 

posição de abraço, o que realmente condiz com as características 

psicossociais de dona Josefa. A imagem está com roupa e o vestido que usa 

vai até os tornozelos, representativo da imagem da mãe, fato natural, numa 

recorrência simbólica à figura materna, em um momento de tal extremidade 

como o processo de morrer; não necessariamente à mãe que se teve, mas a 

mãe que se idealiza. Aquela que conforta, guarda, consola, protege. Há botões 

na roupa, e são correlacionados à dependência emocional.  

No geral, o que socialmente mais se destaca, no desenho, é a 

ausência da boca: ela não pode falar o que verdadeiramente sente, apenas o 

que desejam ouvir que ela diga. Nós conversamos bastante. Ela pediu para a 

sobrinha sair (no que foi prontamente atendida) e falou e falou. E eu ouvi. De 

sua vida em São Paulo, dos amigos do filho, momento em que ela se 

desmanchou em lágrimas e deixou cair a máscara, a qual, felizmente, não 

estava pegada à cara, numa referência a Fernando Pessoa. Foi um momento 

muito tocante dessa pesquisa, como outros que surgirão ao longo desse texto. 

Continuei com as perguntas: 

 

Com quem se parece a pessoa do desenho? 

Com minha tia Maria. (risos)  



 94 

Ela está alegre ou triste?       

Ela tá, ela tá, tá triste, né? Ela tá séria assim, porque ela era 
uma pessoa muito séria assim, entendeu? Assim, mas num tá 
triste, não. Ela era uma pessoa alegre, eu num, assim, quando 
você agora me perguntando com quem ela se parece, na hora 
que eu tava desenhando, se eu tivesse lembrado tinha botado 
um sorrisinho ali, de qualquer forma, né?! (Grifo meu) 

O que mais essa pessoa deseja? 

Essa aqui? 

Sim? 

Ela já faleceu. Tendeu? Mas ela era uma pessoa... Ah! Ela era 
uma pessoa que, lutadora, desejava tudo de bom para todos os 
filhos, era muito amiga da minha mãe, sabe, ela era uma 
pessoa, uma pessoa... 

Se ela estivesse aqui, agora, o que ela mais queria? 

Ah! Eu num sei assim, ela sempre gostou de ter sítio, ela tinha 
um pomar, por exemplo, só que ela conseguiu. 

E o que o que ela mais detesta? 

(Pausa) Ai, num sei no momento, o que ela mais detestava é... 
(após longa pausa) desavença em família, com os filhos, 
entendeu? 

 

Dona Josefa e seu H.T.P., se analisado de modo técnico, como 

fenomenológico, corrobora a paciente com que me deparei: uma mulher que 

sabe que vai morrer. Considero que a questão do sorrisinho no desenho da 

figura humana é revelador da necessidade de contato, de sociabilidade, da 

máscara a que me referi que a paciente usa no intuito, provavelmente, de 

angariar simpatia por parte da equipe técnica. 

  Quando entrei no apartamento, ela falou: “Olha, sei que vou morrer, 

até passei meus bens para o meu filho, para não haver problemas depois de 

minha morte”. Se formos à última resposta dela sobre a figura humana, 

“desavença em família”, as palavras da paciente podem sinalizar no sentido de 

que há o temor de que, após sua morte, haja algum tipo de desavença. É 

evidente que eu não poderia me imiscuir em algo tão delicado. Nem disso 

tenho certeza, é apenas inferência. 

Ela me falou de quando o filho residia com ela, em São Paulo, de como 

recebia bem os amigos dele e de como, até hoje, muitos ligam para saber dela 

(os olhos ficam rasos d’água, novamente). O que percebo, de boa parte da 

tarde que fiquei com dona Josefa, é que ela fala de sua morte, procura tornar-



 95 

se corajosa frente ao inevitável, mas está muito fragilizada e não deseja que a 

família perceba este lado. O desenho da figura humana de perfil é bem 

elucidativo desta minha observação. Ela me pediu para voltar lá, mas suas 

internações eram pontuais; ela só ficava para tomar a quimioterapia, o que 

dificultou um reencontro nosso. Dei meu número de celular, mas não recebi 

nenhuma ligação dela ou da família. 

Ela relata, no teste, que a pessoa já faleceu. Sim, a mulher ativa, 

lutadora de quem ela me falou, que criou o filho sozinha, colocou um atelier de 

costura, comprou um pequeno imóvel em São Paulo, já faleceu, realmente, o 

que resta é um ser–para–a–morte, em uma luta ferrenha para sinalizar à 

família que enfrenta essa última batalha com a mesma disposição com que 

enfrentou a vida. Para ela, a morte, diria eu, é um desafio a ser vencido no 

sentido de deixar para trás uma família razoavelmente consolada. Mas registro 

aqui que sua solidão era notória,  naquela tarde em que ficamos juntas. 

 

1.1.6 Sr. Vasco, Carcinoma de língua, com metástase nas glândulas 

parótidas; rosto totalmente deformado, 56 anos. Enfermaria vinte 

e seis. 

 

Está no primeiro leito, acompanhado pela irmã, uma evangélica que 

trabalha numa missão em Mato Grosso do Sul. Apresento-me e entrego o 

termo de consentimento esclarecido. A irmã relata que ele sabe o que tem e 

qual sua situação - está totalmente ciente de tudo. Ele está fazendo palavras 

cruzadas; muito magro. Apresento-me, pergunto se deseja cooperar com a 

pesquisa; peço-lhe que faça os desenhos e forneço-lhe a prancheta para apoio. 

Sua história é, de certo modo, singular, pois é o filho caçula de quatro 

irmãos de uma família presbiteriana de muitas gerações. No entanto, ao oposto 

dos dois irmãos e da irmã, Sr. Vasco desligou-se da Igreja Presbiteriana e 

voltou-se para o mundo, pode-se dizer da boêmia. Nunca casou, fumava, bebia 

muito e abandonou o curso de Agronomia que fazia na Universidade Federal 

da Paraíba, na cidade de Areia, onde, segundo a irmã, intensificou a ingestão 

de bebidas alcoólicas. Isso ocorreu após a morte do pai e, três meses depois, 

                                                 
 Nome fictício. 



 96 

da mãe. Anteriormente, Sr. Vasco havia participado das reuniões dos 

Alcoólicos Anônimos, quando passou três anos em abstinência. Mas com a 

morte dos genitores, largou a faculdade e aderiu, em definitivo, a uma vida 

boêmia. 

 

Casa 

 

Está localizada na parte mais inferior da folha, indicativo de traços 

depressivos. O teto, de certo modo grande, remete a isolamento, uma das 

características do paciente. Porta pequena em relação ao tamanho da casa e 

com trinco indicando, novamente, relutância no estabelecimento de contatos 

humanos, dificuldades sociais, bem típico do Sr. Vasco. Janelas com persianas 

fechadas: fuga ao contato humano. A casa tem um detalhe muito curioso: um 

subsolo, com uma espécie de outra porta, que sugere abertura. Sob uma ótica 

fenomenológica e a partir do que eu soube dos recortes de vida da história 

dele, há como inferir que Sr. Vasco tinha porões psicossociais que não 

estavam bem resolvidos e desejava partilhar com pouquíssimas pessoas, 

contudo, isto é tão somente uma inferência e não está relacionado com o foco 

dessa pesquisa. 

 

 

De quem é essa casa? 

Não tem dono não. É uma criação minha, mas num tem dono. 

 

Com quem gostaria de morar nessa casa? 

Essa casa é um... Não dá prá morar ninguém aí. 

 

O que mais falta nessa casa, Sr. Vasco? 

É janela lateral, a porta de trás, o jardim. 

 

 

A casa de Seu Vasco, como as demais aqui apresentadas, é inabitável: 

faltam coisas como paredes, janelas, portas, tudo aquilo que o H.T.P. assinala 

para contato social, sociação em uma perspectiva bem simmeleriana. Essas 



 97 

pessoas sentem-se e estão sozinhas no seu processo lento de morrer de 

câncer. As práticas cotidianas de cuidar (?!), com esses e outr@s pacientes, 

deixam muito a desejar. A equipe de saúde se esquiva a maiores contatos 

sociais. A casa de seu Vasco é inabitável, como inabitável é estar ali, naquele 

local insalubre, frio, despersonalizado, sem contato humano, onde profissionais 

chegam apenas para cumprir prescrições e se vão, sem entabular uma 

conversa por mais desapertada que esteja sua agenda, um sorriso sincero, não 

os mecânicos que vi por lá, um toque nas mãos, um ajeitar de travesseiro, a 

oferta de um copo d’água... Qualquer coisa que demonstre para quem está 

enferm@ que estão sendo vist@s! Qualquer forma de sociação! Eu vi a rotina 

da enfermagem, sei que são ocupad@s, mas nem tanto... Muitas vezes @s 

surpreendi, ociosamente, navegando na internet. Aprendi a usar uma estratégia 

para chegar ao primeiro andar. Havia a forma usual, pelo elevador, mas 

descobri que uma rampa me levava para lá e me deixava mais escondida. 

Então, às vezes, eu a utilizava para observar o que Goffman (1988; 2005) 

denomina de “região de bastidores”. Era quando eu podia ver médic@s, 

psicólog@s, enfermeir@s, técnic@s em enfermagem, assistentes sociais, 

nutricionist@s utilizando o terminal de computador para navegar na Net. Não 

estou aqui para dizer que não poderiam, em absoluto, fazer isso. Mas, se 

tinham tempo para tal coisa, deveriam ter para chegar junto d@s pacientes 

moribund@s da enfermaria vinte e seis! 

 

Árvore: 

 

Raízes longas, indicativas de um contato hipervigilante com a 

realidade, bem típico do paciente, um sujeito arredio e cônscio da gravidade de 

sua doença. Envolvida por círculos, em copa-nuvem, indicando agressividade 

controlada, mais uma vez característica do paciente. A copa em bola revela 

angústia ou combatividade diante da realidade. 

Sr. Vasco é um homem que procurou, aparentemente, viver a vida à 

sua maneira. Ver-se à morte, podado do controle de sua vida, deve ter-lhe 

causado momentos muito dolorosos. A irmã me contou que o Pastor da Igreja 

foi visitá-lo e que isso o deixou muito abalado. Ele chorou, emocionou-se. Não 

se sabe as razões que levaram o paciente às escolhas existenciais pelas quais 



 98 

optou, mas pode ter ocorrido que estas vieram a pesar-lhe nos últimos 

momentos ou não. Não por ordem do errado ou do certo, não se trata disto, 

mas da ordem das normas sociais em que Sr. Vasco foi criado. 

 

Que árvore é essa que o senhor desenhou? 

Eu tentei desenhar um pé de manga. 

É frutífera? Está na época de dar manga? 

Não. 

Que idade tem essa árvore? 

Deve ter uns dez minutos. 

Dez minutos?! (Digo em anos, insisto) 

Uns quatro anos. 

 

A árvore é infrutífera. Como dito nesse texto, o local é infrutífero, a 

árvore do paciente não poderia dar frutos! Tudo ali é estéril, despersonalizado, 

seco! Os contatos sociais só ocorrem na enfermaria, mas ali só há dor e teatro! 

Qualquer pessoa sente o clima pesado  da enfermaria vinte e seis. Os 

discursos monocórdios d@s familiares: “Você está se sentindo melhor?”; 

“Parou de doer?”; “Quer que ajeite o travesseiro?”, os quais, na maior parte das 

vezes, são repetidos pela equipe de saúde, como uma ladainha. Norbert Elias 

(2005), revela que: 

A preocupação de evitar rituais e frases socialmente prescritas 

aumenta as demandas sobre a capacidade de invenção e expressão individual. 

Essa tarefa, porém, está muitas vezes fora do alcance das pessoas no estágio 

corrente da civilização. A maneira como as pessoas vivem em conjunto, que é 

fundamental neste estágio, exige e produz um grau relativamente alto de 

reserva na expressão de afetos fortes e espontâneos. Muitas vezes, só sob 

pressão excepcional elas são capazes de superar a barreira que bloqueia as 

ações resultantes de fortes emoções e também sua verbalização. Assim, a fala 

espontânea com os moribundos, da qual estes têm especial necessidade, 

torna-se difícil. Apenas as rotinas institucionalizadas dos hospitais dão alguma 

estruturação social para a situação de morrer. Essas, no entanto, são, em sua 

maioria, destituídas de sentimentos e acabam contribuindo para o isolamento 

dos moribundos. (NORBERT ELIAS, 2005 p, 35) 



 99 

De modo que a árvore de Seu Vasco, uma mangueira infrutífera, sem 

possibilidades de frutificar, era o espelho do ambiente de quem a desenhou. Na 

Vinte e Seis, e não só nela, mas como em todo o HNL, há uma improdutividade 

absoluta de relações humanas profícuas, que frutifiquem que produzam, senão 

cura, mas a sensação de que não se está sozinh@ no enfrentamento da morte; 

que as tão desejáveis interações sociais proativas postuladas pelos cuidados 

paliativos se achem presentes. Talvez aí, eu obtivesse árvores repletas dos 

frutos da solidariedade, do estar-com, da humanização, da sociação entre 

pacientes FPT e profissionais de saúde. Para ilustrar esse meu discurso, 

recordo o slogan que se encontra nas costas das camisetas usadas pelo 

voluntariado da RFCC, e diz: “O câncer não é contagioso, mas a solidariedade 

deve ser”, numa paráfrase, pode ser dito que a morte não é contagiosa, ela é 

inerente à condição de ser vivo, mas a solidariedade com @s moribund@s 

deve ser! 

 

Pessoa: 

 

 O paciente só desenhou um rosto, sem corpo. Na verdade, ele só era 

um rosto extremamente deformado em um corpo magérrimo. Pessoas que 

estão sentindo muita dor costumam desenhar apenas o rosto, o que era o caso 

de Sr. Vasco. Os traços faciais estavam acentuados com certo exagero, 

denotando auto-estima deficiente, mas compensada por uma imagem própria 

de um indivíduo agressivo e socialmente dominante. Mais uma vez, esse perfil 

corrobora os traços psicossociais do paciente. A boca é relativamente grande, 

o que é denotativo de alcoolismo e mau-humor. Os lábios eram grossos, 

indicativos (em homens) de afeminação, o que não se pode afirmar do 

paciente, porém conduz a uma interrogação, se lembrarmos o subsolo 

desenhado na casa feita por ele. O cabelo é grande, fato também  indicativo de 

questões referentes à sexualidade.  

Mas o desenhar só a cabeça, se visto sob uma perspectiva sociológica, 

conduz à seguinte questão: o que via (a equipe de saúde) em seu Vasco, 

senão uma cabeça deformada por um câncer em fase terminal, terrivelmente 

invasivo? Será que era visualizado o ser humano sequioso, amedrontado, 

sozinho, como sozinho levou a vida, escondido sob aquela capa de aparente 



 100 

aspereza e agressividade ao contato humano?! Eis uma boa questão a ser 

respondida, porém, lamentavelmente, não tenho a resposta. 

 

 

Com quem se parece a pessoa do seu desenho? 

Eu tentei fazer Tiradentes, mas num deu certo não. 

Ele está alegre ou triste? 

Está triste. 

O que mais essa pessoa do seu desenho deseja Sr. Vasco? 

Se ele está triste, ele deseja felicidade. 

E o que ele mais detesta? 

O que eu também, é ambição. Boa tarde pra senhora. 

 

 

Como dito a respeito do paciente, ele é lacônico, pouco sociável, o que 

é totalmente compreensível em uma pessoa que está morrendo. Percebo nos 

três casos duas árvores infrutíferas e só uma frutífera: a de dona Sofia. Casas 

vazias e pessoas tristes. A pergunta é: Isso é perceptível para familiares e 

equipe de saúde? No cotidiano da equipe de saúde, não observei nenhum 

movimento no sentido de empatizar com esses e essas pacientes FPT. Os 

pacientes estudados e em muitos outros anotados em meu diário de campo, a 

palavra morte é evitada de ser dita. Na sociedade dita Pós-Moderna, vivemos a 

crédito e @s pacientes FPT do HNL experienciam diuturnamente um ensaio de 

desaparecimento, sumiço, extinção, morte, enfim, o qual é sub-repticiamente 

ignorado nas práticas laborais da equipe multiprofissional que deles e delas 

tratam, quando deveriam cuidar!  Essa é uma observação minha, mas que 

encontrei semelhanças nos escritos de Zygmunt Bauman, 2008. 

Em uma perspectiva de controle social, pude anotar, em meu diário de 

campo, através das observações, que se esperam dessas pessoas atitudes 

cordiais, de resignação e negação de que a morte está muito perto. Pacientes, 

familiares e profissionais, sobretudo este último grupo, encenam uma falsa 

alegria e otimismo. Percebam que não estou aqui a defender que se fale em 

morte o tempo todo no HNL. Mas, quando pacientes demandarem, ela deve ser 

encarada, e gostaria de registrar, aqui, minha própria experiência com dona 



 101 

Josefa, pois, ao entrar em seu apartamento e ela me afirmar  “As minhas mãos 

estão trêmulas (...) fui ao cartório passar tudo para meu filho”, confesso que 

não soube o que dizer para ela. Eu fugi da resposta e passei à aplicação do 

teste. Saí do apartamento da paciente me sentindo uma farsa, pois não pude 

lidar com o tema que fui pesquisar e percebi que a problemática da morte, 

nesta bacia semântica que se formou desde os 1900, é muito mais densa do 

que, ingenuamente, imaginava, pois eu pensava que era a coisa mais 

elementar discorrer sobre o término da vida. Eu não havia descoberto que a 

força do grupo era tão potente em mim. 

Já se descobriu que, em discussões grupais que se estendem durante 

certo período, os indivíduos modificam suas opiniões originais, reajustando-as 

à norma grupal, que corresponde a uma média aritmética de todas as opiniões 

apresentadas pelo grupo. O que subjaz é o profundo desejo humano de ser 

aceito (BERGER, 1976). Dificilmente há uma forma de relacionamento social  

que possa reproduzir a plenitude da subjetividade presente na situação face a 

face, que foi o ocorrido comigo. 

 

1.2 A Enfermaria vinte e seis a as redes sociais   

 

Na enfermaria em estudo, observam-se “rituais” tanto de familiares 

como de profissionais de saúde. A família está constantemente procurando 

melhor acomodar o/a paciente: travesseiros são colocados e retirados. Dizem-

lhe palavras de esperança, como: “Você vai sair dessa, vai superar tudo, 

iremos para casa”. A equipe de saúde sempre sorri e diz coisas alegres e 

divertidas. Mariza Peirano (2003, p.11), em seu livro Rituais, ontem e hoje, traz 

todo o alargamento que o conceito de ritual sofreu nos estudos antropológicos, 

desalojando-se da idéia estritamente relacionada a práticas mágicas e 

(re)define-o como: “sistema cultural de comunicação simbólica”. No HNL, há 

uma comunicação simbólica no que se refere aos/às usuários/as da enfermaria 

vinte e seis: ignorar olhares que falam mais que mil palavras, gemidos, toques 

de mão e agir de modo leve, nada que venha trazer enfrentamento da real 

condição de vida e morte daquelas pessoas enfermas, o que já relatei 

anteriormente. O Isolamento, como é chamada a enfermaria, funciona como 



 102 

um abrigo de moribund@s, que devem ser tratad@s tod@s do mesmo modo, 

sem um olhar às suas particularidades. 

A própria palavra isolamento12 significa isolação, estado de quem está 

isolado, solidão. Semanticamente, o próprio nome da enfermaria já é revelador 

das condições sociais de quem lá se encontra: só. Localizada no final do 

corredor, só vai até lá quem tem esse propósito, pois ela é a última do pavilhão. 

Também há um fator a ser destacado: todas as camas das enfermarias 

precedentes da vinte e seis estão dispostas do lado esquerdo de quem entra, 

de modo que @s pacientes podem observar, de seus leitos, o ir e vir de 

pessoas no corredor. Na vinte e seis, as camas estão do lado direito e @s 

enferm@s só vêem a parede à sua frente. Coincidência?! É possível, mas 

pouco provável.  Heidegger, ao discutir a existência e o conceito de Dasein, 

ser-aí, revela que esse ser-aí, só o é se for ser-aí-com-os-outros, de modo que, 

em uma perspectiva heideggeriana, @s ocupantes dos leitos do isolamento 

não são, posto que excluíd@s estão da vida social do HNL. 

Abro um parêntese para destacar que as redes sociais estão presentes 

entre doentes e familiares das outras enfermarias, que, com sondas, 

aspiradores, cirurgiad@s ou não, saem de seus leitos, ajuntam-se no longo 

corredor e trocam informações. Uma enfermeira relatou, em uma de minhas 

entrevistas, que “el@s ficam sabendo o que têm, porque @s pacientes 

antigos/as dizem, nos encontros nos corredores e se fortalecem mutuamente”. 

Há uma troca constante de informações entre grupos. Temas como 

radioterapia, quimioterapia são comuns, assim como a partilha das sequelas 

desses procedimentos. Quando alguém é novat@, imediatamente lhe são 

repassadas todas as informações pertinentes. Exceção feita aos/ às pacientes 

hematológic@s, dado sua baixa imunidade, são recolhidos/as a uma área 

especial do HNL. Não os/as visitei por respeito à sua precária defesa orgânica. 

 Peter L. Berger/Thomas Luckmann (2007) em a Construção Social da 

Realidade, revelam que a mesma se nos apresenta constituída por objetos, 

antes da entrada humana em cena. Creio ter visto isso na rotina do HNL. Há 

todo um linguajar pronto e esquematizado e um mundo alcançável por mim. No 

                                                 
12 Dicionário língua portuguesa on-line, acesso em 03/12/2008. 



 103 

nível pré-teórico, porém, tem um corpo de conhecimento que fornece as regras 

de conduta institucionalizadas e adequadas para serem apresentadas. 

De acordo com Norbert Elias (1994), embora aparentemente estejamos 

desconectad@s uns/umas d@s outr@s, temos laços invisíveis que nos unem e 

nos tornam dependentes. Ao conviver com aquel@s pacientes, pude, se não 

sentir, pelo menos observar toda a rudeza de enfrentar, lentamente, a morte 

por câncer, sem saber, realmente, o que lhes aguarda ou se lhes aguarda algo. 

Não é possível concluir este capítulo. Ele é por si só, inconclusivo. O 

vale da sombra da morte pode se tornar mais ameno se o humano, a 

afetividade e o estar-junto se fizerem presentes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Quem não tem medo da vida também não tem 
medo da morte. 

(Arthur Schonehauer) 



 105 

CAPÍTULO 2 

Refrigera-me a alma: O dizer dos familiares 

 

Dois mistérios fascinam e desafiam o pensamento humano: o 

nascimento e a morte. Embora a segunda faça parte da vida e com ela 

mantenha uma profunda relação dialética, a sociedade do século XX em diante 

tende a negá-la veementemente. Em se tratando de familiares de um ser-para-  

-a-morte, esta negação é ferrenha, e todos os mecanismos de defesa do ego-

negação (transferência, deslocamento etc.) são acionados, de modo a não 

encarar a finitude d@ paciente. São pessoas que necessitam de um lenitivo, de 

um refrigério para a angústia de constatar a perda iminente de um ser amado. 

Daí a nomeação do capítulo, uma alusão a essa demanda, a de consolo 

interior, para o que alguns/algumas denominam alma, e outr@s, mente/psique, 

de acordo com suas crenças e cosmovisão. 

No que tange à família, há um locus de poder muito forte que atinge, 

inclusive, a equipe de saúde. Esse poder reside na função mediadora e social 

da primeira, pois proporciona às demais instituições sociais um paradigma de 

fácil controle. Ela reforça o poder efetivo das classes dominantes, uma vez que 

é preciso recordar que a família, tal como a temos agora, é uma criação do 

Estado burguês, o qual, com sua modelagem, foi além de uma nova 

constelação familiar e impôs réplicas de famílias na fábrica, no sindicato, na 

escola, na universidade, na grande empresa e na igreja, só para citar alguns 

exemplos. Existem sempre pais, mães, irmãos, irmãs, mais velh@s ou mais 

nov@s que nos abençoam ou aborrecem a vida institucional, além do famoso 

jargão: Aqui somos uma família! (CANEVACCI, 1984). 

A família de um/a paciente FPT detém um poder decisório e 

incomensurável, sobre a existência desta pessoa posto que lhe é delegada 

pel@s médic@s o poder de decidir sobre questões que serão apresentadas, 

em minúcias, no capítulo destinado à pesquisa com a equipe de saúde. 

Meu diário de campo será, mais uma vez, a luz norteadora dos 

encontros que mantive com esse grupo específico. No primeiro dia, decidi 

realizar as entrevistas com profissionais de saúde. Confesso que abordar as 

famílias me intimidava, pois eu não estava bem certa do que era apropriado 



 106 

dizer. Ver aqueles/as moribund@s e suas famílias não era tarefa elementar. Eu 

tinha um roteiro de entrevistas semiestruturado, mas tão oculto que me sentia 

pouco à vontade em aplicar o instrumento. Tive que elaborar este sentimento 

dentro de mim e partir para as entrevistas. Apresentá-las-ei da seguinte forma: 

lembro @ paciente presente no capítulo 1, relato a entrevista e coloco meus 

comentários, baseados, evidentemente, n@s teóric@s que embasam esta 

tese. Todos os nomes utilizados são pseudônimos. 

Seu Fernando - O irmão não consta no capítulo de pacientes, por não 

poder falar ou articular qualquer som, ou segurar um lápis para desenho do 

HTP. Uma curiosidade sobre esse familiar é que era o único cuidador que vi na 

enfermaria, o restante eram mulheres. Não me é possível deixar de registrar a 

quantidade expressiva de cuidadoras, não só nessa enfermaria, mas no 

hospital como um todo! Até na morte as desigualdades de gênero aparecem. 

Sento-me com ele na varanda, para garantir um mínimo de privacidade. 

Ele tem 58 anos, o irmão doente tinha 55 anos.  

Perguntas: 

 

Como foi para a família do senhor saber da doença de seu 
irmão? 

Foi um abalo, foi um sofrimento, como ainda tá sendo, né? 
Porque onde existe amor também existe o sentimento, tenho 
certeza, né, doutora? 

O senhor sabe que doença é essa? 

Sabemos. Sabemos com certeza, é o câncer de nariz. É, tenho 
certeza. E ele também sabe. Ele fez questão de saber e o 
médico revelou certeza. 

 

Nestas duas perguntas, o objetivo é identificar qual a dimensão social 

que um diagnóstico de câncer traz a uma família. No que pude perceber, pela 

resposta do entrevistado, a dor é uma constante no núcleo familiar por saber  

que se trata de um câncer. Todavia, como um fator raro, encontrei um paciente 

que  insistiu em saber a verdade sobre seu diagnóstico, e o médico revelar (era 

um homem). Como exporei no capítulo três, só dois médicos concordam em 

fornecer o diagnóstico de câncer a seu/sua paciente. Entre as enfermeiras, 

apenas uma se revelou a favor, e, no tocante aos/às doentes, nos seis meses 

em que estive em campo, no HNL, só presenciei negações por parte deste 



 107 

segmento no que se refere a sua enfermidade. Rachel Aisengart (2004) e 

Antonieta Barbosa (2003) relatam em seus respectivos livros este fenômeno. 

Um ponto que merece destaque é o uso da palavra câncer. Karl Meninninger 

(apud Susan Sontag, 2002, p.10) afirma que “A própria palavra ‘câncer’ é tida 

como capaz de matar alguns pacientes que não sucumbiriam (tão rapidamente) 

ao mal de que sofrem”, de modo que se torna um tabu pronunciar o vocábulo 

junto a pacientes e familiares, pois ele está associado à morte. A referida 

autora, ao tratar da veemente negação em relatar o diagnóstico para @ 

paciente, afiança que: “Mente-se aos pacientes cancerosos não só porque a 

doença é (ou é tida como) uma sentença de morte, mas porque é considerada 

obscena, no sentido original da palavra: de mau presságio, abominável, 

repugnante aos sentidos” (Ibdem, p. 13). 

Num retorno a Seu Fernando: 

 

Como é para o senhor cuidar de seu familiar doente? 

Olha, pelo amor num é difícil, num é? Mas pela parte 
sentimental é difícil porque existe o sentimento, como eu falei 
anteriormente, e a gente cuida com, com muita, muito carinho, 
sem, sem medo de errar, sem medo de ferir, sem, sem medo 
de fazer doer como você mesmo tá percebendo aqui esse, 
esse, esse, essa, esse sofrimento nosso aqui desse hospital e 
por aí se faz, né? 

Seu Fernando, qual a sua opinião sobre o estado de saúde 
dele hoje? (Observar o nível de negação, ou não, da 
realidade) 

Hoje, para mim tá meio crítico, né?! Porque ele tá sonolento, 
num tá, num tá mais engolindo o leite pela mamadeira (...) Se 
Deus quiser, ele melhore pra que ele volte a fazer essas 
necessidades do dia a dia . 

Ele já tentou falar com o senhor sobre o estado de saúde 
dele? 

Não. (Seu Fernando, que era extremamente prolixo, de repente 
dá uma resposta lacônica) 

Ele nunca falou? 

Não, eu pergunto a ele e ele só faz assim, assim, assim, e diz 
que tá perto de morrer. 

Ele diz? 

Isso aí ele fala pra mim, ele diz a mim. 

Já disse pra o senhor? 

Disse ontem, disse, disse desse jeito. 



 108 

E o que o senhor respondeu para ele, quando ele disse 
isso ao senhor? 

Eu disse que não, que num era bem assim não. Que a pessoa 
ir, num é querendo ir, a gente vai no momento certo, 
adequadamente, no momento certo, como, como, nasceu e 
como também tem de partir. 

 
 

É perceptível que o paciente está consciente de sua morte iminente. O 

irmão também, mas, para haver um enfrentamento dessa difícil realidade, era 

necessário que houvesse aquiescência do cuidador em falar da morte. Norbert  

Elias (1994) alega que, por as interações humanas serem de ordem menos 

fixas que as dos animais irracionais, elas, mesmo que desejadas e planejadas 

por pessoas isoladas, necessitam de entrelaçamento de atos, necessidades, 

ideias, impulsos de muitas pessoas as quais dão origem a estruturas sociais. A 

necessidade do moribundo em falar ao irmão era de ordem social: ele 

necessitava de outro para manter uma interação e socializar sua possível 

angústia, ou, quem sabe, aceitação da morte.  

 

 

Então, acredito que esta afirmação dele que estava perto 
de ir perturbou o senhor? 

Perturbou. Perturbou e muito, né?! Por isso é que eu tomei as 
providências de trazer ele na segunda-feira pra cá e o estado 
dele está aí, né?! Eu tô achando ele até um pouquinho melhor 
hoje da situação que tava há quatro dias. (O irmão estava 
totalmente caquético; pensei que era o pai dele, mas era mais 
novo cinco anos) 

Seu Fernando, o senhor acredita em Deus? 

Acredito completamente em Jesus. Esse Rei Jesus existe é o 
Senhor do Universo, é Deus, Ele existe. Tenho certeza 
absoluta. 

O senhor tem religião? 

Tenho. A minha doutrina é espírita, eu acredito nas palavras de 
Deus, é segundo o espiritismo, o evangelho do espiritismo que 
foi escrito por Allan Kardec, e também, agora, pelo nosso Chico 
Xavier, que é uma beleza de pessoa; acredito plenamente 
nisso. 

O que é a morte para o senhor? 

Não existe a morte.  A morte não existe. Tá escrito por Jesus 
que a morte não existe; existe apenas a retirada do nosso 
espírito dessas, dessa, dessa matéria que é a roupa do espírito 



 109 

e uma volta pra melhorar. A gente vem aqui pra se melhorar, 
cuide de se melhorar enquanto tem tempo, porque se num se 
melhorar vai voltar pior pra lá. Essa é a minha opinião sobre 
isso. 

E esse lá como seria, o senhor tem alguma ideia? 

Eu tenho uma imagem assim (...). De luz, né?! De muita luz 
porque a, a luz é... Onde não existe Deus, não existe amor de 
jeito nenhum. 

O senhor já pensou acerca de seu enterro? Se quer ser 
enterrado ou cremado? 

Não, num pensei sobre isso não. Eu só penso o seguinte: que 
quando eu desencarnar, que é assim que nós falamos, acho 
que tanto faz ser num caixão, como num saco, num, sei lá isso 
aí(...) Num é importante. O importante é que eu tô querendo 
melhorar cada vez mais aqui, com bondade e a caridade; é a 
maior parte da coisa. Quem num tem a caridade no coração, 
num conhece o caminho não! 

Seu Fernando, o senhor já passou por um momento que 
queria dizer uma coisa ao seu irmão que está doente e não 
disse? 

Não, num passei não. Mas se precisar vou ter que falar. 

E seria o quê? 

Seria dizer que eu amo muito ele. Como amei meu pai, a minha 
mãe, a nossa irmã, que já partiram; um irmão que também já 
partiu. Eu gostaria muito dele tá me ouvindo e eu falar isso 
para ele. 

@s médic@ informam tudo ao senhor? A comunicação é 
boa? 

El@s explicam tudo; as enfermeiras explicam... Traz uma 
injeção, explica, num é preciso nem perguntar. 

Há algo mais que o senhor queira dizer sobre esse 
assunto? 

Não, porque eu já pensei tudo. O que eu quero lhe dizer é que 
tô muito feliz de tá aqui com você, você com sua educação, né, 
de psicóloga que você é. Meus parabéns por essa formação 
tão linda que você escolheu, né?! Deus te ajude mais uma vez 
tá?! 

Como foi para o senhor participar dessa pesquisa sobre a 
morte? 

Né difícil porque já conheci a morte, e ela nem me levou (...). 
Quando eu tinha 11 anos, fui atropelado por uma caminhoneta 
Ford e misteriosamente não quebrou nenhuma das minhas 
costelas, nem um osso, não deslocou nada. Acho que tinha e 
tenho alguma coisa pra fazer aqui, tinha e tenho. 

Foi difícil para o senhor falar neste assunto, Seu 
Fernando?  



 110 

Não, num foi não. Tudo que vem do bem pra mim num é difícil 
de falar. E a morte, a morte é natural, é uma luz muito bonita 
que vem buscar a gente, isso com certeza. 

 

Introduzi a entrevista com Sr. Fernando (mesmo o irmão dele morrendo 

dois dias depois) por ter sido uma das poucas pessoas que me apresentaram 

uma visão da morte bem singular. O ponto que destaco na representação do 

entrevistado é que mesmo o além sendo um lugar de luz, paz, alegria, ele não 

conseguiu falar sobre a morte quando o irmão disse para ele que esta iria 

chegar rápido. Ele, também, alega que gostaria de dizer ao irmão o quanto o 

ama, mas não o fez. 

Ao comparar vida e morte como processos similares, o pensamento de 

Sr. Fernando corrobora o de Rita de Cássia Macieira (2001, p.27), quando diz 

que “A morte está sempre presente em toda vida e de várias formas, como se 

fossem micromortes [...]. No momento do nascimento é necessário morrer para 

o útero materno”.  Para o entrevistado, há uma semelhança de sua visão de 

morte com a primeira abordagem de ver a morte de Jean-Ives Leloup (2001), o 

qual advoga que a morte é o momento da passagem para outra frequência, 

mas que o espírito retornará para se purificar e, assim, sucessivamente, até ter 

cumprido com todas as dívidas. 

Uma segunda abordagem, ainda conforme Leloup (2001), compreende 

a morte como carma, como consequência de nossos atos. Não é 

reencarnação, mas a vida em outro plano espiritual, que insiste em nossa 

responsabilidade sobre o encadeamento de causa e efeito denominado 

sansara, e a liberação nesta, como na primeira, consiste em sair da cadeia de 

causas e efeitos. É bem comum na Índia. 

Há uma terceira abordagem, a materialista, bastante difundida no 

Ocidente, em que a morte é o fim, e nada há após ela. Acrescento ainda uma 

quarta abordagem, que é a judaico-cristã, a qual acredita na morte como 

partida para um lugar de paz, bem, amor para quem creu no Messias ou na sua 

vinda, ou para um lugar extremamente infeliz, o inferno, para os descrentes; o 

islamismo tem preceitos semelhantes ao cristianismo e ao judaísmo. A morte é 

o despertar para a vida eterna. 



 111 

Evidentemente que muitas são as culturas que têm seu modo peculiar 

de construção de suas representações sobre o tema, mas estou a me referir à 

bacia semântica ocidental, em particular. 

Sr. Fernando estava muito firme nas suas crenças; contudo, no 

momento em que o irmão convida-o para uma conversa sobre a precariedade 

de seu estado de saúde, ele se nega, por não conseguir lidar com o 

enfrentamento da morte, a dor da perda, o fato de ter que se despedir. As 

convicções dele eram muito fortes: uma pessoa adorável, senhor de cabelos 

grisalhos, que verdadeiramente acreditava no que dizia. Contudo, nunca é 

demais lembrar  Norbert Elias (1994, p.19) quando afirma: “Não há dúvidas de 

que cada ser humano é criado por outros que existiam antes dele; sem dúvida, 

ele cresce e vive como parte de uma associação de pessoas, de um todo social 

– seja este qual for”, e foi exatamente a sociedade que criou seu Fernando e o 

coibiu de falar daquilo que lhe era intimamente tão verdadeiro. 

Para as perguntas não ficarem repetitivas, farei um grupo no qual 

colocarei as respostas de pessoas entrevistadas. Sr. Fernando as precedeu 

porque sua peculiaridade às respostas dadas sobre a morte, como revelado, 

são muito singulares, como veremos em contraponto às obtidas com o restante 

do grupo entrevistado, exposto nas próximas páginas. 

Pacientes: Matilde; Dona Sara; Seu Jacó; Dona Sofia; Dona Josefa, 

Seu Vasco. 

 

Como foi para a família saber da doença que ela/e tem? 

Ester  (Acompanhante paga de Matilde): 

Não sei dizer, porque quando vim, ela já tava doente já fazia 
um bom tempo. 

Cristina (Irmã de Seu Jacó): 

Olha, foi uma bomba, viu?! Porque a gente, como é que se diz? 
A gente foi ver essa notícia assim, como uma bomba que caiu 
em cima da gente. No início, quando a gente soube, eu pensei 
que ele ia morrer logo assim. Mas graças a Deus ele tá se 
recuperando, agora, com o tratamento, mas logo no início ele 
sofria muito com dores de cabeça. 

Fernanda (Filha de Matilde): 

Foi difícil quando a gente soube (...). Quem mais descobriu fui 
eu; bateu uma dor de ouvido nela, no mês de fevereiro, aí 
levamos pro médico lá onde eu moro; aí a médica passou um 
colírio pro  ouvido e usou né? E não adiantou... Aí passou uns 



 112 

medicamentos pra chapa que feria a boca dela... Virou uma 
ferida, ela tomou antibióticos, aí não melhorou. A gente voltou 
lá de novo, a médica olhou e encaminhou pra o HU e do HU 
transferiram a gente pra aqui, pro Laureano, aí chegou aqui 
fomos bem recebidas, tudinho, aí o médico olhou ela. Tudinho. 

Dona Nenê (Irmã de Seu Vasco): 

Pra gente foi um choque, né?! Porque até agora tá todo mundo 
abaladissímo com isso, né?! Nós já esperávamos que com a 
vida desregrada que ele sempre quis levar, que alguma coisa 
de grave ia acontecer com ele, só que nunca pensávamos que 
fosse uma doença. Até nós esperávamos que ele fosse morto 
um dia nesses bares, nas bebedeiras e tudo, que ele bebia 
muito.  

Dona Laura (Mãe de Seu Jacó): 

Foi muito duro, foi muito assim, revoltante, tudo tem que, 
assim, nunca pensei chegar uma doença dessa na minha 
família. Foi muito triste. 

Catarina (Filha de Dona Josefa): 

Eles são conscientes da doença que ela tem, foi normal. Eles 
lá tudinho vêm esclarecido mesmo. (É interessante observar 
que ela se exclui do grupo familiar: eles estão esclarecidos; 
mecanismo de negação de defesa do ego muito evidente e 
muito social, também: eu não pertenço ao grupo que sabe, 
estou autoexcluída). 

Beatriz (sobrinha de Dona Josefa): 

Foi difícil, muito difícil, porque todo mundo é pego de surpresa, 
né? Ficamos todos um pouco sem chão, né, na verdade. 

Aluízia (Filha de D. Sofia): 

Foi assim, através de um cansaço que bateu nela, aí, ela foi 
conseguida fazendo todos os exames dizendo que era 
problema de coração. Aí ela foi pro HU, aí bateu uma chapa 
dos pulmões, e quando recebeu, o HU acusou que não era 
probrema de coração, era probrema de pulmão. Aí transferiram 
ela pra aqui (...). Quando chegou teve que se internar pra se 
operar, e ela pensava que vinha só fazer uma consulta. Mas 
graças a Deus ela passa bem. 

 

 

Nesta fase inicial de perguntas, com exceção da acompanhante de 

Matilde e de Dona Aluizia (?), as demais pessoas relataram ter sido um 

choque. Familiares são seres curiosos, indagam aos/às médic@s qual o 

diagnóstico de seus/suas parentes, desejam saber tudo sobre o mal que 

acomete seu ente querido, mas quando recebem a notícia de que é um câncer, 

a ideia de morte vem acoplada, impregnada no recebimento da resposta aos 

seus questionamentos e tornam-se estupefatos, dado o estigma que um 



 113 

diagnóstico de câncer acarreta, semanticamente. É o que Antonieta Barbosa 

denomina de a “Síndrome do Câncer”, pois quando uma pessoa é acometida 

da doença, há um forte impacto, não só sobre ela, mas sobre familiares e 

também amig@s ( ANTONIETA BARBOSA, 2003). 

O câncer constitui um tabu, sendo esse vocábulo pronunciado à meia-

voz ou através dos mais diversos epítetos, fato que pude observar e registrar 

em meu diário de campo, não só entre familiares e pacientes, mas na equipe 

de saúde também. Isso leva a uma luta antecipatória, todo um imaginário de 

cabeças sem cabelos, náuseas, vômitos, mutilações que perpassam nas (pre) 

visões desses familiares, além do pânico de perder o ente querido, haja posto a 

estreita ligação entre câncer e morte. Há uma definição social que aguarda o/a 

paciente diagnosticado/a com câncer e é necessário muito apoio e esforço 

cognitivo e social para desvincular-se desta definição.  Peter L. Berger/ Thomas 

Luckmann (2007, p.99) relatam que “Tanto o conhecimento quanto o não 

conhecimento referem-se ao que é socialmente definido como realidade e não 

a critérios extra-sociais de validade cognoscitiva”, e no caso de pacientes 

oncológicos, o conhecimento não-científico associa-o à morte de imediato.  

 

Você sabe que doença el@ tem? 

Ester: 

Não. (Percebi a acompanhante assustada, como se fosse se 
comprometer, de algum modo, ao falar comigo) 

Cristina: 

Eu creio que é o CA, né?! (Utilização de termos como CA, 
“aquela ou essa” doença é comum como mecanismos 
defensivos psicossociais das pessoas) 

Fernanda: 

Quem pegou os exames dela fui eu, aí descobrimos que ela tá 
com câncer, câncer escamoso, invasor, aí fez a radioterapia, 
ficou estável, aí o médico marcou a cirurgia (...). Nisso faz nove 
meses que a gente tá aqui no Laureano, aí marcou outra 
cirurgia, mas o médico disse que não podia fazer porque o 
tumor dela tá muito avançado. A família soube e até hoje a 
gente sente muito, né? 

Dona Nenê: 

Eu sei. É um câncer, né?! 

Dona Laura: 



 114 

(...) Num sei direito ainda.  (Na resposta anterior, Dona Laura 
afirma que “nunca pensei chegar uma doença dessa na minha 
família”, mas agora afirma não saber ao certo...) 

Catarina: 

Sei. (Mas não demonstra nenhuma abertura para nomear a 
doença, o que me conduz a respeitar sua defesa egóica) 

Beatriz: 

Câncer. 

Aluizia: 

Câncer nos pulmão (sic). 

Como é para você cuidar de teu familiar, hoje? 

Ester: 

É triste né?Porque a gente fica sofrendo do mesmo jeito! É a 
luta mesmo, né? É difícil porque às vezes ela melhora e às 
vezes piora. Cuido dela há dois meses. 

Cristina: 

É muito duro, muito difícil também, muito doloroso pra todos 
nós. 

Fernanda: 

Como é? É muito doloroso, né, mas assim, é minha mãe, eu 
cuido dela com o maior prazer; até quando Deus quiser, eu vou 
cuidar dela com o maior prazer, o maior prazer, que Deus vai 
me dar força, vontade e tudo pra mim cuidar dela. 

Dona Nenê: 

É difícil. Muito difícil. Porque eu como sou a mais velha (voz de 
choro)... Eu me sinto mãe e irmã... (Pausa)... É até como se eu 
tivesse um filho meu, como uma pessoa muito chegada, não é 
apenas um irmão. Até porque ele não tem ninguém que cuide 
dele. 

Dona Laura: 

É uma luta diária, todo dia eu venho e vou, venho e vou, (...) Eu 
num saio do pé. Eu queria ficar aqui, direto, mas não posso. 
Quando a gente tava em casa, passava a noite acordada, 
dando massagem na cabeça dele, balançando ele na rede. 
Quando ele começava a gritar que tava com dor, dava remédio. 
E assim passemo quinze dias. Aí meu fio veio do Rio, ajeitou 
com Dr. Z e ele foi interno, senão já teria morrido. Dr. Z fez a 
primeira cirurgia dele.  

Catarina: 

Normal. Graças a Deus eu tô levando normal. (O nível de 
negação de Catarina é altíssimo, porque, junto à mãe, sua 
preocupação, zelo, cuidado é extrema; ela mesma me revelou 
informalmente que quase não dormia à noite, preocupada com 
a mãe). 

Beatriz: 



 115 

É assim, cuida com carinho, mas ao mesmo tempo é difícil, 
porque né, enfrenta algumas crises, você ouve ela sofrendo, é 
difícil. É difícil. 

Aluizia: 

A gente vamo tentando cuidar, bastante Deus pra dá força, 
principalmente Deus, segundo o médico e quando passarem, 
derem alta a ela, a gente vai  levar pra casa, a casa, o quarto 
dela já tá todo preparado já, pra gente botar ela dentro do 
quarto e tentar, tentar conseguir (...) até o dia que Deus quiser. 

Qual a tua opinião sobre o estado de saúde del@ hoje?  

Ester: 

Ela hoje tá regular. Principalmente porque ela melhora e às 
vezes piora. Mas ela já teve bem pior, assim que eu cheguei 
pra ficar com ela, ela tava ruim mesmo. 

El@ já tentou falar contigo sobre o estado de saúde del@?  

Nem tanto porque ela não consegue falar (cânula), mas ela já 
se lamentou muito, num acredita que tá numa situação dessa, 
principalmente porque ela é cheia de vida, ela lamenta muito 
essa situação. 

El@ está ciente da doença que tem? 

Não. Totalmente não. Principalmente a família não quer, né?! 
Mas o médico já falou da situação dela tudinho, direitinho, mas 
a família não passa para ela. 

Cristina: 

Bom, para o visto do que ele estava anteriormente, hoje, eu 
considero como uma coisa muito do que anteriormente, no 
início. A gente tá até assim, com fé, que ele vai sair dessa com 
vida. 

Fernanda: 

Hoje? Ela num tá boa, num tá boa. 

Dona Nenê: 

A minha opinião é que só Deus, porque pra mim é irreversível, 
já. A gente, eu já tô consciente disso. Agora queremos ver até 
quando Deus vai permitir nós passarmos por isso. 

Dona Laura: 

Eu tenho fé em Deus que ele vai ficar bom, é a promessa que o 
médico dá, mas já tá entregue nas mãos de Deus. (O médico 
de cabeça e pescoço que atendeu seu Jacó disse que, em uma 
escala de zero a dez, ele tinha um ponto percentual de cura, 
mas a família se apegou a esse número, e o oncologista entrou 
com rádio e quimioterapia no paciente, o que são considerados 
tratamentos fúteis para esse caso, já expostos nesta tese) 

Catarina: 

Bem, os médicos dizem que é regular né?  (É relevante 
observar que, até aqui, Catarina não emitiu uma única opinião 



 116 

própria, pois fala sempre da opinião de outras pessoas; 
impressionante a negação desta filha diante do câncer da mãe) 

Beatriz: 

Hoje tá controlada, né? Já teve crises piores, hoje ela tá com 
controle por causa da químio. 

Aluizia: 

É minha opinião, eu tõ achando que ela, que Deus vai botar ela 
pra casa e curar, primeiramente, segundo o médico. Num vai 
curar, a gente tamo sabendo que ela num é mulé pra lavar 
mais um prato, nem um pano, nem nada na vida, ela vai ficar 
uma mulé isolada, mas a gente é a gente quer ver ela pelo 
menos em casa, né?! Tudo com a gente. 

 

Neste primeiro bloco de perguntas, encontrei, basicamente, as mesmas 

respostas, com exceção das acompanhantes Renata e D. Laura, que não 

desejavam assumir que Solange (?) e Seu Jacó estavam com câncer; os/as 

demais sabiam que doença acometia seus familiares e revelavam a dificuldade 

em serem cuidador@s desses/as pacientes. Em todos os depoimentos, há 

indícios de esperança, uns maiores, outros menores, mas há. Norbert Elias 

(2001) afiança que há quatro características específicas de enfretamento da 

morte: 

 

 Expectativa de vida, nas sociedades ocidentais, industrializadas, 

com uma longevidade tardia; a morte é cada vez mais encarada 

como um fato num longínquo devir; 

 Morte como um estágio natural que pode ser adiado pelo 

progresso da ciência; 

 A pacificação atual (?!), pois na Idade Antiga e Medieval as 

batalhas, corpo a corpo, produziam muito mais mortos; hoje, com 

as novas tecnologias bélicas, as baixas são reduzidas; 

 O individualismo trazido pelo existencialismo. As pessoas se 

isolam “quais mônodas”, afirma Norbert Elias (2001, p.62). O 

humano deve buscar um sentido para viver, mas, ao contrário dos 

existencialistas, o autor supracitado (Ibidem) defende que esse 

sentido não está no interior, e, sim, nas relações sociais com as 

quais o sujeito se interconecta. 

 



 117 

Nos depoimentos apresentados, verifico uma predominância da 

perspectiva inicial do autor, para a qual a morte é cada vez mais encarada 

como um fato num longínquo devir. Mesmo familiares observando que 

seus/suas pacientes estão muito mal, agonizantes, colocam esta morte como 

algo improvável. No discurso de Aluízia é perceptível, também, a visão de 

sentido da vida para a mãe no conjunto do grupo familiar, em que relata: mas a 

gente é a gente quer ver ela pelo meno em casa, né?! Tudo com a gente. (grifo 

meu). 

Contudo a tônica é uma só, a exceção de Dona Nenê que admitirá a 

morte iminente do irmão, negar e negar que aquel@ enferm@ está 

agonizando. Ao modo com que são conduzidas as rotinas diárias do trabalho 

no HNL, os familiares insistem num discurso gasto, sem sentido, mas que à 

semelhança de uma ladainha, é repetido intermitentemente: “Ele vai sair 

dessa.”; “Ela vai para casa.”; “Estou até achando el@ bem melhor hoje.” O que 

Um discurso monocórdico e esvazio de sentido. 

A morte como estágio final da evolução é de cunho mais biologizante. 

Encontrei, nas entrevistas com a equipe de saúde, por fim, a crença de que há 

mais pacificação entre as nações e menos mortes; teria um perfil mais político 

e é menos pertencente ao senso comum. 

Passo, agora, ao segundo bloco de perguntas, com a proposta de fazer 

uma análise das respostas, ao final. 

 

 

El@ já tentou falar contigo sobre seu estado de saúde? 

Ester: 

Nem tanto, porque ela não consegue falar, né? Mas ela já se 
lamentou muito, num acredita que tá numa situação dessa, 
principalmente ela que é cheia de vida, ela lamenta muito essa 
situação dela. 

Cristina: 

Não, não, não, nunca tocou sobre esses negócios de estado de 
saúde, nada. Ele num conversa com a gente sobre isso não, 
mas ele tá ciente de que ele vai sair dessa. 

Fernanda: 

Já, já, a gente sempre conversa em casa, ela teve, ela nunca 
pensa em morrer, ela só diz que vai viver muito, que, que vai 
ficar boa, ela sempre diz pra mim, eu também digo pra ela e já 



 118 

não digo “não, mãe, num é assim, não”. Eu sempre digo a 
verdade também assim, né, que ela vai viver, é. 

 

 

É importante fazer um parêntese aqui, pois a mãe da entrevistada, a 

paciente Matilde, nesta mesma tarde, havia pedido veneno à Fernanda, logo a 

negação da morte é um processo muito intenso e resistente. Eu estava lá, 

presenciei o episódio. No entanto, a filha me diz que a enferma nunca pensa 

em morrer! É como se houvesse uma imensa necessidade de me responder o 

politicamente correto!  Olha, não sei como seria essa resposta fora das 

dependências do HNL; era muito complicado entrevistar essas pessoas 

externamente devido a seus horários de trabalho e outros compromissos, e 

confesso que não imaginei que a atmosfera do hospital poderia ter um peso tão 

significativo nas respostas, embora isso constitua uma inferência minha, é 

importante registrar. 

Em um aporte à microssociologia simmeleriana, pode-se dizer que a 

mesma tem como objeto principal de análise não o indivíduo, nem a sociedade 

em si; todo o seu interesse se focaliza sobre a interação criadora entre esses 

dois pólos extremos. A produção da sociedade pelos indivíduos e a 

conformação permanente dos indivíduos pela sociedade constituem, nesse 

sentido, a matriz fundadora do vínculo social. Pois bem, a força de 

determinados rituais não oficiais, como negar e negar a situação do paciente, é 

impetrada de modo muito evidente na enfermaria vinte e seis. Pelo que 

observei e registrei, há uma espécie de etiqueta social a ser seguida pel@s 

familiares, sem grandes possibilidades de abertura para outros discursos que 

não seja o vigente: a negação da morte. É um processo muito evidente com 

esse grupo, que é moldado e molda o comportamento considerado adequado 

ao que já está estabelecido como aceitável naquele espaço social, uma 

conformação às regras impostas pelas interações sociais entre familiares. O 

pacto do silêncio é uma norma estabelecida, quase inviolável. 

 

Dona Nenê: 

Não, ele não fala. Ele diz até com pessoas que é do nosso 
círculo de amizade, ele já disse “num fica olhando pra mim com 



 119 

essa cara, eu estou com câncer e eu vou morrer”. Ele assume 
a doença, ele sabe, ele não é uma pessoa ignorante. 

 

 

Seu Vasco era persona non grata na enfermaria vinte e seis. Ele não 

se moldava às tais normas sociais da mentira e da negação constante. Logo 

ele que, em toda sua vida, contestou os valores familiares, sociais. Ele 

destoava do discurso uníssono repetido sem grandes retoques linguísticos, do 

aqui a morte não existe; você ficará boa/bom; seja um/a paciente bem 

comportada e tudo dará certo. Olha, confesso que, às vezes, eu ia para a 

varanda da enfermaria ou para o hall do primeiro andar. Eu precisava ficar 

quieta, mas era tanto absurdo que presenciava... que, às vezes, ficava por 

demais difícil! Retomo às respostas: 

 

 

Dona Laura: 

Não, ele chega calado (da radioterapia), num fala nada não. 
Ele só fala que, só que tá doente. 

Catarina: 

É ela é consciente. Ela disse que vai ficar boa, que tem fé em 
Deus. 

Beatriz: 

No início da doença, quando ela descobriu, ela ficou achando 
que era o fim, que tava tudo né, né, pra ela, apesar dela tá 
super consciente, sempre ficou a par de tudo, mas foi também 
difícil. 

Aluizia: 

Não. 

Em caso afirmativo, o que você poderia me contar? 

Ester: 

Ela fica se lamentando. Fiquei com pena. 

Cristina: 

Não. 

Fernanda: 

A resposta já foi dada; tentei animá-la. 

Dona Nenê: 



 120 

Ele fala com pessoas “de fora” e elas ficam caladas, ninguém 
deu resposta e o tal dos amigos, esses todos, sumiram. Ele 
hoje não tem um amigo. 

Dona Laura: 

Não, ele não disse nada. 

Catarina: 

Eu digo que ela vai ficar boa com os poderes de Deus. 

Beatriz: 

Ah! Que, hoje em dia, é, tem recurso pra tudo, que ela tinha 
que ter força, que ia tratar e que ela ia, né, que a gente ia tá 
tudo do lado dela e assim foi feito e ela tá se recuperando, né? 

Aluizia: 

Não, a gente quando veio descobrir foi de uma vez, porque a 
gente ia pro médico e o médico dizia uma coisa que num era, e 
a gente num, a gente num... Pensava que era uma coisa e foi 
outra. O médico não explicou até aqui nada pra gente, nada; 
ele chega, olha pra ela e... 

 

 

Perguntei a Aluízia como ela sabia que a mãe tinha câncer de pulmão:  

“Ela mesma me disse” - perguntou pra ele (o médico). 

Estas primeiras oito perguntas objetivam relacionar o impacto (ou não) 

do diagnóstico de câncer na família e no/a próprio/a paciente, sob a ótica das 

interações familiares e de como um câncer torna-se um interdito para que haja 

fortalecimento da sociação entre os diversos membros da família. O 

diagnóstico conduz a uma comunicação repleta de ruídos, truncada, em que 

o/a paciente sabe o que o/a acomete, mas não tem espaço dialógico para 

formar uma interlocução com familiares, o que resulta em seu isolamento. Daí  

Norbert Elias (2001) apontar e denunciar, muito apropriadamente, a solidão 

dessas pessoas, suas carências emocionais e, sobretudo, sociais.  Georg 

Simmel postula que a sociologia (sociedade?) não é estática, mas um 

permanente vir-a-ser: não é algo pronto, acabado, seja uma família, seja uma 

nação. Em outras palavras, a relação entre essas e esses divers@s 

atrizes/atores sofre um contínuo permutar de papéis, onde, em dado momento, 

os mesmos expressam uma tomada de consciência do estado crítico de saúde 

de seu/sua familiar, e, em outro, reafirmam uma negação deste estado e 

verbaliza a crença em uma recuperação em breve prazo. No âmbito daquela 

enfermaria, é perceptível esse movimento de recuo diante das evidências da 



 121 

doença d@ paciente, e, por outro lado, certo “pacto” para enfrentar aquele 

quadro desafiador diante da morte, no movimento de apoio mútuo. Há uma 

hesitação entre os familiares e existem momentos em que a fragilidade de uma 

pessoa mobiliza o grupo para mudar o tom de seus discursos, de modo a 

fornecer esperanças a quem se abate. 

Nas entrevistas apresentadas é observável essa dinamicidade entre o 

grupo, pois, ora este admite a gravidade do estado de saúde de seu/sua 

doente, ora o nega eloquentemente; ora é um grupo coeso, ora altamente 

individualista.  É muito evidente este processo, o qual se refere aos 

mecanismos que tornam a percepção dos problemas sociais em problemas 

individuais, em função de disposições psicológicas e familiares. Para esse 

grupo, é o seu problema que interessa, mesmo que forme laços com o restante 

de acompanhantes; mesmo que vejam casos que sensibilizem profundamente. 

Há uma liquidez das relações, fenômeno visto por Georg Simmel e por  

Zygmunt Baumman como característico do projeto moderno.  Georg Simmel 

concebe a existência humana como drasticamente contraditória. As mesmas 

forças que trazem a individualização podem trazer a impessoalização. Da 

mesma forma, os conflitos entre sujeito e objeto e entre indivíduo e sociedade 

são, ambos, insolúveis. Essa visão simmeliana, concebendo a existência como 

ambígua, é herdeira da concepção nietzscheana da realidade humana como 

trágica. A tragédia é que, apesar da resistência do indivíduo e apesar de todas 

nossas tentativas, o mundo nos resiste e permanece imprevisível, e toda a 

existência humana é incondicionalmente dúbia, apresentando, como ápice, a 

morte. 

                              

O que é morte para você? 

Ester: 

Sei lá! Tento nem pensar. Mas que dá medo dá. Principalmente 
a dela que já tô acostumada com ela aqui. 

Cristina: 

As pessoas diz que a morte é a, a, a vida após a morte, eu 
num acredito. Eu, pra mim, a morte é uma coisa que a pessoa 
acaba ali e ali mesmo num termina.  É o fim, eu acho que seja 
isso. 

Fernanda: 



 122 

Ah! É tudo triste, é triste perder uma pessoa da família, é triste. 
(Insisto que perguntei o que era a morte para ela) Pra mim? Eu 
acho ruim, triste.  

Qual tua imagem de morte?  

Tristeza, dor, tristeza, dor, tudo. 

Dona Nenê: 

Ah! A morte, bem, como evangélica, né, a morte é pra mim, é 
vida. É vida porque para pra quem crê em Cristo, tem Ele como 
Salvador, pra nós é vida com Deus. É uma vida muito melhor, 
de felicidade, de paz, é como a Bíblia diz que é um lugar que 
não tem fome, que não tem sede, quem não sente dor, então, é 
vida em abundância que foi o que Cristo disse. 

Dona Laura: 

A morte é uma coisa, uma passagem, nós chamamos de uma 
passagem, né, que Deus quando deu a hora de nascer, deu a 
hora de tirar também. Então nós espera a qualquer momento, a 
gente tá viva hoje e num sabe se tá amanhã. 

Catarina: 

Olhe se for pra ela sofrer muito, Deus vai lá e eu vou sofrer, 
mas que eu não quero ver ela sofrer muito, então eu vou 
aceitar, né, se num for o que Deus quis.              

(Como no caso de Fernanda, insisto, pois houve uma fuga à 
pergunta)  

E a sua morte? 

A minha? (risos). Seja feita a vontade de Deus, que eu sei que 
eu num vou... Eu não penso nada sobre minha morte. 

Beatriz: 

É um, num é fácil a gente encarar, né? Mas é a coisa que num 
tem saída, né, é... é... 

Aluizia: 

A morte é uma coisa triste, que é uma coisa que vai e num 
volta mais, nunca mais. A gente ter seu pai e sua mãe, doente 
ou bom, né, e quando Deus leva a gente sabe que não vê 
mais, ...isso, aquilo foi embora para sempre, fica só a dor.  

Você pensa sobre sua morte? O quê? 

Ester: 

Eu procuro... (risos) Sei não, sei não. Eu procuro nem saber, 
num quero nem saber o que vai ter. Morrer é o fim de tudo 
mesmo. Nem penso sobre a questão de meu enterro; nunca 
falei com ninguém. 

Cristina: 

Às vezes eu penso. Assim que eu vou morrer, que eu num vou 
ver mais ninguém na minha vida e assim, uma coisa que vai 
acabar ali, é como, assim, o problema dele assim, eu tenho um 
irmão que já faleceu, o nome dele... Era o mais velho. O meu 



 123 

irmão mais velho. Ele se afogou. Aí por isso que eu digo, 
morreu, acabou ali, num tem mais volta, num tem mais nada. 

Fernanda: 

Tristeza e dor. 

Dona Nenê: 

Ah! Eu penso sobre minha morte. Às vezes eu penso num é 
em morrer, eu penso assim, se eu ficar doente, porque eu num 
me casei, eu sou solteira, eu num tenho filhos, num é? Eu, a 
única parentela agora tá quase que se tornando um irmão, só 
porque com ele eu não conto, ele precisa da minha ajuda, né? 
E eu fico pensando assim, às vezes, ligeiramente, se eu ficar 
doente um dia numa cama quem vai cuidar de mim? (Risos) 
Mas a morte em si, não me apavora. 

Dona Laura: 

Penso, penso que eu tô doente, penso. 

Catarina: 

Eu num penso nada não. Se chegou o dia, todos nós tem que ir 
né? 

Beatriz: 

Eu tenho medo. Num vou mentir, eu tenho medo, porque 
ninguém sabe o que é, é uma coisa que dá medo, né?! Mas 
ninguém sabe quando vai morrer mesmo, então fica... (risos) 
esquece um pouco esse, essa face, né?! 

Aluizia: 

Nada, ela só uma coisa mui, mui, mui, muito, (...) pra mim. Eu, 
sempre peço a Deus que não me deixe eu viver, chegar, 
chegar na situação que minha mãe tá. Eu peço a Deus, que 
Deus me leve assim, sem deixar sofrer pra ninguém (choro), 
nem eu sofrer. 

Tem idéia de onde deseja ser enterrada ou prefere ser 
cremada? Já pensou nisso? 

Ester: 

Não, de jeito nenhum; penso no dos outros, mas no meu não. 

Cristina: 

Penso, penso sim. Eu prefiro ser enterrada, lá no interior onde 
nós moramos. Inclusive meu irmão que morreu tá enterrado lá. 

Fernanda: 

Já pensei. Quero ser enterrada no interior da gente; onde a 
gente mora. 

Dona Nenê: 

Eu já pensei e pensei por causa de duas vezes, eu sonhei que 
o povo me enterrava viva (risos). Então eu digo sempre 
brincando: “Gente, quem tiver aqui por perto quando eu morrer 
passa três dias sem me enterrar, por favor”. Mas eu levo na 
brincadeira. 



 124 

Dona Laura: 

Eu penso assim. Se for pra Deus me deixar numa cama (voz 
de choro) me virando pelas mãos dos outros, eu não queria, 
nem quando penso. 

Catarina: 

Não, nada. 

Beatriz: 

Não, procuro não pensar (...). Dessa verdade que um dia vem. 
Mas prefiro ser cremada. 

Falou com alguém? 

Renata, Cristina, Fernanda, Beatriz, Aluizia: Responderam que 
não, de modo algum. 

Dona Nenê: 

Falo quando tem uma roda conversando, falando sobre a 
morte, tudo, aí eu conto como brincadeira isso, né, que eu tive 
dois sonhos desses e não é não foi bom não. 

Dona Laura: 

(Voz de choro) Tentei falar com as minhas meninas, né, elas 
fica tudo braba quando a gente fala isso. 

Catarina: 

Já. A família todinha sabe que quem morre é enterrado lá ou 
em Vista Serrana, que é onde meus avós estão enterrados. 

Beatriz: 

Não falo diretamente, mas digo que quero ser doadora de 
órgãos; o que puder doar. Eu sou doadora mesmo já, né?! Nos 
documentos assim, mas é uma coisa que eu penso, mas é isso 
o que eu falo, né?! O resto num sei não (risos). 

           

 

Neste bloco de respostas, há negativas da morte, em sua maioria. Mas 

elencando o que foi respondido, obtenho: medo, fim, tristeza, vida, passagem, 

e duas entrevistadas que negaram veementemente pensar na morte. Sérgio 

Zaidhaft (1990, p.13) afiança que a morte dá medo e “não há razão para se 

envergonhar disso”. Pensar a própria finitude é terrível, como revela Ariès 

(1989, 1990, 2003); poderemos contestá-la, concebendo filhos, escrevendo 

livros ou teses de doutoramento como esta, plantando árvores. Para  Sérgio 

Zaidhaft, são mecanismos compensatórios que a ocidentalidade instituiu para 

driblar a morte. 

        Em uma partilha desse paradigma, sob a ótica do social,  Georg 

Simmel (apud MORAES FILHO, 1983) chama a atenção para como a 



 125 

sociedade parte da interação entre os indivíduos e comporta uma distinção 

entre forma e conteúdo. Nesta concepção, os indivíduos, tendo diversas 

motivações (paixões, desejos, angústias etc.), conteúdos da vida social, 

interagem a partir delas e se transformam em uma unidade. Esses conteúdos 

isolados não são sociais. A sociação é a forma pela qual os indivíduos 

constituem uma unidade para satisfazerem seus interesses, sendo forma e 

conteúdo, na experiência concreta, elementos inseparáveis. Há uma sociação 

na visão de morte no ocidente, com algumas exceções. 

O objetivo de Simmel consiste em apreender os processos de sociação 

no momento de sua manifestação, aqueles em que os fluxos da experiência 

vivida ganham forma e prosseguem para além dos conteúdos íntimos originais. 

Deste modo, a demonstração de como essas formas atuam na organização 

das interações é simples consequência. A vida aparece como a fonte de 

energia que alimenta as relações recíprocas dos elementos. A sociedade é 

então concebida como um conjunto de aproximações e afastamentos, no 

quadro dos efeitos da presença desses elementos. A reciprocidade desses 

efeitos é o ponto melhor definido desse modelo. Nenhuma regulamentação 

normativa ou legal pode substituir inteiramente os sentimentos que brotam 

espontaneamente nos homens e mulheres, nas suas aproximações e 

afastamentos recíprocos. 

Simmel acredita que uma reflexão sobre a vida é historicamente 

construída, que a vida se torna objeto de contemplação e angústias quando o 

que nós vivenciamos, de forma imediata, pode ser diferenciado do que 

concebemos com auxílio do intelecto. O referido autor combate a visão do 

intelecto como unidade absoluta inicialmente em um terreno lógico. O intelecto 

conhece não apenas por meio de um processo de diferenciação, mas também 

de unificação. Ou seja, processos intelectivos ou intelectuais dependem tanto 

de diferenciação quanto de unificação. Mais ainda, unificação é uma categoria 

discursiva, cognitiva. 

Sociedade significa, por outro lado, que os indivíduos estão 

constantemente ligados uns aos outros, influenciando e sendo influenciados, e 

também algo funcional que os indivíduos fazem e sofrem simultaneamente: a 

sociação. Nesse sentido, a sociedade forma, deste modo, não uma substância, 

algo concreto em si mesmo, mas um acontecer, que tem uma função pela qual 



 126 

cada um recebe de outrem ou comunica a outrem um destino e uma força. 

Talvez possamos entender aí a sociedade como um constante “devir”. Nas 

respostas de nossas informantes, há um discurso praticamente comum: o 

pânico, o evitar falar da morte. Isso, também, é possível perceber na própria 

dinâmica social do HNL. 

 

       

Você crê em Deus? 

Ester: 

Creio, sou católica praticante. 

Cristina: 

E como creio. Sou católica, agora, assim eu não vivo muito na 
igreja, mas eu acredito muito que Deus existe. A gente assiste 
muita missa pela televisão. 

Fernanda: 

Creio. 

Dona Nenê: 

Creio, acho que já respondi de outras formas. (É praticante, 
vive em uma missão indígena) 

Dona Laura: 

Creio, se não fosse Deus nós não vivia no mundo. Eu tava indo 
à Igreja Católica, mas depois dessa doença dele comecei a 
freqüentar a Igreja de crente. Eles ora muito e eu fiquei 
pensando só uma coisa, quem vai na Igreja de crente (...) que 
a pessoa tá com problema, eles ora muito por aquela pessoa e 
na Igreja Católica não; eles num ora pela pessoa, vamos meu 
irmão ora por fulano assim, assim, assim, ninguém vê, aí posso 
dizer que eu tô crendo mais na Igreja de crente. Os crente 
foram lá em casa pra orar por ele. Fez uma oração tão bonita... 
Mas a doença tava braba nele, mas nessa noite ele conseguiu 
até comer. 

Catarina: 

Católica, pratico, a gente vai muito à Igreja.  

Beatriz: 

Católica, mas não-praticante. 

Aluizia: 

Eu creio mui, mui, muito em Deus; eu creio muito em Deus, 
mas não tenho religião, só creio em Deus. 

Tem algo que você gostaria de dizer a seu/sua paciente e 
você não diz? O quê? 

Ester: 



 127 

Não, eu procuro conversar com ela sempre, às vezes ela tá no 
desespero dela, eu procuro acalmá-la. Eu procuro fazer o que 
posso, né? Contar pra ela... Se a família num quer contar o 
estado dela, eu também não posso. 

(Mas se você pudesse você contaria?) – Eu acredito que não, é 
difícil. Mas ela mesma já chegou pra mim e disse que daquela 
ela não sai mais. (...) Inclusive ela tem uma filha que foi falar 
com o médico dela num é, que voltou, aí passou lá e aí 
começou a chorar (a filha); ela sentiu, ela disse daqui eu não 
saio mais (...) ele disse alguma coisa a ela que ela não quer me 
contar. 

Cristina: 

Não, eu sempre digo pra ele, pra ele ter fé em Deus, que ele 
vai sair dessa. Assim, eu converso com ele, digo: “Olhe, você 
tem fé em Deus? Então vamos rezar pra que isso... Você 
recupere a sua saúde e você saia bem dessa”. Eu falo direto 
isso com ele. (O que é relevante observar na fala de Cristina, é 
que ela responde com um “Não”, mas depois emite um 
discurso todo baseado em fé, recuperação e otimismo, então, 
por que iniciar, com um “Não”?). 

Fernanda: 

A única coisa que eu tenho vontade de dizer a ela é que 
(pausa...). Que ela tenha bastante força de viver, e, eu só 
desejo isso pra ela, só. O que eu queria dizer pra ela é que ela 
tenha bastante força pra viver e num pense negativo, num 
pense negativo, num pense em morrer, é isso que eu penso. 

Dona Nenê: 

Ah! Meu Deus, eu gostaria de perguntar como está a vida dele 
com Jesus, né, de Deus, e a gente ora por ele, lê a Bíblia com 
ele, as minhas sobrinhas vêm, cantam os hinos que ele gosta, 
mas ele num dá resposta se tem, se está com essa paz com 
Cristo. Isso é o que está me preocupando, eu não me preocupo 
dele morrer, eu me preocupo é da situação da alma do meu 
irmão. 

Dona Laura: 

Não. 

Catarina: 

Não, tudo que eu sinto, eu digo a ela. 

Beatriz: 

Não, em relação a doença, você fala? 

(Sim, ou a qualquer outra coisa) 

Não. O que eu falo sempre pra ela é umas coisas mais mesmo, 
né, que ela tem que ter força, que, né, fazer tudo direitinho, 
essas coisas mesmo. Eu tô sempre acompanhando ela durante 
o dia, né, o filho dela fica com ela à noite, conversa de tudo, da 
família, dessas coisas, mas assim, o assunto morte mesmo a 
gente num fica falando não. 



 128 

 Aluizia: 

Já (...). Num sinto vontade de dizer nada a ela. Tenho não. 

 

 

Sérgio Zaidhaft (1990) assevera que um paciente FPT sabe que vai 

morrer, como será visto no capítulo  referente à equipe de saúde. Pode querer 

elaborar esse morrer, ou não, mas o que se discute é o direito que lhe é 

negado em fazê-lo, se assim lhe aprouver. O pacto do silêncio é altamente 

danoso, pois inibe a explicitação da angústia e medo d@ paciente FPT sobre 

seu morrer. Como afiança  Ingrid Esslinger (2004), há três paradigmas na 

contemporaneidade, para profissionais da saúde lidarem com familiares e 

pacientes FPT: 

 

 O Paradigma Científico-Tecnológico, que almeja um 

prolongamento da vida do/a enferm@ a qualquer preço, o que 

resulta na distanásia, ou seja, prolongamento indefinido dos 

sinais vitais, sem que haja a mínima possibilidade de reversão do 

quadro mórbido; 

 O Paradigma Comercial-Empresarial, que, engajado ao 

paradigma anterior, tem em vista o poder aquisitivo de pacientes 

economicamente abastados, os/as quais são mantidos/as 

vivos/as porque geram recursos financeiros para a entidade 

hospitalar, quando esta é de cunho privado (apud Pessini, 2002); 

 O Paradigma Humanitário e Solidário, em que a morte deixa de 

ser vista como uma inimiga, posto que inevitável para @ doente, 

e há toda uma ênfase em proporcionar uma morte digna a esta 

pessoa, em que se inclui proporcionar-lhe espaço para verbalizar 

seu possível medo da mesma, apoio espiritual (se @ paciente 

não for ateu/eia ou agnóstic@), conforto físico, principalmente em 

relação às dores causadas por um câncer em fase terminal, de 

modo a fornecer-lhe os princípios básicos dos Cuidados 

Paliativos. No início do capítulo três , coloquei um relato de uma 

jovem estudante de enfermagem em fase terminal, no qual ela diz 

como gostaria que a ouvissem, tirassem seus medos, 



 129 

segurassem suas mãos, tivesse amizades e sentisse calor 

humano no hospital que se encontra, enfim ( NGRIND 

ESSLINGER, 2004). 

 

Nos relatos que coletei de profissionais, pude verificar o medo que a 

equipe tem em falar da morte, em encará-la, como a maioria das pessoas. 

Contudo, há um diferencial: estes/as profissionais lidam com o término da 

existência diuturnamente; defrontam-se com pacientes que, muitas vezes, 

seguram-lhes as mãos em busca de respostas e conforto, de modo que não há 

como refutar-se a estabelecer um diálogo com @s mesm@s, se optarem por 

trabalhar o morrer sob um paradigma humanitário e solidário. 

Seja um/a ateu/ateia ou não, a morte provavelmente será aterradora, e 

é possível que haja a necessidade de partilhar angústias com um parente, 

um/a profissional de saúde que lhe esteja mais perto emocional e socialmente 

falando. O mesmo pode ser dito para cristãos/cristãs católic@s roman@s e 

evangélic@s e demais religiosos, porque, se é possível observar um ponto em 

comum em relação à morte, além do medo que causa, é a referência ao 

Sagrado como fonte de esperança e alento. 

Ao tratar do pensamento mágico e fantasioso, constante em todas as 

sociedades, Norbert Elias (1994, p.70) relata que: “As fórmulas e práticas 

mágicas possibilitam encobrir e banir da consciência horrores (...) a perspectiva 

sempre presente do sofrimento e da morte”. Ou seja, o Sagrado é presença 

marcante no HNL. Há, inclusive, uma capela Católica Romana destinada a 

celebrações, orações, promessas. Diga-se de passagem, considero um ato 

discriminatório às demais religiões; creio que um templo ecumênico, um lugar 

de oração, sem demarcações de ordem religiosa, seria bem mais inclusivo e 

recomendável. 

 

 

Como é tua comunicação com médic@s, enfermeir@s, e 
demais profissionais que cuidam de teu familiar? 

Ester: 

Exprica, exprica tudo direitinho, inclusive ela tinha um exame 
pra fazer agora, segunda-feira, mas o médico disse que não 
adiantava fazer, ia ser perda de tempo (...) O pessoal da 



 130 

enfermagem também exprica se vai dá uma injeção, toda 
medicação: isso aqui é pra isso, isso aqui é pra isso e (...) 
tudinho eles fala. 

Cristina:  

É (...). Sobre esse negócio de medicamento não é que eu vivo 
direto aqui, mas quando minha irmã vem conversar com os 
médicos, ela sabe tudo, ela procura assim, é, se comunicar o 
máximo possível com os médicos. O pessoal da enfermagem  
que eu pergunto se o remédio tá, assim, fazendo bem pra ele 
(...) Eu sempre procuro saber da saúde dele como é que anda. 

Fernanda:  

Ah! Explicaram tudo; ótimos; as enfermeiras tudo bem; os 
médicos, ah, meu Deus, num tenho o que dizer não. 

Dona Nenê: 

Até hoje o que eu tenho conversado... Ele já passou com 
detalhes para toda família, pra nós num é, o caso dele. O 
pessoal da enfermagem informa também de tudo, eu não tenho 
queixa do tratamento aqui. 

Dona Laura: 

Logo quando ele veio para aqui disseram que ia ser uma 
cirurgia. O médico no primeiro dia que eu cheguei aqui, o 
médico disse “oi”, pediu a papelada dele (do paciente), e disse 
pra mim “daqui a dez minutos vá lá buscar”, aí eu fui. Ele tem 
falado muito é com minha filha, que ela entende tudo que eles 
tão dizendo, mas eu, eu não entendo nada. Agora não vão 
mais operar, vão fazer um tratamento praquilo ali  ir muchando 
e secando. No começo secou um pouquinho, mas agora já tá 
crescendo de novo. 

Catarina: 

Ótimo, os médicos me tratam muito bem; os enfermeiros 
também são ótimos, explicam tudo. 

Beatriz: 

No início eu tive um pouquinho mais por conta que eu fui pra 
São Paulo, eu fiquei, né; até o filho dela resolver a licença e 
chegar lá, aí eu tive um... participei um pouquinho mais. Agora 
tá mais no filho dela, né, que tá mais no contato, mas eu tenho 
contato com o médico dela também. E há um diálogo 
esclarecido sobre a doença. O pessoal de enfermagem é muito 
bom. Informam tudo. 

Aluizia: 

Já hoje mesmo já falei pro médico, o médico chega e não dá 
solução, né? Aí eu perguntei, digo, doutor, por favor, me diga 
se minha mãe tem solução de sair daqui, por que o dreno, o 
dreno era como, como é?  Ela num tá mais no balão; o soro, 
ela num tá com ele mais, porque a família pergunta, liga pra 
mim, me exprique! Aí ele disse: “Olhe, sua mãe só pode sair 
daqui quando esse dreno deixar de puxar toda secreção”. Eu 
digo, agora tô sabendo (...). Porque o direito do médico é 



 131 

chegar e dizer: “Olhe, o paciente é assim, assim, assim e 
assim”, eu acho pra mim assim, né? Mas um médico chega, 
olha, num dá nada de resposta, aí fica naquela dor lá dentro, 
né?! 

 

 

Nas observações que realizei com Dona Sofia e sua filha, Aluízia, 

registrei a ansiedade por informações advindas do médico da paciente. Havia 

informações desencontradas, inclusive envolvendo outr@s profissionais: a 

enfermagem veio comunicar que ela seria transferida para o Hospital Frei 

Damião (local onde são colocados pacientes FPT, para não superlotarem o 

HNL, embora o Frei Damião atenda várias patologias). A assistente social disse 

que a vaga estava confirmada e depois disse que não. Em outro dia, surgiu 

uma terceira informação de que ela permaneceria no HNL. Evidentemente que 

todos esses desencontros causam ansiedade, não só à família, mas em 

especial à paciente. 

No geral, é possível perceber que a comunicação entre equipe de 

saúde e familiares flui satisfatoriamente. Contudo, quero registrar algo que 

ocorreu no final da entrevista com Cristina (irmã de Sr. Jacó). Ela me 

perguntou: “Doutora, o câncer de meu irmão ainda tem jeito?” Evidentemente 

que lhe recomendei perguntar isso ao médico que o tratava, pois eu sou 

psicóloga e não oncologista, não havendo como responder aquilo para ela. 

Muito embora as respostas tenham sido positivas e corroborando os 

achados teóricos, realmente a equipe de saúde informa muito bem à família o 

estado de seu/sua paciente. Esslinger (2004, p.27) problematiza, com muita 

propriedade, o que ela denomina Conflito de papéis. Esquematicamente, tais 

conflitos caracterizam-se da seguinte forma: 

 

 Médico: 

 Diz à família o que pode fazer. 

 Espera que a família indique o que deve fazer. 

 Família: 

 Compreende que o médico está dizendo o que ele quer fazer. 

 



 132 

Ou seja, o poder médico é quem determina a distribuição de papéis no 

trato com pacientes FPT. 

 

 

Há algo mais que você queira dizer sobre esse assunto? 

Ester: 

Não 

Cristina: 

Você, sendo psicóloga, acha que ele vai morrer mesmo? 
(chorando)  

(Respondi, mais uma vez, que só o médico poderia fornecer 
esse tipo de informação). 

Fernanda: 

Não, o que eu posso dizer é que eu vou ter muita fé em Deus e 
que minha mãe vai viver, até quando Deus quiser. 

 

 

Faço, aqui, uma observação. Quando inquirida sobre o que é a morte, 

Fernanda respondeu: “Tristeza e dor”. Muito embora não seja objeto deste 

estudo, coloco como reflexão e, quiçá, uma proposta de nova pesquisa: se as 

pessoas que afirmam crer em Deus e serem cristãs sabem que a Bíblia 

apresenta uma vida eterna diante Do Amor, como podem acreditar que morrer 

seja tristeza e dor? Não seria um contrasenso ou esse Deus que em Quem se 

crer destina-se, tão somente, a fazer milagres? Temos uma sociedade que 

busca o sagrado para se melhorar como gente ou para a obtenção de ganhos 

materiais, físicos ou de outra espécie? 

  

 

Como foi para você participar dessa pesquisa sobre a 
morte? 

Ester: 

(Risos) É bom eu nem falar, viu?! 

Cristina: 

Foi muito duro. É muito dura mesmo.  A pessoa, assim, nunca 
quer bater de frente com ela. Eu sempre peço a Deus pra que 
dê assim, a saúde de meu irmão, que devolva a saúde dele, 
que ele volte a andar, assim a se comunicar com os amigos e 
tudo (...) Ele ia pra casa da minha mãe todo fim de semana. 



 133 

Fernanda: 

É difícil, é, é difícil. Porque ela é minha mãe, e aí é muito difícil. 
Se fosse sobre mim, aí eu... Mas sobre minha mãe, sabendo 
que, né? É difícil pra mim.  

Dona Nenê: 

 Assim, para mim foi muito interessante, que é um assunto 
que o povo foge, tem medo, num é, e eu falo com a morte, da 
morte, brincando; que eu tenho certeza que um dia ela vai 
chegar, num é? (risos) 

Dona Laura: 

 A morte é uma desgraça, uma hora a gente vê ela de perto, 
outra hora num vê, uma hora tá todo mundo com saúde, 
ninguém se lembra da morte, nem de nada, mas na hora... Na 
hora de uma doença a gente se lembra de tanta coisa ruim na 
vida, na morte, em tudo. 

 

A fala de D. Laura apresenta uma morte que é sorrateira, que é fugidia, 

que ora se apresenta e se faz lembrar, e depois some, como a pregar uma 

peça à humanidade de que ela não existe. 

 

Catarina: 
Não, de jeito nenhum. 

 

Se for levado em conta todo seu mecanismo de negação, traduzido em 

respostas lacônicas, realmente deve ter sido bastante fácil para a entrevistada 

falar de algo que, sob minha perspectiva, ela não falou. Ou muito disse, com 

seu silêncio. 

 

Beatriz: 

É normal!Num foi tão difícil (risos). Foi normal. 

Aluizia: 

Foi não, foi não. É bom a gente falar, que desabafa. 

Foi difícil falar sobre esse assunto? 

Todas as informantes disseram que não. 

 

 

Considero que, a partir de minhas anotações no diário de campo, o 

mecanismo defensivo do ego, chamado Negação, foi extremamente acionado. 



 134 

Baseio-me nas suas expressões faciais, comportamentos dentro da enfermaria 

vinte e seis, enfermaria de dona Sofia e apartamento de dona Josefa. O que 

pude observar não corrobora muitas respostas aqui apresentadas; fato que me 

conduz a inferir que as informantes esperavam me dar respostas politicamente 

corretas e estavam impregnadas do silêncio já referido nesse texto, com 

relação ao tema. Os risos são formas de banalizar o assunto, mas prendo-me a 

uma fala de dona Nenê, já no final da entrevista:  

 

 

Assim, para mim foi muito interessante, que é um assunto que 
o povo foge, tem medo, num é? E eu falo com a morte, da 
morte, brincando, que eu tenho certeza que um dia ela vai 
chegar, num é? 

 

 

Durante o período que seu Vasco esteve no HNL e sua irmã o 

acompanhou, observei alguns embates entre ela e a enfermagem, como num 

dia em que faltou Dimorfe (morfina) para @s pacientes. Dona Nenê é técnica 

em enfermagem e tinha morfina na bolsa; seu irmão gemia de dor, como @s 

demais pacientes da enfermaria (olha esse foi um dia de horror). Ela não teve 

dúvidas: retirou a ampola de morfina da bolsa e injetou no irmão. A dor dele 

passou, claro que @s demais cuidador@s também queriam a morfina, mas 

dona Nenê negou como era de se esperar. Ela não poderia fazer aquilo. @ 

técnic@ de enfermagem chegou e viu seu Vasco sem dor, soube da história, e 

foi aquele dilema. Dona Nenê foi chamada e muito veementemente disse que 

de modo algum deixaria seu irmão com dores lancinantes, com morfina na 

bolsa. Esse comportamento foi totalmente contrário às regras e ao cotidiano do 

HNL. Dona Nenê convenceu a equipe de que estava certa e ficou aplicando a 

medicação em Seu Vasco, até o Dimorfe do HNL chegar, uns três dias depois. 

Olha, três dias de dor para quem está com um câncer em estágio terminal é 

terrível. Não suportei, muitas vezes, ficar na enfermaria. E dona Nenê ofereceu 

à enfermagem outras ampolas de morfina, que não puderam ser aceitas devido 

à burocracia hospitalar. A cuidadora só não queria aplicar n@s outr@s 

enferm@s. Sem mais comentários. 

 



 135 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 



 136 

Frequentemente eu penso naquilo que é denominador 
comum e derradeiro da vida: nessa alguma coisa que 
costumamos chamar de morte. Frequentemente penso 
em minha própria morte e em meu funeral, mas não em 
sentido angustiante. 

Frequentemente pergunto a mim mesmo o que gostaria 
de que fosse dito então, eu deixo aqui com vocês, esta 
manhã, a resposta... Se vocês estiverem ao meu lado, 
quando eu encontrar o meu dia, lembrem-se que não 
quero um longo funeral. E se conseguirem alguém para 
fazer o “discurso fúnebre”, digam-lhe para não falar 
muito. Digam-lhe para não mencionar que eu tenho um 
prêmio Nobel da Paz: isto não é importante! Digam-lhe 
para não mencionar que eu tenho trezentos ou 
quatrocentos prêmios: isto não é importante! 

Eu gostaria que alguém mencionasse aquele dia em que 
Martin Luther King tentou dar a vida a serviço dos outros. 

Eu gostaria que alguém mencionasse o dia em que eu 
tentei amar alguém. 

Quero que digam que tentei ser direito e caminhar ao 
lado do próximo. 

Quero que vocês possam mencionar o dia em que... 
Tentei vestir o mendigo, tentei visitar os que estavam na 
prisão, tentei amar e servir a humanidade. 

Sim, se quiserem dizer algo, digam que fui um arauto, um 
arauto da justiça, um arauto da paz, um arauto do direito. 

Todas as outras coisas triviais não têm importância. Não 
quero deixar atrás nenhum dinheiro. 

Eu só quero deixar uma vida de dedicação! 

E isto é tudo que tenho a dizer: 

Se eu puder ajudar alguém a seguir adiante 

Se eu puder animar alguém com uma canção 

E eu puder mostrar a alguém o caminho certo 

Se eu puder cumprir o meu dever cristão 

Se eu puder levar a Salvação a alguém 

Se eu puder deixar a mensagem que o Senhor me 
deixou... Então, minha vida não terá sido em vão. 

 (Rev. Martin Luther King, sermão no dia 03 de janeiro de 
1968, na Igreja Ebenezer, em Atlanta, Geórgia, na 
véspera de seu assassinato, em Memphis) 

 

 



 137 

Capítulo 3 

Leva-me para Junto das Águas de Descanso 

 

 

 Inicio minha fase da pesquisa na entrevista com profissionais da 

medicina, enfermagem e psicologia, profissões selecionadas por serem 

aquelas que lidam diretamente com @s pacientes. Articulo qual a melhor 

maneira de conseguir a obtenção dessas entrevistas, em especial com 

profissionais da medicina. Decido ir ao consultório de pelo menos dois 

médicos, marco uma consulta e peço a participação. Obtive êxito na 

empreitada e isto me animou a abordar plantonistas dentro do próprio HNL. Foi 

menos complicado do que eu imaginara, muito embora deva declarar que 

obtive entrevistas de oito minutos de duração, em um consultório e outras de 

uma hora, no hospital. Com o pessoal da enfermagem, foi um pouco mais 

tranquilo e com o psicólogo obtive uma entrevista de mais de uma hora.  

Confesso que é impressionante como o poder médico se impõe, pois 

eu ia, literalmente, “pisando em ovos”, falar-lhes sobre a entrevista. Optei por 

seis profissionais da medicina, seis da enfermagem e um psicólogo. A intenção 

é exatamente poder fazer uma narrativa da experiência cotidiana com a morte 

e o processo de morrer d@s enferm@s atendid@s pela equipe, pois, como 

bem assevera Juremir M. da Silva (2006, p.101) “A linguagem não dá conta do 

vivido; a lógica formal morde a própria cauda”, de modo que minha função 

como pesquisadora é localizar, descrever as percepções comuns (ou não) do 

grupo sobre a temática, sempre atenta à entropia do social, e se há produção 

de sentidos novos sobre a morte e o morrer, além dos que apresento e advogo 

nessa tese. 

Entrevistei cinco médicos e uma médica, seis enfermeiras e um 

psicólogo. Os locais foram, basicamente, três: consultório privado, o HNL e o 

ambulatório do Hemocentro da Paraíba. Solicitei a determinado médico mais 

influente que avisasse aos colegas que tinha uma pesquisadora em campo. 

Também obtive um crachá com o nome pesquisadora e isto me dava mais 

determinação em abordar enfermeiras e, principalmente, os médicos e a 

médica. O roteiro de entrevista semiestruturada diferia minimamente para cada 



 138 

profissão e era flexível a cada situação encontrada no processo. Apresento 

abaixo os tópicos comuns a médicos/a e enfermeiras, ou seja, os dados 

sociais: como se deu a entrada no hospital, o porquê de trabalhar com 

oncologia, idade, tópicos, enfim, que não são específicos, mas inerentes a 

qualquer profissão lá encontrada. São eles: 

 

1- Sexo; 

2-  Idade;  

3- Tempo de formad@;  

4- Quanto tempo de oncologia  

5- Sub-especialidade (se houver);  

6 - Por que a escolha?  

 

De modo a caracterizar pessoalmente e profissionalmente os sujeitos 

de pesquisa, como também atentar para o tempo de trabalho, o que, muitas 

vezes, leva a uma maior “calosidade” profissional, fato que pode conduzir a 

representações diferentes sobre a temática, devido a essa variável. Nesse 

bloco de perguntas, observo que a grande maioria tem muito mais que quinze 

anos de profissão e está acima dos trinta anos. Só encontrei uma enfermeira 

com vinte e sete anos. Os médicos me relataram que foram trabalhar com 

pacientes oncológicos “por um acaso”; geralmente acompanhavam um/a 

profissional da área, por força de oportunidades. Na maioria dos casos, o 

ingresso na residência médica de cirurgia oncológica foi factual, muitas vezes 

sob influência de um professor (relato da maioria), e a médica fez residência 

em hematologia - as leucemias, linfomas, mielomas (doenças neoplásicas), são 

da competência dessa especialidade. 

No caso das enfermeiras, observei um fato que merece destaque: 

obtive alguns relatos de que havia certa curiosidade em saber como era a vida 

de pacientes no HNL, vejamos nessa fala: 

 

(...) Quando eu passava por aqui, em Jaguaribe, sempre me 
chamou a atenção aqueles pacientes lá em cima, foi aí que 
surgiu a curiosidade, o desejo... (Enfermeira Isabel) 

 

 



 139 

A arquitetura do HNL tem uma longa varanda no primeiro andar, onde 

ficam muitas das enfermarias. Pacientes que podem locomover-se ficam neste 

espaço, de modo que, quem passa de ônibus, de carro ou mesmo a pé, pode 

ver @s intern@s. Para essa profissional, esta visão instigava todo um 

mecanismo de curiosidade e desejo para entrar naquele espaço, fazer parte do 

processo, desvendar os mitos criados pelo câncer e sua associação com a 

morte. Outr@s me relataram terem se sentido desafiad@s a trabalhar ali, 

devido ao estigma câncer x morte. Mas foram unânimes em afirmar que o 

trabalho era por demais envolvente e não conseguiriam deixá-lo 

voluntariamente, como vemos, a seguir: 

 

 (...) Só que hoje me vejo apaixonada, não quero sair daqui de 
jeito nenhum. Se tiver de fazer a opção entre outros hospitais 
e aqui, com certeza ficarei aqui, porque aqui é um 
engrandecimento, não só espiritual, mas emocional (...). Você 
aprende muito com o sofrimento... (Enfermeira Mirian) 

(...) Fiz um estágio aqui em 2005 (...) Confesso que nunca me 
imaginei, assim, de inicio, trabalhando com Oncologia. Mas 
quando eu entrei, eu me encantei de tal forma, que hoje eu 
estou completamente envolvida com esse trabalho... 
(Enfermeira Ruth) 

(...) Uma escolha (...). Estagiei um ano e dois meses para 
poder ser contratada e me identifiquei com a forma de trabalho 
e com o que a gente pode proporcionar para esses 
pacientes... (Enfermeira Ana) 

 

 

No entanto, é importante destacar que essa crença em poder estar 

perto de quem está com câncer “para poder fazer algo”, pode originar, em 

profissionais de saúde, um significativo nível de estresse, se atentarmos para 

as fantasias ligadas ao estigma dessa doença. Embora hoje em dia esteja claro 

que o câncer pode algumas vezes ser curado ou transformar-se numa doença 

crônica, o seu diagnóstico sempre encerra medos de desfiguração, mutilação, 

deterioração, sofrimento, dor e morte. Dessa forma, profissionais podem sofrer 

angústias frente a essa doença. 

No que diz respeito a esse/a cuidador(a) profissional, sempre temos de 

considerar os aspectos subjetivos presentes, como, por exemplo, o desejo de 

obter bons resultados na sua atuação profissional (PIMENTA; MOTA; CRUZ; 



 140 

2006). É perceptível na fala d@s depoentes esse desejo de cuidar, que se note 

bem, está impregnado de certo idealismo em enfrentar o câncer e a 

possibilidade de morrer que a ele vem atrelada. É importante recordar que a 

idéia de morte, para um/a profissional de saúde, vem justaposta ao sentimento 

de fracasso. A equipe só considera que obteve êxito com pacientes que saem 

curad@s. As faculdades preparam para a vida, tod@s @s entrevistad@s foram 

unânimes em me relatar que seus cursos não @s prepararam para lidar com a 

morte, de modo algum. Nem medicina, enfermagem ou mesmo psicologia. 

Nenhum. E o sentimento de fracasso e impotência na equipe de saúde tem 

efeitos por demais maléficos, pois: 

 

 

(...) Quando a gente chega diante de um paciente que não tem 
condições de tratamento, que a gente manda para casa, para 
morrer, a gente se sente numa impotência muito grande (Dr. 
João Paulo, cirurgião torácico) 

(...) A gente se sente frustrado, até porque não tem o que 
fazer. Você está ali, você fez um juramento, mas você fez uma 
faculdade e na faculdade 99,9% das vezes estão falando que 
você está estudando para poder curar ou ajudar  alguém (...). 
Aí você não consegue nem curar, nem ajudar, né? Porque o 
FPT é você dar a qualidade terminal, né? Você não consegue 
ajudar pra terminar, entendeu? (Dr. João Lucas, Cirurgião 
Cabeça/Pescoço) 

(...) Assim, na Universidade, a gente aprende muito a lidar com 
a vida e com a doença. Mas, assim, a doença em tratamento. 
Mas com a morte em si, a gente não tem essa preparação.   
(Enfermeira Mirian)  

(...) Então, é até que pela parte dos profissionais, a gente tenta 
evitar entrar muito na enfermaria, o que se vê é isso, né? A 
enfermagem ainda vai mais. Mas, assim, a gente sente um 
desconforto muito grande por não poder proporcionar um 
alivio; e pela parte médica, a gente vê o quê? O médico, ele 
tenta fugir do paciente, ele não sabe lidar com aquilo. Ele não 
tem o que fazer, então ele tenta fugir; então ele esquece a 
visita, ele deixa por último, é sempre isso que se percebe. 
(Enfermeira Ana). 

 

Nas minhas observações e anotações sobre a enfermaria vinte e seis, 

consta exatamente isto: nunca tive oportunidade de ver médic@s, enfermeir@s 

por lá, apenas vi técnic@s de enfermagem e psicólogo@s. Terezinha E. Klafke 

(1998) numa pesquisa com médic@s oncologistas indagou-lhes sobre esse 

mailto:psicólog@s.Terezinha
mailto:psicólog@s.Terezinha


 141 

afastamento d@ enferm@ FPT e obteve variadas respostas que 

resumidamente confluíam para a de um médico que apresento em seguida. 

Como há uma hierarquização muito evidente no processo de trabalho em 

saúde, com a categoria médica  centrada no ápice de uma  pirâmide de poder, 

nada mais natural que o corpo de enfermagem acompanhar o comportamento 

médico. Além da negação da morte presente em nossa sociedade e que não 

permanece fora das ações de trabalho no hospital.               

 

 
É extremamente difícil, porque você foge do assunto. As 
respostas são como um pneu patinando. Você tem uma 
tendência a não colocar as coisas de uma maneira clara, 
nessa situação onde já não tem mais nada a fazer. É diferente 
do início da doença onde você realmente tem que colocar as 
coisas de maneira mais objetiva (...). Na fase onde a doença é 
extremante refratária, onde não existe mais possibilidade, a  
tendência é o médico se esquivar, sair fora. O doente pergunta 
uma coisa e você responde outra. É difícil. Difícil de manipular 
este tipo de doente. É difícil conversar. (TEREZINHA E. 
KLAFKE, 1998, p. 40). 

 

 

Evidente que ess@s profissionais devem ir à referida enfermaria, em 

algum momento, mas o que familiares me relataram foi o espaçamento e a 

brevidade das visitas. O Isolamento, como é chamado a enfermaria, realmente 

traz em si uma exclusão social muito forte e evidente; o que leva a uma certa 

união das famílias que ali se encontram em um forte processo de sociação. O 

suporte social é fator-chave para que um indivíduo enfrente, com suas 

habilidades, qualquer situação estressante e, no caso de pacientes FPT, o 

estresse é mais que significativo, obviamente. Para Pimenta; Mota; Cruz; 

(2006):  

 

 

Suporte social é a informação que se recebe de que se é 
amado, cuidado e parte de um sistema mútuo de obrigações. 
Está relacionado com a natureza das interações ou a troca em 
relacionamentos sociais e o modo como evolui essas 
interações como suporte. (PIMENTA; MOTA; CRUZ, 2006, p. 
77)  

 

mailto:psicólog@s.Terezinha
mailto:psicólog@s.Terezinha
mailto:psicólog@s.Terezinha
mailto:psicólog@s.Terezinha
mailto:psicólog@s.Terezinha
mailto:psicólog@s.Terezinha
mailto:psicólog@s.Terezinha


 142 

O suporte social possui quatro atributos essenciais: instrumental (bens 

e serviços tangíveis), emocional (cuidado, empatia, amor, confiança), 

informativo (fatos, resolução de problemas, feedback do desempenho) e 

avaliatório (afirmação, endossamento). O suporte social é proveniente de 

interações com membros da família, amigos/as, colegas de trabalho e 

profissionais de saúde, que transmitem informações, estima cuidado e 

relacionamento confiável. Uma pessoa que percebe ter bom suporte social está 

propensa a ter menos ansiedade e depressão. 

Stedeford (1986, p.95), referindo-se ao papel da psiquiatria em um 

hospital oncológico, relata que: “Quando esses enfermos se sentem mais 

valorizados e amados, podem tornar-se menos exigentes, começando a ser 

mesmo estimados. Faz parte da conduta (...) ajudar a equipe a compreendê-

los”. Existe no HNL um grupo de apoio psicológico para a equipe de 

profissionais, porém, apenas seis pessoas comparecem. Por outro lado, obtive 

a informação de que: 

 

(...) No hospital, hoje a gente tem alguns funcionários que 
estão afastados por depressão, por consequências na área em 
que trabalha. (Dr. João Lucas, Cirurgião Cabeça/Pescoço) 

Ah, pra mim é muito ruim, é muito ruim. Veja bem, o paciente 
oncológico não é um paciente da clínica médica, que ele vem, 
permanece pouco tempo e vai embora. É um paciente que 
você termina se apegando, termina criando um vínculo, né? 
Até de amizade. Então você se apega ao paciente. Então eu 
sofro, e já teve um paciente que, quando ele morreu, eu não 
quis subir mais pra enfermaria, eu passei três dias pra ir à 
enfermaria. Aí um colega meu, que tem mais experiência, é já 
de idade, é médico, disse: “Não, não pode ser assim. Você 
não pode se envolver dessa forma. Você tem que encarar 
melhor porque senão você vai se quebrar emocionalmente, 
né? (Dra. Sara, Hematologista). 

 

 

  Terezinha E. Klafke (1999), em uma pesquisa com trinta médic@s 

cancerologistas, radioterapeutas e hematologistas da cidade de Campinas, em 

São Paulo, aponta que existe basicamente duas formas de médic@s se 

relacionarem com seus/suas pacientes: à grande distância e à distância crítica. 

Na primeira, exibem uma frieza e fuga de contatos com pacientes, sejam FPT 



 143 

ou não; na segunda, sempre há um envolvimento com tais pacientes, mas com 

limites. Creio eu que foi este o conselho dado pelo colega à Dra. Sara. 

Anna Pitta, em seu livro Hospital, dor e morte como oficio (2003), relata 

que o sofrimento social foi, na última década do século XX, o carro chefe de 

pesquisas da antropologia, sociologia, psicologia social, medicina, entre outras 

áreas do saber preocupadas com a qualidade de vida e organização dos 

processos de vida e trabalho que levam tantos/as a um grau de insatisfação e 

desprazer incompatíveis com a missão de construção de identidades, trocas 

intersubjetivas e desenvolvimento do processo criador que se espera do 

trabalho na vida. Numa linguagem simmeleriana, as sociações que observei se 

formarem no HNL, entre profissionais de saúde, são da seguinte ordem: na 

pediatria, há uma forte ligação entre todas as profissões, inclusive com o/a 

profissional de medicina; nas outras instâncias, isto é menos nítido, e é 

perceptível certo distanciamento entre a medicina e outras profissões. Na fala 

de Mirian, enfermeira, é possível constatar essa lacuna: 

 

 (...) Então eu acho que deveria sentar, todo mundo, uma vez 
por mês, e discutir: Quem é que está internado esse mês? 
Vamos conversar. Qual é o real prognóstico desse paciente? 
Porque, na verdade, você acaba se preparando para o que 
virá (...). Porque cada profissional acho que enxerga de uma 
maneira diferente. O médico vê a morte diferente, 
principalmente, do Nutricionista, do Assistente Social, que não 
estão tão ligados ao paciente como o médico e o enfermeiro. 
(Enfermeira Ana) 

(...) Porque eu fiz residência na Beneficência Portuguesa, em 
São Paulo, em Cirurgia Geral, Cirurgia Oncológica e depois 
Cirurgia de Cabeça e Pescoço, que é uma cirurgia muito 
mutiladora. Então, lá, tinha uma equipe multiprofissional: 
psicólogo, fonoaudiólogo, fisioterapeuta e um cuidador, uma 
pessoa para cuidar depois, para que ele não tivesse um 
choque (...). Se não passasse pela equipe multidisciplinar que 
a gente chamava, não fazia a cirurgia. Aqui, no HNL, a gente 
vê a notícia de um paciente que desistiu, desistiu porque faltou 
esclarecimento, não se internou. Eu acho que é porque está 
faltando entrosamento. Eu acho que é uma falha minha, pode 
ser dele, só, mas talvez eu tenha deixado a desejar na 
consulta. Passou por mim e eu já marquei a cirurgia (...). Ele 
não sabe nem o que vai ser feito. Eu disse: “Ó, a cirurgia tem 
risco, vou arrancar tua orelha, né e tal, tal, tal. Eu sozinho 
explicar isso uma vez? Duas vezes? Por mais que eu explique, 
ainda mais para uma pessoa de um nível sócio-cultural mais 
baixo, fica mais difícil ainda, entendeu? E assusta. Aí eu já 
conversei inclusive com as psicólogas, fisioterapeutas, e 



 144 

fonoaudióloga para a gente estar montando uma equipe, para 
o paciente passar para mim, tem que passar por elas, agora, 
igual o que era na residência. (Dr. João Mateus, Cirurgião) 

 

A visão desse médico foi bem particular; só na fala dele encontrei uma 

noção bem clarificada de como deve funcionar uma equipe multiprofissional. 

Teve uma psicóloga que me relatou ter encontrado forte resistência por parte 

de alguns urologistas, os quais marcavam cirurgia de amputação peniana sem 

encaminhamento para o serviço de psicologia do hospital. Ela afirmou que 

realizara um trabalho de conscientização junto a profissionais mais resistentes 

e que lograra êxito.  

Tod@s @s entrevistad@s foram unânimes em afirmar que @s 

pacientes ficam a par de qual é sua doença, através de processos sociativos 

com pacientes mais antig@s, como: 

 

(...) Eles se conhecem, tem o setor de serviço social, 
porque o tratamento é contínuo, tem fisioterapia, que são 
os mesmos pacientes que todo dia estão sentadinhos em 
frente à sala da fisioterapia, então eles têm aquele 
contato quase que diário, né? (Enfermeira Maria) 

(...) Eles sabem, não tem que a gente lapidar; mas de 
uma maneira eles sabem (...). Porque o corredor é que 
dá as informações; entre eles, entre os próprios 
pacientes. Às vezes, o primeiro paciente que chega aqui, 
a gente já sabe o que ele vai tomar (Setor de 
Quimioterapia), ele diz assim: Doutora tem a vermelha? 
Porque eu já sei que a vermelha faz cair o cabelo. Quem 
lhe disse, o médico? Não, lá fora. (Enfermeira Rachel) 

(...) Percebe, até pelo contato com os demais pacientes, 
porque de tanto eles virem aqui, né? Até mesmo de 
contato que eles têm com os outros pacientes. Então eles 
vão vendo aquele paciente que era melhor, que está 
naquele estado mais fraquinho, mais definhando, mais 
caquético que eu digo, né? Então eles vão percebendo 
aquilo ali e que pode, até, procurar: “Cadê “aquela 
conhecida” minha que não veio mais?” Ou, “Aquele 
conhecido que não encontrei mais aqui?!” Aí eles... Foi a 
óbito e eles já imaginam isso; eles conversam, trocam 
informações, de tanto irem e virem. (Enfermeira Maria) 

 

 



 145 

 3.1 O Senhor é o meu Pastor 

 

 3.1.1 Você informa ao/à paciente que el@ está com câncer? 

 

Esta foi uma das questões mais polêmicas que apresentei para o grupo 

de treze entrevistad@s. A grande maioria disse que não e apresentou seus 

motivos, e uma minoria disse que sim. Com um diferencial de que a 

competência de fornecer o diagnóstico é da medicina. Se @ médic@ optar por 

não revelar, o pessoal de enfermagem e psicologia não poderá fazê-lo, fato 

que, muitas vezes, coloca o segundo grupo em situações angustiantes, como 

apresento em muitos relatos a seguir. No entanto, inicio com a fala dos 

médicos e da médica.  

 

 

De início, não! De início, eu evito informar. Eu acho que é um 
impacto muito grande para o paciente chegar à primeira 
consulta... Em geral eu não digo ao paciente no primeiro 
contato; eu não digo. Fazemos todos os exames e, confirmado 
no anátomo-patológico, eu ainda protelo um pouco em 
determinado paciente. Tem paciente que, se for dizer que está 
com câncer, é um impacto muito grande para ele, de imediato! 
Tem paciente que não tem mais indicação de cirurgia, manda 
para a quimioterapia, ou vai ter que fazer radioterapia, se for o 
caso, e esse paciente, no decorrer do tratamento (...), eles vão 
aceitando mais facilmente. E chega a um ponto que você pode 
chegar lá e dizer; à família eu sempre digo. À família, em um 
primeiro momento, eu sempre digo. Aí determinado paciente 
não tem condições de absorver uma informação dessas. (Dr. 
João Paulo, 60 anos, Cirurgião Torácico, 35 anos de formado). 

Dr. João Paulo, essas condições a que o senhor se refere 
são psicológicas ou condições culturais? 

Mais psicológicas. Eu acho que as pessoas que têm uma 
formação, nível social e cultural mais baixo, uma classe mais 
baixa, culturalmente falando, ele absorve mais fácil. (...) 
Absorve muito mais fácil. Porque ele não tem noção da 
gravidade. As pessoas religiosas, né, as pessoas que têm um 
apego grande à religião, cultua muito a religião, um apego 
muito grande a Deus, a uma segunda vida, absorve mais fácil 
o impacto de uma notícia dessas, do que de um ateu, do que 
de uma pessoa que tem um nível cultural melhor, do que de 
uma pessoa que tem um alcance e uma visão melhor. Ele 
sabe dos problemas, ele sabe das conseqüências. (...) Tem 
uma passagem (bíblica) que gosto muito de citar: Salomão, o 
mais sábio dos reis, quando estava para morrer, ele tinha uma 
biblioteca enorme, cheia de pergaminhos. Ele chamou o filho 



 146 

dele e aconselhou que queimasse tudo, porque quanto o 
homem mais sabe, mais ele sofre! 

                    

             Embora ele afirme que são as questões de ordem psicológicas 

que afetam @ paciente, apresenta argumentos, eminentemente, socio-             

-culturais, como a questão da escolaridade e religiosidade, fato que me 

deparei, sobremaneira, pois há uma ligação entre religião, pobreza e falta de 

cultura, num sentido restrito da palavra.  

 

Ao paciente, geralmente não. Eu informo aos familiares. Tem 
que ser comunicado ao responsável legal do paciente ou à 
esposa, ou ao esposo, à mãe, ao pai. Dificilmente diretamente 
ao paciente. Quase nunca. (Dr. João Thiago, Cirurgião Geral e 
Plantonista do HNL). 

Eu respeito à família, respeito o paciente, mas se ele me 
pergunta, eu nunca nego. Dr. João Matheus, 32 anos, 09 anos 
de formado. (Cirurgião Geral, Oncológico e de Cabeça e 
Pescoço). 

Quando você diz: “Respeito à família”, o que realmente 
quer dizer? 

Porque, às vezes, eles pedem para a gente não comunicar, 
porque a gente encontra pacientes em todas as fases do 
tratamento, aqueles iniciais, aquele que vem pela primeira vez 
e o tumor estão no início, já está no final, aquele que veio 
saber já no início mesmo da doença, ou no final, entendeu? 
Então são várias fases que a gente pega, né? (...) Depende 
muito do nível cultural do paciente. (...) Porque tem paciente 
que acredita muito em Deus, que vai para o céu, que, né, que 
acha que não tá com a doença, que vai ficar curado. Eu acho 
que tem deixar ele acreditando mesmo, entendeu? Não tem 
por quê. (Dr. João Matheus, 32 anos, 09 anos de formado. 
(Cirurgião Geral, Oncológico e de Cabeça e Pescoço). 

Bom, ele tem que confiar primeiramente nele, e ele só vai 
confiar em mim se eu falar a verdade, né? Claro que se ele 
tiver um diagnóstico ruim eu não vou dizer de cara a ele, que 
ele vai morrer. Primeiro porque eu não sei o dia que cada um 
vai morrer. Então eu digo que ele tem uma doença neoplásica 
e que a gente vai tentar... Que ele tem chance de cura e que a 
gente vai lutar por isso, e que ele tem que ter fé, e que ele tem 
que se empenhar do mesmo jeito que eu vou me empenhar. 
(Dra. Sara, 31 anos, 12 anos de formada, Hematologista). 

Olha essa é uma decisão muito complicada, principalmente 
pela educação do povo brasileiro, é um pouco delicada. Eu, 
geralmente, discuto com a família e peço a intervenção para 
que ela entre num consenso; todos os familiares em saber se 
querem que eu fale ou não, ou se eles falam ou não, certo? O 
que tá enraizada na memória do brasileiro é que, quando você 



 147 

está com câncer, você não tem cura. (Dr. João Lucas, 46 
anos, 19 anos de formado, Diretor Clínico do HNL e Cirurgião 
cabeça e Pescoço). 

Câncer está ligado à morte? 

À morte, não tem cura, que quando mexe, piora, então isso 
realmente causa certo transtorno nas diversas camadas 
sociais que a gente tem, principalmente na mais baixa, que é a 
com menos nível intelectual. Porque, quando você fala que ele 
tá com câncer... pra você ter uma idéia, nem a palavra câncer 
ele fala. “Doutor, eu não tô com aquela doença?” Ele procura 
uma fuga porque ele não quer ouvir essa palavra de jeito 
nenhum. Então eu deixo muito ao encargo da família. Se a 
família achar que o paciente tem condições de saber da 
notícia, da confirmação da doença, ou achar que eles não têm 
condição de explicar, aí eu realmente falo. A gente lida, às 
vezes, somente 5 minutos, vamos dizer, grosseiramente. O 
doente e você, e você convive com seu pai há vinte anos, 
sabe de todas as reações dele. Então eu tento fazer um jogo 
em cima disso pra eu tomar a decisão certa (...). Então eu 
sempre ‘empurro’ para a família, entre aspas. Eu questiono à 
família, ou mesmo a família já chega antes e diz: “Doutor, não 
fale o que ele tem não”. (...) Mas aquela pessoa ignorante, 
pouco esclarecida, se não aceitar porque sabe que tem 
câncer, acha que vai morrer e pronto, acabou-se. 

 

 

Pelos depoimentos, acima apresentados, apenas um médico disse 

taxativamente que informa ao/à paciente seu diagnóstico. Contudo, já 

apresentei neste texto que ess@s mesm@s pacientes, através de processos 

sociativos, ficam cientes de sua doença, no espaço do HNL. Concluo que há 

um certo jogo, pois a informação virá, e, como bem o disse a Dra Sara, a 

credibilidade d@ médic@ assistente ficará comprometida, como a da família 

também, posto que @ paciente ficará ciente de qual doença está em 

tratamento. Mas as pessoas que lhe são mais significativas estão lhe 

sonegando informações, como sua família, em especial @s cuidador@s e a 

equipe de saúde, que trata a doença e não @ doente. Informações, essas, por 

demais preciosas. Há um desconhecimento de que ess@ paciente não tem 

apenas um corpo a ser tratado, mas é um ser bio-psico-social que necessita 

ser curad@ e cuidad@ por inteir@, o que inclui sua psique, suas angústias 

diante de um corpo e de um grupo de enferm@s que lhes dão determinadas 

informações, familiares e profissionais de saúde que lhes reportam a algo 

diametralmente oposto. Isto é, até certo ponto, alucinante. Podem até 



 148 

questionar à equipe de enfermagem, mas, como eu afirmei, não compete a 

esta fornecer diagnóstico. E à equipe médica @ paciente não ousa questionar, 

pois, @s mesm@s estão investid@s de uma inquestionável autoridade que 

inibe as pessoas. Registrei as inúmeras vezes em que familiares e/ou 

pacientes vieram até a mim, esclarecer dúvidas que ficaram pendentes, e eu 

não podia, nem sabia responder-lhes. Aconselhava-@s a perguntarem quando 

da visita médica, mas as dúvidas permaneciam lá. No meu retorno à 

enfermaria, as mesmas perguntas me eram feitas. 

É possível, também, verificar a ligação câncer/morte de modo bastante 

empírico, como nos relatos apresentados, onde fica expresso o temor de 

informar o diagnóstico ao/à paciente, por parte de médic@s e familiares. Mas 

este mecanismo se revela inútil, pois @ paciente chegará a esse diagnóstico 

por outr@s enferm@s, ao longo do tratamento a que for se submeter. As 

conversas no corredor, a espera nas salas de rádio, químio e fisioterapia são 

pontos de encontro, nos quais angústias são partilhadas, e informações são 

socializadas. É um dividir de significados, num forte traço de união que o estar- 

-com câncer traz.  

Outro ponto é a questão da visão de classe social em que, de quase 

todos os relatos, emerge uma concepção de que as pessoas menos 

favorecidas economicamente não têm noção do que seja câncer, nem das 

eventuais possibilidades de vida e morte que a doença traz. Algo muito forte no 

cotidiano do grupo pesquisado. Luc Boltanski (2004, p.13) revela que:  

 

[...] Deve-se observar que a atividade dos médicos não se 
exerce diretamente sobre a doença, mas sobre o doente, que, 
diversamente do carro consertado pelo mecânico, não é um 
objeto inerte, mas pode saber-se doente, saber alguma coisa 
sobre sua doença, desejar sarar e ter uma opinião sobre a 
maneira como se deve proceder para curá-lo. (LUC 
BOLTANSKI, 2004, p.13) 

  

 Ou seja, este paciente tem o seu saber, que não é o científico, mas não 

menos importante, tão somente diverso. A Enfermagem pensa de modo menos 

homogêneo, mas atribui ao/à paciente muitas das responsabilidades no 

processo de tratamento, como é possível detectar nas falas abaixo: 

 



 149 

 

(...) Acho! Acho que sim. Eu acho que a maneira de se contar 
o que esse paciente tem vai mudar a concepção dele com 
relação ao câncer, porque quando ele vem pro hospital, 
quando eu falo assim: “Você vai fazer tratamento no hospital 
Laureano”, então ele já acha assim: “Não, vou morrer, não 
tenho salvação. Vou pra o Laureano, tô mort”. E não é. Não é 
dessa forma que funciona. A gente vê muito paciente sair 
daqui como se não tivesse nada. Por quê? Porque o paciente 
também tem que se ajudar. A partir do momento que ele sabe 
da doença que ele tem, ele vai se preocupar mais com os 
hábitos alimentares, com uma vida saudável, vai, vai colaborar 
com o tratamento, porque as medicações vão depender se ele 
vai querer tomar ou não, né? A partir do momento que o 
paciente assume aquela posição de negação, que no início é 
normal, ele já tá prejudicando o tratamento dele. Então você 
esconder, “Não, você vai tomar uma medicação pra melhorar 
seu sangue”, não, eu acho que tem que ser sincero. Agora 
claro que existe a maneira correta de você passar isso pra o 
paciente. (Enfermeira Mirian) 

(...) Eu acho que isso vai depender da forma como a família 
encara, da forma como o paciente tem sua personalidade, 
porque isso influi muito no tratamento que a gente vê aqui na 
prática. Quando o paciente ele é consciente de sua patologia, 
ele contribui de várias formas. O processo de evolução dele é 
bem melhor do que pacientes que negam a doença e que 
impõem empecilho, né, nas formas de tratamento. A parte 
psicológica influi muito. Então vai depender muito se o 
paciente... Como é seu comportamento, seu temperamento. Já 
o paciente que tem muito medo disso, então eu acho que a 
família, às vezes, tentando proteger, é até melhor, mas se bem 
que no fundo eu acredito que todos sabem.    (Enfermeira Ana) 

(...) Sim! Eu acho que todo paciente ele tem o direito a saber 
do seu, da sua doença, do seu prognóstico, de qual 
tratamento ele tá fazendo, de quais  os efeitos do tratamento, 
na vida desse paciente também, e assim, e, e ir até um 
pouquinho mais além. Se existe uma possibilidade de cura, 
pequena que seja não vai se enganar o paciente, mas assim, 
mostrar todas as possibilidades. Então assim, se é um 
paciente consciente, orientado, que pode responder por si 
próprio, ele, eu acho que é uma obrigação do profissional de 
informar e um direito que o paciente tem. (Enfermeira Ruth). 

O que é um paciente orientado para você? 

Olha, é um paciente, vamos dizer adulto, suficiente para 
responder por si só. 

Nesse seu conceito de paciente esclarecido, a questão da 
classe social interfere? 

De modo algum, não interfere, porque assim, a gente tem que 
tratar não só com o paciente, mas, assim as pessoas de um 
modo geral, de acordo com o grau de entendimento delas. 
Então, se elas pra entender a gente tem que utilizar uma 



 150 

linguagem mais comum, a gente tem que fazer uso dessa 
linguagem e tentar manter o paciente esclarecido. (Enfermeira 
Ruth) 

 

 

Nos três relatos é possível observar uma discrepância de visão do 

fazer saúde. As duas primeiras têm um discurso semelhante ao da equipe 

médica. A enfermeira Ruth apresenta uma compreensão bem mais profunda de 

como estabelecer uma comunicação com pacientes oncológicos e do caminho 

a percorrer para estabelecer uma comunicação viva e eficaz. Outro ponto a ser 

destacado é a crença que @ paciente tem o dever de cooperar com seu 

tratamento e que, caso isto não ocorra, parte do fracasso lhe é cabido. É uma 

visão, até certo ponto, cruel, esta de imputar a alguém a responsabilidade pelo 

sucesso de procedimentos terapêuticos contra o câncer, pois essas mesmas 

pessoas, na própria fala das entrevistadas, já vêm com sua psique muito 

abalada. 

 

(...) Olha, em alguns casos, sim. Porque pode até ajudá-lo 
diante de ele ter um preparo. Acho que depende do paciente 
ter um preparo psicológico pra receber essa informação, 
entendeu? Porque quando o paciente é mais, é mais leigo, ele 
encara melhor as coisas, leigo na gravidade do problema, da 
doença. Ele encara as coisas com maior naturalidade. Como a 
gente comenta aqui, eu e minhas colegas, todo mundo 
comenta, nessas horas de uma notícia dessas, de você tá com 
um diagnóstico de câncer, é melhor ser um leigo, um leigo no 
assunto, porque o paciente orientado, o paciente vai 
pesquisar, o paciente que vai procurar saber sobre sua 
doença, eu acredito que ele sofre mais, e ele vai sofrer 
antecipadamente, e não vai ajudar no tratamento dele no 
momento. O fato de ele ser leigo, não. O paciente não vai em 
busca de pesquisar sobre o que vai ter na quimioterapia, as 
reações da químio, da rádio, ele vai sofrer com muita 
antecipação, entendeu? (Enfermeira Izabel) 

 

 

Não, não entendi! Como @ paciente pode ajudar se será peg@ de 

surpresa? Se não há o estabelecimento de processos sociais interativos, onde 

a informação flua, medos sejam desmistificados, e o câncer perca seu estigma 

e seja compreendido como uma doença grave, mas com possibilidades reais 

de cura? Também não entendo submeter uma pessoa à quimioterapia, 



 151 

radioterapia sem informar-lhe das reações e efeitos adversos desses 

tratamentos: da alopecia, das queimaduras. É preciso informar de modo 

adequado, ou seja, discorrer sobre as medicações anti-eméticas, das 

pomadas, cremes que aliviam as queimaduras causadas pela radioterapia; o/a 

paciente ficará informad@ e segur@ de que algo será realizado para seu 

conforto, após as aplicações de tratamentos tão agressivos. 

 

(...) Bem de maneira bem delicada, mas ele deve ser 
informado. (Enfermeira Rachel) 

Você acha que a clientela economicamente mais 
favorecida, mais culta aceita melhor o diagnóstico? 

Não é que ela aceite melhor, é que ela tem meios de 
descobrir, de investigar sobre sua patologia, sobre o que deve 
fazer até a última instância, entendeu? Eles têm mais 
argumentos. Enquanto eles têm condições, vão pesquisando e 
vão tentando fazer, e a clientela pobre, não! Se você ver aqui 
porque eu trabalho com esses pacientes [pobres]. Se você 
disser que tá com câncer, é como se fosse a morte pra muitos 
deles e há a rejeição também. Eu tenho pacientes que não 
querem jamais que eu diga que fazem tratamento aqui, porque 
na cidade deles, se alguém souber que eles têm câncer, é 
capaz de não ficar nem na porta deles. O povo fica com medo. 
Infelizmente essa palavra é muito preconceituosa. (Enfermeira 
Rachel) 

(...) Sabe, mesmo com sua pouca vivência, né? Que o 
paciente sabendo ou não sabendo de sua situação, mas ele 
sente. (Enfermeira Maria) 

(...) Olhe, do ponto de vista ético, todos têm direito de saber o 
que têm, ter o conhecimento desse diagnóstico. Mas não é 
assim que acontece. Alguns profissionais eles dizem que o 
paciente tem câncer, né? Outros preferem não dizer (...). O 
que eu percebo é que esse revelar da doença, que nós 
profissionais da saúde, nós não temos, assim, é, não vamos 
conseguir lidar por muito tempo com esse diagnóstico sozinho, 
não é? (...) Mas eu sou do ponto de vista que acredita que  o 
paciente deve saber. Esse não dizer, tem muitas situações 
que impedem esse não dizer, esse revelar, esse comunicar, 
né? Porque alguns temem como o paciente vai receber esse 
diagnóstico. Vai gerar uma crise, crise por ele saber. Nós 
compreendemos que o câncer é uma doença grave, 
silenciosa, é uma doença que tem repercussões emocionais, 
culturais, sociais, né?(...) Eu, particularmente, acho que 
podemos revelar o diagnóstico de câncer sem 
necessariamente associar à morte. A gente deve esperar que 
todos que aqui estejam em tratamento, estejam resolvidos 
com relação à vida e à morte. É, e aí temos meios para isso, 
né? Eu acho, também, que quem é essa pessoa que vai dizer? 
E como vai dizer? (Dr. João Pedro, psicólogo) 



 152 

 

 

O desenvolvimento da bioquímica, da farmacologia, da imunologia e da 

genética contribuiu para o crescimento de um modelo biomédico centrado na 

doença, que diminui, assim, o interesse pela experiência d@ paciente, pela sua 

subjetividade, de modo que a humanização, o contato com o ser humano à sua 

frente fragmentou-se. Essa visão distorcida veio acompanhada da hegemonia 

dos valores burgueses, nos quais, só o conhecimento por ela validado é 

considerado como certo, e tão somente as classes privilegiadas são detentoras 

do mesmo; as classes populares não passam de ignorantes em relação a 

conceitos essenciais de saúde e doença. As novas e sempre mais sofisticadas 

técnicas científicas assumiram um papel importante no diagnóstico em 

detrimento da relação pessoal entre @ médic@ e @ paciente. A tecnologia foi 

incorporada no exercício da profissão, deixando-se de lado o aspecto subjetivo 

da relação. 

Enquanto os avanços tecnológicos mostram-se significativos, não se 

percebem mudanças correspondentes nas condições de vida, como também, 

não se verifica o aperfeiçoamento das práticas de saúde, como práticas 

compostas pela comunicação, pela observação, pelo trabalho de equipe, por 

atitudes fundamentadas em valores humanitários sólidos e pela valoração do 

saber popular sobre o processo saúde/doença. Atualmente, existem recursos 

para lidar com cada fragmento do humano, mas falta ao/à médic@ a habilidade 

para dar conta desse mesmo ser humano em sua totalidade, decodificar sua 

linguagem e admitir os seus saberes. Prossigo com as entrevistas. 

Veja bem, Dr. João Pedro (psicólogo),  a maior parte d@s profissionais 

entrevistad@s por mim colocaram que é muito difícil fornecer o diagnóstico 

para pacientes de classes econômicas menos favorecidas e, 

conseqüentemente, menos cult@s, e é mais fácil quando são de classes mais 

favorecidas, com maior grau de escolaridade. Qual sua opinião, com a sua 

experiência,  sobre esta percepção encontrada? 

 

(...) Eu acho que a questão não é tão pronta assim, não. Eu 
acho que tanto com um pouco de intelectualidade, né, de 
conhecimento, sei lá, de educação, o mais intelectualizado, 
todos passam por isso. Inteligente, ou, sei lá, o despreparado 



 153 

pra a vida intelectual (...). Aquele também intelectualizado 
aquele que é de uma classe bem favorecida, do ponto de vista 
econômico, cultural e social, esse tem, tanto quanto 
problemas, como aquele lá do sertão, aquele lá que nem ler 
sabe. Eu acho que as questões são mais complexas, né? Nós 
sabemos que vida e morte coexistem naturalmente, uma não 
vive sem a outra. Mesmo aqueles despreparados têm uma 
idéia do que tenha né?(...) Não com essa exatidão que nós 
temos, com relação ao diagnóstico (...). Mas eles têm uma 
compreensão interior, né? E assim, não vamos conseguir 
evitar isto por muito tempo. Eles têm conhecimento. (...) Eles 
têm uma percepção que não podemos desconsiderar. Não 
adianta, tanto, dizer que vai ficar bom... E que ficar bom é 
esse? Que por mais que eu me submeta a tratamentos 
invasivos e agressivos, eu estou perdendo certos caracteres 
fisiológicos, as minhas forças também?(...) Eu tenho visto, 
muitas vezes, colegas e profissionais, cirurgiões, pessoas 
profissionalmente bem sucedidas, mas assim, essa forma de 
lidar a ponto de revelar um diagnóstico de câncer, têm certa 
dificuldade. Eu acredito que essas dificuldades estão muito 
relacionadas, somente relacionadas às questões de vida e 
morte, né? Saber lidar com câncer é saber lidar com a perda! 
(Dr. João Pedro, Psicólogo). 

 

 

Neste bloco de respostas é possível verificar como está impregnada a 

crença, na maior parte do grupo entrevistado, da noção de que é melhor @ 

paciente desconhecer seu diagnóstico de câncer e entregar à família essa 

decisão, como também, uma concepção de que pessoas das classes menos 

favorecidas, cultural e socialmente falando, têm pouca capacidade de assimilar 

a magnitude de sua doença. Por outro lado, há uma antinomia, pois a grande 

maioria atribui ao/à paciente parte da responsabilidade no processo de 

tratamento e cura, e muit@s afiançam que el@s sabem qual seu agravo, quer 

lhes digam ou não. Esse modelo paradigmático de pensar saúde subestima a 

dimensão psicológica, social e cultural da relação saúde-doença, com os 

significados que a doença assume para @ paciente e seus familiares. @s 

médic@s e pacientes pertencentes à mesma cultura interpretam a relação 

saúde-doença de formas diferentes, porém não desiguais. Além dos aspectos 

culturais temos de enfatizar que el@s (médic@s e pacientes) não se colocam 

no mesmo plano: trata-se de uma relação assimétrica em que @ médic@ 

detém um corpo de conhecimentos do qual @ paciente geralmente é excluído. 

Não pode, posto que lhe seja veementemente vetado, discutir seu processo de 



 154 

adoecimento com @ profissional da medicina. Então, a questão não é da 

ordem do conhecimento, mas, sim, das relações de poder, profundamente 

desiguais, que se estabelecem. 

 

3.2. Unge-me a cabeça com óleo 

 

3.2.1 Se um/a paciente está Fora de Possibilidades Terapêuticas –
FPT- você considera que esse/a deve ser informad@ de suas 

reais condições de vida? 

 

Esta é uma discussão bastante conflituosa, tal como a anterior. 

Elizabeth Kübler-Ross, (1975, 1979, 1991, 1998, 2002, 2003, 2004, 2005); 

Rachel Aisengart (2004); Ingrid Esslinger (2004); Françoise Dastur (2002);  

Beatriz Gutierrez (2003);  Sérgio Zaidhaft (1990); Pimenta; Mota; Cruz; (2006);  

Averil Stedeford (1986), Robert Kastenbaum & Ruth Aisenberg (1983) são 

autores, dentre vári@s outr@s, que defendem a informação ao/à  moribund@, 

mas preservando a esperança; uma esperança, senão de cura, mas de viver os 

dias que lhe estão reservados da melhor maneira que possa haver, com 

conforto físico, apoio familiar e profissional. Enfim, com as condições de todo 

um acompanhamento necessário, fornecido por uma equipe multiprofissional: 

médic@ assistente, enfermeir@, psicólog@, assistente social  e religios@, se 

@ paciente assim o desejar. Kübler-Ross sempre trabalhou com um serviço de 

capelania. 

  Antes das respostas, transcrevo um relato que se encontra no 

clássico livro de Ziegler (1977, p. 206-7), retirado do American Journal of 

Nursing, Vol CXX, nº12, 1970: 

 

 

Sou estudante de enfermagem e vou morrer. Dirijo estas 
palavras a vocês que virão a ser enfermeiras, na esperança de 
que, partilhando o que agora sinto, serão mais capazes de 
ajudar aos que terão a minha sorte. A enfermagem precisa 
evoluir: espero que isso aconteça bem rápido. Ensinaram-nos 
a não ser muito entusiastas e a não esquecer a rotina. 
Obedecemos e nos encontramos, hoje, evaporadas as nossas 
ilusões, numa espécie de vazio feito de vulnerabilidade e 
medo. O moribundo não é ainda considerado uma pessoa e 



 155 

não pode, portanto, ser tratado como tal. Ele é o símbolo do 
que sabemos ser o temor de nosso próprio destino. É preciso 
muito tempo para descobrir os próprios sentimentos antes de 
poder ajudar alguém a descobrir os dele. Para mim, o medo 
está presente e estou a caminho da morte. Vocês entram e 
saem do meu quarto, trazem-me remédios e tomam a minha 
pressão. Será por ser Enfermeira, ou apenas um ente 
humano, que sinto o medo de vocês? Esse medo me invade. 
Por que estão assustadas? Sou eu quem vai morrer. Sei que 
se sentem embaraçadas, não sabem o que dizer o que fazer. 
Mas acreditem que se participassem da minha morte não 
poderiam enganar-se. Admitam por um instante que ela 
importa a vocês (é o que procuramos nós, os moribundos): 
fiquem, não se vão, esperem. A única coisa que quero é ver 
alguém ali para me segurar a mão quando sentir necessidade. 
Tenho medo. 

Para vocês a morte faz parte da rotina. Para mim ela é nova e 
única. Para me consolar falam de minha mocidade, mas estou 
morrendo. Tenho muita coisa a dizer. Não perderiam muito 
tempo conversando comigo. Ah, se pudéssemos ser francos e 
confessar nossas angústias, seja qual for o lado em que nos 
encontremos, se pudéssemos nos tocar... Se quisessem me 
escutar e partilhar o que me resta de vida, se chorassem 
comigo perderiam a integridade profissional? As relações de 
pessoa a pessoa não podem existir num hospital? (Grifo meu) 
Seria tão fácil morrer... No hospital... Cercado de amigos. 
(American Journal of Nursing, Vol CXX, nº12, 1970) 

 

                           

As respostas a serem apresentadas trazem, em si, um núcleo comum: 

certa falta de discernimento entre curar e cuidar, muit@s d@s profissionais 

entrevistad@s afiançam não dizer por não ter o que fazer. @s autor@s 

supracitad@s defendem que se seja fran@, se @ paciente sinalizar esse 

desejo, mas conservando-lhe a qualidade de vida no sentido de um estímulo 

para que cada dia seja usufruído como uma dádiva e o desconforto pela 

doença sejam reduzido ao mínimo pelo suporte medicamentoso contra a dor e 

o apoio profissional e familiar. Inicio, pois, as respostas: 

 

(...) Não, diante desse fato, eu acho que é muito complicado 

você chegar pra um paciente e dizer pra ele: “Eu não tenho 

mais o que fazer por você” (...) Eu acho que o paciente se 

acaba mais rápido. (Enfermeira Mírian) 

(...) Não, eu não digo! Isso vai cair naquele mesmo caso que 
eu falei lá na frente. O paciente vai sentindo que tá terminal.  
Ele vai sentindo que não tem mais condições. É aquele 



 156 

paciente que toma remédio e não melhora (...). E a natureza 
dá essa condição a ele, vai sentindo que a sua fase tá 
acabando, que a velinha tá apagando. Então, pra que 
você chegar, se é um paciente terminal, se vai morrer 
daqui uma semana, é difícil, é cruel demais. (Dr. João 
Paulo). 
(...) É difícil, mas eu acho que sim. Acredito que sim. Ele deve 
saber pra que ele possa ter chances de fazer coisas que ele 
não fazia, de aproveitar, né?, a sua vida, nos momentos finais, 
da melhor forma. (Enfermeira Ana) 
(...) Aí depende muito de cada um. Tem paciente que é 
suficientemente forte para aceitar, outros não. Então depende 
de cada um. Tem que sentir conversando com o paciente se 
ele está pronto para aquela informação. Se não estiver, eu não 
dou (Dr. João Thiago). 

(...) Eu acho que assim, isso que a gente sente, no meu caso eu 
sinto, se eu devo, se aquele paciente deve saber ou não. Se ele 
quer saber ou não, entendeu? Eu acho que depende muito do 
nível cultural do paciente. (...) Um nordestino, porque eu fiz 
residência em São Paulo, eu tava já no, terminando cirurgia 
geral e tava no começo de oncologia cirúrgica, né? E aí, ele, ele 
chegou pra lá, pra preceptora, com a mulher, né? Já tinha dois 
filhos, era jovem trinta e poucos anos, e tava com icterícia, um 
tumor avançado de fígado, né?, e que, tá gravando? (respondo 
que sim) E aí ele não tinha mais possibilidade terapêutica e 
cirúrgica (...). Aí ele foi pra quimioterapia, e na quimioterapia 
disseram: “Olha, não pode fazer quimioterapia, porque já tá com 
icterícia.” Como é que vai fazer se a droga é hepatotóxica?Se o 
metabolismo hepático estava compro-metido, ele não tinha 
como funcionar. Aí eu tive que falar isso pra ele, né?, aí eu falei. 
Ele me olhou assim, com a esposa dele, ele olhou pra mim e 
disse: “Meu Deus, Doutor, o que é que eu vou fazer agora?” Era 
nordestino, tinha duas filhinhas pequenas, e isso me abalou 
muito, né? E o que é que vou fazer, eu não sei o que vou fazer, 
né?  (Dr. João Mateus 

Imagino que deve ter sido um momento muito difícil para 
você.  

Eu acho que também a Oncologia, eu também fiz Oncologia, 
porque quando eu era estudante, eu também tive essa vontade 
de fazer Oncologia, mesmo antes da influência (Ele fez a 
residência por influência de um professor), porque eu achava 
assim. Não, eu vou ver se eu posso ajudar de alguma forma, tá 
entendendo?Então foi por isso que acabei fazendo Oncologia. 
(Dr. João Mateus) 

(...) Olhe aí, há casos e casos. Existem aqueles que, assim, 
desde o início, pede para que se mantenha, assim, informado 
desde o início. Mas se é assim, uma informação que vai fazer 
com que ele se sinta mais deprimido, que vá fazer com que ele 
perca a vontade de viver de vez, então é um caso a se discutir. 
Até porque também os chamados FPT, eles chegam a um 
estágio tão avançado do câncer que muitas vezes eles têm que 
fazer uso contínuo de morfina, por exemplo, e isso os deixa 



 157 

sonolentos, é, com a capacidade de raciocínio, vamos dizer 
lenta, então são casos a se pensar...  (Enfermeira Ruth) 

(...) Não devem ser informados, os familiares têm que tá ciente 
da atual situação do paciente. (Enfermeira Izabel) 

Veja bem, nesses seus dezessete anos de vida profissional, 
já aconteceu de um/a paciente ser informad@ e reagir bem?    

(...) Já, já. Reagir bem e tentar lutar contra aquilo, já. Tem um 
caso aqui recente mesmo, até de uma jovem, de quarenta anos, 
que o médico chegou, até o próprio médico, por ser cirurgião, 
disse que não ia fazer a cirurgia porque ela já era considerada 
FPT. E a paciente correu e foi atrás de médico e lutou e quis 
que o médico a operasse, mesmo sabendo da situação dela. 
(Enfermeira Izabel) 

(...) Não necessariamente, porque ele percebe que as coisas 
não estão tão bem assim, né? Eu acho que o câncer favorece. 
O câncer é uma enfermidade que vai favorecendo essa 
elaboração da morte (...). Eu acho que a morte em Oncologia é 
diferente, por exemplo, de uma morte súbita, das cardiopatias, 
né? O câncer já é mais esperado, né?É tanto que eu acredito 
que pra gente também, enquanto profissionais que lidam com 
pacientes na Oncologia, isso também vai nos ensinando muito  
a lidar com, não só com a possibilidade de morte do paciente, 
mas também a lidar com a nossa  própria terminalidade(...) Eu 
também sou mortal, né?! (Dr. João Pedro, Psicólogo) 

(...) Não, porque não vai trazer nenhum benefício para o 
paciente. Não vai mudar a situação dele; o que vai fazer é que 
ele vai entrar em depressão. Ele pode até tentar suicídio. Então 
eu acho que não vale a pena, não vai fazer nenhum benefício, 
portanto eu me nego a dizer. Eu não digo, eu falo para os 
familiares, eu esclareço e continuo dizendo pra ele que a gente 
vai e eu vou lutar, mesmo não tendo possibilidade terapêutica, 
mas o que eu puder fazer por ele, eu vou continuar. (Dra Sara 
Hematologista) 

(...) Depende do emocional desse FPT. Se ele é um paciente 
que tem condições de suportar uma coisa dessas... Só 
avaliando caso a caso, porque eu mesma já trabalhei só com 
pacientes FPT. Tinha paciente que suportava, outros não. 
Outros se você contar vai acelerar ainda mais o processo, entrar 
em depressão. (Enfermeira Rachel) 

(...) Sim, concordo, deve ser informado até para colaborar com 
essas medidas terapêuticas, que podem não ser salvadoras, 
mas que vão alterar a qualidade de vida. Eu sempre informo ao 
paciente o que está acontecendo e o que vai ter que fazer (...). 
Isso acontece quase todo dia.  (Dr. João Marcos) 

 Como o paciente reage? 

Das mais variadas formas. Tem paciente qu,e às vezes, dá a 
impressão que ele não entendeu o que aconteceu, até pacientes 
que entendem e vai do lado da gente fazer o restante do 
tratamento. Então, mesmo sabendo que não tem mais cura, o 
paciente mais recente que agora me lembro, ele sabe que não 
tem mais o que fazer. Ele vai pra casa e me procura quando 



 158 

precisa. Então, ele tem essa liberdade comigo, de vir até meu 
consultório e, em caso de urgência, me telefonar, ver o que está 
acontecendo, e eu resolvo. Eu deixo claro pra família que chega 
uma hora da doença que não adianta você tá intervindo ou 
fazendo coisas que não vão trazer sobrevida, tem que dar 
conforto. (Dr. João Marcos) 

(...) É a mesma situação de a gente avaliar se vai falar ou não 
para o paciente se ele tem câncer ou não. Às vezes o paciente 
quer ouvir uma palavra, não digo de carinho, mas de conforto, 
né? Em saber: “Doutor, ainda tem o que fazer, ainda tem um 
procedimento a fazer?” (...) É aquele conforto que você dá pra o 
subconsciente do paciente, pra que ele continue buscando 
tratamento, continue procurando. Talvez, as situações básicas 
de suporte da vida, pra que ele não sofra tanto: é remédio pra 
dor, é uma traqueotomia pra ele poder respirar, é uma sonda pra 
ele poder se alimentar são os conceitos básicos que você tem 
pra oferecer ao indivíduo uma morte digna.   (Dr. João Lucas) 

(...) É complicado... Acho que não deve ser dito, pois só irá 
apressar seus dias de vida. (Enfermeira Maria) 

 

É perceptível identificar o medo em enfrentar os sentimentos de 

pacientes FPT, nos relatos supracitados. Na fala do psicólogo, há um dado 

relevante: ele coloca que, ao tratar diariamente com a morte, profissionais do 

HNL terminam por refletir sobre ela e se depararam com sua própria 

mortalidade como possibilidade real. Em meu Diário de Campo, tenho 

registrado a indignação com a morte por parte desse grupo entrevistado. É 

como se ela fosse algo absolutamente anômalo à vida. Há uma marginalização 

absoluta do fenômeno e, de acordo com Bauman (2008), há duas formas de 

realizar esse afastamento da morte, como fato real e inexorável da existência 

humana, que são: a desconstrução e a banalização da morte. Na primeira 

estratégia, a morte é contingencial. Morre-se porque estava no vôo errado, 

contraiu a infecção errada, ou seja, tudo é reduzido à necessidade de 

oportunidade, nas palavras de Bauman (2008):  

 

Tinha-se a esperança de que até mesmo as tarefas mais 
grandiosas e esmagadoras, aparentemente além da 
capacidade humana de executá-las, já que impossíveis de 
apreender em sua totalidade e de confrontar diretamente 
poderiam ser dissecadas numa profusão de minitarefas 
específicas e individualmente solucionáveis, e depois 
removidas da agenda - tal como se descarta uma estante 
vazia depois de remover todo o seu conteúdo (BAUMAN, 
2008, p. 57). 



 159 

O que Bauman defende é que tal princípio aplicado à morte resulta no 

preenchimento de atestados de óbito sem causas naturalis, todas são 

evitáveis. Morre-se porque o socorro não chegou a tempo, porque o câncer não 

foi diagnosticado do início, porque veio um motorista bêbado e subiu a 

calçada... Enfim, a morte foi a exceção, não a regra! 

A banalização transforma o próprio confronto num evento banal, quase 

cotidiano, esperando, desse modo, fazer da “vida com a morte” algo menos 

intolerável. A banalização leva a experiência única da morte, por sua natureza 

inacessível aos vivos, para o domínio da rotina diária d@s mortais, 

transformando suas vidas em perpétuas encenações da morte. Desse modo, 

esperando familiarizá-l@s com a experiência do fim e, assim, mitigar o horror 

que transpira da “alteridade absoluta” -  a total e absoluta incognoscibilidade da 

morte. (Bauman, 2008). É passível de inferência que, em termos biológicos, a 

morte é natural. Não por ser conforme à natureza, mas é natural no sentido de 

ser universal  e inevitável. Ora, o morrer é um processo que certamente leva à 

angústia extrema, ao desespero, mas pode ser o período melhor para uma 

revisão de vida, uma tomada de consciência do passado e para uma 

prospecção do existir, uma disponibilidade a transmutação final ou, como 

afirma Kübler- Ross, um estágio final da evolução.   

Meu Diário de Campo registra o forte processo de individualização que 

ocorre no decurso de trabalho no HNL, pois, embora seja e forme uma 

sociedade a qual não se apresenta homogênea em seu conceito, contudo, 

apresento Simmel (2006) quando afirma que: [RELEIA ESTE TRECHO, ACHEI 

MEIO QUEBRADO] 

 

Ao nos aproximarmos de certa dimensão da existência 
humana, podemos ver precisamente como cada indivíduo se 
desvincula dos demais; assumindo um ponto de vista mais 
distanciado, percebemos o indivíduo enquanto tal desaparecer 
e, em seu lugar, se nos revelar a imagem de uma “sociedade” 
com suas formas e cores próprias, imagens que surgem com a 
possibilidade de ser conhecida com maior ou menor precisão 
(...). Entendido no seu sentido mais amplo, o conceito de 
sociedade significa interação psíquica entre os indivíduos. 
(SIMMEL, 2006, p. 14-5) 

 

Ou ainda, 



 160 

 

Entre o organicismo social e o atomismo individual, procurava 
colocar-se Simmel num meio termo de equilíbrio, dando o 
indivíduo como sujeito último da vida social, seu legítimo 
portador, mas sem desconhecer a existência das grandes 
formações sociais, como unidades próprias. (EVARISTO DE 
MORAES FILHO, 1983, p.25) 

 

O HNL é uma Instituição que se perpetua por décadas, com efetiva 

renovação de pessoas que lá trabalharam e/ou se trataram. Constitui um locus 

de interação humana, de trocas,  de modo que não existe como entidade 

autônoma, nem tampouco, a mera composição das pessoas que ali se 

encontram o torna uma sociedade. É, sim, o resultado dessa interação entre a 

estrutura hospital e as pessoas, entre esses dois pólos, que o torna uma 

sociedade.  

Por outro lado, a equipe de saúde não partilha, entre si, informações 

sobre os casos clínicos, e o diálogo é permeado de ruídos advindos das 

relações assimétricas de poder, estabelecidas entre as diversas profissões. No 

enfrentamento da morte de pacientes não ocorrem fatos diferentes: cada 

profissional, à sua maneira, dá resolutividade às ansiedades e angústias 

provocadas pelo processo de morrer, visto tão proximamente. Como relato 

nessa tese, dentro dos aspectos da condição humana, a morte apresenta um 

papel fundamental. Os acontecimentos da modernidade e a formação do ser 

humano moderno indicam uma mudança na sua relação com a morte, uma 

relação que se apresenta mais problemática e carente de significado. Em um 

projeto, como o moderno, em que a Ciência a tudo daria solução, a 

racionalidade ocuparia lugar central, fica bastante difícil, observar a Ciência 

não curar todas as pessoas enfermas de câncer, presenciar  as crianças da 

pediatria do HNL, muitas deformadas por cirurgias invasivas, e a mesma 

Ciência não conseguir responder eficazmente às razões do porquê isto 

acontecer. Como diz Norbert Elias (2001, p.11), em seu breve ensaio sobre a 

morte: “na verdade não é a morte, mas o conhecimento da morte que cria 

problemas para os seres humanos”. A medicina, ao não encontrar cura para 

todas as causas da morte, adentra um processo, de certo modo, alienante, pois 

não elabora uma “ciência da morte”, negando-a a qualquer custo. E esse 



 161 

processo emerge a partir das relações iniciais estabelecidas entre médic@s ( a 

maioria) e seus/suas pacientes, pois como afirma Danilo Perestrello, (2006): 

 

 

Parece não suscitar dúvidas que a abordagem do doente em 
termos de interrogatório dirigido forma uma configuração 
médico– paciente desarmoniosa e pouco eficaz. 
Implicitamente o médico está dizendo: “De você só aceito o 
que quero e não o que você quer me dar”. É uma atitude de 
rejeição, queira-se ou não. Médico e paciente constituem 
assim uma configuração esdrúxula, porque, de algum modo, 
esta configuração reproduz outras anteriores (...). É claro que 
o médico carrega seus próprios traços de personalidade de 
correntes de sua biografia, e como os pacientes, também está 
procurando encaixar esses traços em alguém (DANILO 
PERESTRELLO, 2006, p.69- 70): 

 

 

Em um retorno a Elias (2001), observa este que o recalcamento sobre 

a idéia de morte, na modernidade, que resulta na solidão dos moribundos, pelo 

afastamento dos vivos em relação àqueles/as, acontece por causa do tabu 

moderno de controle de sentimentos espontâneos, impedindo-nos de 

manifestar solidariedade e carinho diante de um/a moribund@. Esse 

pensamento está em consonância com autor@s brasileir@s como Maria Julia 

Kovács (2002; 2003); Rubem Alves (1985); Ingrid Esslinger (2004); Rachel 

Aisengart (2004), dentre outr@s que postulam ser esse comportamento 

inspirado, provavelmente, na adoção da cultura européia e norte americana, 

pelas classes médias brasileiras. Nas classes populares, ainda há o prantear 

@ mort@. Por outro, há, também, a sensação “semiconsciente” de que a morte 

é contagiosa e ameaçadora. Tal afastamento estende-se até os cemitérios, 

onde as famílias delegam pessoas em troca de remuneração para cuidar dos 

cadáveres de seus próximos. Nos hospitais, e o HNL não difere, parentes não 

cuidam do corpo de seu/sua mort@, mas há todo um dispositivo de retirá-lo 

imediatamente em direção ao local que denominam, popularmente de pedra, 

um pequeno necrotério, para cuidados preliminares do corpo, enquanto o 

serviço funerário chega ao local. Como essa tese trata da cultura ocidental e 

das mudanças paradigmáticas que ocorreram nela sobre a morte. Levanto 

esse dado, pois houve uma mudança no lidar com o cadáver. Evidentemente 



 162 

que outras civilizações possuem sua maneira particular de cuidar de seus/suas 

mort@s. No Ocidente, esta mudança está diretamente ligada ao processo 

higienista e de negação veemente da morte. 

O aumento da expectativa de vida leva ao aumento das doenças 

crônico-degenerativas, dentre elas, o câncer, e faz-se necessário o 

entendimento, por parte das profissões de saúde, de que nem sempre se 

obtém êxito no seu tratamento, porque a morte existe e o câncer é a segunda 

maior causa de óbitos, só ficando atrás das doenças cardiovasculares, de 

acordo com a OPAS/OMS (Organização Pan-Americana de Saúde e 

Organização Mundial de Saúde, 2009 ) que relata:  

 

Com mais de 10 milhões de novos casos a cada ano, câncer 
se tornou a mais devastadora doença no mundo. “O Relatório 
Mundial sobre Câncer fornece uma visão global única sobre a 
doença para todos os profissionais de saúde e para o público 
geral”. Evidentemente, por causa de seus tratamentos 
agressivos e invasivos e sua cronificação, o câncer, em geral, 
não é uma doença aguda (OPAS/OMS - ORGANIZAÇÃO 
PAN-AMERICANA DE SAÚDE E ORGANIZAÇÃO MUNDIAL 
DE SAÚDE, 2009). 

 

E diante do discutido sobre esse fato, os humanos civilizados jamais 

conseguem preencher sua vida de plenitude e significado. Estes, quando 

conseguem, apreendem apenas uma parte muito pequena da esfera de 

conhecimentos da humanidade e, ainda assim, seu conhecimento não é 

definitivo, é superado com o tempo. Caímos aqui no drama existencialista: a 

vida torna-se um absurdo, mas, uma vez aceita a vida, uma vez que já se está 

aí, jogad@ no mundo, o que se torna absurdo é a morte.                                

. 

3.3 - Bondade e Misericórdia certamente me seguiram todos os 

dias da minha vida 

 

3.3.1- Relatos de Experiências 

 

Solicitei ao grupo entrevistado que, se possível, me relatasse 

experiências com pacientes FPT e quais foram suas impressões e sentimentos, 

ao interagirem com eles/as. O intuito era identificar as dificuldades em lidar 



 163 

com seres-para-a-morte, que necessitam de escuta e de sociação, de um 

sentimento de pertença, do sentimento que não se acham sozinh@s. Para 

tanto, é só voltar algumas páginas e ler os relatos de histórias contadas pel@s 

entrevistad@s, como a Enfermeira Rachel e sua experiência no INCA, ou o 

psicólogo João Pedro e a moça que queria morrer segurando-lhes as mãos. Na 

citação a seguir, Sérgio Zaidhaft (1990, p.129) revela que: 

 

Os médicos (logo, também os alunos por se identificarem com 
o modelo) fogem ao atendimento desses pacientes. O 
argumento utilizado é de que não se tem mais nada a fazer 
por eles. Parece, na verdade, tratar-se de uma defesa: “Ele já 
está morrendo mesmo”, querendo dizer que o paciente já 
passou para o outro lado; então, eu não mais me identifico 
com ele, eu não morrerei (...). Não interagir com um paciente à 
morte significa que ele, para o médico, não é mais um ser vivo, 
é um quase morto. 

 

   Já expus, nessa tese, falas em que surge a expressão “Não há nada 

mais a fazer”. As dúvidas que @s pacientes me passavam são significativas e 

deveriam ser esclarecidas com @ médic@ que, como relatei, inibe a fala de 

seus/suas pacientes. Contudo, prossigo com os relatos de casos obtidos nas 

entrevistas:  

                 

Sim, tenho sim, inclusive foi um pai de uma colega minha, e 
era uma pessoa assim, super-saudável, nunca teve problema 
nenhum e começou com sintomas neurológicos e quando fez 
a tomografia, ele tinha um Glioblastoma Multiforme grau 4 ( 
não existe o grau 5), que pra Oncologia é o mais avançado, o 
último estágio, e o glioblastoma por si só, já é um tumor muito 
agressivo, e que na verdade, não teria muito o que fazer. Mas 
a família lutou até o fim, então ele fez cirurgia, foi pra São 
Paulo, fez rádio, fez quimioterapia com T modal, que é o top 
de quimioterapia, e chegou um dia  que ele realmente ficou 
fora de possibilidade terapêutica. Mas, como a família insistia 
muito no tratamento, ele ainda foi pra UTI, passou um mês e 
quinze dias na UTI, então como ele ficou sedado, entubado, o 
sofrimento dele não existia, né?(...) Então, foi desgastante pra 
família, pra equipe, porque de qualquer forma você acaba se 
apegando, você vê aquele paciente todo dia ali, definhando, 
se acabando cada dia, tendo que aumentar a sedação. Então 
você vê, na expressão do paciente, a dor que ele sente, né? 
Foi desgastante, mas assim ele lutou até o fim, e o médico 
também, porque, na verdade, ele acreditava que podia tirar, 
pelo menos assim, melhorar a qualidade de vida daquele 
paciente. (Enfermeira Mírian) 



 164 

Neste bloco de respostas procedo de modo diverso ao que, até aqui, 

venho a utilizar. Comento caso a caso, porque são histórias singulares, embora 

o comportamento d@s profissionais tenha muitos pontos convergentes. O 

câncer em questão é  

O mais agressivo dos tumores primários do sistema nervoso 
central, é também o mais freqüente tumor cerebral, é também 
conhecido como astrocitoma grau IV (...) Para o tratamento 
são reservadas algumas armas, com poderes pouco 
animadores diante de tão grave doença.13 

 

Inicio com esse caso, por trazer consigo a questão da distanásia, 

processo pelo qual há o prolongamento da vida d@ pacient@, sem que exista 

a menor chance de sobrevida. Para tanto, é preciso adentrar os terrenos da 

bioética e realizar questionamentos sobre, até onde, deve ir a insistência nos 

chamados tratamentos fúteis. A bioética do século XXI deve trazer à tona a 

necessidade da discussão sobre questões com base em alguns princípios que 

são muito importantes: beneficência, dignidade, competência e autonomia d@ 

paciente. O movimento dos cuidados paliativos trouxe de volta, no século XX, a 

possibilidade de (re)humanização do morrer, opondo-se à idéia da morte como 

um inimigo a ser combatido a todo custo. Ou seja, a morte é vista como parte 

do processo da vida e, no adoecimento, os tratamentos devem visar à 

qualidade dessa vida e o bem-estar da pessoa, mesmo quando a cura não é 

possível. Mas, frente a essa impossibilidade, nem sempre o prolongamento da 

vida é o melhor, e não estou tratando da  eutanásia, como muitos poderiam 

acreditar, ao ler esse trabalho. O que proponho são questões que transcendem 

uma visão limitada de fazer saúde e penetrando no terreno do social. Dentre as 

grandes questões sobre o fim da vida, destaco as seguintes: 

Tem a pessoa o direito de receber uma escuta adequada aos seus 

temores, se assim o demandar? 

                                                 

13 Informação disponível no site www.neuroconol.com.br, acessado em 23 de fevereiro 
de 2009 às 13h21min.  

  

http://www.neuroconol.com.br/


 165 

Deve ter acesso à verdade sobre suas condições físicas, tendo-se o 

cuidado de preservar-lhe um fio de esperança, conforme recomendam @s 

autor@s que abordam a temática? 

Diante da necessidade premente de @s profissionais de saúde serem 

capacitad@s a lidar com a morte, como deveria se dar essa capacitação?  E 

finalmente, até onde deve ir a insistência terapêutica? Qual o momento certo 

de parar? 

Pimenta, Mota, Cruz (2006) fazem uma forte crítica ao que denominam 

tratamentos fúteis, que conduzem à distanásia, o prolongamento da vida a 

qualquer custo. As autoras informam que não são contra as condutas médicas 

que se empenham na manutenção da vida: “Não estamos de forma alguma 

desconhecendo um dos grandes objetivos das ciências médicas, ou seja, 

empenhar-se para o aumento da longevidade e garantir que não ocorram 

mortes prematuras”. A questão é a perda de vista da função de cuidar e só 

valorizar a função de curar, expondo o ser doente a tratamentos agressivos, 

debilitantes e inúteis, por não se aceitar, de modo algum, a morte como fato 

real da existência. 

Reporto-me à questão da autonomia, o direito inalienável de decidir 

sobre seu corpo, sua vida que @ paciente deve ter. Leonard M. Martins (1993, 

p.238) caracteriza a autonomia como um “forte traço de benignidade 

humanitária” e aponta que o Código Médico de 1988, em seu artigo 48/1988 

veda ao/à médic@ “exercer sua autoridade de maneira a limitar o direito do 

paciente de decidir livremente sobre sua pessoa e seu bem-estar”. Um aspecto 

importante a ser apontado, quando me refiro ao princípio da autonomia, é a 

constatação de que nos cuidados a@s doentes, muitas vezes, ocorre uma 

relação paternalista, assimétrica, entre eles/as e @s profissionais de saúde. 

Em uma das polaridades está o poder da equipe de saúde, em especial o da 

medicina, mas não só dela, e, na outra, a submissão d@ paciente. Quando se 

favorece a autonomia, ocorre uma relação simétrica entre profissionais e 

pacientes, sendo que estes/as últim@s participam de maneira ativa das 

decisões que envolvem seu tratamento, bem como sua interrupção. Enfim, 

como já apontei, para que a autonomia possa ser exercida, é fundamental que 

@ paciente receba as informações necessárias, que o instrumentalizem e @ 

habilitem para a tomada de decisões, diante das opções existentes em cada 



 166 

situação. Cabe lembrar que, em muitos casos, há situações conflitivas, na qual 

várias opções devem ser consideradas – aliás, este é o fundamento das 

questões éticas. 

Um outro ponto que provoca discussões importantes, no ramo bioética, 

é o desenvolvimento da tecnologia médica, o prolongamento da vida, às vezes 

sem limite, e o dilema entre a sacralidade da vida e uma preocupação com a 

sua qualidade. Se for a vida, como valor absoluto, que deve ser mantida a todo 

custo, nada poderá ser feito para a sua abreviação, e deve se evitar a morte a 

todo custo. Foi o desenvolvimento da tecnologia que favoreceu a manutenção 

e prolongamento da vida. Então se pergunta até quando investir em 

tratamentos e quando interrompê-los. Estes são os dilemas relativos à 

eutanásia, à distanásia, ao suicídio assistido e ao morrer com dignidade. A 

distanásia (obstinação terapêutica) tornou-se problema ético de primeira 

grandeza, na medida em que o progresso técnico-científico passou a interferir 

de forma decisiva nas fases finais da vida humana. O que ontem era atribuído 

aos processos aleatórios da natureza ou a Deus, hoje o ser humano assume 

essa responsabilidade e inicia o chamado "oitavo dia da criação". A presença 

da ciência e tecnologia começa a intervir decisivamente na vida humana, e 

essa novidade exige reflexão ética. O caso supracitado revela uma obstinação 

terapêutica óbvia a qualquer pessoa, por mais leiga que seja.                           

Beatriz Gutierrez (2003), em sua tese de doutoramento sobre o 

processo de morrer nas UTIs, atenta para o isolamento d@ moribund@ da 

família, amig@s e a solidão de uma morte entre pessoas estranhas. No relato 

sobre esse senhor do câncer no cérebro, a informante diz que: “Você vê na 

expressão do paciente a dor que ele sente”. Imagine um senhor com mais de 

sessenta anos, submetido à químio e radioterapia, sozinho em uma UTI, em 

meio a pessoas alheias a sua convivência. Stedeford (1986) relata que os 

medos de morrer mais frequentes entre pacientes, em fase terminal (FPT), são: 

angústia de separação, medo existencial, medo da doença, medo da dor, perda 

de controle, morte súbita, medo de rejeição. Quem melhor que a família para 

apoiar uma pessoa com tantos medos?  

Outro princípio da bioética é o da justiça, que envolve a propriedade 

natural das coisas, a liberdade contratual, a igualdade social e o bem-estar 

coletivo, entendido como equidade: cada pessoa deve ter suas necessidades 



 167 

atendidas, reconhecendo-se as diferenças e as singularidades de cada ser 

humano. A medicina elege, hoje, como objetivo, somente a busca da saúde e 

encara a morte como um resultado acidental de doenças previstas como 

evitáveis e contingentes. A morte é o que acontece quando a medicina falha, e, 

portanto, está fora de seu escopo científico. Nesta perspectiva ocorrem 

deformações do processo do morrer. 

Rubem Alves (1998), numa magnífica reflexão sobre essa temática, 

assevera:   

 
Houve um tempo em que nosso poder perante a morte era 
muito pequeno, e de fato ela se apresentava elegantemente. 
E, por isso, os homens e as mulheres dedicavam-se a ouvir a 
sua voz e podiam tornar-se sábios na arte de viver. Hoje, 
nosso poder aumentou, a morte foi definida como a inimiga a 
ser derrotada, fomos possuídos pela fantasia onipotente de 
nos livrarmos de seu toque. O empreendimento tecnológico 
em grande parte nos seduz porque encarna hoje o sonho da 
imortalidade. Com isso, nós nos tornamos surdos às lições 
que ela pode nos ensinar. E nos encontramos diante do perigo 
de que, quanto mais poderosos formos perante ela 
(inutilmente, porque só podemos adiar...), mais tolos nos 
tornamos na arte de viver. E, quando isso acontece, a morte, 
que poderia ser conselheira sábia, transforma-se em inimiga 
que nos devora por detrás. Acho que, para recuperar um 
pouco da sabedoria de viver, seria preciso que nos 
tornássemos discípulos e não inimigos da morte. Mas, para 
isso, seria preciso abrir espaço em nossas vidas para ouvir a 
sua voz... A morte não é algo que nos espera no fim. É 
companheira silenciosa que fala com voz branda, sem querer 
nos aterrorizar, dizendo sempre a verdade e nos convidando à 
sabedoria de viver. Quem não pensa, não reflete sobre a 
morte, acaba por esquecer da vida. Morre antes, sem perceber 
(RUBEM ALVES, 1998, p.15). 

 

 

A negação veemente da morte, além de ferir os princípios da bioética, 

acarreta sofrimentos inúteis para @s moribund@s. Isso sem atentar para os 

gastos de recursos técnicos, terapêuticos e financeiros que traz em si, e que 

poderiam ser mais bem utilizados com quem realmente tem chances reais de 

cura. Mas a obstinação terapêutica, comportamento por demais comum, 

presente no cotidiano do HNL, é uma realidade naquele nosocômio. Só vi um 

médico verdadeiramente questionar essa prática. Era o responsável por 

determinado setor, exercia um cargo de chefia, e nos sentamos para uma 



 168 

conversa informal. Ele me relatou o absurdo que achava naquelas aplicações 

de quimioterapia em pacientes FPT, porque, nem a família, nem a equipe de 

saúde conseguiam lidar com o não fazer. Muito embora houvesse muito a ser 

feito, só que por outro viés ideológico. Prossigo com os relatos: 

 

 (...) Apesar de você ter lutado tá cansado, ter feito isso, ter 
operado, ter feito rádio, ter feito químio, dando todo o suporte 
e o paciente sofre. Então, pra gente que é médico, que a 
gente luta, a finalidade do médico é dar vida ao paciente e 
você chega mandar o paciente morrer em casa, a gente sente 
uma impotência muito grande, muito grande. Aconteceu um 
caso comigo que eu, uma mocinha que a gente operou de um 
linfoma, e depois reoperou, e essa menina começou a 
complicar, complicar, e você vai se apegando, né? Eu terminei 
me apegando a essa menina, e chegou a um ponto que não 
tinha mais o que fazer por ela. Então, quando essa menina 
morreu, o impacto pra mim foi muito grande, porque eu me 
apeguei a ela. Eu brincava com ela. Ela era uma mocinha, 
morreu com 17 anos, e interessante que ela, quando eu fui 
operar pela primeira vez, ela chegou ao bloco (cirúrgico): 
“Quem é que vai lhe operar?” “É um professor Girafales que 
tem aí”. Ela achava que eu parecia com Girafales. Aí eu 
comecei a mexer com ela, depois, a chamá-la de bruxa. Não 
tem aquele programa, é o Chaves. Chaves, que tem o 
Girafales e tem a Bruxa do 75. Aí eu comecei a brincar e 
chamar ela de bruxa e tal, e quando ela tava no final já cega, 
porque ela ficou cega, ela me deu um presente de uma bruxa 
e um cartão e esse cartão eu tenho ele no meu carro. Eu até 
hoje guardei lá no meu carro e eu não tiro de jeito nenhum, e 
eu dei um professor a ela, uma estátua de um professor, e daí, 
no final de semana, ela morreu.  

Foi difícil! Vixe, Maria! Me tocou demais a morte daquela 
menina. De Mabel. Não só a mim, mas a todo o pessoal da 
pediatria que se apegou demais a ela. Ela tinha uma vontade 
de viver demais. Foram quase cinco anos cuidando da saúde 
dela aqui dentro. (Dr. João Paulo) 

 

Com o predomínio, na medicina, de uma racionalidade tecnológica e 

instrumental, temos o questionamento da relação médic@-paciente como 

recurso terapêutico. Talvez se deva esse fato à atual crise das relações da 

sociedade com a medicina. Categorias como sofrimento, saúde, vida, cura e 

morte encontram-se ainda hoje pouco trabalhadas no exercício médico. O 

relato acima descrito apresenta uma face humana da medicina e da equipe de 

saúde como um todo, com a adolescente em questão. Do ponto de vista 

sociointerativo, destaco a relação interpessoal que esse médico estabeleceu 



 169 

com a paciente, e, como ele disse, de toda a equipe de saúde da pediatria. 

Aqui é importante lembrar-se da distância crítica que profissionais devem 

desenvolver para nem ficarem por demais distantes, nem se fragmentarem 

emocionalmente, pois lidar com a morte é muito difícil, em especial se é uma 

sociedade que a nega sub-reciprocamente, como a ocidental. A equipe corre o 

risco de cair na discussão existencialista sobre o sentido da vida e da morte e 

sobre como proceder nos processos sociativos que estabelecem com 

pacientes, como no caso de Mabel. São vivências de variados lutos que 

atingem esses/as profissionais. É possível inferir que Mabel recebeu a 

afetividade que necessitava e houve sim, o que fazer por ela. Levar a estátua 

do professor foi algo de muito simbolismo, de valoração daquela vida, mesmo 

que prestes a expirar. É dessa compreensão de morte e vida que os cuidados 

paliativos tratam. Mabel foi tratada como um ser humano até o fim de seus 

dias. Infelizmente, essa não é a prática no cotidiano do HNL, mas a exceção. 

Contudo, fiz questão de colocá-la nesse texto, pois, num retorno à discussão 

sobre cotidiano, vimos que esse pode ser modificado a partir de pontos de 

interrogação e questionamentos históricos. 

 

 
Não, assim, a tendência é com o evoluir da doença, o paciente 
nem tem condições de... Ele tá altamente acamado, 
comprometido, então é... Às vezes ele se conforma com 
aquela situação e não demonstra muito, muito sentimento. 
Agora quando é criança, a gente percebe assim, que ele, ele 
não entende, eu acredito, a situação que tá vivendo. Não 
aceita e quer que se tente de toda forma aliviar aquele 
sofrimento. O adulto, ele é mais conformado, ele aceita 
melhor. Quando é criança, não. Ele quer, ele às vezes, ele 
próprio pede à UTI, pede à UTI, pede que se alivie aquele 
sofrimento. Então, é até que pela parte dos profissionais, a 
gente tenta até evitar muito entrar na enfermaria, o que se vê é 
isso, né? A enfermagem ainda vai mais, mas assim, a gente 
sente um desconforto muito grande por não poder 
proporcionar um alívio. E pela parte médica, a gente vê o quê? 
O médico, ele tenta fugir, então ele esquece a visita, ele deixa 
por último, é sempre isso que se percebe.  (Enfermeira Ana) 

 

 

No relato da Enfermeira Ana, destaco a fuga de profissionais da 

medicina d@s pacientes FPT, o que já discuti exaustivamente no escopo dessa 

tese e o poder médico, pois quando ela diz que “a enfermagem ainda vai”, é 



 170 

tão somente uma referência ao não poder deixar de ir. Se pudessem, talvez 

também não fossem. Na enfermaria vinte e seis, nunca me deparei com as 

duas categorias. Sei que iam, mas eram visitas tão esporádicas que não houve 

oportunidade, nos seis meses em que por lá permaneci, de encontrá- l@s, e eu 

ia de manhã e à tarde. Só que havia meus horários de almoço, e chegava por 

volta das nove horas da manhã. Outro ponto que merece destaque é @ 

paciente ser conformad@ e não dá trabalho com perguntas inconvenientes ou 

demonstrar emoções que venham a perturbar o bom andamento das normas 

sociais vigentes na enfermaria. Era perceptível a preocupação de cuidador@s 

e de pacientes em se comportar bem, para não serem prejudicad@s nos seus 

atendimentos. 

Fato que corrobora a pergunta que fiz ao grupo: se a faculdade lhes 

preparara para lidar com a morte. Tod@s foram unânimes em responder que 

não. Dr. João Mateus foi mais longe e disse: “Não prepara nem pra lidar com a 

vida!” Os grupos de apoio para tratar de pacientes oncológicos que muitos 

hospitais oferecem à sua equipe profissional, onde socializam angústias e 

formam-se laços de amizade e apoio mútuo, podem ser uma boa saída para 

todo esse peso que trabalhar com seres para a morte traz em si. Essa equipe 

para acompanhar seus/suas pacientes necessita de fortes aportes de 

companheir@s de trabalho que vivenciam as mesmas pressões. 

 

Há pacientes que até já pressentem essa informação, 
que querem apenas a confirmação. Esses pacientes 
geralmente aceitam. Tem esse, tem esse padrão. 
Geralmente, os mais interessantes que eu já tive são os 
pacientes que já pressentem que estão fora de 
possibilidade terapêutica e conseguem lidar com isso 
relativamente bem, pelo menos aparentemente. Mas são 
muitos raros, esses. (Dr. João Thiago) 

 

A entrevista com esse médico foi bastante sucinta, posto que ele fosse 

muito lacônico, mas há um ponto que merece destaque: o atentar se @ 

enfermo está ciente de que está FPT, pois um suporte psicológico deve de 

imediato, ser acionado, como todos os recursos paliativos possíveis. @ 

paciente com câncer avançado apresenta uma série de sintomas, alguns muito 

penosos e degradantes, entre os quais podem ser citados os seguintes: 



 171 

anorexia, ansiedade, confusão mental, constipação, convulsões, depressão, 

diarréia, disfagia, dor, dispnéia, insônia, náusea e vômito, edema, escaras, 

tosse, falta de ar e outros, dependendo do estadiamento do câncer e das 

características físicas e psíquicas do enferm@. (Carvalho, 1998). Outra coisa 

interessante do relato foi o alívio demonstrado diante de pacientes que têm 

consciência do estado terminal. @ paciente que aceita a morte inevitável alivia 

o fardo d@ médic@. 

 

Ele quer (...), porque ele sabe que na verdade, ele às vezes 
comentou que câncer é uma droga, mas quando tá com ele, ele 
vai querer ouvir só notícia boa, entendeu? Que, ah, tem, quando 
a gente fala, “Doutor, vai fazer assim, eu vou ficar bom, né?”, 
“Vai, né?” Entendeu? Eu não vou  dizer "Não, não vai ficar bom". 
E eles, eles, a maioria nega, eles têm algum mecanismo bem 
forte, assim, de, ele não quer saber, mas sabe né? mMs sabe 
que tá no final, que tá difícil, e que às vezes tá sentindo dor, né? 
E eu acho assim, que a gente realmente tem que usar 
medicações que a gente tem, e eu acho legal quando a 
fisiologia, o próprio organismo dá conta de, de, de, disso aí, sem 
a medicação. Como? Através do paciente ficando inconsciente, 
né? Talvez seja uma forma melhor, né?, de se aceitar, né?, tipo 
um envelhecimento. Você não acha? Você não entendeu, né? 
(Dr. João Mateus) 

 

Outra situação  revela a angústia d@ médic@ diante da dificuldade que 

@ paciente tem de aceitar a própria morte. @ médic@ luta contra a morte, 

mas, ao mesmo tempo, tem dificuldade em lidar com pacientes que lutam 

contra a morte. @s médic@s, apesar de uma relação mais próxima com a 

morte, através da sua vivência profissional cotidiana, não conseguem se 

familiarizar com ela. Diversas vezes, após uma tentativa frustrada de reanimar 

um/a paciente e frente à inevitabilidade da morte, é observável, por trás de uma 

apresentação fria e técnica, um misto de sentimentos de impotência, culpa 

fracasso, medo e, principalmente, a dificuldade e o despreparo para lidar com a 

situação, com as pessoas e com os sentimentos envolvidos. A fisiologia dá 

conta da dor, evita que esse médico tenha que ir até onde se encontra @ 

enferm@. Ele evita um enfrentamento desgastante. Logo ele que disse que o 

curso de medicina não preparou nem para a vida! O processo de socialização 

não concebe a morte e não prepara os indivíduos para sua vivência. Com isso, 

vai sendo progressivamente incorporada uma imagem negativa, cheia de 

ansiedade e de questões não respondidas, compreendidas ou aceitas. 



 172 

O médico continua seu relato:                             

 

 Então, se a estatística tá mostrando que aquele câncer ele 
tem seis meses e noventa, eu digo a estatística. Se ele 
perguntar, eu digo. Mas eu também dou uma reforçada: "Ó, 
nem todo caso é assim". "Doutor, mas tem jeito? O senhor 
acha que eu vou ficar bom?". Aí vem aquele suspiro, né? Você 
acha, tem um paciente que tá com melanoma e tal, eu operei a 
axila dele só que como se fosse uma biópsia, né, que tava no 
fígado, já tava no baço, já tava no rim, né? E é bem jovem, 
tem uma filhinha, que adora ele, tem a mãe. É parecido com 
aquela outra situação, né?(...) Mas, eu acho que talvez de 
tanto eu conviver, ao longo de todos esses anos de residência, 
a gente já se torna um pouco mais, talvez mais frio, né? Talvez 
seja isso, né? Já se adapta melhor a essa situação. Na época, 
pra mim foi um desastre. Hoje já é uma coisa mais... (Dr. João 
Mateus) 

 

 

Morrer hoje em dia é algo estúpido e trivial, não é mais a conclusão de 

uma vida, é um fracasso. A medicina, mais do que qualquer outra ciência, 

coloca diretamente a problemática da morte diante d@ profissional. Dr. João 

Mateus diz ”Aí vem aquele suspiro”, (ou o que digo agora?!). @ médic@ 

responde a esse desafio muitas vezes com ansiedade, medo e até como 

ameaça à sua própria vida. Uma formação médica apropriada sobre o assunto 

seria de grande auxílio, mas a maioria dos programas de capacitação médica 

investe na área tecnológica da medicina e, se aborda esta realidade, o faz de 

forma muito superficial, inadequadamente. Como resultado, o tratamento d@s 

pacientes moribund@s é desnecessariamente doloroso para todos @s 

envolvid@s. É necessária maior humanização dos atendimentos frente à vida 

d@s outr@s. Teve mais de um/a médic@ que me perguntou o que significava 

a palavra Tanatologia e enfermeir@s também. Apresento mais um relato:        

                              

                       

Olhe, eu vivenciei. Eu já vivenciei quando eu entrei aqui, como 
estagiária da UTI, uma semana após eu descobri que minha 
mãe estava com mioblastoma, que é um tipo de tumor cerebral 
que, assim, é feito cirurgia, e embora você faça cirurgia, faça 
radioterapia, ele ressuscita com muita facilidade, e assim, o 
prognóstico de vida é muito pequeno. É tanto que hoje ela não 
está mais com a gente. Ela tá com Deus, certo? E aí por isso 
que assim. Eu arrodeei muito pra responder a pergunta 
anterior, porque, é como eu disse a você, embora eu ache que 



 173 

o paciente ele deve se manter esclarecido durante toda a fase 
de tratamento, eu acho que você tem que tratar isso com 
muito cuidado, porque não existe só o paciente, existe os 
familiares também, e cada paciente reage de uma forma. 
Então, o que eu vou dizer? E eu sei que esse esclarecimento 
vai matar o meu paciente, então não tem pra que eu dizer 
diretamente, entendeu?(...) Então assim, a minha mãe ela foi 
pra mim, assim, uma escola pra, assim, entender, assim, 
melhor a morte e saber até onde vai nosso potencial, e até 
onde a gente pode viver assim. Não, eu lido com vida, eu me 
formei pra, vamos dizer assim, salvar vidas, cuidar de vidas, 
mas Deus só permite que eu venha até aqui. A partir daqui, 
não prevalece minha vontade, entendeu? O que não significa 
dizer que a gente vá cruzar os braços. Não, a gente tem que 
dar ao paciente, até os últimos dias da vida dele, é condições 
básicas, assim, um suporte, pra que ele viva da melhor forma 
possível. (Enfermeira Ruth) 

 

 

Na compreensão da Enfermeira Ruth, ela foi graduada para salvar 

vidas, cuidar delas, o que nada tem de errado, muito pelo contrário. Só é 

importante atentar para o fato de que, nem sempre, isso será passível de ser 

realizado, em especial, salvar vidas, pois cuidar sempre o será, e conflitos 

interiores e exteriores podem vir a se expressar, acarretando angústias e 

desgastes nas relações interpessoais. A realidade social apresenta-se como 

possuidora de muitos níveis de significação. A descoberta de cada nível 

modifica a percepção do todo. Na vida cotidiana do Laureano, pode vir a 

ocorrer, e é provável que ocorra, uma mudança de nível perceptivo, não só da 

Enfermeira Ruth, como de outr@s profissionais quanto à compreensão do 

como lidar com @s moribund@s, fazendo estigmas caírem por terra com a 

adoção de práticas de saúde mais humanizadas e a formação de um trabalho 

em equipe que proporcione apoio mútuo nos enfrentamentos sociais e 

psicológicos de lidar com seres-para-a-morte.                     

 

 
Acho que eu esclareci, né?, sobre a questão aqui, que é o 
nosso dia-a-dia. É lidar com a morte, né, por ser um hospital 
de tratamento de câncer, não é uma coisa muito fácil de 
conviver, não é. São pacientes que a gente aprende a lidar, a 
conviver, a conhecer, a chamar pelo nome, quando é com o 
passar dos meses ou dos anos, eles foram embora, né? 
Então, tudo isso, tantos e tantas aqui que já passou por a 
gente e hoje já não estão mais aqui na, na, no convívio, então 
isso mexe com a gente. O fato de que a gente, enfim, tem que 



 174 

separar um pouquinho o trabalho da nossa vida lá fora e 
aprender a viver, infelizmente, com o fator morte, que não é 
uma coisa fácil, não é? E, ter força pra dedicar. Aí eu procuro 
sempre, eu procuro sempre, assim, fazer o possível, pra gente 
dar o melhor atendimento, né? Porque a gente tem dia de 
trabalho muito difícil, pesado mesmo, e aí tem de tratar com a 
gente, ou ente da nossa família, não é? (Enfermeira Maria). 

 

Na fala acima fica muito evidente toda a dificuldade em trabalhar num 

local em que a morte é tão rotineira. O nível de estresse é significativo, revela-

me o Diretor Clínico, com muitos casos de depressão. A Instituição Social – 

Hospital Napoleão Laureano - traz em si um peso semântico muito ligado à dor, 

sofrimento e morte. No sentido usual, o termo designa uma organização que 

abranja pessoas, como por exemplo, uma universidade, uma prisão ou, no 

ponto que aqui interessa, um hospital. Se eu pedir ao/à  leitor/a  que me 

indique uma instituição, el@ provavelmente recorreria a um desses exemplos, 

e não estaria errado. Acontece, porém, que a acepção comum do termo parte 

duma visão unilateral. Em termos mais precisos, estabelece ligação por demais 

estreita entre o termo e as instituições sociais reconhecidas e reguladas por lei. 

Talvez isso constitua um exemplo da influência que os advogados exercem em 

nossa maneira de pensar. Seja como for, no contexto deste trabalho, torna-se 

importante demonstrar que, sob a perspectiva sociológica, o significado do 

termo não é exatamente este. É por isso que desejo ocupar um momento, e 

apresentar a linguagem como uma  instituição. 

Digo mesmo que muito provavelmente a linguagem é a instituição 

fundamental da sociedade, além de ser a primeira instituição inserida na 

biografia do indivíduo. É uma instituição fundamental porque qualquer outra 

instituição, sejam quais forem suas características e finalidades, funda-se nos 

padrões de controle subjacente da linguagem. Sejam quais forem as outras 

características da sociologia da saúde, as mesmas dependem dum arcabouço 

linguístico de classificações, conceitos e imperativos dirigidos à conduta 

individual. Em outras palavras, dependem dum universo de significados 

construídos através da linguagem e que, só por meio dela, podem permanecer 

atuantes. Estão presentes nas práticas cotidianas do referido hospital. É por 

meio da linguagem que os papéis sociais desempenhados pelos diversos seres 

se estabilizam num determinado cenário que, no caso em questão, é o HNL. 



 175 

(BERGER/ LUCKMAN, 2008). As histórias se repetem. Passo, agora, a três 

relatos bastante fortes, que o psicólogo partilha comigo. Uso a seguinte 

metodologia expositiva: apresento as histórias e faço breves comentários de 

cada uma e um comentário geral sobre todas, com seu núcleo em comum, de 

modo a não tornar o texto cansativo e repetitivo.                      

 
 

Aconteceu um caso logo que eu cheguei ao hospital. Eu 
estava estudando, né? Eu também cheguei ao hospital com 
medo, né? Porque culturalmente o câncer é terrível e de 
repente eu vim fazer uma especialização, justamente no 
hospital, e eu cheguei aqui com meus medos em relação à 
doença, morte, como lidar com tudo isso, né? Eu também 
ficava embaraçado e hoje eu digo pra você que não estou 
preparado pra morrer. Eu quero envelhecer, mas morrer tem 
sido mais dentro da minha experiência, não só aqui dentro, 
mas na minha própria vida, uma possibilidade. Quando eu digo 
possibilidades, possibilidades de vida. Essa experiência de 
estar aqui dentro só me favoreceu a vida. Eu até digo pra 
você, com toda sinceridade, sou extremamente sincero, que 
se eu não estivesse aqui, talvez eu tivesse morrido, talvez sim, 
mas eu fico bem no hospital mais do que no meu consultório. 
Eu atendi uma jovem de 26 anos com câncer no colo do útero, 
inclusive um câncer inoperável, de tão grande que era o tumor, 
e ela teve a indicação de fazer uma quimioterapia. Fez as 
sessões e o tumor tornou-se bem mais agressivo, com pouco 
tempo ela foi a óbito. Eu lembro que a família praticamente 
abandonou. Só quem vinha visitar era o pai dessa moça, os 
pacientes e uma amiga, ninguém mais, e eu, que estava todos 
os dias na enfermaria. Nos últimos dias de vida dela, ela foi 
relatando o temor muito grande de morrer, que não queria 
morrer e quando ela segurava as minhas mãos, segurava com 
tanta força, né?, que às vezes machucava, e eu a 
compreendia, a presença e a sua disponibilidade de 
compartilhar nesse momento. Quando passava essa 
ansiedade dela, ela agradecia e dizia que não queria morrer 
sozinha, que quando ela fosse morrer, eu estivesse presente, 
mas eu não estive presente na hora que ela morreu. (Dr. João 
Pedro, Psicólogo). 

 

O primeiro ponto a destacar é a franqueza do psicólogo ao revelar seu 

medo em vir fazer uma especialização no HNL. Todo o estigma que pesa sobre 

o câncer fica muito evidente em sua fala. Na sequência, o abandono de 

pacientes no HNL é uma constante, a família, as amizades se afastam pelo 

temor do contágio do câncer. O profissional, se depara com uma jovem 

abandonada pela família, à exceção do pai, alguns e algumas amig@s e @s 

pacientes, não recebe visitas. Não há referências, no relato de Dr. João Pedro, 



 176 

a profissionais médic@s e/ou enfermeir@s que estivessem a apoiar essa 

moça. Outro ponto é a questão de uma paciente jovem, FPT, com um 

tratamento de quimioterapia, aparentemente fútil, pois só fez o tumor se tornar 

mais agressivo, sem aceitar a morte, o que é mais que natural. Afinal, ela 

almejava viver... amar... Quem sabe, realizar sonhos que eu não sei quais 

eram, mas ela o sabia muito bem, e não me é possível esquecer o poema 

Canteiros de Cecília Meireles (1983): 

 

 
Quando penso em você fecho os olhos de saudade 
Tenho tido muita coisa, menos a felicidade 
Correm os meus dedos longos em versos tristes que invento 
Nem aquilo a que me entrego já me traz contentamento 
Pode ser até manhã, cedo claro feito dia 
mas nada do que me dizem me faz sentir alegria 
Eu só queria ter no mato um gosto de framboesa 
Para correr entre os canteiros e esconder minha tristeza 
Que eu ainda sou bem moço para tanta tristeza 
E deixemos de coisa, cuidemos da vida, 
Pois se não chega a morte ou coisa parecida 
E nos arrasta moço, sem ter visto a vida.  (Grifo meu) 

 

 

Outro ponto que merece destaque, nesse relato, é a menção às visitas 

de pacientes. Mais uma vez é possível detectar o processo sociativo que se 

estabelece dentro do HNL entre enferm@s. É como se o enfrentamento 

daquele inimigo comum formasse um amálgama em que as diferenças se 

diluem e as sociações se estabelecem. A paciente em questão era visitada por 

el@s. Situação que remete a Simmel (1898, apud, Evaristo de Moraes Filho, 

1983), quando relata que: 

 

 

A sociação só começa a existir quando a coexistência isolada 
dos indivíduos adota formas determinadas de cooperação e 
colaboração, que caem sob o conceito geral de interação. A 
sociação é, assim, a forma, realizada de diversas maneiras, na 
qual os indivíduos constituem uma unidade dentro da qual se 
realizam seus interesses – tangíveis ou ideais, momentâneos 
ou duradouros, conscientes ou inconscientes, impulsionados 
casualmente ou induzidos teleologicamente – que os 
indivíduos constituem tais unidades (SIMMEL (1898 apud, 
EVARISTO DE MORAES FILHO, 1983, p.60). 

 



 177 

Ou seja, aquela paciente pertencia a um processo sociativo com @s 

demais enferm@s que, na ausência e abandono da família, iam-lhe visitar a 

apoiar-lhe. Verifiquei isso de modo muito contundente na enfermaria vinte e 

seis e nos corredores do hospital. 

Mas o Dr. João Pedro tem mais a relatar e são histórias que merecem 

ser apresentadas para reflexão sobre os processos de vida e de morte, como 

também para questionar onde começa a vida e onde começa a morte. 

 

Outra paciente que, também, fazendo quimioterapia, essa já 
foi menos angustiante pra eu lidar com isso. Na realidade, ela 
me acalmava com a possibilidade da morte dela. Ela dizia que 
ia morrer sim, mas que a morte não assustava mais, né? E 
que, onde ela estivesse, ia rezar por mim, e que ela, ao partir, 
jamais ia esquecer as filhas que tinha e, eu, do filho que ela 
não teve.  

 Outra vez, com uma criança, né? Eu falei agora de uma 
pessoa já idosa, e essa criança também foi a óbito. Ela teve 
um câncer no úmero, né? No braço, próximo à clavícula, toda 
essa região do braço, e o médico pediu que eu acompanhasse 
essa criança. Interessante que, na época, ela podia ter sido 
acompanhada pelo psicólogo infantil, mas ele disse: “Não, eu 
quero você, eu quero que você acompanhe”. E eu fui à coleta, 
buscar os recursos que ela tinha, né? Terapêuticos, né? A cor, 
os pincéis, as figuras, que são recursos terapêuticos, e fui 
trabalhar com essa criança, me apresentei; na impossibilidade 
de ela colocar o lápis na mão direita dela, né? Porque o braço 
e a mão estavam enfaixados, então, fui eu que coloquei o lápis 
na mãozinha esquerda dela e ela aprendeu a fazer o nome 
dela e três dias da cirurgia eu falei que ela não tinha condições 
de enfrentamento da cirurgia, mas que eu não sabia da 
repercussão que ela ia se encontrar no pós-operatório, sem o 
braço. Aí foi quando eu falei pra ela que a cirurgia que a 
aguardava ia implicar isso, na perda do braço, né? Aí foi 
quando eu tava com todos esses recursos, né? A árvore de 
Natal, isso foi no mês de dezembro que ela pintou os nomes, 
né? O nome da família, que ela escreveu. Eu disse que a 
cirurgia ia implicar isso, a perda do braço, né? E ela: “Mas tio, 
eu vou ficar sem braço? Eu não vou mais escrever na escola?” 
Aí eu fui mostrando pra ela que, depois da cirurgia, ela só teria 
a mão esquerda pra escrever. E aí foi interessante porque a 
gente compartilhou junto, toda uma equipe, né? Ela foi bem 
sucedida na cirurgia. Teve a dificuldade do pós-operatório, 
teve indicação de quimioterapia e fez as sessões, passou por 
todo aquele desconforto, mas com um ano ela teve uma 
metástase pulmonar e vinha pro médico, né? Vinha mostrar a 
tomografia e o médico revelou que ela tinha que fazer mais 
quatro sessões de quimioterapia. Eu estava, nessa hora, no 
meu consultório, aqui no hospital, com duas colegas 
estagiárias, quando, de repente, ela entrou no consultório, me 



 178 

deu um beijo e um abraço e sentou. E eu continuei com as 
duas colegas, aí foi quando ela verbalizou, lá no canto onde 
ela estava sentada, e disse assim: “Tio, eu quero morrer”. Aí 
foi quando eu fechei o prontuário, direcionei meu olhar pra ela 
e ela disse assim: “Olha, tio Jackson morreu, Aninha morreu, 
Zezinho tá lá em cima e eu tenho quatro caroços no pulmão”. 
Pronto, só foi isso, né? 

A criança tinha uma compreensão completa de seu 
quadro... 

E o direito de viver é também um direito de morrer. O que dizer 
diante de uma criança de dez anos, que falava do seu desejo 
de morte. Eu saí de onde eu estava e fui em direção a ela, me 
abaixei e lhe disse assim: “Você tá me dizendo que, diante de 
tudo que você passou, você tá desistindo, é isso?” E ela não 
respondeu, me deu um abraço e saiu. Deu um abraço, um 
beijo e saiu. No outro dia eu encontrei com o médico 
quimioterapeuta, que me chamou e disse assim: “João Pedro, 
como você conseguiu convencer fulana a fazer quimioterapia 
de novo?” Eu disse que não sabia. Rapaz, fulana tá com 
metástase pulmonar e quando eu disse que ela tinha que 
fazer, ela saiu aos berros do consultório, gritando. Então, 
assim, a gente também, quando eu disse assim: “Depois de 
tudo que você passou, você tá dizendo que tá desistindo?” É 
porque também a gente não pode viver sem esperança. (Dr. 
João Pedro, psicólogo). 

 

No segundo relato, a paciente estava resignada e por isso era muito 

menos difícil lidar com ela, ao contrário da jovem que lhe segurava as mãos e 

exprimia todo seu medo da morte e não só dela, mas de morrer só. Com a 

senhora que orava pelas filhas e pelo psicólogo era bem mais fácil de lidar. 

Não exigia enfrentamentos interiores. 

Agora o terceiro relato traz pontos extremamente tocantes, pois, 

provavelmente, por não ter sido ainda socializada com a veemente negação da 

morte presente em nossa sociedade, no geral e no HNL, em particular, a 

criança com metástase pulmonar apresenta uma lucidez de seu caso 

impressionante. Ela identifica a inutilidade do novo processo quimioterápico a 

que iria se submeter, o tremendo desconforto porque passaria e no que 

resultaria: sua morte, afinal. Uma compreensão que seus e suas colegas 

tinham morrido e que ela estava “com quatro caroços no pulmão”, então por 

que fazer quimioterapia? O ambiente da pediatria lhe era familiar, ela conhecia 

aquelas crianças, seu sofrimento e estava bem cônscia do que lhe aguardava 

em novas sessões de quimioterapia. A lucidez dessa menina é impactante, até 

porque põe por terra a teoria que alguns e algumas profissionais apresentaram, 



 179 

de que pobres não entendem o que lhes acomete: só ficam, na pediatria do 

HNL, crianças do Sistema Único de Saúde – SUS; as de classe média, média 

alta, vão para outros estados ou para apartamentos, no hospital. Essa criança 

era das classes menos favorecidas, com toda certeza, mas sua vivacidade, seu 

enxergar, até onde @s adult@s não viam ou não desejavam ver, é comovente 

e de uma praticidade impressionante.   

Apresento, agora, dois relatos da Enfermeira Rachel, responsável por 

todo setor da quimioterapia do HNL. Ela fez Residência em Oncologia no INCA 

- Instituto Nacional do Câncer - no Rio de Janeiro: 

                     

                     
Eu tive uma péssima experiência e fiquei até um pouco 
traumatizada. Foi quando eu trabalhava lá nesse CSTO, que 
eu disse a você, né? Que é o Suporte Terapêutico. Tinha uma 
menina com quase 19 anos, com câncer de colo de útero e 
que tinha um filho de cinco anos, e que não via esse filho 
porque o marido, quando soube que ela tava com câncer de 
colo de útero, abandonou e tirou o filho dela também. Então, 
era uma jovem que tava com a gente, que sofria muito, muito, 
muito, e eu recebi essa jovem, primeiro porque era daqui da 
minha cidade, tava lá no Rio, mas era daqui de João Pessoa, 
entendeu? Era daqui, foi pro Rio de Janeiro tentar carreira 
artística. Ela fazia até, na época, a propaganda da garota 
Sorriso, não sei se você se lembra de uma pasta, a Colgate. 
Pronto, essa menina era linda e maravilhosa e chegou pra 
mim com a foto. Já sem cabelo, sem nada. Então ela se 
apegou muito a mim e ela dizia que queria muito que eu 
dissesse a ela se ela tinha condições de vida, quanto tempo, 
por que ela tava naquele hospital, por que ela tinha saído 
justamente da outra unidade pra minha, por que ela tava ali, se 
o tratamento dali era diferente. E eu, sinceramente, não tive 
coragem de dizer por que eu via uma jovem cheia de 
esperança de vida, e teve um tempo, Rosângela, que eu 
cheguei e disse assim (a Deus) : “Olha, eu só peço a você que 
quando essa menina tiver morrendo não me chame”. Mas, por 
ironia do destino, ela morreu na minha frente. Minha colega 
passou o plantão e disse: “Olha, fulana acabou passando mal 
e acho que fulana vai morrer”. Eu cheguei e disse: “Então, 
quando a campainha dela tocar eu não atendo, né?” Mas só 
que, justamente na hora do almoço, quando todos os técnicos 
tinham saído e eu fiquei sozinha, foi justamente na hora que a 
campainha dela tocou. Quando eu cheguei lá ela tava 
sussurrando, só segurando em minhas mãos. Eu saí 
chorando, eu passei um bom tempo afastada, tive que fazer 
um tratamento psicológico porque eu não tava aceitando o 
porquê. Que Deus é esse que fez isso com uma criatura que 
morreu com aquela idade, que morreu sem tá com a guarda 



 180 

do filho, entendeu? Comecei a entrar em choque! Olhe, foi 
triste... (Enfermeira Rachel) 

 

Para esclarecer, o CSTO é baseado nos modelos de hospices 

londrinos e difundido pelo mundo, idealizados pela médica, enfermeira e 

assistente social, Cecily Saunders, que, ao lado de Elizabeth Kübler-Ross, 

pensaram a morte de outra forma, com mais humanidade, dignidade e sem 

negação. No site do INCA encontra-se que: 

 

O Centro de Suporte Terapêutico Oncológico (CSTO) surgiu a 
partir do Serviço Terapêutico Oncológico (STO) – em atividade 
desde 1987, tendo sido inaugurado em 1998, quando passou 
a funcionar como unidade assistencial do INCA, em um prédio 
de seis andares com 56 leitos, especialmente construído para 
abrigar os seus serviços. Sua finalidade é oferecer cuidados 
paliativos aos pacientes fora de possibilidades para tratamento 
antitumoral, previamente tratado no INCA. Porém, seu 
principal objetivo é o de prestar atendimento domiciliar aos 
pacientes e formar e treinar profissionais de saúde na 
especialidade de cuidados paliativos. Uma equipe 
multidisciplinar formada por 164 profissionais dá atenção 
permanente aos pacientes e seus familiares, por meio de 
visitas ao domicílio, atendimentos em nível ambulatorial, tanto 
de rotina quanto de emergência, e por meio de consultas 
telefônicas, 24 horas por dia – isto tendo sempre em vista a 
melhor qualidade de vida do paciente e a segurança dos 
familiares.14 

 

 

Achei por bem colocar esse informativo contido no site do INCA, para 

deixar claro em que consiste o CSTO e que pacientes são para lá 

encaminhad@s: @s FPT.  A paciente foi abandonada pelo marido, que ainda 

negou-lhe a possibilidade de, sequer, ver o filho, mui provavelmente devido ao 

estigma que o câncer apresenta. Erving Goffman (1988), ao tratar do que ele 

denomina identidade pessoal e identidade social, revela que a primeira 

constitui-se no que a pessoa traz em sua singularidade e historicidade, “e 

desempenha um papel estruturado, rotineiro e padronizado na organização 

social justamente devido sua unicidade” (Ibidem, p. 67); enquanto a segunda é 

dividida em duas: a real e a virtual. A real é aquela que concerne aos atributos 

                                                 
14 Informação contida no site WWW.INCA.GOV.BR/RELATÓRIOS/REL_2003/CSTO.pdf, 
acessado em 10 de setembro de 2009 às 09h37min.  

 

http://www.inca.gov.br/RELATÓRIOS/REL_2003/CSTO.pdf


 181 

verdadeiros que a pessoa prova possuir; a virtual refere-se àquela baseada em 

pressuposições, exigências e caráter que é imputado às pessoas “por um 

retrospecto em potencial” (Ibidem,p.12). A jovem moribunda não só recebeu o 

estigma do esposo, como não mais viu seu filho. Transferida para o hospital 

para pacientes FPT, aparentemente não foi informada de sua condição física, 

uma vez que ficava a perguntar “[...] por que o tratamento daqui é diferente?”. 

A Enfermeira Rachel, desnuda-se diante de mim e conta de todo seu 

pânico com relação àquela morte, de como desejou fugir do momento e, por 

azar ou ironia do destino, viu-se às voltas com a jovem agonizante. Ela inicia o 

relato dizendo que teve sérios problemas emocionais devido a essa 

experiência, o que demonstra a importância crucial de ser quebrado o silêncio 

sobre a morte dentro não só do HNL, mas de todos os hospitais existentes, 

para que a palavra flua, e haja partilha, sociação, entrega de medos e 

angústias. Observei, nas falas, nos dias em que fiquei no hospital, uma vontade 

da ordem do não dito, de que esse tema fosse debatido. Muitas pessoas me 

sugeriram isso: @s profissionais. Que eu fosse até lá falar, debater sobre 

Tanatologia e os  desgastes emocionais e sociais a que são submetid@s no 

processo de produção do trabalho em saúde. Esse último pedido, mais da 

parte de outras profissões, que não a medicina. Nós continuamos a entrevista, 

que foi na mesa de trabalho dela, num grande salão onde estão as várias 

cadeiras para @s pacientes receberem a quimioterapia, a qual constitui-se 

numa  infusão intravenosa. As cadeiras lembram as utilizadas nos consultórios 

odontológicos. A entrevistada olha @s pacientes e me diz: 

 

Eu trabalho 44 horas (por semana). Eu passo a maior parte do 
tempo aqui, aí o estresse fica lá em cima. Então você olha 
cada olho desse e você vê um ato de esperança e muitas 
vezes você não vê. O que você tem aqui no seu prontuário é 
um paliativo. Eu tô passando isso acho, com um paciente que 
tem nosso aqui. Não tá aqui hoje, mas eu tento me apegar 
com ele. Já fui pro médico e perguntei e ele disse: “Olha, aí só 
Deus”. Então isso pra mim já vai sendo um choque, porque eu 
tô vendo, vejo o homem aqui de tarde, sentando, fazendo 
quimioterapia. Eu olhando pra ele, ele com esperança de vida, 
e eu sabendo que..., é duro, é duro, é triste, a gente chora, 
tem dia que a gente chora muito aqui. Tá vendo aquela jovem 
ali? (Enfermeira Rachel) 

Qual o diagnóstico dela?                                                                                       



 182 

Ela tem câncer de colo. 

Ela é uma paciente FPT? 

Provavelmente, tá fazendo as coisas, mas diante da cirurgia, 
eu acho que a cirurgia não teve tanto sucesso que era pra ter, 
entendeu? Aí você fica né? Se apega a você, você faz tudo, é 
difícil. 

Qual o sentido de um paciente FTP tomar uma 
quimioterapia, que é um medicamento tão agressivo, que 
causa muitas reações? 

Às vezes o próprio paciente, a família também cobra muito, 
porque na cabecinha da família, enquanto tiver tomando 
algum remédio, tem alguma coisa. É difícil você chegar pra 
uma família e dizer assim: “Não vai mais tomar, que vai 
morrer”; é difícil. É como você estar diante de uma UTI e a 
pessoa dizer assim: “Vai morrer o que eu farei?” Como aqui é 
vida, enquanto há vida aqui, os médicos vão fazendo de tudo, 
vão fazendo medicamento e vale a pena, você dá até umas 
condições de vida boa. 

 

O CSTO é um hospital nos moldes dos hospices londrinos, hospitais 

que dão todo apoio de cuidados paliativos quando @ enferm@ não tem 

possibilidades de morrer em sua própria casa, seja porque a família não quer, 

porque não tem família ou porque suas condições físicas requerem 

hospitalização. Nesses hospitais não há aparelhagem de ressuscitação para 

paradas cárdio-respiratórias, nem UTIs. É relevante observar, mais uma vez, a 

aplicação de tratamentos fúteis para agradar a família e/ou pacientes. 

Quimioterapia não é considerada tratamento paliativo e sim, tratamento 

agressivo e debilitante. Mais uma vez observo a veemente negação da morte, 

mesmo que seja a custo de um possível final de vida com o mínimo de 

dignidade para @s pacientes. Continuo com a Enfermeira Rachel, porque ela 

me pede para fazer um relato que a marcou profundamente, ainda quando 

estava na residência no INCA. Lá, também são realizadas visitas domiciliares, 

e é sobre um paciente dessa modalidade que ela conta a história: 

                  

(...) Olhe, eu tenho um relato muito interessante, que é de 
um paciente. Ele tinha uns quarenta e poucos anos, era 
separado quando a mulher descobriu que ele tinha um 
câncer de língua e teve que fazer a retirada de parte da 
língua, então ficou traumatizada e o abandonou. Umas 
das visitas minhas era justamente a esse paciente e 
quando eu cheguei lá, na geladeira só tinha foto da 
mulher dele e da filha. Aí eu disse: “Que coisa bonita! 



 183 

Quem são nessas fotos?” Ele disse: “Era a minha 
esperança de viver (...)”. Ele dizia que era a esperança 
de vida que ele tinha, que ela tinha ido embora e que a 
vida dele tinha acabado. “Não, vamos pensar de outra 
maneira”, porque na verdade primeiro é a psicóloga, né? 
Então, eu ia pra lá e passei 15 dias. Toda vez que eu ia 
pra lá, tinha uma mesinha posta, com cafezinho pra mim, 
tudo ele mostrava, ele dizia: “Olhe, a gente teve isso, 
teve aquilo”. Eu disse: “Você viu a sua filha?” “Não, vi 
não.” E fui tentando trabalhar porque eu sabia que a 
família não voltava porque já tinha outra, ele não sabia, 
mas o pai dele me disse. Chegou a um ponto que ele 
disse: “Olhe, a senhora não sabe da maior?” “Que foi?” 
“Eu tinha mulher, minha filha, hoje eu vivo a minha vida, 
quero viver, quero viver e vou viver muitos anos pra 
mostrar que eu vivo.” “Muito bem, como é que você tá 
fazendo isso?” “Cuidando da minha situação.” Aí o pai 
dele me chamou e disse: “Olhe, ele tá se apegando muito 
a você, ele tá se apegando, muito, muito, muito a você e 
as palavras que você tá dizendo tá deixando ele muito 
emocionando, né?” Mas era um paciente grave, quando 
eu voltei lá com 20 dias, esse paciente tinha falecido e a 
mãe dele não quis me avisar porque ela ligava e a base 
que a gente vivia era central, né? Ligava pra base pra 
gente cancelar aquela visita, mas ela não me avisou. 
Quando cheguei lá, cheguei animada pra brincar com ele, 
né? Ela disse: “Ele faleceu, já faz quatro dias”. “E porque 
você não quis me avisar?” “Porque eu tenho uma coisa 
muito importante pra lhe mostrar”, era um caderninho que 
ele tinha que escrevia tudinho que a gente conversava. 
Ele escrevia tudo que a gente conversava que eu tinha 
aberto os olhos dele, que eu tinha mostrado que a família 
dele era importante, mas que não era tudo na vida, 
entendeu? Ele relatava tudo aquilo e que ele deixava 
aquelas que tornariam importantes pra ele e pra mim. 
Eram três pezinhos de rosa que ele tinha... E nisso tinha 
um cartãozinho de Natal, que lá no Rio é um negócio 
desse tamanho, você já viu? (...) Ele o tempo todo se 
questionava, “Eu vou morrer?” “Que isso?, morrer todos 
nós vamos, ninguém vai virar semente.” E isso, nos 
poucos dias de vida que ele teve, ele se desligou da 
morte, começou a viver. A mãe dele disse que, dois dias 
antes, ele tinha saído de casa, tava se ajeitando, a auto-
estima dele tinha voltado. E isso me deixou muito... Ainda 
me escrevia com a família dele, mandava e-mail, mas 
depois cheguei aqui, meu plano de vida já foi outro, mas 
isso marcou muito. (Enfermeira Rachel) 

                         

 



 184 

O relato da Enfermeira Rachel ilustra muito bem a idéia dos cuidados 

paliativos, do conhecer e socializar-se com pacientes, estar junto, se envolver, 

sem perder de vista aquela distância necessária para não desmoronar 

emocionalmente a cada óbito. Esse paciente teve qualidade de vida e morte. 

Acreditou em si mesmo e fez as pazes com o término da existência; o papel de 

profissionais de saúde é esse mesmo. Ser um/a facilitador para @ enferm@. 

Formar alianças terapêuticas de cunho psicossocial, com o intuito de oferecer 

qualidade de morte, pois, como há a qualidade de vida, há, também, a de 

morte. Morre mal quem morre chei@ de amargura, ódio, revolta, negação.  

Tive oportunidade de ver uma paciente da ala da radioterapia, câncer 

de pulmão com variadas metástases. Uma pessoa profundamente amargurada, 

angustiada, não permitia a aproximação de quase ninguém; algo muito triste e 

doloroso de se ver. Claro que ninguém que está morrendo irá manifestar 

satisfação, não é disso que falo, mas de um acerto de contas consigo mesm@ 

e, se possível, com as demais pessoas. Contudo, se a pessoa estiver revoltada 

por morrer, deve, também, ter espaço para exprimir esse rancor, como fez seu 

Vasco. Introduzo agora a fala de um médico: 

 
 
 

Os que entendem da doença, os que pesquisam, têm um nível 
social, um nível cultural mais alto geralmente faz isso, sentam 
e perguntam mesmo. O que é a doença, o que é que vai 
acontecer, o que é que eu tenho, como vão ser tratadas, quais 
as possibilidades, quais são as opções. (Dr. João Marcos) 

 

Esse médico me forneceu oito minutos de entrevista e porque foi em 

seu consultório. Então, para não deixar de registrar suas experiências, 

apresento, aqui, o relato que ele me fez sobre pacientes FPT, no qual volta, 

mais uma vez, a questão sócio-cultural bastante impregnada nos recortes de 

classe social de pacientes. Como a maioria, considera que pessoas das 

classes populares não estão aptas a entenderem sua doença. 

 
Não, você tem o que fazer ainda, você tem os cuidados 
básicos. Ele vai respirar, é um sangramento que ele teve, 
entendeu? É passar uma sonda pra ele poder se alimentar é 
dar uma medicação pra dor, então você tem alguma coisa a 
ser feita. Simplesmente você ter fora de possibilidade 
terapêutica não é jogar ele no meio da rua, você sempre tem 



 185 

alguma coisa a ser feito, até pra uma morte digna tem alguma 
coisa a ser feita (...). Teve, teve, teve alguns, teve, graças a 
Deus pelo menos esses se comportaram muito bem, ficaram 
um pouco nervosos na hora, lógico, né? Mas eram umas 
pessoas um pouquinho mais diferenciadas e souberam lidar 
com situação.(Dr. João Lucas) 

 

 

Para este médico, ainda há o que fazer por um/a paciente FPT, no 

sentido de cuidados paliativos, mas a noção que pobres não sabem lidar com 

uma situação de morte e que da classe média em diante se sai melhor quando 

o assunto é morte é bastante evidente. Pobres são trabalhos@s até para 

morrer de câncer, essa parece ser a mensagem contida em muitos dos 

discursos aqui apresentados. 

                           

 
Já participei de pacientes que descobriu aqui, através dos 
outros colegas, e queria tentar suicídio (...). Foi super chato 
porque não deixa de ser traumatizante. Se ele tá sentindo 
aquela dor porque esconderam que ele é um paciente com 
câncer e que vai ter que aguentar aquele suporte todo pra o 
seu diagnóstico, imagina assim, ele ser pego assim, de 
supetão, na frente de todo mundo, e escutar a fala do outro, 
que está ali presente, com aquele sofrimento. Então ele tem 
que tá preparado, até mesmo pra suportar todo esse trauma, 
essa dor. (Enfermeira Izabel) 

 

 

Mais uma vez, surge a informação de que o diagnóstico de câncer é 

dada por outr@s pacientes, nos processos sociativos que ocorrem nas 

dependências do HNL, enquanto esperam por sua vez na radioterapia ou na 

quimioterapia. El@s aliviam suas angústias na partilha com outras pessoas na 

mesma situação. Sabe-se que isto é um forte motor de agregação social: 

quando nos vemos n@ outr@, a sensação de solidão diminui. É só imaginar 

alguém com um diagnóstico de câncer. Por isto acho uma tremenda maldade 

enganar essas pessoas, é só uma questão de tempo para chegarem ao seu 

real diagnóstico. 

 

3.4 Leva-me para junto de pastos verdejantes 

 



 186 

Há uma rotina estabelecida para lidar com esses casos? 

 

O objetivo dessa pergunta é identificar como @ entrevistad@ lida com 

a morte e se há limitação profissional e pessoal em evitá-la e se há 

socialização da situação de saúde d@s pacientes, entre as diversas profissões 

que se ocupam do cuidado d@ mesm@. As respostas foram controversas, 

mas, na maioria, obtive que não. Não há um protocolo em que as informações 

sobre @s doentes sejam partilhadas, como também, não há reuniões de 

equipe para discussão de casos clínicos. Nesse ponto, as respostas foram 

unânimes. Ei-las: 

 

Justamente, depende muito da situação do paciente e do 
médico que tá acompanhando. Por exemplo, aqui na 
hematologia, são então os médicos. Eles, eles sabem quando 
é fora de terapêutica, então orientam, "Não vai pra UTI, não 
adianta". Se o paciente apresentar qualquer tipo de parada, 
não faz mais reanimação, porque vai só prolongar o 
sofrimento. Na pediatria, do mesmo jeito. A maioria dos 
pacientes daqui que são fora de possibilidade terapêutica, mas 
se for paciente da cirurgia, é que a gente encaminha pra UTI, 
tá? Mas, no geral, eles acabam indo a óbito ao lado da família, 
na enfermaria mesmo. Não tem, tudo depende muito do caso, 
né? Cada caso é um caso. Mas, no geral, aqui é assim, cada 
um vai a óbito mesmo...  (Enfermeira Mírian). 

 

Não. Pacientes, pacientes que a gente nota que ele 
psicologicamente não tá preparado, mesmo a gente não 
dizendo, mas ele vai aceitando, ele sabe que tá num hospital 
de câncer, ele sabe. Tem familiar também que não aceita, né? 
Fica. Esse tipo de paciente eu sempre encaminho pra o 
departamento de psicologia pra conversar lá com a família, 
conversar com o paciente, mas não dizer ao paciente que ele 
tá com câncer. Conversar, bater aquele papo. Agora a família, 
sim. A família dizer, e dizer que tem condições de tratar, né, o 
paciente quando têm condições de receber, eu digo: “Olhe, 
você tá com uma doença, tá com um tumor no pulmão, você 
vai fazer quimioterapia, vai fazer radioterapia”, né?, ou “Você 
vai operar, a possibilidade de cura é muito grande”, né? Isso a 
gente sempre fala. (Dr. João Paulo) 

 

Estabelecido, não. O que a gente vê ainda no nosso serviço é 
que não tem vaga disponível, né? Então se dá só um paliativo 
na urgência, esse paciente vem diariamente, é feito um 
paliativo. E vai fazendo isso, o paciente se desloca 
diariamente, pra o hospital, nessa tentativa de receber um 
alívio daquele sintoma. Mas uma coisa que o trabalho que eu 



 187 

acredito que a nível laboratorial onde o médico, onde a equipe 
de saúde pudesse programar um tratamento... Sistematizar, 
pra evitar essas idas e vindas dos pacientes ao hospital, não 
tem. (Enfermeira Ana) 

 

No sentido assim, de, é, não permitir que esse paciente sinta 
dor por hipótese nenhuma. (Dr. João Thiago) 

 

Não, não tem, infelizmente não tem. E hoje, eu sou cirurgião, 
na verdade eu faço ambulatório e faço cirurgia nas sextas-
feiras. Aí que me surgiu esse plantão aqui, que esse plantão a 
gente dá na residência (...) mas é mais pra entrosar com os 
pacientes, conhecer os colegas, o corpo de enfermagem, 
psicologia, etc., porque, principalmente eu que faço cabeça e 
pescoço, né? Porque eu fiz cirurgia geral, cirurgia oncológica, 
depois, depois fiz cirurgia de cabeça e pescoço, né? Rodei em 
muita cirurgia, e cirurgia hepática, de transplante hepático, na 
Beneficência Portuguesa também. Aí vim embora, né? Vim ver 
se tinha alguma coisa pra trabalhar aqui. Aí vim embora 
porque eu sou daqui, né? E lá, a gente tinha rotina, aqui já era 
bem, era credenciado, não sei se dá pra chamar esse termo. 
(Dr. João Mateus) 

 

A gente tenta, assim, seguir uma conduta, certo? Porque 
assim, envolve uma equipe multiprofissional. Temos a gente 
da enfermagem, que a gente tá diretamente ligada ao 
sofrimento do paciente, a gente tem uma espécie de ligação 
entre o dia-a-dia do paciente e o médico. E assim, a rotina 
aqui que é vista é o seguinte: você tá com uma patologia, 
então, inicialmente, são feitas as tentativas, né?, de várias 
formas de tratamento. Alguns obtêm êxito, outros não, como 
são os do FPT, e aí a gente tenta assim, trabalhar de uma 
forma muito profissional. A gente na assistência, o serviço de 
Nutrição também, no aporte nutricional, e o serviço de 
Psicologia. Mas assim, aquela rotina de que tem uma espécie 
de protocolo, esse serviço sistematicamente, não. (Enfermeira 
Ruth) 

 

Sim, tem uma rotina sim. Eu fujo dessas rotinas, desses 
padrões estabelecidos. Eu sei do meu papel e sei como são as 
pessoas que chegam aqui. Então, a postura maior é feita 
assim, é tanto, assim, que eu não marco retorno, eu não 
marco consulta, eu estou aqui para estar com você. Outro dia 
eu estava numa mesa redonda aqui, com uma pessoa e, no 
momento das perguntas, uma que chegou à mesa foi assim: 
“Como é que você suporta o Laureano?” Mas eu não escutei 
assim. Eu não suporto o Laureano, né? Eu disse que não 
estava no Laureano pra suportar, me mantive com meus 
medos, com os receios, mas sei por que estou lá, estou pra 
encontrar, pra abraçar, pra receber amigos. (Dr. João Pedro, 
Psicólogo) 



 188 

Existe uma equipe multidisplinar. Entre enfermeiras e 
psicólogos. Eles são chamados para dar um apoio à família e 
ao paciente. Alguns entram em depressão, então aí a gente 
chama a Psicologia. (Dra. Sara Hematologista) 

 

Não, fala sim, porque até o paciente que tá internado você tem 
que saber se ele tem possibilidade terapêutica ou souber se 
você deve reanimar ou não, se esse paciente tem uma parada 
e tem uma indicação de reanimação, depende muito do que tá 
escrito no prontuário desse paciente. Então, um paciente 
grave com possibilidade terapêutica ele tem indicação de 
entubar e ir pra UTI, o paciente grave sem possibilidade 
terapêutica, às vezes, não tem sentido você fazer isso. (Dr. 
João Marcos) 

 

Existe, existe. Bom, se você for analisar talvez friamente o 
caso até você usar o bom senso, você sabe o que fazer ou pra 
onde encaminhar aquele indivíduo. Infelizmente não são todos 
os médicos, que você vai ver até na sua pesquisa, que 
acabam tendo esse mesmo conceito, né? Que eu tenho 
amigos de profissão que às vezes quando tem um famoso 
paciente FPT eles pegam e ligam pra mim. Doutor João, toma 
conta desse pra mim porque talvez ele ( o/a colega) não tenha 
estrutura psicológica. Vamos dizer que eu tenha ou ele não 
aguenta ver o sofrimento daquele indivíduo que, quer queira 
ou não, com o passar dos anos, com o convívio, você acaba 
se apegando ao paciente. (Dr. João Lucas) 

 

Tem, quando o médico determina que é um FPT, ele 
geralmente encaminha, prescreve no prontuário dele, diz que 
ele é um paciente FPT e que deve ser encaminhado para um 
hospital de apoio porque, muitas vezes, a família não tem 
condições até da medicação em casa, né? Que é um paciente 
que precisa de medicação para dor, pra o vômito, possível 
vômito, a diarréia e uma hidratação às vezes melhor. Então, a 
rotina é encaminhar no prontuário pra o hospital de apoio, aí o 
serviço de enfermagem me comunica e eu entro em contato 
com o serviço social e elas vai aí contatar os hospitais que 
tenham uma vaga de apoio. (Enfermeira Maria) 

 

Não, se ele já tá em fase... terminal, não, vai dar, pelo que eu 
vejo aqui, só aquela parte paliativa. Muitas vezes fica até num 
outro hospital de apoio. (Enfermeira Izabel)  

 

Como é possível observar, nesse primeiro bloco de respostas, não há 

um consenso se há ou não uma equipe multidisciplinar no cotidiano de trabalho 

do referido hospital. A Dra. Sara compreende equipe multidisciplinar como 

composta por profissionais da psicologia e da enfermagem; Dr. João Paulo 



 189 

menciona que encaminha para o serviço de psicologia e a maioria nega que 

haja, e pouc@s acreditam que exista, essa equipe e que esta funcione. Pois 

bem, nos seis meses em que permaneci em campo, não vi nenhuma equipe 

multidisciplinar, muito menos na enfermaria vinte e seis. As informações eram 

comunicadas repletas de ruídos, e havia uma certa norma não dita que era da 

ordem do “sempre fizemos assim e funcionou”. 

Muitas vezes permaneci no balcão do posto de enfermagem, fingindo 

estar anotando informes em meu diário de campo, para tão somente observar 

as relações interpessoais. Mas acredito que não conseguia me fazer passar tão 

despercebida quanto eu queria, pois, um silêncio pairava no ambiente e, 

quando eu vinha por uma entrada mais discreta, sem ser pelo elevador, podia 

ouvir as risadas e brincadeiras no local. 

 

3.5 E Habitarei na Casa do Senhor por Longos Dias 

 

Você considera que um/a paciente FPT sabe que terá uma morte 
iminente, mesmo que ninguém lhe diga nada sobre o assunto? 
 

Sabe! Eu acho que ele sente à medida que o tempo passa. 
Ele percebe, nele mesmo, principalmente, perda de peso, o 
nível de consciência que vai diminuindo. Então eu acredito que 
ele sabe, que muitas vezes a gente até percebe, quando você 
vai passar a visita, que o paciente já tá bem grave. Ele olha 
pra você e faz "Tá chegando minha hora", e a gente escuta 
muito isso aqui. Eles falam assim "A luz da velinha tá se 
apagando", então eles sentem.  

Na verdade a gente, assim, não tem muito que dizer. Eu 
costumo muito dar força. Eu costumo dizer: "Olhe, 
entregue a Jesus, que só Ele que sabe o momento certo 
das coisas acontecerem". Então a gente não pode tá 
sempre esperando a morte chegar, ou a melhora aparecer. 
Só quem sabe da vida da gente é Deus. Então, eu costumo 
muito falar da espiritualidade, porque eu acho que, no 
momento, é a única coisa coerente que dá pra um 
profissional fazer. Eu nunca peguei paciente que 
perguntasse assim "Eu vou morrer?", por exemplo, assim, "Eu 
não tenho mais chance?". Nunca, nunca peguei nenhum 
paciente assim, não. Então, assim, eu não sei explicar se 
acontece isso aqui. Mas eu nunca tive nenhum paciente que 
tenha me perguntado da real situação que ele se encontra. 
(Enfermeira Mírian) 

Mas quando eles dizem "A velinha tá se apagando",  será 
que eles não estão dando uma dica pra conversar? 



 190 

É, até, até pode ser, agora assim, eu particularmente não sei 
muito lidar com a morte. Na verdade a gente, assim, não tem 
muito que dizer. Eu costumo muito dar força, eu costumo dizer 
"Olhe, entregue a Jesus, que só Ele que sabe o momento 
certo das coisas acontecerem". Então a gente não pode tá 
sempre esperando a morte chegar, ou a melhora aparecer. Só 
quem sabe da vida da gente é Deus. Então, eu costumo muito 
falar da espiritualidade, porque eu acho que, no momento, é a 
única coisa coerente que dá pra um profissional fazer. 
(Enfermeira Mirian).  FALA REPETIDA – LIGUISTICAMENTE 
É IMPOSSÍVEL SE REPETIR A MESMA FALA. 

Você não saberia o que conversar? 

Pra mim, é difícil, eu não sei, eu não sei abordar, até quando o 
paciente vai a óbito, por exemplo, muitas vezes, eu trabalho 
em UTI também, e o pessoal diz: "Não, a enfermeira conversa 
com a família", que às vezes cada um fica querendo se isentar 
da responsabilidade. E eu não sei chegar e dizer: "Olhe", eu 
acabo chegando e dizendo, "Olhe, fulano foi a óbito". Assim, é 
uma maneira seca, eu acho, de enfrentar as coisas que eu 
acho que, se fosse comigo, eu não queria que ficassem 
dizendo "Olhe, sua mãe, por exemplo, tá pior". Eu, no dia que, 
quando minha mãe chegar nesse estágio, que ligarem e "Olhe, 
sua mãe tá pior", eu já vou saber que ela morreu. Eu acho que 
eu não consigo ficar enrolando a família, então eu já chego 
logo e digo. (Enfermeira Mirian) 

Sabe? Hoje mesmo eu fui passar visita, e tinha um paciente 
que eu perguntei: “O senhor tá melhor?” Aí ele disse: “Nada, tô 
com muita dor. Eu tô com muita dor. Agora tão dizendo que 
isso é câncer de pele, mas num é não. Isso é o câncer dentro, 
eu sei que é. Eu só quero um remédio mais forte pra aliviar 
minha dor, né?” Então ele, no fundo, no fundo, mesmo a 
família tentando proteger, ele sabe. (Enfermeira Ana) 

Eu nunca peguei paciente que perguntasse assim: "Eu vou 
morrer?". Por exemplo, assim: "Eu não tenho mais chance?". 
Nunca, nunca peguei nenhum paciente assim, não. Então, 
assim, eu não sei explicar se acontece isso aqui. Mas eu 
nunca tive nenhum paciente que tenha me perguntado da real 
situação que ele se encontra. (Enfermeira Ruth) 

Com certeza, tem demais. Tem paciente aqui que ele faz 
aquela avaliação, o que é isso, o que é aquilo, quer saber o 
que é câncer, quer saber os cuidados, quer saber até mesmo 
se tem cura. Ele fala até da parte da anatomia, mas passando 
essa parte... (Enfermeira Isabel) 

SabE. Ele sabe, ele sabe. O paciente de câncer, ele sabe que 
tá terminal. Ele sabe, ele sabe pela própria condição física 
dele, ele vai definhando. O câncer, o câncer, por a célula 
cancelar aquele metabolismo muito alto, ele vai consumindo a 
pessoa vai acabando, vai emagrecendo, vai ficando magro, vai 
ficando sem coragem. Até pra abrir os olhos, falar e levantar o 
braço, ele perde essas condições. Então ele sente que a 
conchinha tá mole, não tá lúcida. (Dr. João Paulo) 



 191 

Há pacientes que desejam saber a verdade e conversar 
sobre ela? De lhe botar no canto da parede? Doutor João 
Paulo, eu quero saber a verdade. 

Tem, tem, tem. “Doutor, me diga o que eu tenho, eu quero 
saber a verdade”. Esse paciente é o mais complicado. É o que 
desmorona mais fácil, né? É o paciente que eu acho que 
desmorona mais fácil. “Eu quero saber o que é que eu tenho. 
Se eu tou com câncer, me diga que eu tô com câncer”. 

Aí você diz? 

Eu não digo. Claro que ele cai. A gente nota pela ansiedade 
dele que ele não tem condições de receber uma notícia 
dessas. Outros dizem: “Se eu souber que tô com câncer, eu 
me mato”. A gente pega muito isso aí. Você vai dizer que um 
paciente tá com câncer? Não, né?” (Dr. João Paulo) 

 

Nos textos acima transcritos, é passível de observação que @s 

pacientes FPT sabem que vão morrer, à exceção do depoimento da Enfermeira 

Ruth, que alega nunca ter sido abordada por um/a enferm@ que lhe falasse de 

sua morte iminente. Por outro lado, sua fala traz um elemento precioso a uma 

configuração do cotidiano hospitalar: @s outr@s entrevistad@s foram 

unânimes em afirmar que @s pacientes FPT sabem que vão morrer, e contam 

frases que corroboram o que afiançam. Essa profissional não sabe que isso 

acontece no HNL, ou seja, as informações ficam represadas e não são 

socializadas, confirmando a hipótese de não existir uma equipe 

multiprofissional na rotina hospitalar. Evito expor todas as respostas porque se 

tornariam repetitivas, mas a fala de Dr. João Paulo é muito elucidativa de mitos 

e tabus sobre o câncer, quando ele diz que @ paciente que pergunta 

diretamente “é o mais complicado”, para ele, o médico, que se depara com 

seus medos e com a necessidade de mentir, muito mais para se proteger, que 

para proteger @ paciente. Susan Sontag (2002), ao tratar do câncer como uma 

metáfora, revela que: 

 

 
Esse mundo de mentiras aos doentes de câncer e por eles 
repetidas é uma medida de como tem sido penoso, em 
sociedades industriais avançadas, chegar a um acordo com a 
morte (...). Mente-se aos pacientes cancerosos não só porque 
a doença é (ou é tida como) uma sentença de morte, mas 
porque é considerada obscena, no sentido original da palavra: 
de mau presságio, abominável, repugnante aos sentidos. 
(SUSAN SONTAG, 2002, p 12-13) 



 192 

 

 

Na linguagem utilizada pel@s profissionais do HNL, não apenas @s 

que me deram entrevistas, mas nas conversas informais que mantive e nas 

que pude ouvir quando ficava encostada no balcão do posto de enfermagem, é 

muito contundente a questão dessa “proteção” dada a pacientes. A dificuldade, 

de que fala Sontag, aliada a fatores como a lacuna curricular nos cursos da 

área de saúde, num sentidorestrito, e a negação da morte na ocidentalidade, 

num sentido lato, provoca o que a Enfermeira Rachel definiu, com propriedade, 

de “nível de estresse lá em cima”. Segundo Maria Julia Kovács (2003): 

 

 
Os cursos de formação na área de saúde só recentemente 
têm aberto espaço para discussão do tema da morte, e dos 
cuidados do fim da vida. Em muitos casos, durante os estágios 
e os primeiros anos de prática hospitalar, os jovens 
profissionais são ‘ensinados’ a controlarem seus sentimentos, 
e a não se envolverem com seus pacientes (...). Como 
consequência, tem-se observado maior índice de abuso de 
álcool e drogas entre médicos e enfermeiros, absenteísmo, 
abandono do trabalho e adoecimento. Propõe-se como forma 
de prevenção e cuidado aos cuidadores a criação de espaços 
dentro do contexto hospitalar onde se possa, pela discussão 
de casos e de vivências planejadas, lidar com temas difíceis 
como: a morte; perdas; problemas de relação entre a equipe; 
manejo das famílias; expressão de conteúdos; elaboração de 
experiências vividas. (MARIA JULIA KOVÁCS, 2003, p. 32)  

 

 

 O que Kovács afirma sobre o “distanciamento” recomendado a 

estudantes pude encontrar nos atendimentos dados para @s pacientes da 

enfermaria vinte e seis. É preciso deixar claro que, até onde conheço de saber 

técnico, esse era sempre primado e valorado dentro do contexto hospitalar. 

Refiro-me, aqui, à questão do estar-com-o-ser-para-a-morte. Logo que os 

procedimentos de enfermagem eram realizados, @ profissional retirava-se, ou 

mesmo quando, concomitantemente realizava esse ou aquele procedimento, 

havia um clima de polidez e falso otimismo, com veemente negativa da real 

situação d@s doentes, mas nunca um chegar perto, genuíno, humano, numa 

disposição de doação em cuidar, por menor que fosse. A norma social vigente 

era (e deve continuar sendo) a de exercer uma excelente técnica e adotar o 



 193 

uso de “máscaras sorridentes” de profissionais alheios ao fato de que ali há 

desespero, dor e medo n@s moribund@s e sua família. Menos nessa, porque 

sabe a verdade e porque não é quem está para morrer naquelas condições, 

muito embora esteja a sofrer a dor da perda e do luto antecipado do ser 

amado. O fato de profissionais insistirem em afirmar que pobres não sabem o 

que lhes aflige é totalmente inverossímil, a fala da Enfermeira Ana embasa o 

que afirmo: 

 

Sabe? Hoje mesmo eu fui passar visita e tinha um paciente 
que eu perguntei: “O senhor tá melhor?”. Aí ele disse: “Nada, 
tô com muita dor, eu tô com muita dor. Agora tão dizendo que 
isso é câncer de pele, mas num é não... Isso é o câncer 
dentro, eu sei que é. Eu só quero um remédio mais forte pra 
aliviar minha dor, né?”  Então ele, no fundo, no fundo, mesmo 
a família tentando proteger, ele sabe. (Enfermeira Ana) 

Ele sabe o que é enfermaria 26, Enfermeira Ana? 

Não! 

Mas você percebe que esses pacientes sabem que vão morrer, que 

estão sem possibilidade terapêutica. Você acha, às vezes, que há pacientes 

que desejam saber a verdade e conversar sobre ela? Já aconteceu contigo, de 

um paciente pegar assim na tua mão e dizer: “Doutora/Enfermeira, eu sei que 

eu não tenho jeito?” 

 

(...) de parar no corredor... Só que nós somos orientados 
assim, a não dar muitos esclarecimentos quanto ao 
diagnóstico, que é mais a parte médica, né? Então, a gente 
fica muito limitada, mas no que se pode a gente, assim, o 
nosso dia-a-dia é o quê? É resultado de exame, 
principalmente os pacientes hematológicos, “E aí, minha 
defesa tá boa?”. Eles tentam muito se aliviar com isso: se a 
defesa tá boa, se vai precisar de plaqueta. Então, no que a 
gente pode, a gente tenta diminuir essa ansiedade. Agora, a 
questão da cirurgia, que retiram tudo, que eles querem muito 
saber, e “Digam a verdade!”; e “Eu vou ficar boa?”, aí a gente 
dá uma aliviada, assim, não fala, não quer se aprofundar 
muito, porque é mais a questão médica. (Enfermeira Ana) 

E como você se sente a respeito disso? Porque essa é 
uma situação complicada, não é? 

É, é sim. A gente fica numa situação muito difícil. É tenta 
passar o quê? Aliviar o paciente mais humanamente, na 
questão de conversar, de querer deixar ele falar, de tentar 
passar esperança, pra ele. Agora, na questão, assim, de 
diagnóstico, de dizer que é complicado, que tem metástase, 



 194 

nessas coisas a gente não entra muito, mas: “Tenha 
esperança, faça seu tratamento direitinho, vai dar certo”. É 
mais esse conforto que a gente tenta passar. 

E assim, eu acho que é uma falha de toda a equipe de saúde. 
Nenhum de nós, né?, nenhum, nós não somos preparados pra 
enfrentar a morte, pra lidar com a morte, e só com o sucesso, 
né? Então na Enfermagem, na Nutrição, na Medicina, só que o 
médico, pra o paciente, ele falando, ele é o Deus, né? Só que 
o médico chega, vai embora, faz o procedimento, vai embora, 
prescreve e vai embora, e a enfermagem é quem fica lá o 
tempo todo acompanhando o sofrimento do paciente, as 
angústias, as dúvidas. Muitas vezes o médico dá alta e o 
paciente não pergunta nada, vai perguntar pra gente: “Qual é 
o dia é que eu volto?”, “Quando é que eu tiro os pontos?”, 
“Mas aí, ele nem disse se tirou tudo”, então ficam aí dúvidas 
só pra gente. Quando o médico chega, ele fica em transe, aí 
só depois é que vai, vai vir às dúvidas. Então eu acho que é 
uma falha de todos os cursos, essa falta de preparo pra lidar 
com a morte. Então é isso que dificulta muito o trabalho. Tem 
um médico que ele foge. Por exemplo, um paciente com dor, 
então ele não vai fazer aquela prescrição pra aliviar aquela 
dor. Que o paciente tem direito, né?, de não sentir dor. 
Existem medicações pra isso, mas o médico, como ele vem, 
passa, e o paciente não tá com dor no momento, vai, 
prescreve um analgésico fraco, e o paciente passa horas e 
horas de dor forte. A gente precisa chamar a plantonista, a 
plantonista faz o paliativo, pra aliviar aquela dor. Então a 
Enfermagem é quem vai sentindo na pele, sentindo na pele as 
necessidades. Então há uma necessidade muito grande de se 
reformular isso, de estudar a morte, e que o paciente fora de 
possibilidade terapêutica ele precisa de tratamento também, 
pra que ele tenha uma terminalidade digna, né? Pra que ele 
possa não sentir dor, ter aliviada as suas queixas, assim as 
mínimas queixas a gente tem como fazer isso. O paciente 
sente muita dor, então, conseqüentemente, ele vai usar 
morfina. A morfina provoca constipação, então pra que deixar 
o paciente constipado? Se evita na dieta, se evita 
prescrevendo algum laxante. Então acho que falta isso: essa 
consciência dos profissionais pra aliviar a dor do paciente. 
Ainda tem muito aquela mentalidade de “Ah! num tem o que 
fazer, então num vamos fazer nada”. Eu acho isso muito 
desumano. Tem que proporcionar uma terminalidade digna. 
(Enfermeira Ana) 

Você acha que ainda há o que fazer? 

Há o que fazer! E muito. (Enfermeira Ana)  

 

Na fala da Enfermeira, encontro elementos preciosos que corroboram a 

teoria dos cuidados paliativos e da necessidade de mudança do modus 

operandi na lida com pacientes FPT e de como a equipe multidisciplinar (?!) se 

relaciona entre si. Com o empoderamento da classe médica, as profissões de 



 195 

saúde encontram-se a ela submetidas e, como é passível de encontrar no 

relato acima, se vêem pressionadas pel@s pacientes e/ou sua família, em 

busca de informações mais precisas sobre o avanço da doença, esse ou 

aquele procedimento, sintomas novos que surgem e o mais relevante de tudo: 

o prognóstico. Mas só ao/à médic@ compete fornecer ou não diagnósticos e, 

consequentemente, prognósticos. Bem, acredito eu que ficou evidente a 

ausência de uma equipe multidisciplinar no HNL. Não é passado para @s 

médic@s que pacientes estão mais ansios@s em relação à progressão da 

doença, e se isso é uma regra que não pode ser mudada,  entra aí a questão 

da historicidade do cotidiano e de sua forte resiliência a mudanças. Só através 

de discussões de casos clínicos, tomadas de decisões coletivas podem ser 

adotadas de modo mais acertado. Peter L.Berger e Thomas Luckmann (2007) 

falam de acervo social que diz respeito à interação mútua que as pessoas 

pertencentes a um mesmo grupo social compartilham, em relação a um 

determinado conhecimento, geralmente da ordem do senso comum. Esse 

compartilhar determina a localização de cada pessoa nessa sociedade e seu 

transitar dentro dela da maneira que é esperada. Em outras palavras, no 

acervo social do HNL sobre como lidar com pacientes com câncer em geral e 

com @s que estão FPT, há uma regra social estabelecida, que não adveio de 

nenhum tratado científico (talvez das falas nos currículos universitários), que 

estabelece uma hierarquização de poder determinado de papéis sociais e 

profissionais que não são, de maneira alguma, questionados, muito embora 

coloque determinadas categorias profissionais, como a Enfermagem, em 

situações delicadas e estressantes. @ médic@ passa a visita e vai; é o seu 

papel, ninguém está cobrando que seja modificado, pois há outr@s pacientes a 

esperar-lhe a visita. Mas, o que aqui questiono é el@ não solicitar a opinião e o 

parecer de quem está ao lado d@ enferm@ durante o resto do plantão: @ 

enfermeir@, @ psicólogo, @ fisioterapeuta e não vou me alongar com a fila de 

profissões que cuidam dessa mesma pessoa: cartesianamente! Cada um/a 

observando seu saber, sua visão, enquanto esquecem que estão diante de um 

todo! Prossigo com outra questão apresentada para @s entrevistad@s: 

 

Há pacientes que desejam saber a verdade e 

conversar sobre ela? 



 196 

 

É como eu disse. Alguns pressentem, outros, talvez pelo baixo 
nível social, sempre acham que vão melhorar (....). Até o 
último momento, geralmente, nas classes mais baixas, talvez 
por falta de educação intelectual, que se adquire com os 
estudos, geralmente alimenta uma esperança até o último 
momento. Até o último mesmo. Já os mais esclarecidos, não. 
Tendem a perceber a situação mais precocemente e até 
aceitam mais, digamos assim, não diria bem, mas conformam-
se. 

Não, várias vezes, já. Primeiro a gente informa ao paciente da 
verdade, né? Já que ele pede a verdade, a gente vê que ele 
pode aguentar. Se aguentar, a gente informa. E diz que 
realmente não há tratamento curativo, o tratamento agora 
seria paliativo, para melhorar a qualidade de vida. E, o que a 
gente sente é pesado, né? Não se pode fazer nada além 
daquilo que Jesus fez, né? Então, sente-se muito pesado. (Dr. 
João Thiago) 

 

 

Mais uma vez, encontro o discurso que pobres não sabem que estão à 

morte. Encontro pontos relevantes no discurso do entrevistado, como 

expressar o desejo de falar a verdade, sentir que há possibilidade para isso. 

Outro ponto é estar atento que há sim o que ser feito com um/a paciente FPT, 

os cuidados paliativos, os quais devem ser pertencentes à rotina de qualquer 

hospital, em especial um destinado a pacientes oncológicos. No entanto, para 

testificar o que apresento como poder médico, encastelado e solidificado, o Dr. 

João Thiago afirma que “Não se pode fazer nada além do que Jesus fez”, 

conduzindo ao silogismo que poderá ser feito tudo que Jesus fez. Sim, é força 

de expressão, pode ser dito, até concordo, mas há que se pensar em tal 

expressão. Há quem diga que o médico é ateu e por isto usou essa retórica. 

Também é um excelente argumento, mas permita-me utilizar outro, no qual ele 

pode realmente crer que faz tudo que Jesus fez, afinal, ele cura enferm@s! @s 

salva das garras da morte e dela sai vencedor. Evidentemente, deve ser muito 

pesado não conseguir fazer mais do que o realizado por Jesus. François 

Laplantine (2004) revela que: 

 

  

A crença em um progresso infinito que levará o ser humano à 
saúde absoluta, através da eliminação gradual de todas as 



 197 

doenças da cidade, por fim totalmente medicalizada, 
fundamenta-se em uma esperança messiânica que promete, 
ao mesmo tempo, mais e menos que as grandes religiões. 
Mais, porque a medicina contemporânea é tão religiosa quanto 
as religiões que se apresentam como tais: ela não mais se 
contenta com anunciar a salvação após a morte, mas afirma 
que esta pode ser realizada em vida. Menos, porque só as 
religiões são suscetíveis de responder à questão da morte e, 
correlativamente, dar um sentido absoluto à vida – de alguma 
forma, aí reside sua superioridade sobre as ciências biológicas 
e até mesmo sobre as ciências humanas que, na verdade, 
nada têm a nos ensinar sobre a morte – enquanto a medicina 
só pode responder razoavelmente quanto à vida, e o sentido 
que ela lhe atribui consiste (...). Em reintroduzir uma aparência 
de eternidade no efêmero. (FRANÇOIS LAPLANTINE, 2004, 
p.241)   

 

  

O autor citado acima revela que há uma sacralização da medicina, seja 

essa a tradicional ou as alternativas, como a homeopatia ou acupuntura que 

não fogem ao padrão atualmente adotado pelo discurso médico. Afinal, saúde 

ainda é compreendida, para a grande maioria de profissionais da área, como 

um completo bem-estar físico, mental e social, “[...] Ou seja, de juventude, 

beleza, força, serenidade, felicidade e paz, em suma, de promessas de 

salvação comuns a todas as religiões”, FRANÇOIS LAPLANTINE (2004, 

p.243). Lembro de Seu Jacó e da obstinação de seu médico em persistir em 

procedimentos terapêuticos a qualquer custo, e ele, o paciente, pedindo a 

psicóloga para ir morrer em casa. Presenciei cenas como essa durante os seis 

meses em que lá estive: pacientes querendo ir para casa, na maioria sem 

expressar que era para morrer, na adoção do papel que lhe competia, e a 

equipe de saúde e a família negando-lhe esse direito. Numa negação tão 

ferrenha da morte que chegavam momentos em que eu era tentada a fazer um 

discurso e conclamar o reconhecimento da mesma. Mas vinha à memória que 

meu papel era o de observar e relatar, não trazer soluções. E também, eu seria 

convidada a me retirar do hospital no mesmo instante. 

O discurso de Dr. João Mateus, (o mais aberto dos médicos que 

entrevistei) também vai ao encontro dessa lógica da obstinação terapêutica, 

prima-irmã da morte, posto que seja uma morte em vida, muito sofrida e 

dolorosa, como presenciei na Vinte e Seis. Apresento sua fala e outras que vão 

em consonância a ela: 



 198 

 

Não, não, tem de todo tipo. Mas a maioria deles eu acho que 
sabe. A grande maioria. Principalmente com o nível sócio-
cultural mais alto, né? Porque ele sente, ele sabe, ele pode 
não querer saber daquilo ali, não querer ter. Mas ele não quer 
nem ouvir. Tem uns que não querem ouvir, não querem nem 
ouvir a palavra câncer, né?, a maioria nem quer, né? (...). Não 
quer, ele quer, porque ele sabe que na verdade ele às vezes 
tivesse comentado que câncer é uma droga, mas quando tá 
com ele, ele vai querer ouvir só notícia boa, entendeu? 

Tem um paciente que tá com melanoma e tal, eu operei a axila 
dele só que como se fosse uma biópsia, né?, que tava no 
fígado, já tava no baço, já tava no rim, né? E bem jovem, que 
tem uma filhinha, que adora ele, que a mãe. É parecido com 
aquela outra situação, né? E esse paciente me perguntou, 
semana passada, "E aí, vou ficar bom, né, doutor?", "Faço 
químio ou não faço?", porque ele não queria fazer não, né?, 
porque tá bem, né? 

Tenho. Passado a quimioterapia, né? Tem que fazer, não tem 
possibilidade terapêutica ainda, né?, não foram. Fora de 
possibilidade é quando todas as outras já foram tentadas ou 
que já são contra-indicadas. Ele (o paciente citado) tem ainda. 
"Então você tem que fazer!". Enquanto tiver, pra mim é assim, 
enquanto tiver, tem que fazer, né? É aí o que é que acontece. 
Ele fica me perguntando: "E aí, doutor, eu faço a químio?" Eu 
digo que faça. Aí ele, "Mas eu não vou piorar não? E tal...". Aí 
eu digo "Pode ser que sim. Mas comece a fazer. Tente, você 
vai ter uma oportunidade, eu acho que você tem que usar essa 
oportunidade”. "Mas eu vou ficar bom?". Ele quer ouvir: "Sim", 
né? Aí: "Vai! Tem casos como o seu que dão certo, né? Não 
dá pra gente prever”. Eu digo, né? "Mas dá, vai dar certo". 
Continue fazendo, continue tentando". Porque ele tem que 
tentar, né? Por que é que eu vou dizer que não, né? Como é 
que eu vou dizer que não? "Não, não tem não". Aí, se não 
tem, ele não vai fazer nada. Aí ele tem que acreditar, né? Se 
não acreditasse, ele não tava aqui, né?(Dr. João Mateus) 

Olhe, eu não, assim, eu fico até assim, meio embaraçada pra 
responder isso pra você, porque assim, todos os pacientes 
que a gente perdeu, nenhum, não teve um, assim, que disse 
assim: "Não, mas me diga, eu tô perto de morrer e não sei o 
quê...", Até por que isso é uma coisa que realmente, assim, é 
difícil, embora você saiba que a situação do paciente, ela é 
limitada, ele tá indo, mas a gente não sabe quando... Alguns 
dizem e nem era, entendeu, a hora. Vamos ver, diziam porque 
simplesmente teve uma reação alérgica a alguma coisa do 
tipo. Mas assim, eu acho também porque quando a gente 
começa a perceber esse desconforto, entra logo o serviço de 
Psicologia, e aí ela sim é que vai diretamente com ele com 
relação a esse, a esse sentimento.  (Enfermeira Ruth). 

E aí,  de certa forma, funciona como um amortecedor. 

É, exatamente, exatamente. 



 199 

Bom, mas digamos que aconteça isso, ou, um caso, 
assim, como você se sentiria a respeito? Já aconteceu 
isso com você? 

Olhe, sinceramente, eu simplesmente seguraria na mão dele e 
dizia que eu tava ali com ele até enquanto ele tivesse aqui, 
sob os meus cuidados, porque nessas horas a gente não tem 
palavras, né? A gente tem mais atitudes. (Enfermeira Ruth) 

 

 

Antes de prosseguir com as respostas, destaco, das palavras da 

Enfermeira Ruth, o desconforto que @ paciente causa em morrer e como o 

serviço de psicologia é chamado para o que, Valdemar Augusto Angerami 

Camon (2003) considera como posição do staff oficial hospitalar que, ao não 

poder oferecer cura a esse/a paciente, relega-@ para a psicologia, que melhor 

domina expressões gestuais, limitação de verbalizações e tem (ou, em tese, 

deve ter) abertura para escuta e cuidado com moribund@s. Apresento mais 

umas falas, para posterior análise: 

 

Há pacientes, e eu posso até dizer que são pacientes 
jovens. Se eu considerar a criança, o jovem e o adulto, 
eu acho que os pacientes mais jovens encaram esse 
estar doente como um desafio. Eu acho que a pessoa 
mais adulta fala mais do ponto de vista até cultural, né? 
Mas o temor da morte, da possibilidade, eu acho que ela 
é mais dada na fase adulta. A criança tem a concepção 
de morte a partir dos 8, 9, 10 anos, mas o jovem encara 
isso como certo desafio, e isso é encantador porque, 
diante da perda que a gente tem, encarar isso como um 
desafio, né? Temos que ir nos fortalecendo naturalmente. 
Esse negócio que tem que preparar pra morrer, tem que 
preparar pra viver é muito sutil, né? Isso é o que eu 
penso, eu estou no processo. Quando eu digo que eu me 
sinto bem no hospital é porque eu também me sinto 
muito beneficiado, né? Acolhido, aceito. Ontem eu fui lá 
na UTI e, na volta, no setor de quimioterapia, uma 
paciente disse: “Olhe, eu tenho uma novidade pra contar 
sobre a minha vida, de uma forma aberta”. Eu disse: 
“Quando a senhora quiser, é só me chamar”. Essa 
aceitação, esse reconhecimento me fez bem, e eles nem 
sabem que às vezes me fazem muito bem. 

 Me sinto mais à vontade com esses. A gente trabalha 
com a vida. Eu me sinto muito melhor quando a pessoa 
quer falar porque isso favorece a possibilidade de vida, 
né? Eu acho que mesmo aquele que evita esse contato 



 200 

inicial, não favorece essa situação, né? Essa relação. 
Mas eu me sinto muito bem quando eles chegam e falam 
do câncer porque cria uma expectativa, um compromisso. 
Eu, nesse processo terapêutico, vivo na busca desse 
fortalecimento. “Ah, no meu pós-operatório quero que 
você esteja comigo lá em cima” e eu digo: “Eu vou estar 
com você no seu pós-operatório”. (Dr. João Pedro, 
psicólogo) 

 

Muitos temem que chegou a hora. Eles sabem, eles vêm 
piorando, piorando, e quando eles vão para a UTI, muitos 
já sabem que não vão voltar.  (Dra. Sara, Hematologista) 

 

Olha, nesses quase 20 anos eu acho que tem, eu acho 
que, no fundo no fundo, a pessoa sabe o que tá 
acontecendo. (...) Porque ele vai pra você e você não faz 
grandes procedimentos, não faz grandes coisas. Ele 
mesmo vê que não existe melhora nenhuma, vamos dizer 
assim, então ele sabe que ele tá morrendo, né? E, às 
vezes, ele quer só um carinho mesmo, a satisfação de 
olhar pra você e ver que você tá dando uma força pra ele. 
“Não, tenha calma que é assim mesmo, vamos esperar 
mais um pouco e vamos tomar esse remédio”. Às vezes 
você muda só o nome da droga, mas é o mesmo tipo de 
droga que ele tá tomando, só mudou o nome comercial, 
por exemplo, e ele aceita aquilo e se apega nisso. Mas 
você vê na expressão dele que ele realmente sabe o que 
tá acontecendo. E, às vezes, desculpe, e às vezes ele se 
torna extremamente agressivo ao tratamento, e essa 
agressividade não aparece pra você porque pra família, 
eles põem que ele tá morrendo e pra você não, né? 
Então, pra família, ele agride. Geralmente você agride e 
magoa quem você gosta, né? Como ele tem uma 
afinidade pequena comigo, então ele tem um 
comportamento dito normal, pra família não, pra família 
ele é agressivo. (Dr. João Lucas) 

 

Há, a grande maioria, a grande maioria quer saber(...) 
Sabem, nossos pacientes, por mais que a gente pense 
que não, eles têm a noção. (Enfermeira Rachel) 

 

Há, há inúmeros, né? E hoje em dia, com mais facilidade 
de conhecimento, eles ficam à vontade para 
perguntarem, né? De se informarem sobre o seu 
problema. (Enfermeira Maria) 



 201 

Percebe, percebe, até que a família diz: “Doutor, não fala 
nada, não conta nada pro paciente. E eu falo que 
ignorante é quem não sente. Porque ele sabe o que tá 
acontecendo com ele. Ele sente a dor, ele sente o caroço 
dentro da barriga, ele sente o vômito. Sente que não tá 
melhorando. Os que entendem da doença, os que 
pesquisam, têm um nível social, um nível cultural mais 
alto geralmente faz isso, sentam e perguntam mesmo. O 
que é a doença, o que é que vai acontecer, o que é que 
eu tenho como vão ser tratados, quais as possibilidades, 
quais são as opções. (Dr. João Marcos) 

 

Sempre ligado com a questão da escolaridade? 

Com certeza. É muito difícil um paciente mais humilde 
saber o que tá acontecendo porque, às vezes, ele não 
sabe o que significa um câncer, não sabe o que é isso. 
Ele sabe que é um caroço que tem que tirar. (Dr. João 
Marcos) 

Há pacientes que desejam saber a verdade sobre 
eles? 

Já, já, e é aquilo que eu disse no início, às vezes ele quer 
exatamente uma palavrinha de negação pra ele se 
apegar e continuar vivendo. (Dr. João Lucas) 

 

Sim, e chego a dizer e de maneira bem clara, explico pra 
ele estatisticamente o que é que vai acontecer com ele, 
quais são os passos a serem seguidos, o que pode 
acontecer em cada passo. Eu dou explicação assim, bem 
ampla e bem clara do que pode acontecer, como até um 
paciente que acabou de sair daqui agora, ele tem medo 
de cirurgia, por exemplo, né? E eu expliquei pra ele, 
medo de morrer existe em qualquer situação, o senhor 
tem medo de cirurgia é porque pode morrer, mas o 
senhor pode morrer atravessando a rua... (Dr. João 
Marcos) 

 

Tem, tem, tem e a gente tenta olhar um pouquinho pra 
família pra ver se a família dá algum sinal ou alguma 
coisa pra você ver até onde você pode. Mas aquele 
paciente que finge que tem uma certa capacidade de 
enfrentar o problema, às vezes, eu chego a dizer.(...). A 
gente se sente frustrado, até porque você não tem o que 
fazer. Você tá ali, você fez não tanto um juramento, mas 
você fez uma faculdade e na faculdade 99,9% das vezes 
tá falando que você tá estudando pra poder curar 
alguém. (Dr. João Paulo) 



 202 

Tem, tem, tem e a gente tenta olhar um pouquinho pra 
família pra ver se a família dá algum sinal ou alguma 
coisa pra você ver até onde você pode, mas àquele 
paciente que finge que tem uma certa capacidade de 
enfrentar o problema às vezes eu chego a dizer... 
(Enfermeira Ruth). FALA REPETIDA PARA PESSOAS 
DIFERENTES 

 

Com certeza, tem demais. Tem paciente aqui que ele faz 
aquela avaliação, o que é isso, o que é aquilo, quer saber 
o que é câncer, quer saber os cuidados, quer saber até 
mesmo se tem cura. Ele fala até da parte da anatomia, 
mas passando essa parte... (Enfermeira Isabel) 

 

Tem, e eu, na verdade, fico angustiada. Eu me sinto 
angustiada de saber da realidade e não poder dizer, e 
não dever dizer, que sempre essa orientação, eu como 
eu digo, a gente deixa pra o médico dar, né? A 
orientação sobre o final de seu tratamento, seu 
diagnóstico, de como tá doente, o que tá controlado, o 
que não tá. Então sempre a gente deixa que o médico 
assistente do paciente é quem vai afirmar, e eu procuro 
mais confortar, certo? Confortá-lo, dar um apoio mais 
psicológico e deixo essa parte pra o médico dar. 
(Enfermeira Maria) 

                                                        

Nas respostas apresentadas, fica evidente que @s pacientes estão 

cientes de sua enfermidade, da gravidade dela e que expressam o desejo de 

comunicar-se com a equipe sobre seus medos e angústias. Nos relatos é 

possível encontrar uma relação difícil e conflituosa, pois compete aos/as 

profissionais da medicina fornecer diagnósticos e deixar @ doente a par de 

suas reais condições de vida, se esta/e assim o solicitar. Por outro lado, a 

enfermagem relata que essas informações não são proporcionadas e que se 

cria uma situação, até certo ponto, difícil, pois em páginas anteriores é possível 

encontrar que é negado ao/à paciente o diagnóstico de câncer, salvo raras 

exceçõe. No entanto, nesses depoimentos, há a constatação de que esse 

diagnóstico é do conhecimento d@s enferm@s e, não só isto, mas que o grupo 

verbaliza o desejo de falar sobre seu estado de saúde, fato que lhe é negado. 

Adiciona-se a este quadro, o fato de acionar o serviço de psicologia como um 

amortecedor, quando na verdade, toda a equipe deveria empenhar-se em 



 203 

proporcionar uma terminalidade digna aos/às pacientes FPT, como é possível 

encontrar nas palavras do psicólogo: 

 

 
Bom, eu acho que o papel maior de uma equipe 
multiprofissional, eu acho que a gente pode criar uma 
condição que pode ser mais construtiva para o 
paciente e pra gente mesmo, nessa relação, porque a 
relação terapêutica não começa e não termina em 
condutas terapêuticas, mas eu acho que estar diante 
dele ou dela isso já é terapêutico. Um olhar direcionado, 
uma aceitação incondicional dele é terapêutica. Eu vejo 
que nós, enquanto profissionais da saúde, nós 
precisamos entender que aqui nós somos facilitadores. 
Eu prefiro pensar assim, que não existe psicólogo, 
não existe médicos ou enfermeiros, mas nós somos 
facilitadores dessas dificuldades do outro. Se eu me 
coloco dessa forma, eu viso essa relação psicológica, 
que é muito grande. (Dr. João Pedro) 

 

O convite do psicólogo é bastante explícito, que haja um espírito de 

equipe, de igualdade entre profissões e não hierarquizações, pois será a 

pessoa doente quem se beneficiará com essa nova forma de trabalho, em que 

as informações possam ser fornecidas de acordo com o momento e o tempo de 

cada paciente, independente de quem a partilhe, desde que capacitad@ para 

isto. Observe mais essa fala de Dr. João Pedro: 

. 

 
Somos todos terminais, né? É tanto assim que eu até costumo 
falar: ser ou não ser terminal? Nós somos, né? Mortais, né? 
Mas eu acho que eles vão percebendo. O que é mais 
construtivo nessa relação, tanto dele, que o processo está 
evoluindo, da doença, pra nós que estamos no processo, 
também, de perda desse paciente, nós estamos presentes. Eu 
sempre digo que, mesmo diante de um paciente fora de 
possibilidade terapêutica, eu tenho sempre recurso a oferecer, 
porque a compreensão dessa plenitude que tá se 
aproximando, desse tempo, desse círculo que vai fechar, é 
também, pra lidar com isso. Eu peço também que eu me 
compreenda, né? Que eu também me perceba nessas perdas 
e como eu também tenho elaborado essas perdas. Então, 
estar com eles nesse momento é possível pra mim, não é uma 
condição assustadora, que pode me assustar, não, mas que 
pode me favorecer e favorecer a ele também, né? Porque o 
interessante é que ele sinta que, mesmo nesse momento, que 
ele não vai estar só, que é muito sofrimento. 



 204 

 
 

Que esse/a paciente não se sinta só, que as demais profissões não se 

apavorem diante de um ser-aí-para-a-morte, mas que haja relações interativas, 

de compreensão e de enfrentamento da própria terminalidade. Leon Tolstoi 

quando escreve A Morte de Ivan Ilitch em 1886, apresenta um trecho 

atualíssimo, em que Ivan Ilitch conjectura sobre sua doença e seu grave estado 

de saúde: 

 

 
(...) O exemplo de um silogismo que aprendera na lógica de 
Kiezewetter, ‘Caio é um homem, os homens são mortais, logo 
Caio é mortal’, parecera-lhe a vida toda muito lógico e natural 
se aplicado a Caio, mas certamente não aplicado a ele próprio. 
Que Caio, ser abstrato, fosse mortal estava absolutamente 
correto, mas ele não era Caio, nem um ser abstrato. Não: 
havia sido a vida toda um ser único, especial. Fora o pequeno 
Vanya, com mamãe e papai e Mita e Volodya, com brinquedos 
e um tutor e uma babá; e mais tarde com Kátia e todas as 
alegrias  e prazeres da infância,  da adolescência e da 
juventude. O que  sabia Caio do cheiro da bola de couro de 
que Vanya tanto gostava? Por acaso era Caio quem beijava a 
mão de sua mãe e escutava o suave barulho da seda de suas 
saias? Foi por acaso Caio quem se envolveu em protestos 
quando estudante de Direito? Foi Caio quem se apaixonou? 
Quem presidiu sessões como ele? (...) E Caio era mortal e era 
mais do que justo que morresse, mas ele, o pequeno Vanya, 
Ivan Ilitch, com todos os seus pensamentos e emoções, é 
completamente diferente. Não pode ser verdade, isto é terrível 
demais. (Tolstoi,2008, p.63-4). 

 

                    

A equipe de saúde do HNL vê-se constantemente na situação de Ivan 

Ilitch, ao deparar-se com o mesmo silogismo, não que estejam doentes, mas 

que a morte se lhes afigura muito mais ferrenha, posto que tão próxima; todo o 

tempo lhes lembrado de sua terminalidade, de suas escolhas e vidas a serem 

usufruídas. Neste momento sócio-histórico que opto pelo termo de pós-

modernidade, como já expus nessa tese, a angústia da morte é muito mais 

presente uma vez que, em uma sociedade voltada para o consumo de bens 

inúteis e o acúmulo de capital, o fim da existência é um anacronismo, e 

fatalmente o pensamento do ser humano será similar ao de Ivan Ilitch, outras 

pessoas morrem, mas eu?! Tenho ainda muito a consumir. E, embora essa 



 205 

vida seja um pouco sem sentido, não impõe o desejo de findá-la. Pelo 

contrário, com a inversão de fins e meios do dinheiro, este passa a ser um 

objetivo contínuo e inacabado da vida, o que motiva, crescentemente, a ação 

dos seres humanos – “para viver ativamente”. “Disto vêm a inquietude, a febre, 

a falta de pausas da vida moderna, vida propulsionada pelo motor desenfreado 

do dinheiro que torna a máquina da vida um perpetuum mobile” (WAIZBORT, 

2000, p.35). O que conduz, a Ivan Ilitch e seu processo de morrer, pois, o modo 

como Ivan Ilitch se aproxima da morte é o resultado da própria existência sem 

vida que ele levou a vida inteira. Num processo de fuga de si mesmo, de 

autonegação mais ou menos voluntária, Ivan é obrigado a olhar-se no espelho 

da dor e do desespero. A morte, abismo negro para o qual todos caminhamos 

com maior ou menor consciência, abre-se diante do personagem, que começa 

a perceber, diante do inexorável, a futilidade de sua existência, a falsidade de 

suas conquistas. Acredito ser um bom exemplo da sociedade que nos afigura; 

Tolstoi foi profético na escrita desse livro. Em um retorno às dificuldades do 

grupo entrevistado com relação aos/às pacientes FPT, recorro mais uma vez 

às palavras do Dr. João Pedro, psicólogo do HNL, há 21 anos. 

 

Mas o que eu tenho ouvido é que as outras 
profissões têm dificuldade em estar nesse momento. 

Tem doutora, porque eu acho que é difícil lidar porque 
qual é a missão do médico, por exemplo? Como é que a 
gente vê o médico? Aquele que preserva a vida, o dono 
da vida. O médico, no exercício, ele tem esse poder, né? 
Não, o paciente é meu, né? É seu, é todo seu, então, eu 
acho também que conscientemente ele é cobrado, né?, 
pra manter a vida do outro. E eu acredito até, diante 
dessas nossas informalidades aqui dentro, nossos 
contatos pelos corredores, as discussões, que às vezes 
acontece muito isso. Eu acho também que essa questão 
de ser considerado um Deus, um semideus, né?, isso 
deve criar uma certa angústia ou uma certa frustração 
quando o paciente dele vai a óbito. Eu não sei bem 
assim, mas eu tenho escutado que isso é possível, é 
quase que uma decepção. (Dr. João Pedro) 

 

                      

 Zaidhaft (1990), em seu livro Morte e Formação Médica, afiança que: 



 206 

 

A crença de que, mediante o progresso da técnica, se 
poderia dominar o mundo natural acena ao ser humano 
com a possibilidade de alcançar um estado de saúde, 
bem-estar e felicidade totais, cujo mentor seria o médico. 
Este, até o século XIX, socialmente desvalorizado, torna-
se o ‘educador da humanidade e redentor das 
calamidades’. (SÉRGIO ZAIDHAFT, 1990, p. 99). 

 

 

Creio eu, que essa visão que é imputada ao/à profissional de medicina 

pelo imaginário popular e que, também, é assimilada nos cursos de graduação, 

dificulta, sobremaneira, os processos sociativos entre médicos/as e pacientes 

FPT. Teve um médico que relatou ter sido capacitado para curar 99,9% das 

vezes, o que deve levar a um nível de estresse altíssimo diante de um/a 

paciente FPT. Daí a fala de uma enfermeira que apontou a fuga da categoria 

em cuidar desses/as pacientes, devido, justamente, a essa formação médica 

perversa, que impõem tarefas sobre-humanas à classe médica: o não 

reconhecer a existência da morte é uma delas. 

 

3.6 Guia-me pelas veredas da Justiça por amor de Seu Nome 

 

Você conversa sobre a morte desses/as pacientes com a equipe? 

 

Aqui, procuro averiguar até que ponto são socializadas as informações 

sobre as/os pacientes FPT, mesmo que de modo informal: corredores, 

refeitórios, postos de enfermagem. Percepção e interação do/a entrevistad@ 

d@ outr@; sejam pacientes ou colegas de trabalho. Diz respeito à socialização 

de informações e à interação entre membros de uma equipe (se tem equipe 

integrada). 

  

 
Tem uma equipe doutora, mas não tem o hábito. 
Inclusive ontem, na UTI, nós estávamos falando sobre 
vida e morte, eutanásia, uma série de coisas filosóficas, 
espirituais, né? Médicas, psicológicas, né? Eu acho que 
deveria existir sim. (Dr. João Pedro, Psicólogo) 

 



 207 

 

A fala do psicólogo é contraditória nitidamente, pois ele inicia com a 

confirmação que há uma equipe multiprofissional que discute, inclusive, a 

morte iminente de pacientes FPT, sob uma ótica filosófica, psicológica, médica. 

Em seguida, relata-me que deveriam existir essas discussões. Não o quis 

acarear por sentir-me constrangida diante de um anacronismo tão evidente. E 

porque nunca vi reuniões sobre questões da morte de pacientes e de como 

lidar com elas estarem presentes no cotidiano do HNL. A próxima informante já 

expõe essa necessidade e, após eu desligar o gravador (MP3), revelou-me 

como se sentiu bem em falar sobre o assunto, pois era uma necessidade 

grande dentro do hospital: o falar sobre a morte. 

  

 

É a gente conversa informalmente, nunca sentou. Por 
exemplo, eu acho que era importante, pelo menos uma 
vez no mês, até por que nossos pacientes não são tão 
rotativos. Quem tá aqui, passa muito tempo ou então 
volta com muita frequência. Então, eu acho que deveria 
sentar, todo mundo, uma vez por mês, "Quem é que tá 
internado esse mês?", "Vamos conversar!", "Qual é o real 
prognóstico desse paciente?"  Porque, na verdade, você 
acaba se preparando pro que virá. Porque muitas vezes 
você vê um paciente que tá lá, ta corado, tá tudo bem, 
mas que é um paciente que não tem prognóstico, que é 
uma doença que é remissiva, que realmente não tem 
prognóstico bom, que não responde ao tratamento, à 
quimioterapia, nem à rádio, e você acaba criando 
expectativas diante daquele paciente, porque você vê o 
estado dele, que naquele momento tá bom, e daqui a um 
mês, quando chega, morreu. Então, você é, aquele 
choque. Você diz: "Menina, eu saí daqui e aquele 
paciente ficou bem demais...” (Enfermeira Mírian) 

Não, com psicólogos, com psicólogos. (Dr. João Paulo) 

 

 

Esse médico,um senhor muito simpático, mostrou-se muito favorável a 

dialogar com a psicologia, mas tão somente com ela, e quando @s pacientes 

“complicavam”, ou seja, não se submetiam aos tratamentos de modo “cordato”. 

 



 208 

Nós temos um programa de apoio psicológico, dentro do 
hospital. Então todos os profissionais não se disporam 
[sic] a participar dessa terapia, né? Então são só seis. 
Eu faço parte desse grupo e a gente conversa muito 
sobre isso durante essa terapia, mas assim, profissionais, 
a equipe médica, de sentar, de rotina e conversar, não, é 
só no corredor. “Doutor, e aí? Qual é o quadro real do 
paciente tal?” Ele vai, explica, e também não entra 
diretamente no assunto. Então é uma coisa muito vaga 
ainda. Quanto à morte... Porque assim, cada profissional, 
acho que enxerga de uma maneira diferente. O médico 
vê a morte diferente, principalmente, do nutricionista, do 
assistente social, que não tá tão ligado ao paciente como 
o médico e o enfermeiro, que tá ali todo dia, que tem um 
contato bem maior. (Enfermeira Ana) 

Não! Às vezes. Na maioria das vezes o pessoal já sabe 
quem é, vem conversar conosco, né? A maioria sabe, 
mais ou menos, aqueles pacientes que só de entrar em 
contato... Psicólogos e assistentes sociais, enfermeiros, 
né?, sempre estão em contato em relação quais aqueles 
pacientes que têm possibilidades, que tão moribundos, 
né?  (Dr. João Thiago) 

Certo. Eu converso sim e é isso que eu tô te dizendo. 
Sim, você perguntou, hoje nós estamos sem equipe, né? 
Estamos sem equipe.(...). É, tem, mas é tudo separado. 
É aquela coisa, não existe uma equipe formada, todo 
mundo integrado, fazendo reunião... Não tem ainda isso 
aqui. Então, a gente não conversa, não tá conversando. 
Agora, um ou outro, como eu tô mais no hospital agora, 
principalmente no plantão, a gente tá mais entrosado. 
Esses contatos de imediato, que a gente atende na 
urgência, a gente sempre fica comentando, né? Sempre 
fica comentando. É porque eu gosto também de 
conversar com as psicólogas, o pessoal da enfermaria, 
principalmente a pediatria, eles se ligam muito aos 
pacientes, né? E comenta sim, principalmente que você 
vai ver isso muito com o pessoal da enfermagem, tanto 
na enfermagem quanto na psicologia. Por quê? Porque 
eles estão todos diariamente, praticamente no hospital, 
né? Então eles sabem quando morrem, quando não 
morrem, o que aconteceu, o que ele tá sofrendo, e o 
médico não. O médico vem aqui, passa o dia e vai 
embora. O paciente às vezes nem sabe, sabe nem o que 
aconteceu. Agora, se o paciente faz acompanhamento 
não, aí tudo bem, né? Aí realmente a gente fica sabendo, 
mas aí a psicóloga não tá sabendo, alguém sempre não 
tá sabendo. (Dr. João Mateus) 

É, conversa, conversa, inclusive a gente da equipe de 
enfermeiros, a gente tem até um apoio psicológico, 



 209 

porque assim, é muito gratificante trabalhar aqui, é 
porque lidar com pessoas extremamente especiais. Mas 
assim, é muito pesado também, porque você vê o 
paciente que você gosta que você convive, que te chama 
pelo nome, você vê do sucesso à decadência, então 
assim, a gente conversa muito sobre isso entre a equipe. 
(Enfermeira Ruth) 

Mas, você falou de uma equipe multiprofissional, 
essa equipe também conversa? 

Não, geralmente a gente comenta. A gente comenta, às 
vezes, a gente senta ali, nutricionista, enfermeira, 
psicóloga do setor, por exemplo, e conversa médico 
também, "Mas rapaz, aconteceu isso, não sei o quê. 
Lamento...” (Enfermeira Ruth) 

Mas não é uma coisa sistematizada, não é? 

Não, de jeito nenhum. 

 

                      

As falas anteriores se coadunam num mesmo ponto: a ausência de 

diálogo entre as diversas profissões; no discurso da Enfermeira Ana é possível 

verificar a sensibilidade da mesma para a necessidade que o hospital 

apresenta de modificar suas práticas em relação a como lidar com a morte, da 

necessidade da formação de uma equipe multiprofissional e, sobretudo, da 

socialização das informações, que segundo ela, são obtidas nos corredores do 

hospital. A Enfermeira Rachel reafirma o que a Enfermeira Ana relata, mesmo 

quando diz haver um diálogo multidisciplinar, como é possível ver: 

 

 
Converso. Às vezes quando o paciente entra, eu vou lá 
dentro e converso, digo: “Olha, fulaninho, tá desse jeito, é 
um FPT. Qual é a situação dele, como é que a gente 
faz?” Muitas vezes eu digo: “Não se apeguem gente, 
para que vocês não sofram o que eu sofri no passado”. 
Eu sei que sofre, a gente já sofre por se apegar e quando 
um paciente desse, da gente morre, entendeu? É uma 
família, eles se apegam com a gente, eles ligam pra 
gente, talvez eles tenham mais confiança na gente do 
que na própria família, entendeu? Ligam pra gente, às 
vezes a gente tá em casa. Olhe, não se esquecem do 
aniversário nosso, então eles se apegam, muito. 
(Enfermeira Rachel) 

 



 210 

 

A profissional refere-se ao grupo de técnic@s em enfermagem sob sua 

chefia. Mas não era disso que eu estava falando, contudo, deixei-a livre para 

poder expressar o que compreendia de uma equipe multidisciplinar e de 

partilhar informações sobre pacientes FPT, com um suporte mais didático, 

científico, que é o ideal para momentos assim; onde a patologia do paciente 

seja compreendida, suas metástases, se houver (e geralmente as tem) serem 

discutidas, o quadro clínico que evoluirá e como cada profissão pode e deve 

contribuir para proporcionar uma terminalidade  o menos dolorosa possível. Se 

houver condições de @ paciente ir para casa, que lhe seja dado alta hospitalar, 

todos os procedimentos contidos na literatura pertinente aos cuidados 

paliativos. Nada do que vi ocorrer no HNL! 

Por outro lado, há todo um partilhar da caminhada da Enfermeira 

Rachel com sua equipe, sua preocupação para que não sofram com apegos às 

pacientes FPT e a cumplicidade que vi presente no setor da quimioterapia. À 

exceção da pediatria, foi o local em que vi mais espírito de equipe. 

Provavelmente devido ao intenso estresse causado pela morte evidente de 

pacientes, pois por lá passa quem faz quimioterapia e, como no hospital se faz 

uso desse recurso terapêutico em PFT, como consta em seu relato, a equipe lê 

o prontuário e sabe que ali está um moribundo, a receber tratamentos fúteis, 

por obstinação terapêutica da família, da equipe e, às vezes, d@ própria 

pessoa. 

 

 
Não, fala sim, porque até o paciente que tá internado você tem 
que saber se ele tem possibilidade terapêutica ou saber se 
você deve reanimar ou não. Se esse paciente tem uma parada 
e tem uma indicação de reanimação, depende muito do que tá 
escrito no prontuário desse paciente. Então, um paciente 
grave com possibilidade terapêutica, ele tem indicação de 
entubar e ir pra UTI. O paciente grave sem possibilidade 
terapêutica, às vezes, não tem sentido você fazer isso. (Dr. 
João Marcos) 

 
        

A comunicação que o médico trata aqui é de cunho prescritivo, em que 

sua posição de poder não é questionada, tão somente obedecida. Não que não 

lhe seja da sua competência e responsabilidade, mas porque não é disso que a 



 211 

pergunta trata. O Dr. João Marcos se refere às informações que deixa por 

escrito, no prontuário d@ paciente, altamente importantes, em especial no que 

se refere a ressuscitar um paciente FPT, após uma parada cárdio- respiratória. 

Contudo, fica evidente, mais uma vez, que o hospital apresenta uma vida 

cotidiana com um acervo social limitado e pouco inovador no que se refere à 

formação de equipes de trabalho multidisciplinar, e não há incentivo à 

criatividade e ao trabalho em equipe. A fala de outro médico, abaixo transcrita, 

revela o estilo vertical de poder vigente no hospital. 

 

 
Converso, converso, porque nós somos obrigados a conversar 
exatamente por orientação terapêutica, né? Terapêutica em 
relação aos cuidados que os outros colegas de profissão têm 
que ter com o paciente, né? A gente sai acionando todo 
mundo, do jeito que você disse, acionando a parte de 
psicologia, chama a família pra ter uma ponte psicológica com 
a família, dá todo o aparato necessário pra que, inclusive, até 
as próprias pessoas do hospital também se prepare pra aquela 
situação, né? (Dr. João Lucas) 

Às vezes, inclusive tem até um funcionário que cai uns dois ou 
três parafusos. A gente sente que ele levou um baque. Eu 
encaminho logo pro serviço de psicologia, mando logo pro 
serviço de psicologia pra tentar reerguer. No meu hospital, 
hoje a gente tem alguns funcionários que estão afastados por 
depressão, por consequências na área que ele trabalha. É 
difícil você lidar com a morte 24 horas por dia. (Dr. João 
Lucas) 

Conversamos porque é até uma equipe multidisciplinar, né? 
Temos a equipe... É a equipe... Ele é um paciente, é, ele 
passa pelo médico, ele passa pela enfermeira, ele passa pela 
psicologia, ele passa pela fisioterapeuta, então por todos nós 
aqui ele passa.   (Enfermeira Maria) 

 

 

A questão não é se @ paciente passa, isso eu vi acontecer, até quando 

fui voluntária da RFCC. A questão é se, depois que @ enferm@ passa por 

tod@s, há algum tipo de reunião, de partilha das informações contidas e 

colhidas sobre essa pessoa. Quais providências são adotadas após esse ser 

humano ter sido examinado por tant@s profissionais? Termino por cair aqui na 

discussão de trabalho em saúde, sob a perspectiva do pensamento marxista, 

quando o mesmo afirma aquele como um processo reiterado e coletivo: um 

objeto transformado implica o consumo de meios de produção que, juntamente 



 212 

com o objeto (não retornado à natureza), carrega trabalho passado. Como 

trabalho social, que consome e produz bens e serviços e reproduz o modo de 

produção dominante e valores decorrentes; e como serviço, em que a 

autonomia, relativizada pela sua realidade de trabalho social, manifesta-se em 

atributos adquiridos pelo trabalho médico (independência técnica e auto-           

-regulação), via monopólio da aplicação da ciência às necessidades individuais 

percebidas como relativas à saúde.  

Esses produtos cristalizam-se na relação médic@-paciente, o que 

realça as incertezas que as cercam e as necessidades a ela transferidas. No 

trabalho médico, a autonomia se apresenta como limitada pelo processo de 

produção; é, porém, ampla o bastante para garantir o monopólio técnico e 

profissional, em especial quando contraposto a outras profissões na área da 

saúde, e o bastante para proporcionar o convencimento social, como estratégia 

corporativa, de que se constitui em necessidade intrínseca (natural) deste 

trabalho. Os projetos democratizantes no plano institucional serão essenciais 

para mudanças paradigmáticas nesse modelo até aqui apresentado. No âmbito 

deste conflito, deve emergir a negociação de interesses divergentes, estando 

tal negociação subordinada a uma ética, envolvendo a relação entre tod@s os 

atores e atrizes sociais envolvid@s na produção de trabalho, na qual se 

articulam prática técnica, ação política e ação moral. 

  

3.7 Nada temerei: O teu bastão e o teu cajado me consolam 

  

Nesse bloco, as perguntas estão justapostas porque todas conduzem 

ao foco principal dessa tese: o cotidiano vivenciado com pacientes à morte, que 

traz como pano de fundo o ambiente social da pós-modernidade e seus valores 

repletos de ambiguidades. 

 

Qual o teu conceito de morte? 

 

Morte pra mim é, como eu já falei que eu não acredito que seja 
o fim, eu vejo a morte como um processo natural da vida, que 
eu só, o que é que eu acho ruim da morte? É o sofrimento. Na 
verdade, o que eu acho ruim da morte é o sofrimento. 
(Enfermeira Mírian). 



 213 

A morte é o final de tudo. Acabou. Fim. (Dr. João Paulo) 

É um conceito difícil de definir, mas é, eu acredito que é uma 
passagem de uma vida consciente que se tem aqui pra 
questões religiosas, né?, pra vida eterna. (Enfermeira Ana) 

Morte, pra mim, é uma transição, na verdade, pra outro 
estágio, pra outra vida. Uma passagem. (Dr. João Tiago) 

Eu tenho mais medo de envelhecer do que de morrer. A morte 
é o quê? Morte é o fim da vida, a morte é a morte, eu não sei 
muito falar da morte não. É o fim. A morte é o momento, não é 
melhor falar da vida não? A morte é uma coisa muito seca, 
muito sem graça, muito, acabou-se, não tem o que se falar da 
morte, a morte é o final da vida, é o final da vida, é o ponto, 
ponto final, acabou-se. (Dr. João Mateus) 

É uma etapa da vida. É a única certeza que a gente tem, né? 
Todos nós um dia vamos chegar lá. É uma etapa da vida. É 
uma pena, e eu acho assim, que quem acaba sofrendo mais 
nessa história não é nem quem vai. É quem fica.O que tem 
depois daqui, assim, a gente não sabe né? Eu sou católica, 
então eu acredito que tem uma coisa maravilhosa pra quem 
merece. Mas, independente disso, eu encaro a morte como 
uma etapa da vida. (Enfermeira Ruth) 

Possibilidade. Morte é quando fecha um ciclo, e as coisas na 
sua vida não devem ficar inacabadas. Interessante que, ao 
longo da vida, a gente conclui e não conclui, né? 

Mas o que importa pra vida é isso, que nós não estamos 
terminados. Então, assim, meu conceito de morte é 
possibilidade, tudo é possível. A morte surge quando conclui 
um ciclo, quando termina, quando a gente conclui. Eu acho 
que, ao longo da vida, a gente vai concluindo essa situação. 
Eu confesso que já tive muito medo de morrer, muito. Hoje, 
morrer, pra mim, é uma possibilidade e, ao mesmo tempo, eu 
acho que é muito pré-maturo. (Dr. João Pedro) 

Morte, na verdade, a morte é a falta da vida. Quando você vê 
um cadáver, na verdade deixa de ser aquela pessoa que não 
tem mais. É a ausência da vida, na verdade, falta uma cor, 
falta vida, é difícil de dizer. (Dra Sara) 

Olhe, eu não sei nem te dizer. Pra mim assim, na minha parte 
da religião, é uma passagem. (Enfermeira Rachel) 

Eu nunca parei pra pensar. A morte é quando se acaba 
mesmo, quando fecha o olhinho, pára de existir. Eu acho que 
é. Pra mim morreu, acabou, sinceramente. Eu vou pensar 
melhor sobre isso. A impressão que dá é essa, você morreu, 
acabou. (Dr. João Marcos). 

O fim de uma fase. (Dr. João Lucas) 

Medo de exatamente o que meu pai me dizia antes dele.. ele 
bem, muito bem, ainda lúcido, sempre foi, ele dizia muito: 
“Minha filha, a gente não sabe o que a gente vai encontrar lá 
em cima, na outra vida, então o medo é esse. O medo de que 
não sabe com o que vai se deparar”. Então, até brincando 
comigo ele dizia: “Medo a gente não sabe por que, quem vai 



 214 

não volta mais”. Então eram as palavras dele. Quem morre 
não volta pra contar nada como é que tá lá em cima; então o 
medo disso, o medo de suicídio, né? De não saber o que é 
que a gente vai deparar. né? (Enfermeira Maria) 

O conceito de morte pra mim é dar uma morte àquela que 
pessoa que tá indo realmente tranqüila. Dar aquele suporte, 
naquele momento, porque hoje em dia tá muito difícil aceitar a 
morte e vivenciar ela. Então você está ali presente, pegando 
na mão daquele paciente, confortando ele e ele vai morrer 
sabendo que está sendo confortável aquele momento. Então é 
o momento dele, e você tem que dar suporte naquele 
momento. (Enfermeira Izabel) 

Mas o que é a morte pra você? 

A morte pra mim? 

Sim, o que é que representa a morte pra você? Você sabe 
que vai morrer um dia. 

É eu acho que é o fim do sofrimento pelo que eu vejo aqui, pra 
mim.  

Pra você, a sua morte? 

Difícil falar de morte, mas a morte é, pra mim, é uma perda.   

 

 

A Enfermeira Izabel foge três vezes de responder o que para ela é a 

morte. Só quando insisto muito, ela consegue dar uma resposta, mesmo assim, 

rápida, sucinta. Há respostas de morte como: passagem; término de um ciclo 

que se inicia ao nascer; fim de tudo; cessação de vida biológica; perda; 

desconhecido/incógnita. Há representações positivas e outras não. Tal fato se 

reflete na vivência cotidiana do corpo de profissionais. Num retorno ao conceito 

de cotidiano de Agnes Heller, e nele pautado, é possível identificar a inserção 

desses sujeitos de pesquisa na sociedade hospitalar, de ela os absorver, 

assimilá-los e participar de seus valores veiculados e socializados nos 

corredores do HNL, presentes no cotidiano da comunidade hospitalar. As 

atividades do dia a dia de cada pessoa estão relacionadas com as atividades 

cotidianas de sua família, amigos, colegas de trabalho, constituindo uma trama 

de relações sociais vinculadas às diferentes atividades do dia. Nessa trama, o 

indivíduo pode apropriar-se a seu modo da realidade e colocar a marca de sua 

personalidade, mantendo sua particularidade e construindo uma vida inserida 

na sociedade. 



 215 

Para Heller (2008), é,  na vida cotidiana, que se produzem as relações 

sociais entre as pessoas; é na cotidianidade que o ser humano se insere na 

sociedade e reproduz as atividades e cultura existentes. A cópia, a mimese, é a 

primeira forma de se relacionar e aprender dos humanos. É por meio dessa 

reprodução do indivíduo que acontece a reprodução social. Estar inserido na 

sociedade é organizar uma vida cotidiana capaz de conduzir a uma 

continuidade, em interação com @s outr@s a sua volta e com o modo de 

produção da sociedade. Por outro lado, também é no cotidiano que a 

sociedade se transforma através de uma mudança que se inicia com pequenas 

alterações na vida de cada indivíduo, até alcançar o âmbito da coletividade. Se 

observadas de perto, as representações de morte apresentadas são comuns 

na ocidentalidade, não passando de reproduções socializadas, que são 

adotadas segundo o sistema de crenças de cada pessoa entrevistada. 

Você acredita em Deus? 

 

Eu não sei, eu acho que não. (Dr. João Mateus) 

Eu acredito em Deus. (Foi a resposta dos demais) 

 

 

As respostas vieram sempre acompanhadas de chistes, piadas, que é 

uma forma de defesa do ego. Estar diariamente com a morte não é tarefa fácil 

para esse grupo de profissionais nem para muita gente. Esses mecanismos 

defensivos, presentes no dia-a-dia, são necessários para extravasamento das 

tensões diárias que a rotinha hospitalar traz para suas e seus funcionári@s. 

Elizabeth Kübler-Ross (1975, p.66), em uma narrativa sobre um 

período em que passou trabalhando junto aos/às índi@s do Alasca, afirma que 

“Mas creio que confundimos nossas prioridades; a vida de alguém está 

terminando: certamente, há coisas importantes que essa pessoa desejaria 

dizer e fazer antes de morrer”. Para ela, com sua formação médica ocidental, o 

importante era aliviar as dores d@s pacientes e proporcionar-lhes todo conforto 

Ela afiança que uma das coisas mais importantes que aprendeu no Alasca foi 

perguntar à pessoa enferma: “O que você deseja?”. E este dizer e fazer tem a 

ver com o imaginário que este ser-para-a-morte elaborou dentro de si, a partir 



 216 

de sua cultura, das interações sociais que vivenciou, ao longo de sua 

existência. 

Nas respostas apresentadas, é possível detectar o chiste (a pilhéria) 

que, quem é da área da psicologia ou da psiquiatria, sabe ser um forte 

mecanismo de defesa do ego, em expressões como: “Pode doar meu corpo 

para a prefeitura; pode jogar em um saco (Dr. João Lucas), entre outras. Nada 

mais são que sinalizações de medo da morte, o que é bastante natural em 

profissionais que trabalham em um hospital na qual ela se faz presente 

diariamente. A idéia de passagem é muito forte em nosso universo religioso, 

seja católico romano, cristão reformado ou mesmo espírita. É preciso atentar, 

porém, que para @ paciente a morte é mais que real. É bom não esquecer que 

houve unanimidade em afirmar que pacientes FPT sabiam de suas reais 

condições de vida e morte e então, pergunto eu: como ficam essas pessoas? 

Elizabeth Kübler-Ross (1975) afirma que @ paciente vai procurar ajuda em 

quatro fontes: a fé religiosa; @ companheir@ (quando tem), senão, a família; 

em si mesm@; e n@ médic@, se este/a for franc@ e honest@ e tenha bom 

senso para ponderar sobre a capacidade de a pessoa enferma elaborar o que 

pode ser dito. Elizabeth Kübler-Ross, em todos os seus livros, sempre insiste 

para se dar esperanças ao/à paciente, não de cura, mas de qualidade de vida 

nos últimos dias; de pequenas conquistas, como o paciente da Enfermeira 

Rachel que, dois dias antes de morrer, saiu para cortar o cabelo. Viver até dizer 

adeus, como é o título de um dos livros de Kübler-Ross que defende, 

justamente, essa idéia. No cotidiano do HNL, é possível ver a distribuição de 

papéis tal qual a teoria que lhe dá o nome, elaborada por Willian James, 

Charles Cooley e Georg Herbert Mead, a qual postula que a sociedade traz 

falas e comportamentos de acordo com @ personagem. Em outras palavras, o 

papel traz, em si, tanto as ações como as emoções e atitudes a ele 

relacionadas (João Virgílio Tagliavini, s/d). A pessoa sente aquilo que faz. De 

modo que o Laureano apresenta uma série de normas não escritas que 

compete a cada profissão seguir, como por exemplo, chamar a psicologia 

quando @ paciente avança no sentido de verbalizar seu processo de morrer, e 

essa dar conta da demanda. 

 



 217 

 Você já pensou sobre sua morte? Falou com alguém 
sobre a sua morte?  

 Todo dia eu falo. Ontem eu viajei, né? Aí eu vim no ônibus, e 
só tinha três passagens e eu escolhi... Toda a viagem a gente 
brinca, eu acho, né? Porque a gente vê isso todo dia (a morte), 
eu vejo isso todo dia. 

 vê todo tipo de morte. E ontem eu tava até brincando com a 
mulher do guichê, né? Tinham três cadeiras, três poltronas só. 
Uma acho que era 16, a outra 26, mas atrás tinha a 2, que era 
na frente, né? E aí o que é que eu fiz? Tocou meu telefone, 
atendi tal, tal, tal, ai, ocupado, ocupado, ou seja, a 16 ocupou 
na hora e a 26 ocupou a seguir, então eu tinha que ir na 2 
mesmo, é porque tinha que morrer. Olha, se eu morrer 
amanhã... Risos!! (Dr. João Mateus) 

 Rapaz, eu não pensava até o tempo em que minha mãe se foi 
tão repentinamente. Mas ela foi então eu digo assim, olhe, 
viver é muito bom, né? Muito rápido também. A gente tem uma 
passagem muito rápida pela terra, e assim, eu pretendo viver o 
máximo que Deus permitir que eu esteja aqui, agora viver 
bem, viver com qualidade. Eu não penso na morte, eu penso 
na incapacidade. (Enfermeira Ruth) 

 Penso, penso que um dia ela vai chegar, e eu não sei quando 
vai ser, me preocupo. (Dra. Sara) 

 Não, tenho medo, tenho medo, tenho medo diante de tudo que 
eu vejo aqui, entendeu? Vejo aqui aquela barreira. (Enfermeira 
Rachel) 

 Não, não pensei ainda não. Medo de morrer eu não tenho, só 
não queria morrer agora, né? Se puder deixar mais uns anos. 
(Dr. João Marcos) 

 Agora a minha morte... Tenho medo de morrer? Tenho, acho 
que tenho muita coisa pra fazer ainda. Agora nunca parei pra 
pensar assim, como é que deveria ser, como é que eu vou me 
comportar. É muito angustiante, eu sei disso porque, às vezes, 
quando você fica doente, você ser doente e ser médico ao 
mesmo tempo na realidade você se sente um pouco... 
frustrado não é a palavra certa, mas preocupado porque você 
sabe de todas as fases que você vai passar. Talvez por isso 
eu não pense. Eita, tô tendo uma dor aqui, acho que eu vou 
enfartar eita. Se eu tô enfartando, eu vou ter isso, vou fazer 
isso. Então você sabe, na sua cabeça, toda aquela sequência 
do que vai acontecer. Então, talvez o meu mecanismo de 
defesa seja exatamente isso, eu não penso pra exatamente 
não pensar naquela sequência. (Dr. João Lucas) 

 Que por eu morrer aqui eu vou reviver, então, isso vai ser uma 
reconstrução na minha vida. Eu vou estar ao lado de Deus. 
(Enfermeira Izabel) 

 

 



 218 

O psicólogo, Dr. João Pedro e a Enfermeira Maria afirmaram não 

pensar sobre sua morte; @s demais responderam que sim e, basicamente, as 

mesmas respostas foram dadas, de modo que coloquei apenas algumas para 

clarificar. Há uma admissão generalizada do medo da morte, com exceção feita 

pelo médico João Marcos, que afirmou não temê-la. Um ponto a destacar é a 

fala da Enfermeira Ruth, que remete à questão da velhice, da incapacidade. 

Em nossa sociedade, a velhice é vizinha da morte e também marginalizada 

pela associação que traz com ela. 

O medo da morte provoca, segundo Bauman (1998), o uso de duas 

estratégias básicas pelos seres humanos, como artifício de minorar o horror 

que origina. Uma primeira é da ordem do coletivo e caracteriza-se por 

ajuntamentos humanos em coletividades organizadas, como a Igreja, a Nação, 

o Exército, a Universidade, os quais Émile Durkheim (apud Bauman, 1998, p. 

192) denomina “seres maiores do que eu mesmo”. Essas instituições 

sobrevivem e, de certo modo, possuem vida eterna, o que impulsiona seus 

membros a se doarem, posto que de alguma maneira, se imortalizam com 

essas instituições. Escrever uma tese não foge à regra de se sentir imortal no 

acervo bibliográfico da Universidade. 

A outra estratégia tem cunho individual e se constitui, basicamente, em 

realizar algo inédito, uma coisa que ninguém fez antes. É uma maneira de se 

deixar gravar na memória das próximas gerações, através de seus feitos. 

“Obter a imortalidade segundo as regras dessa estratégia significava destacar-

se da aglomeração e acima do comum” (Bauman, 1998, p.193). Essas duas 

formas  envolvem jogos de poder, pois a força da imortalidade coletiva exige a 

supressão da individualidade e, por outro lado, a fórmula da imortalidade 

individual, particularizada, somente encontra sentido enquanto esta for 

privilégio de pouc@s, (Ibidem).                          

Um ponto comum, quando indaguei sobre o medo da morte, foi o riso. 

Mas, quando se fala em morte e se procura seu sentido, ocorre mui 

provavelmente outro questionamento: qual o sentido da vida? Não um sentido 

profissional, uma vocação, mas  um sentido muito mais profundo, relacionado 

com a própria existência humana. Ou nas palavras de Simmel (apud Simone 

Maldonado, 1998, p 179), “[...] a morte aparece de novo como aquilo que dá 

forma à vida”; ou num linguajar hegeliano, vida e morte, como contrárias que 



 219 

são, seriam tese e antítese. E esse cenário de questionar subliminarmente o 

porquê de se estar viv@ aciona mecanismos não só psíquicos, mas sociais 

também, para estabelecer relações com quem questiona de parceria e 

cumplicidade, tudo com o intuito de não se deparar diretamente com o que está 

sendo perguntado. Para isso, para superar o medo e os horrores da morte, há 

um refúgio, uma busca na sutileza social de incorporá-la aos acontecimentos 

próprios dos domínios da vida. Assim, vida e morte são acontecimentos da 

mesma natureza. 

Quase tod@s @s entrevistad@s possuíam seguro de vida, com 

exceção do Dr. João Pedro, Psicólogo e da Enfermeira Izabel. @s médicos não 

haviam dito onde desejavam (e se desejavam) ser enterrad@s, com exceção 

de Dr. João Paulo que expressou o desejo de ser cremado e de Dra. Sara e de 

Dr. João Marcos, de serem enterrad@s. Tod@s afirmaram acreditar numa 

outra vida após essa, e que uma boa morte, se é que se pode assim falar, é 

aquela rápida, de preferência durante o sono e na velhice, bem longínqua. 

Perguntei, então, ao grupo se tinham algo a acrescentar sobre o tema 

que trouxera e como havia sido participar daquela entrevista. Em sequência, as 

respostas: 

 

 3.7.3 Há algo mais que você queira dizer sobre esse 

assunto? 

 

 Eu acredito que, que as perguntas do fim foram todas muito 
bem direcionadas, que eu acho que eu respondi o que eu 
realmente sinto. Eu sinto uma angústia perante a morte, 
apesar de encarar ela como um processo natural. Eu sinto 
angústia de não poder ajudar mais ainda, assim, os pacientes 
e os familiares. Eu acho que tem ainda essa carência de 
atitude da universidade mesmo, que você não tem. Mas eu 
converso muito, inclusive com a psicóloga aqui do hospital, 
que eu digo pra ela: "Me ensina como é que eu falo da morte 
pra um paciente"; "Como é que eu converso com a família?". 
Porque eu tenho essa vontade. Eu acho muito ruim pra o 
profissional o paciente perguntar pra você "Como é que eu vou 
morrer?", "Por que é que eu vou morrer?", "Por que tá 
acontecendo isso comigo?", e você ficar sem resposta. Por 
que você fica sem resposta? Porque você não sabe lidar, na 
verdade, com a mor. (Enfermeira Mírian) 

 Não, eu queria dizer assim, que a gente que, o médico lida 
muito com a morte, né? E o oncologista mais ainda, né? 



 220 

Então, esse, esse, esse dia-a-dia da gente aqui, com esses 
pacientes terminais, com essas crianças da pediatria que me 
choca muito, com crianças de dois, três, quatro anos, com 
dores horríveis na cabeça, na boca, no pulmão, no estômago. 
E a gente sabe que a criança vai se operar vai fazer químio, 
vai morrer. O caminho dela é um só, é morrer, o sofrimento é 
muito grande, dois, três, quatro anos, então o convívio com a 
morte muda muito o seu conceito de vida, né? Você passa a 
ter uma visão diferente da vida, né? Vê a vida de outra 
maneira, você fica mais sensível, né? Você passa a encarar as 
coisas com menos complexidade. Porque a vida é isso 
mesmo: tá aqui, a gente nasceu pra morrer. A gente começa a 
morrer no dia que nasce, né? A gente nasce pra morrer. (...) 
Você vê aqui na pediatria um bocado de criança se acabando, 
morrendo, tudo marcada pra morrer, daqui a dois meses, seis 
meses. Choca, choca, e choca muita gente. Tem um colega, 
tem um colega que trabalha comigo, que opera comigo, que 
ele não gosta da pediatria, ele não gosta de operar quando é 
criança, porque ele transfere aquilo pros filhos dele. Não. Ele 
chega em casa e vai olhar os filhos pra ver se tem gânglio, se 
tem tumor, aí bate radiografia pra ver se tem alguma coisa. Ele 
absorve muito das doenças, da pediatria. Ele não quer, ele 
não é da pediatria. Ele teve que sair, nós aconselhamos ele. 
(Dr. João Paulo) 

 Eu, é, é, além de ser enfermeira assistencial, eu acompanho 
alunos de Enfermagem, do nível superior. Então eles têm uma 
resistência muito grande de quando vêm no Laureano. Aí vêm 
muito assim, é, com muito medo, inseguros, eles não sabem 
com o que vão lidar, saem chorando sempre, e me 
questionam: “Por que é que você trabalha aqui?”, “Como é que 
você consegue?”, “Você já se acostumou?”. E eu digo não, a 
gente não se acostuma, a gente vê a realidade dos pacientes 
e percebe que pode ser feito algo por eles, né? Percebe que a 
gente tem que lutar enquanto profissionais da área, para a 
prevenção dessa doença, que é realmente de tratamento 
muito complexo. Então a gente tem que lutar pela prevenção. 
Instalada a patologia, a gente tem que orientar o paciente da 
melhor forma, quanto ao tratamento. Então é muito grande o 
nível, o número de profissionais que não sabem explicar o que 
é uma quimioterapia, uma radioterapia, né? As cirurgias, a 
hormonioterapia, então a gente tem que estudar pra explicar a 
esses pacientes, desmistificar, e quando o paciente chegar 
aqui, tem muitas mães que chegam pra fazer um mielograma 
achando que é um exame simples, e quando veem, 
desmaiam. Então, o que é o papel da gente, informar: “Olhe, 
seu filho vai passar por isso, isso e isso”. É desumano deixar 
que a mãe veja aquela cena, assim, tem aquele choque, então 
eu tento fazer isso. Como é que eu me sinto melhor? É 
informando o paciente: “Olhe, vai ser assim, assim e assim. 
Não tenha medo que agora, é esses vômitos eles são 
normais”. Né?, tento prevenir, é, é esses sustos que eles vão 
ter, explicando, esclarecendo incansavelmente, porque são 
muitas dúvidas e é uma mudança muito grande na vida de 
cada um, tanto do paciente quanto da família. Então, é dessa 



 221 

forma que eu tento, vamos dizer assim, compensar essa lida 
diária tão dura, né?, de realidade, tão dura dos pacientes. Aí 
tem muita gente que diz mais assim: “Eu tô no Laureano, 
quando eu tô em casa, eu esqueço”. Eu continuo falando, falo 
do que eu vejo, pra meu esposo no caminho, quando ele vem 
me pegar. Em casa, meu filho tá chateado, revoltado, de, de, a 
realidade de criança, que quer, quer, quer sem parar, então eu 
paro e explico: “Olha, tem essa realidade aqui, também”. 
Então, é uma lição de vida trabalhar aqui.   (Enfermeira Ana) 

 É que, me colocando no lugar do paciente fora de 
possibilidade terapêutica, a morte é um alívio. É. Então tá no 
dia-a-dia dele, como sofre né?, principalmente os pacientes 
portadores de tumor na região cabeça e pescoço. Esses 
particularmente, a morte, se eu estivesse no lugar deles, pra 
mim, a morte seria desejável. Não pode comer direito, tem dor 
direto. Eu se tivesse no lugar dele, eu preferia que a morte 
tomasse conta. (Dr. João Thiago) 

 Não. Esse assunto é infinito, né? Enquanto tiver perguntas, 
vão existir respostas.  

    Ah, sim, sim. Você conhece São Paulo. (Dr. João Mateus) 

 Conheço. 

 Você vê como que é, né? Em São Paulo tudo é muito. É muito 
carro, é muito trânsito, é muito frio... É muito calor, tudo é 
muito longe, né? É muita gente, você entra naquele metrô ali, 
você sai, tudo é muito caro, tudo é muito, muito prédio, né? 
Tudo é muito. Muita poluição. São Paulo é um muito, a 
definição de São Paulo. Então, tem muito paciente também. 
São Paulo tem muito paciente, tem muito dinheiro, tem muita 
pobreza também, né? E o que acontece? A gente vê mais ou 
menos esse retrato da medicina, né? O médico vai, atende um 
paciente, depois atende outro, atende outro, atende outro. Aí, 
daí a pouco, recebe um chamado da direção que o paciente 
foi a óbito, e tal, tal. O familiar quer esclarecimento, e isso vai 
virando, daí a pouco, uma rotina, entendeu? Vai virando uma 
rotina porque aí todo mundo acha que o médico tá querendo 
ganhar dinheiro. Então, recebe pressão de todos familiares, do 
paciente, do diretor do hospital, que não quer pagar, do 
conselho de medicina, que quer que você faça a coisa correta, 
né? Dos convênios, que não pagam... 

 E de si mesmo, é verdade também, entendeu? Então, o que 
vai acontecer? O que tá acontecendo? E por que o médico tá 
se tornando mecânico, a ponto de nem ligar muito com a 
morte mais? Por quê? Justamente por causa desses fatores, 
tudo tá ficando muito automático. Então, eu lembro que lá eu 
me preocupava muito com o que eu tava escrevendo. Eu não 
tava me preocupando com o paciente, eu tava chegando 
nesse estado, entendeu? Então, era mais do que eu escrevia 
e do que eu tava experenciando com o paciente. Por quê? Eu 
fui chamado recentemente em Recife. Eu dava plantão lá em 
Recife, e era um caos. Queriam até botar uma greve lá, dos 
médicos. Eu pedi demissão do Estado e vim embora. E o que 
é que aconteceu? Lá o médico não respeita horário, o pessoal 



 222 

daqui é super mal educado, né? Então, é outro mundo aqui, 
né? Chega atrasado ao plantão, lá o pessoal era residente, 
dava plantão o residente de outro hospital. Aí eu ficava só, 
apenas na emergência, porque só chegava de 11 horas da 
manhã, era um caos, né? [Em Recife] Aconteceu uma parada, 
e essa parada eu tive um trauma ventricular causado por um 
tiro, né? Aí, o que aconteceu? A gente vai fazer o quê? Eu 
tentei levar pro bloco por que tinha que abrir o tórax e lá 
embaixo não tem nem sala de cirurgia, pelo menos é uma 
coisa mais organizada, mas tem né? Aí a gente levou correndo 
lá pro bloco. Chegou lá, esperamos, e os quatro elevadores 
todos quebrados, a gente volta pra sala. Depois, ele chama, e 
os familiares foram atrás saber o que é isso. Ah, porque os 
elevadores estavam quebrados. Aí, foi em cima da diretoria do 
hospital, a diretoria do hospital abriu um processo lá e me 
chamaram lá na secretaria pra esclarecer isso aí, né? A 
felicidade é que nessa hora os quatro plantonistas estavam, 
né? Participando. Chego lá, ele pergunta: “Doutor, mas não 
era pra o senhor ter escrito a temperatura do paciente?” Aí eu: 
“Como é que eu vou fazer isso?” Você tem que atender cada 
paciente, um de cada vez, tá entendendo? Você não escreveu 
aqui, você tem que escrever, você tem que, tá entendendo? 
Porque ele é burocrata, né? Aí ele quer dizer também que já 
teve a experiência, que não era assim, tem que fazer tudo 
correto, não é? Que a gente tem que atender todos os 
pacientes de uma vez só, parece que tem que ser assim: o 
paciente tá tendo uma parada, traz uma adrenalina aí, escreve 
aí. Depois que você termina essa confusão toda, você tá 
pouco se lixando pra... É, ou não é? 

 Aí queria que eu tivesse colocado a temperatura, o 
tensiômetro, a pressão de cada minuto, o que eu fiz não me 
lembro de nada. Você vai colocar lá na ficha os fatos mais 
importantes. A própria sociedade tá criando isso aí, tá 
deixando o médico automático, ou seja, o que me leva a 
pensar? Se eu tivesse chegado e dito assim: “O paciente 
chegou com um tiro no ventrículo” e não tivesse feito nada, 
“tiro no ventrículo, parada cardiorrespiratória, tentativa de 
reanimação, sem êxito”, tinha acontecido nada. Por quê? 
Porque ele ia entender que o paciente chegou em óbito. Eu 
não fiz nada, deixei ele morrer mesmo, aí não me complicou 
nada, tá entendo? Aí o familiar não pode me culpar em nada, 
se ele me culpar, vai culpar quem atirou; tá entendendo como 
são as coisas? 

 Tá criando isso aí. O médico vai ficar em São Paulo, tá 
havendo muito isso. Tá pouco se lixando agora com o paciente 
e ele quer se proteger, né? Ele põe ali que o paciente tá 
assim, assim, assado, mesmo que ele não esteja, porque o 
que tá valendo é o que tá escrito, entendeu? Porque se você 
escrever a realidade, vai deixar margem, e por que você não 
fez isso? E por que você não fez isso?Porque você não fez 
transferência? É complicado isso aí. Então, é melhor você 
colocar uma coisa mais que se a polícia vier, não dá 
processo.Tá entendendo o que tá acontecendo? É muito isso. 
(Dr. João Mateus) 



 223 

 

 

Depois continuarei com as impressões d@s entrevistad@s, mas 

considero que esses quatro relatos iniciais são muito significativos e repletos 

de informações valiosas à discussão aqui contemplada. A Enfermeira Mírian, 

traz, em seu discurso, dois elementos que destaco como merecedores de 

especial atenção (há muitos outros): sua angústia diante da morte, agora, no 

término da entrevista, plenamente admitida, e o reconhecimento que há 

pacientes que falam sobre sua própria morte e de como a profissional não 

encontra respostas para lhes dá. Ela recorre à psicologia que, aparentemente, 

tem a tarefa de ofertar resolutividade a uma questão que é comum a tod@s! O 

grupo de psicologia do HNL é em número reduzido, e mesmo que não o fosse, 

a tarefa de saber lidar com a morte é competência d@s profissionais de saúde. 

Se há falhas nos currículos das Universidades, que os respectivos conselhos 

de classe revejam a questão, a sociedade civil organizada e quem mais o 

assunto interessar, em especial, a equipe de profissionais que se deparam com 

as agruras de ter que responder perguntas para as quais, simplesmente, não 

há respostas. Que sejam ofertadas condições de enfrentamento para lidar com 

pacientes moribundos por quaisquer profissionais da saúde, posto que, na fala 

da Enfermeira, fica claro que pacientes FPT questionam a equipe sobre suas 

condições físicas e sobre sua morte iminente.  

Dr. João Paulo, hideggerianamente falando, constata através dos anos 

e das muitas mortes que presenciou, em especial, na pediatria, que “já se está 

pronto para morrer, ao nascer”. Revela, ainda, o nível de estresse de trabalhar 

com crianças à morte, deformadas, com dor e sob intenso sofrimento e cita o 

caso de um colega que não se encontra mais em condições psicológicas de 

trabalhar no referido setor,  aconselhado pel@s demais médic@s, a se retirar, 

pois ficava com suas próprias crianças, palpando-lhes o corpo em busca de 

gânglios enfartados; realizava radiografias nas mesmas. Enfim, um profissional 

com, ao que tudo indica, um nível de estresse bem elevado, devido às 

condições de enfrentamento de um trabalho muito desgastante: o lidar 

cotidianamente com a morte e a morte infantil.  

A Enfermeira Ana questiona o sigilo sobre os exames, em especial 

aqueles a serem realizados em crianças, que não são explicados às mães 



 224 

(difícil vir um pai). Lembra, também, do tratamento quimioterápico, de seu 

desconforto gástrico, das náuseas, vômitos que, muitas vezes, são 

informações omitidas d@s pacientes e reconhece que trabalhar ali tem um 

custo e um ganho, pois as atividades rotineiras são desgastantes e, ao mesmo 

tempo, ensinam-lhes algo sobre o valor da vida, fato corroborado na fala de Dr. 

João Paulo. Quando @s entrevistei, pude constatar a aparente veracidade de 

suas palavras, pelas expressões faciais que me apresentaram e lágrimas 

derramadas nos relatos dos casos que lhes solicitei contassem- me. 

O relato de Dr. João Thiago, sempre lacônico, encerra o que muit@s 

talvez tenham querido me dizer e não fizeram, por considerarem quebra de 

ética ou qualquer outra coisa dessa ordem: para um/a paciente, como @s que 

ele vê, a morte é um alívio! E ele arremata, “se fosse eu, queria morrer”. E por 

que promover a distanásia, prática recorrente nas dependências do HNL, em 

especial e principalmente, na enfermaria vinte e seis? Aquela destinada a 

pacientes FPT? Por que não enviar, aqueles e aquelas que puderem, para 

suas casas, e deixar morrerem junto a quem amam, de acordo com os 

postulados dos Cuidados Paliativos? Se @ doente não tem família ou 

necessita de aparelhagem para sobreviver, e que, se retirada, caracterizaria 

uma eutanásia passiva (aquela em que ocorre a morte por retirada de 

aparelhos), deve permanecer internad@, mas, caso contrário, é só o somatório 

da agonia de morrer com a de morrer na solidão.  

Embora longo, o relato de Dr. João Mateus é uma síntese, se assim 

posso dizer, dos vários motivos que mecanicizam a profissão médica. Não que 

isso seja justificativa para atitudes de falta de humanidade, solidariedade e 

compromisso profissional, mas, como tudo na vida, é preciso observar os dois 

lados, e as condições, muitas vezes, perversas que @s profissionais da 

medicina econtram para o exercício de seu oficio é um deles. Ele reconhece, 

sem eu lhe sugerir nada, que @ médic@ está ficando “mecânico” em relação à 

morte e que as condições de trabalho são determinantes nesse processo de 

desumanização da medicina. Seu relato sobre o plantão no hospital em Recife 

seria patético se não fosse trágico! Ele é chamado a atenção pela direção 

porque não preencheu toda papelada necessária ao atendimento que estava 

prestando a um paciente com uma bala no coração, o qual necessitava ser 

cirurgiado imediatamente, mas o bloco cirúrgico não era no andar térreo e os 



 225 

quatro elevadores do hospital estavam quebrados. Após, o que parece uma 

repreensão e um processo administrativo, pela documentação não ter sido 

preenchida a contento, ele pede demissão.  O cotidiano de trabalho do HNL é 

melhor, mas presenciei a falta de injeções de morfina por três dias 

consecutivos no hospital. Como garantir uma terminalidade digna, leia-se pelo 

menos sem dor, na falta de morfina? E quando questionad@s pela família, @s 

técnic@s em enfermagem pediam que as reclamações fossem dirigidas à 

chefia de enfermagem, que, durante o período, não veio informar o porquê da 

falta da morfina. E eu perguntei se havia vindo alguém em minha ausência e as 

cuidadoras (porque só havia mulheres, a exceção de um homem), me 

responderam que não. Continuo com a mesma pergunta: 

         

Há algo mais que você queira dizer sobre esse assunto? 

 

Não, assim, eu parabenizo você por estar estudando esse 
assunto, porque é um assunto profundo e muito subjetivo 
também, né? É uma coisa que você não quantifica. Porque 
uma coisa é você chegar e dizer assim "tantos por cento das 
pessoas apresentaram isso ou apresentaram aquilo”, então é 
uma pesquisa, assim, qualitativa, e assim, é, vamos dizer 
inesperada também, que embora o tema seja morte, mas cada 
pessoa aborda isso e encara isso de uma forma diferente. 
(Enfermeira Izabel) 

É triste a vida! (Dr. João Pedro, psicólogo) 

Ótimo, foi muito boa essa pesquisa. Eu espero que os 
profissionais que você vai entrevistar também enriqueçam sua 
pesquisa porque isso é muito importante. Como eu te disse, a 
morte é uma coisa muito difícil, por isso que eu te fiz aquela 
pergunta, por que a morte, né? Porque a gente tem que retirar 
o mito disso. A gente sabe que infelizmente isso acontece. Se 
agora você perguntar, tá pensando nisso? Tô não, nem quero 
pensar nisso, não por mim, pelos meus pacientes, eu não 
quero não. Eu sempre digo assim: “A gente tem que dar a 
qualidade de vida mesmo que não tenha condições de vida 
boa, com dignidade. (Enfermeira Rachel) 

 

Ah, bem legal, bem legal. Eu gostei. (Dr. João Marcos) 

 

Olha, eu não tenho medo dela. Acho que você vai ter assim 
uma dificuldade muito grande em relação aos outros colegas 
porque eu convivo com eles e eu sei como eles participam, 
né? Eu tenho assim a consciência bem tranquila de que eu 
faço o que posso e tenho a consciência tranquila de que eu fiz 



 226 

o que era pra ser feito. Ou talvez a minha tranquilidade e o 
meu não temor da morte talvez seja por isso, porque talvez um 
colega que tenha medo é porque talvez ele tenha deixado de 
fazer alguma coisa em algum instante, em algum momento. Eu 
não, eu tenho a consciência tranquila. Eu posso dormir porque 
eu sei que eu fiz o que podia ser feito, certo? Se eu não 
conseguir fazer, eu vou procurar um terceiro pra que possa 
fazer no meu lugar, porque aquilo eu não pude fazer, então eu 
tenho a consciência tranquila. (Dr. João Lucas) 

 

Foi bom, porque é um estigma (...). Ter a visão do medo, do 
contágio, tem muitos que diz: “Olhe, eu não vou poder levar 
meu pai não porque eu tenho filho pequeno em casa aí meu 
pai não pode ficar lá comigo”. Tá entendendo? Chegam a dizer 
isso: “Eu tenho filho pequeno, meu filho é novinho, eu ainda tô 
dando de mamar e não posso levar meu pai pra ficar comigo 
dentro de casa”. O que é que tem? Tem a ver uma coisa com 
a outra, minha gente, não é? Chegar ao absurdo de dizer isso, 
meu Deus do céu. (Enfermeira Maria) 

 

É difícil porque a morte em si ninguém aceita, né? E 
principalmente falar, dar o conceito de morte. O paciente devia 
morrer, eu acredito que seja na residência, próximo da sua 
família. (Enfermeira Ruth) 

 

Dra. Sara não respondeu a essa questão nem à última porque estava 

de plantão e não pode disponibilizar seu tempo. Como relato, tive dificuldades 

em conseguir as entrevistas com @s profissionais da medicina, mesmo quando 

estavam de plantão. Os mais acessíveis foram Dr. João Lucas, que me deu 

cerca de mais de uma hora de entrevista, e Dr. João Mateus, que me forneceu 

mais de duas horas. Esse segundo grupo levanta questões como o porquê de 

meu interesse sobre um tema tão mórbido, Enfermeira Rachel; a questão de 

desmistificar o câncer, opinião da Enfermeira Maria; a multiplicidade de visões 

da morte trazida pela Enfermeira Izabel. O Dr. João Marcos, realmente, deve 

ter gostado, pelo sorriso largo que me deu e a amabilidade com que se 

prontificou a responder a minhas perguntas; Dr. João Pedro foi monossilábico, 

mas teve que sair para uma urgência, então não posso concluir que encerrou 

sua fala, e Dr. João Lucas estava preocupado em me garantir que não tinha 

medo da morte, quando eu não estava lhe perguntando isso. E, também, que 

fazia tudo por seus/suas pacientes, fato que pude ouvir d@s própri@s, pois 

encontrei pacientes seus/suas que o elogiaram muito. 



 227 

Juremir Machado da Silva (2006, p. 79) coloca como muita propriedade 

que: “A Sociologia nasce de um híbrido, socius (latim) e logos (grego), na 

França de Augusto Conte. A grande lição da Sociologia reside justamente no 

fato de mostrar que o saber é sempre uma construção simbólica”. Esta tese 

nada mais é que isto: uma construção simbólica a partir das representações 

fornecidas pelos grupos pesquisados. No entanto, é preciso destacar a 

necessidade que a grande maioria verbalizou, a necessidade de falar sobre o 

assunto. Mesmo quando eu chegava e dizia qual era o tema das entrevistas e, 

aos poucos, enveredava pelo que mais me interessava, que consistia 

justamente na vivência de seu cotidiano com a morte, ia identificando as 

resistências e as aberturas ao assunto, que também são produtos das relações 

interpessoais presentes na rotina hospitalar. As organizações de saúde, como 

qualquer outro tipo de organização, necessitam de ferramentas que sejam 

capazes de instrumentalizar as tomadas de decisão não só relacionadas ao 

controle de custos, mas também, que se voltem ao emocional e às relações 

sociais que se processam nas suas dependências. Na produção em saúde, o 

trabalho representa um componente de maior complexidade, pois é um fator de 

produção que não existe por si mesmo, mas, sim, agregado aos agentes que o 

realizam, que são seres dotados de emoção e vontade, dentro de uma 

organização, assumindo papéis de verdadeiros arquitetos na construção da 

prática diária. 

Frente a esse cenário, verifica-se que uma das grandes dificuldades 

inerentes ao setor saúde, no que se refere à morte e ao lidar com quem está 

vivenciando o processo de morrer de câncer, uma doença que, no seu estágio 

final, revela-se extremamente dolorosa, apoia-se em duas razões causais: a 

dificuldade advinda da formação na graduação e o cenário social em que @ 

profissional se acha inserid@; a cultura ocidental, da morte invertida 

denunciada por Ariés e ratificada pela medicina tecnocrática de nossos dias. 

Apresento, então, ao grupo, uma última questão: 

 

Como foi para você participar dessa pesquisa sobre a morte? 

 

Ah, foi ótima. Eu adorei porque foi uma maneira de você 
desabafar, angústias, os medos que você sente, porque o 



 228 

paciente, às vezes, acha que o profissional de saúde é 
onipotente, né? Ele acha que não, ele não tem medo de 
morrer, ele sabe lidar com a morte. Na verdade, você veste 
esse escudo  que é pra se defender mesmo das coisas da 
vida. Mas, que, na verdade, nós somos tão frágeis quanto 
eles. E foi muito bom passar isso pra você, até por que é um 
desabafo mesmo. Minha mãe sempre comenta quando eu 
chego em casa dizendo que eu perdi um paciente, que quando 
eu chego triste. Ela diz: "Minha filha, você trabalha num 
hospital que a vida não existe", porque quando você trabalha 
numa maternidade você sabe que a morte ali não existe, 
porque só nasce. Mas você trabalha num hospital que só tem 
morte, porque a maioria dos pacientes quando chega aqui o 
prognóstico já é muito ruim. O problema maior do câncer é 
esse. Mas assim, pelo fato justamente de a gente não saber 
lidar com a morte é que a gente fica querendo, fica achando 
que os pacientes vão sair bem, que não vão morrer. Eu peço a 
Deus: "Meu Deus, faça com que, os que você se apega mais, 
com que o paciente tal não morra no meu plantão". Você sabe 
que ele vai morrer, mas você não quer que seja com você. Eu, 
graças a Deus, graças a Deus, eu nunca perdi nenhum 
paciente no meu plantão. Quando eu chego, ou ele morreu, ou 
então quando eu saio, chego no outro dia, que eu olho não tá 
o nome dele, no nosso quadro, aí eu olho assim, "Cadê 
fulano?". Aí diz assim: "Foi a óbito". Assim, dá aquela dor, mas 
não foi comigo. Então o que os olhos não vêem o coração não 
sente. (Enfermeira Mírian). 

 

Muito bom. Muito bom expressar, falar alguma coisa, né? E 
ajudar você nessa sua pesquisa. (Dr. João Paulo) 

 

Muito boa, uma oportunidade rara que se tem de falar sobre 
isso, né? E eu tenho até pretensão de fazer meu mestrado 
também em cima disso. (Enfermeira Ana) 

 

Foi extremamente interessante, foi boa, foi boa. Levou à 
reflexão da morte, né?, sobre os pacientes fora de 
possibilidade, né? Foi boa. (Dr. João Thiago) 

 

Eu achei interessante também, achei legal, achei, achei 
interessante. Depois vou querer ler, viu? 

Ah, teve um paciente! Um paciente inclusive que eu me 
apeguei muito a ele. Ele tinha um tumor de base de crânio, 
ficou um tempão sem querer operar no HU (Hospital 
Universitário), acabou vindo pra cá (HNL) operar, né? E 
tiraram o tumor, na primeira deu benigno. Aí veio a patologia e 
voltou de novo, reoperei, aí benigno novamente. Na terceira 
cirurgia foi que deu maligno, confirmou a malignidade e ele já 
estava cheio de seqüelas, esse paciente, e chegou a um ponto 
que ia fazer a quarta cirurgia nele e aí olhei pra os familiares 
e perguntei, né? Que eles perguntam, e aí doutor? E aí ver o 



 229 

que a gente vai fazer o que é que a gente vai fazer, não é o 
que eu vou fazer porque eu consigo fazer, vou lá 
automaticamente e tiro, agora o que é que a gente vai fazer, o 
que vocês querem? Aí eu dou as escolhas, pra gente escolher 
juntamente com eles, porque tem risco de sequelas, de ficar 
paraplégico, tem risco de morrer, tem risco de ter um 
sangramento, de não sair mais da anestesia. Aí tem a 
possibilidade de se fazer quimioterapia, porque às vezes 
adianta e às vezes não adianta, (Dr. João Mateus). 

 

Não, eu gostei, foi tranquila. Gostei. É bom contribuir com a 
ciência, né? Interessante, né?, nunca tinha feito, assim, uma 
pesquisa desse tipo, é... Ainda é um assunto que mexe muito, 
né?, com o nosso eu, com o nosso interior, não é uma coisa 
fácil. Realmente morte não é uma, um tema fácil de abordar, 
até pra vocês mesmo que pesquisam, não é? E tudo o que a 
gente faz se relaciona com o paciente e se relaciona também 
nossas perdas, que nós já tivemos né? É... É um tema que 
mexe, que mexe, é um tema muito profundo, que mexe muito 
com o nosso íntimo, né? (Enfermeira Izabel) 

 

É. Eu vou brincar um pouquinho com ela (a morte) porque aí, 
talvez, eu pegando leve com ela, ela não me assuste. (Dr. 
João Lucas) 

 

Sim, é sobre o preconceito de familiares. Lá na enfermaria 
(essa informante trabalha no ambulatório), que eu também 
passei por lá e só dez anos eu fiquei na central de 
enfermagem, como os familiares abandonam os pacientes, 
sabe? Abandonam de toda forma, de carinho, de atenção, de 
fazer visita, de tudo. Tem familiares que, se souber que um 
paciente, ainda hoje, souber que ele tem um câncer, ele 
abandona. Tem a mentalidade que é contagioso! Como eu 
acho até um pouco de ignorância pensar que um câncer 
contamina. É comum quando a gente faz visita na enfermaria, 
os familiares, tem uns que tá acompanhando e não chegam 
nem perto do seu pai, de sua mãe, de seu irmão, eu digo: 
“Minha gente, se fosse contagioso, então todo mundo que 
trabalhasse aqui, que lida com esses pacientes há anos, tava 
todo mundo já doente, contaminado há muito tempo, se fosse 
contagioso, né?Quem dá banho, quem troca um curativo, 
quem dá alimentação, quem muda a posição no leito, não é?” 
Então eu digo logo isso, então todos nós que trabalhamos 
aqui, a gente já tava tudo doente, não é? Mas são os primeiros 
a se afastarem, a abandonar são os familiares, infelizmente, é 
o que a gente vê muito aqui. (Enfermeira Maria) 

 

E isso pode ocorrer também nos apartamentos, que é uma 
clientela diferenciada? 

 



 230 

Ocorre, eu acho que ocorre, mas numa menor escala, até por 
conta do que eu digo, do esclarecimento, né? É um temor 
muito grande ainda com o câncer, né? Apesar de tantas 
novelas, que a gente já vê que teve casos de campanhas em 
televisão, de personagem de televisão fazendo, até pra 
esclarecer, não é? Que não é daquele jeito. (Enfermeira 
Maria). 

 

O que eu completo é o seguinte: que a morte todo profissional 
em si tem que respeitar, é o momento final daquele paciente; 
que é o momento que aquele ser humano precisa mais de 
companhia. Então é dar o apoio, é dar o suporte para que 
aquela pessoa possa morrer tranquila, morrer sabendo que 
tem alguém ali, apoiando, que tem alguém ali que, no seu leito 
de morte, saber que está acompanhado por alguém. Então, 
que a pessoa pra morrer possa não se sentir tão só. 
(Enfermeira Ruth) 

 

 

Dr. João Pedro, Dra. Sara, Dr. João Marcos e a Enfermeira Rachel não 

responderam a essa questão pelo fluxo de trabalho que @s impossibilitou de 

continuar, porém, suas contribuições foram valiosas e essa lacuna não 

prejudica o todo. 

Inicialmente, destaco a unanimidade que @s entrevistad@s colocaram 

em poder falar sobre a morte. Alguns mais enfaticamente, como a Enfermeira 

Mírian que revela: “Foi uma maneira de desabafar angústias, os medos que 

você sente”, até alguém que não encara o tabu e brinca com o tema, à maneira 

de Dr. João Lucas, quando afirma que “pegando leve com ela, talvez ela não 

me assuste”; passando por posições intermediárias, como as de Dr. João 

Thiago o qual afirma “que participar da pesquisa, me fez refletir sobre a morte e 

os pacientes FPT”, além da cobrança de Dr. João Mateus em desejar ler essa 

tese, depois de concluída. O que cumprirei, obviamente, e sinto-me grata que 

pelo menos alguém do HNL tenha interesse em saber sobre o que tratei aqui e 

como o fiz. Dr. João Paulo e a Enfermeira Izabel chamam a atenção para o fato 

de estarem contribuindo para a construção do conhecimento científico, e posso 

dizer que, de um modo geral, há uma satisfação em poder verbalizar sobre a 

temática, mesmo sendo, a mesma, difícil e desafiante. A Enfermeira Ana 

declara que é uma oportunidade “rara”, o que não deixa de ser um 

anacronismo, se levarmos em consideração a alta mortalidade do HNL. São 



 231 

profissionais que se deparam com a morte diuturnamente, mas não a 

socializam entre si, negando-lhe a presença, nas silenciosas enfermarias onde 

exercem seus ofícios de guardiões e guardiãs de uma morte, realmente, 

interditada, posto que silenciada. 

É necessário partir do pressuposto de que a morte é própria da 

essência da vida humana, e é preciso vivê-la o mais humanamente possível, o 

que consiste em torná-la um ato de liberdade para @ agonizante e sua família. 

A vivência d@ moribund@ como sujeito de sua história, ainda dentro dos 

limites de sua vida restrita, exige consciência do processo que vivencia, a 

oportunidade e o apoio para exercer o livre arbítrio e a força que lhe resta, 

exercitando-a sobre seus atos, como vári@s d@s entrevistad@s colocaram em 

suas considerações sobre o tema da entrevista. Faz parte do ser humano 

poder preparar-se para a morte como um momento capital da existência 

humana. 

Do ponto de vista social, a morte é uma ruptura irreversível do sujeito 

com os variados grupos dos quais participa e, consequentemente, com o 

cumprimento dos papéis por esse ser humano assumidos, devida à finitude de 

sua própria natureza biológica. 

O problema do sujeito, do sentido da sua vida e da sua morte, 

presentes em muitas das falas aqui transcritas, se não explicitamente, 

subliminarmente, não pode ser separado do problema da história. A história 

mostra que não é exato que tod@s sejam iguais perante a morte. Não são 

mais iguais perante a morte do que o foram perante a vida. A morte d@ 

trabalhador/a raramente é um rompimento natural com a vida, mesmo que seja 

de câncer, pois o acesso aos tratamentos é diferenciado, como diferenciado é 

a condição de solitude em que @ doente se vê: pacientes do SUS têm suas 

visitas controladas, no HNL. Enquanto eu estava lá, as regras mudaram e a o 

número de visitantes, antes ilimitado, se restringiu a duas pessoas pelo período 

de uma hora por turno; ou seja, das 9 às10 da manhã, duas pessoas, e das 15 

às 16, mais duas pessoas. Geralmente familiares faziam uma espécie de 

rodízio entre si, pois vinham de municípios outros, alguns distantes, e 

procuravam dar resolutividade ao problema, conquanto tivessem acesso ao 

seu/sua doente.  



 232 

@ paciente com câncer em estágio terminal não perde suas 

características próprias, suas peculiaridades: personalidade, história social, 

experiência com a vida e com a morte, suas demandas pessoais diante da 

iminência da morte e sua agonia prolongada. Mas quando percebe estar com a 

doença num ponto irreversível (e tod@s @s depoentes afirmara que elas/eles 

sabiam, por mais que fosse negado) apresenta necessidades ao pessoal 

hospitalar que angustiam por todo arcabouço sócio-histórico que a 

contemporaneidade cercou e cerceou a morte e o morrer. Essa estrutura de 

veemente negação tem um ônus pago, em última instância, pel@s 

moribund@s e pela equipe de saúde. Num cotidiano alienante, onde as 

questões sobre a morte são ignoradas e evadidas da rotinha hospital, a quem 

morre resta o destino de um término da existência em completa solidão.  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 233 

Considerações Finais 
 
Tu estás Comigo! 
 

A escolha do tema morte está muito relacionada com minha história de 

vida, como clarifico na introdução, e essa pesquisa realiza uma análise de 

como é vivenciado o cotidiano do estar no Hospital Napoleão Laureano: seja 

com um câncer em estágio terminal; seja como familiar do(a) paciente ou como 

profissional mais próximo aos dois primeiros segmentos: enfermeir@s, 

médic@s, psicólogo. Utilizo como recurso de coleta de dados entrevistas semi-                 

-estruturadas, com profissionais e familiares, e sem estrutura, para pacientes, 

além de um diário de campo com relatos etnográficos de todo o processo. 

Contudo, no transcorrer dos contatos com os pacientes, verifiquei que não 

conseguia obter quase nada de verbalizações, o que me conduziu a fazer uso 

do teste psicológico projetivo, o HTP, que foi aplicado, mas interpretado sob 

uma ótica fenomenológica e mais sociológica que psicológica, dada a área em 

que se inscreve essa tese. A essência do trabalho é o cotidiano estabelecido 

entre essa tríade: pacientes FPT, cuidadores e profissionais de saúde e a 

relação dos mesmos com a própria morte.      [ ou só “com a morte”  ?]            

Dentro dos aspectos da condição humana, a morte apresenta um papel 

fundamental.  O ser humano é o único animal que tem consciência de sua 

finitude. Os acontecimentos da (pós)-modernidade e a formação das 

sociedades contemporâneas promovem uma mudança na relação do homem 

com a com a morte, tornando-se mais problemática e carente de significado. 

No Ocidente, até o século XIX, a morte era algo da ordem do privado, do 

familiar e, sobretudo, reconhecia-se que a mesma fazia parte da existência 

humana. Duas características fundamentais da contemporaneidade são 

apontadas por Simmel, um clássico da teoria social, o qual apresenta pistas 

para se pensar a nova (in)compreensão da morte: os processos de 

racionalização e de individualização. A obra deste autor não necessariamente 

circunda o tema da morte, no entanto, seus diagnósticos da modernidade 

acabam por apontar para a falta de sentido da morte no ser humano moderno. 

Por fim, escritos poucos conhecidos de Simmel, do final de sua vida, 

demonstram sua tentativa de buscar o significado perdido. É o Simmel mais 

filosófico que sociológico. Contudo, no atual momento em que as discussões 



 234 

sobre interdisciplinaridade, multidisciplinaridade se solidificam, discussões, 

dessa ordem, tornam-se, até certo ponto, estéreis. Elejo para trabalhar com 

quatro categorias, a saber: Pós-Modernidade; Cotidiano; Poder Médico e 

Morte. 

A modernidade e a pós-modernidade refutaram a morte por não ser da 

ordem do produtivo, pois há que se lembrar que a sociedade florescente no 

século XIX é capitalista, fundamentada, sobretudo, nos valores burgueses da 

mais valia e que, concomitantemente, a medicina de então tem sua legitimação 

como ciência que separa o normal do patológico. A morte que era, até aquele 

momento, fato, se não desejado, natural da existência, é considerada uma 

desordem que invade a vida, obrigando a medicina a envidar esforços com o 

intuito de contê-la a qualquer preço. Os profissionais da medicina apoderam-se 

e empoderam-se da morte, trazendo para si a missão de torná-la anômala à 

vida. Estão em consonância com o florescente pensamento cientificista, e a 

morte que, dantes, em casa ocorria, legitima-se no hospital, local devidamente 

higienizado para acolhê-la. Nesse ponto, é preciso atentar que dois dispositivos 

são acionados para essa mudança territorial do morrer: primeiro, que a morte 

no hospital garante seu ocultamento da família, dos parentes, da sociedade, 

enfim; segundo, o moribundo, ser absolutamente dispensável numa sociedade 

voltada para o consumo, é retirado de um lócus social a que não mais 

pertence, nem é útil. Trata-se de um ser não mais conveniente à sociedade, 

não lhe resta outro lugar que não o hospital para expirar, geralmente, sozinho.                          

Outro ponto é que a sociedade cientificista, que lega à medicina o 

poder de decidir saberes e fazeres sobre corpos aos seus cuidados, coloca-a 

numa situação de luta corpórea com a morbidade que acomete o enfermo. No 

hospital, passa a ocorrer o aglutinamento de pacientes fato que contrasta com 

o tempo em que um médico da família se deslocava até a casa do doente para 

atendimento. Com  essa mudança, a divisão do trabalho médico e também de 

enfermagem fica mais de acordo com o modo de produção dominante, e o 

hospital, realmente, irá seguir o modelo industrial, preconizado pelo capitalismo 

solidificado no século XIX.  

Com o cientificismo, os curandeiros e seus asseclas, pertencentes à 

intimidade das classes populares, são, até certo ponto, banidos de seu status 

de detentores da arte de curar e cuidar, ocorrendo uma tentativa de 



 235 

assimilação, pelas referidas classes, dos saberes da medicina alopática, a qual 

se imporá como única detentora do discurso oficializado sobre saúde e doença; 

normal e patológico. Foucaultianamente falando, saber, fazer, poder, mantêm 

entre si estreita ligação, e esses discursos hegemônicos legitimados pela 

burguesia de então ocorrerão através de uma série de transformações. O 

respeito pela Ciência e pela sábia medicina lhes imputa uma ordem de 

conhecimentos que dificultam sua tradução, reinterpretação e reformulações 

pelas classes populares. Surge, então, uma casta dentro da qual o médico 

constitui-se no principal agente de difusão e controle de corpos adoecidos e 

aquele único devidamente autorizado a se pronunciar sobre os agravos à 

saúde. A relação médico/paciente transforma-se numa relação de classe, em 

que, para o último, fica muito evidente a distância social que os separa. 

No cotidiano do HNL, não ocorre de modo diferente. Pacientes são 

tolhidos na comunicação com seu médico assistente, e afirmo isto baseada nas 

inúmeras vezes em que fui questionada por dúvidas específicas do ou sobre o 

paciente e recomendava-lhes retirarem-nas com seu médico assistente. Em 

nova visita, recebia as mesmas indagações e lhes perguntava o porquê de não 

haverem esclarecido com o médico, como lhes aconselhara, e a resposta era:” 

Ele(a) estava muito(a) apressad(a)”; “Fiquei com vergonha”; “O Dr.  não explica 

bem”, dentre outras. Outro ponto que encontrei na empiria é o fato da não 

socialização de informações sobre os enfermos, queixa frequente da 

enfermagem. A verticalização do poder na área de saúde, com o profissional 

de medicina no topo, é a regra, não a exceção. Na literatura que subsidiou 

essa tese, essa foi uma constante por mim encontrada. E, nas falas dos 

médicos entrevistados é possível encontrar esse perfil, que está cristalizado e 

deve ser discutido na própria formação médica, na formulação dos currículos 

acadêmicos.  

É algo muito importante de ser avaliado pelas instituições acadêmicas 

da área de saúde, pois a inexistência de uma equipe multidisciplinar nos 

hospitais, fato que ocorre também no HNL, e essa divisão taylorista do trabalho 

prejudicam  o paciente, que tem seu corpo segmentado cartesianamente. 

De uma forma quase generalizada, o núcleo central da cotidianidade 

do atendimento naquele nosocômio não é questionado. Apenas Dr. João 



 236 

Mateus e a Enfermeira Ana mostraram vontade de ver mudanças ocorrerem na 

rotina hospitalar.   

É na vida cotidiana de uma instituição e nas relações sociais ali 

produzidas entre os diversos atores sociais que se reproduzem as atividades e 

cultura existentes. Mas, também, é lá, que (sub)jaz a possibilidade de 

mudança. Se por um lado há a continuidade do fazer-assim-porque-sempre-foi- 

-assim, há também o gérmen da transformação, da renovação, da vanguarda. 

Evidente que, num primeiro momento, o processo de aprender por modelagem 

é quase inevitável, pois é assim que o homem inicia seu processo de 

socialização e, por isso, reproduzimos a cultura em que nascemos através da 

interação social. 

Dito de outro modo, na vida cotidiana, o indivíduo se insere numa 

determinada comunidade social, na qual participa do cotidiano e o assimila, no 

caso, a hospitalar. As atividades do dia-a-dia desses profissionais estão 

relacionadas às atividades cotidianas de amigos e parentes e constituem uma 

trama de relações sociais vinculadas às diferentes atividades sociais. Nessa 

trama, o indivíduo pode apropriar-se a seu modo da realidade e colocar a 

marca de sua personalidade, de maneira a manter sua particularidade e 

construir uma vida inserida na sociedade, modificando-a, se assim se fizer 

necessário. 

A pesquisa foi realizada em um hospital especializado no tratamento do 

câncer, doença estigmatizada pela sociedade, posto ser, a despeito dos 

recursos tecnológicos, uma possível sentença de morte, um dos motivos que 

me levou à vítimas desse agravo. O hospital estabelece uma rotina para os 

pacientes com horários pré-estabelecidos, que devem ser cumpridos, como, 

por exemplo,  banhos até as seis horas da manhã. Apesar de estar presente na 

enfermaria vinte e seis nos dois turnos, raramente via médic@s ou enfemeir@s 

por lá. Sei que se realizam visitas médicas e de enfermagem, pois @s 

familiares me diziam, mas suponho que eram consultas rápidas, dado nunca 

@s ter visto. Tal achado condiz com a literatura utilizada nessa tese e com a 

fala da enfermeira Ana, quando relata da dificuldade das duas categorias em 

lidar com moribund@s: medicina e enfermagem. A psicologia vai, mas é sua 

função, tentar acalmar os ânimos exaltados. 



 237 

No HNL, a enfermaria, onde ficam @s moribund@s é a vinte e seis, 

também chamada Isolamento; última do longo corredor situado no primeiro 

andar do hospital e apresenta uma particularidade: além de, geograficamente, 

ser a última, ou seja, só vai até lá quem realmente assim o desejar, tem um 

outro diferencial. As demais enfermarias ficam com seus leitos voltados para a 

porta de modo que @s doentes podem ver quem passa, e são vist@s, o 

Isolamento não! Seus leitos estão voltados para a parede e @s enfermos só a 

ela podem ver, além de cuidadoras e familiares. Uso o termo cuidadora, porque 

percebi algo digno de ser registrado, numa perspectiva de gênero: quando os 

homens estão enfermos, suas esposas, filhas, irmãs, sobrinhas vão cuidar 

deles; quando as mulheres estão enfermas, o marido, se tiver, não vai, é uma 

irmã, cunhada, mãe, sogra, prima, enfim , outra mulher que cuida, o que deixa 

nítido como está enraizado nas estruturas sociais a divisão dos papéis de 

quem  cuida. Só encontrei um cuidador! 

Com @s pacientes, obtive, via HTP, um retrato de sua solidão, de seus 

medos, de sua tristeza... E o mais relevante: No silêncio d@s mesm@s, a 

inferência da compreensão da vizinhança da morte. Fato corroborado por 

tod@s os profissionais entrevistad@s, @s quais afirmaram que @s 

moribund@s sabem que estão à morte, mesmo que ninguém lhes diga nada 

sobre isso. Outro ponto que merece destaque foi o uso dos chamados 

tratamentos fúteis em pacientes FPT. Vi ocorrerem, sobremaneira, com @s 

enfermos do Isolamento. Esse uso era justificado pela pressão da família e a 

obstinação médica em não aceitar a morte de modo algum. Até me foi citado, 

por inúmeras vezes, um médico que é considerado um herói no HNL, por 

nunca desistir de tentar! Não consegui entrevistá-lo, o que é uma pena! Mas, 

tal fato, só deixa evidente como é comum ao cotidiano hospitalar que a morte é 

anômala à vida. Muit@s pacientes pediam para voltar para seus lares, mas isto 

não lhes era permitido. Não me refiro àqueles e àquelas que dependem de um 

equipamento para manutenção da vida, pois, nesse caso, teríamos eutanásia 

passiva; mas sim aos e às que podem sim, ir para seus lares e morrer lá, com 

sua família e amig@s. Não há boa morte, mas pode haver morte digna. E, com 

certeza, não é sozinh@ num hospital repleto de rostos desconhecidos, seja no 

Isolamento ou na UTI. 



 238 

Na esteira da pesquisa, entrevistei as cuidadoras em que pude 

detectar, de imediato, uma dificuldade ferrenha em pronunciar a palavra câncer 

e a obstinação de que @ moribund@ se restabelecerá, o que é natural, dado 

os laços afetivos e a cultura que estão imersas: a da negação da morte. Na 

enfermaria vinte e seis, ninguém falava a palavra morte. Havia praticamente 

uma etiqueta social em não pronunciá-la, muito embora, toda semana 

morresse alguém. Mas a remoção do corpo era rápida e eficiente; um biombo 

era posto, de modo a impedir a visão da morte e, após isto ocorrer, as 

cuidadoras retornavam às suas conversas, como se nada tivesse ocorrido! 

Também detectei certo temor nelas em falarem mais abertamente 

comigo, durante as entrevistas. Era como se houvesse um medo de seu/sua 

doente não receber o melhor tratamento se dissessem qualquer coisa que 

criticasse o atendimento. Então, fiquei ensimesmada que se eu as tivesse 

ouvido fora do hospital, talvez houvesse tido mais elementos de análise, 

todavia, a regra das cuidadoras se coaduna com a da equipe hospitalar: a 

morte é algo que existe para @s outr@s, não para alguém de minha família. 

Mais uma vez clarifico: é praticamente impossível alguém estar feliz por ter um 

ser amad@ morrendo de câncer, uma doença muitas vezes mutiladora, 

invasiva, com tratamentos debilitantes e cruéis. A questão é não reconhecer 

que a morte está presente e não irá embora, porque com a vida faz par! Só 

encontrei uma cuidadora, Dona Nenê, evangélica, que cuidando do irmão, 

reconheceu que ele iria morrer e que estava preocupada (segundo seu sistema 

de crenças), não com sua morte, pois essa era inevitável, mas para onde iria 

sua alma. 

Nos relatos obtidos com a equipe de saúde, é perceptível, também, 

destacar alguns pontos que merecem uma reflexão: a veemente negação da 

morte no cotidiano hospitalar; a utilização de tratamentos fúteis e o despreparo 

da equipe em lidar com a morte. Percebem-se também a ausência de 

socialização de informações, a definição bastante hierárquica d@ médico como 

chefe da equipe e a dificuldade em que a enfermagem se vê, quando é 

questionada por pacientes que desejam informações sobre seu diagnóstico, o 

qual só e tão somente só, compete ao/a profissional da medicina fornecer. Há 

um grupo de partilha das dificuldades que @s profissionais de saúde 



 239 

enfrentam, mas apenas seis pessoas participam. O Diretor Clínico me revela 

que o nível de absenteísmo por depressão é significativo.  

Outra questão que merece destaque são os processos sociativos que 

ocorrem nos corredores do hospital, nas salas de espera das diversas 

modalidades de terapia oncológica e/ou reabilitadora, de modo que muit@, ao 

chegarem, pela primeira vez, ao setor de quimioterapia perguntam: 

 

@ paciente: É da vermelha? 

Enfermeira:  Por quê?  

@ paciente: Porque a vermelha faz cair o cabelo. 

Enfermeira: Onde @ senhor/a soube, pelo médic@? 

@ Paciente: Não, na sala de espera. 

 

                      

Fato que conduz a um ponto crucial na tese: @ paciente deve receber 

o diagnóstico de que está com câncer? A grande maioria foi contra. No entanto, 

pelos processos de entrosamento entre @s enferm@s, elas/es tomam 

conhecimento, e da pior forma: por uma pessoa que não sabe da gravidade de 

seu estado. Então, já houve casos lá, e tenho registrado no meu diário de 

campo, de paciente querer se suicidar, porque foi uma outra pessoa que lhe 

disse o nome de sua doença e todo estigma que ela traz. Há uma infantilização 

d@ paciente, @ qual perde o domínio sobre seu corpo, sua vida, sua 

identidade. Come, toma banho e recebe visitas no horário conveniente para o 

hospital, decidem seu tratamento sem consultá-l@ e, se são moribund@s, 

negam até o fim, muito mais para si mesm@s, que para @s pacientes  FPT 

que, por unanimidade, declaram que sabem muito bem que estão à morte. 

Essa pantomima toda gera um desgaste emocional e social significativo dentro 

das várias profissões de saúde que coexistem no HNL, empobrecendo-as, 

como empobrece @ paciente e sua família, que adentram num processo de 

relações sociais alienantes e desumanizadas.  

Em relação ao/à paciente FPT, pude observar e identificar foi muita 

tristeza. Não tenho como dizer se falar sobre sua morte iminente ajudaria seu 

processo de morrer, talvez... Expus relatos de pessoas que verbalizaram o 

medo de morrer a sós. Há livros e livros que defendem essa idéia, mas não 



 240 

ouso aqui fazê-lo. Soluções norte-americanas pertencem a uma cultura, 

bastante diversa da brasileira, muito embora haja acadêmic@s brasileir@s que 

aderem a idéia de falar sempre a verdade, até porque é um dos princípios da 

bioética. Uma questão em que muit@s se basearam para não dar o diagnóstico 

ao/à paciente foi a classe social; isto apareceu de modo muito nítido: a 

temática de que pobre não sabe do que está doente, ou não sabe que está à 

morte. No entanto, a fala de um médico coloca em xeque essa concepção: “Ele 

sabe que está com um caroço dentro da barriga”, talvez ou com toda certeza, 

não sabe o nome científico de sua neoplasia, mas sabe que está mal. E para 

arrematar, tem o relato do Dr. João Pedro, dee uma menina de dez anos 

plenamente consciente de que, com quatro caroços resultantes de uma 

metástase no pulmão, não valeria muito a pena tomar nova quimioterapia. Uma 

criança atendida pelo SUS. Pobre. 

Como coloco no início desse trabalho, não tenho respostas a oferecer, 

mas reflexões e a intenção de instigar a uma resposta a minha pergunta de 

pesquisa que é: qual é o cotidiano presente entre pacientes FPT, familiares e 

equipe de saúde do HNL em relação à  morte e que relações existem entre 

essa tríade, na partilha desse processo de finitude da existência? Mediante o 

material colhido e analisado, posso dizer que é um cotidiano da ordem do 

cristalizado, fixo e verifiquei poucos questionamentos de mudança em relação 

à veemente negação da morte presente na tríade. As relações sociais 

baseiam-se em comportamentos estereotipados, nos quais impera o pacto do 

silêncio, de modo que a morte, se não pode ser banida definitivamente, pelo 

menos o é linguisticamente. As relações sociais presentes no hospital não 

propiciam situações intersubjetivas face a face que sejam facilitadoras de uma 

mudança paradigmática dessa realidade por demais perversa, como afirmo, 

anteriormente. O poder médico é dominante e inquestionável. Tive a sorte de 

encontrar alguns/as médic@s com uma visão mais holística da medicina e 

menos empoderada. Mantive conversas informais com vári@s profissionais de 

diversas atividades, mas, até onde pude enxergar, o cotidiano do HNL é, em 

relação à morte, muito tecnocrata e cientificista. 

Ao estudar e observar o cotidiano d@s entrevistad@s, percebo a 

reprodução da lógica dominante, da morte interditada de que fala Áries. Porém, 

ao se utilizar uma lupa, numa visão sobre o micro, é possível perceber um 



 241 

cotidiano que pulsa para construir uma vida neste mundo compartilhado, 

procurando a produção de alternativas, mas que é da ordem do pontual, ou 

seja, paenas algumas pessoas possuem esse olhar. 

Portanto, transformar a vida cotidiana se associa a mudar as visões de 

mundo, que caminham juntas, entrelaçadas. Da mesma forma que é no 

cotidiano que se absorvem valores e uma visão de mundo, se a visão de 

mundo muda, o cotidiano se transforma; o inverso também pode acontecer, 

quando o cotidiano muda, a visão de mundo se transforma. E com ela a 

maneira de lidar com a morte e a vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 242 

Referências Bibliográficas  
 
ADAM, Philippe; HERZLICH, Claudine. Sociologia da Ciência e da Medicina. 
Bauru, SP: EDUSC, 2001. 
 
ÁLVARO, José Luis; GARRIDO, Alicia.   Psicologia Social. Perspectivas 
Psicológicas e Sociológicas. São Paulo: McGraw-Hill, 2006. 
 
ALVES, Rubem. Variações sobre a Vida e a Morte. 2. ed. São Paulo: 
Paulinas, 1985. 
 
ARIÈS, Philippe. O Homem Diante da Morte, vol. 1, Rio de Janeiro: Francisco 
Alves, 1889. 
 
_____________  O Homem Diante da Morte, vol. 2,  Rio de Janeiro: Francisco  
Alves,  1990. 
 
ARIÈS, Philippe. História da Morte no Ocidente. Rio de Janeiro: Ediouro, 
2003. 
 
AISENGART, Rachel Menezes. Em Busca da Boa Morte - Antropologia dos 
Cuidados Paliativos. Rio de Janeiro: Garamond: FIOCRUZ, 2004. 
 
Balint, Michel. O Médico, seu Paciente e a Doença. São Paulo: Atheneu, 
2005. 
 
BARBARIN, Georges. O Livro da Boa Morte - Não Temer o Momento da 
Morte. São Paulo: Paulus, 1997. 
 
BARBOSA. Antonieta. CÂNCER: Direito e Cidadania. São Paulo: Arx, 2003. 
 
BAUMAN, Zygmunt. O Mal-Estar na Pós-Modernidade. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 1998 
_______________ Modernidade e Ambivalência. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 1999 
_______________ Identidade.  Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2005 
 
_______________ Medo Líqüido . Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2008 
 
BERBER, Peter L. Perspectivas Sociológicas: Uma Visão Humanística. 3. 
ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1976.  
_______________ A Construção Social da Realidade, 27. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 1996. 
 
BOEMER, Magali R. A Morte e o Morrer. 3. ed.  Ribeirão Preto: Holos Editora, 
1998. 
 
BOLTANSKI. Luc. As Classes Sociais e o Corpo. São Paulo: Paz e Terra, 
2004. 
 



 243 

BRAUDILLARD, Jean. A Troca Simbólica e a Morte. São Paulo: Loyola, 1996. 
CANEVACCI, Massimo. Dialética da Família. 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 
1984.  
 
CARVALHO, Maria Margarida M. J. Resgatando o Viver. São Paulo: Summus 
Editorial, 1998. 
 
CASTELLS, Manoel. O Poder da Identidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
2000 
 
CHIATTONE, Júlio José. A Morte - Uma Abordagem Sociocultural. São Paulo: 
Moderna, 1996. 
 
CONSORTE, Josildeth. A Morte na Prática Médica. In: MARTINS, José de 
Souza. A Morte e os Mortos na Sociedade Brasileira. São Paulo: Hucitec, 1983.  
 
DASTUR, Françoise. A Morte. Ensaios sobre a Finitude. Rio de janeiro: DIFEL, 
2002. 
 
DENZIN, Norman e LINCOLN, Jvonna. O Planejamento da Pesquisa 
Qualitativa. Porto Alegre: Artmed, 2006. 
 
DUBOIS, Christian. HEIDDEGER - Introdução a uma Leitura. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 2004. 
 
EAGLETON. Terry. As Ilusões do Pós- Modernismo. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2006 
  
ELIAS, Norbert. O Processo Civilizador. vol. 1, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1994. 
_____________ O Processo Civilizador. vol. 2. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1993. 
,____________A Sociedade dos Indivíduos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Ed,1994 
_____________A Solidão dos Moribundos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2001 
 
ESSLINGER, Ingrid. De Quem é a Vida Afinal? São Paulo: Casado Psicólogo, 
2004. 
 
FORGHIERI, Yolanda Cintrao. Psicologia Fenomenológica: Fundamentos, 
Métodos e Pesquisa. São Paulo: Pioneira, 2004. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979. 
 
______________ História da Sexualidade – A Vontade de Saber. Rio de 
Janeiro: GRAAL,1988. 
 
______________ O Nascimento da Clínica. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2006. 



 244 

 
GIDDENS, Anthony. As Conseqüências da Modernidade. São Paulo: UNESP, 
1991. 
 
GUTIERREZ, Beatriz A. Ozello. O Processo de Morrer no Cotidiano do 
Trabalho dos Profissionais de Saúde de Enfermagem de Unidades de 
Terapia Intensiva. Tese de Doutorado. São Paulo: USP, 2003. 
 
HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-Modernidade. Rio de janeiro: 
DP&A, 2002. 
 
HARVEY, David. Condição pós-moderna: uma pesquisa sobre as origens da 
mudança cultural. São Paulo: Loyola, 2003. 
 
HEIDEGGER, Martin. Ser & Tempo - Parte II. Petrópolis: Vozes, 1990. 

HELLER, Agnes. O Cotidiano e a História. São Paulo: Paz e Terra, 2008. 

JAMESON, F. Pós-Modernismo: a lógica cultural do capitalismo tardio. São 
Paulo: Ática, 1991. 
 
JOHNSON, Allan G. Dicionário de Sociologia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1997. 
 
KASTENBAUM, Robert; AISENBERG, Ruth. Psicologia da morte. São Paulo: 
Pioneira, USP, 1983. 
 
KIERKGGARD, Sören. O conceito de angústia. São Paulo: HEMUS, 1968.  
 

KINCHELOE, Jve. Pesquisa em Educação - Conceituando a Bricolagem. 
Porto Alegre: Artmed, 2007. 
 
KLAFKE, Terezinha Eduardes. O Médico lidando com a morte: Aspectos da 
Relação Médico - Paciente Terminal em Cancerologia. In: CASSORLA, 
Roosevelt M. S. Da Morte: Estudos Brasileiros. 2 ed. Campinas, SP: Papirus, 
1999.  
 

KOURY, Mauro G. Pinheiro. Sociologia da emoção. O Brasil Urbano sob a 
ótica do luto. Petrópolis: Vozes, 2003. 
 

KOVÁCKS, Maria Júlia. Morte e desenvolvimento humano. São Paulo: Casa 
do psicólogo, 1992.  
 

____________ Educação para a Morte: Temas e Reflexões. São Paulo: Casa 

do Psicólogo, Fapesp, 2003. 

 



 245 

____________ Morrer com dignidade. In: CARVALHO, Maria Margarida M. 

J.(Coord). Introdução à Psiconcologia. Campinas, SP: Pleno Livro, 2003. 

 

KÜBLER-ROSS, Elizabeth. MORTE: Estágio Final da Evolução. Rio de Janeiro: 
Record, 1975. 
_____________ Perguntas e respostas sobre a morte e o morrer. São 
Paulo: Martins Fontes,1979. 
 
_____________ A morte: um amanhecer. São Paulo: Pensamento, 1991. 
 
_____________ A Roda da Vida. Rio de Janeiro: GMT,1998. 
 
_____________ Sobre a Morte e o Morrer. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
 
_____________ O Túnel e a Luz. Campinas, SP: Verus, 2003.  
 
_____________ Os Segredos da Vida. Rio de Janeiro: Sextante, 2004. 
 
_____________ Viver Até Dizer Adeus. São Paulo: Pensamento, 2005. 
 
KUMAR, Krishan. Da Sociedade Pós-Industrial à Pós-Moderna, Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1997. 
 
LELOUP, Jean-Yves.  Além da Luz e da Sombra - Sobre o viver, o morrer e o 
ser. Petrópolis, RJ: Vozes, 2001. 
 
LELOUP, Jean-Yves; HENNEZEL, Marie. A Arte de Morrer - Tradições 
religiosas e espiritualidade humanista diante da morte na atualidade. 8. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2005.    
 
LYON, David. Pós-Moderniade. São Paulo: Paulus, 1998 
 
LYOTARD, Jean-Françoise. O Pós-Moderno. Rio de Janeiro: José Olympo 
1986. 
 
MACIEIRA, Rita de Cássia. O Sentido da Vida Na Experiência de Morte. São 
Paulo: Casa do Psicólogo, 2001. 
 
MAFFESOLI, Michel. Elogio da Razão Sensível. Petrópolis, RJ: Vozes, 2005. 
____________ O Tempo das Tribos: o declínio do individualismo nas 
sociedades pós-modernas. 4 ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006. 
 
MARANHÃO, José Luiz de Souza. O Que é Morte. 4. ed. 2 reimp. São Paulo: 
Brasiliense, 1998.   
 
MARTINS, José de Souza. Os Mortos e a Morte na Sociedade Brasileira. 
São Paulo: HUCITEC, 1983. 
 



 246 

MARTINS, Leonard. M. A Ética Médica e o Paciente Terminal. Aparecida, 
SP: Santuário, 1993. 
 
MEIRELES, Cecília. Obra poética. Rio de Janeiro: Aguilar, 1984. 
 
MOSCOVICI, Serge. Representações Sociais - Investigações em Psicologia 
Social. Petrópolis, RJ: Vozes, 2003. 
 
MORAES FILHO, Evaristo de.  SIMMEL. São Paulo: Ática, 1983. 
 
MORIN, Edgar. O Homem e a Morte. Rio de Janeiro: Imago, 1997 
 
NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e tempo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2002. 
 
OCAMPO, Maria Luisa Siquier de. (org.). O Processo Psicogiagnóstico e as 
técnicas projetivas. 10. ed.  São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
PEIRIANO, Mariza. Rituais - Ontem e Hoje. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 
 
OPAS/OMS (Organização Pan-Americana de Saúde e Organização 
Mundial de Saúde) Acesso dia 23/02/2009, às 12h07min.  
 
PERESTRELLO, Danillo. A Medicina da Pessoa. São Paulo: Atheneu, 2006.  
 
PIMENTA, Cibele A. de Mattos; MOTA, Dálete D. C. de Farias; CRUZ, Diná de 
A. L. Monteiro. Dor e Cuidados Paliativos - Enfermagem, Medicina e 
Psicologia. Barueri, SP: Manole, 2006. 
 
PITTA, Ana. Hospital - dor e morte como ofício. 5. ed. São Paulo: 
Annablume/Hucitec, 2003. 
 
RÉE, Jonathan.  Heidegger. São Paulo: editora UNESP, 2000 
 
REIS, João José. A Morte é uma festa. 4 reimp. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2004. 
 
RINALDI, Doris. A finitude humana: algumas reflexões sobre o tema da 
morte. Revista Serviço Social e Sociedade, Ano XVI, n 51, São Paulo: Cortez, 
ago. de 1996. 
 
RODRIGUES, José Carlos. Tabu da morte. Rio de Janeiro: Achiamé, 1983. 
 
ROUANET, Sergio Paulo. Mal- estar na modernidade. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2003. 
 
ROSNER, F. Why Nutrition and Hidratation should not be withheld from 
patients. Chest 104(6): 1892-6  
 



 247 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. Rio de 
Janeiro: Cultrix, 2006. 
 
SILVA, Juremir, Machado da.  As tecnologias do imaginário. Porto Alegre: 
Sulina, 2006. 
 
SIMMEL, Georg. Questões fundamentais da Sociologia. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Editor, 2006.  
 
____________ A metrópole e a vida mental. In: Velho, O. G. O Fenômeno 
Urbano.  Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1973. 
Society of Critical Care  Medicine Ethics Committee. Consensus Statement of 
the Society of Critical Care Medicine’s Ethics Committee regarding futile 
and other possibly inadvisable treatments. Crit Care Med 25 (5): 887-91 
 
SONTAG, Susan. A Doença como metáfora. 3 ed. Rio de Janeiro: Graal, 
2002. 
 
STEDEFORD, Averil.  Encarando a morte. Porto Alegre: Artes Médicas, 1986.  
 
STRATHERN, Paul. Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 
 
THOMAS, Louis-Vincent. Antropologia de La Muerte. México: Fondo Del 
Cultura Del México, 1993. 
 
TOLSTOI, Leon. A Morte de Ivan Ilitch. Porto Alegre: L & PM, 2008 
 
TOURRAINE, Alan. Crítica da Modernidade. Petrópolis, RJ: Vozes, 1994. 
 
____________ Poderemos viver juntos?, Petrópolis, RJ: Vozes, 1998. 
 
VALLE, Elizabeth Ranier Martins do. (Org). Psico-oncologia pediátrica. São 
Paulo: Casa do Psicólogo, 2001. 
 
VANDENBERGHE, Frédèric. As sociologias de Simmel. Bauru, SP: EDUSC; 
Belém: EDUPFA, 2005. 
 
VATTIMO, Gianni. O fim da Modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 
 
WAIZBORT, L. As aventuras de Georg Simmel. São Paulo: Editora 34, 2000. 
 
WEBER, Max. Ciência e Política: Duas Vocações. 13. ed. São Paulo: Cultrix, 
2005. 
 
ZIEGLER, Jean. Os vivos e a morte. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1977. 

 

 

 


