
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES – CCHLA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA – PPGF 

 

 

 

 

 

CLEDSON DE SOUZA CARLOS 

 

 

 

 

 

OS MODOS DE SUBJETIVAÇÃO DO INDIVÍDUO ATRAVÉS DA SEXUALIDADE 

SEGUNDO FOUCAULT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2017 



CLEDSON DE SOUZA CARLOS 

 

 

 

 

 

 

OS MODOS DE SUBJETIVAÇÃO DO INDIVÍDUO ATRAVÉS DA SEXUALIDADE 

SEGUNDO FOUCAULT 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada à Universidade 

Federal da Paraíba como um dos 

requisitos para obtenção do grau de 

Mestre em Filosofia, na linha de Pesquisa 

Ética e Filosofia Política. 

 

ORIENTADORA: Profa. Dra. Ana Leda de 

Araújo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2017 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na Publicação 
Seção de Catalogação e Classificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

. 
 
 

                                                    

 
     C284m      Carlos, Cledson de Souza. 

            Os modos de subjetivação do indivíduo através da sexualidade segundo 

       FOUCAULT / Cledson de Souza Carlos. - João Pessoa, 2017. 

                         100 f.   

 

           Orientador(a): Prof. Dra. Ana Leda de Araújo. 
           Dissertação (Mestrado) – UFPB/CCHLA. 

       
 
              1. Filosofia. 2. Sexualidade. 3. Subjetivação - Indivíduo. 4. Análise moral. 
        5. Foucault. 

 
 

  UFPB/BC                    CDU - 1(043) 
          
 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A todos que procuram fazer da vida uma 
estética da existência. 



AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, amor criador e sustentador de nossas vidas, pela manifestação de 

cuidado constante em minha vida. 

Aos meus pais, por tanto amor e por todo apoio afetivo e material em todos 

os momentos. 

Aos meus professores, aos que contribuíram com minha formação 

intelectual e humana, entre os quais recordo especialmente, a minha orientadora 

professora Ana Leda, o professor Antônio Rufino, a professora Veralucia Porto, o 

professor Telmir Soares, o professor Bosco Brito, o professor William Coelho, a 

professora Silvana Santiago, por todo ensinamento, por todo apoio e pelo exemplo 

inspirador. 

Ao meu namorado, Kennedy Junior, pela compreensão, pelos auxílios 

intelectuais e afetivos, por todo apoio e incentivo em todos os momentos. 

Aos meus amigos, de modo especial recordo Ana Paula Araújo, Leilane 

Carlos, Patrícia Gastão, Júnior Paiva, Ilário Dênis, Crisanto Borges, Priscila 

Medeiros, por todo carinho, por toda solidariedade e apoio. 

Aos meus companheiros de trabalho, de modo particular, aos professores 

Nicolle Siqueira, Andrezza Barbosa, Francisco José, Elizangela Siqueira, pelo 

estímulo, pelo incentivo e pela inspiração. 

Aos meus queridos alunos, finalidade última de minha formação, trago à 

lembrança especialmente Fabianny Sales, Eliezer Xavier, Victor Pierre, Carla 

Grazielle, Luis Malaquias, Larissa Jordana, Junior Ribeiro, Maria Beatriz, Francyellen 

Farias, Raimundo Nonato, Amanda Oliveira, Letícia Jaine, Débora da Fé. Maria 

Luciana, Carolina Santos por terem sido fonte de inspiração, pela contribuição 

decisiva em minha formação humana e intelectual e pelo carinho manifestado. 

Aos meus colegas de turma, amigos de meu coração, de modo singular 

recordo Géssyca Medeiros, Bruno Cadete, Giordano Bruno, Mariana Frutuoso, 

Damiana Alves, por toda a amizade, companheirismo, apoio, respeito, pelos 

sofrimentos e conquistas vividos juntos, pela partilha da vida, da mente e do 

coração. 

Ao Seminário Santa Teresinha, pela decisiva contribuição em minha 

formação, pelo apoio em inúmeros momentos. 



À Comunidade Católica Veni Creator Spiritus, pela importante contribuição 

em minha formação como pessoa humana. 

A todos que contribuíram na minha formação intelectual, afetiva, humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
O que me impressiona é o fato de em 
nossa sociedade, a arte ter se tornado 
algo que só se relaciona com os objetos e 
não com indivíduos ou com a vida. Essa 
arte [...] é feita apenas por especialistas 
que são artistas. Mas não poderia a vida 
tornar-se uma obra de arte? Por que o 
abajur ou a casa hão de ser objetos de 
arte, mas não a vida? 
 

Foucault 



RESUMO 

 

O presente trabalho, baseado em Michel Foucault, constitui-se de uma pesquisa 
teórico-bibliográfica acerca dos modos de subjetivação do indivíduo através da 
sexualidade, presente na estética da existência grega e no dispositivo da 
sexualidade moderno. Propomo-nos analisar a seguinte problemática: como o poder 
atua no indivíduo no processo de subjetivação através da sexualidade. Para analisar 
a sexualidade contemporânea, Foucault distingue dois tipos de poder: o poder 
soberano e o biopoder. Ao analisar a sexualidade conforme o poder soberano, 
percebe-se equivocadamente que o principal efeito do poder é a repressão. Devido 
a esse equívoco, Foucault desconstrói esse instrumento de análise insuficiente, 
criticando a teoria repressiva e mostrando que a principal atuação do poder na 
sexualidade na contemporaneidade é através do dispositivo da sexualidade 
estimulando sua manifestação e a discursividade sexual. No entanto, Foucault 
mostra que a sexualidade pode ser vivida de modo distinto, assim apresenta outro 
modo de subjetivação, analisando como os gregos clássicos desenvolveram sua 
sexualidade como estética da existência. Finalmente observamos que a sexualidade 
é construída historicamente e não um dado natural, assim o sujeito contemporâneo 
tem a possibilidade de elaborar a partir de si mesmo uma vida livre e criativa. 
 

Palavras-chave: Sexualidade. Subjetivação. Moral. Foucault. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

The present work, based on Michel Foucault, is a theoretical-bibliographical research 
about the ways of the individual subjectivation through the sexuality, which is present 
in the greek aesthetics of existence and in the modern sexuality device. We 
proposed to study the following problem: how the power acts on the individual in the 
process of subjectivation through the sexuality. To analyze the contemporary 
sexuality, Foucault gives distinction to two types of Power: the Sovereign Power and 
the Biopower. In analyzing the sexuality according to the Sovereign Power, we noted 
mistakenly that the main effect of the power is the suppression. Because of that 
misunderstanding, Foucault deconstructs that kind of insufficient analysis, criticizing 
the repressive theory and demonstrating that the main acting of the power in the 
sexuality in the contemporaneity is through the sexuality device stimulating its 
manifestation and the sexual discursive. However Foucault shows that the sexuality 
can be lived distinctly, so it presents another way of subjectivation, studying as the 
classic greek developed their sexuality as aesthetics of existence. Finally we noted 
that the sexuality is historically built and it has not a natural datum, so the 
contemporary individual has the possibility to elaborate from itself a free life and 
creative. 
 

Keywords: Sexuality. Subjectivation. Moral. Foucault. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................................ 10 

 

1 DESCONSTRUÇÃO DE INSTRUMENTOS INSUFICIENTES NA ANÁLISE DA SEXUALIDADE 

CONTEMPORÂNEA ............................................................................................................................... 12 

1.1 Apresentação da teoria repressiva ................................................................................................ 12 

1.2 Sexualidade censurada? ................................................................................................................. 17 

1.3 Sexualidade interditada? ............................................................................................................... 24 

1.4 Sexualidade encoberta? ................................................................................................................. 29 

1.5 Crítica ao poder soberano .............................................................................................................. 36 

 

2 O DISPOSITIVO DA SEXUALIDADE E O BIOPODER ............................................................................ 40 

2.1 Critérios para a análise do poder ................................................................................................... 41 

2.2 Atuação do poder em grupos específicos ...................................................................................... 46 

2.3 Relação entre o dispositivo da aliança e o dispositivo da sexualidade ........................................ 48 

2.3.1 O dispositivo da sexualidade na família e o papel da psicanálise ............................................. 50 

2.4 Desenvolvimento histórico do dispositivo da sexualidade ........................................................... 52 

2.5 Difusão do dispositivo da sexualidade nas classes sociais ............................................................ 55 

2.6 O biopoder e a formação das identidades..................................................................................... 59 

 

3 ANÁLISE DA MORAL SEXUAL GRECO-ROMANA ANTIGA ................................................................. 68 

3.1 Justificativa da análise moral greco-romana antiga ...................................................................... 68 

3.2 Encontros e desencontros entre a moral greco-romana antiga e a moral cristã ......................... 70 

3.3 Critérios para análise moral ........................................................................................................... 72 

3.3.1 Aphrodisia (prazeres) ................................................................................................................... 75 

3.3.2 Chresis (uso) ................................................................................................................................. 77 

3.3.3 Enkrateia (luta) ............................................................................................................................. 78 

3.3.4 Eleutheria e aletheia (liberdade e verdade) ................................................................................. 80 

3.4 O amor aos rapazes ........................................................................................................................ 83 

3.4.1 Análise da relação sexual entre homens na Grécia Antiga .......................................................... 83 

3.4.2 Sobre a reflexão filosófica das relações sexuais entre homens na Grécia Antiga ........................ 87 

3.4.3 Comparação entre as relações sexuais entre homens na Grécia Antiga e na contemporaneidade

 ............................................................................................................................................................... 89 

 

CONCLUSÃO .......................................................................................................................................... 94 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................................................ 97 



10 

INTRODUÇÃO 

 

A presente pesquisa, tendo como fundamento a obra de Michel Foucault, 

nos volumes I e II da História da sexualidade, consiste na análise de dois modos 

distintos de subjetivação do indivíduo através da sexualidade. Situa-se em dois 

períodos históricos distintos: primeiramente nos detemos como isso ocorreu a partir 

da modernidade, sendo presente até a contemporaneidade, através do dispositivo 

da sexualidade; e em seguida, a análise versa sobre a moral sexual grega clássica, 

pela qual os indivíduos desenvolveram uma estética da existência. 

Não seguiremos a ordem cronológica, devido ao modo como Foucault trata o 

tema: ele está interessado nas questões atuais em como o poder atua no indivíduo 

contemporaneamente, mas ao realizar essa análise percebe a utilidade de 

contrastar com a cultura greco-romana, ambiente em que os mecanismos de poder 

atuantes na contemporaneidade ainda não tinham sido desenvolvidos. 

O modo como acontece esse processo de subjetivação recebe influência da 

moral e como o indivíduo a acolhe. Foucault rejeita a ideia de natureza humana que 

persistiria a todo contexto histórico, pois o homem é produzido historicamente, em 

outras palavras, conforme o seu modo ético de subjetivação. 

As técnicas de subjetivação podem apresentar elementos que limitam a 

participação do sujeito no seu processo de construção de si, baseando-se numa 

verdade alheia a ele, assim o objetivando. Ou seja, esse processo de subjetivação é 

ao mesmo tempo um processo de objetivação. 

Diante disso, nos indagamos: Como o poder atua no indivíduo no processo 

de subjetivação através da sexualidade? Para isso utilizamos, particularmente, as 

seguintes obras de Foucault: o volume I e II da História da Sexualidade, A vontade 

de saber e O uso dos prazeres, respectivamente. Além disso, outros textos de 

Foucault que possuem relação com nosso propósito são consultados, como 

comentadores e estudiosos dessas obras. 

No capítulo inicial, baseando-se no volume I da História da Sexualidade – A 

vontade de saber, veremos como Foucault critica a teoria repressiva, indicando que 

ao invés da sexualidade ser objeto de exaustiva repressão, ela era estimulada de 

diversos modos. Também analisaremos a causa do erro da teoria repressiva, que 

consiste em estar fundamentada numa visão de poder baseada na lei. A crítica à 

teoria repressiva é importante porque esta mascara o modo de subjetivação 



11 

contemporâneo. Por isso, é necessária a desconstrução dos instrumentos 

insuficientes, para realizarmos uma adequada análise. 

No segundo capítulo, tendo como fundamento ainda o volume I da História 

da Sexualidade, perceberemos como Foucault apresenta critérios para a análise do 

poder, afastando-se de uma visão tradicional dele, pois a considera inadequada para 

analisa-lo na contemporaneidade. 

No mesmo capítulo, destacaremos o real alcance do poder na sexualidade, 

verificando como o dispositivo da sexualidade atua na produção da subjetividade do 

indivíduo contemporâneo. Veremos como esse dispositivo da sexualidade está 

relacionado com o tipo de poder desenvolvido a partir da metade do século XVIII, o 

denominado biopoder. Esse novo tipo de poder tem como característica principal 

desenvolver mecanismos de controle promovendo a vida, por exemplo, o uso da 

demografia para realizar o controle de natalidade da população. O biopoder surge 

em oposição ao poder baseado na lei, denominado de poder soberano, que 

utilizava-se do poder de infligir a morte, ou seja, era através da ameaça à vida que 

se exercia o poder. Na parte final desse capítulo, perceberemos como esse 

dispositivo da sexualidade, fundamentado no biopoder, atua na sexualidade do 

indivíduo contemporâneo através da formação de identidades fabricadas sem uma 

participação ativa do sujeito. 

No terceiro capítulo, a investigação terá novo ambiente; nosso objeto de 

estudo será a moral sexual grega, vivida na época clássica (século IV a.C.), 

enfatizando como o homem grego fazia uso dos prazeres, procurando tornar sua 

vida uma estética da existência. Tal deslocamento se faz necessário, para 

percebermos como a sexualidade pode ser vivida de modo distinto de como é na 

contemporaneidade, através do dispositivo da sexualidade. Ou seja, para 

compreendermos bem como o modo de subjetivação ocorre na contemporaneidade 

nos utilizamos da pesquisa sobre o modo de subjetivação nos fundamentos do 

homem ocidental. Nesse estudo destacaremos as semelhanças e distinções com a 

moral que será desenvolvida em seguida, a moral cristã, que serve de fundamento 

para o dispositivo da sexualidade contemporâneo. 

 

 

 

 



12 

1 DESCONSTRUÇÃO DE INSTRUMENTOS INSUFICIENTES NA ANÁLISE DA 

SEXUALIDADE CONTEMPORÂNEA 

 

A sexualidade é vista segundo Foucault como um modo de subjetivação1 do 

sujeito, ou seja, como o indivíduo constitui-se sujeito. Nesse processo de 

subjetivação há a interferência do poder. Se a análise desse poder na sexualidade 

for realizada por instrumentos inadequados, corre-se o risco de perceber a atuação 

do poder de modo limitado, e assim, crer-se livre enquanto se é controlado por ele 

de outra forma. 

Por isso, é salutar primeiramente analisar criticamente as teorias que são 

consideradas inadequadas ou insuficientes para tratar dessa questão. Foucault inicia 

sua História da sexualidade analisando a teoria repressiva, que consiste 

essencialmente em ver o exercício do poder em relação à sexualidade de maneira 

negativa, através da censura, interdição, encobrimento. Apesar de não refutá-la 

inteiramente, considera-a insuficiente porque se baseia numa teoria de poder 

ultrapassada. O poder a partir da modernidade torna-se mais sutil e por isso mais 

difícil de ser detectado. A fim de realçar as distinções entre as teorias de poder, 

Foucault critica a teoria do poder soberano. 

Convém esclarecer que analisar o poder em Foucault é, em última instância, 

perceber como o sujeito é passível de controle e como pode lidar com ele 

preservando sua liberdade. 

 

1.1 Apresentação da teoria repressiva 

 

Foucault percebe as relações de poder na sexualidade de modo distinto do 

que se acredita normalmente. Enquanto se acredita que a sexualidade é uma área 

em que o poder impõe a interdição, ele percebe a atuação do poder de modo mais 

abrangente, sem excluir o caráter proibitivo também presente no poder. 

No início do primeiro volume da História da Sexualidade – Vontade de saber 

ele enfatiza isso apresentando a hipótese repressiva baseada em Reich2, que diz 

                                                           
1 “A subjetividade é a relação consigo, que se estabelece através de uma série de procedimentos que 
são propostos e prescritos aos indivíduos, em todas as civilizações, para fixar sua identidade, mantê-
la ou transformá-la, em função de um certo número de fins.” (EIZIRIK, 2002, p.72) 
2“Psicanalista vienense e depois militante comunista berlinense, expulso dos dois movimentos 
[psicanálise e comunismo], Wilhelm Reich (1897-1957) é conhecido especialmente por A revolução 



13 

que até o início do século XVII não havia ainda um controle rígido da sexualidade 

(FOUCAULT, 1999, p.9), mas após esse momento, a imposição do silêncio, a 

proibição dos atos e a desinformação do sexo tornaram-se a forma de atuação no 

poder, que assim teria caráter estritamente negativo. Como demonstra Reich: 

 

Cada doente traz em si [...] um conflito insolúvel entre impulso 
[sexual] e moral. As exigências morais que faz a si mesmo sob 
constante influência social incrementam o represamento de suas 
exigências sexuais e vegetativas em geral. Quanto maior o dano 
causado à sua potência genital, tanto mais se eleva a desproporção 
entre a necessidade e sua capacidade de satisfação. Isso por sua 
vez aguça mais a pressão moral que se torna necessária para 
reprimir as quantidades impulsionais armazenadas. [...] No conflito 
entre impulso e moral, eu e mundo exterior, o organismo psíquico 
fica obrigado a armar-se tanto contra o impulso quanto contra o 
mundo exterior, a tornar-se "frio". Essa armadura do organismo 
pressupõe uma restrição mais ou menos ampla de toda a 
capacidade e atividade vital. Não é demais acentuar que a maioria 
dos indivíduos sofre sob essa armadura rígida; entre eles e a vida 
encontra-se um muro. É a base mais importante do isolamento de 
tantas pessoas em meio à vida coletiva. (REICH, 1981, pp.19-20, 
grifo nosso). 

 

Assim, a moral restritiva à sexualidade seria a causa de problemas sociais e 

de doenças no indivíduo, através do processo: moral que não permite a satisfação 

sexual, que por sua vez promove o crescimento das necessidades sexuais do 

indivíduo causando, por fim, o seu isolamento social. A sexualidade, assim, é 

apresentada como conflito entre a sociedade com sua moral proibitiva e o indivíduo 

com seu impulso. 

Após o início do século XVII, depois esse momento de ausência de controles 

rígidos, passando por uma transição rápida, seguiria uma fase de duros limites, em 

que o exercício da sexualidade estaria restrita à procriação, que seria exercida 

dentro do matrimônio. Se outro tipo de sexualidade é exercido é logo punido e 

silenciado: “É ao mesmo tempo expulso, negado e reduzido ao silêncio. Não 

somente não existe, como não deve existir e à menor manifestação fá-lo-ão 

desaparecer — sejam atos ou palavras.” (FOUCAULT, 1999, p.10). As únicas 

exceções seriam onde a sexualidade geraria lucro: na casa de prostituição, ela 

                                                                                                                                                                                     
sexual (1936). Fugindo do nazismo, indesejado na Dinamarca, Noruega e Suécia, emigra para os 
Estados Unidos (1939). Ali morrerá na prisão.” (BILLOUET, 2003, p.153). 



14 

poderia ser praticada de modo diverso do casamento; e no hospital3, se poderia falar 

de distúrbios ou doenças sexuais. 

Para Foucault, o fundamento da teoria repressiva para perceber a atuação 

do poder na sexualidade como um modo de interdição, seria o avanço do 

capitalismo, pois o exercício livre da sexualidade seria um impedimento à eficácia da 

produção capitalista, que necessita da totalidade da energia dos corpos. 

(FOUCAULT, 1999, p.11). 

Para Foucault há explicações para se acolher essa visão de poder na 

sexualidade. Primeiro, porque esse discurso é fácil de ser dominado. Segundo, 

porque se o poder atuar assim mesmo é fácil livrar-se dele, contentar-se com isso é 

ingenuidade, pois não se percebe o alcance total do poder, como ele realmente 

atua, mas apenas uma parcela dele. (FOUCAULT, 1999, p.11). Foucault explicita 

como essa visão de poder oferece uma ilusória sensação de que se está fora do 

alcance do poder: 

 

Se o sexo é reprimido, isto é, fadado à proibição, à inexistência e ao 
mutismo, o simples fato de falar dele e de sua repressão possui 
como que um ar de transgressão deliberada. Quem emprega essa 
linguagem coloca-se, até certo ponto, fora do alcance do poder; 
desordena a lei; antecipa, por menos que seja, a liberdade futura. 
Daí essa solenidade com que se fala, hoje em dia, do sexo. [...] Há 
dezenas de anos que nós só falamos de sexo fazendo pose: 
consciência de desafiar a ordem estabelecida, tom de voz que 
demonstra saber que se é subversivo, ardor em conjurar o presente 
e aclamar um futuro para cujo apressamento se pensa contribuir. 
Alguma coisa da ordem da revolta, da liberdade prometida, da 
proximidade da época de uma nova lei, passa facilmente nesse 
discurso sobre a opressão do sexo. [...] Falar contra os poderes, 
dizer a verdade e prometer o gozo; vincular a iluminação, a liberação 
e a multiplicação de volúpias; empregar um discurso onde confluem 
o ardor do saber, a vontade de mudar a lei e o esperado jardim das 
delícias - eis o que, sem dúvida, sustenta em nós a obstinação em 
falar do sexo em termos de repressão. (FOUCAULT, 1999, pp.12-
13). 

 

                                                           
3  Um dado que evidencia a discursividade sobre a sexualidade nos hospitais, é o fato da internação 

daqueles que apresentavam comportamentos sexuais fora do padrão estabelecido, como demonstra 

Foucault, em História da loucura na idade clássica: “Quando a época clássica internava todos 

aqueles que, em virtude de uma doença venérea, da homossexualidade, da devassidão ou da 

prodigalidade, manifestava uma liberdade sexual que a moral dos antepassados condenava [...], ela 

estava realizando uma estranha revolução moral: descobria um denominador comum, a insanidade, 

para experiências que durante muito tempo estiveram bastante afastadas umas das outras. Agrupava 

todo um conjunto de condutas condenadas, formando uma espécie de halo de culpabilidade em torno 

da loucura.” (1978, p.105) 



15 

Assim, perceber o poder como estritamente proibitivo gera uma falsa 

sensação de liberdade. A atuação real do poder é mais complexa, como veremos, e 

bem mais sutil, não bastando apenas transgredir as proibições morais impostas. 

Que perigo há em ter essa visão acerca da atuação do poder na 

sexualidade? O perigo de ser um indivíduo controlado e condicionado pela atuação 

real do poder e, ainda assim, considerar-se libertado. E ainda mais, baseado nessa 

ingenuidade, ser instrumento de controle do poder para os outros, enquanto 

considera-se instrumento de libertação. 

Foucault se utiliza até de uma imagem para ilustrar isso, ao comparar os que 

percebem o poder apenas como interdição aos franciscanos que denunciam a 

pecaminosidade do mundo e anunciam a verdade redentora para as pessoas, a fim 

de conduzi-las à salvação em outro mundo. Os que acreditam que o poder é 

estritamente repressor e veem na desobediência a salvação, atuam de modo 

semelhante aos franciscanos, pois baseado nessa verdade denunciam a repressão 

como condenação a uma vida infeliz e a transgressão como salvação. Assim num 

mundo onde o sexo é condenado, também surgem profetas anunciando uma 

verdade, vista como necessária à salvação. (FOUCAULT, 1999, p.13). No caso da 

sexualidade, essa verdade, de fato, liberta? Foucault se propõe a investigar isso. 

Essa pretensão de possuir a verdade ou simplesmente a “vontade de saber” 

é evidenciada por Foucault como a essência da vivência da sexualidade em nossos 

tempos: “o que me parece essencial é a existência, em nossa época, de um discurso 

onde o sexo, a revelação da verdade, a inversão da lei do mundo, o anúncio de um 

novo dia e a promessa de uma certa felicidade, estão ligados entre si.” (FOUCAULT, 

1999, p.13). 

Foucault se propõe em elaborar sua História da Sexualidade4, a partir do 

paradoxo que consiste em afirmar que nossos atos são reprimidos e nossa fala 

silenciada acerca da sexualidade, ao mesmo tempo, em que deliberadamente 

transgredimos a lei e falamos insistentemente sobre nosso silêncio, 

(FOUCAULT,1999, p.14). Como ele esclarece: 

                                                           
4 Através dessa obra não se almeja analisar como a sexualidade foi vivida ao longo dos séculos, mas 
analisar o modo de subjetivação do sujeito contemporâneo: “A história aparece, então, na obra de 
Foucault de duas maneiras: como objeto de descrição e como questão metodológica. Na realidade, 
esses dois aspectos estão tão entrelaçados em uma relação que falar de história, em Foucault, é falar 
do sujeito e, vice-versa, falar do sujeito é falar da história. As histórias de Foucault são, assim, 
histórias das práticas que constituíram historicamente a subjetividade ocidental.” (CASTRO, 2009, 
p.204). 



16 

 

A questão que gostaria de colocar não é por que somos reprimidos 
mas, porque dizemos, com tanta paixão, tanto rancor contra nosso 
passado mais próximo, contra nosso presente e contra nós mesmos, 
que somos reprimidos? Através de que hipérbole conseguimos 
chegar a afirmar que o sexo é negado, a mostrar ostensivamente que 
o escondemos, a dizer que o calamos - e isso formulando-o através 
de palavras explícitas, procurando mostrá-lo em sua realidade mais 
crua, afirmando-o na positividade de seu poder e de seus efeitos? 
(FOUCAULT,1999, p.14). 

 

Assim, Foucault se propõe a investigar até mesmo uma estratégia que se 

autoproclama libertadora, para verificar se ela também não é um instrumento de 

poder que, mesmo sendo utilizada com boa intenção, está a serviço do controle dos 

indivíduos. 

Para isso, três dúvidas são postas à hipótese repressiva, essa visão que vê 

a sexualidade essencialmente reprimida:1) Inicialmente a dúvida histórica interroga-

se pelo fundamento histórico dessa teoria: a sexualidade a partir do século XVII foi, 

de fato, reprimida? 2) Em seguida é posta a dúvida histórico-teórica, se a estratégia 

do poder em relação à sexualidade é, de fato, de caráter repressivo, de repressão e 

de interdição ou de outro tipo, com outras estratégias: A sexualidade em sua 

diversidade foi, de fato, reprimida? 3) Por último a dúvida histórico-política, pela qual 

se questiona se a teoria repressiva é um mecanismo de libertação ou um 

mecanismo do mesmo poder, que em teoria denuncia, mas na prática o disfarça e o 

torna eficaz: a teoria repressiva liberta ou disfarça o mecanismo de poder? E por 

consequência, se há ruptura ou continuidade entre a repressão e a crítica da 

repressão. (FOUCAULT, 1999, p.15). 

Apesar de Foucault apresentar tais dúvidas, não tem como objetivo 

apresentar contra-hipóteses simétricas e inversas; sua meta é determinar, através 

dessa análise, o modo de exercício de poder na sexualidade na contemporaneidade, 

percebendo os aspectos elucidados e os ignorados na teoria repressiva: 

 

As dúvidas que gostaria de opor à hipótese repressiva têm por 
objetivo muito menos mostrar que essa hipótese é falsa do que 
recolocá-la numa economia geral dos discursos sobre o sexo no seio 
das sociedades modernas a partir do século XVII. Por que se falou 
da sexualidade, e o que se disse? Quais os efeitos de poder 
induzidos pelo que se dizia? Quais as relações entre esses 
discursos, esses efeitos de poder e os prazeres nos quais se 
investiam? Que saber se formava a partir daí? Em suma, trata-se de 



17 

determinar, em seu funcionamento e em suas razões de ser, o 
regime de poder-saber-prazer que sustenta, entre nós, o 
discurso sobre a sexualidade humana. (FOUCAULT, 1999, p.16, 
grifo nosso). 

 

Assim, ao interrogar a hipótese repressiva, a finalidade de Foucault é 

determinar o funcionamento do poder na sexualidade. Desse modo as dúvidas 

colocadas servem de ponto de partida para sua investigação. 

Inclui-se nessa investigação o modo como o poder atinge os indivíduos e 

como penetra na cotidianidade do prazer controlando-os. Incluindo além de meios 

repressivos, meios de incitação – como os discursos produzidos na medicina, na 

psicanálise e na pedagogia – ambos controlados pelo poder. Por isso, importante 

ressalva deve ser feita: a investigação foucaultiana não procura estabelecer uma 

teoria daquilo que é verdadeiro ou falso em relação à sexualidade, elaborando um 

discurso verdadeiro contra um discurso falso, mas denuncia a própria vontade de 

criar uma verdade sobre a sexualidade, que motiva tanto a repressão como a 

incitação. (FOUCAULT, 1999, p.17). 

Apesar das críticas, Foucault reconhece a real atuação da visão repressiva 

na sexualidade, mas com a devida restrição, já que o exercício do poder vai além de 

se constituir como repressão à sexualidade e até seu estímulo também está imbuído 

de poder, no sentido que a própria incitação também é um instrumento de poder. 

 

1.2 Sexualidade censurada? 

 

Foucault observa que a partir do século XVIII não houve um estado de 

censura em relação ao sexo, no lugar da censura, o que ocorreu, nos últimos 

séculos, foi uma explosão de discursos sobre a sexualidade, em especial os 

elaborados na medicina, pedagogia e psicanálise. Ele nega uma visão extremista 

que afirma que tudo sobre o sexo é censurado, sem ir para outra visão extremista 

que seria afirmar que tudo pode ser dito livremente sobre o sexo. Porque enquanto 

há filtros, restrições, meios de discrição, há também incitação de discursos sobre o 

sexo. (FOUCAULT, 1999, pp.21-22). 

Para perceber a atuação do poder na sexualidade, Foucault destaca a 

proliferação dos discursos de caráter institucional sobre a sexualidade, que ocorreu 

a partir do século XVIII. (FOUCAULT, 1999, p.22). Foucault também cita a 



18 

proliferação dos discursos considerados imorais (como em literaturas eróticas e 

pornográficas), mas os discursos lícitos são mais importantes para a análise do 

poder. Pois mostrar a proliferação de discursos indecorosos, poderia servir de base 

à teoria repressiva, já que podia ser considerado como sinal de que somente no 

meio informal é que se pode tratar de sexo. 

Foucault descreve que há um modo elementar para a elaboração dos 

discursos, desenvolvido pela pastoral cristã, que consiste no exame de consciência 

utilizado na confissão católica. Inicialmente foi utilizado nos primeiros séculos da era 

cristã pela tradição monástica e ascética e popularizado na Contra-reforma, pela 

qual o concílio de Trento (1545-1563) estimulou a prática do sacramento da 

confissão. Foucault tem ciência de que a confissão não era praticada nem por todos 

os católicos, mas no mínimo, sua prática era estabelecida como ideal cristão. 

(FOUCAULT, 1999, pp.22-23). Castro apresenta o desenvolvimento da confissão ao 

longo da história: 

 

Não encontramos o ritual da confissão na Antiguidade grega, nem na 
helenística, nem na época romana. Existem [...] o exame de 
consciência, as práticas de consulta. Existe também a obrigação de 
dizer a verdade [...] mas esse "dizer a verdade" é só instrumental, 
não é operador de salvação, de saúde. O sujeito da Antiguidade 
convertia-se em sujeito de verdade de um modo muito diferente 
de como ocorre na confissão. Na Antiguidade, a verdade em 
questão era a verdade dos discursos verdadeiros. (2009, p.82, grifo 
nosso). 

 

Assim, há uma importante distinção entre a verdade desenvolvida na 

Antiguidade e a que é produzida na confissão: na primeira, o mestre coloca-se como 

referência diante do discípulo que acolhe sua verdade; já na confissão a produção 

de verdade se dá na junção de dois elementos complementares, os dados sobre si 

que o penitente confessa e a decifração de quem escuta, resultando em uma 

verdade que orienta a conduta do penitente conduzindo-o à salvação. Como detalha 

Castro, 

 

Na confissão, o sujeito da enunciação deve ser o referente do 
enunciado; na filosofia greco-romana, na prática da direção espiritual, 
ao contrário, quem deve estar presente na verdade do discurso é 
quem guia. [...] No cristianismo primitivo, no monasticismo, o 
momento em que a tarefa de dizer a verdade sobre si mesmo se 
inscreve no procedimento indispensável da salvação foi um 



19 

momento absolutamente capital na história da subjetividade 
ocidental. (2009, p. 82, grifo nosso). 

 

Esse deslocamento de referência do discurso implica em mudança 

substancial no modo de produção da subjetividade, pois a verdade sobre o indivíduo 

é produzida de modo diferente, na confissão, apesar do indivíduo fornecer 

informações sobre si, a determinação de sua verdade é alheia a si, é determinada 

por quem escuta e decifra seus dados. 

No entanto, não foi no cristianismo primitivo que a confissão foi amplamente 

difundida, isso ocorreu a partir do século XIII, como descreve Castro, 

 

A partir do século XIII [...] a prática da confissão converte-se assim 
em uma obrigação regular, contínua e exaustiva [...]. O sacerdote, 
por sua vez, com suas perguntas será o garante dessa 
exaustividade. [...] A partir do século XVI, assistimos a [...] extensão 
do domínio da confissão: tudo ou quase tudo da vida do indivíduo 
deve passar pelo filtro da confissão. [...]. Também a partir do século 
XVI, [...] se desenvolverá a prática da direção de consciência. Com o 
diretor, há que tratar de tudo o que concerne à pessoa interior: 
pequenas penas do espírito, tentações e maus hábitos, repugnância 
ao bem, etc. Durante a época da Reforma e da Contra-Reforma, a 
prática da confissão transforma-se, [...]: o antigo exame era um 
inventário das relações permitidas e proibidas; o novo, no entanto, é 
um percurso meticuloso do corpo, uma anatomia do desejo, urna 
cartografia pecaminosa do corpo. (2009, p.83). 

 

Convém enfatizar a distinção entre a simples confissão e a discursividade do 

sexo, na primeira o penitente apenas cita seus pecados e foi essa a característica da 

confissão desde seu surgimento no meio católico; na segunda há uma descrição 

investigativa, que se desenvolveu na confissão a partir da modernidade, por ela 

procura-se a origem do desejo que provocou o ato pecaminoso: “A pastoral cristã 

inscreveu, como dever fundamental, a tarefa de fazer passar tudo o que se relaciona 

com o sexo pelo crivo interminável da palavra.” (FOUCAULT, 1999, p.24). 

Vale salientar que a importância da técnica da confissão no dispositivo da 

sexualidade não se dá por sua grande adesão entre os cristãos, pois está limitada 

aos católicos que obedeciam aos preceitos eclesiais, mas por sua mutabilidade ao 

longo do tempo, ao ponto dela poder ser, em essência, utilizada por instituições não-

eclesiais posteriormente. 



20 

Na prática da confissão, o exame de consciência é popularizado, consistindo 

na discursividade das ações, dos desejos, das sensações e o que estava 

relacionado à sexualidade tinha detalhamento ainda maior: 

 

Examinai, portanto, diligentemente, todas as faculdades de vossa 
alma, a memória, o entendimento, a vontade. Examinai, também, 
com exatidão todos os vossos sentidos... Examinai, ainda, todos os 
vossos pensamentos, todas as vossas palavras e todas as vossas 
ações. Examinai, mesmo, até os vossos sonhos para saber se, 
acordados, não lhes teríeis dado o vosso consentimento... Enfim, não 
creiais que nessa matéria tão melindrosa e tão perigosa, exista 
qualquer coisa de pequeno e de leve. (CONDORCET apud 
FOUCAULT, 1999, p.23, grifo nosso). 

 

O momento mais importante passa a ser o da origem do desejo e não mais o 

ato em si, o que exige uma descrição mais detalhada e um discurso mais 

aprofundado: “o sexo [...] não deve mais ser mencionado sem prudência; mas seus 

aspectos, suas correlações, seus efeitos devem ser seguidos até as mais finas 

ramificações.” (FOUCAULT, 1999, p.23). 

Foucault vê nessa “colocação do sexo em discurso” o modo próprio do 

Ocidente lidar com a sexualidade, nisto consiste sua essência, que foi originada da 

prática da confissão. Em outro ponto extremo, o princípio da discursividade 

detalhista do sexo pode ser verificado também na literatura “escandalosa”, como por 

exemplo, em Sade: “É preciso, nas narrativas, o maior e o mais extenso 

detalhamento [...] as menores circunstâncias servem aliás, infinitamente, ao que 

esperamos de vossas narrativas” (SADE apud FOUCAULT, 1999, pp.24-25); em um 

autor inglês anônimo do fim do século XIX, citado por Foucault (1999, p.25), lemos: 

“Eu conto os fatos como se produziram, tanto quanto posso lembrar-me deles; [...] 

uma vida secreta não deve apresentar nenhuma omissão; não existe nada de que 

se deva ter vergonha....nunca se pode conhecer demais a natureza humana”. 

Assim percebemos como meios aparentemente opostos fazem o uso do 

mesmo mecanismo para lidar com a sexualidade, tanto a pastoral cristã como a 

literatura indecorosa se utilizam da discursividade detalhista, mesmo que os 

objetivos a serem alcançados sejam distintos: a primeira, busca a conversão do 

penitente; e a segunda, a satisfação prazerosa. (FOUCAULT, 1999, p.25); 

evidencia-se, assim, a difusão do mecanismo de poder da discursividade sexual. 

Nisso percebemos a amplitude da prática discursiva, como detalha Foucault: 



21 

 

Ocorre com mais frequência de uma prática discursiva reunir 
diversas disciplinas ou ciências, ou ainda de ela atravessar um 
determinado número dentre elas e de reagrupar numa unidade, por 
vezes não aparente, várias de suas regiões. As práticas discursivas 
não são pura e simplesmente modos de fabricação de discursos. 
Ganham corpo em conjuntos técnicos, em instituições, em esquemas 
de comportamento, em tipos de transmissão e de difusão, em formas 
pedagógicas, que ao mesmo tempo as impõem e as mantêm. (1997, 
p.12). 

 

Após mostrar o mesmo mecanismo presente numa vertente que vê o sexo 

como fonte de pecado e outra como fonte de prazer, Foucault demonstra como esse 

mecanismo se propaga ainda mais, indo além do uso na pastoral cristã e o uso na 

literatura indecorosa. A partir do século XVIII, há uma tendência de se inaugurar 

nova relação com o sexo, não apenas julgá-lo, mas agora também administrá-lo. A 

sexualidade é vista como uma preocupação de Estado, é preciso regulá-la “por meio 

de discursos úteis e públicos e não pelo rigor de uma proibição” (FOUCAULT, 1999, 

p.28). 

Para confirmar esse posicionamento, Foucault apresenta alguns exemplos. 

A utilização do termo “população” no século XVIII é um deles: 

 

Os governos percebem que não têm que lidar simplesmente com 
sujeitos, nem mesmo com um “povo”, porém com uma “população”, 
com seus fenômenos específicos e suas variáveis próprias: 
natalidade, morbidade, esperança de vida, fecundidade, estado de 
saúde, incidência das doenças, forma de alimentação e de habitat. 
(FOUCAULT, 1999, p.28). 

 

E a prática sexual tem muita incidência no controle populacional, a taxa de 

natalidade, os casamentos, as relações sexuais quanto à frequência e precocidade 

são aspectos que os governos passam a observar, controlar e elaborar discursos. O 

sexo torna-se um problema econômico e político, por isso é necessária sua 

regulação. (FOUCAULT, 1999, p.28). 

Outro exemplo dado por Foucault constitui-se em relação ao sexo das 

crianças, pois sobre ele também há uma discursividade bem desenvolvida, mesmo 

que essa discursividade apresente suas restrições ou seja indireta. Por exemplo, 

nas escolas do século XVIII a estrutura arquitetônica e os móveis utilizados eram 

meios de se falar intensamente sobre a sexualidade: “O espaço da sala, a forma das 



22 

mesas, o arranjo dos pátios de recreio, a distribuição dos dormitórios [...], os 

regulamentos elaborados para a vigilância do recolhimento e do sono, tudo fala da 

maneira mais prolixa da sexualidade das crianças.” (FOUCAULT, 1999, p.30). A 

estrutura arquitetônica e os móveis visavam separar os meninos e as meninas e a 

facilitar a vigilância para evitar a masturbação. Tal preocupação revela que supõe-se 

que a sexualidade infantil existe, é atuante e frequente, tanto é que necessita de 

controle exaustivo, apesar que se finja que ela é inexistente e tratada como um tabu. 

Interessante notar que Foucault trata da arquitetura e dos móveis como elementos 

discursivos, assim o faz porque não considera os elementos discursivos apenas 

aqueles ligados diretamente com a linguagem, que visa convencer através da 

argumentação, mas, como no caso, considera um elemento como discursivo aquele 

que é sustentado por um discurso, no caso o que afirma que a sexualidade nas 

crianças é ativa. 

Além disso, Foucault aponta que um discurso educativo também é elaborado 

por médicos, pedagogos, professores, aconselhando preceitos e fazendo 

advertências sobre a sexualidade infantil. E nessa prática discursiva a criança não 

apenas tem papel passivo, mas também é estimulada a formular o discurso aceitável 

sobre a sexualidade. (FOUCAULT, 1999, p.31). Portanto, é um equívoco afirmar que 

sobre a sexualidade infantil houve um silêncio intransponível, pelo contrário, houve 

intensa incitação discursivo-repressiva. 

A medicina, a psiquiatria e a justiça são outros focos de incitação à 

discursividade sexual apontados por Foucault. Através desses discursos o indivíduo 

pela sua sexualidade é classificado respectivamente entre sadio/doentio, 

normal/anormal5, livre/perigoso. Para ilustrar o funcionamento do mecanismo de 

poder nessas esferas, um caso é apresentado: um agricultor de uma aldeia 

francesa, no fim do século XIX, foi denunciado por ter recebido carícias de uma 

criança. O caso do agricultor passa por diversas instâncias: é denunciado pelos pais 

da criança ao prefeito da cidade; que oficializou a denúncia na polícia; que 

apresentou o suspeito ao juiz; que para tomar sua decisão recorre a médico e a 

                                                           
5 Canguilhem também demonstra o equívoco em considerar o anormal como patológico: “A anomalia 
é a consequência de variação individual que impede dois seres de poderem se substituir um ao outro 
de modo completo. [...] No entanto, diversidade não é doença. O anormal não é o patológico. 
Patológico implica pathos, sentimento direto e concreto de sofrimento e de impotência, sentimento de 
vida contrariada.” (2009, p.53) 



23 

peritos, para elaborarem um relatório e publicá-lo. (FOUCAULT, 1999, p.33). Assim, 

pode-se falar, portanto, da criminalização da pedofilia já no fim do sex. XIX. 

Não há no relato uma posição de Foucault sobre a aprovação ou reprovação 

do ato do trabalhador agrícola, não é isto que está sendo discutido, mas o modo 

como a sexualidade é tratada nos diversos âmbitos: além da reprovação dos pais, o 

caso se torna uma ação judicial, um problema de polícia, uma questão que necessita 

de avaliação médica e de peritos para manifestar a verdade sobre o indivíduo. Assim 

fica manifesta a articulação dos discursos sobre a sexualidade e o modo como 

enquadram o indivíduo. 

Tendo apresentado tais exemplos, Foucault mostra como o mecanismo de 

poder sobre a sexualidade está disseminado e, apesar do modo distinto de sua 

apresentação, há um elemento fundamental: “o sexo deve ser dito” (FOUCAULT, 

1999, p.34). O mecanismo nasce na pastoral cristã; age na oposta literatura 

pecaminosa; está presente na administração das populações; alcança a sexualidade 

infantil; está disseminado até nos lugares mais remotos; e produz a verdade 

classificadora do indivíduo na medicina, psiquiatria e justiça. Diante disso, Foucault 

conclui: 

 

Em vez da preocupação uniforme em esconder o sexo, em lugar do 
recato geral da linguagem, a característica de nossos três últimos 
séculos é a variedade, a larga dispersão dos aparelhos inventados 
para dele falar, para fazê-lo falar, para obter que fale de si mesmo, 
para escutar, registrar, transcrever e redistribuir o que dele se diz. 
Em torno do sexo toda uma trama de variadas transformações em 
discurso, específicas e coercitivas? Uma censura maciça a partir das 
decências verbais impostas pela época clássica? Ao contrário, há 
uma incitação ao discurso, regulada e polimorfa. (FOUCAULT, 
1999, p.35, grifo nosso). 

 

A distinção básica entre a Idade Média e os últimos séculos, quanto ao 

discurso sobre a sexualidade, é que na primeira o discurso que pautava a 

sexualidade era apenas o religioso, e nos últimos séculos há uma diversidade de 

discursos que estão presentes em diferentes instituições, abordando o indivíduo por 

todos os lados. (FOUCAULT, 1999, p.35). 

Portanto, perceber a atuação do poder na sexualidade através da censura 

não corresponde à realidade, mesmo que haja também mecanismos que regulem os 

discursos, a ênfase do mecanismo de poder é estimular os discursos, que se 



24 

difundiram por toda parte e, assim, vincular os sujeitos à identidade formulada 

através deles. 

 

1.3 Sexualidade interditada? 

 

Diante da constatação da proliferação dos discursos sobre a sexualidade a 

partir da modernidade, e ainda assim, fundamentando-se na teoria repressiva, 

poder-se-ia objetar que tais discursos servem apenas para fundamentar a repressão 

às práticas sexuais, já que definem o normal, o correto e o sadio. Desse modo a 

teoria repressiva ainda se sustentaria, pois apesar de não haver censura, a 

sexualidade em sua diversidade é interditada, no mínimo limitada ao casal 

heterossexual, monogâmico e procriador. Assim, as sexualidades consideradas 

distintas desse padrão estabelecido – denominadas a partir daqui como 

sexualidades diversificadas – seriam interditadas, enquanto que a heterossexual 

seria valorizada, restringindo a diversidade sexual. 

Foucault não rejeita sumariamente a teoria repressiva: concorda que a 

sexualidade, de fato, é reprimida, no entanto, o que discorda é que a repressão, 

interdição e a censura sejam o meio pelo qual o poder manifesta maior controle 

sobre os indivíduos. Quanto à interdição, é um meio utilizado pelo poder, mas não o 

essencial a partir da modernidade e não é um meio exclusivo para deter as 

sexualidades diversificadas. 

Foucault (1999, p.38) afirma que até o fim do século XVIII três códigos 

regulavam a sexualidade, além dos costumes e da pressão social: o Código de 

Direito Canônico, a pastoral cristã e a lei civil. Esses códigos, de fato, condenavam 

as sexualidades estranhas ao casal heterossexual, e assim parece confirmar a teoria 

repressiva, mas é importante notar que o próprio casal matrimonial é regulado por 

eles, de diversas formas, quanto ao “dever conjugal, a capacidade de desempenhá-

lo, a forma pela qual era cumprido, as exigências e as violências que o 

acompanhavam, as carícias inúteis ou indevidas [...], sua fecundidade [...] sua 

frequência ou raridade.” (FOUCAULT, 1999, p.38). Isso contraria a teoria repressiva 

que via nos códigos uma regulação exclusiva aos diversificados. Já que tantos os 

casais heterossexuais e os distintos deles eram regulados pelos códigos, o 

diferencial deve se encontrar em outro aspecto e não nesse. Desse modo, mostra-se 

que a interdição conferida pelos códigos, não objetivam limitar exclusivamente as 



25 

diversas sexualidades, apesar que também o façam inclusivamente, como o fazem 

aos casais heterossexuais. 

Então, em que diferem as sexualidades diversificadas a partir da 

modernidade? A partir dos séculos XVIII e XIX, há as explosões discursivas já 

explicitadas e com elas as sexualidades “contra a natureza” passam a ser 

escutadas, enquanto que sobre a sexualidade matrimonial paira a discrição. É a 

sexualidade dos loucos, dos afeminados, das crianças que chamam a atenção, elas 

que precisam de análises, de estudos, de teorias que as expliquem. Ou seja, não é 

pela interdição, que as sexualidades diversificadas são alvo de diferenciação, mas 

na explosão discursiva. E ainda mais, sobre os casais heterossexuais reina um 

silêncio, quando muito, são citados com discrição, e sobre os diversificados há 

riqueza de detalhes e numerosas publicações. 

Como os códigos não extinguiram as manifestações sexuais que proibiam, 

pelo contrário, mesmo com sua aplicação, as diversas sexualidades se proliferaram, 

o poder age de forma distinta da interdição. E as formas de controle são distintas no 

instrumento de poder antigo e no novo mecanismo de poder, enquanto as proibições 

visavam prevenir os atos pecaminosos ou ilegais; a partir da modernidade, ciente da 

existência da sexualidade diversificada e, por causa de sua existência, é preciso 

administrar aquilo que não se pode evitar: os desvios sexuais e o modo encontrado 

para realizar isso é a vigilância. A sexualidade diversificada é vista como uma 

epidemia a ser tratada, no entanto, sem esperança de erradicação, assim é um mal 

constante a ser vigiado. A vigilância da sexualidade infantil é um exemplo disso: 

 

De fato, ao longo dessa campanha secular, que mobilizou o mundo 
adulto em torno do sexo das crianças, tratou-se de apoiá-la nesses 
prazeres tênues, de constituí-los em segredos [...], procurar-lhes as 
fontes, segui-los das origens até os efeitos, cercar tudo o que 
pudesse induzi-los ou somente permiti-los; em todo canto onde 
houvesse o risco de se manifestarem, foram instalados dispositivos 
de vigilância, estabelecidas armadilhas para forçar confissões, 
impostos discursos inesgotáveis e corretivos; foram alertados os pais 
e os educadores, sendo entre eles semeada a suspeita de que todas 
as crianças eram culpadas e o medo de que eles próprios viriam a 
ser considerados culpados caso não desconfiassem suficientemente: 
tiveram de permanecer vigilantes diante desse perigo recorrente, foi 
prescrita a sua conduta e recodificada a pedagogia; e implantadas 
sobre o espaço familiar as bases de todo um regime médico-sexual. 
(FOUCAULT, 1999, pp.42-43). 

 



26 

Recorrer aos conhecimentos científicos para diagnosticar um indivíduo, 

determinando sua verdade, é um meio de objetivação e não de subjetivação, pois o 

indivíduo não participa da constituição de si, a não ser de maneira passiva. Inês 

Lacerda Araújo, em seus estudos sobre a crítica da subjetividade em Foucault, 

esclarece como ocorre essa relação de subjetivação no caso da masturbação 

infantil: 

 

O que chamou a atenção de Foucault para estes novos domínios foi 
a atenção desmesurada que se dava ao onanismo infantil. [...] Para 
Foucault [...] a cruzada contra a masturbação infantil faz parte do 
dispositivo da sexualidade que mais eficazmente produz saber-poder 
sobre o indivíduo. [...] A medicina [...] não libera e sim reforça a 
pesada realidade do sexo e da sexualidade, porque sobre o sexo ela 
não para de falar, de tratar e de examinar. Quanto mais a medicina, a 
psiquiatria, a psicologia tratam disto, mais a elas se recorre, mais seu 
saber assenhora-se de nós. (ARAÚJO, 2001, pp.152-153). 

 

Além dos instrumentos de vigilância, o poder também encrava nos corpos 

dos indivíduos uma identidade específica conforme suas atitudes. Enquanto a lei 

definia um infrator, agora estabelece um sujeito que age conforme sua natureza 

diversificada. O delito é entranhado no infrator, “lhe é consubstancial” (FOUCAULT, 

1999, p.43). Por isso, o interrogatório, a confissão, o diagnóstico são tão valorizados, 

pois diante de um ato, põe-se a investigar sua causa, que já sabe-se de antemão 

que corresponde a uma natureza diversificada. Vejamos como isso ocorre na 

homossexualidade: 

 

É necessário não esquecer que a categoria psicológica, psiquiátrica 
e médica da homossexualidade constituiu-se no dia em que foi 
caracterizada − o famoso artigo de Westphal em 1870, sobre as 
“sensações sexuais contrárias” pode servir de data natalícia − menos 
como um tipo de relações sexuais do que como uma certa qualidade 
da sensibilidade sexual, uma certa maneira de interverter, em si 
mesmo, o masculino e o feminino. A homossexualidade apareceu 
como uma das figuras da sexualidade quando foi transferida, da 
prática da sodomia, para uma espécie de androgenia interior, um 
hermafroditismo da alma. O sodomita era um reincidente, agora o 
homossexual é uma espécie. (FOUCAULT, 1999, pp.43-44, grifo 
nosso). 

 

Outras espécies também passam a ser catalogadas pela psiquiatria do 

século XIX, como os zoófilos, os ginecomastos, os mixoscopófilos, os 

automonossexualistas etc. Diante de tal diversidade de espécies, Foucault (1999, 



27 

p.44) afirma: “Esses belos nomes de heresias fazem pensar em uma natureza o 

suficiente relapsa para escapar à lei, mas autoconsciente o bastante para ainda 

continuar a produzir espécies, mesmo lá onde não existe mais ordem.” Ou seja, 

enquanto não se tem o poder de impedir a existência de seres diversificados, tem-se 

o poder de especificá-los, de estabelecer uma verdade sobre eles. Com isso, 

justifica-se o controle e a vigilância sobre os indivíduos diversificados ou passíveis 

de diversificação. Assim o poder não trata de suprimir as diversas sexualidades, mas 

de classificá-las, de incorporá-las nos indivíduos como seu segredo irrenunciável. 

Outra distinção entre a lei proibitiva e o novo mecanismo de poder é que 

enquanto aquela controla o indivíduo mantendo-se à distância, este obriga 

proximidades. Para especificar é preciso um ritual de diagnóstico que se utiliza de 

discursos, exames, interrogatórios. Quando se diagnosticam os indivíduos, eles 

“passam a ser coisa médica ou medicalizável, como lesão, disfunção ou sintoma” 

(FOUCAULT, 1999, p.44) e a partir disso, recebem os signos de comportamento que 

devem ser seguidos. Nessa tarefa de investigar o indivíduo gera-se prazer, tanto no 

investigador quanto no investigado: 

 

Prazer em exercer um poder que questiona, fiscaliza, espreita, espia, 
investiga, apalpa, revela; e, por outro lado, prazer que se abrasa por 
ter que escapar a esse poder, fugir-lhe, enganá-lo ou travesti-lo. 
Poder que se deixa invadir pelo prazer que persegue e, diante dele, 
poder que se afirma no prazer de mostrar-se, de escandalizar ou de 
resistir. (FOUCAULT, 1999, p.45). 

 

Nisso percebe-se claramente a junção poder-prazer e também o poder como 

resistência, ou seja, diante da ação do poder, não resta apenas ser atingido por ele, 

mas o indivíduo ainda possui diversas alternativas para resistir ou obedecer. Como 

tal poder é atravessado pelo prazer experimentado por todos envolvidos nessa 

relação de descoberta da verdade, − pais e filhos; médico e paciente; professor e 

alunos; psiquiatra e os depravados; etc. − é um poder estimulador e não inibidor das 

sexualidades que aborda. 

Como o novo mecanismo de poder necessita de proximidade ao indivíduo, 

que o aborda investigando e especificando, ele desenvolve ambientes em que possa 

ser exercido. Com a preocupação em vigiar os indivíduos, ambientes foram 

organizados cuidadosamente e com isso no lugar de limitar a sexualidade ao casal 

heterossexual, estimulou o aparecimento de diversas sexualidades. (FOUCAULT, 



28 

1999, pp. 45-46). Assim, por exemplo, a casa da família e a escola são ambientes 

nos quais o sexo parece inexistente, mas são ambientes de saturação sexual. Na 

casa a separação dos quartos de meninas e meninos, a polaridade entre o quarto 

dos pais e das crianças, o cuidado sobre a sexualidade infantil, o perigo da 

masturbação, a vigilância dos empregados, tudo isso gera a relação poder-prazer, 

pela qual exerce-se a vigilância, a investigação e em reação confessa-se, esconde-

se, infringe-se, rebela-se... Desse modo, ao invés de inibir a sexualidade, esses 

ambientes a estimulam: “são solicitadas e implantadas as formas de uma 

sexualidade não conjugal, não heterossexual, não monogâmica.” (FOUCAULT, 

1999, p.46). 

Esse mecanismo de poder, que vigora até à contemporaneidade 

(FOUCAULT, 1999, p.46), a partir do século XIX, “é garantida e relançada pelos 

inumeráveis lucros econômicos que, por intermédio da medicina, da psiquiatria, da 

prostituição e da pornografia, vincularam-se [...] a essa concentração analítica do 

prazer e a essa majoração do poder que o controla.” (FOUCAULT, 1999, p.48). 

Assim, Foucault desfaz a oposição errônea entre poder e prazer, visto que, na 

verdade, eles andam juntos, estão entrelaçados. Normalmente essa oposição é 

aceita: onde há poder, o prazer é nulo, devido ao seu caráter proibitivo. Na verdade, 

o poder também produz prazer, um tipo peculiar, o de vigiar, o de investigar, o de 

descobrir a verdade, por um lado; o de esconder, o de enganar, o de declarar 

abertamente, por outro. 

Percebe-se, assim, que os códigos regulavam semelhantemente os 

heterossexuais e os homossexuais e que a distinção real é que aqueles eram 

regidos pela discrição e esses caracterizados pela discursividade abundante. Além 

disso, também se percebe que a vigilância faz parte do novo mecanismo da 

sexualidade e que, através dela, há uma incorporação de identidade ao indivíduo, 

especificando-o conforme suas atitudes; deste modo, no lugar da antiga distância, 

agora se preza pela proximidade, essencial ao controle; que gera ambientes 

permeados de vigilância e de discursos. 

Cientes disso, observamos que o poder atua nos indivíduos não inibindo sua 

sexualidade, mas estimulando sua manifestação. Já que o mecanismo de poder no 

lugar de inibir, estimula as diversas sexualidades, não se pode vê-lo como um 

instrumento de interdição nem que o exercício de uma sexualidade diversa da 

monogâmica-heterossexual-procriadora esteja livre do controle do poder e seja, 



29 

assim, um ato de rebeldia. O poder desse modo consegue controlar o indivíduo: 

depois de vigiá-lo e investigá-lo, incorpora a sua sexualidade no seu próprio ser, 

tornando-o integrante de uma espécie, para assim, ditar sua conduta. Desse modo, 

percebe-se que a atuação do poder ocorre de modo distinto do que se normalmente 

se pensa, não é pela restrição rigorosa, não é pela moral proibitiva que o controle 

exaustivo ocorre; é pela incitação da sexualidade, pela determinação do indivíduo, 

através das verdades fabricadas pelos diversos discursos. 

 

1.4 Sexualidade encoberta? 

 

Ainda uma terceira controvérsia em relação à teoria repressiva é 

apresentada por Foucault: Será que apesar da explosão de discursos e da 

solidificação das diversas sexualidades, tudo isso serviria para ocultar o sexo em 

sua verdade, serviria para disfarçar a realidade do sexo? E assim tais fatos 

contribuiriam para uma repressão sexual e não para uma liberação sexual? 

(FOUCAULT, 1999, pp. 53-54). 

Foucault (1999, pp. 53-54) concorda que até Freud a ciência se debruçou 

sobre o sexo de modo inadequado, com óculos de preconceito, movido pela 

moralidade, em favor do pensamento dominante, justificando racismos. Ingênua 

algumas vezes, infiel à verdade na maioria. Pode-se comprovar a fragilidade do 

conhecimento científico sobre a sexualidade humana até o século XIX, quando o 

compara com o desenvolvimento da fisiologia animal e vegetal. Tal disparidade 

mostrava que no lugar de revelar a verdade sobre o sexo, escondia-o: “uma 

[fisiologia animal e vegetal] diria respeito a essa imensa vontade de saber que 

sustentou a instituição do discurso científico no Ocidente, ao passo que a outra 

[sexualidade humana] corresponderia a uma vontade obstinada de não-saber.” 

(FOUCAULT, 1999, p.55). 

Contudo, é importante salientar que tal produção da verdade que procura 

ocultar a verdade do sexo, antes de realizar isso, incita a manifestação daquilo que 

vem a negar. Foucault cita um exemplo significativo ao descrever como Charcot 

(mestre de Freud), realizava publicamente exames, análises, experiências, 

interrogatórios, que eram imediatamente interrompidos se algo inesperado 

acontecesse. Ou seja, aquilo que era revelado era estritamente controlado, mesmo 



30 

fornecendo uma sensação de espontaneidade. Assim, incitava-se a manifestação da 

sexualidade mesmo que para ser abafada logo em seguida. 

 

O importante nessa história não está no fato de terem tapado os 
próprios olhos ou os ouvidos, ou enganado a si mesmos; é, primeiro, 
que tenha sido construído em torno do sexo e a propósito dele, um 
imenso aparelho para produzir a verdade, mesmo que para mascará-
la no último momento. O importante é que o sexo não tenha sido 
somente objeto de sensação e de prazer, de lei ou de interdição, 
mas também de verdade e falsidade. (FOUCAULT, 1999, p.56, 
grifo nosso). 
 

Até então há concordância entre a posição de Foucault e a da teoria 

repressiva: a verdade sobre o sexo é ocultada. Mas Foucault enfatiza que para que 

isso ocorra foi necessário o desenvolvimento de mecanismos de produção da 

verdade, verdade produzida, por causa disso não corresponde à realidade do sexo, 

mas a uma imagem idealizada. 

Existem dois modos para a produção da verdade do sexo, o primeiro a ars 

erotica, desenvolvido no Oriente (de modo especial, na China, Índia, Japão); e o 

segundo a scientia sexualis, desenvolvido no Ocidente. Na ars erotica a produção da 

verdade está centrada no prazer, em como consegui-lo da melhor maneira com 

maior duração e maior intensidade. Desse modo, se parte da experiência sexual e 

não da linha divisória que define o proibido e o permitido. Também não existe a 

preocupação em tecer discursos sobre seu conteúdo, pelo contrário, acredita-se que 

isso diminuiria a eficácia do conhecimento que deve ser transmitido por um rito de 

iniciação através da relação entre mestre e discípulo, por isso a verbalização perde 

sua eficácia e a discrição é que deve ser valorizada. Em contraposição à scientia 

sexualis, os efeitos dessa arte são bem positivos: “domínio absoluto do corpo, gozo 

excepcional, esquecimento do tempo e dos limites, elixir de longa vida, exílio da 

morte e de suas ameaças.” (FOUCAULT, 1999, p.57). 

Na sociedade ocidental no lugar da ars erotica foi desenvolvida a scientia 

sexualis baseada no instrumento medieval da confissão. Esta foi disseminada 

gradativamente, nascendo na pastoral cristã, torna-se instrumento da justiça 

criminal, sendo enaltecida na Inquisição. Com sua utilização o indivíduo é 

autenticado não pelo discurso alheio, mas pelo próprio discurso, por ela se alcança a 

verdade. (FOUCAULT, 1999, p. 58). Sua difusão também se fez presente na 

pedagogia, na medicina, nas relações amorosas, na família; do ato mais simples ao 



31 

rito mais solene, a confissão está presente. Relativamente a este tema, Foucault 

(1999, p.59) afirma: “O homem, no Ocidente, tomou-se um animal confidente.” Ele 

acredita que isso causou mudança até mesmo na literatura: da narrativa que tratava 

de atos heroicos de bravura ou santidade, passa-se a uma narrativa baseada na 

confissão, pela qual o autor procura esmiuçar a alma, seus desejos e vontades, e 

expressá-los detalhadamente, gerando prazer em si e nos leitores. (FOUCAULT, 

1999, p.59). 

Devido à disseminação tão eficaz da confissão, sequer a percebemos como 

um poder coercitivo, de tal modo ela está incorporada aos indivíduos, ao ponto de 

termos a sensação que o poder age em nós para recriminá-la e não para nos obrigar 

a falar, dando a impressão de que utilizá-la é atitude de rebeldia ao poder que teria 

como objetivo nos censurar. Foucault denuncia nisso um mecanismo de poder sutil: 

 

É preciso estar muito iludido com esse ardil interno da confissão para 
atribuir à censura, à interdição de dizer e de pensar, um papel 
fundamental; é necessária uma representação muito invertida do 
poder, para nos fazer acreditar que é de liberdade que nos falam 
todas essas vozes que há tanto tempo, em nossa civilização, 
ruminam a formidável injunção de devermos dizer o que somos, o 
que fazemos, o que recordamos e o que foi esquecido, o que 
escondemos e o que se oculta, o que não pensamos e o que 
pensamos inadvertidamente. (1999, p. 60). 

 

Nisso consiste a distinção entre Foucault e a teoria repressiva, ambos 

concordam que a produção da verdade do sexo em nossa sociedade, não 

corresponde à verdade do sexo. Contudo enquanto a teoria repressiva afirma que 

devido a isso, se deve falar sobre o sexo, a fim de revoltar-se contra um poder que 

deseja o silêncio dos indivíduos. Foucault mostra que a ação do poder consiste 

justamente em fazer falar, que é através da técnica da confissão que os falsos 

saberes foram constituídos, que não é através de um discurso verdadeiro sobre o 

sexo que se combate o discurso falso, já que a própria colocação do sexo em 

discurso faz parte do mecanismo de poder. 

É pela confissão que a verdade e o sexo se unem no indivíduo, constituindo 

um mecanismo de poder-saber, já que mesmo quando se confessa solitariamente 

há a presença virtual de um parceiro, que além de interlocutor julga seu conteúdo e 

lhe dá a sentença: “a instância que requer a confissão, impõe-na, avalia-a e intervém 

para julgar, punir, perdoar, consolar, reconciliar; [...] produz [...] modificações 



32 

intrínsecas: inocenta-o, resgata-o, purifica-o, livra-o de suas faltas, libera-o, promete-

lhe a salvação.” (FOUCAULT, 1999, p. 61). 

Como a scientia sexualis é baseada na confissão, não pode ser considerada 

como ars erotica, pois negligencia os aspectos do ensino e da iniciação, fazendo 

com que o conhecimento venha “de baixo”, ou seja, parte do indivíduo que pratica o 

sexo e não de um mestre que ensine e faça a iniciação. E que isto tem de negativo? 

A confissão tem em sua essência uma coação que age no indivíduo que confessa 

sem liberdade, além disso, a dominação está do lado de quem escuta, ele que 

possui a autoridade e que julga o que é dito e o efeito do discurso recai no que 

confessa e não em quem escuta. Assim em nossa sociedade o sexo é vinculado à 

confidência e não à transmissão de um segredo, como na ars erotica. (FOUCAULT, 

1999, p.62). 

Sendo um mecanismo antigo, a confissão passou por modificações, sem 

perder sua essência de ser produtora de verdade. Vale salientar que o objeto 

principal da confissão sempre foi o sexo, mas não se constitui apenas em descrever 

apenas o ato sexual, acrescentando também tudo o que o envolve, os desejos, as 

resistências, a imaginação, os efeitos causados, a qualidade do prazer etc. Ela 

nasceu em berço católico e se difundiu largamente a partir da Contra-Reforma até a 

contemporaneidade, passou a estar presente em diversos tipos de relação: pai e 

filho; professor e alunos; médico e paciente; investigador e criminoso. Sua presença 

na medicina, psiquiatria e pedagogia tem como testemunhas: Salzmann (médico, 

botânico, entomologista e pedagogo alemão), Heinrich Kaan (médico russo), Krafft-

Ebing (psiquiatra alemão), Tardieu (médico e professor de medicina legal francês) e 

Havelock Ellis (médico e psicólogo britânico, estudioso da sexualidade humana). 

(FOUCAULT, 1999, pp.62-63). 

Não foi sem resistências que a técnica da confissão passou a ser utilizada 

no meio científico para abordar o indivíduo e através dela orientar diagnósticos. 

Realizar tal uso gerou longas discussões, com o fim de determinar se esse método 

poderia ser válido, a consciência de si poderia ser fonte confiável para o tratamento 

científico? (FOUCAULT, 1999, pp.63-64). 

Então, para que a técnica da confissão pudesse ser acolhida como etapa da 

investigação científica, algumas condições precisaram ser consideradas. Acreditava-

se que o sexo tinha a potencialidade de causar ou de agravar distúrbios mentais e 

doenças, mediante sua prática escassa ou descomedida ou diante de algum desvio 



33 

constituindo-se assim, um perigo basilar para a saúde humana. Sendo causa de 

doenças, dependendo da confissão realizada, operações terapêuticas eram 

administradas. Como a ciência poderia ignorar aspecto tão importante da condição 

humana!? (FOUCAULT, 1999, pp.64.66). 

O sexo também foi considerado como algo escondido no indivíduo e do 

indivíduo, está presente nele, mas simultaneamente está escondido, não é uma 

realidade que se apresente facilmente, por isso é preciso usar de força para que sua 

verdade venha à tona. E além disso, é necessário um método de interpretação 

adequado para que as obscuridades sejam sanadas, por isso a necessidade do 

conhecimento científico utilizar a técnica da confissão para obter dados do indivíduo. 

Tanto o emissor e o interlocutor precisam se esforçar cada um a seu modo para 

desvendar esse mistério tão perigoso. O emissor revela uma verdade obscura que 

necessita de decifração, que o interlocutor fornecerá se comportando como o 

detentor da verdade. Enfatizando a necessidade de um saber aprofundado, justifica-

se como campo científico. Assim a confissão é tida como exame necessário para 

tratar o paciente. (FOUCAULT, 1999, pp.64-66). 

O resultado de desenvolver a scientia sexualis foi a produção da 

“sexualidade”, como conhecimento mostrado como natural, já que a ciência não faria 

nada além de identificar a lei natural, contudo não passa de conhecimento 

manipulado, e isso com o auxílio do próprio indivíduo. A partir da “sexualidade” e 

abordando o indivíduo pela confissão, se descobre a verdade dele, sendo assim 

constituído sujeito baseado nela, verdade escondida nele e só encontrada com o 

auxílio de outros6. E isso ocorre não por um ideologia, considerando-a como verdade 

alheia ao indivíduo e imposta a ele, pois por esse mecanismo de poder o próprio 

indivíduo contribui decisivamente para a produção da verdade. E também não ocorre 

por interdição, já que a sexualidade do indivíduo é convocada a ser colocada em 

                                                           
6 Em Coragem da verdade, Foucault aponta para o início pela pastoral cristã dessa desconfiança em 

si que o indivíduo desenvolve, essa desconfiança de si, consiste em não se perceber como fonte 
segura da própria verdade, necessitando de outros para alcança-la: “No entanto, à medida que na 
vida do cristianismo, na prática cristã, nas instituições cristãs, vai se destacar o princípio da 
obediência, tanto na relação consigo mesmo como na relação com a verdade, essa relação de 
confiança em que consistia a parresía do homem consigo mesmo, apoiado numa relação de 
confiança do homem com Deus. Essa confiança [...] vai de certo modo se obscurecer, vai tremer em 
relação a seu próprio princípio e a seu eixo primeiro, vai como que se embaçar. E esse tema da 
parresía-confiança vai ser substituído pelo princípio de uma obediência trêmula. Na qual o cristão 
deverá temer a Deus, reconhecer a necessidade de se submeter à vontade de Deus, à vontade dos 
que representam Deus” (2011, p.292) 



34 

discurso, a vir à tona e não permanecer escondida. Não ocorrendo por meio da 

ideologia nem por meio da interdição, a história da sexualidade deve ser analisada 

por meios dos discursos construídos sobre ela. (FOUCAULT, 1999, pp.66-67). 

Assim, a sociedade a partir do século XVIII, não se contenta em ver no sexo 

apenas uma fonte de prazer, mas uma área do saber regulada e por ele passa-se a 

constituir sujeitos. Difunde-se a sexualidade como o segredo do indivíduo, capaz de 

revelar a sua verdade mais íntima, num jogo de verdades: 

 

Significação geral, segredo universal, causa onipresente, medo que 
nunca termina. De tal modo que, nessa “questão” do sexo [...], 
desenvolvem-se dois processos sempre em mútua referência: nós 
lhe pedimos dizer a verdade (mas, já que ele é o segredo e escapa a 
si próprio, reservamo-nos dizer a verdade – finalmente esclarecida, 
decifrada - sobre a sua verdade); e lhe pedimos para nos dizer nossa 
verdade, ou melhor, para dizer a verdade, profundamente oculta, 
desta verdade de nós mesmos que acreditamos possua em imediata 
consciência. Nós dizemos a sua verdade, decifrando o que dela ele 
nos diz; e ele nos diz a nossa, liberando o que estava oculto. 
(FOUCAULT, 1999, p.68). 

 

Assim, como a sexualidade é segredo, apesar de estar presente no 

indivíduo, ele se vê necessitado de revelar a verdade que sabe sobre o seu sexo, a 

fim de que com o auxílio externo receba a decifração e assim possua a verdade 

sobre si mesmo. Verdade que o determina profundamente: “no sujeito, o 

inconsciente do sujeito, a verdade do sujeito no outro que sabe, o saber, nele, 

daquilo que ele próprio ignora, tudo isso foi possível desenrolar-se no discurso do 

sexo.” (FOUCAULT, 1999, pp.68-69). 

Diante disso, poderíamos afirmar que na sociedade ocidental priorizou a 

scientia sexualis em detrimento da ars erotica; no entanto, um aspecto se faz 

interessante notar, a scientia sexualis pode também ser considerada um tipo de ars 

erotica, com suas peculiaridades e deficiências, obviamente. Dentre os elementos 

essenciais da ars erotica que a scientia sexualis também apresenta, podemos 

elencar o ritual de iniciação, que consistia na condução pelo mestre; e a busca pelo 

prazer. (FOUCAULT, 1999, pp.69-70). Enquanto outros elementos, de fato, são 

distintos como a discrição; a não verbalização; e a centralidade na busca pelo prazer 

por ele mesmo, dissociado da produção de saber. Enquanto a ars erotica está 

centrada no ato sexual, a scientia sexualis está num momento externo ao sexo, 

constitui-se de análise sobre ele, que tratando de suas experiências passadas, 



35 

decifra-o e determina-o futuramente. Isso coincide também com a análise do sujeito, 

com sua decifração e com sua determinação, tal é a função do sexo. Em suma: pelo 

saber produzido pela scientia sexualis nossa sociedade gerou prazer, que está 

intimamente ligado ao poder: 

 

Essa produção de verdade, [...], talvez tenha multiplicado, 
intensificado e até criado seus prazeres intrínsecos. [...] Inventamos 
um outro prazer: o prazer da verdade do prazer, prazer de sabê-la, 
exibi-la, descobri-la, de fascinar-se ao vê-la, dizê-la, cativar e 
capturar os outros através dela, de confiá-la secretamente, desalojá-
la por meio de astúcia; prazer específico do discurso verdadeiro 
sobre o prazer. [...] Os livros científicos, escritos e lidos, as consultas 
e os exames, a angústia de responder às questões e as delícias de 
se sentir interpretado, tantas narrativas feitas a si mesmo e aos 
outros, tanta curiosidade, confidências tão numerosas e cujo 
escândalo é sustentado (não sem algum tremor) por seu dever de 
verdade, a irrupção de fantasias secretas, cujo direito de murmurar 
para quem sabe ouvi-las se paga tão caro, em suma, o formidável 
“prazer na análise” [...], tudo isso forma como que fragmentos 
errantes de uma arte erótica, veiculados em surdina pela confissão e 
a ciência do sexo. (FOUCAULT, 1999, p.69). 

 

Assim, torna-se nítido que o mecanismo de poder desenvolvido na scientia 

sexualis não é oposto ao prazer, mas produtor dele também, ao seu modo. Por isso, 

a análise do poder no sexo não deve partir da repressão, mas pelo contrário, de sua 

própria incitação. 

Nessa terceira questão colocada à teoria repressiva, vimos concordâncias e 

discordâncias de Foucault. Por um lado, há concordância quanto ao fato de que a 

verdade do sexo que é produzida em nossa sociedade, não corresponde à 

realidade. Prova disso é a disparidade encontrada entre a fisiologia animal e vegetal 

e a sexualidade humana no século XIX. No entanto, Foucault apresenta também 

discordâncias, antes da verdade ser ocultada, ele destaca que ela é estimulada à 

manifestação. Isso foi realizado na sociedade ocidental através da scientia sexualis 

e não como as sociedades orientais que desenvolveram a ars erotica, pela qual 

enfatizavam a busca pelo prazer. Na scientia sexualis o instrumento utilizado para 

sua constituição foi a essência da confissão católica, que se difundiu largamente, se 

infiltrando na justiça, na medicina, na pedagogia e nas relações familiares. Por ela o 

imperativo de verbalizar o segredo sexual se faz presente, mesmo que para ser 

rejeitado. Assim, a saída para se rebelar contra o poder que faz falar, não é construir 

um discurso que contra argumente o discurso estabelecido, mas não ceder à 



36 

tentação do discurso, que acaba constituindo sujeitos de modo inadequado. Outra 

discordância de Foucault nessa questão diz respeito à associação entre o poder e 

prazer, visto na teoria repressiva como opostos, na verdade estão transpassados. 

Em suma, o mecanismo de poder que atua na sexualidade contemporânea 

não é estritamente repressivo, mas além disso, quando estimula, quando incita a 

sexualidade, o faz de modo a controlar os indivíduos. Além de por um lado censurar, 

por outro, promove abundância de discursos; além de interditar, também promove a 

difusão da diversidade sexual; e antes de gerar um desconhecimento da 

sexualidade, produz um conhecimento, mesmo que inadequado. Ao criticarmos a 

teoria repressiva não permanecemos apenas em sua recusa, mas percebemos 

caraterísticas importantes do outro mecanismo de poder contemporâneo, dos quais 

destacamos: a estimulação à discursividade sexual; vigilância e investigação do 

indivíduo, com o uso da confissão; especificação do indivíduo, incorporando 

identidade e impondo conduta; desvio da ars erotica e produção da verdade sobre o 

sexo pela scientia sexualis, impondo ao indivíduo a necessidade de guardar ou 

revelar seu segredo, que consiste no seu sexo; e por fim, a associação entre poder e 

prazer. 

 

1.5 Crítica ao poder soberano 

 

A teoria repressiva se mostra ineficaz na análise da sexualidade, porque 

está fundamentada numa visão de poder igualmente inadequada. Para evitar erro 

semelhante em nossa análise, é salutar perceber porque essa visão de poder, já não 

é mais correspondente à realidade contemporânea. Para isso, propomo-nos à 

análise crítica da teoria de poder soberano, baseado na lei. 

Assim, um passo fundamental para tratar da sexualidade é compreender que 

percebê-la inserida num sistema de poder que tem o direito é insuficiente para 

abarcar toda sua complexidade. Assim, para aprofundar essa problemática, Foucault 

primeiro se propõe a “limpar o terreno” mostrando a limitação dessa teoria de poder, 

quando esta é aplicada à sexualidade contemporânea.  Isso se faz necessário, pois 

“o conhecimento das relações de poder apoia-se quase que exclusivamente sobre 

os modelos jurídicos [...] e sobre os modelos institucionais. [...] Instrumentos 

certamente insuficientes para estudar as relações de poder nas quais o sujeito 

humano está preso.” (FONSECA, 1995, p.26). 



37 

Cientes disso, nos adentramos na reflexão sobre o poder, que em Foucault é 

uma questão central, que perpassa toda sua obra, isto porque é o sujeito que é o 

objeto central da filosofia de Foucault e não é possível pensar o sujeito sem tratar do 

poder em Foucault. (FOUCAULT, 1995, pp. 231-232). 

Devido ao modo fragmentado como é tratado em suas obras, o conceito de 

poder muitas vezes é alvo de falsas interpretações (POGREBINSCHI, 2004, pp.1-2). 

Portanto se faz necessária uma noção clara dele, distinguindo-o de outras visões 

criticadas por Foucault. 

Foucault recusa a representação do poder jurídico-discursiva ou do poder 

soberano, como ele também a denomina: “Ora, parece-me que essa analítica só 

pode ser constituída fazendo tábula rasa e liberando-se de uma certa representação 

do poder, que eu chamaria [...] de jurídico-discursiva.” (FOUCAULT, 1999, p.80). 

Foucault denomina de poder soberano a forma de poder predominante no 

início da modernidade na qual se procurava justificar o poder de um soberano. 

Próprio das sociedades absolutistas, esse poder era o do soberano sobre seus 

súditos, ele tinha o poder sobre a vida e a morte porque estava acima da lei. A teoria 

do estado de Hobbes, descrito no Leviatã, ilustra bem esse poder: O Estado é 

formado por contrato entre os homens que constituem um soberano alienando sua 

liberdade em troca de proteção (DINIZ; OLIVEIRA, 2016). Contudo, mesmo nessa 

ocasião o poder não é descendente, pois quem constitui o soberano são os homens 

em sua multiplicidade de corpos. A característica principal, pois, do poder soberano 

não é que ele vem de um “poderoso” e é aplicado sobre os dominados, mas o que o 

caracteriza é o fato do soberano estar acima da lei, tendo portanto, poder sobre a 

vida e a morte, sem precisar prestar contas a alguém. 

Essa representação do poder chamada de jurídico-discursiva quando 

aplicada às relações de poder na sexualidade, apresenta uma relação 

extremamente negativa, já elencada na teoria repressiva: pela qual o poder tem 

sentido de interdição, de censura, de repressão, operacionalizada pela lei. Por que 

se aceita essa visão errônea tão facilmente? Não é claro que se aceita o poder 

justamente porque ele não é só negativo? Mas por que que se tem essa visão 

deturpada do poder? (FOUCAULT, 1999, p.14). 

Há uma razão histórica para isso: as grandes instituições de poder que se 

desenvolveram no início da modernidade se constituíram através do direito, 

identificando sua vontade com a lei. Além dessas instituições se constituírem pelo 



38 

direito, também é por ele que elas se manifestam e são aceitas. A dimensão jurídica-

política não é a forma adequada de como o poder é exercido na contemporaneidade 

– pois atualmente ele vai além da lei – mas é o modo como ele se apresenta e como 

quer ser aceito... (FOUCAULT, 1999, p.84). Por isso, o erro da teoria repressiva. 

Como afirma Foucault (1999, p.85): “Apesar dos esforços feitos para separar o 

jurídico da instituição monárquica e para libertar o político do jurídico, a 

representação do poder permaneceu presa nesse sistema.” 

E apesar do direito ser o fundamento do modo de exercício do poder 

monárquico, ou seja, de outra época, ele ainda vigora de certo modo. 

 

No pensamento e na análise política ainda não cortaram a cabeça do 
rei. Daí a importância que ainda se dá, na teoria do poder, ao 
problema do direito e da violência, da lei e da ilegalidade, da vontade 
e da liberdade e, sobretudo, do Estado e da soberania (mesmo se 
esta é refletida, não mais na pessoa do soberano, mas num ser 
coletivo). (FOUCAULT, 1999, p.86). 

 

Quando Foucault fala que no pensamento e na análise política ainda resta 

cortar a cabeça do rei, entendemos que se quer dizer que apesar da monarquia que 

se impôs fundamentada pelo direito, ter sido uma instituição transitória, o modo 

como ela exercia o poder ainda é o modo como se imagina que o poder é exercido 

na contemporaneidade, ou seja, baseado no direito. No entanto, o poder possui 

outros instrumentos para atuar na contemporaneidade, além da lei, nesse sentido, 

“cortar a cabeça do rei” significa perceber que a atuação do poder foi aprimorada, 

que embora o poder baseado na lei perdure após a monarquia, ele não é o principal 

meio de atuação do poder contemporaneamente. 

Entretanto Foucault não ignora que esse tipo de poder também é exercido 

simultaneamente a novas formas de poder, inclusive na sexualidade: 

 

É necessário deixar bem claro: não pretendo afirmar que o sexo não 
tenha sido proibido, bloqueado, mascarado ou desconhecido [...]. 
Não digo que a interdição do sexo é uma ilusão; e sim que a ilusão 
está em fazer dessa interdição o elemento fundamental e constituinte 
a partir do qual se poderia escrever a história do que foi dito do sexo 
a partir da Idade Moderna. (FOUCAULT, 1999, p.17). 

 

Deste modo, para Foucault o poder soberano não explica a totalidade das 

relações de poder existentes na sexualidade, mesmo que apresente elementos que 



39 

perdurem até a contemporaneidade. A partir do séc XVIII, houve a inclusão desses 

novos mecanismos de poder, e embora o direito tenha permanecido como um deles, 

sua influência diminuiu progressivamente, como explicita Foucault: 

 

Os novos procedimentos [...] funcionam não pelo direito, mas pela 
técnica, não pela lei, mas pela normalização, não pelo castigo mas 
pelo controle, e que se exercem em níveis e formas que extravasam 
do Estado e de seus aparelhos. Permanecemos presos a uma certa 
imagem poder-lei, do poder-soberano que os teóricos do direito e a 
instituição monárquica tão bem traçaram. Esta é a imagem que 
precisamos liberar-nos. (1999, p.86). 

 

É preciso, portanto, ir além desta visão de poder, baseado no direito e 

procurar outra chave de interpretação para a história da relação entre o poder e o 

sexo, para possibilitar uma compreensão mais abrangente desta relação. Ou seja, 

para Foucault a lei não é a chave de interpretação mais adequada para descrever as 

relações de poder na sexualidade. 

Ao termos desconstruído os instrumentos insuficientes utilizados na análise 

da sexualidade contemporânea, é apresentado como Foucault vê o ser humano: 

com direito a uma liberdade radical, pela qual o indivíduo não deve ser reprimido 

nem pela proibição nem controlado pela permissão. Pois tanto uma como outra 

encontra sua origem externa ao próprio sujeito, que assim estaria sendo sujeitado. 

Foucault assim trata a questão da sexualidade de maneira profunda, não considera 

suficiente que o indivíduo seja livre das proibições ou as infrinja deliberadamente, já 

que o controle ocorre também quando se faz necessário expressar sua sexualidade 

conforme uma identidade específica. O ser humano é tão radicalmente livre que tais 

definições negativas, as proibições; e as definições positivas, a afirmação de si 

conforme identidades, devem ser rejeitadas para o pleno exercício de sua liberdade. 

É comum perceber a negatividade do poder, ou seja, percebê-lo como uma 

proibição imposta. Foucault vai além e analisa como o poder age na 

contemporaneidade. Assim, para dar prosseguimento à reflexão é preciso entender 

o que de fato é o poder, como ele atua de fato, se não fizermos isso, não 

conseguiremos perceber todo o jogo envolvido nas relações de poder da 

sexualidade e suas implicações no processo de subjetivação dos indivíduos. 

 

 



40 

2 O DISPOSITIVO DA SEXUALIDADE E O BIOPODER 

 

Diante da análise crítica sobre a hipótese repressiva, Foucault observa que 

nossa sociedade vive sua sexualidade conforme a fábula de Diderot Joias 

indiscretas. Nela o sultão Mangogul utiliza um anel que lhe dá o poder de interrogar 

as mulheres, sobre suas experiências sexuais e estas imediatamente lhe confessam 

falando através de suas vaginas. Além disso, o anel também lhe confere o poder da 

invisibilidade. 

A fábula se fez história. Vivemos numa sociedade em que se vê pressionada 

a falar sobre seu sexo e este contem a verdade sobre si. E o poder que produz esse 

efeito é tão sutil que é tornado invisível; assim os indivíduos sequer percebem essa 

necessidade como um poder que os controlam. Muitas vezes, pelo contrário, 

discursar sobre seu sexo é visto como um ato de rebeldia ao poder censurador. 

Como Foucault esclarece: 

 

Entre cada um de nós e nosso sexo, o Ocidente lançou uma 
incessante demanda de verdade: cabe-nos extrair-lhe a sua, já que 
lhe escapa; e a ele cabe dizer-nos a nossa, já que a detém nas 
sombras. Escondido, o sexo? [...] Incandescente, ao contrário. Foi 
colocado, já há várias centenas de anos, no centro de uma 
formidável petição de saber. Dupla petição, pois somos forçados a 
saber a quantas anda o sexo, enquanto que ele é suspeito de saber 
a quantas andamos nós. (FOUCAULT, 1999, p.76, grifo do autor). 

 

Tamanha é a importância da sexualidade em nossa sociedade, que, 

equivocadamente, pretende-se revelar nossa verdade mais profunda através dela. 

Como a sexualidade é um conhecimento produzido e não natural, o indivíduo 

constrói a verdade sobre si baseado nesse saber. Esse é o absurdo – dificilmente 

notado – na atuação do poder na sexualidade, ou seja, a verdade do indivíduo é 

baseada num conhecimento que supostamente é natural, mas na verdade é 

produzido arbitrariamente. 

Convém salientar que a gravidade disso não consiste no tratamento racional 

com que a sociedade ocidental tratou do sexo, pois isto é feito desde a Grécia 

Antiga7. Mas além disso, a partir da modernidade é a verdade do indivíduo que está 

                                                           
7 “Toda uma grande parte do Banquete e do Fedro é consagrada a reprodução [...] daquilo que se diz 
habitualmente nos discursos sobre o amor. [...] Eles tornam presente o pano de fundo da doutrina 
platônica, a matéria-prima que Platão elabora e transforma quando ele substitui a problemática da 



41 

em jogo: “A questão sobre o que somos, em alguns séculos, uma certa corrente nos 

levou a colocá-la em relação ao sexo.” (FOUCAULT, 1999, p.76). Diante disso, 

surge a pergunta inevitável: Por que depositamos nossa verdade no sexo? Por que 

ele tem esse poder de nos definir? 

Fazer uma história da sexualidade, na perspectiva de Foucault, inclui 

investigar esses questionamentos. Consiste em interrogar tal mecanismo de poder, 

que nos força a revelar os segredos mais escondidos, enquanto dele mesmo nada 

fala. Assim o jogo pode ser invertido: é sobre esse mecanismo de poder que é 

preciso falar e não sobre nós. Pois, se cairmos na tentação de elaborar o discurso 

sobre nós mesmos, crendo estar indo contra o poder que nos controla, agiremos 

impulsionados ingenuamente a favor desse poder, já que produzir discursos sobre si 

é uma de suas atribuições. Diante disso, percebemos como a atuação do poder é 

sutil e complexa. Por isso se faz necessário realizar a análise de como esse poder é 

exercido na contemporaneidade. 

 

2.1 Critérios para a análise do poder 

 

Foucault observa o poder de maneira inovadora, enquanto que 

predominantemente se considera o poder do lado dos poderosos e sua ausência do 

lado dos oprimidos – ou seja, não vê o poder como uma propriedade que alguns 

possuem e outros não –, ele o percebe de modo bem mais complexo, se 

apresentando nas relações. Assim, inicialmente não devemos confundir o poder 

como sendo representado pelo Estado ou instituições, esses são apenas 

manifestações mais visíveis do poder. O poder deve ser compreendido como 

multiplicidade de correlações de força imanentes ao local onde atuam. Ou seja, esse 

poder não deve ser procurado num ponto central, pois é sempre localizado, ao 

mesmo tempo, em que é onipresente, no sentido que provém de todos os lugares. O 

poder não é um ser, uma instituição, uma estrutura ou uma potência, “é uma 

situação estratégica complexa numa sociedade determinada” (FOUCAULT, 1999, 

p.89). Roberto Machado nos auxilia no esclarecimento sobre o poder em Foucault: 

 

                                                                                                                                                                                     
“corte” e da honra por aquela da verdade e da ascese.” (FOUCAULT, 1998, p.202). Ou seja, com isso 
mostra-se como a sexualidade vivida na Grécia era objeto de tratamento racional. 



42 

Quando em seus estudos Foucault é levado a distinguir no poder 
uma situação central e periférica e um nível macro e micro de 
exercício, o que pretende é detectar a existência e explicitar as 
características de relações de poder que se diferenciam do Estado e 
seus aparelhos. Mas isso não significa querer situar o poder em outro 
lugar que não o Estado, como sugere a palavra periferia. O 
interessante da análise é justamente que os poderes não estão 
localizados em nenhum ponto específico da estrutura social. 
Funcionam como uma rede de dispositivos ou mecanismos a que 
nada ou ninguém escapa, a que não existe exterior possível, limites 
ou fronteiras. [...] Rigorosamente falando, o poder não existe; existem 
sim práticas ou relações de poder. (MACHADO, 1988, p. 191). 

 

Ou seja, não é porque não se deve ver no Estado a fonte do poder, que ele esteja 

isento de poder, pois este é como uma rede onipresente, já que surge de todos os 

lados, a partir das relações, sejam estas do indivíduo consigo próprio ou ao se 

relacionar com outro indivíduo. 

Analisemos algumas proposições acerca do poder, conforme o pensamento 

de Foucault: Primeiro, o poder não é algo que se possa adquirir ou compartilhar, ele 

complexamente acontece a partir de inúmeros meios (FOUCAULT, 1999, p.89). 

Segundo, as relações de poder não devem ser vistas separadamente de outros tipos 

de relação (econômicas, sexuais, de conhecimento), mas são imanentes a essas 

(FOUCAULT, 1999, p.90). Terceiro, o poder não está concentrado apenas naqueles 

que tradicionalmente se vê como poderosos: governantes, ricos etc. Normalmente 

pensamos que o poder vem do alto, de um soberano, do Estado, de uma divindade, 

“dos poderosos” que submetem os oprimidos e estes seriam destituídos de poder. 

Na verdade, o poder está diluído entre os sujeitos, isto não significa que “os 

poderosos” não exerçam poder, mas que tanto eles quanto os indivíduos que são 

tidos como oprimidos são agentes do poder, isso porque para Foucault resistir ao 

poder é também uma forma de exercer o poder. (FOUCAULT, 1999, p.90). Ou seja, 

os que oprimem e os que são oprimidos executam o poder, mesmo que a 

manifestação desse poder seja distinta, enquanto os primeiros o utilizam para 

oprimir, os segundos para resistir. Quarto, as relações de poder são 

simultaneamente intencionais e não subjetivas. E isto chama a atenção, pois 

geralmente pensamos que quando há intencionalidade, é porque há um sujeito que 

planejou a ação. Mas apesar de haver uma racionalidade inteligível, não há no 



43 

conjunto social um orquestrador das relações de poder8. Com isso Foucault desloca 

a atenção da análise do poder do estrategista – já que não é o determinante na 

análise do poder – para a própria atuação do poder. Isso não quer dizer que no 

exercício de poder não existam os estrategistas, mas o que deve ser analisado é a 

forma que o poder foi executado. (FOUCAULT, 1999, p.90). Quinto, onde há poder, 

há resistência, com isso Foucault quer destacar que a resistência é um modo de 

exercer o poder. Justamente pelo poder ser exercido em correlações e não estar 

centralizado, há poder em todos os membros dessa relação, que é denominada de 

resistência quando se assume o papel de adversário, quando se comporta como o 

interlocutor irredutível, ou seja, aquele que necessariamente reage (de qualquer 

forma). (FOUCAULT, 1999, p.91). Como explica Foucault: 

 

Elas [as correlações de poder] não podem existir senão em função 
de uma multiplicidade de pontos de resistência que representam, nas 
relações de poder, o papel de adversário, de alvo, de apoio, de 
saliência que permite a preensão. Esse pontos de resistência estão 
presentes em toda a rede de poder. Portanto, não existe, com 
respeito ao poder, um lugar da grande Recusa - alma da revolta, 
foco de todas as rebeliões, lei pura do revolucionário. Mas sim 
resistências, no plural, que são casos únicos: possíveis, necessárias, 
improváveis, espontâneas, selvagens, solitárias, planejadas, 
arrastadas, violentas, irreconciliáveis, prontas ao compromisso, 
interessadas ou fadadas ao sacrifício; por definição, não podem 
existir a não ser no campo estratégico das relações de poder. 
(FOUCAULT, 1999, p. 91 grifo do autor). 

 

As resistências múltiplas é mais uma consequência de perceber o poder 

como uma rede complexa formada por inúmeros pontos. Desse modo, se para 

Foucault não há os poderosos dos quais emana o poder, também não há os 

oprimidos dos quais origina-se a resistência. Pois todos são fontes de poder que ora 

se apresentam também como fontes de resistência quando estão no papel de 

adversário. 

Diante disso, nos propomos analisar o poder atuante na sexualidade sem 

nos prender a visões de poder que determinam uma análise simplista dele, assim, o 

                                                           
8 Foucault apresenta um exemplo em Microfísica do poder (1998b, pp.253-255) para esclarecer essa 
questão: a maneira como a psiquiatria foi inserida nos dispositivos legais a fim de aprisionar os que 
eram considerados perigosos para a sociedade. Nesse caso, existiam interesses distintos entre os 
psiquiatras e os juízes (cada um procurando resolver um problema de sua classe), mas o mais 
importante é que o dispositivo médico-legal serviu para realizar uma higiene pública através desse 
dispositivo. Assim, Foucault mostra que para analisar a inteligibilidade do poder não se necessita 
descobrir o sujeito que arquitetou o plano, pois normalmente não há, já que as relações são múltiplas 
e atravessam-se umas às outras.  



44 

foco da investigação de Foucault não é definir a intencionalidade de uma instituição 

ou do Estado em atuar de determinada forma na sexualidade, por exemplo, o uso da 

técnica da confissão utilizada na psicanálise, na medicina, na pedagogia, na justiça 

não é produto da vontade pessoal de um poderoso, que através dessa técnica quis 

alcançar determinados objetivos. Mesmo sem essa intencionalidade pessoal, 

podemos perceber a utilização da mesma técnica em diferentes áreas. Além disso, o 

efeito esperado em usar a técnica da confissão nem sempre é efetivado, pois ela 

sendo um meio em que se espera que o confidente revele a verdade sobre si, nem 

sempre alcança esse resultado, pois o confidente pode através desse instrumento 

enganar seu interlocutor. Em poucas palavras, em Foucault há um deslocamento de 

atenção do “poderoso” para a própria atuação do poder, que ocorre nas relações 

dos indivíduos. 

Assim, durante nossa pesquisa, uma pergunta pode surgir: Quem planejou 

essa ação para que ela ocorresse assim? Essa pergunta não importa muito a 

Foucault, porque descobrir o autor da estratégia e suas intenções não é suficiente 

para perceber a real atuação do poder, porque as ações muitas vezes tem 

consequências que estão fora do controle de quem as planejou, por exemplo, os 

discursos que foram elaborados acerca das diversas sexualidades, muito 

improvavelmente tinham como intenção a proliferação delas, já que a afirmavam que 

elas tinham origem patológica, contudo, especificá-las, detalha-las, estimularam a 

sua manifestação e a sua proliferação. 

Para analisar o poder na sexualidade, Foucault apresenta quatro regras, 

denominadas de “prescrições de prudência” para tratar das relações de poder no 

sexo. 

a) Regra de imanência 

O poder deve ser analisado nos focos locais, onde ele, de fato, atua. O 

conhecimento que se tem sobre a sexualidade não é fruto de uma pesquisa 

científica desinteressada e livre, mas esse conhecimento foi produzido conforme as 

exigências do poder, seja de viés econômico ou ideológico. Assim se faz necessário 

investigar como esse poder-saber foi produzido, estando atento aos “focos locais” 

onde acontece essa produção (relações entre confessor e penitente; a vigilância da 

sexualidade infantil;). (FOUCAULT, 1999, pp.93-94). 



45 

b) Regra das variações contínuas 

Não dividir os sujeitos entre poderosos e oprimidos, – como se estes fossem 

totalmente destituídos de poder – colocando de um lado os homens, os médicos, os 

adultos e de outro, as mulheres, os pacientes, as crianças. Porque todos estão em 

correlação e o poder age em todos. (FOUCAULT, 1999, p.94). 

c) Regra do duplo condicionamento 

Há ligação entre níveis diferentes de atuação do poder, entre o nível 

microscópico e o macroscópico, eles estão em relação, agindo um sobre o outro, por 

exemplo, num interrogatório de um pedagogo a um aluno, não há poder apenas na 

ação do pedagogo, mas na ação do aluno há poder também na forma de resistência, 

ele pode mentir, se esquivar, ter prazer em detalhar a verdade, confundir... Contudo, 

isso não significa que há uma identificação entre ambos. (FOUCAULT, 1999, p.95). 

d) Regra da polivalência tática dos discursos 

Não se deve classificar o conteúdo de um discurso como sendo dos 

opressores ou dos oprimidos, pois o mesmo discurso pode ser utilizado de modos 

distintos. Por exemplo, um discurso que tenha por finalidade proibir um 

comportamento pode funcionar como estímulo a alguns indivíduos. Lembrar que o 

poder também gera resistência, ajuda-nos a entender esse ponto (FOUCAULT, 

1999, pp.95-96). Usemos um exemplo dado por Foucault: 

 

Ora, o aparecimento, no século XIX, na psiquiatria, na jurisprudência 
e na própria literatura, de toda uma série de discursos sobre as 
espécies e subespécies de homossexualidade, inversão, pederastia 
e “hermafroditismo psíquico” permitiu, certamente, um avanço bem 
marcado dos controles sociais nessa região de “perversidade”; mas, 
também possibilitou a constituição de um discurso “de reação”: a 
homossexualidade pôs-se a falar por si mesma, a reivindicar sua 
legitimidade. (FOUCAULT,1999, pp. 96-97). 

 

Baseado nessas diretrizes, Foucault demonstra como o poder soberano é 

insuficiente para descrever as relações de poder da sexualidade, pois possui 

critérios distintos, e como se faz necessário realizar uma nova análise, 

fundamentada em novos critérios que apresentem as formas de poder que regem o 

jogo da sexualidade. 



46 

2.2 Atuação do poder em grupos específicos 

 

Tendo apresentado os critérios para a análise adequada da atuação do 

poder, Foucault destaca quatro grupos estratégicos de instrumentalização do sexo 

para o controle dos indivíduos, que surgiram a partir do século XVIII. Na análise 

desses grupos específicos, iremos, portanto, perceber a atuação do poder em focos 

locais. São eles a histerização do corpo da mulher; a pedagogização do sexo da 

criança; a socialização das condutas de procriação; e a psiquiatrização do prazer 

perverso.  Em cada grupo há uma finalidade específica, embora se utilizem do 

mesmo mecanismo de poder. (FOUCAULT, 1999, pp.98-99). 

Vale salientar que outro critério inadequado que deve ser afastado, para 

realizarmos nossa análise, é o de considerar o sexo como algo difícil de ser 

dominado pelo poder, como se ele fosse tão indócil ao ponto de não permitir ser 

controlado. Na verdade, ele é facilmente instrumentalizado através de diversas 

estratégias. (FOUCAULT, 1999, p.98). 

Por exemplo, na histerização do corpo da mulher, um saber é desenvolvido, 

o de que esse corpo é saturado de sexualidade, necessitando de cuidados médicos 

para que seja controlado dentro da normalidade. Ao mesmo tempo em que se sabe 

que essa mulher tem função social importante: no processo de regulação de 

natalidade; na família como elemento substancial e no cuidado das crianças. 

(FOUCAULT, 1999, p.99). Conforme esse saber equivocadamente produzido, a 

mulher precisa ser observada, apresentando qualquer anormalidade, deve ser 

investigada, deve falar de seu sexo, deve-se constituir saber pra determinar a 

especificação e definir sua conduta. Entrelaçando, assim o poder e o saber. 

Na pedagogização do sexo infantil também percebemos a 

instrumentalização do poder: o saber se constitui em afirmar que a criança também 

é saturada de sexualidade, que a qualquer momento pode se manifestar, por isso é 

preciso a vigilância sobre ela. E todo um conjunto de personagens estão dispostos 

não só a vigiá-la, mas a definir a verdade dela mediante seu comportamento, pais, 

professores, médicos, psiquiatras, psicólogos. Tudo isso para cuidar do sexo que é 

visto como perigo e perigoso, já que há o risco constante da criança manifestá-lo e 

simultaneamente isso traria consequências para o desenvolvimento infantil. 

(FOUCAULT, 1999, p.99). 



47 

Na socialização das condutas de procriação, também foram construídos 

saberes para realizar o controle de natalidade, estimulando ou refreando a 

procriação, com uso de conhecimento médico e social. E por fim, na psiquiatrização 

do prazer perverso, pelo qual o sexo foi objeto de normalização e patologização 

definindo condutas e desenvolvendo práticas corretivas para os anormais e doentes, 

com ênfase em detectar o homossexual. Nesse contexto, o sexo é visto como um 

elemento autônomo do indivíduo que o define, constituindo esse saber, justifica-se a 

vigilância, a especificação, o tratamento. (FOUCAULT, 1999, p.100). 

Com isso Foucault mostra como sua crítica à hipótese repressiva estava 

correta, ou seja, que não é partindo da repressão que se analisa corretamente a 

sexualidade, mesmo que a repressão não esteja ausente. Partindo dos critérios de 

Foucault, percebemos nessas quatro estratégias que um saber é constituído, 

justificando a vigilância do indivíduo, que pode ser abordado através da confissão, 

sendo especificado e assim tratado. Esse processo de produção da verdade é 

imbuído de prazer realizando a junção saber-poder-prazer. Como ele detalha: 

 

Nessas estratégias, de que se trata? De uma luta contra a 
sexualidade? De um esforço para assumir seu controle? De uma 
tentativa de melhor regê-la e ocultar o que ela comporta de 
indiscreto, gritante, indócil? De uma maneira de formular, a seu 
respeito, essa parte de saber que poderia ser aceitável ou útil, sem 
mais? De fato, trata-se, antes, da própria produção da 
sexualidade. Não se deve concebê-la como uma espécie de dado 
da natureza que o poder é tentado a pôr em xeque, ou como um 
domínio obscuro que o saber tentaria, pouco a pouco, desvelar. A 
sexualidade é o nome que se pode dar a um dispositivo 
histórico: não à realidade subterrânea que se apreende com 
dificuldade, mas à grande rede da superfície em que a 
estimulação dos corpos, a intensificação dos prazeres, a 
incitação ao discurso, a formação dos conhecimentos, o reforço 
dos controles e das resistências, encadeiam-se uns aos outros, 
segundo algumas grandes estratégias de saber e de poder. 
(FOUCAULT, 1999, p.100, grifo nosso). 

 

Por isso, deve-se abandonar a visão de sexualidade como natural, pronta a 

ser descoberta, pois ela é produzida historicamente, que produz a objetivação do 

indivíduo. É nessa perspectiva de sexualidade que Foucault se propõe elaborar sua 

História da Sexualidade, ou seja, através dela ele mostra como a sexualidade é um 

produto histórico e não um dado natural, manifestação disso é que ela é vivida, 

entendida, acolhida de forma distintas conforme seu momento histórico. 



48 

2.3 Relação entre o dispositivo da aliança e o dispositivo da sexualidade 

 

Diante do que vimos, podemos nos perguntar como a repressão está 

presente na atuação do poder na contemporaneidade. Pois mesmo não 

considerando-a como a essência do poder, não se pode ignorar que ela também 

está presente e amplamente disseminada. 

Foucault vê na repressão um modo de poder baseado na lei e denomina-o 

de dispositivo de aliança, enquanto que o poder que produz a sexualidade é 

denominado de dispositivo da sexualidade. 

Para esclarecer nossa questão, vejamos como Foucault se utiliza do 

conceito de dispositivo; ele define-o como sendo: 

 

Um conjunto decididamente heterogêneo que engloba discursos, 
instituições, organizações arquitetônicas, decisões regulamentares, 
leis, medidas administrativas, enunciados científicos, proposições 
filosóficas, morais, filantrópicas. Em suma, o dito e o não dito são os 
elementos do dispositivo. O dispositivo é a rede que se pode 
estabelecer entre estes elementos. (FOUCAULT, 1998b, p.244). 

 

O conceito de dispositivo mantém uma íntima relação com a definição de 

poder em Foucault, se o poder é visto como multiplicidade de correlações de força 

iminente, o dispositivo é a rede que engloba elementos tão aparentemente distintos, 

que nela interagem. Ao longo da história, dois dispositivos foram desenvolvidos para 

controlar o sexo dos indivíduos: o dispositivo de aliança e o dispositivo de 

sexualidade. O primeiro corresponde ao poder soberano, regido pela lei, por ele se 

fundamenta o matrimônio, a constituição familiar e questões econômicas da família. 

O segundo corresponde ao novo mecanismo de poder desenvolvido a partir da 

modernidade. (FOUCAULT, 1999, pp.100-101). 

Embora o novo não substitua completamente o antigo e funcionem 

simultaneamente a partir da modernidade, eles se utilizam de estratégias opostas. 

Enquanto o dispositivo da aliança funciona a partir da lei que define o permitido e o 

proibido constituindo personagens específicos (pais-filhos, marido-esposa, etc.), o 

dispositivo da sexualidade é flexível em relação a lei, não se pautando por ela. Por 

isso o primeiro tem abrangência limitada, já que a lei determinando o permitido e o 

proibido nas relações entre os personagens constituídos é limitada, pois estes 

parâmetros não conseguem abranger a totalidade das ações no sexo, que não se 



49 

limita as relações estabelecidas pela lei; enquanto o segundo busca englobar a 

todos cada vez mais, já que atinge os corpos dos indivíduos incitando prazer, 

detalhando microscopicamente suas sensações. Quanto à economia, o da aliança 

se relaciona através da transmissão e circulação da riqueza, e o da sexualidade 

através do corpo que consome e produz. Como Foucault esclarece: 

 

Numa palavra, o dispositivo de aliança está ordenado para uma 
homeostase do corpo social, a qual é sua função manter; daí seu 
vínculo privilegiado com o direito; daí, também, o fato de o momento 
decisivo, para ele, ser a “reprodução”. O dispositivo de sexualidade 
tem, como razão de ser, não o reproduzir, mas o proliferar, inovar, 
anexar, inventar, penetrar nos corpos de maneira cada vez mais 
detalhada e controlar as populações de modo cada vez mais global. 
(1999, p.101). 

 

O dispositivo de aliança procura reproduzir o status social conforme a lei, 

enquanto o dispositivo de sexualidade tende a difundir-se em todos os tipos de 

relação – definidos ou não pela lei – pois fixa-se no corpo. Os dois dispositivos de 

poder agindo através de modos distintos, resulta numa sexualidade 

demasiadamente controlada e que apenas esquivar-se do dispositivo da aliança, 

não impede que o indivíduo seja abarcado por outro controle, o do dispositivo da 

sexualidade. Por isso, a insistência de Foucault em explicitar o dispositivo da 

sexualidade. 

O dispositivo da sexualidade não elimina o dispositivo da aliança, pelo 

contrário, eles funcionam de modo articulado. Perceber como a confissão foi 

utilizada na história ajuda a perceber a atuação dos dispositivos. Primeiramente a 

matéria da confissão centrava-se nas infrações à família, depois quando há ênfase 

do seu uso nas escolas, seminários e conventos, procura-se através dela detalhar o 

surgimento do desejo, as sensações vividas. (FOUCAULT, 1999, p.102). Em suma, 

faz-se a carne falar, à semelhança do sultão Mangogul que fazia as vaginas das 

mulheres falarem, na fábula de Diderot. Embora a confissão ganhe nova função 

detalhando o desejo, não é razoável afirmar que ela tenha perdido sua função antiga 

de denunciar os delitos a constituição familiar. 

A família é o ambiente privilegiado onde os dois dispositivos se reúnem e 

agem. Nela os grupos estratégicos foram desenvolvidos – a histerização do corpo da 

mulher, a pedagogização do sexo infantil, a socialização dos meios de procriação e, 

com menor intensidade, a psiquiatrização do sexo dos perversos. (FOUCAULT, 



50 

1999, pp.102-103) E além disso, nela é que acontece o entrelaçamento dos 

dispositivos: 

 

Ela garante a produção de uma sexualidade não homogênea aos 
privilégios da aliança permitindo, ao mesmo tempo, que os sistemas 
de aliança sejam atravessados por toda uma nova tática de poder 
que até então eles ignoravam. A família é o permutador da 
sexualidade com a aliança: transporta a lei e a dimensão do jurídico 
para o dispositivo de sexualidade; e a economia do prazer a 
intensidade das sensações para o regime da aliança. (FOUCAULT, 
1999, p.103). 

 

O incesto é uma demonstração da permanência do dispositivo da aliança, e 

ao mesmo tempo é uma forma de camuflar o dispositivo da sexualidade, enquanto 

se dá destaque à lei, mantem-se este escondido, que incita o desejo, que intensifica 

as sensações. Para Foucault, enquanto a família se apoia no dispositivo da aliança 

mantendo a proibição do incesto, por outro lado, acaba estimulando-o através do 

dispositivo da sexualidade, constituindo saber – nesse caso, a psicanálise forneceu 

material abundante – vigiando, pressionando a confissão, levando o conteúdo da 

confissão para instâncias externas (psicólogos, psiquiatras) para especificação e 

tratamento dos anormais. (FOUCAULT, 1999, p. 104). 

Deste modo, fica claro que o dispositivo da aliança regido pela lei não é 

descartado. A ênfase que Foucault dá ao dispositivo da sexualidade, deve-se ao fato 

dele ser de difícil percepção, enquanto que o da aliança é mais perceptível. 

 

2.3.1 O dispositivo da sexualidade na família e o papel da psicanálise 

 

A penetração do dispositivo da sexualidade se introduziu paulatinamente na 

família, ambiente central do dispositivo da aliança. Primeiro ele nasce nas direções 

espirituais e na pedagogia, o que gera inquietação na família que se queixa da 

indiscrição da direção espiritual e questiona a educação infantil, no entanto, assimila 

o dispositivo ao ponto dos pais serem seus principais agentes, servindo de ponte 

entre o ambiente familiar e o ambiente externo, transportando as questão sexuais 

para serem tratadas pelos médicos, pedagogos e psiquiatras. Nesse ambiente que 

surgem a mulher histérica, o pai sádico, as crianças frágeis e os jovens rebeldes que 

rejeitam o matrimônio. Assim além de ser o ambiente central do dispositivo da 



51 

aliança, tornou-se o ambiente propício para o dispositivo da sexualidade. 

(FOUCAULT, 1999, pp.104-105). 

Contudo, a família encontrou dificuldades em permitir-se ser penetrada pelo 

dispositivo da sexualidade; muitas vezes Charcot (mestre de Freud) relatou a 

interferência familiar no tratamento dos membros que apresentavam desvios 

sexuais. Para ele o paciente deveria ser separado da família durante o tratamento, 

buscava assim a separação entre os dois dispositivos, diante disso a família 

relutava, procurando unir em si os dois dispositivos. (FOUCAULT, 1999, pp.105-

106). 

Dessa relação inicialmente conflituosa entre os agentes do dispositivo da 

aliança – a família – e os agentes do dispositivos da sexualidade – médicos, 

psiquiatras, pedagogos, padres – surge a psicanálise com Freud realizando a fusão. 

A psicanálise, fundamentando-se na lei, valorizada pela família, incita a 

discursividade da sexualidade no seu dispositivo. Inicialmente encontrou resistência 

da família, mas a convenceu de que era um bem: 

 

Não havia riscos de que a sexualidade aparecesse, por natureza, 
estranha à lei: ela só se constituía pela lei. Pais, não receeis levar 
vossos filhos à análise: ela lhes ensinará que, de toda maneira, é a 
vós que eles amam. Filhos, não vos queixeis demais de não serdes 
órfãos e de sempre encontrardes no fundo de vós mesmos, vossa 
Mãe-Objeto ou o signo soberano do Pai: é através deles que tendes 
acesso ao desejo. (FOUCAULT, 1999, p.106). 

 

Assim o dispositivo da aliança foi unido ao da sexualidade, reforçando-se 

mutuamente. No entanto, há uma inversão na supremacia: na pastoral cristã, a lei 

pautava o discurso da sexualidade, para regulá-la, no sentido de definir o permitido e 

o proibido; na psicanálise é através da discursividade sexual que se vê esse 

conteúdo proibido como saturado de desejo. (FOUCAULT, 1999, p.107). 

Vimos o modo como Foucault valoriza e reconhece o alcance do dispositivo 

de aliança, embora enfatize o dispositivo da sexualidade. A importância da família 

nesse processo foi explicitada, sendo apresentada como meio de fusão entre os dois 

dispositivos, salientando-se a contribuição da psicanálise que apaziguou a relação 

entre os agentes do dispositivo de aliança e os agentes do dispositivo da 

sexualidade. Percebendo a atuação simultânea e conjunta dos dispositivos 

entendemos a complexidade da atuação do poder no sexo e o perigo de se ter uma 



52 

posição extremista: destacando apenas a face repressiva do poder ou destacando 

apenas a face estimuladora do sexo; quando as duas faces constituem o poder no 

sexo. 

 

2.4 Desenvolvimento histórico do dispositivo da sexualidade 

 

Tendo elencado as distinções entre os dispositivos de aliança e da 

sexualidade e demonstrado como a relação entre eles foi estabelecida, de modo 

especial na família, vejamos como o dispositivo da sexualidade foi desenvolvido 

historicamente a partir da essência da confissão cristã. Quanto à história da 

sexualidade há dois modos de situá-la, se a ênfase estiver nos mecanismos de 

repressão, encontramos duas rupturas, a primeira no século XVII, com uma 

intensificação da repressão sexual, e a segunda no século XX, quando se diz que 

houve um afrouxamento dos códigos, dando início a uma etapa de maior liberação 

sexual. No entanto, como Foucault não fundamenta sua história da sexualidade na 

repressão, seu olhar volta-se pra detalhes significativos, que evidenciam a incitação 

sexual e não sua repressão, mesmo que aquela surja como resistência a esta. 

(FOUCAULT, 1999, p. 109). 

A técnica da confissão foi se desenvolvendo no ambiente cristão e depois foi 

utilizada pelo dispositivo da sexualidade. A confissão tornou-se obrigatória e 

frequente a partir do Concílio de Latrão, e a partir do século XIV os exercícios 

espirituais, a direção espiritual se tornaram mais intensos. A partir da Reforma e 

Contra-reforma, há uma mudança na chamada “tecnologia tradicional da carne”, 

desenvolvem-se procedimentos de análises e de colocação em discurso da 

concupiscência. Isso tanto no ambiente católico como no protestante, dos quais 

Santo Afonso Maria de Ligório (1696-1787) e Jonh Wesley (1703-1791, líder do 

Movimento Metodista) são seus respectivos representantes, no fim do século XVIII. 

(FOUCAULT, 1999, p. 110). Vejamos algumas indicações do santo católico: 

 

[...] muitos santos, para adquirirem a pureza de consciência, 
costumavam confessar-se todos os dias. [...] Quanto ao exame, aos 
que frequentam os sacramentos, não é necessário que quebrem a 
cabeça em indagar todos os pormenores das faltas veniais. É 
preferível que se apliquem mais a descobrir as causas e raízes de 
seus apegos e de suas negligências [...] Deve ser eficaz [o propósito 
de não mais pecar], isto é, capaz de determinar o penitente a 



53 

empregar os meios necessários para não cometer mais as faltas de 
que se acusa, e especialmente a fugir das ocasiões próximas de 
recair. (LIGÓRIO, 2004, pp.221-222.226, grifo nosso). 

 

Santo Afonso indica uma frequência maior da confissão e não apenas a 

citação dos pecados, mas preocupa-se com as causas do pecado, o que exige uma 

reflexão sobre a origem do desejo, o que tornaria eficiente contra a reincidência, já 

que assim o penitente teria consciência maior de suas fraquezas. E esse 

deslocamento de atenção do pecado para o momento anterior a ele é o ponto chave 

que Foucault destaca para mostrar a diferença da confissão a partir da 

modernidade, não sendo apenas instrumento do dispositivo de aliança, além disso, 

sendo também instrumento do dispositivo da sexualidade. 

Ainda no fim do século XVIII nascia um novo modo de tratar a sexualidade, 

além de ser uma questão religiosa, potencialmente pecaminosa, a sexualidade 

torna-se objeto da pedagogia, da medicina e da demografia9. A primeira trata da 

educação sexual infantil, a segunda da saúde sexual das mulheres e o último 

administra o sexo controlando o crescimento da população, através do controle de 

natalidade. (FOUCAULT, 1999, p.110). 

Assim, os domínios da nova tecnologia de poder abarcam o pecado da 

juventude (a masturbação), a doença dos nervos (a histeria feminina) e as fraudes 

da procriação (relações extraconjugais). No entanto, a novidade não está nos temas, 

pois já eram tratados pelo cristianismo, mas na forma do tratamento que agora 

determina o que é patológico e anormal, e não apenas como pecado, que acarretava 

castigos divinos. (FOUCAULT, 1999, p. 111). 

Essa mudança ocorre no fim do século XVIII e início do século XIX, a obra 

Psycopathia sexualis de Krafft-Ebing é uma demonstração clara disso10. A doença 

sexual é tratada distintamente da doença do corpo. Nesse período também aparece 

a “responsabilidade biológica”, pela qual os indivíduos deveriam se regular para 

                                                           
9 Thomas Robert Malthus (1766-1834) publica em 1798 a obra Ensaio sobre o princípio da população 
pela qual apresenta suas preocupações com o crescimento populacional maior que o crescimento na 
produção de alimentos. (SILVA, 2017). 
10A Psychopathia Sexualis de Krafft-Ebing foi publicada pela primeira vez em alemão em 1886 e 
continuou a ser considerada como um dos principais textos sobre aberrações sexuais até o século 
XX. O livro passou por doze edições diferentes, com esta edição Arcade sendo uma tradução do 
duodécimo. A maior parte do texto consiste em 237 estudos de caso de desvio sexual. Estes variam 
desde o mundo, como casos de falta de desejo sexual; Para o bizarro, como um fetichista de sapato 
que deve olhar fixamente em um sapato pregado acima de sua cama para ser poderoso com sua 
esposa; Até o horrível, como o caso de um homem que cortou o abdômen de um jovem e depois 
penetrou-o através da incisão. (COOPER, 2003). 



54 

evitar prejudicar a espécie através de transmissão de doenças venéreas, alianças 

matrimoniais e perversões. Do desenvolvimento desse conhecimento origina-se a 

preocupação médica e política em administrar o sexo. (FOUCAULT, 1999, p.112). 

Também no início do século XIX, a teoria da degenerescência alia-se a novo 

dispositivo do sexo, afirmando que as doenças e distúrbios sexuais presentes são 

oriundos dos ancestrais que apresentavam alguma anomalia, servindo assim de 

base para o racismo de Estado. (FOUCAULT, 1999, p.112). Foucault detalha suas 

implicações: 

 

O conjunto perversão-hereditariedade-degenerescência constituiu o 
núcleo sólido das novas tecnologias do sexo. E não se imagine que 
se tratava apenas, de uma teoria médica cientificamente insuficiente 
e abusivamente moralizadora. Sua superfície de dispersão foi ampla 
e profunda a sua implantação. A psiquiatria, mais a jurisprudência, a 
medicina legal, as instâncias do controle social, a vigilância das 
crianças perigosas, ou em perigo, funcionaram durante muito tempo 
“pela degenerescência”, pelo sistema hereditariedade-perversão. 
Toda uma prática social, cuja forma ao mesmo tempo exagerada e 
coerente foi o racismo de Estado, deu a essa tecnologia do sexo um 
poder temível e longínquos efeitos. (1999, p.112). 

 

Portanto, percebe-se como a sexualidade torna-se um problema tão importante ao 

ponto do Estado se mostrar obrigado a tratar dela, se utilizando do aparato científico, 

para controlar os indivíduos, através de seu sexo. 

Nesse contexto, a psicanálise surge como um conhecimento que combate o 

racismo e a eugenia, embora ainda retome o projeto de considerar as anormalidades 

sexuais como doenças, que necessitam de tratamento. Assim, a psicanálise até os 

anos 40 do século XX foi a única tecnologia que trata o sexo se opondo ao sistema 

de degenerescência-perversão-hereditariedade. (FOUCAULT, 1999, p.113). 

Percebendo o desenvolvimento dessas tecnologias do sexo, podemos 

verificar que o período que entre os séculos XVII e XX não são de repressão sexual, 

mas ao invés, é de incitação sexual, através da articulação de tantos discursos e uso 

dessas tecnologias. (FOUCAULT, 1999, p.113). 

Realizar a análise histórica do dispositivo da sexualidade nos possibilita 

perceber inicialmente como mudanças aparentemente tênues no uso da confissão 

pôde ocasionar o desenvolvimento de técnica tão refinada e precisa. Isso acarretou 

os indivíduos a lidarem de modo distinto com seu sexo, se antes o indivíduo possuía 

seu sexo, no dispositivo da sexualidade seu sexo o possui, no sentido que o 



55 

determina. Além disso, perceber como o dispositivo da sexualidade foi desenvolvido 

através da pedagogia, da política, da psicanálise e da medicina, nos auxilia na 

percepção do caráter sutil do poder, que travestido de cuidado, na verdade, anula o 

indivíduo definindo-o. 

 

2.5 Difusão do dispositivo da sexualidade nas classes sociais 

 

Como vimos, o dispositivo da sexualidade foi desenvolvido a partir da 

produção de discursos sobre o sexo, gerando um conhecimento científico. Isso 

trouxe implicações no modo de difusão do dispositivo, já que o acesso ao 

conhecimento é distinto nas diferentes classes sociais. 

Quanto a difusão do dispositivo da sexualidade, primeiro se difundiu nas 

classes altas e posteriormente nas classes populares e de modos diversos. Os 

instrumentos utilizados para o exercício do dispositivo da sexualidade, inicialmente, 

eram restritos à classe que tinha recursos financeiros, pois eram acompanhados de 

custos inacessíveis às classes baixas. Assim, a problemática da sexualidade infantil, 

vigiada por serviçais e tratada por pedagogos; a histeria feminina tratada pelos 

médicos; a perversão dos adultos tratada pelos psiquiatras; são questões presentes 

nas classes que podiam pagar por esses serviços. Como também era exclusivo da 

classe alta o acesso ao conhecimento científico desenvolvido sobre o sexo. Deste 

modo, a classe baixa permaneceu inicialmente livre do dispositivo da sexualidade, 

sendo regido pelo dispositivo da aliança, que regulava o casamento, a fecundidade e 

a exclusão das uniões ilegítimas. (FOUCAULT, 1999, pp.113-114). 

As classes populares tiveram acesso ao dispositivo da sexualidade 

primeiramente pela pastoral cristã, através do que Foucault denomina de tecnologia 

cristã da carne, pela qual os indivíduos são intimados a perscrutar seus desejos 

carnais, detalhando-os conforme conseguem. E após isso, no fim do século XVIII e 

no século XIX, quando o Estado, descobrindo a nova tarefa de administrar a 

população, executa o controle de natalidade, organiza a família através do conceito 

de família canônica e protege a família das perversões através da justiça e da 

medicina. Percebendo a atuação do dispositivo da sexualidade primeiramente nas 

classes altas e posteriormente nas classes baixas, leva-nos a confirmar que 

perceber o poder atuante no sexo como repressão às classes populares, é algo 



56 

equivocado, pois se assim fosse, o poder seria aplicado ao proletariado, deixando a 

salvo a burguesia. (FOUCAULT, 1999, pp.113-115). 

Com isso Foucault mostra que sua visão sobre o exercício do poder está 

adequada para analisar a sexualidade. Já que o poder não está concentrado na 

classe dos poderosos, como se eles fossem os opressores do proletariado. O poder 

também não se apresenta apenas de forma negativa, na repressão, mas ao invés 

disso, age de modo positivo – no sentido de estimular ações aparentemente 

benéficas – promovendo a sexualidade, incitando discursos, intensificando os 

desejos... em suma promovendo a vida. (FOUCAULT, 1999, pp.115-116). 

A burguesia não se preocupou em reprimir a sexualidade de quem ela 

considerava inútil, preocupou-se em cuidar de si mesma, do corpo de seus 

indivíduos, mantendo-o saudável, dentro da normalidade, cuidando da sua 

posteridade, preservando seu status. Como aprofunda Foucault: 

 

Nesse investimento sobre o próprio sexo, por meio de uma 
tecnologia de poder e de saber inventada por ela própria, a burguesia 
fazia valer o alto preço político de seu próprio corpo, de suas 
sensações, seus prazeres, sua saúde, sua sobrevivência. Em todos 
esses procedimentos, não isolemos o que pode haver de restrições, 
pudores, esquivas ou silêncio, referindo-os a alguma interdição 
constitutiva, ou recalque, ou instinto de morte. É um agenciamento 
político da vida, que se constituiu, não através da submissão de 
outrem, mas numa afirmação de si. E longe de acreditar ser de seu 
dever amputar o corpo de um sexo inútil, desgastante e perigoso, [...] 
pode-se dizer, ao contrário, que a classe que se tornava hegemônica 
no século XVIII se atribuiu um corpo para ser cuidado, protegido, 
cultivado, preservado de todos os perigos e de todos os contatos, 
isolado dos outros para que mantivesse seu valor diferencial; e isso 
outorgando-se, entre outros meios, uma tecnologia do sexo. (1999, 
pp.116-117). 

 

Assim a burguesia foi a primeira a se utilizar do dispositivo de sexualidade, 

sem o perceber como um poder limitador do indivíduo. Obviamente isto ocorre 

porque os efeitos julgados benéficos são nítidos e os efeitos maléficos são turvos. 

Perceber o dispositivo da sexualidade atuando primeiramente na burguesia e 

tardiamente no proletariado, leva-nos a relevar, para a análise da sexualidade, a 

visão de poder marxista – baseado na luta de classes, que posicionam em lados 

opostos a burguesia e o proletariado – e a visão de poder soberano, já que estas 

visões percebem o poder de forma essencialmente negativa. 



57 

Deste modo, o sexo não é para a burguesia um instrumento de controle do 

proletariado, mas um meio utilizado para suposto benefício próprio. Através dele a 

burguesia submete seu corpo, remetendo a ele grande importância, a saber, pela 

sexualidade produz-se vida ou morte, isso explica o extremo cuidado com que é 

tratada. Cuidado na saúde, na higiene, na descendência e na raça. (FOUCAULT, 

1999, p. 117). 

A burguesia através do dispositivo da sexualidade atualiza o mecanismo 

pelo qual a nobreza conseguia se perpetuar. Pela pureza do sangue a nobreza se 

perpetuava, é pelo cuidado do sexo que a burguesia o faz: “O sangue da burguesia 

foi o seu próprio sexo.  [...] muitos dos temas particulares aos costumes de casta da 

nobreza se encontram de novo na burguesia do século XIX, mas sob as espécies de 

preceitos biológicos, médicos ou eugênicos.” (FOUCAULT, 1999, p.117). As alianças 

familiares eram realizadas seguindo esses princípios, levando muitas vezes as 

famílias a esconderem suas doenças. Essa importância dada ao cuidado do corpo é 

testemunhada pelas inúmeras publicações no fim do século XVIII, que tratam “sobre 

a higiene do corpo, a arte da longevidade, os métodos para ter filhos de boa saúde e 

para mantê-los em vida durante o maior tempo possível, os processos para melhorar 

a descendência humana.” (FOUCAULT, 1999, p.118). 

Enquanto a burguesia aceitou de bom grado o dispositivo da sexualidade, 

acreditando ser um benefício, o proletariado somente foi alcançado largamente por 

ele, quando o Estado percebeu a importância de administrar à população. Quando o 

crescimento populacional ocasionou problemas à burguesia, o dispositivo da 

sexualidade foi aplicado ao proletariado, a fim de controlar esses corpos para não 

causar prejuízos econômicos. Assim, quando as epidemias se alastravam ou 

quando era necessário mão-de-obra qualificada e estável, era preciso vigiar e 

controlar esses corpos. (FOUCAULT, 1999, pp.118-119). 

Para realizar isso, um aparato técnico e administrativo foi instaurado: 

escolas, política habitacional, higiene pública, medicalização da população, 

instituições de previdência e de assistência. Considerando os modos distintos de 

atuação do dispositivo de sexualidade na burguesia e proletariado, Foucault declara 

que há uma sexualidade de classes, uma sexualidade burguesa e uma sexualidade 

do proletariado. Para aquela o dispositivo foi assumido como bem, para este foi 

imposto. Mas nem por isso, a visão de poder marxista é considerada apropriada por 

Foucault para a análise da sexualidade. (FOUCAULT, 1999, pp.119-120). 



58 

A principal distinção na atuação do dispositivo da sexualidade e de aliança 

nas classes sociais, consiste em que nas camadas populares o dispositivo de 

aliança foi mais atuante que o da sexualidade. Entre o fim do século XVIII e o fim do 

século XIX, três elementos estão interligados: a punição judicial ao incesto, a teoria 

repressiva e a psicanálise. Simultaneamente, surgem na França, no fim do século 

XIX, a aprovação da lei que punia as famílias que praticassem incesto, com a perda 

da guarda dos filhos e a descoberta do complexo de Édipo na psicanálise, por um 

lado assumia-se que os pais eram objetos de desejo e por outro, se esse desejo 

fosse consumado seria objeto de punição. Aliás, o próprio incesto era considerado 

como norma fundante da sociedade. Assim na psicanálise eram reunidos os 

dispositivos da aliança e da sexualidade. Enquanto a lei proibia e gerava o silêncio, 

a psicanálise permitia o desejo e fazia falar sobre o sexo. (FOUCAULT, 1999, 

pp.120-123). E isso era realizado através da técnica da confissão, agora com outro 

sentido, como assinala Foucault: 

 

Vimos, efetivamente, que ela [a psicanálise] desempenha vários 
papéis simultâneos nesse dispositivo: é mecanismo de fixação da 
sexualidade sobre o sistema de aliança; coloca-se em posição 
adversa em relação à teoria da degenerescência; funciona como 
elemento diferenciador na tecnologia geral do sexo. Em torno dela, a 
grande exigência da confissão que se formara há tanto tempo, 
assume novo sentido, o de uma injunção para eliminar o recalque. A 
tarefa da verdade vincula-se, agora, ao questionamento da 
interdição. (FOUCAULT, 1999, pp.122-123). 

 

Embora a função da técnica da confissão utilizada na psicanálise seja 

distinta da função no sacramento cristão, a técnica não perde sua essência já que 

em ambos os casos a verdade sobre o sujeito depende da análise e veredito 

daquele que escuta. De acordo com o que define Foucault (1998b, p.264): “Por 

confissão entendo todos esses procedimentos pelos quais se incita o sujeito a 

produzir sobre sua sexualidade um discurso de verdade que é capaz de ter efeitos 

sobre o próprio sujeito”. 

Outra relação importante nessa época é entre a teoria repressiva e a 

psicanálise, aquela surgiu no início do século XIX, denunciando a censura e a 

proibição do sexo, reivindicando um espaço onde se pudesse viver o sexo e falar 

sobre ele livremente, encontrando na psicanálise um meio para isso. Nisso o 

indivíduo era transportado do dispositivo de aliança para o dispositivo da 



59 

sexualidade. No entanto, a psicanálise só era acessível à burguesia, por isso o 

proletariado foi, inicialmente, mais atingido pelo dispositivo de aliança, que pelo de 

sexualidade. (FOUCAULT, 1999, pp.120-123). 

Observamos que a atuação do dispositivo da sexualidade se difunde a todas 

as classes, mas de modo inicial aos que tinham acesso ao conhecimento científico e 

que podiam custear os diversos tratamentos oferecidos e de modo distinto e 

posterior às classes de baixo poder aquisitivo. Assim, mais uma vez o dispositivo da 

sexualidade mostra-se complexo e surpreendente, já que rompe com uma visão 

comum de que o poder é utilizado principalmente contra a classe oprimida 

economicamente. Por isso, se fez necessário perceber o verdadeiro alcance de 

instrumentos já insuficientes de poder nessa análise. 

 

2.6 O biopoder e a formação das identidades 

 

Tendo analisado o dispositivo da sexualidade observamos que ele se 

apresenta como oposto ao dispositivo da aliança, mesmo que seja simultâneo a ele. 

Vimos que o dispositivo da aliança está em consonância com o poder soberano, já 

analisado anteriormente. Sendo assim, nota-se que o dispositivo da sexualidade não 

se coaduna com o poder soberano, baseado na lei. Este tinha como característica 

principal o poder de infligir a morte, assim o dispositivo da sexualidade deve estar 

inserido em um novo tipo de poder. Distinto do poder soberano, surge uma nova 

forma de poder, denominado por Foucault de biopoder, a partir da metade do século 

XVIII, é neste poder que o dispositivo da sexualidade está inserido. (DINIZ; 

OLIVEIRA, 2016, p.155). 

Como já analisado, o poder soberano consiste em fazer morrer ou deixar 

viver, mesmo que o direito de vida e de morte não fossem absolutos. A versão 

formulada pelos teóricos do início da modernidade é uma versão atenuada do modo 

como esse poder foi originado na Roma antiga, onde o pai possuía o direito de tirar 

a vida do filho, já que a tinha lhe dado. Na formulação moderna, o soberano podia 

expor seus súditos à morte para defendê-lo, quando estivesse em perigo e podia 

também retirar a vida dos que o ameaçassem, como um direito de vingança. O 

poder sobre a vida estendia-se também sobre os bens dos súditos. Como assinala 

Foucault, “O poder era, antes de tudo, nesse tipo de sociedade, direito de 



60 

apreensão das coisas, do tempo, dos corpos e, finalmente, da vida; culminava com o 

privilégio de se apoderar da vida para suprimi-la.” (1999, p.128, grifo nosso). 

A partir dos séculos XVII e XVIII, há uma mudança nesse exercício de poder, 

passa-se de um poder que gera a morte para um poder que preserva e promove a 

vida, o biopoder. Se antes o soberano para defender sua vida, poderia matar os 

ameaçadores, agora é a vida do corpo social que é defendida e promovida. Assim, 

com o argumento pelo qual se defende a vida da população, tudo é permitido para 

preservar esse bem primordial, inclusive exterminar outras populações que ofereçam 

perigo à sua. Nesse sentido, com essa nova concepção de poder, nunca se matou 

tanto. (FOUCAULT, 1999, pp.128-129). 

Demonstração disso, foram as guerras a partir do século XIX, que foram as 

mais sangrentas possíveis e pela primeira vez o holocausto da própria população foi 

executado, já que parte da população era vista como prejudicial à outra parte 

considerada mais importante. Entretanto, esse poder apresenta-se como um 

promotor da vida, impondo a morte apenas para defender seu corpo social. Se os 

massacres são executados, o são por causa da sobrevivência de sua população, 

não se luta mais para defender o soberano, mas para defender a vida da população. 

A morte é efetuada para preservar a vida, num complexo paradoxo. (FOUCAULT, 

1999, pp.128-129). 

Um exemplo esclarecedor é o caso da pena de morte. Com a transição do 

poder soberano para o biopoder, há cada vez menos condenações com pena de 

morte e cada vez mais cresce o número de mortos em guerras. Enquanto pensa-se 

que a diminuição da execução de pena de morte é devido ao senso humanitário que 

foi desenvolvido, ao ponto de não mais permitir essa barbárie, Foucault afirma que 

isso ocorreu devido ao novo princípio de proteger a vida, acima de tudo, inclusive da 

vida dos outros. A morte agora só é praticada para justificar a preservação da vida, 

assim os que são mortos são aqueles que constituem perigo à vida de outros. 

(FOUCAULT, 1999, pp.129-130). 

O poder passa a concentrar-se tanto em controlar a vida, que agora é a 

morte que o desafia, exemplo disso é a preocupação sociológica do século XIX em 

analisar o suicídio. Numa sociedade de promoção intensa da vida, o direito privado 

de retirar a própria torna-se ato rebelde, escandaloso e digno de estudo. 

(FOUCAULT, 1999, pp.130-131). Assim, “Pode-se dizer que o velho direito de 



61 

causar a morte ou deixar viver foi substituído por um poder de causar a vida ou 

devolver à morte.” (FOUCAULT, 1999, p.130). 

Enquanto o poder soberano era imposto pela força, o biopoder é uma forma 

de poder sutil, pelo qual métodos são utilizados para promover o controle da vida. 

Vejamos como Foucault o define:  

 

Biopoder, isto é, [...] o conjunto dos mecanismos pelos quais aquilo 
que, na espécie humana, constitui suas características biológicas 
fundamentais vai poder entrar numa política, numa estratégia 
política, numa estratégia geral de poder. Em outras palavras, como a 
sociedade, as sociedades ocidentais modernas, a partir do século 
XVllI, voltaram a levar em conta o fato biológico fundamental de que 
o ser humano constitui urna espécie humana. É em linhas gerais o 
que chamo, o que chamei, para lhe dar um nome, de biopoder. 
(FOUCAULT, 2008, p.3). 

 

O biopoder é constituído de dois elementos complementares, ambos 

partindo do controle da vida. O primeiro, a disciplina do corpo, surgiu no século XVII, 

controla o indivíduo disciplinando seu corpo, tratando como uma máquina, tornando 

dócil e útil economicamente. O segundo, a biopolítica da população, surgiu no 

século XVIII, administra os indivíduos como população, promovendo ações que 

visam prolongar a vida dos indivíduos com ações em diversos âmbitos: saúde, 

segurança, religião, moralidade, construções, artes, emprego e comércio etc. 

(FOUCAULT, 1999, p.131). Esses dois elementos marcam a transição de um poder 

de morte para um poder de vida (mesmo que para isso também execute a morte), 

como afirma Foucault, 

 

As disciplinas do corpo e as regulações da população constituem os 
dois polos em torno dos quais se desenvolveu a organização do 
poder sobre a vida. [...] caracteriza um poder cuja função mais 
elevada já não é mais matar, mas investir sobre a vida. (FOUCAULT, 
1999, p. 131). 

 

Esses dois polos parecem desenvolver-se de modo desarticulado até o 

século XVIII. Em ambos os polos a vida é administrada, enquanto na disciplina do 

corpo, o poder visa atravessar o indivíduo, na administração da população, esses 

indivíduos são tratados de maneira coletiva. Em vez de percebermos uma oposição 

entre os dois polos, existe uma ligação profunda entre os dois, pois só é possível 

controlar uma população quando é possível controlar os indivíduos que a compõe. A 



62 

partir do século XIX, o dispositivo da sexualidade se constitui em um meio para a 

articulação dos dois polos. (FOUCAULT, 1999, pp.131-132). 

Através dessa articulação, o sexo torna-se assim “acesso, ao mesmo tempo, 

à vida do corpo e à vida da espécie.” (FOUCAULT, 1999, p.137). Pelo conhecimento 

produzido sobre o sexo, se justifica inúmeros procedimentos que atingem o indivíduo 

definindo-o, entre eles exames, questionamentos, diagnósticos, suspeitas, 

vigilâncias, análises. Por outro lado, o poder também é manifestado no controle 

populacional. 

Neste sentido são desenvolvidas as quatro linhas de atuação do poder na 

sexualidade. Tanto na sexualização infantil, como na histerização do corpo feminino, 

no controle de natalidade e na psiquiatrização das perversões são desenvolvidas 

técnicas disciplinadoras e reguladoras através das quais se controla o indivíduo e 

por ele a população, esse controle caracteriza-se mais por fomentar a vida do que 

ameaçar com a morte. (FOUCAULT, 1999, pp.137-138). 

Observando um novo modo na efetivação do poder a partir da modernidade, 

Foucault considera que além de uma sociedade simbólica do sangue a sociedade 

passa a ser também sociedade analítica da sexualidade, ou seja, uma sociedade 

que fundamenta a verdade de seus indivíduos através da sexualidade. Aquela 

baseada no sistema de aliança, defendia o sangue (a vida, as linhagens) através do 

derramamento de sangue, poder de morte; esta promove a vida de suas populações 

através do dispositivo da sexualidade. (FOUCAULT, 1999, pp.138-139). Neste 

sentido define os instrumentos que caracteriza ambas formas de poder: “[...] se há 

algo que se encontra do lado da lei, da morte, da transgressão, do simbólico e da 

soberania, é o sangue; a sexualidade, quanto a ela, encontra-se do lado da norma, 

do saber, da vida, do sentido, das disciplinas e das regulamentações.” (FOUCAULT, 

1999, p.139, grifo nosso). 

Contudo a sociedade analítica da sexualidade não sucede simplesmente a 

sociedade do sangue, não há sucessão, mas interseção, de fato, a partir da 

modernidade surge o dispositivo da sexualidade, mas não substitui o dispositivo da 

aliança, pois realizam entre si interações, alternâncias, simultaneidade. 

(FOUCAULT, 1999, p.140). 

À primeira impressão, pode parecer que esse poder não seja, de fato, 

prejudicial ao indivíduo e também parecer que o estímulo à vida através do controle 



63 

populacional seja muito benéfico e necessário. Por que Foucault denuncia esse tipo 

de controle? Inês Lacerda Araújo nos auxilia na compreensão disso: 

 

O problema todo reside no custo desses discursos de verdade. Para 
sermos senhores de nossos atos, nós nos demos ciências cujo 
poderoso discurso pretende chegar à nossa verdade. Mas não é isto 
um benefício? [...] A verdade não liberta necessariamente e nem o 
erro necessariamente escraviza. A verdade presente nos discursos 
científicos é produzida e atravessada pelo discurso científico que 
produz poder. Os indivíduos passam a ser sujeitados, [...] 
sujeitados ao outro porque é ele que produz nossa verdade. [...] O 
problema é [...] o custo desses discursos de verdade, e pagamos 
caro para atrelar nossa verdade à confissão do sexo [...]. (ARAUJO, 
2001, p.119, grifo nosso). 

 

A questão reside em quem define a identidade do indivíduo, ele próprio ou 

outro, ou seja, se o indivíduo torna-se sujeito ou é sujeitado, no caso, pelos 

conhecimentos desenvolvidos em torno do sexo. 

Assim, o biopoder acarreta consequências prejudiciais ao indivíduos. 

Percebamos como isso ocorre na sexualidade mais detalhadamente. O biopoder é 

fundamentado pelo conhecimento desenvolvido, de modo especial, nas ciências 

sociais e humanas, na medicina e literatura. (CARDOSO JUNIOR; NALDINHO, 

2009, p.44). Nisso a verdade dos indivíduos é produzida, ou seja, são desenvolvidos 

padrões normalizadores, nos quais os indivíduos são classificados. Na sexualidade 

são fabricados diversos discursos, com a intenção de estabelecer a normalidade 

desse aspecto da vida da população, como um modo de controle: 

 

[...] é a primeira vez em que [...] uma sociedade afirma que seu futuro 
e sua fortuna estão ligados não somente ao número e à virtude dos 
cidadãos, não apenas às regras de casamentos e à organização 
familiar, mas à maneira como cada qual usa seu sexo. (FOUCAULT, 
1999, pp.28-29). 

 

É neste contexto que as identidades são formadas e com elas os atributos 

correspondentes, desta maneira na sexualidade, por exemplo, é criado um modo de 

vida tanto para os heterossexuais que devem portarem-se de um modo 

determinado, como para os homossexuais. 

Assim, se recorre à noção de identidade com a finalidade de impor um 

comportamento específico adequado à identidade do indivíduo: “retornando à 

atualidade, podemos ainda observar a presença de tal racionalidade política 



64 

atuando, sempre visando a preservação e o fortalecimento dessa forma de poder, 

como matriz moderna da individualização – impondo uma individualidade 

padronizada.” (CARDOSO JUNIOR; NALDINHO, 2009, p.45). No entanto, a 

sexualidade, para Foucault, deveria ser expressão de nosso ser, deveria ser vivido 

de modo criativo e não condicionada ou limitada a uma identidade específica. Como 

ele explicita tratando do movimento homossexual: 

 

O que eu gostaria de dizer é que, em minha opinião, o movimento 
homossexual tem mais necessidade hoje de uma arte de viver do 
que de uma ciência ou um conhecimento científico (ou 
pseudocientífico) do que é a sexualidade. A sexualidade faz parte de 
nossa conduta. Ela faz parte da liberdade em nosso usufruto deste 
mundo. A liberdade é algo que nós mesmos criamos — ela é nossa 
própria criação, ou melhor, ela não é a descoberta de um aspecto 
secreto de nosso desejo. Nós devemos compreender que, com 
nossos desejos, por meio deles, instauram-se novas formas de 
relações, novas formas de amor e novas formas de criação. O sexo 
não é uma fatalidade; ele é uma possibilidade de aceder a uma vida 
criativa. (FOUCAULT, 1999b, p.260). 

 

Assim o movimento homossexual11 predominantemente acabou por fazer, foi 

o não considerar a constituição de identidades como um modo de ser dominado. 

Recusou-se à identidade heterossexual e criou outra, a homossexual. Contudo, com 

isso se desperdiça uma oportunidade de se viver de modo criativo para novamente 

se moldar em outra forma, desse modo, houve apenas uma troca da identidade 

utilizada. Isso causa na prática uma vivência limitada, sem criatividade, pois não é o 

indivíduo que se constitui livremente, mas é definido por um discurso externo a ele. 

Para facilitar nossa compreensão sobre o prejuízo da constituição de 

identidade, analisemos o relato que Foucault faz sobre o hermafrodita Herculine 

Barbin. Ele nasceu no séc. XIX na França. No seu nascimento, perceberam que 

possuía tanto os órgãos genitais masculino e feminino, contudo o pênis era muito 

pouco desenvolvido, assim após análise dos peritos, Herculine foi considerada 

                                                           
11 O movimento homossexual é baseado em identidades coletivas: gays, lésbicas, travestis etc. Para 
lutarem por direitos no âmbito político parece ser vantajoso dizer para a sociedade: “nós existimos de 
um modo distinto e como existimos é justo que tenhamos direitos”. Contudo, essas identidades 
coletivas têm sido fonte de conflitos dentro do próprio movimento homossexual (FRANÇA, 2006, 
p.106), pois elas não são suficientes para determinar a conduta do indivíduo, por exemplo, um gay 
que apresenta modos femininos de se comportar é, por vezes, criticado pelos que adotam uma 
postura mais masculinizada. Ou num sentido mais grave uma pessoa que se vê num corpo distinto do 
gênero ao qual acredita que pertence, muitas vezes é ridicularizada por outros, por não perceberem a 
mudança de sexo, como uma necessidade. Se por um lado, a constituição de identidades coletivas 
possibilitaram a conquista de direitos, por outro, tornou-se uma fonte de preconceitos entre os 
próprios homossexuais. (FRANÇA, 2006, p.106). 



65 

menina. E foi colocada para viver num convento com as freiras. Estando com as 

freiras vivia feliz, sem a necessidade de estabelecer para si uma identidade. 

Contudo, tanto se sentia atraída pelas freiras como também as atraía, o que não 

corresponderia a uma identidade feminina. E com o passar dos anos, sua presença 

com elas foi objeto de inquietação, já que apresentava características masculinas. E 

a submeteram novamente a um perito que determinou que, a partir de então, 

Herculine era homem e não mais do sexo feminino. E aquele paraíso que era o 

convento para ele, tornou-se um pesadelo. Chegava a dizer que a sua razão dizia 

uma coisa e o corpo outra em relação à sua sexualidade. Sentia-se dividido e 

amargurado em sua nova situação, ao ponto de cometer suicídio. (FOUCAULT, 

2012). 

Esse relato é altamente significativo para entendermos as bases do 

pensamento de Foucault sobre a sexualidade. Nele percebemos a necessidade de 

atribuir uma identidade a Herculine, que é feita primeiramente no seu nascimento e 

depois no início da fase adulta, ou seja, é preciso estabelecer a verdade sobre o seu 

sexo, é preciso encaixá-lo numa determinada identidade e levá-lo a ter práticas 

condizentes a essa identidade. 

E percebemos claramente o que isso causou no indivíduo: sua própria 

extinção e não porque ele se suicidou, mas porque foi obrigado a negar seu próprio 

desejo a fim de se submeter a uma identidade imposta. Herculine morre antes de 

morrer. O que parece um suicídio, na verdade, é um assassinato. Na qual a arma 

utilizada é a verdade. Entende-se com isso, a indignação inicial de Foucault ao tratar 

do caso de Herculine: 

 

Precisamos verdadeiramente de um verdadeiro sexo? Com uma 
constância que beira a teimosia, as sociedades do Ocidente moderno 
responderam afirmativamente a essa pergunta. Elas obstinadamente 
fizeram intervir essa questão do verdadeiro sexo em uma ordem de 
coisas na qual se podia imaginar que apenas contam a realidade dos 
corpos e a intensidade dos prazeres. (FOUCAULT, 2012, p.82). 

 

No caso de Herculine percebemos mais nitidamente a atuação do poder 

através do dispositivo da sexualidade, pelo qual o indivíduo é levado a constituir sua 

identidade através de uma verdade produzida externamente a si. Sua suposta 

verdade como indivíduo estava escondida em si, necessitando da abordagem 

externa, de seus depoimentos, de diagnóstico de especialistas. Com a definição 



66 

contraditória dos peritos em diferentes momentos da vida de Herculine, observa-se 

como todo o processo de definição da verdade é arbitrário: no nascimento após 

discussão entre os especialistas decide-se pela feminilidade de Herculine, na vida 

adulta novamente o sexo de Herculine precisa ser analisado e se tem conclusão 

distinta, definindo-o como homem. O que garante que a segunda análise seja mais 

correta que a primeira, se o mesmo aparato científico-judicial foi utilizado? Se se 

assume que Herculine mudou ao longo do tempo, fica-se constatado que a 

sexualidade não é uma característica dada pela natureza, a ser praticada do mesmo 

modo durante toda a vida. Desse modo, o fundamento do dispositivo da sexualidade 

é desmoronado por Foucault, já que este se baseia numa sexualidade natural, 

verificável pela ciência, que pode ser objeto de definição jurídica e que por isso 

serve de parâmetro da conduta do indivíduo, caso isso não ocorra o indivíduo é 

considerado anormal, “contra a natureza”. Assim, o exemplo de Herculine demonstra 

como a sexualidade é uma verdade produzida e não um dom dado pela natureza, 

que a ciência tem a capacidade de reconhecer e a justiça de autenticar. 

Assim fica claro que a definição da verdade do indivíduo não é uma simples 

constatação daquilo que a natureza proporcionou a ele, mas uma produção arbitrária 

de acordo com os conhecimentos desenvolvidos. Vale salientar que a participação 

do indivíduo na produção da verdade tem função acessória, serve para fornecer 

dados através da confissão, mas esse conteúdo precisa ser analisado pelos peritos 

que entre outros dados estabelecem o diagnóstico. 

É interessante notar no caso de Herculine, a atuação conjunta do dispositivo 

de aliança e do dispositivo da sexualidade. A lei atua para impedir o contato de 

Herculine com as freiras, mas isso é realizado mediante o uso do dispositivo da 

sexualidade, pelo qual a sua identidade é determinada. A determinação do seu 

suposto verdadeiro sexo a enche de angústia, por perceber uma inadequação entre 

a verdade que ela tem de si mesma e a verdade que é imposta externamente, pelo 

aparato científico-judicial. 

Observamos que a atuação do poder no sexo além de incluir a repressão, 

através do dispositivo de aliança, tem como caráter inovador na modernidade, pelo 

dispositivo da sexualidade, controlar o indivíduo definindo sua verdade de acordo 

com sua sexualidade. Esta não é um produto da natureza – como é apresentada – 

mas uma produção do saber humano, por ela os indivíduos são controlados de 

modo profundo, já que ela revela sua verdade mais radical: quem eu sou. 



67 

Vimos por um lado que o poder gera também a resistência e que aqueles 

que oprimem como os que são oprimidos são agentes do poder, em distintas 

funções. O poder na sexualidade atua na contemporaneidade pelo dispositivo de 

aliança e pelo dispositivo da sexualidade. O primeiro baseado na lei tem sua 

resistência principal pelo descumprimento dela e também pela luta política para 

mudanças na própria legislação. Quanto ao poder atuante pelo dispositivo da 

sexualidade, por ele ser mais sutil e mais disseminado que o de aliança, sua 

resistência também torna-se mais difícil de ser praticada. Pois um poder que se 

apresenta, ou melhor, que se esconde dessa forma, parece ser insuperável, pois 

mesmo que o indivíduo escape da repressão sexual e lute por se afirmar baseando-

se nos discursos pré-fabricados, ainda assim, estará sendo controlado. O poder 

antes gerava a morte quando se apresentava descaradamente mortífero, a partir da 

modernidade, administrando a vida não deixa de alastrar seus dardos funestos 

impedindo a criatividade dos sujeitos. 

No próximo capítulo analisaremos como Foucault mostra outro modo de 

subjetivação da sexualidade distinto do modo contemporâneo, apresentando um 

modo de resistência ao dispositivo da sexualidade. Para isso, analisará como o 

indivíduo grego da era clássica (séc. V e IV a.C.) se relacionava com sua 

sexualidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

3 ANÁLISE DA MORAL SEXUAL GRECO-ROMANA ANTIGA 

 

Vimos nos capítulos anteriores que Foucault percebe que a atuação do 

poder na sexualidade vai além de um efeito repressivo, assim combater apenas 

esse aspecto não é suficiente para ver-se livre da opressão, pois o poder possui 

outras estratégias. Como já dito, o efeito repressivo não é uma ilusão, ele de fato 

existe mas não constitui a ênfase do dispositivo da sexualidade que surgiu a partir 

da modernidade. O dispositivo da sexualidade age estimulando o indivíduo a 

decifrar-se conforme os desejos ou comportamentos sexuais que apresenta, 

apoiando-se em verdades construídas externamente a si, mas que em si encontram 

correspondência. Isso se dá através da técnica da confissão, que sendo oriunda no 

meio cristão, extrapolou esses limites e continua atuante, inclusive através da 

ciência e pelo Estado que se utiliza de discursos científicos para efetuar suas 

políticas públicas. A essência da confissão reside em que aquele que fala de si, 

apresenta apenas o material que merece ser decifrado, mas é quem escuta que age 

como juiz, como aquele que detém a verdade. Desse modo, o indivíduo torna-se 

sujeito através da verdade de outrem, sendo assim, na verdade, objetivado. 

Postos assim os fatos, parece que estamos diante de um problema 

insolúvel, por um lado o poder através da repressão à sexualidade, e além disso, por 

outro, atua objetivando o indivíduo, através dos mecanismos de incitação sexual, 

não permitindo uma vida criativa e bela. 

Por isso Foucault, ao recorrer à Antiguidade, considera um período em que 

os mecanismos de repressão e da sexualidade ainda não tinham sido 

desenvolvidos. Assim, analisaremos a moral grega clássica, investigando um modo 

distinto de subjetivação. 

 

3.1 Justificativa da análise moral greco-romana antiga 

 

Obviamente, sabemos, não é possível simplesmente transferir o modo de 

vida da antiguidade grega para o mundo contemporâneo, como se tal modo de vida 

viesse resolver a questão da sexualidade contemporaneamente. Mesmo assim, tal 

análise se apresenta importante para a contemporaneidade. Assim a ida à 

Antiguidade grega não é um trabalho de historiador: Foucault vai ao passado por 

causa do presente. Neste sentido argumenta Deleuze: 



69 

Foucault se pergunta: como transpor a linha, como ultrapassar as 
próprias relações de força? Ou será que estamos condenados face a 
face com o Poder, seja detendo-o, seja estando submetidos a ele? 
[...] Transpor a linha de força, ultrapassar o poder [...] foi o que os 
gregos inventaram, segundo Foucault. Não se trata mais de formas 
determinadas, como no saber, nem de regras coercitivas, como no 
poder: trata-se de regras facultativas que produzem a existência 
como obra de arte, regras ao mesmo tempo éticas e estéticas que 
constituem modos de existência ou estilos de vida. [...] o que 
interessa essencialmente a Foucault não é um retorno aos gregos, 
mas nós hoje: quais são nossos modos de existência, nossas 
possibilidades de vida, nossos processos de subjetivação; será que 
temos maneiras de nos constituirmos como “si”, [...] para além do 
saber e do poder? (1992, pp.123-124, grifo do autor). 

 

Assim, após a análise da atuação do poder, percebendo a limitação do 

dispositivo de aliança e o funcionamento do dispositivo da sexualidade, Foucault 

detém-se na investigação sobre o modo como os indivíduos se constituíram sujeitos 

através da sexualidade, pesquisando sobre como isso ocorre na Grécia Antiga. 

Assim ele justifica essa opção: 

 

Para compreender de que maneira o indivíduo moderno podia fazer a 
experiência dele mesmo enquanto sujeito de uma “sexualidade”, 
seria indispensável distinguir previamente a maneira pela qual, 
durante séculos, o homem ocidental fora levado a se reconhecer 
como sujeito de desejo. (FOUCAULT,1998, p.11). 

 

Algo que chama a atenção de Foucault é a preocupação ética na 

sexualidade: por que a sexualidade é um tema ético, em alguns momentos mais 

importantes até que outros temas que seriam mais vitais à vida social? Se se 

responde justificando que é porque é uma questão grave, a pergunta inicial fica sem 

resposta, oportunizando outra: por que a questão ética sexual é grave? 

(FOUCAULT, 1998, p.14). 

Contudo a investigação foucaultiana não se pauta em códigos morais por 

eles mesmos, eles importam quando são um meio pelo qual o indivíduo se utiliza 

para constituir-se sujeito, ou seja, como o indivíduo percebe-se e se coloca no 

mundo. Assim, Foucault ao analisar a ética sexual da antiguidade clássica grega 

está mais interessado na “arte da existência”, como os indivíduos se utilizavam das 

regras de conduta para se aprimorarem, – pois era assim que viviam a ética – para 

estabelecerem um modo de vida pautado em valores estéticos, diferentemente de 

como foi vivido no cristianismo e na modernidade, através do poder pastoral e do 



70 

dispositivo da sexualidade, respectivamente. (FOUCAULT, 1998, pp.14-15). Assim 

arremata: “Gostaria de mostrar, agora, de que maneira, na Antiguidade, a atividade 

e os prazeres sexuais foram problematizados através de práticas de si, pondo em 

jogo os critérios de uma estética da existência” (FOUCAULT, 1998, p.16). 

 

3.2 Encontros e desencontros entre a moral greco-romana antiga e a moral 

cristã 

 

Quanto ao conteúdo moral da antiguidade grega comparado ao da moral 

cristã, há uma surpresa, o cristianismo não foi tão inovador quanto se pensa 

normalmente. Na Antiguidade, temas como o incesto, submissão feminina, relações 

monogâmicas, desvalorização da homossexualidade já estavam presentes e eram 

tratados de modo semelhante ao cristianismo. Como demonstra Foucault: 

 

O primeiro grande texto cristão dedicado a prática sexual na vida de 
casado - o capítulo X do livro II do Pedagogo de Clemente de 
Alexandria - apóia-se num certo número de referências às Escrituras 
mas também num conjunto de princípios e de preceitos diretamente 
tornados à filosofia pagã. Já encontramos ali uma certa associação 
entre a atividade sexual e o mal, a regra de uma monogamia 
procriadora, a condenação das relações de mesmo sexo, a exaltação 
da continência. (1998, p.18). 

 

Nos pontos comuns entre a antiguidade e o cristianismo, Foucault enfatiza 

quatro aspectos: 

a) O estímulo ao medo de utilizar-se do sexo de modo inadequado, 

causando assim dano à saúde e perigo à perpetuação da espécie. Para demonstrar 

isso, ele descreve, entre outros exemplos, um relato de um médico grego do século I 

d.C. no qual mostra-se o perigo da prática da masturbação juvenil, capaz de 

acarretar inúmeros problemas de saúde e colocar em risco a procriação.12 

                                                           
12“Carregam em todos os hábitos do corpo a marca da caducidade e da velhice; eles se tornam 
relaxados, sem força, entorpecidos, estúpidos, prostrados, curvados, incapazes de qualquer coisa, 
com a tez pálida, branca, efeminada, sem apetite, sem calor, os membros pesados, as pernas 
dormentes, uma extrema fraqueza, enfim, numa palavra, quase que totalmente perdidos. Essa 
doença chega a ser, para muitos, uma via para a paralisia; de fato, como a potência nervosa não 
seria atingida se a natureza está enfraquecida no princípio regenerador e na própria fonte da vida? 
[Essa doença] em si mesma vergonhosa [é] perigosa no que leva ao marasmo, nociva a sociedade 
na medida em que se opõe a propagação da espécie; porque ela é, em todos os aspectos, a fonte de 
uma infinidade de males, exige socorros urgentes” (ARETEU apud FOUCAULT, 1998, p.18). 



71 

b) O uso de modelo de comportamento para orientação moral. Foucault 

expõe um discurso de São Francisco de Sales13 no qual apresenta o elefante como 

modelo para a vida sexual dos homens, pois o elefante apresentaria características 

valorizadas pela ética cristã em seu comportamento sexual, como a abstinência, a 

discrição, a pureza, a fidelidade conjugal; em seguida mostra que o mesmo modelo 

já havia sido utilizado na Antiguidade, por Plínio, um naturalista romano. Isso não 

significa que a o valor da fidelidade conjugal é idêntico na Grécia e Roma Antigas e 

no cristianismo, significa que o mesmo conteúdo foi utilizado de modo semelhante. 

(FOUCAULT, 1998, pp.19-20). 

c) A definição da imagem do afeminado como contrária à natureza. É sabido 

que comportamentos homossexuais eram comuns na Grécia Antiga, contudo a 

figura do homem afeminado, desde já, era desvalorizada, como declara Foucault: 

 

Ora, essa imagem, com a aura repulsiva que a envolve, percorreu 
séculos; ela já estava muito nitidamente delineada na literatura 
greco-romana da época imperial. Encontra-se no perfil do 
Effeminatus traçado pelo autor de uma Physiognomonis anônima do 
século IV; na descrição dos padres de Atargatis, dos quais zomba 
Apuleu nas Metamorfoses, na simbolização que Dion de Prusa 
propõe do daimon da intemperança, numa de suas conferências 
sobre a monarquia; na evocação fugaz dos pequenos retóricos todos 
perfumados e encaracolados que Epiteto interpela no fundo de sua 
sala e aos quais pergunta se são homens ou mulheres. (FOUCAULT, 
1998, p.21). 

 

A imagem negativa do afeminado também está presente no Fedro de Platão, 

num discurso em que Sócrates reprova o amor aos homens delicados. Apesar disso, 

não se deve ver em tais registros uma condenação às relações sexuais entre os 

homens, apenas a desqualificação do homem afeminado.14 Diante disso, 

constatamos que a desqualificação do homossexual encontra sua origem não na 

ética cristã, mas na literatura greco-romana. (FOUCAULT, 1998, p.22). 

d) A valorização de um modelo de abstenção. Na Antiguidade encontra-se 

testemunhos que atestam que a abstinência sexual era prestigiada, imputando honra 

ao abstinente, que era julgado como capaz de alcançar a sabedoria. Um desses 

                                                           
13 Francisco de Sales [1567-1622] “[...] em 1599, tornou-se bispo coadjutor de Genebra, em 1602 
assumindo o lugar de bispo. [...] Foi muito popular em seus escritos, sendo considerado o padroeiro 
dos escritores católicos [...] Receberia por seus escritos o título de Doutor da Igreja no ano de 1867, 
pelo Papa Pio IX. [...] faleceu em Lyon, [em] 1622. É patrono da ordem fundada por Dom Bosco 
(Família Salesiana) e dos escritores e jornalistas.” (ARAÚJO, 2017). 
14 Veremos abaixo o fundamento da cultura grega para a desqualificação dos afeminados. 



72 

exemplos é Sócrates como descrito no Banquete de Platão, sendo enaltecido por 

conseguir resistir aos que lhe tentavam seduzir e à beleza de Alcebíades. 

(FOUCAULT, 1998, pp.22-23). 

Apesar de apontar conteúdos semelhantes entre a ética cristã inicial e a 

ética grega clássica sexual, Foucault não vê uma continuidade entre elas. Quanto ao 

conteúdo, semelhantes; quanto ao modo como executaram sua moral, bem distintas. 

Enquanto a moral cristã tinha pretensão de alcance universal e limitativa ao 

indivíduo, a moral antiga era circunscrita localmente e visava o aperfeiçoamento do 

indivíduo, prestigiando os que a praticava sem necessariamente condenar os outros. 

(FOUCAULT, 1998, p.23). 

Percebe-se pelos temas tratados, que a moral antiga sexual tem como eixo 

central a austeridade sexual, problematizada nos quatros pontos apresentados: 

cuidado com o corpo, o casamento, a relação entre os homens e a busca pela 

sabedoria através da abstinência. Quanto a relação entre a austeridade sexual e 

proibições, o caso da moral antiga revela algo inusitado: que não é porque haja um 

estímulo à temperança que coexistam preceitos sociais, religiosos ou civis que 

proíbam o contrário assegurando seu cumprimento. Não, na moral antiga, apesar da 

recomendação à austeridade, ela não era objeto de um aparato legal impondo-a aos 

indivíduos. Prova de que a moral antiga não almejava ter alcance universal é que 

era dirigida principalmente aos homens livres, dando um tratamento secundário às 

mulheres, jovens e escravos. (FOUCAULT, 1998, p.24). 

Constatar que a moral sexual não está relacionada diretamente com as 

proibições, suscita um importante questionamento: por que, apesar de não ser 

objeto de proibição, a moral sexual antiga era objeto de preocupação? Por que 

refletir profundamente sobre temas como o cuidado com o corpo, a relação 

matrimonial, estabelecer regras de conduta no amor entre os homens e definir meios 

para conquistar a sabedoria através da austeridade sexual? 

 

3.3 Critérios para análise moral 

 

Para explicitar a relação entre preocupação moral e não proibição, Foucault 

estabelece critérios para a análise moral. Pois é um conceito complexo, por um lado 

pode-se relacionar moral às prescrições de condutas, por outro, o modo como os 

indivíduos reagem a essas prescrições nem sempre são apenas de cumprimento, 



73 

necessitando assim uma análise moral aprofundada. (FOUCAULT, 1998, p.26). 

Assim, o comportamento real dos indivíduos pode ser bem distinto diante de uma 

mesma regra de conduta e se entre a moral cristã sexual e a moral pagã sexual não 

há muita diferença quanto ao conteúdo, é no modo de reação a esse conteúdo que 

consiste a distinção entre ambas. 

Quanto aos modos diversos que o indivíduo pode assumir diante de uma 

regra de conduta, Foucault destaca: a) a determinação da substância ética. b) o 

modo de sujeição. c) a elaboração do trabalho ético. d) a teleologia do sujeito moral. 

Através desses critérios o indivíduo torna-se sujeito moral, ou seja, sujeito que 

escolhe a maneira como conduzir-se moralmente e não apenas deixando-se 

conduzir estritamente pela regra de conduta, ou seja, mesmo diante de um código 

moral que prescreve determinada conduta, o indivíduo ainda assim possui liberdade, 

para poder conduzir-se. 

a) Determinação da substância ética. Por esse critério o indivíduo pode 

determinar a matéria principal da regra prescrita. Foucault exemplifica com a 

fidelidade conjugal: nela o indivíduo pode estabelecer como matéria principal evitar 

os atos que a regra proíbe, pode também definir a vigilância e luta contra os desejos 

como o conteúdo principal ou ainda determinar que o mais importante é estimular 

ações que fortaleça a união da relação. (FOUCAULT,1998, p. 27). Assim, em todos 

os casos o indivíduo poderá ver-se como praticante da fidelidade conjugal, embora 

tenha definido um aspecto distinto como substancial. Nesse critério o sujeito moral 

responde a si a pergunta: o que é substancial nessa regra de conduta? 

b) Modo de sujeição. Segundo esse critério o sujeito moral estabelece para 

si o modo pelo qual ele se submete à regra de conduta. Poderá escolher se 

submeter a uma regra de conduta por respeitar as regras de seu grupo social ou por 

se ver herdeiro de uma determinada tradição espiritual ou ainda por perceber na 

regra moral um meio para exercer valores como o esplendor, a beleza, acolhendo-a 

como um meio de aperfeiçoamento pessoal. Assim, por esse critério responde-se ao 

questionamento: por que acolho essa prescrição? (FOUCAULT, 1998, p. 27). 

c) Elaboração do trabalho ético. Outro modo de diferenciação que o 

indivíduo pode estabelecer é a maneira como educa-se na lei moral. Pode 

estabelecer seu aprendizado através de uma disciplina longa, passando por 

estágios, pode determinar-se a assumir a regra moral de modo brusco, pode 

assumir uma caminhada de crescimento, em que as quedas também estão 



74 

presentes e possuem seu valor pedagógico e ainda se auto vigiar cuidadosamente 

percebendo a origem de seus desejos. Na elaboração do trabalho ético o sujeito 

moral interroga-se: como assimilo na minha vivência a regra de conduta? 

(FOUCAULT, 1998, pp. 27-28). 

d) Teleologia do sujeito moral. A ação moral não tem fim em si mesma, o 

sujeito moral estabelece uma finalidade específica que ultrapassa a própria ação 

moral. Pela definição da teleologia da moral o sujeito pode exercer distintas atitudes, 

poderá exercer a regra moral almejando desenvolver o domínio de si, poderá 

almejar a salvação de sua alma, poderá desejar com sua prática afastar-se do 

mundo ou alcançar a paz silenciando as paixões. Nesse aspecto o sujeito moral 

indaga-se: com qual finalidade exerço essa ação moral? (FOUCAULT, 1998, p. 28). 

Diante disso, Foucault demonstra que a ação moral implica necessariamente 

num determinado modo de subjetivação de si, ou seja, o indivíduo se estabelece 

como um sujeito moral, vejamos: 

 

[A ação moral] implica também uma certa relação a si; essa relação 
não é simplesmente “consciência de si”, mas constituição de si 
enquanto “sujeito moral”, na qual o indivíduo circunscreve a parte 
dele mesmo que constitui o objeto dessa pratica moral, define 
sua posição em relação ao preceito que respeita, estabelece para si 
um certo modo de ser que valerá como realização moral dele 
mesmo; e, para tal, age sobre si mesmo, procura conhecer-se, 
controla-se, põe-se a prova, aperfeiçoa-se, transforma-se. Não existe 
ação moral particular que não se refira a unidade de uma conduta 
moral; nem conduta moral que não implique a constituição de si 
mesmo como sujeito moral; nem tampouco constituição do sujeito 
moral sem “modos de subjetivação”, sem uma “ascética” ou sem 
“práticas de si” que as apoiem. A ação moral e indissociável dessas 
formas de atividades sobre si, formas essas que não são menos 
diferentes de uma moral a outra do que os sistemas de valores, de 
regras e de interdições. (FOUCAULT, 1998, pp.28-29, grifo nosso). 
 

Por sua conduta moral o indivíduo torna-se sujeito moral, assim não é 

apenas o conteúdo moral que deve ser analisado mas, além disso, o modo de 

subjetivação, ou seja, o modo como o indivíduo coloca-se diante da regras morais. E 

nisso se constitui a principal distinção entre a moral greco-romana e cristã, quanto à 

sexualidade e não simplesmente pelo conteúdo, que como já vimos não apresenta 

novidades significativas. 

Vale salientar como a prática da sexualidade influência no modo de 

subjetivação do indivíduo, enquanto que através do dispositivo da sexualidade, 



75 

como vimos, o indivíduo, conforme a análise do seu desejo, percebe-se pertencente 

a um grupo específico, encaixando-se numa identidade homossexual, 

heterossexual, bissexual etc. categorias essas que como Foucault mostra são 

criações históricas. Evidência disso, é o modo de subjetivação antigo, por ele o 

indivíduo não se percebe diferente de outro por ter um desejo distinto dele. Como 

veremos as preocupações são outras: como usar melhor os prazeres? Como usar os 

prazeres de maneira benéfica? 

Para aprofundar a análise moral grega antiga, Foucault se utiliza dos 

conceitos de aphrodisia (prazeres) para perceber a substância ética da sexualidade; 

de chresis (uso), para apreender o modo pelo qual o sujeito se impõe o conteúdo 

moral; de enkrateia (luta ascética), para observar como o sujeito se disciplina 

assimilando a virtude moral; e de eleutheria e aletheia (liberdade e verdade), para 

verificar como se dava a teleologia dessa moral. (FOUCAULT, 1998, p.37). 

 

3.3.1 Aphrodisia (prazeres) 

 

Não há definição clara para determinar aquilo que seria tido como atos de 

Afrodite, no entanto, pode-se realizar distinções com a moral cristã e também 

perceber o alcance geral da substância ética. Enquanto que no cristianismo haverá 

uma descrição detalhada daquilo que pode ser realizado e do que é proibido, na 

moral grega isto não estará presente, também não será objeto de preocupação 

ações que poderiam suscitar os desejos, o que no cristianismo será fonte de 

vigilância constante. Os atos abarcados pelos aphrodisia são limitados aos que tem 

ligação direta com os prazeres do sexo. (FOUCAULT, 1998, pp.38-40). 

Nessa perspectiva, é interessante notar que os gregos não costumam definir 

detalhadamente como pode ocorrer a relação sexual humana15, enquanto se 

                                                           
15  Foucault cita Platão observando que este ao apresentar características da cidade ideal, afirmando 

que o governante possuiria a tarefa de definir as leis da conduta dos indivíduos, nem mesmo nesse 

contexto estas leis não são detalhadas: “A parresía é esse discurso verdadeiro que deve ser feito por 

qualquer um na cidade para convencer os cidadãos da necessidade de obedecer, pelo menos de 

obedecer nessa parte da ordem da cidade que é a mais difícil de obter e que é precisamente a vida 

individual dos cidadãos e a vida da sua alma, ou melhor, a vida de seu corpo, isto é, a vida de seus 

desejos e de seus prazeres. Assim, no momento em que aborda a análise da legislação sexual, 

Platão escreve: ‘eis agora um tema de não pequena importância, em que se fazer ouvir é difícil, em 

que caberia principalmente a Deus agir, se fosse, de certo modo, possível que as prescrições 

requeridas viessem dele; de fato, parece que é de um homem que se necessita, um homem 

audacioso, um homem que, pondo a franqueza (parresía) acima de tudo, proclame o que acha 

melhor para a cidade e para os cidadãos, ordene, perante essas almas corrompidas, o que toda a 



76 

descreve como isso ocorre entre os animais, como é o caso de Aristóteles em 

História dos Animais. Isto se deve ao fato de que na aphrodisia a preocupação não 

está na morfologia, mas na dinâmica que une o desejo, o ato e o prazer: “A questão 

ética colocada não é: Quais desejos? Quais atos? Quais prazeres? Mas: com que 

força se é levado pelos prazeres e pelos desejos?” (FOUCAULT, 1998, p.42). 

Essa dinâmica possui duas grandes variáveis, a quantitativa e a polaridade. 

Quanto à quantitativa, para os gregos o mais substancial não era o objeto do ato 

sexual, mas permanecer na moderação dos prazeres. Na literatura, quando um 

personagem é apresentado, a moderação é avaliada positivamente enquanto que o 

exagero é visto negativamente. Um caso particular serve de exemplo: Xenofonte 

enaltece Agésilas por resistir o beijo do jovem por quem era enamorado, é seu 

autodomínio que é elogiado, enquanto que a questão do desejo por alguém do 

mesmo sexo não é problematizada. Também é importante notar que na mais incisiva 

reprovação do amor entre pessoas do mesmo sexo na literatura grega antiga, no 

primeiro livro das Leis de Platão, esse amor é visto como antinatural porque é 

avaliado como uma consequência da falta de autodomínio, tanto que não é 

apontada uma natureza anormal dos que possuem tal desejo e nem esse desejo é 

visto como anormal. Para confirmar isso, Foucault apresenta uma passagem do 

Timeu, na qual a doença do corpo provocada pela luxúria se dava pelo excesso. 

Passagens da Ética a Nicômaco são apresentadas para ratificar que o mal que se 

deve evitar nos aphrodisia é o excesso. (FOUCAULT, 1998, pp.42-44). 

Assim, confirma Rajchman: 

 

Na reconstrução foucaultiana dos discursos éticos da Antiguidade, o 
que se considerava, no sexo, tão perigoso ou inquietante, a ponto de 
se tomar objeto de todo um conjunto de práticas 
autotransformadoras, não eram ainda os pecados da carne, ou os 
estranhos impulsos bestiais que iriam fascinar-nos e esconder-se nos 
recessos patogênicos de nossas cabeças. Era a atividade excessiva, 
que ameaçasse acarretar a perda do autodomínio naqueles que 
estavam destinados a comandar. (1994, p.106). 

 

A outra variável se refere à polaridade que deve existir na relação sexual, 

nesta ética elaborada para homens, o papel ativo, daquele que realiza a penetração 

                                                                                                                                                                                     
nossa constituição comporta e reclama, diga ‘não’ a todas as nossas paixões mais poderosas e, sem 

ter ninguém a apoiá-lo, sozinho, siga unicamente a voz da razão.’(2010, p.188) 



77 

é devida ao homem adulto, enquanto que o papel passivo condiz à mulher ou aos 

rapazes ou aos escravos. (FOUCAULT, 1998, pp.45-46). 

Diante disso, percebe-se que os aphrodisia não são vistos como 

essencialmente maus, pelo contrário são vistos como naturais e por isso benéficos, 

possuem a importante função de garantir a perpetuação da espécie, por isso a 

natureza dotou a relação sexual de tão intenso prazer. Ao lado do prazer pela 

bebida e da comida o prazer sexual é tido como um prazer que merece moderação 

para que seu uso seja benéfico. Semelhantemente o excesso na bebida e na comida 

são vistos como maléficos para a saúde, o uso do prazer sexual também necessita 

de limitação. (FOUCAULT, 1998, pp.46-50). 

 

3.3.2 Chresis (uso) 

 

Através do conceito de chresis indagamos: Por que se sujeitar à moral? Qual 

autoridade o sujeito atribui à moral para submeter-se a ela? Como o sujeito justifica 

sua prática? Primeiramente, vale salientar que a moral grega não é estabelecida 

como um limite entre o proibido e o permitido, como na moral cristã, os gregos se 

referiam à prática sexual como uso dos prazeres. Assim, praticar a moral sexual é 

ser prudente, é saber como se utilizar dos prazeres tornando seus efeitos sempre 

benéficos. Assim, para se submeterem à sua moral sexual, os gregos se utilizaram 

de três critérios: o da necessidade, o do momento e o do status. (FOUCAULT, 1998, 

p.51). 

Conforme o critério da necessidade, o sujeito utiliza os prazeres para 

satisfazer a necessidade natural, que o ser humano possui em relação aos prazeres 

sexuais. É a necessidade que circunscreve até onde o ato sexual será, de fato, 

prazeroso. Nesse sentido, a necessidade sexual é colocada ao lado da necessidade 

pela bebida e pela comida. Comer ou beber sem estar com fome ou sede não é tão 

prazeroso quanto quando se está. Desse modo, a intemperança é reprovada, 

quando o sujeito quer se utilizar dos prazeres além da necessidade, ele acaba por 

não usufruir tão bem desse prazer. Ou seja, o critério da necessidade, no lugar de 

ser um critério que limita o prazer, é um meio que intensifica-o. (FOUCAULT, 1998, 

pp.52-55). 

Outro critério utilizado é o critério do momento. Por ele os gregos 

estabeleciam os momentos adequados para se utilizar dos prazeres. Isso era 



78 

realizado desde o momento mais adequado do dia, quanto ao momento da vida do 

indivíduo, assim, não era aconselhável ter uma iniciação sexual ainda criança nem 

prolongar a atividade sexual até a velhice. Isso era assumido por motivos diversos: 

por acreditarem que desrespeitar esse critério natural poderia causar dano à saúde, 

por considerarem mais conveniente realizar o ato sexual à noite pois o corpo estaria 

mais disposto e também por questões religiosas, pois era conveniente que a relação 

sexual sendo à noite possibilitaria um intervalo até às atividades religiosas da manhã 

seguinte. (FOUCUALT, 1998, pp.55-56). 

Por fim, o critério do status é apresentado, nesse caso o sujeito se submete 

à lei moral sexual conforme seu status, assim normalmente os homens que se 

propunham o governo de outros se impunham uma moral mais austera: “quanto 

mais se for visado, mais se tiver ou se quiser ter autoridade sobre os outros, mais se 

buscar fazer de sua vida uma obra resplandecente, cuja reputação se estendera 

longe e por muito tempo.” (FOUCAULT, 1998, pp.57-59). Desse modo, a moral 

grega antiga se distingue muito da moral cristã, pois esta tende a universalizar sua 

moral. (FOUCAULT, 1998, pp.57-59). 

Assim percebemos que o critério para submeter-se à moral é bem distinto do 

que é utilizado na moral cristã, pois os gregos estavam preocupados em fazer um 

benéfico uso dos atos sexuais e com isso também desenvolver a virtude para 

exercer a política. 

 

3.3.3 Enkrateia (luta) 

 

No grego há dois termos que são muito próximos, sem no entanto serem 

sinônimos, são eles sophrosune e enkrateia. O primeiro condiz à virtude da 

temperança; aqueles que a possuem agem com moderação e domínio de si no uso 

dos prazeres. Já o termo enkrateia: é designado como a luta necessária pra 

alcançar a temperança. A luta é necessária porque os apetites sexuais são tidos 

como presentes no homem pela própria natureza e o constitui também e se ele não 

os domina será dominado por eles. Porém, a luta é consigo mesmo, enquanto que 

no cristianismo a luta se dará também, mas será direcionada ao mal presente em si, 

oriunda do pecado original, manifestada como concupiscência. Nesse sentido, entre 

os gregos era usada a expressão paradoxal: “ser mais forte que a si mesmo”, que 

era atribuída a quem conseguia dominar seus desejos. Os desejos sexuais eram 



79 

visto como oriundos da parte menos boa da alma e o domínio do desejo da parte 

melhor da alma, nessa perspectiva, aos que não conseguiam exercer o autodomínio 

era atribuída a expressão “intemperante e escravo de si mesmo”. (FOUCAULT, 

1998, pp.60-65). 

Sendo luta consigo mesmo, aconteciam as derrotas e vitórias, que 

chegavam a ser mais valorosas que as vitórias nos jogos e nas discussões. Contudo 

não se deve ver na vitória dessa luta a extinção dos desejos, pois são de origem 

natural, a vitória consistia no uso com moderação dos prazeres sexuais. Para tornar 

clara a importância da enkrateia dois modelos eram utilizados, o modelo do governo 

da casa e o modelo cívico. De acordo com o modelo do governo da casa, mostrava-

se como o mau governo da casa era fonte de grandes infortúnios no lar, o pai da 

família quando não conseguia governar a esposa, os filhos, os serviçais e o 

patrimônio, era comparado à alma intemperante, já que enquanto deveria ser o 

senhor da casa, era tratado como escravo. O modelo cívico também faz ligação 

entre o governo de si e o governo dos outros, o intemperante é comparado ao mau 

governante que não consegue dominar as forças inferiores levando a cidade à ruína. 

(FOUCAULT, 1998, pp. 66-68) Como aprofunda Rajchman: 

 

O autodomínio era vinculado a um domínio dos outros em casa e na 
cidade. Cabia dominar a si mesmo tal como se devia dominar os 
escravos. Mas, para dominar apropriadamente os outros, tinha-se, 
primeiro, que saber dominar a si mesmo; e o melhor, para aqueles 
que eram incapazes de fazê-lo, era submeterem-se à sábia 
autoridade dos que o faziam. (1994, p.134). 

 

Para alcançar a vitória é necessário exercitar-se, é preciso uma askesis 

(ascese). À semelhança do corpo, a alma também precisa exercitar-se para vencer 

suas batalhas, sem isto certamente fracassará. Apesar de ser enaltecida, os relatos 

de como seria a askesis são escassos, entre as práticas citadas encontram-se a 

dieta alimentar e a meditação antes do sono para afugentar os sonhos maus. A 

escassez de relatos para o desenvolvimento da askesis pode ser explicada, pela 

associação desta com os exercícios cívicos, tendo em conta, que o governo de si, o 

governo da casa e o governo da cidade estão intrinsecamente ligados, não podendo 

um governante da cidade intemperante ser um bom governante de si mesmo, assim 

as práticas do bom governo do lar e da cidade favorecem a askesis (a ascese). 

(FOUCAULT, 1998, pp.68-72). 



80 

3.3.4 Eleutheria e aletheia (liberdade e verdade) 

 

O bem que os gregos almejam alcançar com a sophrosune (temperança) é a 

liberdade. É verdade que os pitagóricos almejam também a pureza, mas de modo 

geral, o bem maior buscado pelos gregos antigos era a manter-se livre. Era 

importante que a cidade fosse considerada livre, mas a liberdade mais importante e 

essencial era a liberdade do indivíduo, pois era a liberdade do indivíduo que 

determinava que a cidade fosse, de fato, livre. 

Contudo é mister entender como essa liberdade era entendida entre os 

gregos, Foucault assim explica: 

 

Essa liberdade individual, no entanto, não deve ser compreendida 
como a independência de um livre arbítrio. O seu vis-à-vis, a 
polaridade a qual ela se opõe não é um determinismo natural nem a 
vontade de uma onipotência: é uma escravidão – e a escravidão de 
si para consigo. Ser livre em relação aos prazeres é não estar a seu 
serviço, é não ser seu escravo. O perigo que os aphrodisia trazem 
consigo é muito mais a servidão do que a mácula. Diógenes dizia 
que os servos eram escravos de seus senhores e que a gente imoral. 
o era de seus desejos. (1998, p.74). 

 

Além disso, essa liberdade confere ao indivíduo temperante o poder de 

governar os outros, enquanto os intemperantes são submetidos ao governante 

virtuoso. Ou seja, além de não ser escravo, torna-se senhor dos outros. 

(FOUCAULT, 1998, 75). 

Outro aspecto que deve ser levado em conta é o fato da temperança estar 

relacionada com a virilidade. Como já dito, a moral grega é feita pelos homens para 

os homens, nesse contexto, a sophrosune apenas pode ser vivida em plenitude 

pelos homens, tendo em vista que esta é a virtude não só do uso moderado dos 

apetites sexuais, mas a virtude por excelência do governante, senhor de si, senhor 

da casa e senhor da cidade. E é ao homem que é dado ocupar o governo por 

excelência. Isso não significa que as mulheres não devam se esforçar a serem 

temperantes, mas mesmo no exercício dessa virtude nelas, a referência ainda é 

masculina, elas devem ser temperantes como os homens, exercendo o governo 

sobre si mesmas e ocupando o seu papel de governadas pelo homem. (FOUCAULT, 

1998, pp.77-78). 



81 

Disso surge uma consequência: o homem que se poderia considerar 

feminino não é o que sente desejos ou realiza atos sexuais com outro homem, mas 

aquele que, independente do seu objeto de desejo, não vive a temperança, pois 

assim sua virilidade fica comprometida. Assim um homem que se deixasse levar 

excessivamente pelos desejos às mulheres, seria considerado não-viril, ou seja, com 

características femininas. Enquanto que um homem que tivesse relações com outro 

homem se utilizando de moderação e exercendo o papel de ativo não seria 

considerado feminino. Como explicita Foucault: 

 

A linha de demarcação entre um homem viril e um homem efeminado 
não coincide com a nossa oposição entre hetero e 
homossexualidade; ela também não se reduz a oposição entre 
homossexualidade ativa e passiva. [...] O que constitui, para os 
gregos, a negatividade ética por excelência, não é, evidentemente, 
amar os dois sexos; também não o é preferir seu próprio sexo ao 
outro; é ser passivo em relação aos prazeres. (FOUCAULT, 1998, 
p.79). 

 

Assim ser passivo em relação aos prazeres é ser dominado pelo prazer em 

oposição ao homem ativo que é senhor de seu prazer, que se dispõe dele de modo 

temperante, tornando-o sempre benéfico.  

Ser temperante também é ser sábio. Isso é manifestado de três modos, 

primeiramente pela posição que o logos deve ocupar no homem, a posição de 

soberania, enquanto que no intemperante são seus desejos que falam mais alto. 

Outro aspecto que indica a ligação da temperança e a sabedoria é o reconhecimento 

de que é preciso ter um conhecimento prático para realizar o bom uso dos prazeres. 

E por fim, o uso da razão é necessário para conseguir dominar-se, pois é preciso o 

conhecimento de si para isso. (FOUCAULT, 1998, pp.79-82). 

Mesmo constatando essa relação estreita entre verdade e temperança, isso 

não é suficiente para afirmar que a relação entre sexo e verdade na 

contemporaneidade é semelhante, pois na contemporaneidade através dessa busca 

pela verdade, o indivíduo é chamado a realizar a decifração de si diante de seu 

desejo e além disso é chamado a perscrutar a origem do seu desejo para livrar-se 

dele, o que não ocorre entre os gregos antigos. (FOUCAULT, 1998, p.82). Assim o 

uso da verdade na sexualidade tem finalidades distintas na contemporaneidade e na 

antiguidade grega, como afirma Birman: 

 



82 

A categoria de verdade, correlato fundamental que seria agora do 
conceito de subjetividade, se inscreveria então na produção da 
subjetividade. A verdade do sujeito seria a contrapartida da exigência 
deste em se conhecer, desdobramento agora da experiência da 
renúncia e da inserção do indivíduo no mundo da transcendência. O 
cristianismo teria retomado a tradição da ética platônica, oferecendo 
a esta outros destinos, como diferentes leituras da história da filosofia 
já tinham destacado, bem antes de Foucault. Articulada que seria a 
ascese e a purificação transcendental, pela retirada da 
individualidade das referências terrenas, a noção de verdade seria 
permeada pelos valores da culpa e do pecado, que fundariam a nova 
noção de verdade como constituinte da subjetividade (2000, p.83, 
grifo do autor). 

 

Praticando o uso dos prazeres conforme a verdade, o sujeito alcançava um 

estado de beleza, tornando sua vida uma estética da existência. A temperança 

sendo uma virtude conforme a razão, podia muito bem ser percebida pelos sábios, 

assim a temperança tornava-se um diferencial aos sujeitos que a praticavam e 

sendo reconhecidos pelos sábios recebiam seu merecido louvor. (FOUCAULT, 

1998, pp.82-84). 

Assim vimos que a substância ética da moral grega clássica consistia nos 

aphrodisia, atos determinados pela natureza, plenos de prazer, que podem dominar 

o homem por sua força. Por isso, a moral precisa gerar regras de conduta no campo 

sexual. O sujeito devia se submeter à moral para usufruir da melhor maneira 

possível os prazeres, já que o excesso poderia comprometer o seu bem e não 

porque haviam instituições civis ou religiosas que obrigavam o seu cumprimento. 

Para isso o sujeito se submete ao exercício, pois está ciente que como para o corpo 

ele é necessário, assim também o é para a alma. Essa ascese não está separada de 

outros temas morais, na Grécia Clássica o modelo para o exercício sobre isso era o 

domínio adequado desempenhado na família e na cidade, pois o governo de si está 

interligado ao governo dos outros. Com o cumprimento da moral sexual alcançava-

se a liberdade ativa e uma vida conforme a verdade, que gerava uma estética da 

existência louvável. (FOUCAULT, 1998, p. 84). 

Enquanto o conteúdo moral cristão não difere muito do conteúdo grego 

clássico, o modo do sujeito relacionar-se com esse conteúdo é bastante diverso, 

indicando assim que a continuidade é apenas aparente. Quanto à substância ética 

cristã, esta consiste na descrição pormenorizada dos atos proibidos; a sujeição à 

moral se dá pela obediência à lei divina e ao poder pastoral; a ascese é 



83 

caracterizada pela renúncia de si e o valor que se busca alcançar é a pureza. 

(FOUCAULT, 1998, pp.84-85). Como detalha Rajchman: 

 

No cristianismo, o que o sujeito seria solicitado a alcançar já não 
seria a orgulhosa virilidade do mestre, mas uma íntima pureza do 
ser. O que incita alguém a se transformar já não é a escolha de uma 
existência nobre, glorificada para a posteridade; é o mandamento ou 
vontade de Deus. A sexualidade é considerada problemática não por 
causa dos perigos de uma satisfação excessiva, malsã ou digna, 
mas porque a carne é perenemente impura. E é assim que 
constatamos que os meios dietéticos, médicos, poéticos e eróticos 
que os antigos haviam concebido para manter um nobre autodomínio 
foram substituídos pela árdua e infindável tarefa de decifrar os 
próprios pensamentos íntimos: as tentações, as seduções e os 
engodos que o demônio nos colocou na cabeça. (1994, pp.107-108). 

 

Portanto, percebemos que apesar de se assentarem em conteúdos 

semelhantes, a moral grega e cristã se diferenciam pelo modo de subjetivação do 

indivíduo. Contudo, não significa que a moral grega seja a exemplar e a cristã a 

culpada por todos os males, significa que o indivíduo pode se relacionar com um 

mesmo conteúdo moral de um modo distinto. 

 

3.4 O amor aos rapazes 

 

Utilizando-se dos critérios morais apresentados, Foucault realiza uma 

análise dos temas morais mais importantes na Grécia clássica: a dietética, se 

referindo como o indivíduo deveria se alimentar; a econômica, como deveria 

governar sua casa, definindo as regras matrimoniais; e a erótica, como deveriam 

ocorrer as relações amorosas entre o adulto e o rapaz. Dada sua importância e 

repercussão futura, é sobre este último que nos deteremos agora. 

 

3.4.1 Análise da relação sexual entre homens na Grécia Antiga 

 

Na análise sobre a moral que regia as relações entre um homem adulto livre 

e um rapaz, primeiramente, é importante notar que apesar de existir pessoas com 

práticas homossexuais, não haviam pessoas homossexuais, como denominamos 

atualmente. Ou seja, o desejo sexual não definia nem modificava a natureza do 

indivíduo, assim “o homem que preferia os paidika não se experimentava como 



84 

‘outro’ face àqueles que buscavam as mulheres.” (FOUCAULT, 1998, p.170). Isso 

em oposição ao que se pratica contemporaneamente, já que aquele que deseja 

pessoas do sexo oposto, é considerado heterossexual; se deseja pessoas do 

mesmo sexo, homossexual; se deseja de ambos os sexos, bissexual. 

Isso não ocorria com os gregos, eles amavam o que era belo, podendo essa 

beleza se manifestar em homens ou mulheres. De modo simplista poderíamos – 

utilizando uma nomenclatura atual, por isso não a mais adequada – considerar que 

os gregos eram bissexuais: “podemos falar de sua ‘bissexualidade’ ao pensarmos na 

livre escolha que eles se davam entre os dois sexos, mas essa possibilidade não era 

referida por eles a uma estrutura dupla, ambivalente e ‘bissexual’ do desejo.” 

(FOUCAULT, 1998, p.168). Ou seja, o critério para avaliação da conduta moral não 

era o objeto de desejo mas o uso moderado do prazer, como explicita Foucault: 

 

Na moral sexual dos gregos, a grande diferença não estava entre as 
pessoas que preferem as mulheres e as que preferem os rapazes, ou 
então, entre os que fazem amor de uma maneira e os que fazem 
amor de outra maneira, mas era uma questão de quantidade, de 
atividade e de passividade. Você é escravo ou mestre dos seus 
desejos? (2014, p.221). 

 

Uma vez que as relações sexuais entre o homem e o rapaz eram praticadas 

e não sumariamente condenadas, por que essa relação se constituiu um problema 

moral, ao ponto de haver a necessidade de se estabelecer uma conduta própria 

detalhada? 

Para satisfazer tal indagação, vejamos alguns aspectos peculiares à cultura 

grega clássica. Embora os gregos clássicos não fizessem diferenciação na natureza 

entre um homem que também tivesse desejo por homens e outro que praticasse 

atos sexuais apenas com mulheres, a conduta moral era diferente, o modo de se 

relacionar com outro era distinta da relação com a esposa. (FOUCAULT, 1998, 

p.171-172). 

E ainda mais, a preocupação moral residia num tipo específico de relação 

homossexual, a que era realizada entre um homem adulto e um rapaz, ambos livres 

(a moral grega é voltada para um público circunscrito, o dos homens livres). 

Aconteciam relações entre jovens dentro da mesma faixa etária, também entre 

homens adultos e entre homens adultos e escravos, no entanto, não eram objeto de 

preocupação moral, “sem serem ignoradas, nem existentes, elas não dizem respeito 



85 

ao campo da problematização ativa e intensa.” (FOUCAULT, 1998, p.173). Isso se 

dava porque o problema não consistia no objeto de desejo e sim no status que as 

pessoas envolvidas possuíam. 

A relação entre um homem adulto e um rapaz, antes de ser objeto de 

especulação filosófica, já fazia parte de um jogo social, ao qual estava ligado o 

cuidado com a educação e o ensino filosófico. Somente porque era valorizada é que 

se desenvolveram normas para que ela acontecesse de modo belo, estético e 

moralmente válido. Foi desenvolvido um ritual de corte, de conquista do outro, com 

regras bem detalhadas. Assim ela acontecia: 

 

[Existia] o papel do erasta e o do erônemo. O primeiro tem a posição 
da iniciativa, ele persegue, o que lhe dá direitos e obrigações: ele 
tem que mostrar seu ardor, e também tem que moderá-lo; ele dá 
presentes, presta serviços; tem funções a exercer com relação ao 
amado; e tudo isso o habilita a esperar a justa recompensa; o outro, 
o que é amado e cortejado, deve evitar ceder com muita facilidade; 
deve também evitar aceitar demasiadas honras diferentes, conceder 
seus favores às cegas e por interesse, sem pôr à prova o valor de 
seu parceiro; também deve manifestar reconhecimento pelo que o 
amante fez por ele. (FOUCAULT, 1998, pp.174-175) 

 

Essa relação era livre, no sentido que o amado poderia recusar o amor do 

amante quando quisesse e essa relação estava destinada a um fim próximo (ao 

contrário do matrimônio que estabelecia uma relação estável com a mulher); 

algumas vezes, o aparecimento da primeira barba no rapaz marcava o fim dessa 

relação: “a navalha que a cortava devia romper, como se dizia, o fio dos amores.” 

(FOUCAULT, 1998, p.177). 

Devido ao seu caráter passageiro, essa relação podia e era chamada a ser 

transformada para tornar-se duradoura, o eros certamente seria provisório, mas se a 

relação se transformasse em philia, através da partilha dos pensamentos e da vida, 

poderia continuar indefinidamente e isso era esperado e socialmente benéfico que 

acontecesse. Dessa forma, o prazer mudaria de forma, mas persistiria na relação. 

(FOUCAULT, 1998, p.178). 

Interessante notar que nessa relação entre um homem livre adulto e um 

homem livre em formação, a virtude da temperança é esperada em ambos, para que 

a relação seja proveitosa, tanto o adulto precisa exercer o domínio de si, não 

forçando o jovem, mas procurando deixá-lo livre, embora o corteje; o rapaz, por sua 



86 

vez, também necessita exercer o domínio de si, não aceitando rapidamente as 

propostas do adulto, não cedendo facilmente. (FOUCAULT, 1998, p.180). 

Para realizar a análise moral dessa relação, Foucault se utiliza do Eroticos 

do pseudo-Demóstenes. Nesta obra há uma preocupação central que é definir aquilo 

que é vergonhoso e o que é honroso para um jovem. Isso tem importância porque é 

uma prova qualificadora, na qual se ele falhar pode ter comprometida sua vida social 

futura. Essa prova se concentra principalmente na vida amorosa. No entanto, “a 

reflexão moral então não se dedica tanto a definir com o máximo de rigor possível os 

códigos a serem respeitados e o quadro dos atos permitidos, quanto a caracterizar o 

tipo de atitude, de relação consigo mesmo que é requerido.” (FOUCAULT, 1998, 

p.185). E esse tipo de atitude consigo mesmo que é requerido é a temperança, que 

se manifesta no domínio de si, mesmo diante de outro que o provoca. “Não ceder, 

não se submeter, permanecer o mais forte, vencer pela resistência, pela firmeza, 

pela temperança (sophrosune) os pretendentes e os apaixonados: eis como o jovem 

afirma seu valor no campo amoroso.” (FOUCAULT, 1998, p.186). 

Além desse domínio de si, havia um detalhe problemático nessa relação 

entre homens – que não era condenada nem proibida – que consistia em assumir o 

papel de dominado, semelhante ao da mulher; isto não era bem visto pelos gregos. 

Pois o homem livre, senhor de si, deve dominar e o ato de penetrar na relação 

sexual era uma expressão clara disso; ser penetrado era assumir um papel estranho 

ao seu. O rapaz ainda não é um homem livre formado, mas está em formação e 

deve se comportar como tal desde já. (FOUCAULT, 1998, p.187) A influência social 

sobre essa relação amorosa é detalhada por Edgardo Castro: 

 

Para compreender, então, de que maneira o uso dos prazeres é 
problematizado na reflexão acerca dos adolescentes, é necessário 
recordar o princípio segundo o qual deve haver um isomorfismo entre 
a relação sexual e a relação social. Para os escravos e as mulheres, 
não traz dificuldades o fato de que eles sejam passivos na relação 
sexual; isso coincide com sua situação social. No caso dos 
adolescentes, livres por nascimento, coloca-se o problema do qual, 
precisamente, se ocupa a erótica. Ela deve estabelecer as regras e 
os princípios segundo os quais os adolescentes, destinados a serem 
cidadãos, podem ser objeto do prazer de um adulto. (2009, p.148) 

 

Em suma, quanto à honradez, era honroso assumir a função de “ativo”, – o 

que penetra, o que domina, – e vergonhosa a função de “passivo”. Mas para que 

haja um que penetre, é preciso que haja um que seja penetrado. Para o homem 



87 

adulto seria mais vergonhoso ainda se ele assumisse o papel de passivo, se já o é 

para o rapaz, por causa de seu status futuro. Sendo assim, foram criadas condições 

para que essa prática pudesse ser aceita: 

 

Como consequência do fato de que o rapaz não pode se identificar 
com o papel que ele tem que desempenhar, ele deverá recusar, 
resistir, fugir e esquivar-se; será também necessário que ele 
estabeleça condições para o consentimento, se no final das contas 
ele o concede, que dizem respeito àquele a quem ele cede (seu 
valor, status, virtude) e o benefício que ele pode esperar dessa 
relação (benefício vergonhoso, se somente se tratar de dinheiro, mas 
honroso se o que está implicado for a aprendizagem do ofício de 
homem, apoios sociais para o futuro, ou uma amizade durável) [...] 
De modo que o ato sexual, na relação entre um homem e um rapaz, 
deve ser tomado num jogo de recusas, de esquivas e de fuga que 
tende a adiá-lo o mais possível, mas também num processo de 
trocas que fixa condições, é conveniente que ele se produza. 
(FOUCAULT, 1998, p.197, grifo nosso). 

 

Com isso, averígua-se que, regida por preceitos, a relação sexual entre 

homens podia ocorrer. Ou seja, a relação entre o erasta e o erônemo era uma 

prática social praticada, valorizada, sinal disso é a própria existência de regras para 

sua efetivação. 

 

3.4.2 Sobre a reflexão filosófica das relações sexuais entre homens na Grécia Antiga 

 

A prática da relação sexual entre os homens, como vimos, era praticada e 

valorizada apesar de apresentar pontos problemáticos, a saber, a questão do status 

do rapaz que poderia ter sua honra maculada, pois assumir a função de submisso 

podia ser comprometedor para seu futuro na pólis, se não fosse realizado conforme 

regras de conduta já descritas. 

Diante dessa problemática, Platão apresenta uma importante reflexão sobre 

a essência do amor. Para demonstrar isso, Foucault analisa o Banquete e o Fedro 

de Platão. Nessas obras a questão não é mais deontológica e sim ontológica: o que 

é o amor? Qual sua natureza? Quais suas obras? Apesar que a reflexão ontológica 

apresenta também consequências deontológicas, ou seja, a busca pela essência do 

amor também sugere mudanças no modo como ele é praticado. (FOUCAULT, 1998, 

pp.202-204). 



88 

Foucault (1998, p.172) afirma que outros documentos sobre o assunto foram 

elaborados mas não chegaram à atualidade; as que estão disponíveis, em sua 

maioria, são da tradição socrática-platônica. No entanto, essa tradição é de suma 

importância porque influenciará a moral futura: “Pode-se ver também como [...] ela 

abre questões cuja importância será, a partir daí, muito grande para a 

transformação dessa ética numa moral de renúncia, e para a constituição de uma 

hermenêutica do desejo.” (FOUCAULT, 1998, p.202, grifo nosso). 

Definindo a natureza do amor como busca pelo belo em si mesmo, o amor 

pelo corpo será inferior ao amor pela alma, já que esta seria preexistente àquele, 

conforme a teoria da reminiscência16, e teria contemplado a verdade, o bem, o belo 

em si mesmo no mundo das ideias. Assim, o interesse maior na relação entre os 

homens devia almejar primeiramente a verdade contida na alma do amado, este é o 

critério para definir o bom amor e o mau amor. (FOUCAULT, 1998, pp. 206-209) 

Apesar disso, a busca pelo corpo não é rejeitada totalmente, o que é 

categoricamente reprovado é o interesse apenas corporal, como discorre Foucault 

sobre o movimento de ascensão pela procura da verdade:  

 

De um belo corpo, para os belos corpos, conforme a célebre fórmula 
do Banquete, em seguida destes para as almas, depois para o que 
existe de belo nas ocupações, as regras de conduta, os 
conhecimentos, até que, finalmente, o olhar atinja a vasta região já 
ocupada pelo belo; o movimento é contínuo. (1998, p.209) 

 

Desse modo o próprio ato sexual não era necessário na relação entre os 

homens, pois o essencial era a busca pela verdade contida nas almas. Isso dá uma 

alternativa de solução ao problema da função do passivo na relação sexual que 

afetaria a honra do rapaz. Não necessitando mais o ato sexual, a função de ativo ou 

de passivo não eram necessárias. 

Outro ponto que contribui para a não submissão do rapaz é que conforme a 

reflexão platônica, a relação entre os homens deveria ser mais equilibrada. Na 

busca pelo corpo, o amado é quem faz a corte, era o sujeito ativo do amor e o 

amado o sujeito passivo; na busca pela verdade, através da alma, os dois amantes 
                                                           
16 Conjunto de hipóteses pelas quais Platão supõe uma existência anterior à atual. Nessa outra 

existência, a alma teria possuído uma ciência perfeita, teria contemplado as Ideias Puras. Assim, 

quando o nosso espírito hoje se instrui, se educa, ele nada mais faz do que lembrar-se dessas ideias 

puras que um dia contemplou, e apenas recorda, de um modo vago e nebuloso, aquilo que um dia 

contemplou com toda a perfeição. (COSTA, s/d, p.84). 



89 

devem almejá-la, os dois são chamados a serem sujeitos ativos na procura pelo belo 

em si mesmo. (FOUCAULT, 1998, p.210) 

O equilíbrio na relação entre os homens também poderia ser praticado 

quando eram os rapazes que procuravam o seu amado, aparecendo aqui a figura do 

mestre: aquele que conduz seus discípulos à verdade. O equilíbrio consiste em 

nenhum dos envolvidos era considerado inferior: os discípulos tinham uma atitude 

de ativa na busca pelo mestre e este tinha um papel fundamental na orientação dos 

discípulos. O caso exemplar apresentado no Banquete é o de Sócrates, ele é 

modelo de virtude porque consegue resistir à relação sexual, detendo-se na verdade 

presente nas almas. E assim, se tornar tão atraente que eram os jovens que o 

procuravam e não o contrário, como geralmente acontecia, os homens adultos 

buscavam os rapazes. (FOUCAULT, 1998, pp. 210-211) 

Apesar de não excluir totalmente a relação sexual entre os homens, a 

reflexão platônica enaltece as relações em que o contato sexual não ocorria, 

apresentando Sócrates como o homem virtuoso e mostrando a busca pela verdade 

como finalidade última dessa relação. Tais considerações não podem ser 

equiparadas às que o cristianismo fará condenando sumariamente as relações 

sexuais entre os homens, mas não se pode ignorar que elas já apontam uma 

desqualificação dessas relações, na medida em que “estabelece o princípio de uma 

renúncia aos aphrodisia” (FOUCAULT, 1998, p.211) 

 

3.4.3 Comparação entre as relações sexuais entre homens na Grécia Antiga e na 

contemporaneidade 

 

Tendo analisado como a prática da relação entre os homens ocorriam e 

como a reflexão platônica a definia, podemos realizar importantes comparações com 

o modo como as relações sexuais entre os homens acontecem no momento 

contemporâneo. 

Comparando o modo como ocorre a relação homossexual na 

contemporaneidade com o modo grego antigo, percebemos importante distinção. 

Entre os gregos antigos a corte é valorizada e o ato sexual é tratado com discrição, 

já na contemporaneidade a corte é quase inexistente e é centrada no ato sexual, 

Isso manifesta a liberdade sexual presente na Antiguidade e a os efeitos da 

interdição na atualidade, como detalha Foucault: 



90 

 

Não há nada que ligue a moderna experiência homossexual à corte. 
Além do mais, as coisas não se passam assim na Grécia antiga. 
Para os gregos, a corte entre os homens era mais importante do que 
a corte entre homens e mulheres (que se pense ao menos em 
Sócrates e Alcibíades). Mas a cultura cristã ocidental baniu a 
homossexualidade, a forçando a concentrar toda a sua energia no 
ato mesmo. Os homossexuais não podem elaborar um sistema de 
corte porque se lhe tem recusado a expressão cultural necessária 
para esta elaboração. A piscada na rua, a decisão, em uma fração de 
segundo, de aproveitar a aventura, a rapidez com a qual as relações 
homossexuais são consumadas, tudo isso é o produto de uma 
interdição. (2014, pp.166-167) 

 

Isso se deve ao fato de que a corte necessita de aprovação social para 

ocorrer e a repressão não é suficiente para extinguir a homossexualidade, mas gera 

uma concentração da relação no ato sexual. A literatura antiga e contemporânea 

acerca das relações entre homens é testemunha disso: enquanto que na Grécia 

Antiga sobre o ato sexual há grande discrição, com raras exceções; a literatura 

contemporânea exclui a corte e centra-se na descrição detalhada do ato sexual, 

como demonstra Foucault: 

 

Um grande número de textos latinos e gregos que descrevem as 
práticas sexuais tanto de homens entre eles, quanto de homens com 
mulheres; eu fiquei surpreso com o extremo pudor desses textos (há, 
claro, algumas exceções). Tomemos um autor como Luciano17. 
Temos aí um escritor antigo, que certamente fala da 
homossexualidade, mas de uma maneira quase pudica. No fim de 
um de seus diálogos, por exemplo, ele evoca uma cena onde um 
homem se aproxima de um jovem rapaz, coloca a mão sobre seu 
joelho, depois a desliza por sobre sua túnica e acaricia seu peito; a 
mão desce em seguida para o ventre do jovem homem, e neste 
ponto, o texto se detém. Tendo a atribuir esse pudor excessivo, que 
em geral, caracteriza a literatura homossexual da Antiguidade, ao 
fato de que os homens gozassem, naquela época, em suas práticas 
homossexuais, de uma liberdade bem maior. (2014, pp.165-166)  

 

Interessante notar que Foucault relaciona a presença do pudor à liberdade 

sexual e relaciona a descrição dos atos sexuais à interdição. Isso ocorre porque a 

repressão, como manifestação do dispositivo de aliança, contribui para a 

                                                           
17 “Prolífico prosador grego do Período Romano e incansável crítico da sociedade da época [...] 
Nasceu por volta de 125 em Samósata, na província romana da Síria (atual Samsat, Turquia), e 
morreu um pouco depois de 181; seu apogeu pode ser situado durante o reinado de Marco Aurélio 
entre 161 e 180. Era provavelmente de origem semita e sua língua materna deve ter sido o aramaico; 
como muitos outros intelectuais da Época Imperial, aprendeu a língua grega nos bancos escolares.” 
(RIBEIRO JR, 2017).  



91 

manifestação do dispositivo da sexualidade, já que os indivíduos tendem a utilizar a 

propagação de discursos como meio de resistência ao poder repressor. Assim, já 

que na Antiguidade esse poder repressor não estava atuante, também não tinha 

necessidade de resisti-lo através da formulação de discursos. 

Outro aspecto distinto são as consequências do discurso moral. Já na 

Antiguidade estava presente uma desqualificação do ato sexual entre homens, 

apesar disso, como vimos, não era o bastante para ser censurável, condenável, 

proibido. Isso pode soar estranho para nós – que estamos habituados à moral cristã 

– que algo seja julgado como inadequado e mesmo assim não seja proibido nem 

condenado. Nisto reside uma das diferenças entre a moral grega e a cristã: aquela 

estava preocupada em definir um estilo, um modo de vida, e esta estava preocupada 

em enumerar atos proibidos e permitidos, de acordo com a verdade.  

Outra diferença importante é que os gregos posicionavam o problema do 

amor entre os rapazes no objeto de desejo: isso não é bom, pois prejudicará a 

formação do futuro homem livre; já no cristianismo o problema está no sujeito: como 

pode surgir num homem o desejo por outro homem? E surpreendentemente, a regra 

moral grega sobre o amor pelos rapazes é um modo de estilizá-la, e assim, valorizá-

la. Enquanto que na moral cristã é um modo de rejeição e desprezo. (FOUCAULT, 

1998, p.214). 

O cristianismo ainda se destacará pelo modo como controlará os indivíduos 

através de sua moral. Ao longo da história o tema da moral muda, centrando-se 

primeiramente na relação entre o adulto e o rapaz, no mundo grego; mais tarde, na 

era cristã, haverá um deslocamento para a mulher; e a partir dos séculos XVII e 

XVIII para o corpo (FOUCAULT, 1998, p.220). 

Com a análise moral dos gregos clássicos pudemos observar um modo de 

subjetivação do indivíduo distinto do modo de subjetivação contemporâneo baseado 

no dispositivo da sexualidade, produto da sofisticação e desenvolvimento da moral 

cristã. Contudo, não se pode ver nessa distinção por si só um motivo para valorizá-la 

em detrimento das outras morais citadas. Pois a moral grega clássica também 

possui características inadequadas para a contemporaneidade: 

 

Este sistema inicial – dos gregos – tinha uma ética independente da 
religião, da lei ou da ciência, livre dos perigos atuais, tendo, porém, 
seus próprios perigos; não constitui portanto uma solução para nós. 
Foucault é enfático ao considerar que esta análise elaborada não 



92 

oferece soluções ou alternativas. Ela mostra, no entanto, que um 
problema ético similar ao nosso foi confrontado em nossa história 
anteriormente, e que sua análise nos fornece uma nova perspectiva. 
(RABINOW; DREYFUS, 1995, p.283). 

 

Isso se deve ao fato da moral ser exclusiva aos homens livres. Em relação 

ao sexo com pessoas do mesmo sexo, apesar da valorização e a busca por uma 

prática bela, pudemos observar que isto era percebido apenas em situações 

específicas. 

Considerar essas características inadequadas também não deve servir para 

rejeitar todos os seus aspectos, mas para se ter uma visão equilibrada. Foucault não 

vai a antiguidade grega para de lá extrair um modelo para a contemporaneidade, 

mas com sua análise alguns aspectos são esclarecidos. 

 

Eu penso que não há valor exemplar em um período que não é o 
nosso... Não se trata de voltar a um estado anterior. Mas estamos 
diante de uma experiência ética que implicava uma acentuação muito 
forte sobre o prazer e seu uso. Se comparamos essa experiência 
com a nossa, em que todo mundo - tanto o filósofo como o 
psicanalista - explica que o que é importante é o desejo, e que o 
prazer não é nada, então, pode-se perguntar se essa separação não 
foi um acontecimento histórico sem necessidade nenhuma, e que 
nenhum elo ligava nem à natureza humana nem a uma necessidade 
antropológica qualquer. (FOUCAULT, 2014, p.220). 

 

Assim, diante dessa análise sobre a moral sexual antiga, podemos perceber 

não uma distinção em que a sexualidade podia ser vivida de qualquer modo e na 

contemporaneidade ela é reprimida, devido à influência cristã. Não consiste nisso a 

essência da distinção, mas na acentuação que se dá à sexualidade. Enquanto o 

indivíduo grego perguntava-se: como posso usar os prazeres de modo que eu tenha 

uma vida virtuosa e bela? O indivíduo contemporâneo detém-se na pergunta pela 

verdade da origem do seu desejo: por que eu desejo assim? Qual a verdade que 

meu desejo revela sobre mim? Ou seja, o modo de subjetivação do indivíduo é 

distinto. Essas perguntas contemporâneas evidenciam a presença do dispositivo da 

sexualidade, pois é preciso formular um discurso para respondê-las. 

A análise da moral sexual antiga pode ser um auxílio para inaugurar outro 

modo de subjetivação através da sexualidade. Perceber que a moral sexual pode 

ser utilizada para a elaboração da vida como arte da existência e não como fonte 

castradora do homem nem como empecilho para uma vivência criativa, apresenta-se 



93 

como um dos principais benefícios. E mesmo que não se possa simplesmente 

transferir um modelo pronto para a contemporaneidade – e talvez justamente por 

isso – tenha o poder de provocar nos indivíduos contemporâneos uma vivência 

criativa, mostrando que uma outra vivência sexual é possível. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



94 

CONCLUSÃO 

 

Primeiramente vimos como evidenciar apenas a repressão sexual não era 

suficiente para abarcar a totalidade da atuação do poder na sexualidade. A posição 

de Foucault foi a de perceber a devida importância à repressão: ela é um 

instrumento de poder. No entanto, não o mais atuante. Através de suas análises 

mostrou que a partir da modernidade foram desenvolvidas estratégias para estimular 

a sexualidade e não para restringi-la, a repressão por sua vez baseava-se no 

dispositivo antigo da aliança. 

Perceber o grau de atuação da repressão não significa afirmar que os 

indivíduos não tenham sido controlados e limitados em sua vivência sexual. Pelo 

contrário, o mecanismo de poder moderno foi tão sutil ao ponto de – enquanto se dá 

a sensação de liberdade, de revolta contra o poder – ele atua objetivando o 

indivíduo, ou seja, não permitindo sua própria construção de si por si mesmo. Ou 

seja, no processo de subjetivação, a partir da modernidade, os indivíduos foram 

objetivados, ou seja, formaram identidades fundamentadas em verdades produzidas 

externamente a si. 

O próprio conceito de sexualidade é um conceito produzido historicamente e 

por isso não tem relação com a natureza do ser humano. Com a investigação de si 

conforme essas verdades construídas não se descobre o que a natureza forneceu, 

não há descoberta, e sim construção. Não haveria problema nessa construção se o 

indivíduo tivesse papel ativo, mas nessa produção da subjetividade não há. 

Pelo contrário, o que existe é uma participação passiva através da técnica 

da confissão. Nela o indivíduo traz fatos, realiza o exame de si, investiga-se, mas 

esse conteúdo precisa ser decifrado por um especialista, que é aquele que escuta. 

Na pastoral cristã, o sacerdote ocupava esse papel de juiz, a partir da modernidade 

a técnica é aprimorada e difundida, o juiz passa a ser o pedagogo, o médico, o 

psicanalista. Disso surge a grande importância que se dá contemporaneamente ao 

segredo que cada indivíduo traz consigo, que consiste naquilo que seu sexo guarda 

de si. Assim, constrói-se a relação entre sexo e verdade no indivíduo. Com isso não 

se ignora que a repressão sexual de origem moral não atinja o indivíduo, no entanto, 

o mais danoso para Foucault é o modo de subjetivação pelo qual o indivíduo é 

objetivado. Ou seja, escapar da repressão sexual, representada por Foucault pelo 



95 

dispositivo de aliança, não é suficiente para gerar um indivíduo livre do controle do 

poder. 

Contudo perceber a atuação do poder não torna o indivíduo livre 

imediatamente. Principalmente quando o poder manifesta-se tão difuso, sutil e 

eficiente. Por isso, é útil para nossa abordagem a análise que Foucault realiza sobre 

a moral sexual da Grécia antiga. Pois por essa análise é possível perceber uma 

outra realidade, ainda não corrompida pelos atuais mecanismos de poder. Com isso 

não se pretende apresentar um modelo capaz de solucionar nossos problemas 

contemporâneos, mas nos levar à reflexão. 

Vimos que os gregos clássicos viviam sua sexualidade de modo distinto do 

nosso, apesar de já apresentarem um conteúdo moral semelhante ao que herdamos 

da tradição cristã. Mas a diferenciação consistia em outros aspectos já elencados, 

que podemos sintetizar afirmando que eles se utilizavam de regras morais para 

usufruírem da melhor maneira possível o prazer sexual, enquanto articulavam essas 

regras com o status social. Assim faziam de sua moral sexual uma estética da 

existência. 

Os gregos apresentavam distinções também negativas, por exemplo, sua 

moral sexual privilegiava os homens adultos livres, deixando em segundo plano 

mulheres, escravos e crianças. Portanto, se a moral grega não possuía nossos 

vícios, possuía os seus próprios. 

Um aspecto útil para nossa pesquisa é perceber a frouxidão que a moral 

sexual grega apresentava: não haviam leis civis ou religiosas que obrigassem ou 

constrangessem o indivíduo a portar-se de determinada forma, seria virtuoso e seria 

louvável praticar a temperança, mas não necessariamente uma obrigação. Perceber 

isso, nos ajuda a entender que a moral não necessita ser contra a vivência bela da 

sexualidade, ou seja, não há oposição necessária entre moral e prazer sexual, ou 

entre moral e sujeito livre. 

E ainda mais, encontrar entre os gregos clássicos conteúdos semelhantes 

aos dos cristãos como a valorização da fidelidade conjugal; o louvor da continência, 

a desvalorização do afeminado; corrobora para atestar que o mais danoso ao 

indivíduo não é o conteúdo moral, mas como a moral é assumida, permitindo ou não 

a liberdade do indivíduo. 

Tendo isso em vista, podemos extrair pistas para construção de um 

caminho, pelo qual o indivíduo possa viver sua sexualidade de modo mais positivo e 



96 

livre. Isso pode ser realizado de diversos modos. Foucault dá continuidade à História 

da Sexualidade com um volume intitulado O cuidado de si, através dele perceberá 

um modo utilizado pelos indivíduos ainda na Antiguidade, nos primeiros séculos da 

era cristã, para constituírem-se sujeitos a partir da escuta de si mesmos. Outro modo 

foi elaborado por Judith Butler com a desconstrução do gênero, considerando o 

gênero não um dado natural, mas construído socialmente, propicia ao indivíduo 

poder inventar-se sem estar preso a conceitos criados culturalmente, que definem o 

comportamento do indivíduo. 

Um outro modo possível seria um desenvolvimento de uma ética que 

procurasse unir os aspectos positivos da ética moral grega com os da moral cristã 

atual, que continua sendo referência no Ocidente. Se o conteúdo moral grego não foi 

suficiente para impedir uma vivência da sexualidade como estética da existência, 

uma ética poderia ser desenvolvida – não sem dificuldades – aproveitando valores 

cristãos, preservando a liberdade do indivíduo, tornando sua existência valorosa aos 

próprios olhos. 

Tendo mostrado que os modos de subjetivação do indivíduo através da 

sexualidade ocorreu de modo distinto na antiguidade e na contemporaneidade, 

Foucault mostra que a sexualidade é histórica e não natural. Sendo, pois, construída 

historicamente, pode ser alterada, ou seja, não estamos fadados a viver a 

sexualidade que foi produzida e nos é oferecida como natural, além disso, podemos 

criar nossa própria sexualidade. Uma alternativa é centrar-se num bom uso dos 

prazeres, inspirando-se no modo grego de subjetivação da sexualidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 

REFERÊNCIAS 

 

Bibliografia primária 

 

FOUCAULT, Michel. História da loucura na idade clássica. Trad. José Teixeira 
Coelho Netto. São Paulo: Editora Perspectiva, 1978 
 
 
________.O Sujeito e o Poder In: RABINOW, Paul e DREYFUS, Hubert. Michel 
Foucault. Uma trajetória filosófica. Para além do estruturalismo e da hermenêutica. 
Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. 
 
 
_______. Resumo dos cursos do Collége de France (1970-1982). Trad. Andréa 
Daher. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997. 
 
 
_______. História da Sexualidade II: O uso dos prazeres. 8. ed. Trad. Maria 
Thereza da Costa de Albuquerque. Rev. Tec. José Augusto Guilhon Albuquerque. 
Rio de Janeiro: Graal, 1998. 
 
 
_______. Microfísica do poder. 13 ed. Org. Trad. Roberto Machado Rio de Janeiro: 
Graal, 1998b. 
 
 
_______. História da Sexualidade I: A Vontade de Saber. 13. ed. Trad. Maria 
Thereza Albuquerque e J.A. Guilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: Graal, 1999. 
 
 
________. Michel Foucault, una entrevista: sexo, poder y politica de la identidad. In: 
VARELA, J.; URÍA, F. (ed.). Michel Foucault: estética, ética y hermenéutica. 
Barcelona: Paidós, 1999b. 
 
 
________. Segurança, Território, População Curso no Collège de France (1977-
1978). São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 
 
________.  O governo de si e dos outros. Trad. Eduardo Brandão. São Paulo: 
Editora Martins Fontes, 2010. 
 
 
_______. A coragem da verdade: O governo de si e dos outros II. Trad. Eduardo 
Brandão. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2011. 
 
 
 



98 

_______. Ditos e escritos: ética, sexualidade, política. Vol. V. 3 ed. Trad. Elisa 
Monteiro, Inês Autran Dourado Barbosa. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2012. 
 
 
_______. Ditos e escritos: Genealogia da ética, Subjetividade e Sexualidade. 
Vol. IX. Trad. Abner Chiquieri. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014. 
 

Bibliografia secundária 

 

ARAÚJO, Inês Lacerda. Foucault e a crítica do sujeito. Curitiba: Editora da UFPR, 
2001. 
 
 
ARAÚJO, Ana Paula de. São Francisco de Sales. Disponível em: 
<http://www.infoescola.com/biografias/sao-francisco-de-sales/>. Acesso em: 11 jun. 
2017. 
 
 
BILLOUET, Pierre. Foucault. São Paulo: Estação Liberdade, 2003. 
 
 
BIRMAN, Joel. Entre o cuidado e o saber de si: Sobre Foucault e a psicanálise. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. 
 
 
CANGUILHEM, Georges. O normal e o patológico. 6 ed.Trad. Maria Thereza Redig 
de Carvalho Barrocas. Rio de Janeiro: Editora Forense Universitária, 2009 
 
 
CARDOSO JUNIOR, Hélio Rebello; NALDINHO, Thiago Canonenco. A AMIZADE 
PARA FOUCAULT: RESISTÊNCIAS CRIATIVAS FACE AO BIOPODER. Fractal 
Revista de Psicologia, Rio de Janeiro, v. 21, n. 1, p.43-56, abr. 2009. 
Quadrimestral. Disponível em: <http://www.uff.br/periodicoshumanas/index.php/Frac 
tal/article/view/194/268> Acesso em: 10 fev. 2016. 
 
 
CASTRO, Edgardo. Vocabulário de Foucault: Um percurso pelos seus ternas, 
conceitos e autores. Trad. lngrid Müller Xavier. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. 
 
 
COOPER, Rachel. Review - Psychopathia Sexualis. 2003. Disponível em: 
<http://metapsychology.mentalhelp.net/poc/view_doc.php?type=book&id=1562>. 
Acesso em: 11 jun. 2017. 
 
 
COSTA, João Cruz.  Teoria da reminiscência [verbete] In: PLATÃO. Diálogos: 
Mênon, Banquete, Fedro. Rio de Janeiro: Edições de Ouro, s/d. 
 



99 

DELEUZE, Gilles. A vida como obra de arte, Conversações. Rio de Janeiro: Ed. 
34, 1992. 
 
 
DINIZ, Francisco Rômulo Alves; OLIVEIRA, Almeida Alves de. Foucault: do poder 
disciplinar ao biopoder. Disponível em: <http://www.faculdade.flucianofeijao. 
com.br/site_novo/scientia/servico/pdfs/VOL2_N3/FRANCISCOROMULOALVESDINI
Z.pdf>. Acesso em: 09 mar. 2016. 
 
 
EIZIRIK, Marisa Faermann. Michel Foucault: um pensador do presente. Ijuí: Unijuí, 
2002. 
 
 
FONSECA, Márcio Alves da. Michel Foucault e a constituição do sujeito. São 
Paulo: Educ, 1995. 
 
 
________. Michel Foucault e o Direito. São Paulo: Max Limonad, 2002. 
 
 
FRANÇA, Isadora Lins. "Cada macaco no seu galho?". Poder, identidade e 
segmentação de mercado no movimento homossexual. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais 2006, 21 fev. Disponível em:<http://www.redalyc.org/articulo.oa? 
id=10706006> Acesso em: 09 mar.2016. 
 
 
LIGÓRIO, Afonso Maria de. A verdadeira esposa de Jesus Cristo. Vol. II Trad. 
Antônio Alves Ferreira dos Santos. Aparecida do Norte: Oficinas do Santuário de 
Aparecida, 2004. 
 
 
MACHADO, Roberto. Ciência e saber: A trajetória da arqueologia de Michel 
Foucault. 2. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 
 
 
POGREBINSCHI, T. Foucault, para além do poder disciplinar e do biopoder. Lua 
Nova, São Paulo, n. 63, 2004. 
 
 
RAJCHMAN, John. Eros e Verdade: Lacan, Foucault e a questão da ética. Trad. 
Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1994 
 
 
RABINOW, Paul; DREYFUS, Hubert L. Michel Foucault, uma trajetória filosófica: 
para além do estruturalismo e da hermenêutica. Trad. Vera Porto Carrero. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 1995. 
 
 



100 

REICH, Wilhelm. Revolução Sexual. 8. ed. Trad. Ary Blaustein. Rio de Janeiro: 
Zahar editores, 1981. 
 
 
RIBEIRO JR., W.A. Luciano de Samósata. Portal Graecia Antiqua, São Carlos. 
Disponível em: <http://www.greciantiga.org/arquivo.asp?num=0558>. Acesso em: 30 
jul. 2017. 
 
 
SILVA, Wellington Souza. Teoria populacional Malthusiana. 2017. Disponível em: 
<http://www.infoescola.com/geografia/teoria-populacional-malthusiana/>. Acesso em: 
11 jun. 2017. 


