
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

A FORMAÇÃO DE UMA HERMENÊUTICA DO SUJEITO:  

O Cuidado de Si em Michel Foucault 

 

 

 

                           GIORDANO BRUNO DE LACERDA MARQUES 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2017 

 



 

 

 

A FORMAÇÃO DE UMA HERMENÊUTICA DO SUJEITO:  

O Cuidado de Si em Michel Foucault 
 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal da 

Paraíba - UFPB, como requisito parcial para 

obtenção do título de Mestre em Filosofia, na linha 

de pesquisa de Ética e Filosofia Política. 

 

Orientador: Prof. Dr. Antônio Rufino Vieira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

JOÃO PESSOA 

2017 

 



 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Antes de mais nada, meu mais sinceros agradecimentos e admiração aos meus pais, 

Francisco Wellington Marques e Maria Solange de Lacerda Marques, ao meu irmão e melhor 

amigo, Giuliano Vitor de Lacerda Marques e ao meu Avô, José Marques Sobrinho, por terem 

me dado condições que me fizeram chegar aonde estou, bem como do zelo cauteloso, atento e 

do cuidado constante, assim como também e principalmente pelo amor que me nutrem a 

acreditar que o homem é um processo bonito e igualmente intenso, rico quando se tem 

propósitos de vida; esta, enquanto ideia, noção, brota no espírito da gente constantemente 

inteira, grande, multifacetada, fluída e que é preciso, relembrando do dizer de dona Solange, 

“o que a vida pede: é coragem”. 

 Gostaria de agradecer em especial e afetuosamente à Dana, companheira indelével de 

aventuras inúmeras, de momentos felizes, intensos e principalmente por compartilhar comigo 

caminhos que estão se cruzado, se intersectando, se criando, formando um corpo afetivo 

bonito, atento, profundo em superfície, cheio de geografias e atmosferas peculiares de quem 

cuida do outro; são descobertas tamanhas quando se encontra em uma acontecimento que tem 

a incomensurável capacidade de nos transformar a tal ponto e a tal maneira de nos fazer 

desconhecermos do que éramos e de nos transformar em algo novo, se conhecendo em uma 

potência feliz. 

Agradeço também a Jaqueline Lacerda, minha tia, por me abrigar e acolher nas horas 

precisas em sua casa.   

Também igualmente a dona Socorro, que esteve presente como administradora 

doméstica e conselheira humilde das situações corriqueiras desde minha adolescência; fora 

parte muito importante que me deu condições de me dedicar apenas ao estudo. 

Um agradecimento caloroso aos meus amigos e conhecidos de jornada: Ao Diego 

Araújo, amigo sincero, franco ao qual nutro uma admiração tremenda e cuja aura me inclina a 

querer estar orbitando por perto – sua atitude filosófica me faz acreditar mais na posição de 

filosofar como modo de vida. Ao Brunão, amigo pernambucano de horas tamanhas e de 

coração leve e doce e a sua família que posso dizer que me tornei parte dela; a Gessyca, por 

compartilhar momentos acadêmicos de clímax e tensão, bem como dos dias de convivência 

em uma cidade estranha para dois estrangeiros (Obrigado também por gravar as 

composições!); em especial ao Ray Renan, pelo carinho atento, pelos momentos loucos e 

divertidos, pela banda e acreditar na música que compúnhamos e principalmente pelas 

conversas de confidência nas horas leves do período pessoense ( Ele e Augusto dos anjos são 



 

 

as figuras que me deram a impressão da Paraíba). Um agradecimento especial para a Juliana, 

Lia, que me deixou ser guia, momento de tensão e complô de aventuras tamanhas, de 

descoberta filosófica e de compartilhamento de percepções sobre a vida – tendo a achar que 

ganhei mais horizontes com nossa amizade peculiar, afinal, basta lembrar que sou sua 

transição e seu ocaso!  

 Agradeço ao meu orientador Antônio Rufino, por me dar espaço para percorrer os 

caminhos tortuosos dessa pesquisa e por estar prestativo e atento para comigo, bem como 

compreensível. Entrevejo um coração bom, humilde e que se coloca na condição do outro, a 

se pensar a alteridade e de perceber com cautela zelosa as situações que podem interpor a vida 

das pessoas.  

Meus mais sinceros agradecimentos ao professor Miguel Ângelo, sem o qual a 

perseverança em me guiar em uma fase tão crítica e delicada de minha vida me fez nutrir uma 

admiração e o sentimento de estar honrado pelos conselhos e considerações acadêmicas. 

Gostaria de tê-lo conhecido a mais tempo e sinto que o trabalho seria outro, distinto e 

inimaginavelmente diferente. 

 Agradeço de coração à amiga, professora e igualmente companheira acadêmica, 

Camila do Espirito Santo Prado de Oliveira, ao qual tenho um carinho e um apreço digno das 

verdadeiras amizades, destas que deixam uma marca que segue impressa no modo de ser da 

gente; é com muito carinho que faço esse novo agradecimento, pois se renova a cada fase em 

que pôde estar presente em minha formação; estou atento ao caminho e vigilante em me 

(des)conhecer, querida Camila! Um forte abraço. 

Ademais, agradeço à biblioteca da UFPB e da URCA por disponibilizarem um espaço 

adequado para os dias mais imprecisos da escrita dessa dissertação. 

Agradeço a CAPES (Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior) 

por conceder a oportunidade de realizar essa pós-graduação com recursos que possibilitaram 

uma menor turbulência na feitura deste trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em dois sentidos devemos entender que o bíos (a existência 

como objeto de técnicas) – quero dizer, a maneira pela qual o 

mundo se apresenta imediatamente a nós no decorrer de nossa 

existência -, seja uma prova. Prova no sentido de experiência, 

ou seja, no sentido de que o mundo é reconhecido como 

sendo aquilo através do que fazemos a experiência de nós 

mesmos, aquilo através do que nos conhecemos, nos 

descobrimos, nos revelamos a nós mesmos. E prova no 

sentido de que este mundo, este bíos, é também um exercício, 

ou seja, é aquilo a partir do que, através, a despeito ou graças 

a que iremos nos formar, nos transformar, caminhar em 

direção a uma meta ou uma salvação, seguir ao encontro de 

nossa própria perfeição. (FOUCAULT, M. Hermenêutica do 

Sujeito, §2, pág. 437) 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

 

O trabalho aqui desenvolvido tem por objetivo apresentar uma leitura acerca do modo 

como Michel Foucault, em sua obra Hermenêutica do Sujeito, apresenta-nos o conceito de 

“cuidado de si” concomitantemente intricado ao conceito de “cuidado dos outros”. Tais 

conceitos foram seus objetos de estudos nos últimos anos de ensino no Collège de France e se 

desenvolveram no seu corpus teórico através de seu interesse em se pensar a problemática da 

“subjetividade e verdade”, isto é, como se constituiu o sujeito, mais precisamente, a 

subjetividade moderna. Aqui apresentamos uma teoria do “cuidado de si” em seu nascimento, 

sua origem, com Sócrates e seu desenvolvimento até a era cristã em que o cuidado se voltou 

inteiramente para espiritualidade individual e se distanciou da relação do “cuidado do outro”, 

isto é, as pessoas, as relações políticas, a pólis (a cidade). Esse tema, foi pesquisado por 

Foucault como um “princípio positivo matricial” relativo às morais rigorosas durante o 

período os séculos V a.C. e V d.C. e que viria a transformar-se profundamente no decorrer das 

épocas desde um “fenômeno de conjunto”, para os gregos, à um preceito da espiritualidade 

particular, monástica, do indivíduo, na primeira era Cristã. É preciso ressaltarmos que tais 

transformações se modificaram nas dimensões filosóficas e nas dimensões dos exercícios da 

existência, em seu refinamento e que, como consequência, o cuidado de si sofreu uma 

ofuscação pelos processos que deram mais relevo a fórmula délfica do “conhece-te a ti 

mesmo” como princípio filosófico e fundador da espiritualidade moderna, do “eu” cartesiano. 

Assim, neste trabalho pretende-se elencar as definições conceituais relativos ao estudo do 

pensador francês visando traçar o percurso da formação de uma “hermenêutica do sujeito”, 

dos “exercícios da existência” e das “práticas” que, de acordo com a descobertas de Michel 

Foucault, constituíram o conceito de “cuidado de si”. Nesse ínterim, busca-se compreender as 

razões pelas quais este conceito foi tomado como perturbador e foi obscurecido durante essa 

história do pensamento humano. 

 

 

Palavras-Chaves: Subjetividade e Verdade; Cuidado de si; Cuidado dos Outros; 

Hermenêutica do sujeito. 

 

 

 



 

 

RÉSUMÉ 

Cet article-ci a pour but de présenter une lecture sur la façon dont Michel Foucault, 

dans son oeuvre Herméneutique du sujet, atteint le concept de "souci de soi", lié de manière 

concomitante au concept de "souci de l'autre". Ces concepts-là ont fait l‟objet de ses études au 

cours des ses dernières années d'enseignement au Collège de France et ils ont été développés 

dans son corpus théorique à travers son intérêt pour la réflexion sur la problématique de la 

"subjectivité et vérité", c'est-à-dire, comment le sujet était-il constitué, plus précisément, la 

subjectivité moderne. On présente une théorie du "souci de soi" dès sa naissance, son départ 

avec Socrate, son développement jusqu'au début de l'ère chrétienne où le souci s'est tourné 

entièrement vers la spiritualité individuelle et a pris distance par rapport au "souci de l'autre" - 

c'est-à-dire, le peuple, les relations politiques, la polis (la cité). Ce sujet-là était étudié par 

Foucault comme un "principe positif matriciel" concernant aux moeurs rigoureux pendant 

toute la période entre les siècles V avant J.C. et V après J.C., et que se modifierait 

profondément au fil des époques depuis un "phénomène d'ensemble", pour les Grecs, jusqu'à 

un précepte de spiritualité individuelle, monastique, de l'individu, à la première ère 

chrétienne. Il faut souligner que ces transformations étaient faites moins dans le domaine des 

principes philosophiques que dans le domaine des exercices de l'existence, dans son 

raffinement et que, par conséquent, le souci de soi est subi un obscurcissement par les affaires 

qui ont donné plus de relief à la formule delphique "connais-toi toi-même" comme principe 

philosophique et fondateur de la spiritualité moderne, du "moi" cartésien. Ainsi, cet article 

abordera les définitions conceptuelles concernant l'étude du penseur français visant la 

trajectoire d'une herméneutique des sujétions, des exercices de l'existence et des pratiques de 

l'existence selon les conclusions de Michel Foucault. Dans cette perspective, on cherche 

comprendre les raisons qui l'ont amené à raisonner par rapport à ce qui était considéré comme 

dérangeant dans le concept de souci de soi pour avoir été obscurci au cours de cette histoire de 

la pensée humaine. 

Mots clés: Subjectivité et Vérité; Souci de soi; Souci de l'autre; Herméneutique du sujet 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO.......................................................................................................................12 

 

CAPITULO I: A DIMENSÃO ORIGINÁRIA DO “CUIDADO DE SI”..........................22 

1.1 Panorama da problemática do “cuidado de si” e o “conhece-te a ti mesmo”...............22 

 

 

1.2  O tema do “cuidado de si” no Sócrates de Platão........................................................29 

 

 

1.3 A compreensão de Foucault sobre o “cuidado de si” em Platão...................................38  

 

 

CAPITULO II:  A TRANSMUTAÇÃO DO “SI” E OS EXERCÍCIOS DE “SI”............53 

 2.1. A transição da noção de “cuidado de si”...........................................................................53 

 

 2.2.  Os exercícios de si: do modelo socrático-platônico ao modelo helenístico-romano… 58 

 

 CAPITULO III:  A OUTRA TRANSMUTAÇÃO DA NOÇÃO DO CUIDADO: DO 

HELENISMO AO ASCETISMO CRISTÃO.......................................................................69 

            

            3.1. Outro deslocamento do cuidado: do período helênico-romano aos primórdios cristão...69 

 

3.2. Os exercícios de si no período monástico-cristão: O exame de si, a penitência e a 

confissão ................................................................................................................................. 78 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................................88 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS..................................................................................94 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



12 

 

INTRODUÇÃO  

 Esta pesquisa pretende tomar como chave de leitura as considerações de Michel 

Foucault acerca dos conceitos do “cuidado de si” e sua relação com o “cuidado dos outros” 

apresentados no corpus teórico foucaultiano, mais especificamente em sua obra Hermenêutica 

do Sujeito. 

 Nossa hipótese inicial é de que é possível se pensar, por viés do cuidado de si, a 

existência do sujeito, isto é, o seu surgimento, o seu aparecimento, a sua formação, delineando 

as modificações necessárias que modificaram o ser do sujeito.  

É por intermédio do “cuidado de si” que vemos a possibilidade de não recair 

continuamente sobre a malha dos assujeitamentos
1
 mas que, através do cuidado de si, 

apresenta-nos uma possibilidade de resistência frente aos mecanismos de centralidade do 

poder (o estado e as instituições que o compõem). O cuidado é visto como um ponto de 

inflexão, de resistência, incessante batalha, de uma agonística que produz sujeitos que se 

criam, se formam e se transformam para terem a possibilidade de se constituírem em suas 

singularidades uma subjetividade consistente com um modo de vida ético. 

De antemão, é preciso salientar que este trabalho não pretende de forma alguma 

esgotar as possibilidades dessa discussão, nem mesmo delinear inteiramente todas as fontes 

ao qual nosso autor, em seus diversos anos de pesquisa, percorreu e fundamentou sua tese, 

mas antes, temos a intensão de percorrer e analisar, de forma mais geral, as hipóteses de 

surgimento e de desenvolvimento do conceito do “cuidado de si”, intercambiando com a 

dimensão do “cuidado do outro”.  

Dado o tempo e o fôlego que temos, pretendemos aqui percorrer um pequeno conjunto 

de exercícios, como elucidação mais geral, dos traços mais vigorosos que originaram, 

estruturaram e desenvolveram estes conceitos, passando pelos principais momentos em que 

surgem, no período platônico-socrático, se desenvolvem, no período helenístico-romano e por 

fim, onde se modificam no período tênue do ascetismo cristão.  

 Serão consideradas as análises, de forma pulverizada, no decorrer do corpo textual, 

dos termos que possibilitaram o pensamento foucaultiano acerca da relação que se estabeleceu 

entre “sujeito e verdade”, relação essa que é originária da relação do sujeito para consigo.  

                                                 
1
 Processos sob quais é formado um tipo docilizado de sujeito, portanto, de corpo, no qual tem sido 

continuamente produzido à imagem e semelhança das malhas de poder que o atravessam, o adensam, na senda 

do poder-saber, tornando-o mero indivíduo informe, padronizando; processo esse já descrito nas obras do 
período genealógico do nosso autor. Cf. “Vigiar e Punir” e “História da Sexualidade”, Volume I. 



13 

 

Para tanto, analisaremos obras localizadas a partir das indicações do próprio Foucault, 

sendo elas: Apologia de Sócrates, Fédon, Fedro e Alcibíades de Platão, passando de sobrevoo 

pelos estoicos, epicuristas e cínicos e traçando seu contraponto no momento cristão com 

Gregório de Nissa, onde segundo nosso autor, se deu um emblemático momento na 

“reaclimatação” do “cuidado de si. 

Posto o traçado geral da pesquisa a ser levada a cabo, de antemão, surgem-nos duas 

questões capitais que irão nortear essa pesquisa: O que é o “cuidado de si” e o que o 

“cuidado” e o “si” estão referindo-se?  

 O “cuidado de si” é apresentado como direção de partida para se pensar a relação da 

formação da subjetividade, das relações que se constituem e que podem ser estabelecidas na 

questão “sujeito e verdade”.  Essa questão acerca do “sujeito e verdade” já havia sido 

elucidada no curso de 1980, intitulado Verdade e Subjetividade, em que aparece mais 

explicitamente a problemática decorrente dos discursos e de uma história que emergiram e 

levaram à formação do “sujeito moderno”.  

É preciso salientar que esses discursos se inserem não somente na perspectiva história 

da formação do sujeito moderno, mas antes, de discursos que justificaram o poder exercido 

pelas instituições que compõem o estado, como é o caso do trato acerca da loucura ou mesmo 

da condenação dos ditos “criminosos” pelo sistema prisional. Esses temas específicos tratam 

de um aparecimento particular, mas que redirecionam a questão mais geral do pensador 

Francês a se debruçar sobre uma “genealogia do sujeito moderno” (FOUCAULT, 1993, p. 

204), isto é, a questão de como a formação do sujeito moderno está vinculada a uma produção 

discursiva e da produção de uma história da verdade que viria a fundamentar a noção do “eu” 

moderno.  

Essa formação do sujeito estava mais vinculada a uma “filosofia do sujeito”, ao qual 

se apresentava como “uma filosofia que vê no sujeito de sentido a fundação de todo o 

conhecimento e o princípio de toda a significação. Imperava a transcendência do ego” (Idem, 

p.205). Temos que todas as práticas em que o sujeito aparece enquadrado, definido, 

transformado são acompanhadas e justificadas por um conhecimento; essas práticas ocidentais 

organizaram o conhecimento a partir de regras e normas científicas. Assim, temos que: 

 

Todas as práticas pelas quais o sujeito é definido e 

transformado são acompanhadas pela formação de certos 

tipos de conhecimento e, no Ocidente, por uma variedade de 

razões, o conhecimento tende a ser organizado em torno de 

formas e de normas mais ou menos científicas. Há também 

uma outra razão talvez mais fundamental e mais específica 



14 

 

das nossas sociedades. Reside no facto de que uma das mais 

importantes obrigações morais ser, para qualquer sujeito, o 

conhecer-se a si próprio. A obrigação dos indivíduos à 

verdade e uma organização científica do conhecimento são as 

duas razões pelas quais a história do conhecimento constitui 

um ponto de vista privilegiado para a genealogia do sujeito. 

(FOUCAULT, 1993, pp. 205). 

 

É o preceito délfico do “conhece-te a ti mesmo” (gnôthi seauton) que teve mais 

visibilidade na filosofia ocidental como a fórmula originária da problemática do “sujeito e da 

verdade”, isto é, do sujeito cognoscente e da sua relação com a verdade. Foucault concebe, 

diferentemente da historiografia tradicional, que o “conhece-te a ti mesmo” é apenas um 

elemento dentre outros no conjunto dos “exercícios de si” que se constituíram na noção de 

cuidado de si (epiméleia heautoû), noção essa que perpassou toda uma época, entre os gregos, 

helênicos-romanos e do início do cristianismo segundo ele, compreendendo a época de V a.C. 

a II d.C. Traçando a relação entre o cuidado de si e o conhece-te a ti mesmo, temos: 

 
O cuidado de si constituiu, no mundo greco-romano, o modo 

pelo qual a liberdade individual – ou a Uberdade cívica, até 

certo ponto – foi pensada como ética. Se se considerar toda 

uma série de textos desde os primeiros diálogos platônicos até 

os grandes textos do estoicismo tardio – Epícteto, Marco 

Aurélio... –, ver-se-á que esse tema do cuidado de si 

atravessou verdadeiramente todo o pensamento moral. (...) 

Para voltar à questão da qual o senhor falava, acredito que, 

nos gregos e romanos – sobretudo nos gregos –, para se 

conduzir bem, para praticar adequadamente a liberdade, era 

necessário se ocupar de si mesmo, cuidar de si, ao mesmo 

tempo para se conhecer – eis o aspecto familiar do gnôthi 

seautón – e para se formar, superar-se a si mesmo, para 

dominar em si os apetites que poderiam arrebata-lo. (...) Não 

é possível cuidar de si sem se conhecer. O cuidado de si é 

certamente o conhecimento de si –  este é o lado socrático-

platônico, mas é também o conhecimento de um certo 

número de regras de conduta ou de princípios que são 

simultaneamente verdades e prescrições. (FOUCAULT, 2004 

a, pp. 267-269) 

  

 

 O “cuidado de si” (epiméleia heautoû) é uma noção que tem como ideia principal o 

ocupar-se consigo, superar a si mesmo, a fim de dominar suas paixões para que possa dominar 

a si mesmo. Não apenas na época helenística, mas em toda cultura grega até a romana, essa 

noção de cuidado era vivida enquanto um “fenômeno cultural”, corriqueiramente na vida 

social daquelas épocas.  



15 

 

O termo epiméleia heautoû traz em sua significação diversos exercícios, diversas 

tecnologias que o sujeito desenvolve sobre si mesmo, caminhos regrados que são percorridos 

a fim do próprio sujeito transformar-se e converter-se, para que ele se autoconstitua enquanto 

sujeito. Aqui é preciso ressaltar que a noção de “sujeito” do cuidado de si não nos é 

apresentada como a interpretação moderna de sujeito, não se aparece como o mesmo processo 

de formação do sujeito. Podemos pensar em duas formas de constituição da ideia do sujeito. 

Assim nos corrobora Muchail: 

 
Assim, esquematicamente, pode-se falar em modos distintos 

de reflexividade ou de linhagens de pensamento filosófico, 

relativas a duas vias de acesso à verdade, em épocas 

históricas distintas e, principalmente, a duas noções opostas 

de sujeito. Ao cuidado de si corresponde a linhagem 

espiritual do pensamento segundo a qual o acesso à verdade é 

alcançado por atos ou práticas envolvendo e transformando 

todo o ser do sujeito. Ao conhecimento de si corresponde o 

pensamento de tipo representativo segundo o qual o acesso à 

verdade é privilégio do sujeito em razão de sua própria e 

inalterável estrutura, precisamente, a de ser sujeito 

cognoscente. No primeiro caso, trata-se da tradição que 

caracteriza o sujeito antigo, sujeito que se constitui em 

técnicas ou exercícios de conversão a si, nos quais sua 

verdade pode ser lida ou descrita. No segundo caso, trata-se 

da tradição que caracteriza o sujeito moderno, sujeito que tem 

uma identidade já dada, na qual se aloja sua própria verdade, 

verdade do ou no sujeito, a ser descoberta ou decifrada. 
(MUCHAIL, 2009, pp. 81-82) 

 

  O sujeito do cuidado se distingue dessa interpretação moderna que coloca o sujeito 

como cognoscente, possuidor de uma estrutura epistêmica que o dota de possibilidade de 

conhecer a verdade pela própria estrutura dada e que o compõe enquanto sujeito permitindo o 

acesso a verdade apenas pela decifração dos códigos do conhecimento a partir de sua mesma 

estrutura. Já o sujeito do cuidado, distintamente, se apresenta como constituído pelos 

exercícios, regras que o permitem, enquanto busca pela verdade, enquanto trabalho sobre si, 

trabalho pela espiritualidade, a possibilidade de abertura, de iluminação da verdade, isto é, 

“Para a espiritualidade, a verdade não é simplesmente o que é dado ao sujeito a fim de 

recompensa–lhe, de algum modo, pelo ato de conhecimento e a fim de preencher este ato de 

conhecimento. A verdade é o que ilumina o sujeito; a verdade é o que lhe dá beatitude; a 

verdade é o que lhe dá tranquilidade de alma” (FOUCAULT, 2006a, p. 16).  

 



16 

 

Essa forma de se pensar o sujeito moderno a partir das categorias inerentes à episteme, 

isto é, das condições internas da verdade apenas pela própria estrutura do conhecimento, de 

um tipo de saber, apresenta condições para o ato de conhecer, regras formais do método, 

condições morais como não enganar os pares, etc. Mas em todos esses momentos, das 

condições de acesso a verdade, não se coloca o sujeito as transformações necessárias como 

ponto central para se ter acesso; há a crença que esse acesso é dado apenas por adequações às 

condições do conhecimento e por conseguinte, a permissão ao acesso à verdade. Ainda sobre 

isso, nos apresenta o filósofo na Hermenêutica do Sujeito: 

 

Não se pode mais pensar que, como coroamento ou 

recompensa, é no sujeito que o acesso à verdade consumará o 

trabalho ou o sacrifício, o preço pago para alcançá-la. O 

conhecimento se abrirá simplesmente para a dimensão 

indefinida de um progresso cujo fim não se conhece e cujo 

benefício só será convertido, no curso da história, em 

acúmulo instituído de conhecimentos ou em benefícios 

psicológicos ou sociais que, no fim das contas, é tudo o que 

se consegue da verdade, quando foi tão difícil buscá-la. Tal 

como doravante ela é, a verdade não será capaz de salvar o 

sujeito. Se definirmos a espiritualidade como o gênero de 

práticas que postulam que o sujeito, tal como ele é, não é 

capaz de verdade, mas que a verdade, tal como ela é, é capaz 

de transfigurar e salvar o sujeito, diremos então que a idade 

moderna das relações entre sujeito e verdade começa no dia 

em que postulamos que o sujeito, tal como ele é, é capaz de 

verdade, mas que a verdade, tal como ela é, não é capaz de 

salvar o sujeito. (FOUCAULT, 2006a, p. 19) 

 

 

A concepção de sujeito moderno trouxe a noção de que o acesso a verdade por essa 

estrutura de sujeito, por essas regras de métodos e da decifração dos códigos do conhecimento 

(epistemê), fosse consumado e a verdade se abriria como recompensa, como uma dimensão 

indeterminada, “indefinida de um progresso cujo fim não se conhece” (Idem), em que essa 

abertura consumada se transformaria em conhecimento adquirido. 

Assim temos que, a princípio, o sujeito que busca a verdade pelos caminhos da 

espiritualidade, não a obtém por seu querer, pois a verdade não é dada ao sujeito a seu bel 

desejo, mas ele precisa antes se modificar, se transformar, a tal ponto do risco iminente de 

deixar de ser quando iluminado. Foucault nos aponta que a filosofia e espiritualidade não 

estiveram separados na antiguidade, ao contrário, se a filosofia é aquilo que permite sabermos 

o que faz com que possa haver verdadeiro e falso, justo e injusto, é também aquela que se 

pergunta com é possível ter acesso à verdade, assim como a espiritualidade, através de seus 



17 

 

exercícios irá ser uma caminho possível a busca da verdade, através de exercícios como 

purificações, asceses, conversões no olhar, exercícios esses que constituem o preço pago para 

o sujeito ter acesso, inclusive de pôr em risco o seu próprio ser de sujeito. O que está em jogo 

é uma concepção de acesso a verdade que tem como composição os exercícios espirituais em 

que o sujeito precisa se transformar para se ter acesso a verdade.  

  Temos que o “cuidado de si” se apresentava como um princípio de ação difundido de 

forma geral na cultura grega, um princípio que envolvia o trabalho do sujeito sobre si, 

apresentando-se também como um modo de atenção que permitia o sujeito se assumir 

enquanto sujeito.  

A noção de epiméleia heautoû designava certos exercícios em que era preciso se 

dedicar a voltar para si mesmo. O “cuidado” é um agrupamento de procedimentos, de regras e 

regimes de exercícios que produzem uma processual formação do sujeito. Além da meditação, 

esses exercícios podiam envolver “algumas práticas que são afinal exercícios de exame de 

consciência, práticas de consulta nas quais o indivíduo que consulta está obrigado a falar de si 

mesmo, (...) obrigações de franqueza para com os amigos, de dizer tudo o que se tem no 

coração” (Ibidem, p.325), bem como também exames de consciência, satisfação das 

necessidades de forma moderada, exercícios físicos sem demasia, provações de situações, 

conversas com um amigo para expurgar os males do coração, leituras, anotações sobre si e 

sobre o que se passa consigo, etc. 

Entretanto, observa-se que existia algo de temerário na noção do cuidado de si, visto 

que no decorrer da história, tal preceito foi investido permanentemente por uma tradição que 

se dispôs no esforço de colocá-lo na penumbra e que, por consequência, diante de seu 

processo de apropriação no decorrer das épocas, sofreu um obscurecimento. O que houve de 

temerário que fez arrefecer o trabalho que se dispunham no “cuidado de si”, isto é, que fez os 

homens distanciarem-se dessa noção?  

Tal problemática é fundamentada na suposição de que o “conhecimento de si” (gnôthi 

seautón) fora favorecido e, em contrapartida, o “cuidado de si” teria sido, de forma proléptica, 

escamoteado, apesar da riqueza e distinção deste conceito consagrado nos escritos do contexto 

da antiguidade greco-romana.  

Portanto, é na direção do “conhece-te a ti mesmo” (gnôthi seautón), noção já bastante 

conhecida e bem assentada pela tradição filosófica como devedora da problemática “sujeito e 

verdade” que devemos voltar nossa atenção. Dessa forma, perceber que esse olhar que o 

filósofo lança acerca a temática “subjetividade e verdade”, da perspectiva do conhecimento, 



18 

 

epistêmico, traz outra abordagem acerca desse tema, uma percepção que estava consagrada no 

pensamento filosófico tradicional. 

 Compreendemos que o estudo sobre o cuidado de si enquanto princípio formador de 

um sujeito capaz de se autoconstituir-se enquanto sujeito, é desenvolvido a partir de 

percepção histórica de um “fenômeno cultural de conjunto” diante de seu próprio processo de 

constituição enquanto fenômeno. O trabalho do filósofo, a partir da constituição desse 

fenômeno, nos apresenta o movimento que se traça no interesse do seu curso Hermenêutica 

do Sujeito que, tendo em vista captar o momento em que esse determinado fenômeno cultural 

se efetivou numa história do pensamento ocidental e que teve muitas consequências, 

modificando, influenciando e até comprometendo, de modo contundente, o nosso modo de ser 

de sujeito moderno, nos aparece a importância dessa noção rica e complexa do cuidado de si. 

Assim é confirmado na primeira hora da primeira aula de seu curso em 1982: 

 

Todavia, não somente entre os filósofos a noção de epiméleia 

heautoû é fundamental. Não é meramente como condição de 

acesso à vida filosófica, no sentido estrito e pleno do termo, 

que é preciso cuidar de si mesmo. Mas, como veremos, 

tentarei mostrar-lhes de que maneira esse princípio de 

precisar ocupar-se consigo mesmo tornou-se, de modo geral, 

o princípio de toda conduta racional, em toda forma ativa que 

pretendesse, efetivamente, obedecer ao princípio da 

racionalidade moral. A incitação a ocupar-se consigo mesmo 

alcançou, durante o longo brilho do pensamento helenístico e 

romano, uma extensão tão grande que se tornou, creio um 

verdadeiro fenômeno cultural de conjunto. O que eu gostaria 

de mostrar-lhes, o que pretendo abordar este ano, é essa 

história na qual esse fenômeno cultural de conjunto 

(incitação, aceitação geral do princípio de que é preciso 

ocupar-se consigo mesmo) constituiu, a um tempo, um 

fenômeno cultural de conjunto, próprio da sociedade 

helenística e romana (de sua elite, pelo menos), mas também 

um acontecimento no pensamento. Parece-me que a aposta, o 

desafio que toda história do pensamento deve suscitar, está 

precisamente em apreender o momento em que um fenômeno 

cultural, de dimensão determinada, pode efetivamente 

constituir, na história do pensamento, um momento decisivo 

no qual se acha comprometido até mesmo nosso modo de ser 

de sujeito moderno. (FOUCAULT, 2006a, pp. 10-11) 

 

 

O cuidado de si tinha uma abrangência maior do que um conceito propriamente 

filosófico, antes era um princípio geral, efetivamente pressuposto para “toda conduta racional, 

toda forma ativa que pretendesse, efetivamente, obedecer ao princípio da racionalidade 

moral” (Idem). O cuidado de si aparece como uma complexa noção de “fenômeno cultural de 



19 

 

conjunto” em que há em sua origem e desenvolvimento as fases de proposição e de aceitação 

geral pela cultura helênica-romana até se transformar em um princípio da razão, passando a 

ser efetivamente um acontecimento do pensamento ocidental. 

Destarte, com o prosseguimento da pesquisa acerca dos exercícios de si se deu uma 

transição complexa do cuidado que foi importante para o seu entendimento enquanto 

processo; foi-se apresentando a articulação subjacente e que teve importância fundamental 

para constituição dessa mesma noção, a saber: o “cuidado dos outros”.  

O convívio com o outro se ancora na dimensão do cuidado de si, só se podendo pensa-

lo a partir também do cuidado com o outro. Dentro da história deste tema, o texto de 

Alcibíades traz o outro, o mestre, como condição de possibilidade do surgimento da questão 

de si, assim nos diz Foucault: 

 

Creio que temos aí (aquilo que, parece-me, devemos reter) o 

que define a posição do mestre na epiméleia heautoû (o 

cuidado de si). Pois o cuidado de si é, com efeito, algo que, 

como veremos, tem sempre necessidade de passar pela 

relação com um outro que é o mestre. Não se pode cuidar de 

si sem passar pelo mestre, não há cuidado de si sem a 

presença de um mestre. Porém, o que define a posição do 

mestre é que ele cuida do cuidado que aquele que ele guia 

pode ter de si mesmo. Diferentemente do médico ou do pai de 

família, ele não cuida do corpo nem dos bens. Diferentemente 

do professor, ele não cuida de ensinar aptidões e capacidades 

a quem ele guia, não procura ensiná-lo a falar nem a 

prevalecer sobre os outros, etc. O mestre é aquele que cuida 

do cuidado que o sujeito tem de si mesmo e que, no amor que 

tem pelo seu discípulo, encontra a possibilidade de cuidar do 

cuidado que o discípulo tem de si próprio. Amando o rapaz 

de forma desinteressada, ele é assim o princípio e o modelo 

do cuidado que o rapaz deve ter de si enquanto sujeito. 

(FOUCAULT, 2006a, p. 55) 

 

O cuidado de si enquanto princípio, não é cuidado de privilégios, riqueza ou poder, 

mas um exercício filosófico de cultivo de si mesmo e, concomitantemente, do cuidado com o 

outro, como é o caso do mestre que se caracteriza por fazer com que apareça uma formação 

paulatina de uma subjetividade do “si”. 

Na leitura que Foucault realiza do Alcibíades de Platão, o cuidado de si aparece como 

ensinamento restrito passados aos jovens aristocratas que irão governar a cidade; é frisado 

pelo filósofo que nesse momento do surgimento do cuidado de si na literatura filosófica havia 

uma vinculação estritamente direta em que este cuidado estava originando a noção do 

conhecimento de si (gnôthi seautón). 



20 

 

Ao direcionar a pesquisa para a antiguidade, Foucault norteia o olhar para modos de 

existências que diz respeito a como o homem conhece e distingue a realidade, como o homem 

é constituído enquanto tais. Essa percepção sobre outros modos de se experimentar e 

distinguir a realidade, de se viver a existência, tratou-se, na antiguidade, também como uma 

abrangência da política e da ética, da ação do homem e sua localização enquanto cidadão na 

pólis. 

Acreditamos que o cuidado de si tem sua originalidade apresentada como uma nova 

forma de olhar a relação da existência, partindo da diversidade que existia no pensamento 

antigo para se pensar conforme a ideia de diferença, do outro, não da identidade do igual, de 

uma dialética da síntese do mesmo, mas a existência multiforme, latente, presente, atual. É um 

pensamento norteado por diversos procedimentos, técnicas, no qual os sujeitos que se 

produzem em sua singularidade e que podem ser constituídos nesse limite, no confronto com 

os territórios, com as linhas de saber-poder que continuam a demarcar a experimentação das 

formas de subjetividade, de sexualidade, de existir.  

Acreditamos que o tema e a busca do seu sentido são modos possíveis de 

problematização do nosso modo de ser do sujeito moderno, do agir, para que possamos nos 

reinventar — um contínuo trabalho de Sísifo — reordenando e encontrando possibilidades 

diversas de modos de vivermos.  

Para tanto, compomos nosso trabalho a partir das análises de obras de Foucault e sobre 

ele, sob a leitura que fizemos a partir das pessoas que pesquisam a respeito desse autor, como 

os pesquisadores: Frederic Gros, Salma Tannus Muchail, Vera Portocarrero, Pierre Hadot, 

Murilo Cunha Wanzeler, Gilberto Benetido de Oliveira, Pedro Fornaciari Grabois que 

aparecem ao longo do texto como auxílio de leitura e interpretação. Foram utilizadas as 

seguintes obras principais de Michel Foucault para essa nossa investigação: Hermenêutica do 

Sujeito; História da Sexualidade III; Ditos & Escritos V; A Coragem da Verdade; O Governo 

de Si e dos Outros. Em segundo plano, em uma leitura menos aprofundada, A Ordem dos 

Discursos; As Palavras e as Coisas e Vigiar e Punir. Somam-se as bibliografias que tiveram 

como projeto a busca da problematização e da divulgação do tema aqui tratado, aparecendo 

neste texto seja no corpo da escrita ou nas referências, bem como nota de rodapé segundo os 

devidos autores. As demais referências a textos antigos foram extraídas das referências do 

próprio Foucault, ao qual desenvolveu uma extensa abordagem, assim como das referências 

correlatas desses pesquisadores e comentadores supracitados.  

 



21 

 

Portanto, compreendemos que esse trabalho tem um cunho cartográfico, de delinear o 

surgimento, o aparecimento, a brotação do conceito de cuidado de si e está vinculado, 

referenciado a várias escritas e leituras na medida em que traça, no plano conceitual, a 

trajetória investigativa que o filósofo desenvolveu para formular o conceito de “cuidado de 

si”. Assim, esse trabalho se norteará pelos objetivos propostos, e orientado na leitura do 

próprio Foucault, bem como dos pesquisadores supracitados, buscando compreender e 

descrever, como resultado de pesquisa, o uso sistematizado da formação de uma cultura de si, 

de uma hermenêutica do sujeito pela perspectiva do filósofo francês Michel Foucault. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 

 

CAPITULO I – A DIMENSÃO ORIGINÁRIA DO “CUIDADO DE SI”. 

 

1.1 Panorama da problemática do “cuidado de si” e o “conhece-te a ti mesmo”   

 

No desenvolvimento dos estudos acerca da sexualidade, no livro  intitulado  História 

da sexualidade III- o uso dos prazeres, bem como relembrada no início da aula inaugural do 

livro Hermenêutica do Sujeito, vê-se que fora necessário, para se entender a formação da 

sexualidade moral europeia, o regime do aphrodisia, regime de comportamento e prazeres 

sexuais na antiguidade e que é nele que se encontrava a pedra de toque da moral sexual 

europeia, não tendo origem nas raízes judaico-cristã, como se pensava; a esse respeito, 

constata que o nosso código moral, no ocidente, teve regime estabelecido pelo paganismo. 

Procurando mostrar a relação que existe entre o “ocupar-se consigo mesmo” e o rigor moral 

do mundo ocidental, aponta que tal rigorosidade não fora originada pelo cristianismo, mas dos 

estoicos, cínicos e dos epicuristas, ou seja, pelo paganismo.  

Se desprendendo do exemplo específico dos aphrodisia
2
 e fazendo um questionamento 

de maior amplitude acerca da história do pensamento ocidental, no curso de 1982, o filósofo 

francês não perde de vista o dimensionamento histórico que se situava a problemática da 

“subjetividade e verdade” e na qual a historiografia desconsiderou parte da formação dessa 

problemática no ofuscamento do cuidado de si. 

Preocupado em entender como foram tramadas, no ocidente, as relações criaram o 

“sujeito moderno”, o autor de Hermenêutica do Sujeito investigou os procedimentos que o 

formaram e se constituíram a partir dos discursos científicos na modernidade; embasados no 

método de conhecimento (epistême), propunham uma via de acesso direto à verdade pelo 

sujeito. Partindo de uma abordagem mais geral para entender a relação “sujeito e verdade”, o 

pensador direcionou seu olhar para as morais antigas, dispondo como cerne de sua 

investigação a noção, multifacetada, do “o cuidado de si” (epiméleia heautoû). 

O “cuidado de si” fora uma temática que Foucault ocupou-se em pesquisar avidamente 

nos últimos cursos que apresentou no Collège de France, época em que suas pesquisas 

haviam se norteado para um crescente interesse sobre a formação e as transformações que 

existiu entre o “sujeito e a verdade”. Outrossim, no desenvolvimento de sua pesquisa, houve 

                                                 
2
 Uma experiência de formação grega que é distinta da chamada “experiência dos prazeres” e da experiência que 

Foucault chama de “sexualidade moderna”. (Cf. Nota 3, FOUCAULT, 2006a, p. 20). Também há uma extensa 

abordagem que não cabe ao fôlego desse trabalho elucidar, mas que pode ser conferida no primeiro capítulo de 

título “A Problematização Moral dos Prazeres” encontrado no livro História da Sexualidade II-  O uso dos 
prazeres. 



23 

 

um interesse crescente sobre o conceito de “cuidado de si” e de suas transformações no 

decorrer dos séculos desde os gregos até o período do medievo, seja nos platônicos, 

neoplatônicos cristãos, epicuristas, estoicos e cínicos, visto que essa noção se mostrou 

originária da questão do “sujeito e verdade”.  

Sob essa perspectiva, temos as considerações da pesquisa referenciando ao conceito do 

“cuidado de si” (epiméleia heautôu) existente entre os gregos, helênicos e romanos: 

 

Pode-se objetar que, para estudar as relações entre sujeito e 

verdade, é sem dúvida um tanto paradoxal e passavelmente 

sofisticado escolher a noção de epiméleia heautoû para a qual 

a historiografia da filosofia, até o presente, não concedeu 

maior importância. É um tanto paradoxal e sofisticado 

escolher esta noção, pois todos sabemos, todos dizemos, 

todos repetimos, e desde muito tempo, que a questão do 

sujeito (questão do conhecimento do sujeito, do 

conhecimento do sujeito por ele mesmo) foi originariamente 

colocada em uma fórmula totalmente diferente e em um 

preceito totalmente outro: famosa prescrição délfica do gnôthi 

seautón (“conhece-te a ti mesmo”). Assim, enquanto tudo nos 

indica que na história da filosofia – mais amplamente ainda, 

na história do pensamento ocidental – o gnôthi seautón é, sem 

dúvida, a fórmula fundadora da questão das relações entre 

sujeito e verdade, por que escolher esta noção aparentemente 

um tanto marginal, que certamente percorre o pensamento 

grego, mas à qual parece não ter sido atribuído nenhum status 

particular, a de cuidado de si mesmo, de epiméleia heautoû? 

Gostaria, pois, durante esta primeira hora, de deter-me um 

pouco na questão das relações entre a epiméleia heautoû (o 

cuidado de si) e o gnôthi seautón (o “conhece-te a ti 
mesmo”). (FOUCAULT, 2006a, p. 04) 

 

Ao conferir importância ao conceito de epiméleia heautôu (cuidado de si) na formação 

da problemática do “sujeito e verdade”, o pensador francês elenca que ao escolher o conceito 

do cuidado de si para tratar dessa problemática, poderia aparentar como uma “escolha um 

tanto paradoxal e passivelmente sofisticado” (Idem), mas, que se justifica na concernência 

dessa pesquisa, ele elenca a consideração de pouca importância que uma “historiografia da 

filosofia” o fez até o presente, isto é, diminuindo ou mesmo desconsiderando a ideia do 

“cuidado de si”.  

 Para esclarecer o sentido desse ofuscamento do cuidado, é preciso percebermos que 

houve uma transposição dessa noção; transposta entre a moral cristã e a moral não-cristã da 

modernidade, determinadas regras morais de natureza rigorosas foram retomadas, carregadas 

para o interior da moral moderna, delineando um contorno sombrio na atmosfera do cuidado 



24 

 

de si, marcando-o como uma obrigação moral, como um dever no sentido de “ocupar-se”. 

Acerca dessa transposição, 

 

Temos pois o paradoxo de um preceito do cuidado de si que, 

para nós, mais significa egoísmo ou volta sobre si e que, 

durante tantos séculos, foi, ao contrário, um princípio 

positivo, princípio positivo matricial relativamente a morais 

extremamente rigorosas. Outro paradoxo que também é 

preciso evocar a fim de explicar a maneira como esta noção 

de cuidado de si de certo modo perdeu-se um pouco na 

sombra está em que esta moral tão rigorosa, advinda do 

princípio “ocupa-te contigo mesmo”, estas regras austeras 

foram por nós retomadas e efetivamente aparecerão ou 

reaparecerão, quer na moral cristã, quer na moral moderna 

não-cristã. Porém, em um clima inteiramente diferente. Estas 

regras austeras, cuja estrutura de código permaneceu idêntica, 

foram por nós reaclimatadas, transpostas, transferidas para o 

interior de um contexto que é o de uma ética geral do não-

egoísmo, seja sob a forma cristã de uma obrigação de 

renunciar a si, seja sob a forma “moderna” de uma obrigação 

para com os outros – quer o outro, quer a coletividade, quer a 

classe, quer a pátria, etc. Portanto, todos estes temas, todos 

estes códigos do rigor moral, nascidos que foram no interior 

daquela paisagem tão fortemente marcada pela obrigação de 

ocupar-se consigo mesmo, vieram a ser assentados pelo 

cristianismo e pelo mundo moderno numa moral do não– 

egoísmo. E este conjunto de paradoxos, creio, que constitui 

uma das razões pelas quais o tema do cuidado de si veio 

sendo um tanto desconsiderado, acabando por desaparecer da 

preocupação dos historiadores. (FOUCAULT, 2006a, p. 14) 

 

É, portanto, a hipótese de que foi o fortalecimento de um sentido moral do cuidado de 

si, um sentido específico, ao menos como ele foi realocado no decorrer da época helenística-

romana até a cristã, que possibilitou haver um desaparecimento paulatino da noção positiva 

do cuidado de si na literatura filosófica; temos que o cuidado de si apareceu como aspecto 

rígido da moral, seja trasposta em uma ética normativa, isto é, uma “ética geral do não-

egoísmo”, seja na moral moderna de uma “obrigação para com os outros  — quer o outro, 

quer a coletividade, quer a classe, quer a pátria, etc.” (Idem) 

A problemática do “cuidado de si” tem seu valor quando colocada em consideração 

sobre o conhecimento, sobre o sujeito que conhece, na qual originalmente essa problemática 

foi conhecida através do terceiro preceito délfico “conhece-te a ti mesmo” (gnôthi seauton), 

relação essa demasiada importante para pensarmos o “si”. 

Tal noção fora estudado como um “princípio positivo matricial” (Ibidem, pp. 14-15) 

concernente a “uma moral forte e rigorosa” (Ibidem) e que sofreu transformações durante a 



25 

 

apropriação entre as épocas. Destarte, o “cuidado de si” (epiméleia heautôu), atravessou toda 

cultura grega, também perdurando até a cultura romana-cristã, trazendo em seu significado 

mais abrangente a ocupação consigo, a pre-ocupação consigo, uma “cura de si mesmo” 

(Ibidem, p. 04) 

O cuidado de si foi se constituindo como um princípio da ação moral do período 

antigo e antes, para aqueles que se propunha a originar suas ações por um “princípio racional” 

que constituiria ao mesmo tempo o ser que se propunha e o comprometimento dele com suas 

ações a partir deste princípio.  

Ao se deparar com a problemática “sujeito e verdade”, Foucault propõe que essa 

questão assuma a posição investigativa a partir da noção do “cuidado de si”. É sabido que na 

história da filosofia, “mais amplamente ainda, na história do pensamento ocidental, (...)” que 

“a questão do sujeito (questão do conhecimento do sujeito, do conhecimento do sujeito por 

ele mesmo) foi nos apresentado primeiramente por viés de uma fórmula totalmente distinta e 

em um preceito totalmente outro: a famosa prescrição délfica do gnôthi seautón („conhece-te a 

ti mesmo‟)” (Ibidem, p. 04), tão vinculada ao personagem de Sócrates. Tal prescrição foi 

tomada por essa tradição filosófica como “a fórmula fundadora da questão das relações entre 

sujeito e verdade” (Ibidem). 

Estranhando o extremo realce que o “conhece-te a ti mesmo” assumiu no pensamento 

filosófico em comparação com o do “cuidado de si”, Foucault aportou-se nos estudos 

realizados pelos historiadores e arqueólogos W.H. Roscher e J. Defradas com a intenção de 

nos apresentar que o “conhece-te a ti mesmo” surge de modo distinto da forma como a 

historiografia da filosofia o concebeu, isto é, que o realce do preceito délfico aparece de modo 

concomitante e até subordinado ao preceito do cuidado de si. Assim nos diz: 

 

 

O que estava prescrito nesta fórmula não era o conhecimento 

de si, nem corno fundamento da moral, nem como princípio 

de uma relação com os deuses. Algumas interpretações foram 

propostas. Há a velha interpretação de Roscher, de 1901, em 

um artigo do Philologus, no qual lembra que, afinal, todos os 

preceitos délficos endereçavam-se aos que vinham consultar 

o deus e deviam ser lidos como espécies de regras, 

recomendações rituais em relação ao próprio ato da consulta. 
(FOUCAULT, 2006a, pp. 5-6) 

 

 Corroborando com o pensamento desses arqueólogos, o gnôthi seautón (“conhece-te a 

ti mesmo”) surge como um dos preceitos inscritos na pedra de Delfos (no templo de Apolo) e 



26 

 

que “o conhecimento de si” não tinha como valor ou era “fundamento de ação moral” ou 

mesmo se apresentando como um princípio ético geral da ação.  

Todos os preceitos délficos eram endereçados àqueles que iam consultar o deus e 

deviam ser lidos como “recomendações, espécie de regras rituais em relação ao ato da 

consulta” (Idem) e não deviam ser lidos como qualquer espécie de princípio de se conduzir, 

de ação moral.  

Segundo Roscher
3
, os três preceitos que se encontrava na entrada do templo de delfos 

não tinham como significados ser medida geral de uma ética dos homens, isto é, de como 

comportarem-se no convívio social: Medèn ágan (“Nada em demasia”) nos é apresentado 

como um filtro para questões úteis, visto que era para o consulente evitar excessos de 

perguntas e, portanto, colocar apenas as questões úteis. Engýe (“as cauções”) diz respeito a 

fazer lembrar ao consulente de não fazer promessas que não conseguirá honrar. Por fim, o 

Gnôthi seautón (“conhece-te a ti mesmo”) sugere para o consulente examinar bem as questões 

que tem a colocar, tomando o cuidado de perceber em si o que está a perguntar para ver se 

acha o que se tem precisão de saber antes de ser perguntado ao oráculo. 

Já de acordo com Defradas
4
: Medèn ágan significa “nada em demasia” nas esperanças, 

no que se espera e se pede, e em nenhum excesso na maneira de se conduzir. Engýe trata 

sobre “as cauções”, que seria a recomendação que preveniria os consulentes sobre risco das 

generosidades desmedidas. Já o Gnôthi seautón “é preciso continuamente lembrar-se de que, 

afinal, é-se somente um mortal e não um deus, devendo-se, pois, não contar demais com sua 

própria força nem afrontar-se com as potências que são as da divindade” (Ibidem). 

Foucault utiliza-se desses estudos historiográficos e arqueológicos supracitados para 

fundamentar uma perspectiva diferente sobre o “conhece-te a ti mesmo” enquanto princípio 

de pensamento filosófico, tão conhecido na historiografia da filosofia. Corroborando com essa 

interpretação, aponta, em contrapartida, para uma percepção preceitual, recomendativa de tais 

inscrições sobre este preceito. Assim, temos que esses preceitos são recomendações feitas 

para que o indivíduo que irá consultar o oráculo não se exceda em suas colocações, não crie 

expectativas de promessas que ele não poderá cumprir, visto que sua força é diminuta em 

relação do que as da divindade; esses três preceitos devem ser vistos como “imperativos 

gerais de prudência” para os consulentes. 

                                                 
3
 W H. Roscher, “Weiteres über die Bedeutung des E ggua] zu Delphi und die übrigen grammata Delphika”, 

Philologus, 60,1901, pp. 81-101. Apud FOUCAULT, 2006 a, p. 20.  
4
 J. Defradas, Les Thèmes de la propagande delphique, Paris, Klincksieck, 1954, cap. III: “La sagesse 

delphique”, pp. 268-83. Apud FOUCAULT, 2006 a, p. 20. 



27 

 

 Desse modo, temos que o “conhece-te a ti mesmo” foi tomada como fórmula 

fundadora da relação entre “sujeito e verdade”, mas não surge inicialmente no templo de 

Apolo enquanto conceito filosófico assim como foi compreendido na historiografia filosófica, 

mas aparece, enquanto princípio do pensamento filosófico e da ação moral, vinculado à figura 

de Sócrates.  

 

 Qualquer que seja, efetivamente, o sentido dado e atribuído 

no culto de Apolo ao preceito délfico “conhece-te a ti 

mesmo”, é fato, parece-me, que, quando este preceito, o 

gnôthi seautón, aparece na filosofia, no pensamento 

filosófico, aparece, como sabemos, em torno do personagem 

de Sócrates. Xenofonte o atesta nos Memoráveis
5
 e Platão 

em alguns textos sobre os quais será preciso retornar. Ora, 

quando surge este preceito délfico (gnôthi seautón), ele está, 

algumas vezes e de maneira muito significativa, acoplado, 

atrelado ao princípio do “cuida de ti mesmo” (epimeloû 

heautoû). Eu disse “ acoplado”, “atrelado”. Na verdade, não 

se trata totalmente de um acoplamento. Em alguns textos, 

aos quais teremos ocasião de retornar, é bem mais como 

uma espécie de subordinação relativamente ao preceito do 

cuidado de si que se formula a regra “conhece-te a ti 

mesmo”. O gnôthi seautón (“conhece-te a ti mesmo”) 

aparece, de maneira bastante clara e, mais uma vez, em 

alguns textos significativos, no quadro geral da epiméleia 

heautoû (cuidado de si mesmo), como uma das formas, uma 

das consequências, uma espécie de aplicação concreta, 

precisa e particular, da regra geral: é preciso que te ocupes 

contigo mesmo. É nesse âmbito, como que no limite desse 

cuidado, que aparece e se formula a regra “conhece-te a ti 
mesmo”. (FOUCAULT, 2006a, pp. 5-6) 

 

O “conhece-te a ti mesmo” não estava vinculado a uma tradição anterior a Sócrates, 

em que era preciso que os homens tomassem conta de si, se colocassem a conhecer-se a fim 

de que pudesse livrar-se das ignorâncias, mas foi a partir de Sócrates que esse princípio 

auspiciou seu status filosófico. É importante notarmos que quando surge este preceito délfico 

em Sócrates, ele está “acoplado”, “atrelado” e subordinado a noção do “cuidado de si”. O 

“conhece-te a ti mesmo” é uma consequência determinada de que “é preciso que te ocupes 

contigo mesmo e que não te esqueças de ti mesmo e que tenhas cuidado contigo mesmo” 

(Idem). Nesse sentido, podemos dizer que a noção de epimeléia heautoû originou a 

                                                 
5
 “Então, Sócrates: Dize-me, Eutidemo, perguntou ele, já estiveste em Delfos? – Sim, por Zeus, respondeu 

Eutidemo; estivesse até duas vezes – Então viste em algum lugar no templo a inscrição: conhece-te a ti mesmo? 

– Sim. – Tu a viste distraidamente ou prestaste atenção e tentaste examinar quem tu és?” (Xénophon, 

Memorábles, IV, II, 24, Trad. Fr. P. Chambry, paris, Garier- Flammarion, 1966, p. 390. apud FOUCAULT, M. 
nota 14).  



28 

 

necessidade do conhece-te a ti mesmo na tradição filosófica; em detrimento do cuidado, já 

havia uma prática difundida na cultura grega, que consistia em diversos exercícios, como os 

de purificação, de concentração de alma, de narração e tradução dos sonhos como é o caso 

dos pitagóricos, ou seja, o cuidado de si já era conhecido na vida cotidiana dos gregos. 

Sócrates aparece com o encargo de incitar os outros a cuidarem de si e utilizou-se da 

fórmula délfica como uma das formas de cuidado, uma fórmula “precisa e particular”, isto é, 

para cuidar-se, é preciso saber do que se cuida, pois só se cuida daquilo que se sabe, não se 

cuida do que não sabe.  

Assim, o “conhece-te a ti mesmo” aparece como fórmula filosófica, como um trato 

acerca do conhecimento, demarcando uma posição em busca da verdade. Sócrates interpunha 

o sujeito frente a ele mesmo, buscando despertar o cuidado frente ao conhecimento de si; 

Sócrates é a figura do cuidado, daquele que interpela jovens ou velhos, estrangeiros ou 

atenienses a preocuparem-se consigo, a conhecerem-se a si mesmos e para isso percebe um 

sentido contundente, uma dimensão filosófica da prescrição délfica. 

 

Terceiro ponto concernente a esta noção de epiméleia 

heautoû e suas relações com ghôthi seautón: parece-me que a 

noção de epiméleia heautoû acompanhou, enquadrou, fundou 

a necessidade de conhecer-se a si mesmo não apenas no 

momento de seu surgimento no pensamento, na existência, no 

personagem de Sócrates. Parece-me que a epiméleia heautoû 

(o cuidado de si e a regra que lhe era associada) não cessou 

de constituir um princípio fundamental para caracterizar a 

atitude filosófica ao longo de quase toda a cultura grega, 

helenística e romana. (FOUCAULT, 2006a, pp. 9-10) 

 

 

A noção do epiméleia heautoû está imbricada com o preceito do gnôthi seautón. 

Foucault nos deixa a entender que o cuidado de si foi gerador da dimensão do conhece-te a ti 

mesmo e não o contrário. A hipótese é de que o “cuidado de si” não deixou de ser o norte do 

pensamento filosófico no decorrer da antiguidade clássica e inclusive foi a pedra de torque 

para que a noção do gnôthi seautón aparecesse no percurso filosófico com o sentido que se 

desenvolveu em Sócrates. A noção de epiméleia heautoû caracterizou a atitude filosófica 

antiga: em Epicuro, nos diz Foucault, o homem deve diariamente ocupar-se (therapeúein
6
) 

com a sua alma. Entre os cínicos o cuidado de si aparece como uma dimensão capital, pois é 

                                                 
6
 “Para „ocupar-se‟, emprega ele therapeúein, que é um verbo de múltiplos valores: therapeúein refere-se aos 

cuidados médicos (uma espécie de terapia da alma de conhecida importância para os epicuristas), mas 

therapeúein é também o serviço que um servidor presta ao seu mestre; e, como sabemos, o verbo therapeúein 

reporta-se ainda ao serviço do culto, culto que se presta estatutária e regularmente a uma divindade ou a um 

poder divino.” (FOUCAULT, 2006 a, p.10) 



29 

 

preciso preocupar-se consigo mesmo, com as regras pelas quais se pode controlar e dominar-

se. Ressalta ainda que entre os estoicos o cuidado de si é também central conjuntamente a 

noção de cura sui, há inclusive uma aproximação dos exercícios do cuidado com as práticas 

médicas, com a dominação das pulsões do corpo, com regimes e técnicas de privações a fim 

de suportar os males que possam advir. Enfim, aparece também nos primórdios do 

cristianismo com o ascetismo cristão que colocavam os exercícios de ascese através da 

renúncia de si.  

Para entendermos o percurso filosófico no qual o pensador nos apresenta o conceito do 

“cuidado de si”, antes é preciso entender como é compreendido tal conceito na historiografia 

platônica e como se dá a apropriação que Foucault faz desse conceito em Platão, mais 

especificamente nas obras: Fédon, Apologia de Sócrates e Alcibíades, além de entendermos 

como ele circunscreve sua crítica a partir da análise desse “fenômeno de conjunto” tão 

importante para as culturas antigas. 

 

1.2 - O tema do “cuidado de si” no Sócrates de Platão. 

 

O “ocupar-se de si”, em Platão, estava intrinsecamente relacionado com o cuidado que 

se tem com a alma (psykhé), intermediada pelo exercício da “ascese” (áskesis). Tal exercício 

instruía ao reconhecimento dos processos que se passava na alma do homem, convocando-o a 

perceber suas ações e seus posicionamentos frente ao mundo. Entender como acontece esse 

processo de conhecimento é uma das grandes preocupações para os gregos, e, portanto, se 

constituía como o exercício do cuidado, tendo em vista que o homem é sua alma e, portanto, 

conhece-la é conhecer-se.  

Entretanto, para que se possa bem conhecer, é preciso distinguir o que é obstáculo para 

o conhecimento, o que pode iludir ou ludibriar a investigação; por isso, é preciso distanciar-se 

do corpo, pois é “um entrave” na busca da verdade. 

 

Sócrates – E agora, diz-me: quando se trata de adquirir 

verdadeiramente a sabedoria, é ou não é o corpo um entrave 

se na investigação lhes pedimos auxílio? Quero dizer com 

isso, mais ou menos, o seguinte: acaso alguma verdade é 

transmitida aos homens por intermédio da vista ou do ouvido, 

ou quem sabe se, pelo menos em relação a estas coisas não se 

passem como os poetas não se cansam de no-lo repetir 

incessantemente, e que não vemos nem ouvimos com 

clareza? E se dentre as sensações corporais estas não possuem 



30 

 

exatidão e são incertas, segue-se que não podemos esperar 

coisa melhor das outras que, segundo penso, são inferiores 

àquelas. Não é também este teu modo de ver?  

Símias–  É exatamente esse.  

Sócrates – Quando é, pois, que a alma atinge a verdade? 

Temos dum lado que, quando ela deseja investigar com a 

ajuda do corpo qualquer questão que seja, o corpo, é claro, a 
engana radicalmente. (PLATÃO, 1972a, 65 a-b.) 

 

 

  O filósofo é aquele que está em busca do conhecimento verdadeiro. Nessa busca 

esforça-se para não tropeçar nos percalços que lhes interpõe o corpo, a materialidade mutável 

do devir; pois é pelo corpo, como é o caso da visão e da audição, que chegamos a ver e a 

escutar, mas que muitas vezes, esses mesmos sentidos do corpo, nos dissuade de vermos bem 

e de escutarmos bem, nos confundindo diversas vezes e nesse caso não poderia ser princípio 

de investigação sobre a verdade.  

Platão nos diz (idem, 65c) que é no ato de raciocinar que consiste a atividade da alma, 

atividade que pode nos direcionar à verdade. Portanto, há um melhor raciocínio quando não 

há os entraves do corpo, nem sofrimento, nem prazer e nem desprazer em nenhuma parte que 

precise do corpo para se realizar; só assim a alma do filósofo, desprendida do corpo e das 

afecções que lhe ludibriariam, chegará a um estado isolada das afecções que não corroboram 

na investigação sobre a verdade. O processo de busca da verdade precisa ter sua clareza e 

distinção na alma (psykhé), pois é somente nela e através dela que é possível conhecermos, 

sendo necessário que cuidemos da alma para não confundir com as sensações do corpo 

(soma), dado a proximidade, não correndo o risco, pois, de tomar impressões por verdades.  

Encontramos na passagem do Fédon, intitulada “Purificação”, o que corrobora sobre a 

natureza do trabalho da alma em distinção as afecções do corpo: 

 

Sócrates – E quando dessa maneira atingirmos a pureza, pois 

que então teremos sido separados da demência do corpo, 

deveremos mui verossilmente ficar unidos com seres 

parecidos conosco; e por nós mesmo conheceremos, sem 

nenhuma mistura, tudo o que é. E nisso, provavelmente, é que 

há de consistir a verdade. Com efeito, é lícito admitir que não 

seja permitido apossar-se do que é puro, quando não se é 

puro! Tais devem ser necessariamente, segundo creio, meu 

caro Símias, as palavras e os juízos que proferirás todo aquele 

que, no correto sentido da palavra, for um amigo do saber. 

Não te apetece a mesma coisa? 

Símias –  Sim, Sócrates, nada mais provável.  

(...) 



31 

 

 Sócrates – Mas a purificação não é de fato, justamente o que 

diz uma antiga tradição? Não é apartar o máximo possível a 

alma do corpo, habituá-la a evitá-lo, a concentrar-se sobre si 

mesma por um refluxo vindo de todos os pontos do corpo, a 

viver tanto quanto puder, seja nas circunstâncias atuais, seja 

nas que se lhe seguirão, isolada e por si mesma, inteiramente 

desligada do corpo e como se houvesse desatado os laços que 
a ele a prendiam? 

Símias –  É exatamente isso. (PLATÃO, 1972a, 67a-d.) 

 

Para que ocorra a purificação da alma faz-se necessário o exercício (askésis) contínuo 

da alma sobre ela mesma, pois, a proximidade com o corpo faz com que ainda possamos nos 

confundir quando se tem em vista o verdadeiro conhecimento. Desse modo, só através do 

constante exercício da alma, ou seja, do constante cultivo da alma, através do raciocínio, do 

cultivo das virtudes da alma, que podemos nos diferenciar do corpo e nos direcionar para o 

conhecimento. A verdade consiste na purificação de todas as paixões do corpo, e seja a alma 

justa, corajosa e temperante (Idem, 69 b-c), para que se atinja um grau em que possa a alma 

acessar a verdade. Assim, temos a figura de Sócrates como aquela que incitará aos homens a 

ocuparem-se consigo, interpelando-os para necessidade de cuidar da alma, das virtudes para 

que se possa se tornar um bom homem, um bom cidadão.  

Vemos, pois, que Sócrates desempenhou um papel imprescindível na sociedade em 

que viveu, ele aparece de forma polêmica pois indagava aos seus concidadãos que estavam 

descuidando-se de si, denunciava, através de suas ironias a ignorância e apontava que os 

cidadãos precisavam cuidar-se. Seus concidadãos se interessavam mais pela riqueza, pelas 

coisas da cidade do que de si mesmos e nada se esperaria de um bom governo, no caso dos 

jovens aristocratas que iriam governar, se se preocupassem com as coisas da cidade mas não 

com o próprio governo. Sócrates aparece como uma figura que denuncia o modo de ser 

ateniense, um modo que perdura na ignorância, no que se ignora e acha saber. 

  

Sócrates aparece como uma figura emblemática e central de 

denúncia de uma sociedade que pouco a pouco via seus 

valores e costumes desaparecendo, mas foi também uma 

figura polêmica que começou a instaurar um novo modo de 

ser e de conduzir a própria vida dentro da sociedade e diante 

de si mesmo. Ele aparece como que com uma missão 

profética de anunciar, denunciar, derrubar e instaurar uma 

nova forma de conduzir e conduzir-se em sociedade. [...] A 

principal missão de Sócrates, ou sua única missão, imposta 

pelo deus délfico e que foi ponto de especial interesse para 

Foucault, foi a missão cuidativa do si mesmo de cada cidadão 

à qual ele dedicou toda sua vida. Uma missão que 



32 

 

apresentava para a sociedade uma nova forma de ser cidadão, 

uma forma de prestação de contas de cada cidadão com sua 

vida. (OLIVEIRA, 2011, pp. 22-23) 

 

Sócrates fazia aquilo que dizia, na dinâmica do que era vivido, procurando agir e 

indagando os outros e a si mesmo a ações que tinham coerência interna, não alheada por 

opiniões falsas. Desse modo, Sócrates afastava-se dessas falsas opiniões que comumente se 

tomavam por verdades e buscava imprimir um sentido de cidadão ateniense que se 

preocupava mais com seu ser, com o governar, do que com as coisas da cidade. 

A metodologia socrática consistia na investigação, através de perguntas contínuas 

sobre as verdades e sabedorias que os homens pensavam ter; esse método consistia no 

desvelamento da inconsistência desse pensamento que se acha portador de verdade, da 

ignorância que se ignora, mostrando que os erros que os homens cometiam estavam em julgar 

que se sabe sem efetivamente saber; os homens tomavam por verdades o que eram apenas 

falsas opiniões (doxa). Era a partir da percepção de sua ignorância, de um falso saber, que 

emergia a atenção de si, a disposição do cuidado consigo. Assim também corrobora Hadot: 

 

Quando Sócrates afirma que ele só sabe de uma coisa, a 

saber, que ele não sabe nada, é porque ele rejeita a concepção 

tradicional do conhecimento. Seu método filosófico consistirá 

em não transmitir um saber, o que equivaleria a responder 

perguntas de seus discípulos, mas, pelo contrário, questionar 

os discípulos, porque ele mesmo não tem nada a dizer-lhes, 

nada para ensiná-los, no que diz respeito ao conteúdo teórico 

do conhecimento. A ironia socrática consiste em fingir querer 

aprender algo de seu interlocutor para levá-lo a descobrir que 

não conhece nada no campo em que ele finge ser sábio. Mas 

essa crítica do conhecimento, aparentemente muito negativa, 

tem um duplo significado. Por um lado, isso supõe que o 

conhecimento e a verdade, como já vimos, não podem ser 

inventados, mas deve ser engendrado pelo próprio indivíduo. 

É por isso que Sócrates diz, no Teeteto, que está contente, na 

discussão com o outro, representar o papel de parteira. Ele 

mesmo não conhece nada e não ensina nada, mas é o 

suficiente para interrogá-lo e são suas perguntas, seus 

interrogatórios, que ajudam seus interlocutores a darem a luz 

à sua verdade. Tal imagem nos permite entender que é na 

própria alma que é encontrado o conhecimento e que é o 

próprio indivíduo quem deve descobrir quando ele se 

certificou, graças a Sócrates, que seu conhecimento estava 

vazio. Na perspectiva de seu próprio pensamento, Platão 

expressará miticamente essa ideia dizendo que todo 

conhecimento é uma reminiscência de uma visão que a alma 

tinha em uma existência anterior. Precisará aprender a 

acordar novamente. Em Sócrates, por outro lado, a 

perspectiva é muito diferente. Suas perguntas não levam o 



33 

 

seu interlocutor a conhecer algo e a chegar a conclusões, o 

que poderíamos formular sob a forma de proposições sobre 

esse ou aquele objeto. Pelo contrário, o diálogo socrático 

atinge uma aporia, a impossibilidade de concluir e formular 

um conhecimento. Ou melhor, porque o interlocutor 

descobrirá a vaidade do seu conhecimento, ele descobrirá, ao 

mesmo tempo, a sua verdade, isto é, quando ele passa do 

conhecimento para si mesmo, ele começará a se questionar. 
(HADOT, P. 1998, pp. 39-40. Tradução nossa.) 

 

Hadot nos lembra que a verdade não pode ser de porte do sujeito, não pode ser 

inventada e contida, como que fosse uma substância a ser guardada pelo sujeito, ao contrário, 

ela é um trabalho do indivíduo sobre sua própria alma. Com a posição de que para se chegar a 

verdade é preciso antes saber os limites do que se conhece, a ponto de perceber que nada sabe, 

Sócrates, na sua atividade de filosofar, desfere uma crítica ferrenha contra a noção epistêmica 

vigente de sua época; a verdade não é algo que se pode adquirir através de um conteúdo 

teorético, a verdade é o reconhecimento da alma e de suas virtudes, é o reconhecimento do 

sujeito sobre si mesmo. O diálogo socrático nos leva a perceber que é na própria alma que é 

encontrado o verdadeiro conhecimento e que é o próprio sujeito em seu trabalho sobre si que 

pode acessar a verdade. 

Sócrates é aquele que possui a função de lembrar aos cidadãos atenienses a se 

preocuparem consigo a fim de que com isso tragam à luz a verdade. O método de Sócrates 

consistia no não saber; ao invés de mostrar e demonstrar o que julga saber, inversamente se 

tinha a compreensão de que a sabedoria do homem nada tem de valor seguro. Assim, a única 

coisa que julgava saber é que nada sabia, isto é, julgava saber que a única coisa de que tinha 

posse consciente era de sua própria ignorância. Só a partir desse saber irredutível é que se 

podia se colocar em direção do acesso ao verdadeiro conhecimento. 

 A figura de Sócrates não é a figura do discurso do saber, ou ao menos de um tipo 

teorético do saber, mas, a figura de que nada sabe; a finalidade dessa posição filosófica era a 

de fazer perceber e perceber-se de sua ignorância, do que se está a ignorar. Afinal, essa 

posição socrática se trata de pôr em questão o ser do sujeito e sua verdade, de tal forma que se 

colocando nessa posição, se abriria para o próprio sujeito a busca dessa sabedoria que nasce 

da percepção da ignorância e que tem como única finalidade a si mesmo.  

Como nos apresenta Hadot, temos aí a figura do parteiro, daquele que “ajuda aos seus 

interlocutores a dar a luz à sua verdade” (Idem).  Essa figura que ajuda a dar luz à percepção 

da ignorância dos interlocutores, o fazendo para confrontar as verdades que os indivíduos 

dizem ter, a fim de mostrar-lhe que eles nada sabem, que essa verdade é demasiadamente 



34 

 

frágil; tinha-se por objetivo fazer com que as pessoas percebessem que o que julgam saber é 

um descuido de si, visto que não possuindo certeza sobre esse saber, estariam enganando 

apenas a si mesmas. 

É o “cuidado de si” que Sócrates propõe à educação do homem na Grécia. Sócrates faz 

operar no sujeito, através de seu método, a emergência das contradições, a emergência da 

consciência da ignorância, dos limites, isso é, a tomada de consciência de si. Ainda sobre essa 

figura como do cuidado, nos diz Hadot: 

 

Para dizer a verdade, não é uma atitude artificial, uma ideia 

preconcebida de dissimulação, mas uma espécie de 

humorismo que se recusa a levar a sério demais a outros 

como a si próprio, porque, precisamente, tudo o que é 

humano e até tudo o que é filosófico, é algo muito inseguro, 

do qual pouco ou quase nada há para se orgulhar. A missão 

de Sócrates é, portanto, conscientizar os homens do seu não-

conhecimento. Esta é uma revolução na concepção do 

conhecimento. Certamente, Sócrates pode e se dirige com 

prazer aos profanos que só têm uma sabedoria convencional, 

que atuam apenas sob a influência de preconceitos sem um 

pensamento fundado, para mostrar-lhes que o seu 

conhecimento presumido não se baseia em nada. Mas é 

abordado acima de tudo para aqueles que são persuadidos por 

sua cultura possuir "o" saber. (Ibidem, pp. 38-39. Tradução 
nossa) 

 

Como podemos ver nessa passagem, Sócrates faz surgir a incoerência do saber do 

sujeito para consigo mesmo, mostrando que o sujeito julga a partir de certos preconceitos e 

que esses são um tipo de saber errôneo que se julga coerente. Faz-se o sujeito parir a 

consciência de si, mostrando a distância que o sujeito está de si mesmo, e fazendo-o perceber 

o que ignora. É interessante ressaltarmos que não é apenas para o sujeito do diálogo que se faz 

constatar a percepção de sua ignorância, mas é também para o próprio Sócrates, a fim de que, 

conferindo se o que o oráculo dizia sobre seu saber, se era efetivamente verdadeiro de ser o 

homem mais sábio porque nada sabia; os diálogos socráticos dizem respeito não ao que 

Sócrates sabe, mas ao que se pode chegar, a partir de uma desconstrução da opinião falsa, a 

um saber verdadeiro. 

A atividade de cuidar da alma é elencada por Platão como o exímio exercício do 

cuidado, pois não é o corpo que proporciona a busca pelo conhecimento verdadeiro, antes é 

ele que dissuade a investigação; o cuidado com o corpo deve ser evitado para aqueles que 

buscam o conhecimento verdadeiro, não cabendo àqueles que se dispõem a cuidarem-se 



35 

 

verdadeiramente, preocuparem-se com o corpo, isto é, com o que é contingente, mutável, e 

que pode comumente nos ludibriar, gerando o engano.  

Entretanto, para que a alma possa se direcionar para o conhecimento e portanto em 

busca da verdade, é preciso que ela não se coloque de qualquer maneira, visto que quando se 

procura o melhor, busca-se o elemento que melhor se pode utilizar para realizar a atividade de 

buscar; nesse caso, é neste ponto que a virtude se configura como mira para o filósofo, que 

para Sócrates, se apresentaria como a figura daquele que se ocupa consigo, ou seja, com a sua 

própria alma.  

Contudo, não é de todo modo que se deve direcionar a buscar o conhecimento 

verdadeiro, antes, é necessário dotar a alma de virtude (areté), pois é ela quem nos conduzirá 

em direção à purificação (que é uma forma de cuidado), afastando da confusão do corpo, visto 

que esse se ocupa de outra atividade que não a do raciocínio ou mesmo da ocupação em 

buscar as virtudes. Assim, em direção ao conhecimento do verdadeiro, trabalha-se para que 

sua alma se transforme através da busca das verdadeiras virtudes (o domínio de si, a justiça e 

a coragem), tendo que para isso se purificar.   

Dessa forma, na medida em que busca o cuidado de sua alma, buscará também a 

verdade; é o cuidado virtuoso da alma, visando o Bem (instância última de acesso à verdade), 

que ele irá obter uma vida virtuosa. É um trabalho contínuo do sujeito sobre si; fruto de 

constante trabalho, o saber não nos dá garantia de imutabilidade, mas apenas de colocar o 

sujeito na condição constante de autoconstituição.  

Sócrates está preocupado a formação do homem e para isso lança perguntas que 

carregam em seu bojo reflexões, intercalando a todos que se se dispuserem a buscar a verdade 

de si. O seu objetivo é fazer com que as pessoas cuidem de si mesmas, que cada indivíduo 

cuide de si. 

Na Apologia de Sócrates, ele faz uma analogia da figura do filósofo com o inseto 

tavão, conhecido pelos atenienses por sua característica de ferroar, fazendo-os correr e agitar-

se; da mesma forma que o tavão (PLATÃO, 2008, 30e) o filósofo seria esse princípio de 

movimento, de despertar os homens, tanto quanto o tavão seria o princípio de cuidado. 

Sócrates aparece como aquele que está preocupado em ferroar, pôr em movimento, para que 

só assim possa os homens se pôr em busca do verdadeiro conhecimento, aquele que diz 

respeito a natureza da alma e a seu cuidado contínuo. 

 



36 

 

Assim, chegamos à percepção de Sócrates como aquele que está preocupado com o 

cuidado de si, que instiga o sujeito a conhecer-se. É, portanto, no diálogo Alcibíades que nos 

será apresentado a primeira noção de cuidado; indaga-se a Alcibíades as seguintes questões: 

“Ora, vejamos o que é termos cuidado de nós para não nos confundirmos tendo cuidado de 

coisas diferentes de nós. Um homem tem cuidado de si quando o tem de coisas que são suas? 

(...) Qual é a arte pela qual cuidamos de nós?” (PLATÃO, 2010, pp. 84-86). 

Neste diálogo, Alcibíades que é um jovem aristocrata, rico, vindo de uma família com 

renome e aspira à política, é convidado por seu último enamorado, Sócrates, a primeiro 

refletir sobre sua vida, com o intuito de saber se os seus julgamentos lhe serão 

suficientemente fortes para a pretensão política e se possui a capacidade para tal, visto que é 

preciso estar bem preparado para não iniciar este objetivo de governar e, pelo despreparo, ter 

consequências funestas, para ele e para os cidadãos atenienses.  

Sócrates fala para Alcibíades que o cuidado de si antecede o cuidado de qualquer 

coisa, seja bens e riquezas, seja das coisas da cidade; tornar a cuidar de si é melhorar a si, 

melhorar a alma, não as coisas, essas não são os homens, mas apenas o que possuem. É 

preciso primeiro cuidar de si para cuidar de algo, e para isso é preciso antes se conhecer para 

saber cuidar; se um homem não souber cuidar de si, também não conseguirá bem cuidar de 

qualquer coisa, principalmente dos outros, como é o caso de Alcibíades. Dessa forma, é 

preciso saber do que se cuida, pois, “fácil ou difícil, quando soubermos saberemos o cuidado 

que deveremos ter de nós. E, enquanto o ignorarmos, nunca poderemos saber a natureza desse 

cuidado” (Idem, p. 87). 

O “cuidado de si” (epiméleia heautoû) em Platão é o cuidado da alma e estaria 

vinculado ao princípio de “conhece-te a ti mesmo” (gnôthi seautón), ocorrendo, pois, que o 

saber de si, sobre o mundo, só se dá à medida que nos ocupamos e nos conhecemos a nós 

mesmos. Destarte, o aperfeiçoamento da alma se dá no aperfeiçoamento do que é próprio ao 

homem, isto é, a alma.  

Sócrates – Quem se serve de uma coisa é diferente                   

da coisa de que se serve. 

Alcibíades – É. 

Sócrates – Portanto, o homem é diferente do corpo. 

Alcibíades – Assim creio. 

Sócrates – Que é então o homem? 

Alcibíades – Não sei, Sócrates. 

Sócrates – Podias dizer ao menos que é quem serve  

do corpo. 

Alcibíades – Tens razão. 

Sócrates – Não é a alma e só ela que pode servir-se  



37 

 

do corpo? 

Alcibíades – Sim; Só ela. 

(...) 

Sócrates – Que é então o homem? O corpo governa  

em si mesmo? Não, porque assentamos em que o  

homem o governa; portanto, o corpo não é o homem. 

(...) 

Sócrates – Se nem o corpo nem o composto são o  

homem, ou o homem nada é ou só a alma é o homem. 

Alcibíades – É evidente. 

Sócrates – Será preciso demonstrá-lo mais  

claramente? 

Alcibíades – Não. Está bem demonstrado.  

(Platão, 2010, pp. 90-92)   

 

Como vimos nesse fragmento, o homem não pode ser o que possui, visto que o corpo é 

apenas posse sua e nem mesmo pode ser o composto entre corpo e alma, visto que haveria um 

conflito de governo e o homem é a concórdia das partes, portanto, temos a concórdia entre 

Sócrates e Alcibíades de que é o homem a alma. Assim, quem ama a alma, cuida de si, vela 

para que sua alma se torne mais perfeita e melhor possível, direcionando-se para a “virtude e a 

honestidade” (Ibidem, p.95), porque somente assim se tornará um bom homem, um bom 

governante. 

No intuito de reforçar o que ele está a dizer, faz-se um apelo para Alcibíades: “Meu 

querido Alcibíades, ouve-me e ao preceito que está inscrito na porta do templo de delfos” 

(Ibidem, p.73). O “conhece-te a ti mesmo” acaba sendo evocada para que Alcibíades escute o 

que ele está a dizer e que já estava inscrito no tempo de delfos: “conhece-te a ti mesmo”, ou 

seja, cuide de si mesmo, conheça a sua própria alma a fim de conhecer-se.  

É neste mesmo diálogo que Platão apresenta o caminho para o conhecimento de si, 

caminho este que se apresenta quando a alma vê a si mesma, quando reflete a si mesma. Nos é 

apresentado a analogia dos olhos: a alma deveria olhar para a própria alma, pois a capacidade 

de olhar para si seria a demonstração de sua virtude, isto é, a virtude da alma consiste na 

sabedoria. Sócrates dirá que “é nessa alma divina de que a nossa é imagem, que devemos 

contemplar a divindade, quer dizer, Deus e a sabedoria, para nos conhecermos a nós mesmos” 

(Ibidem, p. 99). Assim, alcançando o conhecimento verdadeiro da alma, através do olhar par 

si, do encontro com sua virtude, estado em que a alma olha plenamente para ela própria, é que 

o homem poderá conhecer a si mesmo, visto que conhecer é conhecer por inteiro e não 

conhecer em partes. O conhecimento de si dá possibilidades do homem conhecer a essência 

última do ser que é a alma, descobrindo, desvelando, quem somos, pois “Só conhecendo-nos 



38 

 

podemos conhecer o que é nosso. Se não conhecemos o que é nosso, também não 

conheceremos o que é relativo às coisas que são nossas” (Ibidem).  

A pretensão de Alcibíades era governar os outros, mas lhe é mostrado que quem 

ignora o conhecimento de si, também ignora o conhecimento do outro, dado que não 

conhecendo a si, também não poderá conhecer o outro, os rivais, e nem mesmo conhecer a 

cidade que se pretende governar. Nesse sentido, “as cidades, para serem felizes, não precisa 

de muralhas, navios, arsenais, tropas e nem grandeza. Mas só precisam de virtude. ” (Ibidem, 

p. 101). Aquele que tem a pretensão de governar precisa antes cuidar de conhecer a si mesmo, 

pois empenhando-se na pre-ocupação em aperfeiçoar-se enquanto homem, portanto, de 

aperfeiçoar sua alma, bem fará em governar-se e estando bem governando, também governará 

a cidade, pois a cidade é o reflexo da alma do homem. Ser feliz nesse aperfeiçoamento fará, 

consequentemente também bem a cidade (pólis), na medida em que ensinará a virtude (areté) 

aos seus concidadãos que por sua vez também estarão felizes por serem bem governados.  

Assim, podemos perceber que a consequência do diálogo Alcibíades é o cuidado de si, 

cuidado da alma e, por conseguinte, para aquele que bem governa, é a felicidade da cidade. 

Sócrates por fim alude ao bem que faz aquele que busca adquirir sabedoria e justiça, virtudes 

fundamentais para se conhecer a verdade: “e assim será, se, como eu disse, vos contemplardes 

sempre na divindade, única luz que pode mostrar a verdade. (...) A essa luz ver-te-ás a ti 

mesmo e conhecerás o teu verdadeiro bem” (Ibidem, p.103). 

 

1.3 A compreensão de Foucault sobre o “cuidado de si” em Platão 

 

No primeiro capítulo das aulas organizadas sob o título de Hermenêutica do Sujeito, 

Michel Foucault nos aponta Sócrates como a figura do cuidado. Este “apresenta-se como 

aquele que, essencialmente, fundamental e originariamente, tem por função, ofício e encargo 

incitar os outros a se ocuparem consigo mesmos, a terem cuidados consigo e a não 

descurarem de si” (FOUCAULT, 2006a, p. 06). 

É no texto de Alcibíades de Platão, com o personagem de Sócrates, que temos a 

emergência do cuidado de si na reflexão filosófica. Contudo, enquanto regra, princípio 

imperativo positivo, o “ocupar-se consigo mesmo” não foi uma recomendação para filósofos, 

não foi uma interpelação para uma atitude intelectual, nem mesmo um conselho de velhos 

apressados, antes, era um preceito bastante difundido na cultura grega e que remota, nos 

primeiros indícios de aparecimento, para uma sentença lacedemônia. 



39 

 

 

Não foi uma atitude de intelectual, nem um conselho dado 

por velhos sábios a alguns jovens demasiado apressados. 

Não, a afirmação, o princípio “é preciso ocupar-se consigo 

mesmo” era uma antiga sentença da cultura grega. Uma 

sentença, em particular, lacedemônia. Em um texto, aliás 

tardio pois é de Plutarco, referente, porém, a uma sentença 

manifestamente ancestral e plurissecular, Plutarco retoma 

uma palavra que teria sido de Alexândrides, um lacedemônio, 

um espartano, a quem um dia se teria perguntado: mas afinal, 

vós, espartanos, sois um tanto estranhos; tendes muitas terras 

e vossos territórios são imensos ou, pelo menos, muito 

importantes; por que não os cultivais vós mesmos, por que os 

confiais a hilotas? (FOUCAULT, 2006a, p. 30) 

 

Foucault nos aponta para um texto de Plutarco
7
 em que aparece como uma sentença, 

“ancestral e plurissecular” e retoma uma palavra que teria sido de Alexândrides, um 

lacedemônio e espartano que teria sido perguntado o porquê de confiar aos escravos (hilotas) 

o cultivo do campo, dos territórios e por quê não cultivariam os próprios espartanos; a escusa 

de resposta teria dito que era para simplesmente “nos ocupar com nós mesmos” (Idem, p.30, 

Nota 8). 

É importante notarmos que aqui não se trata ainda de um preceito filosófico, pois a 

filosofia enquanto atividade reflexiva não tinha um sentido efetivo em Esparta, visto que sua 

cultura se desenvolvia para a dimensão bélica e não havia tanto interesse quanto havia em 

Atenas, mas aqui nessa sentença tratava-se de afirmar um privilégio de cunho político e social 

o de fazer outros cuidarem das coisas para que eles mesmos, os espartanos, pudessem ocupar 

de si mesmo. 

O princípio imperativo de “ocupar-se consigo mesmo” era cotidiano na cultura grega. 

Quando em Sócrates apresenta o princípio epimeleia heautoû no Alcibíades já o faz a partir de 

uma tradição lacedemônia. 

É no texto de Alcibíades que vemos emergir o “cuidado de si” enquanto teoria 

filosófica. Nesse texto, Sócrates interpela Alcibíades fazendo-o notar que diferentemente dos 

outros enamorados, era a primeira vez que ele o abordara e o fizera porque Alcibíades tinha 

um objetivo que, ao longo de sua juventude, de conhecida beleza e avultada fortuna, não o 

tinha enquanto pretensão, mas agora que, por causa de sua vaidade e orgulho, dispensou todos 

os pretendentes e sua riqueza já não era muita, pretendia tirar um proveito político, isto é, 

Alcibíades pretendia governar os Outros. 

                                                 
7
 Cf. Apophtegmes la coniens, 217a, in Plutarque, Oeuvres morales, t. III, trad. fr. F. Fuhrmann, Paris, Les Belles 

Lettres, 1988, pp. 171-2, Apud FOUCAULT, 2006 a, p. 30, Nota 8. 



40 

 

 Alcibíades participava do seleto grupo de jovens aristocráticos de sua época, e 

como seus pares, também é alguém que quer voltar-se para o povo, para o governo da cidade 

(pólis), que quer transformar seu status privilegiado, econômico e social em governo dos 

outros. É no cerne do governo dos outros que nasce a questão do cuidado de si, pois à medida 

que Alcibíades pretende governar os outros, antes, aponta Sócrates, é preciso governar a si.  

 

Em suma, [ele] é alguém que quer transformar seu status 

privilegiado, sua primazia estatutária, em ação política, em 

governo efetivo dele próprio sobre os outros. E na medida em 

que esta intenção está se formando, no momento em que – 

tendo tirado proveito ou recusado aos outros o proveito de 

sua beleza – Alcibíades se volta então para o governo dos 

outros (após o eros, a polis, a cidade), é neste momento que 

Sócrates ouve o deus que o inspira dizer-lhe que pode agora 

dirigir a palavra a Alcibíades. É alguém que tem uma tarefa: 

transformar o privilégio de status, a primazia estatutária em 

governo dos outros. Fica claro no texto que é neste momento 

que nasce a questão do cuidado de si. Situação semelhante 

podemos encontrar no relato de Xenofonte sobre Sócrates. 

Por exemplo, no livro III das Memoráveis, Xenofonte faz 

referência a um diálogo, um encontro entre Sócrates e o 

jovem Cármides. Também Cármides é um jovem que está no 

limiar da política, certamente um pouco mais velho que o 

Alcibíades do diálogo de que lhes falo, pois já está 

suficientemente avançado na política para participar do 

Conselho e dar pareceres.  (Ibidem, p.32) 

 

Foucault assinala que há uma aproximação e também uma distinção no caso de 

Alcibíades com o de Cármides, muito embora se trate de governar os outros. Sócrates, no 

diálogo com Cármides incentiva-o a saber de suas capacidades com o intuito de que ele 

aplique melhor as qualidades que ele já tem.  Nos é apontado que o termo utilizado não é 

epimeléia heautoû mas é o termo “noûn prósekhe” (aplica teu espírito), o que, ao seu ver, 

mostra que Cármides já possuía uma vivência na política e que precisava apenas dedicar-se a 

explorar mais as suas capacidades a fim de não ficar acatado em suas colocações, 

possibilitando, através de uma melhor aplicação dos conhecimentos já existentes, ter uma 

maior desenvoltura, um melhor aparecimento político.  

 

Senão, vejamos. Cármides dá pareceres, pareceres acatados 

porque são sábios, é escutado no Conselho, mas Cármides é 

tímido. Em vão é escutado, em vão sabe que todos o escutam 

em deliberações de pequeno comitê; tímido, não ousa falar 

em público. E é então que Sócrates lhe diz: mas afinal é 

preciso dar um pouco de atenção a ti mesmo; aplica teu 

espírito sobre ti, toma consciência das qualidades que 



41 

 

possuis, e poderás assim participar da vida política. Não 

emprega a expressão epimélesthai heautoû ou epimelou 

saltoü, mas a expressão “aplica teu espírito”, noûn prósekhe: 

aplica teu espírito sobre ti mesmo. Mas a situação é a mesma. 

A mesma, porém invertida: é preciso encorajar Cármides, 

que, apesar de sua sabedoria, não ousa introduzir-se na ação 

política pública, ao passo que, com Alcibíades, temos um 

jovem sôfrego que, pelo contrário, só pleiteia entrar na 

política e transformar suas vantagens estatutárias em ação 

política efetiva. (FOUCAULT, 2006a, p.32) 

 

Vemos que Cármides precisa ser encorajado a introduzir-se na ação política, 

precisando desenvolver a coragem para exercer a sabedoria que já tem, mas que é diferente de 

Alcibíades que sequer possui a sabedoria necessária para adentrar na vida política, só 

possuindo bens e algum renome familiar, que comparado aos seus rivais o deixaria 

envergonhado, mas tem como finalidade a entrar na vida política para transformar suas 

condições em privilégios. 

Em uma longa passagem do primeiro Alcibíades de Platão (2010, pp. 70-73), com o 

intuito de sondar as capacidades que Alcibíades diz ter e de mostrar a situação que ele deverá 

enfrenta, Sócrates mostrará a Alcibíades que ele tem crenças prepotentes, pois a riqueza que 

ele havia herdado e seus privilégios conforme a fama dos pais, postos em comparação com a 

dos rivais (atenienses, internamente e os Espartanos e persas externamente), eram muito 

pequenos. Já na educação, os espartanos são ensinados desde criança a ter boas maneiras 

como “grandeza de alma, a coragem, resistência, o gosto pelos exercícios, pelas vitórias e 

pela honra” (FOUCAULT, 2006a, pp. 33-34); dos lados dos persas, os príncipes possui mais 

vantagens que os espartanos: desde a mais tenra idade, o príncipe é cercado por quatro tipos 

de professores que lhe ensinarão e refinarão sua educação, cada qual dedicado a uma virtude: 

“o professor de sabedoria (sophia), da justiça (dikaiosýne), o mestre de temperança 

(sophrosýne) e por fim o mestre da coragem (andreía)” (Idem).  Já Alcibíades, com a morte 

dos pais, foi acompanhado à Péricles como tutor, que não foi capaz de educar os próprios 

filhos, além de ter confiado Alcibíades a um escravo Trácio de nome Zópiro, que quase nada 

sabia, visto que, ficou conhecido como “Monumento de ignorância” (Ibidem). 

Consequentemente Alcibíades não possuía uma formação sólida o suficiente, pois havia 

déficit na formação em comparação com os seus adversários.  

Após sondar Alcibíades fazendo a comparação com os rivais, Sócrates o desaconselha 

a prosseguir da maneira em que ele se encontra, pois seria um empreendimento ignorante e 

desmedido. Aconselha-se que ele reflita sobre si mesmo a fim de perceber que o que ele julga 



42 

 

como verdadeiro é apenas uma opinião falsa e, por conseguinte, o aconselhando a prestar 

atenção no preceito délfico “conhecer- se a si mesmo” (gnôthi seautón), com a intenção de 

que na atividade de olhar para si ele pudesse melhorar a condição de ignorância em que se 

encontrava. Vejamos a passagem: 

 

Sócrates –  Não penso em enganar-me julgando que pensas ir 

em breve à assembleia dos atenienses para orientá-los. Seu te 

encontrasse então e te perguntasse sobre que vai dar-lhes 

conselhos, se era sobre o que sabias melhor do que eles, qual 
seria sua resposta? 

Alcibíades –  Responderia que era certamente sobre aquilo 
que sei melhor que eles. 

Sócrates–  Porque só poderias aconselhar bem naquilo que 
sabes. 

Alcibíades –  Naturalmente. 

Sócrates – E não é verdade que só sabes o que aprendestes ou 
descobristes por ti? 

Alcibíades – Decerto. 

 Sócrates – Mas poderia aprender ou descobrir se não tivesse 

querido aprender nem procurar? 

Alcibíades –  Impossível. 

Sócrates – Quisestes alguma vez aprender ou procurar o que 
julgavas saber? 

Alcibíades – Claro que não. 

Sócrates – E o que hoje sabes, houve um tempo em que 
pensavas não o saber? 

Alcibíades – Certamente. 

Sócrates – Mas eu sei o que aprendeste. Vê se esqueço 

alguma coisa. Aprendeste, creio, a ler, escrever, tocar lira e 

lutar; quanto à flauta, puseste-a de parte. Foi isto que 

aprendeste, que eu saiba; mas não me parece que me tenha 
escapado qualquer atividade sua. 

Alcibíades – É verdade que só isso aprendi.  

(PLATÃO, 2010, pp. 32-33) 

 

Sócrates conduz o jovem ateniense a olhar para o que julgavas saber, a fim de 

constatar que ele nada sabe acerca da política, e que os conselhos e pareceres que possa vir a 

dar são frágeis, não tendo domínio para tal. Assim, após a constatação de que ele pouco sabe e 

que nesse “saber” que se acha ter é questionado se é correto querer governar a cidade se não 

se tem outros tipos de saberes e se não se tem principalmente a capacidade de ensinar aquilo 

que ele mesmo julgava achar que sabe, pois é o ensinamento a demonstração de que se sabe 

algo, mas o que ocorre é a constatação de que não conseguiria ensinar qualquer que seja o 

ensinamento como o mestre de cada arte, portanto, não cabendo ensiná-las na política, visto 



43 

 

que não sabia inteiramente cada arte. Diante dessa constatação da ignorância, do que apenas 

achava saber, tem-se a pergunta: 

 

Sócrates – E tu, Alcibíades, que queres fazer? Ficar como 

estas ou tomar cuidado de ti? 

Alcibíades – É um caso geral, Sócrates, e não só meu. Estou 

de acordo em que os que se ocupam dos negócios da 
república são ignorantes, excepto um pequeno número. 

Sócrates – e daí? 

Alcibíades – Se fossem hábeis, quem quisesse igualá-los ou 

excedê-los teria de exercitar-se para entrar na liça, como os 

atletas; mas, como entram no governo com qualidades 

medíocres, para que serve exercitarmo-nos com tanto 

trabalho? Tenho a certeza de vencê-los só pelas qualidades 

naturais. 

Sócrates – Meu querido Alcibíades, esse sentimento é 

indigno da tua nobreza e das outras vantagens que possuis. 

Alcibíades –  Em que estás a pensar, Sócrates, ao falar assim? 

Sócrates – Estou desolado; por ti e por mim, pelo amor que te 
tenho, se... 

Alcibíades – Se... 

Sócrates – Se pensar só ter de combater e vencer gente dessa. 
(PLATÃO, 2010, pp. 66-67) 

 

Vemos o intuito de fazê-lo perceber de sua própria ignorância. O jovem interlocutor, 

defronte seu não saber, para remediar, diz que seus oponentes são medíocres e que não 

precisaria de muito mais que suas “qualidades naturais”, atitude essa que se apresenta como o 

reforço da ignorância e das qualidades medíocres do próprio Alcibíades, pois, por pensar em 

sobressair contra os medíocres e não pretendendo ser melhor do que é, acaba se igualando em 

atitudes. Sócrates então pergunta: “Consideras um grande mal cuidar de ti mesmo?”, e como 

resposta: “Pelo contrário, um grande bem” (idem, p. 69). Assim, o interlocutor era permeado 

de uma crença a partir de um falso saber sobre os bens (riqueza, posses, beleza) que achava 

possuir, não sendo nada comparado aos seus rivais, com a visível inferioridade nesses 

aspectos e principalmente na formação educativa.  

Foucault elenca (2006a, pp. 34-35) que neste diálogo aparece uma dimensão 

importante sobre a necessidade do cuidado: há um déficit pedagógico na educação ateniense. 

Em comparação com rivais externos (os Lacedemônios e a Pérsia), Atenas apresentava duas 

falhas graves e que, por conseguinte, em Alcibíades se apresentava como uma insuficiência: 

uma falha de natureza escolar, pois não eram ensinado aos jovens atenienses desde a infância 

as virtudes, não havendo sequer o exercício do cuidado para aprendê-las e a falha de natureza 

erótica ou amorosa (éros), pois os mestres se ocupavam dos discípulos apenas para assediá-



44 

 

los enquanto eram jovens, mas não ocupavam-se quando estavam na idade crítica de entrar no 

governo.  

Por um lado, temos Esparta com um rigor forte de inserção nas regras coletivas, por 

outro temos do lado dos persas a diversidade de professores formando o jovem príncipe que 

irá governar e cuja educação orientava virtudes fundamentais: sabedoria, temperança, 

integridade e justiça. Assim, temos que diante da falha amorosa os mestres só se interessavam 

pelos prazeres do corpo, em usar seus discípulos para satisfazer-se, sem se preocupar com a 

educação dos mesmos. É o que corrobora Foucault: 

 

A educação ateniense também é comparada – o que é mais 

estranho e menos frequente nos diálogos socráticos e mais 

característico dos últimos textos platônicos –, e também aí em 

desvantagem, com a sabedoria oriental, a sabedoria dos 

persas, que sabem fornecer, ao menos aos seus jovens 

príncipes, os quatro grandes mestres necessários, capazes de 

ensinar as quatro virtudes fundamentais. Esta é uma das 

vertentes da crítica às práticas pedagógicas em Atenas. O 

outro aspecto dessa mesma crítica recai, certamente, sobre a 

maneira como se passa e se desenrola o amor entre homens e 

rapazes. O amor pelos rapazes, em Atenas, não consegue 

honrar a tarefa formadora que seria capaz de justificá-lo e 

fundá-lo. Os homens adultos assediam os jovens enquanto 

estão no esplendor de sua juventude. Mas os abandonam 

quando estão naquela idade crítica em que, precisamente, 

tendo já saído da infância e se desvencilhado da direção e das 

lições dos mestres de escola, necessitariam de um guia para 

se formar nessa coisa outra, nova, para a qual não foram de 

modo algum formados por seu mestre: o exercício da política. 

Necessidade, portanto, decorrente da dupla falha pedagógica 

(escolar e amorosa), de se ocupar consigo. E desta feita, se 

quisermos, a questão do “ocupar-se consigo” (da epiméleia 

heautoû) não está mais vinculada à de “governar os outros”, 

mas à de “ser governado”. (FOUCAULT, 2006a, p. 42) 

 

O que podemos perceber é que o cuidado de si surge no Alcibíades a partir de um 

déficit pedagógico e impresso no interior da educação ateniense. Sócrates conduz para a 

noção de “ocupar-se consigo mesmo” a fim de que Alcibíades deve se dispor não a aprender, 

mas a “ocupar-se”, a se dispor para consigo e reconhecer os limites do que acha saber e do 

que há em si de ignorância. Se há uma falta em Alcibíades, enquanto cidadão ateniense e 

mais, enquanto um jovem aristocrata que quer governar os outros, cabe a Sócrates a missão de 

fazê-lo perceber o que ignora, isto é, a si mesmo.  

Há aqui, portanto, um desnível, um declive entre duas propostas de formação do 

homem; uma é a dos saberes teoréticos que comumente são repassados para os discípulos 



45 

 

como conhecimento prático e útil, dotando-os de conhecimento recebido e a proposta de 

formação que é a de fazer com que haja um decalque dos saberes que se acha saber para o 

status de não saber, isto é, fazendo defrontar-se com a sua própria ignorância, a do que se 

ignora saber, a educação proposta por Sócrates traz em seu bojo a ideia de cultura de si
8
, ou 

seja, de uma paideia
9
. 

As proposições são conselhos de prudência ao jovem discípulo e amado, não se 

tratando de um aviso de cautela, mas antes uma intervenção pela necessidade de ele cuidar de 

sua alma, do si mesmo (heautoû). No diálogo Alcibíades, por fim, quando se fala sobre a 

Alma diz respeito ao conhecimento, à ignorância, saber e não saber, que o homem possui de si 

mesmo, ao cuidado que se deve ter com o “si”. Mas quem é o “eu” que se deve ter cuidado, 

que se deve ocupar-se e ao qual atribui-se ao heautoû, no texto Alcibíades? E qual é o 

cuidado (epimeléia) que se deve ter com o “eu”? 

Segundo Foucault (2006a, p. 76), no diálogo de Alcibíades o “eu” é aludido como 

objeto do cuidado, isto é, é preciso ocupar-se com o “si”; o “si” é tomado como objeto do 

cuidado. Quando nos é aludido constantemente ao “conhece-te a ti mesmo”, trata-se, como já 

vimos anteriormente, da alma, é ela o “eu” que está sendo apontado por Sócrates; este eu que 

é preciso governar-se para bem governar os outros. É preciso que a alma olhe para si mesma 

para que exerça, para que seja sujeito de ocupação, de trabalho sobre si a fim de que a alma se 

torne melhor possível; é o “eu” da alma que é tomado como objeto de ação da própria alma.  

 

Quando o Alcibíades chega à fórmula “o que é o eu com que 

se deve ocupar? – ora, é a alma”, ele recobre pois muitos 

aspectos, muitos temas que serão reencontrados, que 

efetivamente se encontram em tantos outros textos platônicos. 

Creio porém que a própria maneira como se chega a essa 

definição da heautón como alma, a maneira como essa alma é 

aqui concebida, difere bastante daquilo que encontramos em 

outros textos. (FOUCAULT, 2006a, p. 50) 

 

No texto Alcibíades fica-nos apresentado (2010, p. 92) que a alma é o homem e que 

ela se serve do corpo, dos órgãos do corpo e de suas partes como instrumentos, pois é ela 

                                                 
8
 Com este termo Foucault expressa um conjunto de práticas que se estabeleceram de forma geral para todo 

aquele que preteria ocupar-se consigo. Assim nos diz: “Por essa expressão é preciso entender que o princípio do 

cuidado de si adquiriu um alcance bastante geral: o preceito segundo o qual convém ocupar-se consigo mesmo 

é em todo caso um imperativo que circula entre numerosas doutrinas diferentes; ele também tomou a forma de 

uma atitude, de uma maneira de se comportar, impregnou formas de viver” (FOUCAULT, 1985, p. 50). 
9
 Este termo foi estudado por Foucault a partir da leitura e interpretação do livro “A formação do homem grego” 

de W. Jaeger. A versão utilizada por ele foi a de Paris 1964 e, em específico ao tema, há toda uma passagem que 

compreende o segundo tomo dedicada a Sócrates e Platão na formação da noção de homem grego. Cf. Nota 18 
da aula 10 de fevereiro de 1982, segunda hora. (FOUCAULT, 2006 a, p. 219). 



46 

 

quem governa e não o corpo. Desse modo, “o sujeito de todas essas ações corporais, 

instrumentais, e da linguagem é a alma: a alma enquanto se serve de linguagem, dos 

instrumentos e do corpo.” (FOUCAULT, 2006a, p. 52); a alma é tanto o sujeito de ação 

quanto objeto de agir; ela age sobre si mesma na medida em que busca pelo 

(re)conhecimento, pela reminiscência de si. 

É a partir do substantivo khrêsis (servir-se) que Sócrates no diálogo Alcibíades irá se 

utilizar para demarcar a noção do “si” (heautoû). Khrêsthai pode ser representando como 

diversas relações que se pode ter com algo ou consigo próprio, seja servir-se de algo ou 

comportar-se de algum modo; a outra derivação dessa palavra é khráomai que significa um 

uso instrumental de algo, bem como também uma atitude que se pode tomar frente a alguma 

situação (idem).  

Com isso, a demarcação não é principalmente a noção de “si” enquanto instrumento 

do qual se direciona a ação, mas de demarcar o sujeito na relação de tudo que lhe é exterior, 

isto é, dos objetos em que possa se utilizar, do seu próprio corpo, das atitudes para com os 

outros; é a alma enquanto sujeito que neste diálogo se está a aludir e não a alma enquanto 

substância que se deve buscar como origem. 

Os procedimentos que se seguem no Alcibíades, para desvelar o que é a alma, partem 

do interesse sobre governar a cidade, governar os outros. Procurando saber o que é bem 

governar era preciso que o sujeito buscasse ir em direção das virtudes da alma, através de um 

trabalho da alma sobre si, pois assim poderiam através do bom conhecimento das virtudes 

governar-se; a alma no Alcibíades se torna uma analogia para um modelo da pólis, de governo 

dos outros. 

A noção “ocupar-se consigo” diz respeito a um trabalho do sujeito sobre si mesmo e, 

para que o sujeito seja agente de si mesmo, é preciso que seja despertado o cuidado. Temos 

aqui o cuidado de si como um trabalho sobre a alma, se servindo do corpo, das aptidões do 

corpo, das suas capacidades, mas não se confundindo com ele, isto é, com as sensações 

imediatas e irrefletidas. Contudo esse trabalho da alma que cuida de si está intrinsecamente 

relacionado a necessidade de um guia, de um mestre que leva o interlocutor a cuidar de si 

mesmo; o cuidado não está dissociado da sua relação com o outro, ao contrário, aparece a 

figura do mestre como importante para a ocupação de si:  

 

Diferentemente do professor, ele não cuida de ensinar 

aptidões e capacidades a quem ele guia, não procura ensiná-lo 

a falar nem a prevalecer sobre os outros, etc. O mestre é 

aquele que cuida do cuidado que o sujeito tem de si mesmo e 



47 

 

que, no amor que tem pelo seu discípulo, encontra a 

possibilidade de cuidar do cuidado que o discípulo tem de si 

próprio. Amando o rapaz de forma desinteressada, ele é assim 

o princípio e o modelo do cuidado que o rapaz deve ter de si 

enquanto sujeito. (FOUCAULT, 2006a, p. 55) 

 

 

É interessante salientarmos que o mestre tem o papel daquele que guia, daquele que 

orienta o discípulo ao cuidado, não ao cuidado dos bens ou do corpo, nem mesmo ensino caso 

do cuidado médico, nem dando aptidões e capacidades como é o caso do professor que 

repassa um tipo de conhecimento, mas daquele que está preocupado no “si” do outro, no 

desenvolvimento da alma do discípulo sobre si mesma. Temos que “o outro ou outrem é 

indispensável na prática de si a fim de que a forma que define essa prática atinja efetivamente 

seu objeto, isto é, o eu, e seja por ele efetivamente preenchida” (Idem, p. 115).  

Observa Foucault, analisando as passagens 132d -133c (PLATÃO, 2010, pp. 97-98), o 

aparecimento do gnôthi seauton através das perguntas que Sócrates faz acerca das condições 

do conhecimento e como a alma pode conhecer. Utilizando-se a metáfora do olho em que é a 

alma que deve conhecer a si mesma, ela apercebe-se disso quando sua própria imagem é 

refletida a si mesmo. Assim se enuncia a análise da metáfora do olho em comparação com a 

alma:  

 

Ora, se quisermos saber como a alma, posto que sabemos 

agora que é a alma que deve conhecer-se a si mesma, pode 

conhecer-se, tomemos o exemplo do olho. Sob que condições 

e como um olho pode se ver? Pois bem, quando percebe sua 

própria imagem que lhe é devolvida por um espelho. Mas o 

espelho não é a única superfície de reflexo para um olho que 

quer olhar-se a si mesmo. Afinal, quando o olho de alguém se 

olha no olho de outro alguém, quando um olho se olha em um 

outro olho que lhe é inteiramente semelhante, o que vê ele no 

olho do outro? Vê-se a si mesmo. Portanto, uma identidade 

de natureza é a condição para que um indivíduo possa 

conhecer o que ele é. A identidade de natureza é, se 

quisermos, a superfície de reflexo onde o indivíduo pode 

reconhecer-se, conhecer o que ele é. Em segundo lugar, 

quando o olho percebe-se assim no olho do outro, é no olho 

em geral que ele se vê ou não seria antes nesse elemento 

particular do olho que é a pupila, elemento no qual e pelo 

qual se efetua o próprio ato da visão? De fato, o olho não se 

vê no olho. O olho se vê no princípio da visão. Isso quer dizer 

que o ato da visão, que permite ao olho apreender a si 

mesmo, só pode efetuar-se em outro ato de visão, aquela que 

se encontra no olho do outro. Ora, o que mostra essa 

comparação, que é bem conhecida, aplicada à alma? Mostra 

que a alma só se verá dirigindo seu olhar para um elemento 

que for da mesma natureza que ela, mais precisamente, 



48 

 

olhando o elemento da mesma natureza que ela, voltando seu 

olhar, aplicando-o ao próprio princípio que constitui a 

natureza da alma, isto é, o pensamento e o saber (tò phroneín, 

tò eidénai). E voltando-se para esse elemento assegurado no 

pensamento e no saber que a alma poderá ver-se. Ora, o que é 

esse elemento? Pois bem, é o elemento divino. Portanto, é 

voltando-se para o divino que a alma poderá apreender a si 
mesma. (FOUCAULT, 2006a, pp. 64-65) 

 

É preciso que o olho se perceba como olhar para que possa mudar a si, para que possa 

a alma conhecer-se e, portanto, constituir-se na identidade de si mesma, ou seja, é preciso que 

ela se veja para se reconhecer enquanto tal. 

A posição que é tomada no fim do texto Alcibíades, após perceber-se de sua 

ignorância e do que ignora é a promessa de praticar o cuidado consigo, e na dimensão do 

governo, ocupando-se em se tornar mais virtuosos, como com a justiça para bem governar a 

cidade. Sócrates então incita Alcibíades a preocupar-se com sua alma, voltando seu olhar para 

o princípio da sabedoria, olhando para o divino; o elemento divino é justamente o que faz o 

indivíduo se conhecer e se reconhecer.  

Podemos notar que o elemento principal que permite o acesso à verdade, na 

perspectiva socrática-platônica, é o trabalho, o movimento que a alma faz sobre si mesma, 

dobrando sobre si e produzindo no sujeito o “conhecimento de si”, isto é, a alma se reconhece 

enquanto alma, se reconhece enquanto participante do divino que é sua própria natureza. 

Desse modo, “voltando-se para o divino que a alma poderá apreender a si mesma” (Idem, p. 

65).  

A própria natureza da alma é elencada como divina e o movimento que a faz olhar 

para si mesma é apoiado não pelo olho, mas por aquilo que a torna capaz de ver a si mesma, 

isto é, a partir do pensamento, que é movimento próprio da alma, percebe-se a partir do 

princípio da visão o próprio pensamento, a própria natureza da alma que é divina. Sem o 

conhecimento de si, da alma que conhece a si mesma, não há possibilidade de cuidar-se: 

 

Não é possível cuidar de si sem se conhecer. O cuidado de si 

é certamente o conhecimento de si – este é o lado socrático-

platônico mas é também o conhecimento de um certo número 

de regras de conduta ou de princípios que são 

simultaneamente verdades e prescrições. (...) Na corrente 

platônica, pelo menos de acordo com o final do Alcibíades, o 

problema para o sujeito ou para a alma individual é voltar os 

olhos para ela mesma, para se reconhecer naquilo que ela é, e, 

reconhecendo-se naquilo que ela é, lembrar-se das verdades 

com as quais tem afinidade e que ela pode contemplar. 
(FOUCAULT, 2004 a, p. 269). 



49 

 

 

O texto Alcibíades começa pela questão do governo, ao qual o próprio Alcibíades 

pretendia exercer para com os outros e, com o desenvolver do diálogo, percebe-se que antes é 

preciso se direcionar e desenvolver o governo de si; para isso, é necessário que haja cuidado 

consigo. Assim temos que, neste diálogo, incialmente o cuidado de si aparece como exercício 

de poder sobre os outros, uma posição de trabalho sobre si que permitiria exercer um governo. 

O cuidado aparece como consequência da atividade política, do cuidado de outrem; visto que 

é preciso ocupar-se para bem ocupar-se da cidade.  

Vemos também que essa questão do cuidado está transposta no problema do déficit 

educacional que há em Atenas, seja no aspecto do Éros, em que há o assédio dos mestres 

sobre os jovens discípulos, mas não há o auxílio contínuo no desenvolvimento do jovem, seja 

no aspecto do ensinamento e cultivo das virtudes desde a infância, como é o caso da Pérsia e 

de Esparta. É ressaltado (FOUCAULT, 2006a, pp. 34-35) que a necessidade de ocupar-se 

consigo surge quando Alcibíades está ignorando a própria alma, isto é, o objeto que é preciso 

cuidar.  

Nesse mesmo aspecto é interessante também notarmos, e que se apresenta no decorrer 

do texto que surge, um desencontro acerca da idade correta em que se deve iniciar os cuidados 

de si, para melhor aprender, como é elencada pelos “cinquenta anos” de Alcibíades. É 

apontado no texto Apologia de Sócrates, que a idade não é um problema, dado que Sócrates 

se preocupa tanto dos atenienses quanto dos forasteiros, seja jovem ou adulto, está instigado a 

intervir-lhes quanto a expor as ignorâncias para que cuidem de si. Contudo, no Alcibíades, a 

idade parece ser um fato que influencia no período que se deve iniciar a cuidar de si. 

 

Ali, a epiméleia heautoû aparece como uma função geral de 

toda a existência, ao passo que no Alcibíades aparece como 

um momento necessário na formação do jovem. Esta será 

uma questão muito importante, um dos grandes debates, um 

dos pontos de deslocamento do cuidado de si quando, com as 

filosofias epicurista e estoica, nós o veremos tornar-se 

obrigação permanente de todo indivíduo ao longo de sua 

existência inteira. Mas, nesta forma, precoce, se quisermos, 

socrático-platônica, o cuidado de si é antes uma atividade, 

uma necessidade de jovens numa relação entre eles e seu 

mestre, ou entre eles e seu amante, ou entre eles e seu mestre 

e amante. (FOUCAULT, 2006a, p. 36) 

 

 

  



50 

 

 Há aqui uma transformação no sentido do cuidado de si e de como essas “práticas” 

foram desenvolvidas a partir desse longo debate que ocorreu acerca da idade e de como, em 

cada idade, desenvolver os exercícios necessários para cuidar de si; aparecerá fortemente na 

filosofia epicurista e estoica, como um cuidado que se deve ter ao longo de toda vida.  

 

Será preciso ocupar-se consigo não quando se é jovem e 

porque a pedagogia em Atenas é insuficiente, mas será 

preciso ocupar-se consigo em qualquer situação porque toda e 

qualquer pedagogia é incapaz de nô-lo assegurar. Será preciso 

ocupar-se consigo durante toda a vida, sendo que a idade 

crucial, determinante, é a da maturidade. Não mais a saída da 

adolescência, mas o desenvolvimento da maturidade é que 

será a idade privilegiada para o necessário cuidado de si. 

Como consequência, o preparo do cuidado de si não se fará, 

como era no caso do adolescente, pelo ingresso na vida adulta 

e na vida cívica. Não mais para tornar-se cidadão, ou melhor, 

o chefe que se precisa, é que o jovem vai ocupar-se consigo 

[mesmo]. O adulto se ocupará consigo mesmo – para preparar 

o quê? Sua velhice. Para preparar a completude da vida 

naquela idade em que a própria vida estará completa e como 

que suspensa, que é a velhice. O cuidado de si como 

preparação para a velhice se distingue muito nitidamente do 

cuidado de si como substituto pedagógico, como 

complemento pedagógico para a vida. (FOUCAULT, 

2006a, p. 70) 

 

Desse modo, o conhecer a si mesmo eclode da necessidade de cuidar de si, isto é, de 

qual é o objeto que se deve cuidar, isto é, nesse contexto socrático-platônico do cuidado é o 

“si” a alma. O cuidado de si aqui leva ao cuidado da alma; Alcibíades chegou à conclusão de 

que nada sabe porque tudo aquilo que ele julgava saber acabara por se apresentar, pelas 

investidas de Sócrates, como aquilo que mais o distanciara da intenção de governar.  

Sócrates dizia que além da ignorância que Alcibíades ignorava, também havia um 

distanciamento cada vez mais da busca de si e que precisaria desse cuidado da alma, 

conhecendo a si, a essas ignorâncias, sendo mais justo consigo, poderia melhor cuidar, tanto 

dele mesmo quanto da cidade. Há um árduo trabalho de si sobre si, sendo difícil àqueles que 

não possuem coragem de voltar a atenção sobre si, atenção esta que está no limiar do 

desconhecimento do familiar e da necessidade de conhecer os limites do sujeito para que 

possa vir a tornar-se o que se é, coerente.  

O conhecimento de si e o cuidado de si são fundamentais para bem governar a cidade. 

Como Sócrates havia posto para Alcibíades (PLATÃO, 2010, pp. 101-102), ele precisa voltar-

se para si, estar atento para o que ocorre em si, ter governo e domínio de si próprio.  



51 

 

 No fim do diálogo, Alcibíades concorda com Sócrates que para se chegar na pretensão 

de governar os outros era preciso adquirir virtudes: sabedoria (sophrosyne) e justiça 

(dikaiosynes). Para tanto, Alcibíades precisa voltar para si, para trabalhar em si essas virtudes; 

ao cuidar em dispor atenção a si, ele estará em busca e em mira dessas virtudes. Sob a 

condição de voltar-se para as virtudes o jovem aristocrata promete a Sócrates dedicar-se à 

justiça e ao desenvolvimento da sabedoria que é própria da alma.  

Este diálogo marca um ponto importante da relação do sujeito com ele mesmo e dele 

com a verdade, principalmente do cuidado de si que o sujeito precisa para ter relação com a 

verdade. Dessa forma, Sócrates é, fundamentalmente, a figura do cuidado, pois “apresenta-se 

como aquele que tem, essencial e originariamente, a função, o ofício e o encargo de incitar os 

outros a se ocuparem consigo mesmos e não descurarem de si” (FOUCAULT, 2006a, p. 06).  

Sócrates aparece como aquela figura que incita os homens a ocuparem consigo e que, 

na figura de mestre, ocupando-se em procurar fazer com que os outros cuidem de si, está 

cumprindo um ofício (táxis) que o deus lhe encarregara. A própria forma como Sócrates se 

comporta, inquirindo aos seus concidadãos a cuidarem de si, torna-o a figura que provoca os 

outros a saírem do estado de ignorância que estão, um estado de inércia ou de conforto; 

Sócrates compara a atividade de incitar os outros como um “princípio de agitação”, isto é, 

como aquele que desperta os homens com indagações precisas a partir de um lugar comum: o 

não saber. 

Temos que o princípio de precisar ocupar-se consigo mesmo não se tornou condição 

apenas de acesso à uma vida filosófica, como atributo do conhecimento de si, mas, de forma 

mais ampla, tornou-se um princípio para todos aqueles que pretendessem agir a partir de uma 

conduta racional, a partir de um princípio de racionalidade que já estava difundido como um 

fenômeno cultural de conjunto.  

A noção de epiméleia heautoû, na leitura foucaultiana do Alcibíades de Platão, funda a 

necessidade do “conhece-te a ti mesmo”, e marca neste texto, concomitantemente, como um 

dos preceitos das técnicas, dos exercícios fulcrais para que possa o sujeito cuidar de si neste 

período socrático-platônico, bem como irá influenciar o aparecimento dos exercícios 

posteriores do período cristão.   

 

Portanto, haverá uma reorganização geral, parece-me, de 

todas essas técnicas em torno do “conhece-te a ti mesmo”. De 

todo modo, aqui neste texto, em que não são evocadas todas 

as técnicas anteriores, pode-se dizer que, uma vez aberto o 

espaço do cuidado de si e uma vez definido o eu como sendo 

a alma, todo o espaço assim aberto é coberto pelo princípio 



52 

 

do “conhece-te a ti mesmo”. Há, pode-se dizer, um golpe de 

força do gnôthi seautón no espaço aberto pelo cuidado de si. 

Dizer “golpe de força”, evidentemente, é um pouco 

metafórico. Lembremos que na última vez e, no fundo, é 

sobre isso que procurarei lhes falar neste ano – eu evocara 

esse tipo de problemas, difíceis e de longo alcance histórico, 

entre o gnôthi seautón (o conhecimento de si) e o cuidado de 

si. (FOUCAULT, 2006a, pp. 63-64) 

 

 Há, portanto, uma reorganização das técnicas do cuidado de si em torno do preceito 

délfico “conhece-te a ti mesmo” e que é disposto em uma abertura entre o gnôthi seautón e a 

soberania do epiméleia heautoû; as técnicas do cuidado passam, nos períodos platônico-

socrático e com a retomada desse movimento nos primórdios do período cristão, a se nortear a 

partir do princípio do “conhece-te a ti mesmo” como um conhecimento da alma, como um 

exercício sobre a alma; vemos surgir, a título de exemplo, as técnicas de concentração de 

pensamento, retorno da alma sobre si e retiro de si. 

Nesse ínterim, conseguimos delinear de sobrevoo algumas características, traços mais 

gerais sobre como aparece a noção do cuidado de si na interpretação foucaultiana do período 

socrático-platônico. Podemos perceber que o cuidado de si (epimeléia heautoû) aparece como 

um modo de se estar no mundo, uma atitude consigo e com o outro pela qual, com seu 

conjunto de ações, de prescrições e de exercícios, o sujeito pode lidar com o mundo. São, 

pois, as características mais gerais do cuidado de si (Idem, pp. 11-12): primeiramente, é uma 

atitude geral, um modo de se relacionar consigo e com o outro, com o mundo e tudo que 

rodeia o sujeito, sendo também uma atitude a ser tomada frente a tudo. Em segundo lugar, é 

uma forma de atenção, de olhar, uma maneira de estar atento, de converter o olhar em relação 

a si mesmo. Por fim, designam algumas ações, exercícios, atitudes que se deve ter consigo, a 

fim e pelas quais “nos assumimos, nos modificamos, nos purificarmos, nos transformarmos e 

nos transfiguramos” (Ibidem, p. 12). 

 Desse modo, Foucault nos apresenta essas três características que podemos tomar do 

conceito de “cuidado de si” (epiméleia heautoû): uma atitude para consigo, uma conversão do 

olhar e uma forma de atenção que se pode dar a si mesmo com vista em se transformar, se 

modificar, através de exercícios específicos. 

 

 

 

 



53 

 

CAPÍTULO II: A TRANSMUTAÇÃO DO “SI” E OS EXERCÍCIOS DE “SI”. 

 

2.1 A transmutação da noção do “cuidado de si”. 

 

A história do cuidado de si configurou-se no “período de ouro”, pois passou a ser 

entendido como noção, como exercício e como instituição. Assim, as condições de 

aparecimento do cuidado de si no diálogo Alcibíades (o exercício do poder, o déficit 

pedagógico e a idade) determinavam como o cuidado surgia naquele contexto; havia uma 

dependência intrínseca do gnôthi seautón à noção mais geral e de conhecimento comum do 

epiméleia heautoû, e a exigência de conhecimento é a exigência de acesso à verdade, 

portanto, a reminiscência da alma sobre si mesma.  Já no “período de ouro”, séc. I e II, há um 

renascimento do cuidado de si no que se constituirá como período helênico, também chamado 

de “idade de ouro” e onde irão ser paulatinamente rompidos e ressignificados os modos como 

se apresenta o cuidado de si, com outras técnicas, aparecendo sob o crivo de novas exigências. 

 

Gostaria agora de adotar marcos cronológicos diferentes dos que até 

então escolhi e situar-me no período que cobre, aproximadamente, os 

séculos I e II de nossa era: digamos, considerando marcos políticos, o 

período que vai da instalação da dinastia augustiniana ou Júlio 

claudiana até o final dos Antoninos ; ou ainda, considerando marcos 

filosóficos – marcos, de certo modo, no próprio domínio que gostaria 

de estudar – digamos que irei desde o período do estoicismo romano, 

desenvolvido com Musonius Rufus, até Marco Aurélio, isto é, o 

período do renascimento da cultura clássica do helenismo, 

imediatamente antes da difusão do cristianismo e do aparecimento 

dos primeiros grandes pensadores cristãos, Tertuliano e Clemente de 

Alexandria. É esse período, portanto, que pretendo escolher, pois a 

meu ver constitui uma verdadeira idade de ouro na história do 

cuidado de si, entendido esse tanto como noção quanto como prática e 
como instituição. (FOUCAULT, 2006a, p. 75) 

 

 

A transmutação do preceito do cuidado de si para a noção e os exercícios do cuidado 

de si no período que Foucault chama de “idade de ouro” se desenvolverá de forma paulatina. 

No Alcibíades temos que o cuidado de si aparece como tema para aqueles que precisam 

exercitar o poder com a finalidade de governar a cidade, ou seja, é um imperativo para 

aqueles que precisarão governar o outro. Já no século I e II, o cuidado de si aparece como 

uma “prática autônoma, conferida a todos e autofinalizada” (Idem, p. 79) visando a salvação 

pela conversão de si; não é a cidade a exigência de aparecimento do cuidado de si, mas agora 



54 

 

é pelo próprio si que se cuida, ou seja, o si é tanto objeto do que se cuida como finalidade do 

cuidar. 

O cuidado de si torna-se um princípio geral, imposto a todos e passa a ter finalidade 

em si e por si mesmo, não sendo mais apenas um privilégio particular de jovens aristocratas 

que irão governar a cidade como aparecia em Platão, mas, “doravante, o cuidado de si não é 

mais um imperativo ligado simplesmente a crise pedagógica daquele momento entre a 

adolescência e a idade adulta. O cuidado de si é uma obrigação permanente que deve durar 

toda a vida” (Ibidem, p. 80).  

É importante ressaltarmos que a transição da noção do cuidado da época de Sócrates 

para o século I e II do início da era cristã se apresentará como atividades e exercícios que 

estão dispostas não somente nos termos do conhecimento de si, como era pensado no período 

socrático-platônico, mas agora como uma prática voltada para si sob outros termos, desde 

uma economia, uma erótica, de regimes de exercícios à uma “dietética” no âmbito médico, 

alimentício, etc. 

 

Isso significa que, no texto de Platão, na intervenção de 

Sócrates, o cuidado de si estava completamente distinto do 

cuidado do corpo, isto é, da dietética, do cuidado dos bens, 

isto é, da econômica, e do cuidado do amor, isto é, da erótica. 

Pois bem, vemos que agora, ao contrário, estes três domínios 

(dietética; econômica, erótica) são reintegrados, mas como 

superfície de reflexão: ocasião, de certo modo, para o próprio 

eu experimentar-se, exercer-se, desenvolver a prática de si 

mesmo que é, sua regra de existência e seu objetivo. A 

dietética, a econômica e a erótica aparecem como os 

domínios de aplicação da prática de si. (FOUCAULT, 2006a, 
p. 146-147) 

 

 

Nesse sentido, o cuidado de si não é mais reservado ao ensinamento à uma classe, mas 

passa a ser tratado como extensivo na vida individual; não mais se tratava da restrição das 

idades como se apresentou em Sócrates, mas agora passava a ser uma “arte do viver” (tekhne 

tou biou), que precisava ser exercitado continuamente (Idem, p. 79). 

Temos que a transmutação da noção do cuidado de si ganha um aspecto do exercício 

que a alma deve ter não somente sobre si mesma, mas também sobre o corpo, a fim de que se 

possa colocar o corpo em regimes de exercícios determinados pela própria disposição da 

alma, para que se possa eliminar os erros, reduzir as imaginações que podem ser origem de 

excessos, dominando o corpo de forma sóbria. É importante frisarmos aqui que não se trata de 



55 

 

uma interpretação de Platão de cunho aristotélico em que é compreendido a relação da alma e 

do corpo como uma luta dualística em que a alma traça estratégias de se defender das 

apetições do corpo, e que esse produz algo naturalmente ruim, mas da alma que precisa 

corrigir-se e ordenar-se em conformidade com a própria estruturação do corpo, enquanto ele 

vai se constituindo, isso é, do corpus do sujeito que se ordena. Para cuidar-se é preciso 

abarcar regimes de exercícios e técnicas que canalize o sujeito dos desejos imediatos do 

organismo: seja o apego ao prazer (hedonismo), seja o desejo da presença das representações. 

No decorrer do século I e II, o cuidado de si assume uma validade para todas as idades 

e precisa ser praticada continuamente até o final da vida. A transmutação que sofreu o 

princípio do cuidado de si atravessa o sentido dado ao modo como se lidava do período da 

adolescência para a fase adulta, passando pela dimensão pedagógica, que trata exclusivamente 

da formação e a que diz respeito as práticas das dietéticas, que são as práticas médicas e 

alimentícias que se mostram como exercícios do cuidado. Epicuro afirmava, na carta a 

Meneceu (Ibidem, p. 80), que o cuidado precisa ser praticado seja quando jovem, seja quando 

velho, pois o primeiro iria cuidar-se como uma preparação (paraskheue) para enfrentar as 

intempéries da vida, sem que se possa declinar em uma paixão demasiada, enquanto o velho 

se cuida para rejuvenescer, para se desprender do tempo pela atividade de rememoração sem 

ficar preso ao passado. Assim temos que: 

 

 

Na prática de nós mesmos, devemos trabalhar para expulsar, 

expurgar, dominar esse mal que nos é interior, nos libertar e 

nos desembaraçar dele. E acrescenta: certamente, é muito 

mais fácil corrigir-se quando se assume esse mal no período 

em que se é ainda jovem e tenro e o mal não está ainda 

incrustado. De todo modo, como vemos, mesmo quando 

concebida como uma prática de juventude, a prática de si 

deve corrigir, não formar, ou não apenas formar: deve 

também, e principalmente, corrigir, corrigir um mal que já 

está lá. É preciso cuidar-se, mesmo quando se é jovem. 

(FOUCAULT, 2006a, p. 86) 

 

Nesse sentido, na medida em que a atividade de cuidar de si passa a ser 

descentralizada de uma idade  (do período da adolescência ao da maturidade e o final dela), 

valendo para todas as idades, passa a ter um duplo papel: formador e corretivo. Do ponto de 

vista do papel formador, temos: se no período socrático-platônico a atividade do cuidado de si 

estava originada e ambientada a partir da ignorância, seja do que achava saber e do que se 

ignora que não sabe, no período helênico-romano irá apresentar-se como uma preparação, 



56 

 

uma protetção em relação ao mundo, uma preparação (paraskheué) do sujeito para resistir aos 

acidentes que possam advir em sua vida. Ao que os gregos chamam paraskheué, Sêneca 

traduzirá como instructio
10

, que é uma armadura que o indivíduo desenvolve a fim de 

proteger-lhe dos acontecimentos. Já na dimensão corretiva, esses exercícios de si se 

impuseram sobre uma malformação do indivíduo, cultural, pedagógica e cuidativa; é uma 

dimensão sempre positiva
11

 que tem em vista a correção dos erros e dos maus hábitos, que 

deformam e criam dependência do indivíduo, levando-o a estados de doença, das paixões 

tristes ou excessivas que podem levar o sujeito a padecer. 

Ainda sobre este contexto, na carta 50 à Lucílio, Sêneca
12

 diz que o mal do indivíduo 

não vem externo a ele (non est extrínsecas malum nostrum), mas está em nós (intra nos est); o 

mal está em nossas vísceras (in visceribus ipsis sedei), sendo preciso que o indivíduo busque 

dominar e expulsar esse mal interior, trazendo à tona uma libertação. 

Nesse sentido, há outro aspecto importante que a atividade do cuidado de si assume 

nesse período de “ouro”, de demasiada importância e que é encontrada como uma precaução 

entre os cínicos e entre os estoicos, a saber: a desaprendizagem. Esse aspecto da 

desaprendizagem se esboça já desde a juventude, mas é manifesto em qualquer indivíduo de 

qualquer idade, tendo como características o rompimento com o ensino e os hábitos que se 

aprendeu durante a infância, a juventude ou maturidade. É uma crítica não somente a 

educação recebida na primeira infância, mas também ao meio familiar que impõe ao sujeito 

crenças, hábitos, regras valorativas de um modo de ser. Por fim é também uma crítica à 

formação pedagógica dos mestres de ensino. 

Há uma nova forma como se configura a posição do cuidado nessa época entre os 

gregos e os romanos, que consistia em viver a vida como se estivesse já para morrer, 

encarando dessa forma, o sujeito procuraria buscar uma coesão em si, pois todas as suas ações 

passavam a ser singulares. O valor que o cuidado tomava nesse modo de viver como quem 

morre, faz com que o sujeito tenha vigília de si, tornando a cultivar-se.  

Por fim, visto que os exercícios de si passam a ter a função de corrigir, reparar, 

reestabelecer um estado de tranquilidade, temos também uma aproximação entre o cuidado de 

si e uma concepção médica do cuidado. Seja em Epicuro
13

 em que “não se deve aparentar que 

                                                 
10

 Cf. sobre o este uso as cartas a Lucílio 24, 5; 61, 4; 109, 8 e enfim 113, 28 a partir de uma citação de 
Posidônio. In FOUCAULT, 2006 a, p. 94, Nota 39. 
11

 Cf. FOUCAULT, 2006a, pp 13-14. 
12

 Lettres à Lucilius, t. II, livro V, carta 50, 4, p. 34 Apud FOUCAULT, 2006 a, p. 94, Nota 40. 
13

 Épicure, Sentence vaticane 54, in Lettres et maximes, ed., cit., pp. 260-1. Apud FOUCAULT, 2006 a, p. 88, 

Nota 53. 



57 

 

se filosofa, mas filosofar realmente (óntos philosopheîn); pois temos necessidade não de 

parecer, mas de estar verdadeiramente com boa saúde (kat'alétheian hygiaínein)”, isto é, 

cuidar-se é curar-se segundo a verdade; nos estoicos, há uma assimilação entre a medicina e a 

filosofia.  

A atividade do médico em certa acepção de cuidado do corpo está analogamente 

relacionada a atividade do filósofo como o cuidado com a alma, visto que até no conjunto 

conceitual se orbitam; há o conceito de pathos que para os epicuristas, assim como para os 

estoicos, é entendido como paixão e bem como também doença. Os estoicos descreveram-no 

como o desenvolvimento de uma paixão até se tornar doença, uma evolução progressiva em 

que se apresenta por estágios. Apresenta-nos Foucault: 

 

O primeiro estágio é o que os gregos chamavam de 

euemptosía (a proclivitas), isto é, a constituição que leva a 

uma doença. Vem em seguida o páthos propriamente dito, 

movimento irracional da alma, traduzido em latim pela 

palavra pertubatio por Cícero e affectus por Sêneca. Depois 

do páthos, doença propriamente dita, temos o nósema, que é a 

passagem ao estado crônico da doença, passagem à héxis, que 

Sêneca denomina de morbus. A seguir vem o arróstema, que 

Cícero traduz por aegrotatio, isto é, uma espécie de estado 

permanente de doença, que pode manifestar-se de um modo 

ou outro, mas que mantém o indivíduo perpetuamente doente. 

Por fim, último estágio, o vício (kakía), a aegrotatio 

inveterata, diz Cícero, ou o vitium malum (a pestis), diz 

Sêneca, momento em que o indivíduo está completamente 

deformado, atingido e perdido no interior de uma paixão que 

o possui por inteiro. (FOUCAULT, 2006a, p. 89) 

 

 

Desse modo temos estados em que a alma se encontra afetada, onde se passa de um 

afeto (pathos) enquanto paixão à uma doença que pode tornar-se um vício (kakía). Nesse 

sentido, também se encontra outra noção grega em que a filosofia orbita e que tem um valor 

fundamental, a saber: Therapeúein. Este é um verbo de múltiplos valores que tem três 

significados mais específicos: Primeiro, pode significar uma atividade médica com o 

propósito de curar, de cuidar. Em sua segunda acepção pode significar uma atividade que um 

servidor presta às ordens de seu mestre. Por fim, significa o culto que se presta a uma 

divindade, ou a si mesmo, sendo seu próprio servidor a quem presta culto a si. Assim o 

filósofo se assimila a um terapeuta da alma, como o médico é uma terapia do corpo: pois 

“Denominam-se Terapeutas, diz ele, porque querem cuidar da alma como os médicos cuidam 

do corpo, mas também porque praticam o culto do Ser (tò ón: therapeúousi tò ón). Cuidam do 

Ser e cuidam da própria alma” (Idem, p.90). 



58 

 

 

Temos, pois, que para obter o valor que o cuidado de si vem conferir ao sujeito, em 

sua singularidade, é preciso viver em conformidade com as condutas preestabelecidas, a fim 

de que com os esforços e os sacrifícios, no conjunto de saberes que são elaborados, validados 

e transmitidos e que faz emergir, durante a vida , àquele que se propõe submeter-se a esse 

modo de vida, a possibilidade de se obter a forma verdadeira do cuidar de si, livrando-se do 

mal interno, percebendo o que se pensa e se passa consigo, conhecendo-se, cultivando-se. 

É precisamente no conjunto dos exercícios de si que o sujeito se cria enquanto um 

corpus, exercícios estes que estão inseridas num labor, criando armadura, uma preparação 

para a vida. Nesse aspecto, a filosofia helênico-romana traz a perspectiva de uma 

autofinalização do sujeito pela “arte de viver”, em que a origem e a finalidade do cuidado não 

está externa a si, mas é o objeto do próprio cuidado.  

 

2.2. Os exercícios filosóficos do cuidado 

 

 Articulando o aparecimento da noção do cuidado, Foucault nos apresenta a dimensão 

do cuidado como um âmbito regrado, que necessita de exercícios contínuos. Esse momento 

acerca das descrições e a apresentação das práticas, apresentando um deslocamento necessário 

de análise dos campos de exercícios, das tecnologias de si em que surge a dimensão do 

cuidado em cada época e segundo os aspectos que se transitou, desde o período socrático-

platônico, passando pelo período helênico-romano e por fim no cristianismo primevo. 

 Na análise das técnicas e dos exercícios nos é apresentado o momento em que foi 

experimentado os diversos mecanismos, regimes pelos quais os homens regravam seu modo 

de se conduzir. Tais técnicas podem ser entendidas como exercícios espirituais e, segundo 

Hadot (1998, p. 15. Tradução nossa), podem ser caracterizados como “práticas que podem ser 

de ordem física, como regime alimentar; discursiva, como o diálogo e a meditação; ou 

intuitiva, como a contemplação, mas que são todas destinadas a operar modificação e 

transformação no sujeito que as pratica". 

 O principal elemento comum nesses exercícios é que tomam por objetivo a 

transformação de si, intercalando, no interior desses exercícios, técnicas que tornam o 

indivíduo mais resiliente, dominando as paixões, comedindo as ações desmedidas e portando-

o de um aparato estratégico sobre si a fim de que se possa visar a felicidade do próprio sujeito. 

Temos aqui ritos de conversão, de purificação da alma, exercícios que desenvolvem a 



59 

 

espiritualidade (os conjuntos de técnicas e procedimentos em que o sujeito precisa realizar 

para ter possibilidade ao acesso à verdade), bem como outros modos em que o cuidado de si 

se exerce e se opera no ser do sujeito. 

 No período socrático-platônico esses exercícios tinham por finalidade o 

desenvolvimento do cuidado a partir do governo de si. Nesse sentido, se emerge tecnologias 

do cuidado que visam o governo de si sobre as pulsões do corpo, como técnicas de 

concentração da alma, em que se busca reunir e concentrar, através de exercícios de 

respiração, a pneûma, o sopro de vida que anima a alma.  

 

A alma é algo móvel. A alma, o sopro, é algo que pode ser 

agitado, atingível pelo exterior. É preciso evitar que a alma, 

este sopro, este pneûma se disperse. É preciso evitar que se 

exponha ao perigo exterior, que alguma coisa ou alguém do 

exterior o atinja. É preciso evitar que no momento da morte 

ele seja assim dissipado. É preciso, pois, concentrar a 

pneûma, a alma, reconhece-la, reuni-la, fazer fluir sobre si 

mesma, a fim de conferir-lhe um modo de existência, uma 

solidez que lhe permitirá permanecer, durar, resistir ao longo 

da vida, e não dissipar-se quando o momento da morte 

chegar. (FOUCAULT, 2006a, p. 44-45)  

  

 Defronte dos perigos externos que possam advir contra a alma, o indivíduo precisará 

fazer da alma uma fortaleza, concentrando-a a ponto de não poder ser atingida se não por 

vontade própria, isto é, livremente, filtrando o que se possa nutri-la e afastando aquilo que 

possa fragmentá-la. 

 Outro exercício pertinente à tecnologia de si e que podemos encontrar mais tarde no 

estoicismo é o retiro de si, a anacorese (anakhóresis), que remota a um método arcaico, é uma 

maneira de retirar-se de si mesmo a fim de desligar-se o máximo possível dos acontecimentos 

do mundo “exterior”, que independem do sujeito em seu aparecimento, cortando, de certo 

modo, as sensações que provocam a agitação e que provem do que rodeia o sujeito.  

 

O retiro, sobretudo, não é sinônimo de uma ruptura franca e 

rompante de atividades. Os estoicos afirmam: há muita 

arrogância nas ações ostensivas pelas quais pretensos sábios 

exibem publicamente sua solidão e expõem aos olhos de 

todos seu retiro para fora do mundo. O autêntico retiro, 

exigido pelo cuidado de si, consiste em ter recuo em relação 

às atividades nas quais estamos empenhados, prosseguindo-

as, todavia, para manter entre nós e nossas ações a distância 

constitutiva do necessário estado de vigilância. O cuidado de 

si não tem por finalidade cortar o eu do mundo, mas prepará-

lo, em vista dos acontecimentos do mundo, enquanto sujeito 

racional de ação. (GROS, 2006a, p. 485)  



60 

 

 

A anacorese é uma maneira de ausentar-se, de concentrar em si sem sair do lugar em 

que está localizado; trata-se de uma técnica de uma “ausência visível” (FOUCAULT, 2006a, 

p.45) em que se está visível aos olhos dos outros, mas está presente somente a si mesmo, 

entornado em si. Essa técnica consiste em um exercício de isolamento em direção a um 

movimento próprio da alma perante as sensações corpóreas. Não se tratando de um 

rompimento absoluto com as atividades do sujeito, nem mesmo uma cisão com o mundo, mas 

um distanciamento. 

Vinculada a essa concentração da alma pelo retiro, há também as técnicas de 

resistência, muito famosas entre os estoicos, em que o sujeito se torna íntegro a partir do 

momento em que coloca em situações difíceis e dolorosas a fim de suportar o sofrimento e 

resistir às tentações e infortúnios que possa vir a acometer-lhe. 

 Temos também os exercícios ascéticos dos pitagóricos e que serão reencontrados ao 

longo do helenismo, discorre Foucault, uma prática de ascese que era imprescindível para a 

preparação e purificação para o sonho, na atividade de dormir. Os pitagóricos acreditavam 

eles que o sonho que se manifesta ao dormir era uma forma de estar em contato com a 

dimensão do divino, da imortalidade, de uma dimensão da morte e que é também acesso à 

verdade. Desse modo, “antes do sono, devemos nos entregar a algumas práticas rituais que 

vão purificar a alma e torná-la capaz, consequentemente, de entrar em contato com o mundo 

divino, compreendendo suas significações, mensagens e verdades, reveladas sob uma forma 

mais ou menos ambígua” (Idem). Trata-se interpretar conscientemente os sonhos a fim de 

afastar a dimensão terrível que há em nós, as paixões avassaladoras que podem advir a 

modificar desmedidamente o sujeito, mostrando o lado cruel e irascível que há em nós. 

 Nesse ínterim, há também entre as práticas ascéticas a preparação para o sonho; há 

uma relação entre o sonho e o ato, apresentada por meio da prática da onirocricia (o poder da 

adivinhação a partir dos sonhos). Foucault dedica o primeiro capítulo no livro História da 

Sexualidade III – o cuidado de si aos exercícios do sonho e que nos é apresentado 

primeiramente em um compêndio de título A chave dos sonhos, escrito por Artemidoro. Neste 

compêndio se aborda essa prática como um modo de extensão da realidade, apresentado por 

signos ambíguos, mas que podem ser decifrados e organizados a fim de desvelar ao indivíduo, 

verdades que desconhecia enquanto desperto; a descrição e interpretação dos sonhos tinham 

mais por objetivo munir o indivíduo para suportar mais tranquilo os sofrimentos do que 

evidenciar o “inevitável do destino” do indivíduo. 

 



61 

 

(...) é preciso considerar o sonho como “um profeta sempre 

pronto, um conselheiro incansável e silencioso”; devemos 

todos, portanto, aplicar-nos em interpretar nossos sonhos 

quem quer que sejamos, “homens e mulheres, jovens e 

velhos, ricos e pobres, cidadãos privados e magistrados, 

habitantes da cidade e do campo, artesãos e oradores”, sem 

privilégio “de sexo, de idade, nem de fortuna e de profissão”.  

É com esse espírito que Artemidoro escreve A chave dos 

sonhos. (FOUCAULT, 1985, pp. 14-15) 

  

 Na antiguidade grega os sonhos eram passíveis de serem interpretados, submetidos às 

práticas em que seria possível desvelar o que ele apontava; era possível, acreditavam, por 

meio dos sonhos, determinar se os acontecimentos que iriam se suceder, se seriam favoráveis 

ou não, por exemplo, no caso das guerras. No caso de Artemidoro, a proposta da interpretação 

dos sonhos era visar uma dimensão prática, do cotidiano, para qualquer pessoa de qualquer 

sexo, idade ou lugar; é então proposto um método de análise que serviria como uma teckne, 

como instrumento interpretativo aos analistas e profissionais, principalmente para não se 

afastarem da prática dessa tradição importante naquela época. 

  Esse cuidado com a interpretação dos sonhos, diz respeito a saúde do sonhador, 

também à vida e à morte de seus próximos, do sucesso ou fracasso de empreendimentos e 

encargos a serem exercidos eventualmente na cidade, enfim, a todo um conjunto de 

acontecimentos cotidianos na vida comum. 

Artemidoro não diz se o sonho é bom ou não, se é moral ou imoral cometer ou não um 

ato, mas antes se é bom ou mau, vantajoso ou temível sonhar que se comete o ato. Nos alerta 

Foucault que “não devemos procurar nesse texto um código daquilo que convêm ou não fazer, 

mas sim o revelador de uma ética do sujeito que ainda existia correntemente na época de 

Artemidoro” (Idem, p. 20).  O sonho se remete a uma dimensão de interpretação a fim de 

purificar o sujeito que sonha dos males e da má interpretação do próprio sonho, para que 

conheça a origem de um mal que o aflige; essa técnica consiste em uma técnica de 

purificação. 

Foucault destaca ainda outras técnicas de purificação e transformação (2006a, p. 45), 

como a apreciação dos perfumes e odores, escutar música, etc. Há as técnicas de provação, 

que consiste em submeter o indivíduo a uma situação de potencial tentação para que dela 

possa ser provado, passando se for capaz de resistir.  

 

Entretanto, a finalidade dessas provações não é, sobretudo, de 

praticar a renúncia de si mesma, ela consiste em tornar capaz 

de abster-se do supérfluo, constituindo sobre si uma soberania 

que não depende de modo algum de sua presença ou de sua 



62 

 

ausência. As provações a que se é submetido não são estados 

sucessivos na privação, elas são uma forma de medir e de 

confirmar a independência do que se é capaz a respeito de 

tudo aquilo que não é indispensável e essencial. Ela reconduz, 

por um tempo, ao solo das necessidades elementares, fazendo 

aparecer assim os fatos, simultaneamente, tudo o que é 

supérfluo, e a possibilidade de evitá-lo. (FOUCAULT, 2006a, 

p. 64)  

 

 

Tais práticas tem demasiada importância por se tratar de um fortalecimento através das 

resistências. Essas técnicas de provação constituem um duplo papel de avançar na aquisição 

de uma virtude e ao mesmo tempo fazer uma medição de progressividade, saber até que ponto 

se chegou com esse exercício; o objetivo principal é fazer o sujeito “ser capaz de abster-se do 

que é supérfluo" (FOUCAULT, 1985, p. 64), do não necessário, medindo o que é e o que não 

é essencial a ponto de que possa o sujeito confirmar uma independência das afecções que o 

aprisionam, tornando o sujeito soberano de si. 

No mesmo viés das técnicas de provação, aparece os exercícios de abstinência, comum 

entre os epicuristas e os estoicos, e que se configurava também como um regime integral que 

deveria ser praticado como prova em situações reais (gymnazein) e em situação imaginárias, 

exercitadas, treinadas (melete) através do pensamento. Em Epicuro tratava-se de uma tradição 

que visava provar a experiência de um modo de vida que, na satisfação das mais necessidades 

elementares, podia-se encontrar prazer pleno, mais do que os outros prazeres advindos de uma 

percepção hedônica do corpo. Foucault nos narra (Idem, p. 64) que o próprio Epicuro se 

alimentava com uma porção de comida cada vez menor para medir até quando seu prazer 

seria cessado. Já nos estoicos, o exercício de abstinência tinha por finalidade provar que não 

haveria tanta dificuldade de abster-se de tudo o que a opinião comum tomava como hábito, 

seja a educação, a reputação, seja o gosto pela ostentação de glória. As provações tinham um 

caráter redutor e traziam a intensão de mostrar que só precisamos do indispensável; Sêneca 

propunha colocar-se em um estado de pobreza fictícia a serem realizados mensalmente e 

durante alguns dias a fim de provar que as privações não são um refinamento para privações 

futuras, mas antes para convencer-se de que se é capaz de fortalecer-se a ponto de saber que 

se pode resistir aos temíveis infortúnios, familiarizando-se com o mínimo possível. 

Assim, temos uma reelaboração de sentido nas técnicas, nos experimentos, nos modos 

como se dá o aparecimento do cuidado de si; para os gregos a própria vida era objeto de uma 

técnica (tékhne) e agora no período helênico-romano a vida tornava-se uma espécie de ritual 

em que a própria vida era uma ocasião de prova contínua; a técnica foi transformada em 



63 

 

prova, em que se é preciso constantemente se preparar. Há uma dimensão dos conjuntos de 

exercícios que dizem respeito a provação de si, podendo agrupar-se como um treino 

(meleté/meletân/meditatio/meditari), havendo sua proximidade com a meditação. Esta é 

entendida como um exercício do pensamento sobre o próprio pensamento, em que há uma 

preparação, um treino interno para realizar alguma ação.  

Encontramos também no pensamento do período socrático-platônico a dimensão da 

meditação e treino, mas sob outro horizonte e que influenciou a maneira de como aparece nos 

períodos posteriores. Nesse período a meditação aparecia a partir do princípio do conhece-te a 

ti mesmo, e no trato com a memória. Foucault retoma a alegoria da alma que olha para si 

mesma (bleptéon heautón), fazendo despertar o indivíduo para cuidar de si mesmo. É a 

alegoria da alma que olha para si mesmo, assim como no caso de Alcibíades que, ao olhar 

para si, no ato da sua alma refletir a si mesmo, reconhecia a própria natureza, isto é, no 

movimento de conhecer a si mesma, a alma reconhecia aquilo que no fundo da sua memória 

já havia conhecido e precisava rememorar o conhecimento de si, ou seja, o olho que vê a si 

mesmo enquanto olhar. 

 A prática despertada em Alcibíades consistia em que a alma conhecesse a sua própria 

natureza de alma e que, a partir daí a alma desvela o acesso do seu sentido conatural
14

. Acerca 

do movimento da alma olhar a si mesma, nos apresenta Foucault: 

  

 A alma conhece a si mesma e, nesse movimento pelo qual 

conhece a si mesma, reconhece aquilo que, do fundo de sua 

memória, já conhecia. Consequentemente, e gostaria de 

insistir nisso, vemos que com essa modalidade do gnôthi 

seautón não se está diante de um conhecimento de si em que 

a relação de si para consigo, o olhar sobre si mesmo abriria 

uma espécie de domínio de objetividade interior, de onde se 

poderia eventualmente inferir o que é a natureza da alma. 

Trata-se de um conhecimento que é nada mais nada menos do 

que o conhecimento daquilo que a alma é em sua essência 

própria, em sua realidade própria; e é a apreensão dessa 

essência própria da alma que dará abertura a uma verdade: 

não a verdade para a qual a alma seria um objeto a conhecer, 

mas uma verdade que é aquela que a alma já conhecia. Isso 

significa que a alma se apreende ao mesmo tempo na sua 

realidade essencial, e se apreende também como sujeito de 

um conhecimento, conhecimento de que já fora o sujeito 

quando contemplou as essências no céu, no alto do céu onde 

fora colocada. (2006a, p. 409) 

 

                                                 
14

 Cf. acerca do olhar, na Hermenêutica do sujeito, aula 13 de janeiro de 1982, primeira hora. 



64 

 

 O conhecimento de si se finaliza no elemento da identidade com aquilo que se deve 

conhecer em si mesmo; o conhecimento de si, expressão délfica tão conhecida pela máxima 

“conhece-te a ti mesmo” (gnôthi seautón), é a chave para se chegar à verdade. No campo da 

memória se estabelece as relações do conhecimento de si e da reflexão que se desenvolve a 

partir desse conhecimento. A partir do século I-II, temos os exercícios do período helênico-

romano; vemos desenvolver-se técnicas de exames e de exercícios que estão inscritos em 

procedimentos de provação; o exame visa prover virtudes que possam medir a que ponto se 

está, o que se desenvolveu, o que se pensa e se passa consigo diante de determinadas 

circunstâncias que atravessam o ser do sujeito.  O exame se mostra como meio capaz de 

apontar uma provação de independência do sujeito em relação ao estado em que estava, 

estado cômodo, supérfluo; para os epicuristas era sinal de provação, enquanto para os estoicos 

era sinal de sensatez, de lidar com os apetites, ou seja, de comedimento. 

Temos, pois, o exame de consciência que se apresenta como um exercício ascético de 

meditação (meleté). Esse exame consiste no exercício de rememoração das atividades do dia, 

lembrando as faltas que nele se fez presente no espírito e expurgando-as para que não haja 

perturbações por elas, purificando a memória do indivíduo. Havia o exame matinal que era a 

preparação das atividades que iriam se suceder no dia e o exame noturno que diz respeito a 

rememoração do que fora transcorrido durante o dia, percebendo as falhas, refletindo sobre os 

erros a fim de corrigir-se; concomitantemente, são exames das representações das opiniões 

que acompanham o sujeito e que se desdobram no seu dia. 

 Não obstante, temos uma distinção significativa entre os exames estoicos-romanos e 

os exames praticados pelos primeiros cristãos. Enquanto na ascética romana o fracasso era o 

ponto norteador do exame que podia assegurar uma conduta sóbria, no campo racional, 

levando a um aprendizado dos limites, temos que nos exames cristãos tinham o efeito da 

culpabilidade pelas atividades feitas ou não, fixando uma dimensão densa da culpa inerente a 

um sentimento de remorso. 

 Outrossim, Foucault nos apresenta outra prática importante na constituição do cuidado 

de si, a saber: a filtragem das representações
15

. Nessa técnica se assume um controle 

minucioso sobre as representações que advém ao espírito, a fim de que, no exercício 

permanente de distinção dessas representações, alocando-as em cada âmbito segundo o que 

mais importa na atenção do indivíduo para consigo, o sujeito assume uma postura de 

precaução em relação a si próprio, deixando-se afetar e não carecendo de atenção. 

                                                 
15

 Para uma análise mais completa desse exercício, Cf. aula 24 de fevereiro de 1982, primeira hora. 
FOUCAULT, 2006 a, p. 259. 



65 

 

  Seguindo o bojo do conhecido ensinamento estoico, é preciso saber o que depende ou 

não depende de nós, isto é, o que está no nosso alcance e o que não está. O cuidado de si se 

realiza por intermédio da razão e pelas implicações intrínsecas ao próprio cuidado; é a posição 

do controle, do domínio e do jogo das faculdades que o cuidado de si se realiza, pois, a razão 

é capaz de fazer o indivíduo saber se deve ou não fazer uma ação. 

Temos que os gregos da época clássica, os helênicos e os romanos tinham uma 

preocupação ímpar com o porvir, pois para eles o presente daquilo que os olhos veem era 

passado, cabendo premeditar para que se atualize e se realize. No treino em situação real, a 

vida se conduz como um ritual que se preserva através de perpétuas provas para a própria 

vida, como uma forma de exercício de ascese que premedita os males que possam porvir, 

preparando para melhor lidar e resistir a eles.  

 

E não pode haver um pensamento sobre o porvir que seja ao 

mesmo tempo uma memória. Não pode haver uma memória 

que seja ao mesmo tempo um pensamento sobre o porvir. 

Será sem dúvida uma das grandes mutações no pensamento 

ocidental, o dia em que se puder pensar que a reflexão sobre a 

memória é ao mesmo tempo uma atitude em relação ao 

porvir. E todos os temas, como, por exemplo, o do progresso, 

ou melhor dizendo, toda uma forma de reflexão sobre a 

história, toda uma dimensão da consciência histórica no 

Ocidente, será tardiamente alcançada, creio, quando se puder 

pensar que olhar para a memória é ao mesmo tempo um olhar 

para o porvir. Penso que o estabelecimento de uma 

consciência histórica, no sentido moderno, oscilará, girará em 

torno disso. A outra razão que faz com que o pensamento 

sobre o porvir seja desqualificado é, por assim dizer, teórica, 

filosófica, ontológica. O porvir é o nada: ele não existe, pelo 

menos para o homem; consequentemente, a seu respeito só se 

pode projetar uma imaginação que se assenta no nada. Ou 

então o porvir preexiste: se preexiste é porque é 

predeterminado; e, por isso, nenhum domínio podemos ter 

sobre ele. Ora, o que está em jogo na prática de si é 

precisamente poder dominar o que se é, em face do que é ou 

do que passa. Ou nada ou predeterminado, o porvir nos 

condena ou à imaginação ou à impotência. Ora, estas são as 

duas coisas contra as quais é construída toda a arte de si 

mesmo, toda a arte do cuidado de si. (FOUCAULT, 2006a, p. 

417) 

 

A desqualificação do porvir está em relacionada com a memória. Esta só é daquilo que 

está acontecendo, enquanto o porvir se assenta sobre o que imaginamos advir de um futuro 

próximo a partir de certas noções que temos no presente. Temos também que o porvir se 

apresenta em sua dimensão ontológica como o nada, visto que ele não existe se não em uma 

projeção a partir do presente, ou seja, há no porvir uma preexistência dos acontecimentos que 



66 

 

se sucedem na ordem do tempo presente; de qualquer modo há nessa noção de porvir algo que 

faz o sujeito se submeter a um não domínio. 

Girando em torno do exercício de memória em relação ao porvir, Foucault (2006a, pp. 

417-418) apresenta duas passagens de Plutarco, em sua obra De la tranquilité de l‟âme, em 

que o porvir é tomado como uma dimensão importante da premeditação, seja para condenar a 

criar a capacidade imaginativa ou para a impotência. A primeira passagem consiste em que ao 

se pensar no porvir não se pensa no passado e nem, por conseguinte, no presente, mas numa 

dimensão de inexistência. Aqui se apresenta a distinção entre os homens que estão voltados 

para o porvir (anoetoi, também conhecido no latim como stulti) e os homens que estão 

voltados para o passado (phrónimoi). Aquele indivíduo que não se preocupa consigo, que não 

tem cuidado consigo é chamado de anoetoi e o conhecemos como aquele que está no estado 

de stultitia, estado em que condena o homem a estar alheio de si, jogado às representações, 

mudando continuamente sem ter nenhum sentido e sem em nada se estabelecer. Já o estado de 

phónimoi condena o indivíduo a uma espécie de descontinuidade em relação ao tempo e as 

transformações, não dando conta da atualidade. 

 Sobremaneira, a premeditação dos males (praemeditatio malorum) desempenhava um 

valor característico desde o período helenístico até o período imperial romano, inclusive, 

dando lugar a debates sobre o horizonte em que essa premeditação tem na formação do 

sujeito. Nos epicuristas essa premeditação dos males tinha uma disposição diferente que nos 

estoicos, visto que se direcionava para o exercício de afastar as representações de infortúnio, 

pois eram estas que causavam males e angústias, a fim de que, voltando-se para as 

representações que causavam prazer, protegia os sujeitos dos males que poderiam acometer-

lhe. Acerca da premeditação dos males, nos diz o pensador francês: 

 

Entretanto, nesse contexto geral que, portanto, valoriza 

inteiramente a memória e a relação com o passado, os 

estoicos desenvolveram aquele famoso exercício da 

praemeditatio malorum (premeditação dos infortúnios ou dos 

males). Os epicuristas, por sua vez, opunham-se duramente a 

esse exercício de premeditação dos males, afirmando que 

existem suficientes dissabores no presente para termos de nos 

preocupar ainda com males que, afinal, bem poderiam não 

acontecer. E, contra essa praemeditatio malorum, os 

epicuristas opõem dois outros exercícios: o da evocatio, cuja 

função consiste em afastar as representações ou os 

pensamentos sobre o infortúnio, voltando-se ao contrário ao 

pensamento sobre os prazeres, e sobre todos os prazeres que 

possam algum dia advir em nossa existência; e depois o 

exercício da revocatio que, ao contrário, nos protege e nos 

defende dos infortúnios, ou dos supostos males que podem 



67 

 

nos acontecer, pela lembrança dos prazeres que outrora 

conhecemos. Já os estoicos praticam a praemeditatio 

malorum. A praemeditatio malorum funda seu valor no 

princípio que já lhes indiquei: a ascese em geral, pode-se 

dizer, o exercício tem por função dotar o homem de um 

equipamento de discursos verdadeiros a que ele poderá 

recorrer, que poderá chamar em socorro (o logos boethós) 

sempre que necessário e ao se apresentar um acontecimento 

que, não recebendo atenção suficiente, poderá ser 

considerado como um mal, quando não passa apenas de uma 

peripécia na ordem natural e necessária das coisas. 

(FOUCAULT, 2006a, p. 420) 

 

 O objetivo da praemeditatio malorum era a anulação da dimensão do que está por vir 

através da redução do imaginário através de uma possível realidade de um mal que poderia 

acometer os indivíduos; havia uma espécie de obstrução da noção de porvir pela compreensão 

da dimensão da realidade imediata. Dentre os exercícios de ascese, convém destacar a 

meditação, exercício do pensamento, sobre a morte.  

Citando a carta 12 de Sêneca em que convida Lucílio ao exercício da praemeditatio 

malorum, Foucault nos apresenta o pensamento desse estoico que diz que as fases da vida já é 

um exercício sobre a vida. 

 

Trata-se da possibilidade de uma certa forma de tomada de 

consciência de si mesmo, ou de uma certa forma de olhar que 

lançaremos sobre nós mesmo a partir do ponto de vista, por 

assim dizer, da morte, ou dessa atualização da morte em 

nossa vida. Com efeito, a forma privilegiada da meditação 

sobre a morte nos estoicos é, como sabemos, o exercício que 

consiste em considerar que a morte está aí, segundo o 

esquema da praemeditatio malorum, e que estamos vivendo 

nosso último dia. Há a esse respeito uma carta de Sêneca 

interessante, a carta 12. Nessa carta, Sêneca se refere a uma 

espécie de especulação, de tema muito geral no pensamento 

antigo de longa data, segundo o qual toda a vida não passa de 

um longo período de um dia, incluindo a manhã que é a 

infância, o meio-dia que é a maturidade e a noite que é a 

velhice; do mesmo modo, um ano é como um período de um 

dia, incluindo a manhã da primavera e a noite do inverno; 

também cada mês é uma espécie de período de um dia; e, em 

suma, um dia, o mero transcorrer do período de um único dia 

constitui o modelo de organização do tempo de uma vida, ou 

dos diferentes tempos, das diferentes durações que se 

organizam em uma vida humana. (FOUCAULT, 2006a, p. 

431) 

 

Esse exercício consiste em se colocar a viver e se colocar em direção ao pensamento  

de como se estivesse prestes a morrer, considerando cada momento como um tempo único, 

intransponível. O exercício de ocupar-se com a morte se torna sobressalente aos outros 



68 

 

exercícios, visto que tal tema é fundamental para todos os outros que dele se sucedem, visto 

que estamos morrendo a todo tempo. Se se exercitar nessa direção, não há o que se desesperar 

quando esse male vir, dado vista já está se preparando desde cedo, visto que se conseguisse 

viver o período de um dia como se fosse morrer no amanhecer do outro dia, poderia dormir 

tranquilo por saber que se autofinalizou a si mesmo, de que se está inteiro, na dimensão de um 

sentimento de absoluta vivência do mundo; tal pensamento pode ser expressa em toda uma 

densidade de uma passagem como “eu vivi” (Idem, p. 430) 

Temos todo um desenvolvimento e de transformação da noção do cuidado de si que 

perpassa uma concepção socrática-platônica em que a epimeléia heautoû aparece originada a 

partir de uma falta, da ignorância sobre si e da descoberta dessa ignorância, contextualizada a 

partir do governo de si e dos outros e se ressignifica no período helenístico-romano com o 

sentido de arte da existência, do viver (tekhne tou biou), em que o sujeito visa uma 

autofinalização de si, com o objetivo de que se prevaleça sobre os males através do exercício 

contínuo de si sobre si e pelo exercício das virtudes,  podendo assim ser feliz, tranquilo; o 

cuidado aqui aparece como formação e preparação do “eu” e tem como único objeto e 

finalidade a transformação de si. 

Se no período helênico-romano temos como marca do cuidado de si a autofinalização 

do sujeito através de práticas que preparam o sujeito, para lidar com as paixões e as 

intempéries do mundo, no período cristão-monástico temos uma reaclimatação dessa noção de 

cuidado através do conhecimento de si com a finalidade de renúncia de si.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

 

 

CAPITULO III:  A TRANSMUTAÇÃO DA NOÇÃO DO CUIDADO: DO 

HELENISMO AO ASCETISMO CRISTÃO. 

            

 

  3.1. Outro deslocamento do cuidado: do período helênico-romano aos primórdios 

cristão. 

  

 Vemos surgir um segundo deslocamento do cuidado de si, no período cristão-

monástico, durante os séculos III-V, em que o epimeléia heautoû sofre uma transmutação em 

seu sentido e em suas técnicas. Neste primeiro momento cristão, entre o final do século II e 

início do III, o conhecimento de si aparece como alicerce fulcral e está interligado ao 

conhecimento da verdade tal qual é apresentada pelo Texto e pela Revelação divina; para que 

o sujeito tenha a possibilidade de ler o texto e acessar essa verdade, é preciso que antes se 

pratique uma purificação que o torne capaz de compreender a Palavra divina expressa no 

texto sagrado. Há uma circularidade entre o conhecimento de si, o conhecimento da verdade e 

o cuidado de si. 

 

Portanto, relação circular entre: conhecimento de si, 

conhecimento da verdade e cuidado de si. Se quisermos 

promover nossa própria salvação, devemos acolher a verdade: 

a que nos é dada no Texto e a que se manifesta na Revelação. 

Mas não podemos conhecer esta verdade se não nos 

ocuparmos com nós mesmos na forma do conhecimento 

purificador do coração. Em troca, este conhecimento 

purificador de si por si mesmo só é possível sob a condição 

de que já tenhamos uma relação fundamental com a verdade, 

a do Texto e a da Revelação. É esta circularidade que, a meu 

ver, constitui um dos pontos fundamentais das relações entre 

cuidado de si e conhecimento de si no cristianismo. 

(FOUCAULT, 2006a, p. 229) 

 

Só é possível conhecermos a verdade através do Texto e de sua manifestação na 

Revelação, mas antes, é preciso que o sujeito se ocupe consigo, se conheça bem para que só 

assim haja, como condição de acesso à verdade, uma purificação em seu coração que o torne 

possível acessar a natureza divina dessa verdade; tal conhecimento purificador só é possível 

para o sujeito se este já o estiver sob a condição de relacionar-se com a verdade expressa no 

texto e manifesta na Revelação. 

Entre as técnicas que aparecerão no helenismo e no alto império romano se 

apresentam a escuta, da leitura e da fala; estes métodos se modificarão em seu sentido e se 



70 

 

inscreveram fortemente ao adentrar no cristianismo. A escuta aparece como um primeiro 

procedimento que diz respeito ao recolhimento do discurso (lógos) verdadeiro pelo sujeito, ao 

mesmo tempo que é também o movimento que levará o indivíduo a persuadir-se da verdade 

que lhes é dita pelo lógos; escutar é saber escutar como se deve, isto é, conforme os 

ensinamentos que visam a purificação da alma e auxiliam para leitura do texto. Temos de ler 

como se deve, conforme os dogmas, as verdades expressas no texto bíblico; enfim, falar como 

se deve é dizer conforme o discurso verdadeiro. A arte de falar desempenhará um papel 

importante, visto que o mestre se apresenta como aquele que, utilizando-se dos instrumentos 

como a voz e a linguagem, faz aparecer o caminho para a revelação.  

Nesse sentido, a arte de falar se funda na dimensão do mestre, que lida com a palavra 

fundamental que é a revelação e o texto como escrita fundamental ao qual se deve ater a fala. 

A revelação que é feita pelo mestre aparece com um sentido educativo do ensino da verdade, 

e ao mesmo tempo de prescrição dos valores que embasarão as normas de se conduzir, 

enquanto que o texto aparece como diretriz de ordenamento, onde se busca a coesão para a 

fala. O discurso do mestre assumirá diferentes formas e diferentes ofícios, como mestre de 

cerimônias, mestre de confissão e diretor de consciência, ou mesmo apresentando diversas 

técnicas e táticas com suportes institucionais para se revelar a verdade. O mestre opera 

naquele indivíduo ao qual deve ser conduzido a salvação e à verdade, pois está na ordem da 

ignorância e da perdição, um procedimento que o faz conhecer em si a verdade e esta precisa 

ser dita, a verdade por si mesma ou, se quisermos, o procedimento obrigatório do dizer-

verdadeiro sobre si mesmo é um procedimento que está inscrito nas técnicas de elaboração do 

sujeito sobre si mesmo.  

A obrigação do dizer-verdadeiro sobre si mesmo e como princípio no qual o sujeito 

tem uma relação geral com a verdade, vindo a salvar-se do estado em que se encontra, só 

aparece no momento ascético-cristão, pois funda a obrigatoriedade do dizer-verdadeiro como 

pressuposto para salvação. No período da antiguidade grega, helênica ou romana, aquele que 

é conduzido ou guiado à verdade pelo discurso do mestre não tem obrigação de dizer a 

verdade ou a verdade sobre si mesmo, não precisando falar, mas apenas bastando calar-se. O 

dizer-verdadeiro e sua expressão obrigatória da fala aparece no ocidente apenas no momento 

da confissão e muito embora haja elementos do período grego, helênico e romano que 

corroborem para o aparecimento da prática da confissão, como os exames de consciência, as 

práticas de consultas ao oráculo, o exame das faltas ou mesmo o de dizer com franqueza o que 

se pensa aos amigos, é na confissão que se entorna o dizer-verdadeiro como um procedimento 

obrigatório do dirigido. 



71 

 

O conhecimento de si se inscreve na forma do dizer-verdadeiro de si, expondo a um 

outro tudo o que se passa consigo; essa exposição do dizer-verdadeiro se configura como um 

procedimento indispensável à salvação do indivíduo do estado de mácula, de perdição, do 

estado de ignorância em relação a verdade divina. 

Essa nova forma do conhecimento de si aparece aqui com a função exegética de fazer 

com que o indivíduo dissipe as ilusões internas, bem como de frustrar as seduções que possam 

torna-lo vítima; é utilizado como método a “decifração dos processos e movimentos secretos 

que se desenrolam na alma, dos quais é preciso apreender a origem, a meta, a forma” (Idem, 

pp. 228-229). Aqui não é o “conhecimento de si” como reminiscência da alma, com sua 

função memorativa de reencontrar o sujeito consigo, mas é a de descrever minuciosamente a 

natureza e a origem dos processos internos da alma do sujeito, denunciando suas faltas, 

apontando suas tentações e desejos a fim de que possa exercer uma atividade sobre eles que 

possam vir a purificá-lo, torná-lo puro, “virgem”. Eis o modo como cristianismo se apresenta, 

nos diz Foucault. 

 

O cristianismo exige uma outra forma de obrigação com a 

verdade, diferente da fé. Requer de cada um que saiba o que 

é, quer dizer, que se empenhe em descobrir aquilo que passa 

em si mesmo, que reconheça suas faltas, admita suas 

tentações, localize seus desejos; cada um deve em seguida 

revelar essas coisas seja a Deus, seja aos outros membros da 

comunidade, conduzindo desta maneira a um testemunho, 

público ou de caráter privado, contra si próprio. Um laço 

existe entre as obrigações com a verdade que concernem à fé 

e aquelas que tocam ao indivíduo. Esse laço permite uma 

purificação da alma, impossível sem o conhecimento de si. 

(FOUCAULT, 1994, Vol. IV, pp. 802)  

 

 

Há no período cristão a fundamentação das técnicas de si a partir da verbalização das 

faltas e da exploração de si, no sentido de saber a origem dos males, examinando cada parte 

da alma para reconhecer as ausências e curar as impurezas. Neste período, o cuidado de si 

passa a ser um regime de exercícios que tem por finalidade a docilidade dos corpos, onde irão 

ser colocadas limitações de desejos, proibições de representações e principalmente obrigações 

de renúncia. Temos que o acesso à verdade não pode ser feito sem a purificação da alma, 

sendo a purificação consequência do conhecimento de si, também condição necessária para a 

compreensão do Texto. 

Do período socrático ao período do alto império, também chamado de momento 

helênico-romano, essas técnicas supracitadas passaram por uma tradição que se configurava 



72 

 

como a oralidade, pelo diálogo, mas foi agora por meio da escuta, da escrita e da 

memorização através da produção de texto que assumiu um carácter diferente e de extrema 

importância. Para se averiguar se o sujeito havia acessado a verdade e a assimilado em suas 

atitudes, havia um conjunto de exercícios que o colocavam a prova, como a askésis e de treino 

(meleté), que apareciam como exercícios de rememoração, abstinência, exame de consciência, 

meditação (metitation)
16

, silêncio, escuta do outro e escrita.  

A askésis inaugurada pelo período helênico tratava-se de um progressivo treino de si, 

um aperfeiçoamento da maestria de si, preparando (paraskheué) o indivíduo para as 

adversidades do mundo; é uma preparação do sujeito para a realidade que o cerca. 

Diferentemente do período helênico, a askésis fora tomada pelo cristianismo como um 

exercício de renúncia de si, este “si” enquanto parte desse mundo que também tem que ser 

preparado para ser renunciado como condição de acesso à verdade e que agora se encontra na 

dimensão de uma esfera superior, além-mundo. Sobre distinção da ascese do período 

helênico-romano ao período cristão, temos: 

 

Enfim, creio que podemos antecipar o seguinte: a ascese 

filosófica, a ascese da prática de si na época helenística e 

romana tem essencialmente por sentido e função assegurar o 

que chamarei de subjetivação do discurso verdadeiro. Ela faz 

com que eu mesmo possa sustentar este discurso verdadeiro, 

ela faz com que me torne o sujeito de enunciação do discurso 

verdadeiro, ao passo que a ascese cristã, por sua vez, terá sem 

dúvida uma função completamente diferente: função, é claro, 

de renúncia a si. (FOUCAULT, 2006a, p. 296) 

 

A ascese que havia perpassado no período helênico-romano se distinguiu no período 

cristão, este se caracterizou por impor conjuntos de regras exigidas para se ter acesso à 

verdade; ter obediência à verdade revelada e com obrigação de obediência àquele para o qual 

acessou a verdade pelo texto bíblico, deve ser cumprido como condição do conhecimento de 

si. Há uma obrigação requerida ao sujeito para com a verdade, uma obrigação de descobrir 

tudo o que se passa consigo, se empenhando em reconhecer as tentações que o distanciam da 

verdade divina, reconhecendo as faltas, localizando e limitando os desejos e principalmente 

revelando-os, seja através da confissão a Deus, seja a um membro da instituição religiosa que 

possa ser testemunho contra o próprio sujeito. 

                                                 
16

 Há uma proximidade elencada por Foucault sobre a palavra Meleté (treino) e a tradução latina meditation 

(meditação). Assim ele nos diz: “É a noção de „meditação‟. A palavra latina meditativo (ou o verbo meditari) 

traduz o substantivo grego meléte, o verbo grego meletân. E meléte, meletân não têm de modo algum a mesma 

significação daquilo que chamamos, ao menos hoje, isto é, nos séculos XIX e XX, „meditação‟. Meléte é 

exercício. Meletân está muito próximo, por exemplo, de gymnázein, que [significa] „exercitar-se‟, „treinar‟.” 

(FOUCAULT, 2006a, p. 318) 



73 

 

Contudo, é preciso ressaltar que o desenvolvimento da espiritualidade cristã ocorre de 

forma paulatina, pois, o conhecimento de si como reconhecimento do divino em si que estava 

presente entre os períodos antigos, também se apresentava no cristianismo primitivo do final 

do século II até o final do século III, através do pensamento gnóstico. Este se tratava de um 

pensamento esotérico que tinha a gnose
17

 (gnôsis: conhecimento) como princípio e que 

compreendia que um saber esotérico podia conferir ao sujeito um meio de salvação através do 

acesso à verdade pelo conhecimento; este saber representa para o gnóstico o acesso à sua 

própria origem, desvelando os segredos e mistérios do mundo celeste (e até a promessa de 

viagem para este plano) através de uma exegese de leitura. Neste sentido, o saber gnóstico 

tem o aspecto de salvador que traz um conjunto de especulações acerca da Bíblia e traz como 

promessa, através da exegese de saberes secretos encontrados no Texto, a revelação de um 

conhecimento extramundano, da libertação da alma e o triunfo sobre um poder cósmico 

maléfico. Toda a trama gnóstica se fundamenta na centralidade ascética sobre o 

conhecimento, sobrecarregando o ato de conhecimento para que só assim a alma pudesse se 

reconhecer a si mesma como elemento divino. 

No decorrer do final do século III, como também a partir do século IV e que se 

estenderá como prática até a modernidade, o cristianismo adentra em seu período monástico e 

se apresenta em um esforço de se libertar da espiritualidade da gnose, do conhecimento como 

centro do acesso à verdade e da salvação do indivíduo. A ascese do período cristão-monástico 

apresentava uma ruptura da ascese pelo conhecimento do movimento gnóstico; para não cair 

neste movimento, esse período monástico aproximou-se do tipo de ascese que havia existido 

no período helênico, em que não era o ato de conhecimento o princípio do cuidado, em que o 

indivíduo colocava em prática exercícios que não eram da ordem do conhecimento, mas da 

centralidade no melhoramento do indivíduo, como os exercícios do período monástico como: 

as práticas de abstinência, de provação, etc. Sobre a distinção deste período, vejamos: 

 

Essa ascética filosófica, ou de origem filosófica, era de certo 

modo para o cristianismo a garantia técnica de não cair na 

espiritualidade gnóstica. Ela colocava em prática exercícios 

que, em grande parte, de modo algum eram da ordem do 

conhecimento. E, precisamente, toda a importância desses 

exercícios, por exemplo, de abstinência, de prova, etc., de que 

voltarei a falar, [apoiava-se na ausência de relações diretas] 

com o conhecimento e o conhecimento de si. Portanto, 

importância de todo esse corpo de abstinências. E, em 

                                                 
17

 Foucault desenvolve rapidamente sobre gnose na aula 6 de janeiro, primeira hora, do Curso de título  A 

Hermenêutica do Sujeito, bem como também podemos encontrar acerca do tema da gnose no livro Ditos e 
Escritos I, n. 21. 



74 

 

segundo lugar, exercícios de conhecimento certamente, mas 

exercícios de conhecimento que não tinham por sentido 

primeiro e por fim último reconhecer-se como elemento 

divino, mas ao contrário exercícios de conhecimento e de 

conhecimento de si que tinham por função e finalidade incidir 

sobre si mesmo. Não, portanto, o grande movimento de 

reconhecimento do divino, mas a perpétua inquietação da 

suspeita. (FOUCAULT, 2006a, pp. 378-379) 

 

 Nessa nova forma ascética, no cristianismo monástico, não é o elemento divino que 

deva ser reconhecido, mas ao contrário, o indivíduo deve procurar faltas e fraquezas, traços de 

queda e do Outro que não é Deus, ou seja, do Diabo. É a decifração dos movimentos do 

pensamento e do coração, se possa estar instalado o mal e suscitar a presença da força 

diabólica, que o indivíduo deverá se dirigir, percebendo minuciosamente em sua alma esses 

movimentos com o fim de “não cair nas tentações” e “livrar de todo mal”, tratar de purificar-

se e de se proteger perante essas forças; se desenvolverá exercícios que se centram na suspeita 

do indivíduo consigo mesmo e que se implantam de modo soberano na conduta e nas práticas 

da espiritualidade do século IV-V e que, segundo Foucault (Idem, p. 379), perdurarão durante 

todo o cristianismo e reaparecerão em novas maneiras mais fortemente no decorrer do século 

XV-XVI, na reforma e na contrarreforma cristã. 

Neste período o que se estabelece é a emergência das instituições monásticas dos 

primeiros séculos da era cristã, onde o cuidado de si adota técnicas de obediência e 

submissão, bem como de renúncia. Há uma obrigação contínua de se dizer a verdade sobre si 

mesmo em que se é crivado em uma estruturação submissa para com o outro, entendido como 

aquele superior a quem se confessa tudo, como também a um outro ao qual está associado ao 

desalojamento da força maléfica (Diabo) que possa se encontrar no próprio pensamento do 

sujeito.  

A produção de um discurso verdadeiro sobre si mesmo reflete onde pode ser lido a 

própria vontade do indivíduo e é entendida como uma das formas de obediência que se vê 

surgir nesse período; os exames de si, também chamados exames de consciência, a confissão 

como verbalização do ser do sujeito, estão emoldurados por regras coercitivas e corretivas que 

é aplicado pelo mestre ou diretor de consciência, isto é, por aquele que guiará o indivíduo à 

salvação de si através da renúncia de si. 

Em um artigo publicado na coletânea organizada por Frederic Gros, Michel Senellart 

(2004a, p.132) nos diz que as formas e direção de consciência que vemos surgir a partir de 

técnicas de obediência e renúncia, aparece a partir das leituras que Foucault fez das diversas 



75 

 

obras de Cassiano (365-425 d.c), com o surgimento do monaquismo
18

 (estado monástico) e 

constitui o marco em que a história da subjetividade ocidental a partir do qual o indivíduo foi 

obrigado a dizer a verdade sobre si mesmo. 

 Há aqui o surgimento do poder pastoral entre o século IV-V, momento onde o ocorre 

o aparecimento de um governo das almas e nos é apresentado pela figura do pastor que guia e 

que poderá dar a sua própria vida por suas ovelhas. Nos diz Senellart que “dentro deste 

marco, a direção de consciência aparece como uma forma essencial do pastorado a partir da 

organização do monarquismo. Nela, o pastorado se consuma de maneira mais sistemática, 

mais constante e mais rigorosa” (Idem, p.134, tradução nossa). 

A figura do pastor judaico-cristão não está atribuída a exercer o poder sobre territórios 

como acontecia a figura do político grego, mas a exercer poder sobre seu rebanho, reunindo 

os indivíduos espalhados para que não se dispersem e corram perigo por outro que não esteja 

no rebanho; a figura do pastor mostra-se como capaz de dar a vida em busca de uma ovelha 

desgarrada.  

O poder pastoral aparece na literatura do primeiro século (como por exemplo 

Crisóstomo, Cipriano, Ambrósio, Jerônimo, Benito de Núrsia), e se apresenta como uma 

prática própria da vida monástica, aparecendo como uma experiência típica de uma 

comunidade que subsistia nas condições da vida rural, mas que exigia um nível cultural 

elevado. A pastoral tem como elementos constitutivos a responsabilidade inerente do pastor 

com suas ações e com suas ovelhas, pois todos os pecados e erros do rebanho são 

indubitavelmente imputados ao pastor, bem como a sua relação com as ovelhas é ao mesmo 

tempo individual e total; é preciso que o pastor conheça intimamente o que se passa com cada 

ovelha a fim de saber o momento certo de agir quando estão prestes a se desgarrar ou mesmo 

de procurar a cura se estiverem doentes. Concomitantemente é uma relação de vigilância 

permanente e de submissão do rebanho para com o pastor.  

No poder pastoral se desenvolve as técnicas de dizer a verdade sobre si mesmo, 

examinando minuciosamente os pensamentos para que não possam resguardar nenhum mal ou 

desejos concupiscentes que distancie da direção de Deus. Assim, temos que “no poder 

pastoral, a salvação reveste um caráter individual e implica uma análise minuciosa dos 

méritos e deméritos, a obediência à lei implica a submissão total à vontade de outro, e a 

                                                 
18

 Designa um modo de viver cristão, de maneira solitária, consagrado a Deus, onde se dedica a ter retiro no 

silêncio, na oração, na penitência e no constante trabalho de si. É uma modalidade ascética característica do 

período monástico que dá margem ao surgimento da figura do eremita. Temos como exemplo o chamado S. 
Antão (251-356), considerado o patriarca do monaquismo. 



76 

 

verdade deve estar orientada para o modo de conduzir-se na vida cotidiana” (CASTRO, 2014, 

p. 128). 

 Nesse sentido, a salvação aparece como um dos sentidos, preciso e particular, das 

técnicas de si e fazia parte do conjunto de práticas constituíram uma cultura de si. A salvação 

é um termo tradicional desde os gregos antigos, já presente em Platão e que é associado ao 

problema do cuidado de si e ao cuidado dos outros; é preciso salvar-se para bem salvar os 

outros. Diferentemente a esse sentido adotado na antiguidade encontramos, a partir do século 

III-IV, o cuidado ganha um caráter específico de redenção e de renúncia. Nessa época um dos 

elementos da salvação é ter o caráter dualístico, pois situa-se entre duas forças opostas que 

constituem a compreensão da realidade, como a relação entre um mundo e outro mundo, a 

vida e a morte, entre a mortalidade e a imortalidade. É compreendido como um jogo que 

opera como passagem, visto que há a transição entre os dois polos, da morte para a vida, de 

um mundo para o outro, ou num âmbito moral, do bem para o mal, da impureza para a pureza 

e vice-versa. 

 A salvação está vinculada na dramaticidade de uma narrativa situada numa 

temporalidade dos acontecimentos do mundo ou situada em uma metanarrativa em que 

aparece Deus, eternidade, imortalidade, etc.  

 

Em todo caso, estes acontecimentos – históricos ou meta-

históricos, repito – é que estão em jogo na salvação: é a 

transgressão, a falta, a falta original, a queda, que tornam 

necessária a salvação. E, ao contrário, é a conversão, o 

arrependimento, ou a encarnação de Cristo, etc. – repito 

ainda, acontecimentos individuais, históricos ou meta-

históricos – que irão organizar e tornar possível a salvação. A 

salvação está, pois, vinculada à dramaticidade de um 

acontecimento. (FOUCAULT, 2006a, pp. 163-164) 

 

 É nesse jogo de elementos inerentes a narrativa do acontecimento do mundo ou em 

uma metanarrativa dos acontecimentos do além-mundo que podemos encontrar o espaço em 

que se desenrola o jogo da salvação. Não é somente o sujeito o próprio agente e operador de 

sua salvação, mas também é requerido o outro como operador que auxiliará o sujeito a sair do 

estado de não-salvo, de pecador, para o estado de salvação. 

Todavia, salvar-se não teve sempre essa significação religiosa, inerente a um sistema 

binário e indissociável da obrigatoriedade da presença do outro como a que teve no decorrer 

período cristão-monástico. Como panorama geral, de acordo com Foucault (2006a, pp.164-



77 

 

166), o verbo salvar (sózein) ou mesmo o substantivo salvação (sotería) tinham algumas 

variações de significações, sendo seis delas as mais importantes.  

Primeiramente, temos o verbo salvar com a significação de livrar-se do perigo, como 

por exemplo do perigo iminente de um naufrágio ou de uma doença. Outra significação é 

salvar com o sentido de proteger, guardar, entornar sobre algo, permitindo conservar-se no 

estado em que se está; acerca desta significação o filósofo francês remeterá à Platão, no 

Crátilo
19

, em que para os pitagóricos o corpo é considerado como um contorno da alma, uma 

silhueta que diz respeito mais ao que abarca e não do que a contém, ou prende (como no caso 

de uma prisão ou túmulo em que a alma se encerra). Em outro sentido mais moral, mas 

similar ao que é tratado pelos pitagóricos, sózein quer significar conservar, proteger algo 

como o pudor, a honra ou a lembrança de algo. Há outra significação que diz respeito mais ao 

sentido jurídico, em que um outro, como o advogado ou alguém que fale por um outro, salve 

alguém de alguma acusação e que é também limpar o nome, a honra do acusado a fim de 

provar sua inocência. Em um quinto momento de significação, temos a forma passiva do 

verbo salvar que é sózetheai e que tem como significado “ser salvo neste momento, isto é, 

subsistir, manter-se tal qual se estava no estado anterior. Dir-se-á, por exemplo, que o vinho 

se conserva, mantém-se em seu estado de frescor, sem alteração” (Idem, p.165). Por fim, 

temos um sentido muito mais positivo de salvar que é fazer o bem, assegurar um bem-estar ou 

o bom estado de alguém, algo ou uma coletividade. Aqui Foucault utiliza-se do texto de 

Plutarco de título A Consolação de Apolônio, em que este afirma que quando estamos 

sofrendo de luto o indivíduo não deve se entregar aos sofrimento, o silêncio e a solidão, 

negligenciando todas as outras ocupações por causa deste estado.  

Salvar-se não tem sempre um aspecto negativo de escarpar ou fugir de um perigo, mas 

também significações positivas como fortalecer uma cidade ou criar proteção para o corpo, ou 

como salvar a alma de uma pessoa quando se estiver convenientemente bem preparado para 

fazê-la; quem se salva é quem está continuamente em um estado de alerta, de resistência à 

algo externo da salvação, de domínio de si, que lhe permite defender-se.  

É, portanto, no momento ascético-cristão que vemos a salvação operar como um 

procedimento que tem como finalidade livrar-se das impurezas da alma, expulsar um outro 

maligno (o Diabo), enfim, o jogo de salvação está cambiado pela dimensão binária, de 

passagem de estados com a finalidade indissociável da renúncia de si. 

                                                 
19

 “[Para os Órficos] a alma expia as faltas pelas quais é punida [...], para guardá-la (hína sózetai), tem como 

contorno (períbolon) este corpo que parece uma prisão”. (Platon, Cratyle, 400c, trad. fr. L. Méridier, ed. citada, 

p. 76 Apud FOUCAULT, 2006 a, p. 168.) 



78 

 

Assim, a salvação, a compreensão ontológica de mundo assentada em uma percepção 

binária e a decifração de si são elementos indissociáveis nesse período cristão-monástico. Vão 

se desenvolver a partir dessas dimensões, exercícios que fortaleceram e fixaram uma vida que 

tem por finalidade última a redenção, a salvação de si; práticas como penitência, a confissão, 

como a obrigatoriedade de dizer a verdade a um outro, e a conversão de si, são técnicas 

incisivas dentro do contexto deste período. 

 

3.2. Os exercícios de si no período monástico-cristão: o exame de si, a penitência e 

a confissão. 

 

Temos aqui o desenvolvimento de uma tecnologia demasiado importante na formação 

do sujeito da época cristã que é o exercício do exame de si; esta tecnologia se configurará a 

partir de um englobamento de diversos exercícios com funções específicas e respaldará sobre 

o período monástico-cristão. No exame de si o indivíduo passa a ter um caráter examinativo 

sobre o que se passa em sua alma, interrogando-se avidamente para prestar conta de sua 

conduta, percebendo o que é indiscreto, impuro em sua alma e atentando a prestar contas 

através de orações.  

Foucault nos apresenta o exame de si com um exemplo de São João de Crisóstomo: 

 

Um exemplo, ao menos, de exame do de si – aquele que nos 

oferece São João Crisóstomo – apresenta a mesma forma e o 

mesmo caráter administrativo que aquele que descreve 

Sêneca no De Ira. No exame de si, tal como o concebe 

Crisóstomo, o sujeito deve examinar suas contas desde a 

manhã; à noite, ele deve se interrogar a fim de prestar contas 

de sua conduta, de examinar aquilo que lhe é proveitoso e 

aquilo que lhe é prejudicial, mais pelas orações do que pelas 

palavras indiscretas. (FOUCAULT, 2004c, p. 101) 

 

É preciso entender que exame de si é um exame de consciência, entretanto é distinto 

do exame de consciência que se encontrava nos helênicos, visto que neste o mestre 

desempenhava uma função utilitária e profissional de guiar o discípulo/aluno através de 

conselhos que tinham como finalidade, como ethos de suas práticas e exercícios, uma vida 

feliz e autônoma, ou seja, quando o discípulo conquistava a autonomia e não precisava mais 

dos conselhos e da figura do mestre a relação cessava, mas já no exame cristão-monástico não 

há em nenhum momento um corte de vínculo, ao contrário, se cria a necessidade permanente 

da figura do mestre, do guia espiritual. O monge, indivíduo que é doutrinado neste período 

permanece em obediência absoluta ao mestre que o guia, o dirige no sentido de fazer com que 



79 

 

se perceba as faltas, os desejos “sórdidos”, principalmente sexuais que devem ser 

permanentemente combatidos e expurgados para a vida que se pretende e consta sempre o 

auxílio e presença do mestre.  

Esse exame de si é mais precisamente um inquérito do sujeito para consigo e do 

mestre para com o discípulo. Temos o exame de consciência deste período fundamentado por 

dois elementos: a obediência e a contemplação. A obediência não é um estado de autonomia, 

mas um estado de controle integral da conduta do monge pelo mestre e consiste em uma 

técnica de si, de renúncia de si, sacrificando a vontade do indivíduo para produzir uma relação 

de servil. Castro (2014, p.132) nos diz que a obediência se define por três características 

composicionais: a submissão (subditio), em que a vivência deve seguir estritamente a uma 

ordem determinada; a paciência (patientia) que diz respeito a um estado de passividade. Aqui 

remete-se a uma acepção da palavra grega pathos em que o sujeito se encontra na dimensão 

da doença, de não autonomia, precisando de auxílio para ser resgatado desse estado, pois é um 

estado sem resistências, sem embate. E por fim, temos a humildade (humilitas) que é a 

condição de estar e de assimilar a um reconhecimento de se encontrar o mais baixo possível 

em relação às outras pessoas, principalmente a um mestre. O si é constituído aqui a partir da 

obediência. Também temos o elemento da contemplação como uma técnica de direção de 

consciência que tem como intensão de continuamente fazer com que o monge direcione seus 

pensamentos, sua alma, em direção da contemplação do bem supremo, isto é, em direção a 

Deus, com o intuito de que, purificando seu coração a tal ponto de se livrar de todas as 

impurezas, possa então contemplar Deus, a verdade, o bem. O objetivo da técnica de 

contemplação é criar o horizonte para onde se olha, além-mundo, a fim de que, enquanto 

obedecer e seguir avidamente aos preceitos morais que ordenam a conduta, purificando 

continuamente a alma, possa contemplar e viver permanentemente em Deus. 

O tema da conversão se apresenta como condição de possibilidade para contemplar a 

Deus, a verdade divina; é preciso que o sujeito esteja convertido em seu ser de sujeito, a ponto 

de que purificado possa contemplar a verdade. É na direção de si mesmo como meta que se 

deve converter o olhar, para que no interior desse movimento possa o indivíduo imobilizar-se 

e compreender-se por inteiro, visto que o movimento só dá a percepção das partes.  

Foucault elenca (2006a, p. 188) que essa conversão de si pode ser encontrada já no 

período socrático-platônico como epistrophé com o sentido de desviar-se das aparências e ao 

mesmo tempo sendo a volta que o indivíduo faz sobre si mesmo para constatar a sua 

ignorância e, apercebendo-se dela, se dispor a cuidar de si; esta epistrophé leva a 



80 

 

reminiscência da alma sobre si mesmo, pois é o retorno da alma às essências, à natureza 

divina.  

Entre os helenos e romanos, a conversão que encontramos não se apresenta como um 

retorno da alma sobre si mesmo a fim de direcionar-se para as essências, mas trata-se de uma 

conversão na própria imanência do mundo, direcionando o olhar para a questão do que 

depende de nós para se realizar e do que não depende de nós, ou seja, “trata-se, antes, de uma 

liberação no interior desse eixo de imanência, liberação em relação a tudo aquilo que não 

dominamos, para alcançarmos, enfim, aquilo que podemos dominar.” (Idem, p. 189). Nesse 

sentido, a conversão helênica-romana diz respeito ao estabelecimento de uma relação 

completa de si para consigo, não se distanciando do corpo como no caso da platônica para que 

a alma possa melhor rememorar, mas armando-se suficientemente para que se possa ter 

domínio sobre si.   

Entretanto, no período cristão-monástico, mais especificamente a partir do século III e 

sobretudo o século IV, a conversão é entendida como metanoia. Segundo Foucault (Ibidem, p. 

190), “essa conversão cristã, para a qual os cristãos empregam a palavra metánoia, é 

evidentemente muito diferente da epistrophé platônica. Sabemos que a própria palavra 

metánoia significa duas coisas: é a penitência e é também a mudança, mudança radical do 

pensamento e do espírito”. Na conversão cristã é preciso uma transformação súbita, permeado 

de um acontecimento único inscrito numa narrativa histórica e ao mesmo tempo meta-

histórica que tem por caracterização a transformação imediata do ser do sujeito. Há uma 

passagem binária de estado que caracteriza essa transformação, seja a passagem da 

mortalidade à imortalidade, seja da morte à vida ou mesmo “da obscuridade à luz, do reino do 

demônio ao de Deus” (Ibidem). Essa passagem processual é o que se pode entender como a 

renúncia de si, pois o eu que se converte é mortificado para dar lugar a outro eu sob um novo 

aspecto, uma nova personalidade, com novos hábitos, modo de ser e finalidade de vida 

distinto do que precedeu este; é uma transfiguração do sujeito a um estado novo. A conversão 

é o primeiro momento para desenvolvimento das técnicas de si desse período, principalmente 

por ser ela o marco ritualístico entre um estado a outro, entre o que não é para o que é, como 

por exemplo o procedimento de batismo em que o indivíduo passa a ser um cristão e passa a 

dever se conduzir como tal, obedecendo as práticas vigentes. 

Desse modo, temos uma técnica de exame que é elaborada no interior dos mosteiros 

(primeiro modo de institucionalização do exame de si) e que se tornará uma prática comum 

em todo período do cristianismo. A obediência e a contemplação, técnicas de exame de 



81 

 

consciência, constituirão, a partir do séc. III ao séc. XVII, as condições pelas quais os 

indivíduos provarão, para o outro e para si, ser puros para poder contemplar a verdade divina.  

 

Essa técnica de exame de si, de origem oriental, em que a 

obediência e a contemplação figuram como princípios 

dominantes, preocupa-se bem mais com o pensamento do que 

com a ação. De acordo com Cassiano, não são as ações 

passadas do dia que constituem o objeto de exame de si, mas 

os pensamentos presentes. Que o monge deva voltar 

continuamente seu pensamento em direção a Deus implica 

que examine o curso atual daquele pensamento. O exame ao 

qual se submete tem por objeto uma discriminação 

permanente entre os pensamentos que dirige a Deus e aqueles 

que o desviam. Essa preocupação contínua com o presente 

difere da memorização dos atos e, portanto, daquelas regras 

que preconizava Sêneca. (FOUCAULT, 1994, p. 802) 

 

É uma técnica que investe sobre a alma, inquirindo o sujeito a um estado de 

permanente vigilância de si, do que se passa em seu pensamento, a fim de perceber o que 

possa vir a desviá-lo do seu modo de conduzir-se em direção àDeus. Esse exame era 

entendido entre os gregos pelo termo pejorativo de logismoi (raciocínio, pensamento 

calculista) e fora tomado por Cassiano
20

 como coagitationes que tem como significado a 

dimensão cogitativa, um raciocínio determinado, fixo. O movimento constante do pensamento 

significa uma fraqueza de espírito, visto que nada retém, nada se fixa, é a principal forma de 

distração da contemplação do indivíduo; é preciso para que não ocorra esse distanciamento 

seja posto em vigilância cada pensamento, sondando o que se passa consigo, se colocando a 

ponto de imobilizar o máximo possível a consciência através da focalização do pensamento na 

direção divina e da renúncia de si. Corroborando sobre o aspecto que o exame de si toma no 

momento cristão-monástico, nos diz o pensador francês: 

 

Existem três grandes tipos de exame de si: primeiro, o exame 

pelo qual se avalia a correspondência entre os pensamentos e 

a realidade (Descartes); segundo, o exame pelo qual se estima 

a correspondência entre os pensamentos e as regras (Sêneca); 

terceiro, o exame pelo qual se aprecia a relação entre um 

pensamento escondido e uma impureza da alma. É com o 

terceiro tipo de exame que começa a hermenêutica de si cristã 

e sua decodificação dos pensamentos íntimos. (FOUCAULT, 

1994, p.802) 

 

                                                 
20

 Jean Cassiano, Première Conférence de l‟abbé Serenus, "Da mobilidade da alma e dos espíritos do mal" ("De 

la mobilité de l‟âme et des esprits du mal"), par. 4, in Conférences (trad. E. Pichery), Paris, Ed. Du Cerf, col. 
"Sources chrétiennes", nº 42, 1955, p. 248. Apud FOUCAULT, 1994, p.23. 



82 

 

 São as partes desconhecidas da alma do sujeito em que não se tem visão suficiente 

sobre o estado em que se encontra, no limiar oscilante da atenção para consigo é que pode 

estar retido as impurezas, pensamentos concupiscentes, resquícios de desejos que desviam de 

Deus. A hermenêutica de si cristã é a ideia de que em nós há algo de secreto, escondido e que 

não sabendo e não tratando de decifrar em nós os movimentos internos, nos iludimos 

continuamente com nós mesmos. Para que não ocorra a ilusão, é preciso que nos ocupemos de 

nós para testemunhar nossos pensamentos, interpretar minuciosamente a ponto de distinguir o 

que é benéfico e o que é maléfico em detrimento do divino.  

Nesse sentido, Foucault elenca (Idem, pp. 19-20) três analogias utilizadas por Cassiano 

para apresentar como deve ser entendido o exame de consciência, a saber: a analogia do 

moinho, em que se deve moer os pensamentos como o moinho passa os grãos, separando os 

bons dos ruins e escolhendo os bons para fazer boa farinha e bons pães. De igual modo, com o 

mesmo similar, há a analogia militar, que consiste na imagem de um comandante que separa 

seu exército em duas fileiras, uma com soldados bons e a outra com os soldados ruins, 

dividindo para melhor saber utilizar-se e gerir a força bélica. Por fim, a analogia do cambista 

onde se tem a consciência como um fiscal (argyronome), onde se examina as peças de metal, 

analisando a procedência e a natureza de sua feitura, ou seja, a consciência sopesaria 

separando as verdadeiras das falsas, as que tem valor das que não tem nenhum valor, pois, “da 

mesma forma que as peças levam a efígie do imperador, nossos pensamentos devem ser 

cunhados com a imagem de Deus” (Ibidem, p. 20). 

Para bem discriminar um pensamento bom, de boa qualidade, de um pensamento ruim, 

deve-se confiar ao mestre e/ou a um dirigente de alma os nossos pensamentos, devendo 

obedecer em absoluto ao mestre, exercitando a verbalização dos processos que se passa nos 

pensamentos. A confissão não é somente dos pensamentos, mas dos movimentos ínfimos de 

si, das intenções, dos interesses e desejos dispostos numa análise minuciosa, detalhada e 

exposta ao mestre e a si mesmo; a ação de confessar confere ao mestre/diretor de alma o 

caráter de melhor conselheiro devido a experiência e sabedoria que lhes são conferidos, bem 

como também do domínio a partir da experiência de boa conduta. Tem-se a noção de que o 

mestre saberia facilmente distinguir um bom pensamento e, portanto, de uma conduta 

apropriada e benéfica. Assim, temos que 

 

A diferença entre os bons e os maus pensamentos é que os 

maus pensamentos não podem se exprimir facilmente, o mal 

ficando indizível e escondido. Que os maus pensamentos não 

possam se exprimir sem dificuldade nem sem vergonha, 

impede que apareça a diferença cosmológica entre a luz e a 



83 

 

escuridão, entre a verbalização e o pecado, entre o segredo e 

o silêncio, entre Deus e o diabo. Em um segundo momento, o 

monge se prosterna e confessa. Enquanto ele não se confessa 

verbalmente, o diabo não sai dele. A verbalização do pecado 

é o momento capital (Segunda Conferência do abade Moisés, 

II). A confissão é o seio da verdade. (FOUCAULT, 1994, p. 

803) 

 

Essa dualidade entre o visível e o invisível, entre o exposto e o escondido, entre o bem 

e o mal, Deus e o diabo, acaba por conferir à ideia de verbalização o sentido também binário; 

há algo sempre que deixa na sombra o não-dito, e este passa a ser considerado pecado, pois 

tudo aquilo que não se pode expressar, é condenado. É na fala que reside o testemunho da 

verdade, da revelação correspondente ao que se passa na alma e o que se constata no ato de 

dizer minuciosamente ao mestre, no ato de confessar.  

 Para melhor entendermos as formas de expressão da verdade do sujeito, da tecnologia 

de purificação que era confissão, é preciso apontar a relação e a diferença existente entre a 

técnica da penitência (exomologesis) e da confissão (exagoreusis), ambas estão articuladas a 

uma disciplina monástica que vemos surgir no cristianismo como formas de cuidado, de 

purificação de si. 

 

Gostaria de analisar a maneira pela qual a Igreja, e sua 

aspiração à luz, pode conceber a iluminação como revelação 

de si. O sacramento da penitência e a confissão dos pecados 

são invenções bastante recentes. Nos primeiros tempos do 

cristianismo, recorria-se a outras formas para descobrir e 

decifrar a verdade em si. É através do termo exomologesis, 

seja o “reconhecimento de um fato”, que se pode indicar uma 

das duas principais formas dessa revelação do si. Mesmo os 

padres latinos haviam conservado a palavra grega, sem buscar 

uma tradução exata. Para os cristãos, o exomologesis 

significava reconhecer publicamente a verdade de sua fé ou 

reconhecer publicamente que eram cristãos. (FOUCAULT, 

1994, p. 799) 

 

A exomologesis é um ritual que transforma o indivíduo que se assume enquanto 

pecador e reconhece-se enquanto no estatuto de penitente; era imposto regras de condutas, de 

vestimentas e sobre a sexualidade do indivíduo. A simbologia da designação da identidade 

“penitente” fazia distinguir o indivíduo dos outros; era preciso que o pecador solicitasse à 

instituição o caráter de penitência, mas não enquanto confissão, ainda somente enquanto 

requerimento de reconhecimento institucional. O reconhecimento público da condição de 

prova da fé do indivíduo entre seus pares se envereda por uma dimensão representativa, pois 



84 

 

“o exomologêsis não é uma conduta verbal, mas a expressão teatralizada do reconhecimento 

do estatuto de penitente” (Idem, p. 16). 

O reconhecimento do status de penitente indica a coesão de uma conduta exibida em 

público e que aparece sob a forma da autopunição, da expiação dos pecados e da revelação de 

si. Não há aqui a distinção entre o ato e a revelação deste ato, visto que a expressão dessa 

punição vincula a revelação ao ato de punir-se. O dispositivo de penitência era uma maneira 

de purificação na medida em que se expiava os pecados a fim de devolver ao indivíduo uma 

pureza que havia sido conferida pelo batismo, o primeiro sacramento, este como um ritual de 

unção da alma da criança à palavra verdadeira, divina, fazendo a vinculação a natureza pura 

do nascimento e que inseria o indivíduo em uma comunidade cristã, ressignificada pelo 

batismo; há uma encarnação da palavra como verdade, do discurso com a produção de um 

corpo que deve seguir determinada conduta. O elemento particular que dá importância à 

penitência é que ela não revela o ato do pecado, mas revela a verdade sobre a natureza do 

pecador, não sendo o meio de explicar os pecados perante a instituição, mas antes de revelar, 

de exibir seu ser pecador perante os seus pares cristãos a fim de que possa salvar-se, 

convertendo-se. 

De acordo com Foucault (Ibidem, p.17), a exomologesis orbita em torno da morte, da 

tortura ou do martírio. O indivíduo prefere morrer a se comprometer a perder a sua fé, pois o 

modo como o mártir enfrenta a morte é o modelo para o penitente, pois “a penitência é o 

destino da mudança, da ruptura consigo mesmo, com seu passado e com o mundo. É uma 

maneira, para o indivíduo, de mostrar que é capaz de renunciar à vida e a si mesmo, de 

enfrentar e aceitar a morte” (Ibidem). O gesto de apresentar o ser pecador do indivíduo 

penitente é ao mesmo tempo revelação de si e ao mesmo tempo destruição de si enquanto 

indivíduo, enquanto identidade passada. 

Há no coração do martírio da exomologesis uma forma de veridicção e que embora 

seja inerente ao ato teatral, aparece como finalidade deste ato, a saber: o sacrifício de si. No 

sentido do rito, só há a produção da verdade se o indivíduo for capaz de sacrificar a verdade 

de si mesmo; só através desta renúncia o indivíduo pode salvar-se na verdade divina. Nesse 

aspecto, a penitência resguarda e principia em seu ato a disposição que o cristianismo tomará 

com o desenvolvimento de uma nova prática, a saber: a confissão (exagoreusis). 

De modo similar, temos como técnica de exame de si a confissão (exagoreusis) que 

também se articula enquanto uma exposição de si, mas difere-se da penitência por não se 

apresentar como uma teatralização, uma espetacularização do indivíduo, antes é uma 

verbalização analítica dos pensamentos, a fim de perceber os pecados, um ato que torna o que 



85 

 

não é dito, dito. Essa tradição da exagoreusis já se apresentava desde o estoicismo na relação 

entre mestre e discípulo, mas que na transmissão dessa técnica ao cristianismo ganhou outra 

“roupagem”; é através das práticas monásticas do século III e IV d.C. que a confissão aparece 

como uma nova relação que se estabelece entre a subjetividade e a verdade. 

Se na prática do cristianismo primitivo a penitência não aparecia como exercício de 

buscar a verdade escondida no interior do penitente e não carecia principalmente de uma 

necessidade de exposição verbal do pecado, isto é, da culpa que o penitente carregava, agora 

no cristianismo da época monástica, esses aspectos são tomados como fundamentais para as 

práticas de si. O monge será guiado a partir da regra disciplinar estrita de continuamente dizer 

a verdade sobre si, confessando o que se passa consigo ao seu guia ou condutor de 

consciência e estabelecendo uma relação estrita entre a verdade do que é dita e a mortificação 

e renúncia do penitente enquanto realiza o procedimento de confissão.  

A confissão aparece como uma técnica de exame de si, de direção de consciência, 

como o caminho para a ascese cristã; é entendido como o momento em que o sujeito, através 

da revelação do que se passava na sua alma, efetivando-se com um discurso verdadeiro que 

renuncia a si e assimila o que se passa consigo, seus desejos e suas pulsões, como 

subjetivação deste mesmo discurso, tomando-o por verdade. A confissão é um exercício que é 

caracterizado pela posição do indivíduo dizer a verdade sobre o que se passa consigo, com o 

intuito de que se exponha a um outro, seus pecados, suas as faltas e os seus excessos, como 

impurezas que precisam ser expurgadas para bem purificar a alma. 

A contínua verbalização dos pensamentos e a obediência que é testemunhada pelo 

mestre mostra que o monge renuncia a si mesmo, a sua vontade particular; essa obediência 

total do dirigido, conjuntamente a esse contínuo dizer a verdade sobre si mesmo são expressos 

na confissão. Nesse aspecto, não se trata de apontar somente a história do cristianismo como 

uma religião da confissão, mas se trata de mostrar uma história da verdade, especialmente na 

formação da noção de verdade moderna e cuja técnica começava a se configurar no 

dispositivo confessionário. 

Nesse sentido, a confissão não é apenas um simples modo de falar, de se declarar ou 

de se posicionar, mas envolve um conjunto de procedimento que se exerce no sujeito, que se 

obriga no sujeito a prestar respeito sobre o que se diz e que torna o discurso da confissão um 

dizer-verdadeiro sobre o que se passa minuciosamente consigo. A linguagem passa a ter um 

vínculo estrito na formação dessa subjetividade monástica, visto que o processo constante de 

verbalização de si estaria relacionado à veridicção e renúncia, ou seja, através da fala de si, a 

confissão passa a significar a produção de subjetividade. 



86 

 

 

 O ato de confissão não é uma mera declaração, mas aparece como um ato de fala onde 

se apresenta quatro elementos fulcrais (CASTRO, 2014, p.134). Primeiramente se difere de 

uma constatação, pois aparece como um ato linguístico que tem como processo de passar do 

não dito para o dito. Em segundo lugar, no ato de confissão o indivíduo que está se 

confessando estabelece uma relação de respeito do que está dizendo de si mesmo e assume 

uma obrigação com o que está dizendo. Temos, em terceiro lugar, que o ato de confessar está 

localizado no contexto de um exercício de poder; ao confessar o indivíduo dá ao destinatário 

da confissão a possibilidade de ser exercido sobre ele alguma ação, seja rechaçar o ato, seja 

aceitar o que é confesso. Por fim, quem se confessa não assume somente uma obrigação com 

o que se diz, mas também assume uma postura, adquire uma qualidade, converte-se em algo, 

por exemplo, em um pecador declarado, consciente de seu estado. 

 

Com efeito, estes procedimentos de confissão e de exame de 

si estão emoldurados, nestas instituições monásticas, por 

regras muito coercitivas de obediência do dirigido em relação 

ao diretor de consciência. Mas não apenas sinais de 

obediência e marcas de respeito são esperados do dirigido; 

perante um outro (seu superior), ele deverá submeter ao fio 

do discurso a verdade de seu desejo: “O governo dos homens 

requer daqueles que são dirigidos, além de atos de obediência 

e de submissão, atos de verdade que têm como 

particularidade o fato de que o sujeito não somente é 

requisitado a dizer a verdade, mas a dizê-la a propósito de si 

mesmo”. É isto, para Foucault, a confissão: uma maneira de 

submeter o indivíduo, requerendo-se dele uma introspecção 

indefinida e o enunciado exaustivo de uma verdade sobre ele 

mesmo (“a obediência incondicional, o exame ininterrupto e a 

confissão exaustiva formam, portanto, um conjunto”). 

(GROS, F. 2006a, p. 459) 

 

 O ato de confissão é ao mesmo tempo um ato de obediência a um mestre ou condutor 

de alma, de submissão e de comprometimento com a verdade como quem está dizendo de si 

mesmo e a quem está sendo dirigida para testemunhar. Há uma governamentalidade no poder 

pastoral, técnicas de submissão e de assujeitamento, aclimatando a confissão como técnica de 

regramento, de “submeter o indivíduo, requerendo-se dele uma introspecção indefinida e o 

enunciado exaustivo de uma verdade sobre ele mesmo” (Idem).  

 Assim, temos que o exame de si passa a ser um modo de conduta baseado na 

penitência, na confissão, na obediência incondicional a um mestre. A veridicção do sujeito 

sobre si mesmo é uma das tecnologias de si e que produzirá as bases para a constituição da 



87 

 

subjetividade geral do ocidente; trata-se da verbalização minuciosa que está relacionada a um 

exame de consciência disposto no assujeitamento, na renúncia do “si” do sujeito para que seja 

iluminado pela verdade divina e encontre a salvação, a beatitude e a tranquilidade. 

 Não obstante, o modo de vida que se produz a partir dessas técnicas de exame de si, de 

penitência e da continua obrigação de se dizer a verdade sobre si mesmo, se efetiva como 

tecnologia de produção de uma subjetividade cristã e que se marcará indelevelmente como 

influência da composição do sujeito moderno englobado nas formas institucionalizadas do 

estado e seus discursos de verdades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 O cuidado de si aparece como uma complexa noção que se transmutou ao longo dos 

séculos, desde o tema do governo de si e do outro na época socrático-platônica, se 

transformando em um fenômeno “cultural de conjunto” na época helenística-romana e 

passando a ser entendido, no período cristão-monástico, como um modo de renúncia de si e da 

obrigação de obediência a um outro.  

 Embora o título do texto seja a Hermenêutica do Sujeito, não é a hermenêutica a 

problemática mais geral que interessa a Foucault, mas continua sendo a relação entre sujeito e 

a verdade. Esse curso de 1981-82, ministrado no Collège de France, se apresenta como uma 

história das práticas do cuidado de si, da cultura de si, cultura do cuidado que se estende ao 

longo de um milênio. 

Aqui é preciso ressaltar que por “cultura” Foucault entende certas condições de 

aparecimento que estão ordenadas hierarquicamente por valores e que os indivíduos se 

submetem, sendo necessário se conduzir com mira nesses valores para que se atinja uma 

conformidade com esses mesmos.  

 

Como, de todo modo, não gostaria de empregar a palavra 

cultura em um sentido demasiadamente vago, diria que se 

pode falar de cultura, parece-me, sob certas condições. 

Primeiramente, quando dispomos de um conjunto de valores 

que têm entre si um mínimo de coordenação, de 

subordinação, de hierarquia. Pode-se falar de cultura quando 

atendida uma segunda condição, a saber, que estes valores 

sejam dados como sendo ao mesmo tempo universais, mas 

não acessíveis a qualquer um. Terceira condição para que se 

possa falar de cultura: a fim de que os indivíduos atinjam 

estes valores, são necessárias certas condutas, precisas e 

regradas. Mais que isto, são necessários esforços e sacrifícios. 

Afinal, é necessário mesmo poder consagrar a vida inteira a 

estes valores para ter acesso a eles. Por fim, a quarta condição 

para que se possa falar de cultura, é que o acesso a estes 

valores seja condicionado por procedimentos e técnicas mais 

ou menos regrados, que tenham sido elaborados, validados, 

transmitidos, ensinados, e estejam também associados a todo 

um conjunto de noções, conceitos, teorias, etc, enfim, a todo 

um campo de saber. (FOUCAULT, 2006a, p. 163)   

 

 A cultura do cuidado é entendida como o conjunto de exercícios, um conjunto de 

técnicas que os sujeitos se esforçaram para atingir os valores éticos que se ordenam 



89 

 

hierarquicamente e são dispostos em uma conduta a ser seguida a fim de se ter o domínio de 

si, de governar a si e de perceber o que se passa e o que se pensa sobre si mesmo; todas essas 

condutas visam a formação do sujeito coeso em si mesmo. Trata-se de buscar compreender 

como foram estabelecidos esses valores e como eles se modificaram no campo da história do 

sujeito e como foram transpostos em cada época histórica, tornando-se inerente à relação 

entre o sujeito e verdade.  

 Quando nos deparamos com a pergunta “como se ter acesso à verdade”, surge a 

problemática do conhecimento de si, do sujeito que conhece a si mesmo e paulatinamente vai 

se estabelecendo a partir de uma dimensão filosófica em que faz frente a metáfora do olho em 

Platão e o reaparecimento deste preceito na fortificação do sentido que se apresentará na 

moral cristã, da obrigação dos procedimentos do cuidado. Percebemos que as práticas de 

subjetivação estavam estritamente relacionadas às produções dos discursos verdadeiros 

(logos) e da relação que se mantinha com a linguagem, com o modo que se enunciava e que 

norteava as ações do sujeito.  

 Desse modo, esses três momentos da história do cuidado de si são marcos, pontos 

fulcrais da análise das formas que produziram e constituíram o sujeito e a sua relação com a 

verdade, isto é, o liame da história dos modos de subjetivação que produziram o ser do sujeito 

ocidental. Acreditamos que ao direcionar o olhar para o cuidado de si e traçar o seu grandioso 

contorno na história do pensamento, Foucault traz à tona a questão do sujeito, da constituição 

do sujeito por ele mesmo e principalmente da possibilidade do sujeito se compor como sua 

própria obra, isto é, o sujeito em seu processo de criação, de subjetivação, pôde criar formas 

de viver, de existir distintamente, ao longo da história, abarcando modos diferentes de 

composições morais, éticas e políticas que não tinham como base a uniformidade de 

pensamento, de conduta, de modo de ser, mas uma diversidade complexa e rica de diferentes 

modos de subjetivação. 

É importante salientarmos aqui que o título do trabalho, mais especificamente “a 

formação de uma Hermenêutica do sujeito” e o próprio título desta obra foucaultiana estudada 

por nós, não se trata de uma extensa abordagem de uma hermenêutica do sujeito, mas 

podemos entender como um esboço, uma ideia de formação de uma hermenêutica do sujeito. 

É preciso também levar em conta que não se trata da hermenêutica cristã, entendida como 

aquela decifração minuciosa do pensamento, para perceber o pecado, o mal que possa habitar 

no sujeito, mas acreditamos que a proposta de Foucault é romper e ressignificar a forma que 

se entende a “hermenêutica”, mais a partir de uma tarefa genealógica e histórica do que um 

procedimento de controle. A questão da hermenêutica do sujeito, isto é, da pergunta de “quem 



90 

 

somos?”, aparece como uma questão estranha a Foucault e é ao mesmo tempo o combustível 

que alçou o olhar para a questão do sujeito à luz do cuidado de si.  Assim, ressalta Muchail 

sobre o sentido do título Hermenêutica do sujeito: 

 

Por um lado, se acentuarmos o ponto de vista histórico, 

entenderemos que se o Curso não trata do sujeito de uma 

hermenêutica, trata, porém, das condições que tornaram 

possível o que viria a ser uma hermenêutica do sujeito. De 

modo semelhante, se acentuarmos o movimento de 

continuidade, compreenderemos a incorporação das práticas 

de si pelo cristianismo na direção de uma hermenêutica do 

sujeito depois consolidada pelo cartesianismo. É nesta 

direção, cremos, que se deve ler a cuidadosa frase inicial do 

Resumo do Curso na qual, ao informar o tema a que “o curso 

deste ano foi consagrado” Foucault não diz “ao tema da 

hermenêutica do sujeito” mas “à formação do tema da 

hermenêutica de si”. Poderíamos dizer que neste primeiro 

sentido, A Hermenêutica do sujeito significa antes: (Em 

direção) à hermenêutica do sujeito.  

  Por outro lado, se acentuarmos o ponto de vista da 

genealogia, entenderemos que o Curso trata das 

possibilidades presentes e vindouras de superação do que 

veio a ser uma hermenêutica do sujeito. De modo semelhante, 

se acentuarmos o movimento de descontinuidade, 

compreenderemos a ruptura possível da hermenêutica do 

sujeito como passagem para outras alternativas. Poderíamos 

dizer que neste segundo sentido, A Hermenêutica do sujeito 

significa antes: (Para além) da hermenêutica do sujeito. 

(MUCHAIL, 2009, p. 85) 

 

Portanto, temos dois pontos de vistas que se acentuam como relevo condutor deste 

curso de 1982 e que se apresenta, concomitante, como movimento de interesse que ele se 

desenrola: a percepção histórica, da continuidade, onde se incorporam as práticas e que vemos 

consolidar-se com a racionalidade moderna, cartesiana do “eu” enquanto substância autônoma 

e que derivou da noção de hermenêutica cristã, e temos a do ponto de vista genealógico que 

“trata das possibilidades presentes e vindouras de superação do que veio a ser uma 

hermenêutica do sujeito” (Idem). É esse movimento de continuidade histórica e a aspiração de 

uma descontinuidade genealógica do pensamento tradicional que vemos a importância da 

noção do cuidado de si e da pretensão de ir além de uma hermenêutica do sujeito, visto que o 

que acreditamos que o projeto foucaultiano não abandona a temática trabalhada nas outras 

obras do período arqueológico e genealógico, mas traz uma outra abordagem sobre a pergunta 

“quem somos?”. 



91 

 

Assim, compreendemos que este estudo aqui desenvolvido não pretendeu sequer 

exaurir as possibilidades interpretativas desse tema e nem sequer percorreu a maior parte dos 

caminhos possíveis de serem mais aprofundados. Devido às diversas entranças que surgiram 

ao tratar desse tema tão complexo e que abrange longas épocas da cultura ocidental só nos foi 

possível apenas a escrita e o estudo de sobrevoo; foi um simples ensaio analítico com 

pretensões de compreensão da extensão histórica-filosófica da constituição do sujeito na 

perspectiva do último período do corpus filosófico de Foucault, isto é, do interesse sobre a 

produção da subjetividade à luz do cuidado de si. 

  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

CASTRO, E. Vocabulário de Foucault: um percurso pelos seus temas, conceitos e autores. 

Trad. Ingrid M. Xavier. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. 

____________. Introdução a Foucault. Trad. Beatriz de Almeida Magalhães. 1° ed. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2014.  

DELEUZE, G. Conversações, 1972-1990. Trad. Peter Pál Pelbart. São Paulo: Ed. 34, 1992. 
 

_____________. Foucault. Trad. Claudia Sant‟Anna Martins. São Paulo: Brasiliense, 2006.  

 

DREYFUS, Hubert L. Michel Foucault, uma trajetória filosófica: Para além do 

estruturalismo e da hermenêutica. 1ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. 

 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade 2: o uso dos prazeres. 11° Ed. Tradução de 

M. T. C. Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1984.  

_______________. História da Sexualidade 3: O cuidado de si. 8° Ed. Tradução de M. T. C. 

Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1985.  

_______________. Verdade e Subjectividade (Howison Lectures). Revista de Comunicação 

e linguagem. nº 19. Lisboa: Edições Cosmos, 1993. p. 203-223. 

 

________________. Dits et écrits. Paris: Gallimard, 1994, Vol. IV, pp. 783-813, Trad.  Karla 

Neves e Wanderson flor do nascimento. Disponível em: 

http://cognitiveenhancement.weebly.com/uploads/1/8/5/1/18518906/as_tcnicas_do_si-

_michel_foucault.pdf. Acessado em 24-08-2017. 

_________________. A Ética do Cuidado de Si como Prática da Liberdade. In: FOUCAULT, 

M. Ética, Sexualidade, Política. (Ditos & Escritos; V) Org. e seleção de textos Manoel B. da 

Motta. Trad. Elisa Monteiro, Inês Autran D. Barbosa. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2004a. 

http://cognitiveenhancement.weebly.com/uploads/1/8/5/1/18518906/as_tcnicas_do_si-_michel_foucault.pdf
http://cognitiveenhancement.weebly.com/uploads/1/8/5/1/18518906/as_tcnicas_do_si-_michel_foucault.pdf


92 

 

__________________. O Uso dos Prazeres e as Técnicas de Si. In: FOUCAULT, Michel. 

Ética, política, sexualidade. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2004 b (Ditos e escritos 

V). 

 

__________________. Por uma vida não-Facista (Coletânea Michel Foucault Sabotagem). 

Org. Coletivo Sabotagem. Sabotagem 2004c. Disponível em 

https://cesarmangolin.files.wordpress.com/2011/08/foucault-por-uma-vida-nao-facista-pdf.pdf 

Acessado em 22-08-2017. 

__________________. A Hermenêutica do Sujeito. Trad. Márcio Alves da Fonseca e Salma 

Tannus Muchail. 2° Ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006a. 

__________________. A Filosofia Analítica da Política. In: MOTTA, M. B. (org.). Ética, 

sexualidade, política. 2° ed., Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006b 

 

__________________. A Coragem da Verdade. Trad. Eduardo Brandão. 1° Ed. São Paulo: 

Martins fontes, 2011. 

 

__________________. Ditos e Escritos V: Ética, Sexualidade e Política. 3° Ed. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

 

__________________. Subjetividade e Verdade. Trad. Rosemary Costhek Abílio. 1° Ed. 

São Paulo:WMF Martins Fontes, 2016.  

 

 

GOLDSCHMIDT, V. Os Diálogos de Platão: estrutura e método dialético. São Paulo: 

Edições Loyola, 2002. 

GRABOIS, P. F. Sobre a Articulação entre Cuidado de Si e Cuidado dos Outros no 

Último Foucault: um recuo histórico à antiguidade. Ensaios filosóficos. V.3, p. 105-120, 

abril de 2011. Disponível em 

http://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo3/Pedro_Grabois.pdf. 

 

GROS, F. y CARLOS L. .Foucault y la Filosofia Antiqua. Trad. Elena Marengo. 1° Ed. 

Buenos Aires : Nueva Visión, 2004a. 

________________.Introdução: a coragem da verdade. In: (org.) Foucault: a coragem da 

verdade. São Paulo: Parábola Editorial, 2004b. Pág. 11-12. 

_______________. O Cuidado de si em Michel Foucault. In RAGO, Margareth e VEIGA- 

NETO, Alfredo (org), Figuras de Foucault. São Paulo: Autêntica, 2006a. 

_______________. Situação do Curso In: Hermenêutica do Sujeito. Trad. Márcio Alves da 

Fonseca e Salma Tannus Muchail. 2° Ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006b. 

https://cesarmangolin.files.wordpress.com/2011/08/foucault-por-uma-vida-nao-facista-pdf.pdf
http://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo3/Pedro_Grabois.pdf


93 

 

HADOT, Pierre, ¿Qué es la filosofia  antigua?. Trad. Elliane Cazenave Tapie Isoard.1° Ed. 

Fondo de Cultura Econômica, México, 1998. 

MUCHAIL, S. T. Da Promessa à Embriaguez: a propósito da leitura foucaultiana do 

Alcibíades de platão. In: RAGO, M. Figuras de Foucault. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

______________. A propósito do título A Hermenêutica do Sujeito. Revista Filos., Aurora, 

Curitiba, v.21. n. 28, p. 79-86. jan. /jun. 2009. Disponível em: 

https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/viewFile/1144/1069. 

______________. Foucault, Mestre do Cuidado: textos sobre hermenêutica do sujeito. São 

Paulo: Edições Loyola, 2011.  

OLIVEIRA, G. B. Cuidado de si e Hermenêutica do Sujeito em Michel Foucault. 

Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2011. Disponível em 

http://repositorio.ufrn.br:8080/jspui/bitstream/123456789/16495/1/GilbertoBO_DISSERT.pdf 

PORTOCARRERO, Vera. Foucault: a história dos saberes e das práticas. In: As ciências da 

vida: de Canguilhem a Foucault. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2009. 

PLATÃO. DIÁLOGOS: O Banquete – Fédon – Sofista – Político. Trad. José Cavalcante 

Souza, Jorge Paleikat e João Cruz Costa. 1° Ed. Editora Abril Cultural. São Paulo, 1972a. 

____________. PLATÃO, XENOFONTE, ARISTÓFANES. SÓCRATES. Col. Os 

Pensadores. Abril Cultural. São Paulo, 1972b. 

___________. Fedon (ou da alma). In Diálogos III: (Socráticos): Fedro (ou o belo); 

Eutifron (ou da religiosidade); Apologia de Sócrates; Criton (ou do dever); Fedon (ou da 

alma) / Platão. Bauru: Edipro, 2008. 

____________. ALCIBÍADES I e II. Trad. F. L. Vieira Almeida. Ed. Inquérito limitada. 

Lisboa: 2010. 

REVEL, J. Michel Foucault: Conceitos essenciais.  Trad. Maria do Rosário Gregolin, Nilton 

Milanez, Carlos Piovesani. São Carlos: Claraluz, 2005. 

SANTOS, José Trindade. Para ler Platão. Alma, cidade, cosmo. Tomo III. São Paulo: 

Loyola, 2009. 

 

SÊNECA. Cartas a Lucílio. 5° Ed. Trad. Fund. Calouste Gulbenkian. Lisboa: 2009. 

http://repositorio.ufrn.br:8080/jspui/bitstream/123456789/16495/1/GilbertoBO_DISSERT.pdf


94 

 

WANZELER. M. C.   O cuidado de si em Michel Foucault. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia) – Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal da Paraíba. 

João pessoa, 2011. Disponível em: 

http://tede.biblioteca.ufpb.br/bitsream/tede/5579/1/arquivototal.pdf. 

http://tede.biblioteca.ufpb.br/bitsream/tede/5579/1/arquivototal.pdf

