
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

GÉSSYCA DEIZE SANTOS MEDEIROS 

 

 

 

 

 

 

 

O UTILITARISMO PREFERENCIAL DE PETER SINGER: UMA ABORDAGEM 

ÉTICA PARA A DEFESA ANIMAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2017 



 
 

GÉSSYCA DEIZE SANTOS MEDEIROS  

 

 

 

 

 

 

 

 

O UTILITARISMO PREFERENCIAL DE PETER SINGER: UMA ABORDAGEM 

ÉTICA PARA A DEFESA ANIMAL 

 

 

 

 

 

 Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal 

da Paraíba, como requisito final para a obtenção 

do Título de Mestra em Filosofia, sob a 

orientação do Prof. Dr. Marconi José Pimentel 

Pequeno. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2017 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para Gorete e Roberto, sem os quais isso não seria possível. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

À Universidade Federal da Paraíba, especialmente ao corpo docente e servidores da Pós-

Graduação em Filosofia desta instituição. 

À Maria Gorete, minha mãe, pelo apoio em todas as minhas decisões acadêmicas, bem como 

pelo exemplo de determinação e de mulher que é.  

À José Roberto, meu tio/pai, por tudo que representa e pelo apoio em todos os momentos da 

minha vida, pelo cuidado, incentivo, confiança e amor. Por ser o exemplo de pessoa que 

almejo ser um dia.  

Aos meus familiares, pelo apoio e incentivo durante esse percurso, especialmente aos tios 

Rosângela, Márcio, Messias e Ricássia; ao meu irmão Gerson; à minha avó Maria Alves; ao 

meu avô José Geraldo (in memoriam); bem como a todos os familiares que contribuíram 

positivamente para que esse objetivo fosse alcançado.  

Ao Professor Fábio Coelho, pelo incentivo e por ser o exemplo de profissional e de pessoa 

que é.  

Aos colegas de curso, Bruno Cadete, Michelle Fernandes, Dariohana Alencar, Mariana 

Araújo, Cledson Carlos, Diana Inácio, Giordano Bruno, Edno Osório, Carlos Magno, Ray 

Renam, Lucas Barbosa, Angélica Barbosa, Tarciano Silva, Damiana Alves, Amanda Pacífico 

e Juliana Carvalho por todos os momentos e conhecimentos compartilhados. 

Ao Professor Luciano da Silva, pelos livros emprestados, pelas palavras de apoio e por todos 

os conselhos antes mesmo de iniciar este mestrado, bem como por aceitar participar da minha 

banca com tanta boa vontade e prontidão. Agradeço a generosidade.  

Ao Professor Marcos Pequeno, por aceitar participar da minha banca e pelas valiosas 

contribuições a esta pesquisa.  

À Abrahão Andrade, pelos momentos compartilhados e por aceitar participar do meu exame 

de qualificação. 

Ao meu orientador, Marconi Pequeno, pelas orientações e incentivo no início deste mestrado. 

À CAPES, pelo apoio financeiro para a realização desta pesquisa durante parte do mestrado.  

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Os animais são incapazes de exigir a própria 

libertação, ou de protestar contra as condições 

que lhes são impostas, com votos, manifestações 

ou boicotes. Os humanos têm o poder de 

continuar a oprimir outras espécies para sempre, 

ou até tornar este planeta inadequado aos seres 

vivos. Nossa tirania continuará a provar que a 

moralidade de nada vale quando se choca com o 

interesse pessoal, como sempre afirmaram os 

mais cínicos poetas e filósofos? Ou nos 

ergueremos ante o desafio e provaremos nossa 

capacidade de altruísmo, pondo fim à cruel 

exploração das espécies sob nosso poder não 

porque sejamos forçados a isso por rebeldes ou 

terroristas, mas porque reconhecemos que nossa 

opinião é moralmente indefensável? (SINGER, 

2010, p. 360-361). 



 
 

RESUMO 

 

Nas últimas décadas, acentua-se a complexa questão da defesa e dos direitos dos animais não 

humanos. Nosso interesse e os estudos acerca da referida problemática, constatam que os 

mesmos merecem uma consideração ética, o que nos estimulou a pesquisar as suas 

fundamentações filosóficas. Neste sentido, a presente pesquisa aborda a proposta de uma ética 

em defesa dos animais não humanos a partir da perspectiva utilitarista preferencial de Peter 

Singer. Inicialmente examinamos algumas das concepções que tratam da nossa relação com 

os demais seres vivos, em especial, nos termos desta pesquisa, com os animais não humanos. 

Em primeira instância, tratamos dos conceitos de animalidade e pessoalidade enquanto 

condições naturais de ambas as espécies, distintamente do que apregoa as éticas tradicionais. 

Por conseguinte, analisamos as correntes de pensamentos pelas quais refletimos sobre a 

relação dos humanos com os não humanos em nossas sociedades pós-modernas, a saber: o 

antropocentrismo e o especismo, através das quais pudemos entender a implausibilidade da 

exclusão dos demais animais de nossa comunidade moral, já que ambas são moralmente 

injustificáveis e, com isso, chegamos ao senciocentrismo, teoria pela qual compreendemos a 

necessidade da inclusão dos demais seres sensíveis ao âmbito das nossas discussões e dilemas 

morais. Posteriormente, abordamos a concepção de ética prática ou aplicada baseada em um 

ponto de vista universalizável, cuja pretensão é a solução de questões e dilemas morais sob 

um viés prático da vida cotidiana. Para tanto, analisamos a definição do utilitarismo clássico a 

partir das ideias de Jeremy Bentham e John Stuart Mill, bem como do utilitarismo de 

preferências do filósofo australiano Peter Singer, isso com o intuito de demonstrar seu 

impacto e aplicação na luta pela libertação animal. A perspectiva singeriana propõe como 

condição preliminar a discussão sobre o problema da igualdade o que permite evidenciar o 

princípio moral básico de sua concepção ética: o princípio da igual consideração de 

interesses. Como demonstramos, esse princípio sustenta que se existem interesses 

semelhantes no plano das ações, eles devem ser respeitados independentemente da cor da 

pele, do sexo, da capacidade de raciocínio ou de qualquer característica factual. 

Sumariamente, a ideia moral de considerar os interesses tem como parâmetro o limite de 

sensibilidade ou, em termos específicos, e em concordância com os utilitaristas clássicos, a 

capacidade de sofrer e de sentir prazer. Assim, para Singer, desde que a senciência seja 

satisfeita, o princípio de igualdade deve ser aplicado também aos interesses dos animais não 

humanos. Isso permite afirmar que os seres humanos possuem a obrigação moral de 

considerar imparcialmente os interesses dos demais animais em detrimento de seus interesses 

menores, uma vez que sua exploração indiscriminada é injustificável no âmbito da 

moralidade. Tendo em vista essas considerações, por último avaliamos algumas críticas à 

concepção de Singer, bem como as possíveis respostas a tais controvérsias e mal-entendidos. 

 

Palavras-Chave: Utilitarismo. Ética Prática. Defesa dos Animais. Igualdade. Senciência.  

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

In recent decades, the complex issue of defense and non-human animal rights has been 

emphasized. Our interest and the studies about the mentioned problematic, verify that they 

deserve an ethical consideration, which stimulated us to investigate its philosophical 

foundations. In this sense, the present research approaches the proposal of an ethics in defense 

of nonhuman animals from the preferential utilitarian perspective of Peter Singer. In this 

sense, we examined some of the conceptions that deal with human relations with other living 

beings, in particular, as proposed in this research, with nonhuman animals. Initially, we 

treated of concepts of animality and personhood as natural conditions of both species, 

distinctly from what traditional ethics proclaim. Subsequently, we analyzed the currents of 

thought by which we reflect on the relations between human beings and nonhumans in our 

postmodern societies, namely: anthropocentrism and  speciesism, and from them, it is 

understood the implausibility of the exclusion of nonhuman animals of our moral community, 

since both are morally unjustifiable, and with this, one arrives at the sentiocentrism, a theory 

by which one understands the necessity of the inclusion of the other beings sensitive to the 

scope of our discussions and moral dilemmas. Posteriorly, we approached the conception of 

practical or applied ethics based on a universalizable point of view, whose pretension is the 

solution of moral questions and dilemmas under a practical bias of daily life. Therefore, we 

analyzed the definition of classic utilitarianism from the ideas of Jeremy Bentham and John 

Stuart Mill, as well as the utilitarianism of the preferences of Australian philosopher Peter 

Singer, all this with the aim of proving its impact and application in the animal liberation 

front. The singer's perspective proposes as a preliminary condition a discussion on the 

problem of equality that allows to highlight the basic moral principle of its ethical conception: 

the principle of equal consideration of interests. As shown, this principle holds that if there are 

similar interests in the plan of actions, they must be respected regardless of skin color, sexes, 

reasoning ability or any factual form. In a generic way, the moral idea of considering interests 

has as a parameter limit of sensitivity or, in specific terms, and in agreement with the classical 

utilitarians, the capacity to suffer or to feel pleasure. Thus, for Singer, since the sentience is 

satisfied, the principle of equality must also be applied to the interests of nonhuman animals. 

This allows us to state that human beings have duty to consider the interests of other animals 

impartially to the detriment of their interests as minor, since their indiscriminate exploration is 

unjustifiable in the scope of morality. With these considerations, in the end, we avaluated 

some criticisms of Singer's conception, as well as the possible answers to such controversies 

and misunderstandings. 
 

Keywords: Utilitarianism. Practical ethics. Defense of Animals. Equality. Sentience. 
 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS ............................................................................................. 11 

1. O ESTATUTO ONTOLÓGICO DOS ANIMAIS ........................................................... 16 

1.2 A animalidade como condição natural ............................................................................... 16 

1.2 Podemos atribuir uma pessoalidade aos animais? .............................................................. 30 

1.3 Antropocentrismo, Especismo e Senciocentrismo ............................................................. 36 

2. ÉTICA PRÁTICA, UTILITARISMO CLÁSSICO E PREFERENCIAL: 

PERSPECTIVAS DE PETER SINGER, JEREMY BENTHAM E JOHN STUART 

MILL ....................................................................................................................................... 46 

2.1 A concepção singeriana de ética prática ............................................................................. 46 

2.2 O utilitarismo clássico: Jeremy Bentham e John Stuart Mill ............................................. 58 

2.3 O utilitarismo preferencial: a concepção de Peter Singer................................................... 75 

3. O PRINCÍPIO DA IGUAL CONSIDERAÇÃO DE INTERESSES .............................. 80 

3.1 O problema da igualdade e suas implicações morais ......................................................... 80 

3.2 O preceito moral básico da ética singeriana ....................................................................... 87 

3.3 A sensibilidade como critério de demarcação moral: senciência e interesses .................... 93 

3.4 A dor e o sofrimento enquanto elementos norteadores do interesse animal ...................... 99 

4. A FILOSOFIA DE SINGER: CRÍTICAS, CONTROVÉRSIAS E MAL-

ENTENDIDOS ...................................................................................................................... 110 

4.1 A senciência dos animais enquanto delimitação moral: as críticas de Peter Harrison ..... 110 

4.2 Os interesses enquanto parâmetro para a igualdade animal: as críticas de Raymond G. 

Frey ......................................................................................................................................... 121 

4.3 A coerência moral: o posicionamento de J. A. Gray ........................................................ 125 

4.4 A perspectiva singeriana enquanto análise e refutação dos argumentos de Peter Harrison, 

Raymond G. Frey e Jeffrey A. Gray ....................................................................................... 129 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 152 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 157 



11 
 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

Desde a década de 70, com o surgimento de novos campos de investigações, o debate 

e as preocupações em torno dos direitos, do bem-estar e da libertação animal tem obtido 

crescimento e repercussão até os nossos dias atuais, o que indica uma espécie de exaltação da 

dignidade dos animais ou, mais especificamente, uma edificação de seu status moral. Em 

relação a essa orientação, podemos mencionar a elaboração específica de documentos 

internacionais, tais como, por exemplo, a publicação da Declaração Universal dos Direitos 

dos Animais, proclamada pela UNESCO em 1978, bem como a proposta da World Society 

For Protection of Animals (WSPA) que defende o bem-estar dos animais a partir de cinco 

liberdades, a saber: livres de medo e estresse, livres de fome e sede, livres de desconforto, 

livres de dor e doenças e livres para expressar seu comportamento natural. Tendo em vista o 

impacto dessas discussões no Brasil, podemos destacar a Lei Nº. 11.794, de 2008, conhecida 

como “Lei Arouca”, que estabelece normas para a utilização de animais em atividades de 

ensino e pesquisas científicas em todo o país.  

Evidentemente, as medidas definidas em normas e resoluções, bem como as 

determinações legais, não são suficientes para superar as inúmeras controvérsias que o 

assunto desperta. Para ilustrar os impasses de tais discussões, podemos observá-los nas 

práticas e atitudes que envolvem a produção e o consumo desenfreado de carne, as quais 

revelam posições aparentemente distintas. Aqui, mesmo que brevemente, ao menos duas delas 

merecem atenção: de um lado, submetido a interesses puramente econômicos, encontramos as 

fazendas industriais, o confinamento inapropriado e os maus tratos; de outro lado, 

acompanhamos o surgimento de fazendas livres, o cuidado com o manejo e a proposta de 

abate humanitário. Em relação ao primeiro caso, o pressuposto é de que os animais em geral 

não possuem nenhum tipo de dignidade moral ou política, o que justificaria, portanto, a 

exploração dos mesmos porque “são seres inferiores”, ou simplesmente, um meio para 

atender as necessidades humanas. No segundo caso, é possível dizer que há certa preocupação 

com o bem-estar dos animais, mas ainda predomina os interesses humanos. Em uma direção 

contrária, um terceiro ponto de vista também merece atenção: a libertação animal apresenta a 

proposta inegociável de colocar fim a qualquer forma de exploração dos animais, cuja atitude 

mais visível consiste em propor o boicote de produtos provenientes do agronegócio e a 

alteração dos hábitos alimentares.  

Outro ponto que merece destaque, apesar de apresentar-se em uma escala menor, 

vincula-se à utilização indiscriminada dos animais como diversão em circos, rodeios, caça 



12 
 

 

esportiva, zoológicos, entre outros. Algumas dessas práticas são acusadas de propagar maus 

tratos, o que acarreta desde indignação e comoção popular, ocasionada pela exploração 

midiática nos telejornais e na internet, até inquéritos policiais e sanções legais (multas, prisões 

e penas alternativas). 

Apesar disso, é importante destacar que essas preocupações não são necessariamente 

balizadas por uma orientação ética, o que impõe as seguintes questões: como pensar 

eticamente a condição dos animais não humanos? Qual seria a relação entre tais discussões 

com a história da filosofia moral? Ou, ainda, redefinindo os termos, numa época em que se 

propõe a defesa dos animais, é possível sustentar uma ética para os mesmos, sobretudo ao 

estabelecer critérios que ultrapassem os sentimentos morais (compaixão, por exemplo), bem 

como os interesses econômicos e políticos da sociedade? 

 Essas discussões morais estavam em curso já no século XVIII com o posicionamento 

utilitarista de Jeremy Bentham. Ainda que muito sumariamente, o autor aborda a questão da 

defesa animal a partir da capacidade de sofrimento que eles possuem. Ora, uma vez que a 

orientação moral de Bentham consiste na avaliação das questões e dilemas morais a partir da 

maximização do bem-estar ou da felicidade, cujo alcance está na satisfação de seus prazeres e, 

concomitantemente, na diminuição do sofrimento, os animais não humanos, como seres 

capazes de sofrer, devem ser levados em consideração e, portanto, não serem expostos a 

situações de sofrimento independentemente da capacidade para o desenvolvimento da 

linguagem ou da racionalidade, características defendidas para manter o ser humano como 

centro determinante de julgamento das ações e, portanto, superior aos demais animais, o que 

justificaria sua utilização indiscriminada para atender a interesses menos relevantes, como a 

satisfação do nosso paladar com a alimentação de sua carne, por exemplo. Ora, para ele, o que 

está em jogo é sua capacidade de sofrer. Em Uma Introdução aos Princípios da Moral e da 

Legislação, de 1789, o autor apresenta uma comparação entre o uso dos animais não humanos 

e a escravização com bases étnicas para demonstrar que em ambos os casos, sendo suscetíveis 

de sofrimento, os homens e os outros animais teriam suas características (pele negra e 

irracionalidade dos animais não humanos) acentuadas indiscriminadamente para atender aos 

interesses dispensáveis dos seres humanos. O que o autor propõe é uma mudança de 

paradigma: ao invés de recorrer a determinadas características factuais como a cor da pele, a 

capacidade de raciocinar ou o discurso, as questões morais deveriam ter como pressuposto a 

reflexão sobre a capacidade de sofrimento.  

 Essas reflexões morais serão aprofundadas com a divulgação do livro Libertação 

Animal do filósofo australiano Peter Singer, publicado originalmente em 1975, o qual, desde 



13 
 

 

então, tornou-se uma das obras mais relevantes e utilizadas pelos defensores dos animais. 

Porém, como pretendemos demonstrar, cabe ressaltar que Singer se distingue da maioria dos 

defensores animalistas, isso porque ele adota um posicionamento ético e não se ocupa de 

questões vinculadas ao âmbito legal, nem, tampouco, em uma visão calcada em sentimentos 

morais. O pressuposto básico da teoria moral do pensador vincula-se, por meio da influência 

do utilitarismo clássico, à ideia de que devemos agir com o objetivo de maximizar o bem-

estar, com a ressalva de que nem sempre a melhor consequência é o aumento de prazer, mas a 

atenuação do sofrimento.  

 Com base nesses pressupostos, este trabalho aborda a proposta de uma ética calcada na 

possibilidade da defesa dos animais não humanos em nossas sociedades contemporâneas, cujo 

referencial vincula-se ao posicionamento moral de Peter Singer. Assim, no primeiro capítulo 

fazemos uma breve discussão ontológica sobre a natureza do ser vivente, bem como sobre o 

modo como nos relacionamos com os demais animais e com a natureza. Tratamos 

primeiramente do conceito de animalidade como condição natural dos humanos e demais 

animais, ainda que essa característica tenha sido negligenciada e negada em nossa espécie no 

decorrer da história do pensamento ocidental. Por conseguinte, analisamos a pessoalidade 

como característica inerente não apenas aos membros de nossa espécie biológica, mas 

também aos animais não humanos. Por último, pensaremos nos limites da relação 

homem/animal através daquilo que seria o antropocentrismo e o especismo, isso com o 

objetivo de demonstrar os motivos pelos quais essas perspectivas não são justificáveis 

moralmente. A partir dessas vertentes de pensamentos chegamos, então, ao senciocentrismo, 

isto é, à concepção moral básica através da qual entendemos a necessidade de incluir os 

demais seres sensíveis na comunidade moral. Aqui o critério moral refere-se ao limite de 

sensibilidade do ser vivente. Desse modo, faz-se necessária a análise da teoria de Peter Singer, 

já que ele é um dos principais representantes desse viés de pensamento.  

A partir disso, no segundo capítulo fazemos uma introdução ao pensamento singeriano 

destacando sua concepção de ética prática ou aplicada, a qual é formulada a partir de alguns 

princípios fundamentais, a saber: imparcialidade, universalizabilidade e justificação. Em 

seguida, trataremos do utilitarismo clássico com o objetivo de tornar mais compreensível o 

posicionamento de Singer, cujos pressupostos vinculam-se ao que hoje conhecemos como 

utilitarismo de preferências. Em suma, pretendemos apresentar as concepções de Jeremy 

Bentham e John Stuart Mill, a fim de entendermos as semelhanças e divergências dessas 

concepções com o viés filosófico do autor contemporâneo, isso porque a ética prática, como 

indicamos, vincula-se ao utilitarismo. Por último, apresentaremos o utilitarismo de 



14 
 

 

preferências enquanto variante da concepção clássica para que possamos compreender mais 

claramente a filosofia moral de Singer e seu posicionamento frente à defesa dos animais não 

humanos. 

 No terceiro capítulo, apresentaremos o princípio moral básico proposto pelo autor 

como linha divisória entre os indivíduos passíveis de serem incluídos no âmbito das 

discussões e dilemas morais. Inicialmente, analisaremos o problema da igualdade, já que este 

se coloca como pressuposto do pensamento singeriano, abrindo, com isso, caminho para 

avaliar o próprio alcance da igualdade e, portanto, de seu princípio ético, a saber: o princípio 

da igual consideração de interesses. Por conseguinte, analisaremos o que seriam os tais 

interesses e quais seriam os seres dotados de senciência. Isso não é sem razão, uma vez que a 

sensibilidade é o critério de demarcação moral proposto pelo autor, bem como a condição 

prévia para que um ser possua a capacidade de ter interesses, ao menos o interesse pelo alívio 

da dor. Por fim, tentaremos demonstrar a aplicação e extensão do princípio da igual 

consideração de interesses aos interesses também dos animais não humanos tendo como 

parâmetro a dor e o sofrimento, o que exclui àquelas características factuais, as quais 

recorrem às éticas tradicionais para justificar a exclusão dos animais do âmbito da 

comunidade moral. Para Singer, diferentemente dos adeptos das éticas clássicas, a 

consideração moral não deve se restringir aos seres humanos, mas precisa ser estendida 

também aos demais animais. Para o autor, a senciência é o limite defensável entre os seres 

merecedores da igualdade de consideração, bem como a condição prévia para que um 

indivíduo desenvolva outros interesses. Desse modo, se um ser sofre não existem 

justificativas morais para não levar em consideração seu interesse em evitar o sofrimento. 

Sendo assim, ao passo que os animais não humanos sofrem é injustificável que atribuamos 

menor importância aos seus interesses que aos nossos no plano das ações morais. Como 

podemos entrever, o julgamento moral exige que levemos em consideração os interesses de 

todos os seres sensíveis de modo imparcial, pois, para Singer, não importam suas 

características individuais, menos ainda se pertencem à espécie homo sapiens ou não, o que 

conta é sua capacidade de desenvolver interesses, ao menos o interesse preliminar pelo alívio 

da dor ou do sofrimento.  

 Finalmente, no último capítulo, demonstraremos as concepções de alguns críticos à 

filosofia de Singer em defesa dos animais não humanos. Esses filósofos defendem a 

permanência da atual conjuntura no que diz respeito à extensão da igualdade aos demais 

animais, ainda que as mesmas mostrem-se prejudiciais ao bem-estar, aos interesses, enfim, à 

própria dignidade e desenvolvimento integral da vida animal. Aqui apresentaremos as 



15 
 

 

divergências entre tais concepções com a teoria de Singer. Em suma, pretendemos abordar 

algumas das principais críticas ao seu princípio de igualdade, bem como à inclusão dos 

animais não humanos no âmbito da comunidade moral. Nossa pretensão é esclarecer alguns 

dos mal-entendidos concernentes à teoria ética do filósofo australiano. Aqui, veremos como 

essas críticas são atribuídas aos fundamentos do preceito moral básico sugerido pelo autor, a 

saber: a capacidade de sentir dor e prazer (senciência) e a capacidade de possuir interesses. 

Cada crítica será abordada e terá seus argumentos reconstituídos a fim de apresentar suas 

incoerências e limitações. Para tanto, apresentaremos as concepções de Peter Harrison e R. G. 

Frey, isso porque tais pensadores divergem ferrenhamente a respeito da atribuição de igual 

consideração aos animais a partir de seu limite de sensibilidade. Para Harrison, os animais não 

humanos são incapazes de sentir dor/sofrimento ou prazer/felicidade. Para ele, os argumentos 

até então utilizados pelos defensores dos animais para alegar a senciência animal são 

inválidos, pois eles são incapazes de sentir, o que justificaria, portanto, a permanência do 

status quo, ainda que isso confira aos não humanos a incapacidade de desenvolver plena e 

dignamente de suas vidas para atender a interesses supérfluos dos seres humanos. Para ele, 

uma vez comprovado que os animais não humanos não sentem dor ou prazer, todas as teorias 

em defesa de uma igualdade moral ou jurídica para eles tornam-se absurdas, pois não existem, 

nesse contexto, interesses a serem considerados. Por conseguinte, pretendemos examinar a 

concepção de R. G. Frey, o qual parte do pressuposto de que os animais não humanos, por 

não possuírem a linguagem complexa desenvolvida, não possuem também a capacidade de ter 

crenças e desejos, o que acarreta não possuírem nenhum interesse a ser considerado. Por 

último, veremos a concepção de Jeffrey A. Gray, que defende a existência de uma coerência 

ao nos deparar com o impasse moral acarretado pela igualdade aos interesses dos humanos 

com os demais animais. O autor questiona qual interesse possui maior valor quando 

confrontado entre si, o do ser humano ou aquele pertencente ao não humano.  Finalmente, 

concluiremos este trabalho analisando, a partir da perspectiva singeriana, cada uma das 

críticas lançadas a sua teoria, isso com intuito de esclarecer os mal-entendidos lançados a sua 

proposta moral.   

 

 

 

 

 

 



16 
 

 

1. O ESTATUTO ONTOLÓGICO DOS ANIMAIS  

 

Nesse capítulo, abordaremos algumas das concepções que tratam da nossa relação com 

os demais seres vivos, em especial, nos termos desta pesquisa, da nossa relação com os 

animais não humanos. Inicialmente, trataremos da animalidade enquanto condição natural 

inerente não apenas aos animais não humanos, mas também aos membros da espécie homo 

sapiens, ainda que essa característica seja comumente negada por algumas correntes 

antropocêntricas. 

 Por conseguinte, analisaremos a possibilidade da existência de uma “pessoalidade” 

também nos animais não humanos, condição esta atribuída quase que exclusivamente aos 

seres humanos, já que parte de pressupostos como a consciência de si, a autoconsciência e a 

condição social do ser vivente. Veremos, no entanto, que ainda que tais características sejam 

negadas aos animais não humanos, parece certa, em nossos dias, a presença de tais atributos 

também em algumas espécies animais, tais como os primatas, por exemplo.  

Por último, abordaremos os conceitos de antropocentrismo, especismo e senciocentrismo 

com o intuito de demonstrar alguns dos elementos que explicam a exclusão dos animais não 

humanos do âmbito de nossas considerações morais, conforme defendido pelas duas primeiras 

vertentes de pensamento e, posteriormente, apresentaremos os pressupostos que permitem ao 

senciocentrismo ultrapassar tais visões ao considerar imprescindível que os demais seres 

sensíveis sejam incluídos no âmbito de nossas discussões e dilemas morais. 

 

1.2 A animalidade como condição natural 

 

O conceito de animalidade construído ao longo do pensamento ocidental é baseado na 

ausência de determinadas características nos animais não humanos, mas que estão presentes 

nos seres humanos. A título de exemplo, podemos citar: a linguagem, a racionalidade, a 

consciência de si, o intelecto e/ou a capacidade de interagir socialmente – o “animal político” 

tal qual afirmara Aristóteles no livro I da Política. Porém, ao associar a animalidade à 

existência de qualidades ausentes na espécie homo sapiens ou, mais especificamente, ao 

pensar a humanidade como uma negação do estado de animalidade, bem como de superação 

de características animalescas, o homem entra em conflito com sua própria condição natural.  

Com efeito, indagamos ao longo do tempo sobre a essência da natureza humana ou, 

em resumo, sobre aquilo que em nós é diferente das demais espécies, mas nunca sobre as 



17 
 

 

características que nos fazem membros de uma mesma espécie entre tantas outras. Essa 

inversão de questionamento não é sem razão, pois, a partir dela, o homem não se coloca na 

posição de animal, mas sim na condição de membro de uma espécie superior provida de 

características que as demais espécies supostamente não possuem. Nesse contexto, os seres 

humanos já não pertencem a uma pequena parte do reino animal, mas a uma espécie mais 

elevada, de um nível superior em relação àqueles “meros animais”. Aqui, a humanidade já 

não significa um conjunto de animais pertencentes à espécie homo sapiens, mas uma condição 

própria do ser, uma qualidade superior inerente àqueles “feitos à imagem e semelhança de 

Deus”. Em suma, ao definir o que é a humanidade, o homem refere-se à natureza humana 

como uma realidade distanciada de sua condição animal. Ou, conforme defende Ingold (1988, 

p. 4): “a palavra humanidade, em suma, deixa de significar o somatório dos seres humanos, 

membros da espécie animal Homo sapiens, e torna-se o estado ou a condição humana do ser, 

radicalmente oposta à condição da animalidade”.  

Assim, podemos afirmar que a animalidade é considerada como uma condição oposta 

à humanidade, uma vez que a primeira se refere à vida desenvolvida em estado natural, 

“bruto”, na qual a racionalidade é substituída pelas paixões, pelo comportamento irracional e 

não pelas regras e deliberações morais das quais compartilham os seres humanos em 

sociedade. Resumidamente, utilizamos o termo animalidade em oposição àquilo que de 

“melhor” possui o ser humano: a razão e suas faculdades. E, por isso, tendemos a abordar o 

estado de natureza “bruta” como algo oposto à cultura desenvolvida pelos membros de nossa 

espécie; o corpo, da mesma forma, se opõe às faculdades da alma; a razão aparece como o 

contrário da emoção, entre outras. Esse dualismo entre as características humanas e as animais 

influencia o modo como pensamos a natureza humana 

Todavia, convém pensar o indivíduo como um ser dual que transita entre ambos os 

mundos. Trata-se de um ser biológico, pois possui uma estrutura física ou biológica – assim 

como as demais espécies –, mas também é dotado de uma outra parte supostamente 

inexistente nos demais animais, parte esta responsável por barrar seus aspectos passionais e 

instintivos, qual seja, a sua condição moral, racional. É a partir dessa dualidade que surge o 

seguinte questionamento: em qual parte desse dualismo está, de fato, a essência da natureza 

humana?  Essa questão por si só já demonstra a presença arraigada do especismo em nossas 

sociedades, uma vez que, ao indagar sobre a essência da natureza humana, isso já revela a 

busca incessante do homem para distanciar-se de sua animalidade enquanto condição natural 

do seu ser. Com efeito, aqui não se procura os aspectos biológicos do ser enquanto membro 



18 
 

 

de uma espécie do reino animal, mas a condição de humanidade presente exclusivamente nos 

seres humanos e, portanto, o motivo pelo qual estes seriam superiores às demais espécies.  

Ora, ao questionar-se sobre sua natureza, o homem tende a considerar sua 

racionalidade, seu desenvolvimento linguístico, sua consciência de si e a colocar-se como ser 

mais elevado, como uma espécie mais desenvolvida e, por isso, dominante das demais1. A 

título de exemplo, podemos citar uma das concepções mais proeminentes do pensamento 

moderno, a qual é utilizada ainda hoje por inúmeros pensadores: a concepção mecanicista de 

René Descartes, o qual defende que toda matéria possui funcionalidade a partir de princípios 

mecanicistas tal qual um relógio. No entanto, isso poderia igualar o animal humano aos não 

humanos, dado que ambos são constituídos de matéria e, por isso, reagiriam de modo 

semelhante e com as mesmas funcionalidades. Ora, se toda matéria é governada por princípios 

mecânicos e se a própria natureza humana também é constituída de matéria, logo o ser 

humano seria, assim como os animais, por uma questão de coerência, máquinas e também 

funcionariam como um relógio, cujo comportamento seria proveniente de predições 

científicas. Assim, como afirma Singer (2010, p. 291): 

 

Sob a influência da nova e estimulante ciência da mecânica, Descartes sustentou que 

tudo que consiste de matéria é governado por princípios mecanicistas, a exemplo do 

funcionamento de um relógio. Um problema óbvio desse ponto de vista era nossa 

própria natureza. O corpo humano é composto de matéria e é parte do universo físico. 

Portanto, poderia parecer que os seres humanos também deveriam ser máquinas, cujo 

comportamento seria determinado pela da ciência.  

 

 Entretanto, influenciado pelo pensamento cristão2, o autor soluciona esse impasse 

através da dualidade presente em toda a história do pensamento ocidental, já citada 

anteriormente, que introduz a ideia de uma alma para distinguir-nos dos animais não 

humanos, os quais continuaram a ser considerados como autômatos e desprovidos das 

faculdades do espírito, aquelas já apontadas pelos cristãos como doadas aos seres humanos 

pela vontade bondosa de um Deus. Para ele, haviam duas coisas presentes no universo: a 

matéria física, da qual compartilham os homens e os animais, e as faculdades do espírito 

inerentes exclusivamente aos seres humanos conscientes de si. Ora, defende ele, os seres 

humanos são providos de consciência e esta, por sua vez, não é originada na matéria, mas nas 

faculdades da alma e, portanto, impossível de existir nos demais animais, já que, em 

conformidade com o pensamento propagado pelo cristianismo, animais não possuem uma 

                                                           
1 Sobre isso, cf. Ingold (1994, p. 14-37). 
2 Cf. Singer (2010, p. 275-288). 



19 
 

 

alma imortal e, por isso, são incapazes de qualquer nível de consciência. Ainda sobre isso, 

Singer (2010, p. 291) afirma: 

 

Não há apenas um, mas dois tipos de coisas no universo: coisas do espírito ou alma 

e coisas de natureza física ou material, disse Descartes. Seres humanos são 

conscientes, e a consciência não pode originar-se da matéria. Descartes identificou a 

consciência com a alma imortal, que sobrevive à decomposição do corpo físico, e 

afirmou que a alma foi criada especialmente por Deus. De todos os seres materiais, 

apenas os humanos possuem alma, disse Descartes.  [...] Assim, na filosofia de 

Descartes, a doutrina cristã de que os animais não possuem alma imortal tem a 

extraordinária consequência de levar à negação de que eles tenham consciência. 

Segundo Descartes os animais são meras máquinas, autômatos.  Não sentem prazer 

nem dor, nem nada.  

 

 Como podemos perceber, para Descartes, embora os animais não humanos sejam 

constituídos a partir da matéria e ainda que possuam um corpo físico, assim como os seres 

humanos, eles nos seriam distintos por não possuírem, segundo sua perspectiva, uma alma 

imortal e, por isso, seriam incapazes de qualquer nível de consciência e, por consequência, de 

sensibilidade. Aqui, percebemos que, a partir dessa dualidade, o filósofo se utiliza de 

características supostamente inexistentes nos animais não humanos para fugir, assim como 

fizeram outros pensadores antigos e contemporâneos, de sua animalidade. O que, então, além 

do antropocentrismo e do especismo arraigados, poderia justificar a adoção de um princípio 

mecanicista que confere aos animais a condição de seres desprovidos de sensibilidade, ainda 

que sejam constituídos da mesma matéria que os seres humanos? 

 Ora, podemos observar, nesse contexto, que, ao pensar a animalidade, nós o fazemos 

por meio da comparação entre aquilo que possuímos de diferente dos demais animais, isso 

para justificar, de algum modo, o domínio humano sobre as demais espécies do reino animal. 

Assim como ocorre com Descartes, outros pensadores reafirmam as diferenças entre os 

humanos e os demais animais com propósitos semelhantes. Karl Marx, por exemplo, defende 

que a diferença consiste no fato de que apenas os seres humanos são capazes de produzir seus 

meios materiais de subsistência. Da mesma forma, outros autores contemporâneos, 

influenciados pelo pensamento mecanicista cartesiano, ainda sustentam esses ideais sob a 

alegação, por exemplo, de que os animais não humanos carecem de consciência de si e, 

portanto, é improvável que possuam algum grau de sensibilidade, a exemplo do que pensa 

Peter Harrison; ou então que os mesmos não merecem respeito em razão da capacidade 

limitada para o desenvolvimento da linguagem, como defende R. G. Frey, posições teóricas 

que abordaremos mais detalhadamente no último capítulo deste trabalho.  



20 
 

 

 O que esses pensadores têm em comum refere-se ao fato de reafirmarem as qualidades 

humanas – enquanto características para além das biológicas – a fim de diferenciar os seres 

humanos das demais espécies animais, as quais, para eles, possuem apenas o “estado bruto”, 

mas não compartilham de faculdades superiores, já que não possuem a consciência de si e, por 

isso, não são aptos à vida social. Para eles, os seres humanos seriam superiores aos demais 

animais pelo fato de possuírem a razão, bem como a consciência de si, o que lhes permitiu o 

desenvolvimento da vida em sociedade através da linguagem e, portanto, da comunicação. 

Atributos esses responsáveis por reprimir ou arrefecer a “animalidade humana”, tornando-os 

seres detentores de um grau mais elevado de humanidade – possível apenas aos seres 

conscientes de si, isto é, ao sujeito racional/moral – diferentemente de outras espécies dotadas 

exclusivamente da animalidade, do “estado bruto da natureza do ser”. Em suma, rejeitam a 

todo custo a animalidade própria de todos os seres sensíveis, sejam eles humanos ou não 

humanos. Sobre isso, Ingold (1994, p. 6) afirma:  

 

O aspecto essencial dos seres humanos, portanto, é sua humanidade - aquele 

componente que, de acordo com a ortodoxia do dogma cristão, se deve a uma 

doação preferencial do espírito divino, concedida por Deus. Por outro lado, os seres 

humanos também participam do mundo material – ou da natureza na segunda 

acepção – na composição dos órgãos de seu corpo e que o criador incluiu, ao lado 

dos corpos das demais espécies animais, "em um mesmo plano geral", como disse 

Buffon. Por conseguinte, pode-se revelar os seres humanos como organismos 

biológicos em sua geração material, despojando-os de sua humanidade essencial e 

deixando à mostra um resíduo inato, comum aos outros animais.  

   

 Como podemos observar, a animalidade é afastada daquilo que é humano não pelas 

características físicas compartilhadas entre humanos e não humanos, uma vez que ambos são 

constituídos de matéria e possuem inúmeras semelhanças de funcionalidades corporais, mas 

pelo nível de raciocínio, pelo desenvolvimento da consciência que confere ao homem uma 

identidade própria, o reconhecimento de si como sendo alguém, um ser autônomo e, desse 

modo, muito distante dos outros animais. Sendo assim, podemos afirmar que, a partir do 

desenvolvimento da consciência, o ser humano desenvolve aptidões sociais e, por isso, eleva 

seu estatuto ao de ser autônomo dotado de humanidade, deixando de ser apenas um membro 

da espécie biológica homo sapiens, uma entre tantas outras do reino animal. Em resumo, é 

fugindo do estatuto de animal, negando sua animalidade, que o ser humano se reconhece; é 

atribuindo uma animalidade apenas às demais espécies biológicas que ele afirma sua 

humanidade e, assim, coloca-se como superior aos demais, atribuindo-lhes o estatuto de 

coisas, de propriedades a serem utilizadas para atender às suas necessidades e prazeres.  



21 
 

 

  Com base na concepção de Ingold (1995), a razão pela qual tendemos a pensar a 

animalidade enquanto característica presente muito mais nos animais não humanos que nos 

seres humanos conscientes de si vincula-se à incompreensão popular entre aquilo que seria a 

espécie humana e, distintamente desta, a condição humana do ser. Para ele, quando pensamos 

nos seres humanos, enquanto espécie, podemos perceber claramente sua condição de mais um 

animal entre tanto outros. Ademais, é no ser humano, enquanto indivíduo biológico, que 

podemos observar empiricamente a “animalidade humana”, a qual é igualmente 

compartilhada entre animais humanos e não humanos. No entanto, para além de pertencer à 

espécie biológica homo sapiens e guardar em si a sua condição de animal, o ser humano existe 

também enquanto sujeito moral, enquanto ser provido de consciência e, portanto, que age sob 

a égide de regras que regem o viver em sociedade. Sobre isso, o autor afirma:  

 

A razão disso é a associação popular entre as noções de espécie humana e condição 

humana, a que nos referimos antes, e que, por seu turno, resulta de uma fusão 

ideológica do conceito de indivíduo biológico com o de sujeito moral, ou pessoa. Na 

medida em que os dois conceitos forem devidamente diferenciados, a espécie 

humana poderá ser definida em termos genealógicos, como qualquer outra espécie, 

sem necessidade de apelar para qualidades essenciais. A condição humana, por outro 

lado, pode ser descrita segundo essas qualidades, sem pré julgar a extensão em que 

seres humanos biológicos ou outros animais de fato dela participam. (INGOLD, 

1995, p. 12). 

 

 

 No entanto, ainda que no decorrer da história do pensamento ocidental os seres 

humanos reconheçam a humanidade como negação de sua animalidade e ainda que escondam 

sua animalidade sob o manto das conquistas socioculturais, é possível afirmar que essa 

perspectiva torna-se, através dos tempos, cada vez mais insatisfatória, isso porque, a partir da 

observação empírica da vida dos demais animais, podemos constatar o desenvolvimento do 

convívio social também em outras espécies. Com base nisso, é possível afirmar que não são 

apenas os seres humanos que podem viver socialmente, pois há alguns animais de outras 

espécies que possuem essa capacidade. A título de exemplo, podemos citar os chimpanzés ou 

os cetáceos que conseguem não apenas reproduzir comportamentos padronizados perpassados 

por gerações no interior de seu grupo social, mas também produzir e repassar novos padrões 

comportamentais, tais como o uso de ferramentas, a comunicação vocal e/ou corporal, novas 

ou padronizadas interações sociais, entre outros. Isso revela que a cultura social entre os 

indivíduos de uma mesma espécie não é uma exclusividade dos seres humanos conscientes de 



22 
 

 

si, mas também é comum a determinadas espécies em estado “bruto de animalidade”3. A esse 

respeito, Guida (2011, p. 5) afirma: 

 

[...] os limites do humano e do não humano não passam pela linguagem no sentido 

limitado e restrito das palavras, não passam pela questão da razão e da consciência, 

pelo poder do diálogo. Tais habilidades em nada garantem ao homem sua 

humanidade, em nada conferem prestígio e/ou soberania ao animal humano em 

detrimento do animal não humano, conforme equivocadamente acreditava 

Descartes. Assim, tudo leva a crer que a questão da linguagem pelo caminho da fala, 

como uma impossibilidade no animal não humano, revela-se apenas como mais uma 

forma de o animal humano evidenciar sua dificuldade de lidar com alteridades, com 

pluralidades, com diferenças, com limites. 

  

 Desse modo, podemos afirmar que as características exaltadas pelos seres humanos, as 

quais excluem os demais animais das discussões e dilemas morais, são insuficientes para 

definir a condição moral do ser e, embora os seres humanos as elejam justamente por sua 

suposta inexistência nas outras espécies, fugindo, portanto, de sua animalidade, elas já não são 

aceitáveis enquanto pressupostos para o reconhecimento da humanidade do homem e de sua 

dominação sobre os outros animais. Ou, em termos mais específicos, podemos afirmar que as 

características exaltadas pelos seres humanos para excluir os outros animais da consideração 

moral têm se tornado cada vez mais insuficientes para justificar tal dominação, isso porque, 

como já indicamos, a partir da observação empírica das características presentes em outras 

espécies animais, constatou-se a presença de aspectos sociais tal como acontece em nossa 

espécie, o que torna injustificável não apenas rejeição humana da sua animalidade, mas 

também a dominação e a utilização indiscriminada dos membros das demais espécies. 

Resumidamente, pode-se afirmar que a presença ou ausência de certas características é o 

parâmetro essencial para o desenvolvimento e a classificação daquilo que seria a animalidade 

e a humanidade do ser sensível. Ou, como defende Rapchan e Neves (2014, p.312): 

 

[fazer parte da humanidade] significa compor relações nas quais identidades e 

alteridades revezam-se em uma dinâmica de autorreconhecimento mútuo. 

Obviamente, trata-se de uma rede desigual, conflituosa e dinâmica de relações em 

que diferenças sociais, culturais, étnicas e de gênero, entre outras, confrontam ou 

reforçam valores morais e relações desequilibradas de poder. A animalidade, por sua 

vez, é tradicionalmente atribuída àqueles que não são reconhecidos no âmbito da 

humanidade. Repete-se aqui a classificação baseada em um princípio dual e 

hierárquico. Nesse plano, a animalidade é classificada a partir da ausência dos 

atributos em que os humanos se reconhecem. 

 

                                                           
3 Para um maior esclarecimento desse ponto, cf. Rapchan e Neves (2014, p. 311). 



23 
 

 

 Ora, a humanidade não se refere à espécie biológica homo sapiens, mas à condição 

própria do indivíduo enquanto ser vivente. Na perspectiva de Rapchan e Neves (2014), somos 

detentores da humanidade não apenas por pertencermos a uma mesma espécie biológica, mas 

também por produzirmos determinadas expressões de humanidade vinculadas à vida em 

sociedade, tais como: conhecimento técnico, desenvolvimento da linguagem e das ordens 

simbólicas, concepções estéticas, morais e hierárquicas concernentes ao poder. 

 Cabe ressaltar, no entanto, que, embora as expressões de humanidade como o 

desenvolvimento da linguagem, a vida em sociedade ou as construções simbólicas presentes 

em nossa cultura, por exemplo, tenham possibilitado o reconhecimento daqueles indivíduos 

detentores da humanidade, sua supervalorização foi responsável também pelo distanciamento 

conceitual entre a humanidade – supostamente desenvolvida pelos membros de nossa espécie 

– e a animalidade, enquanto condição natural do ser.  Isso permitiu a negação de nosso 

“estado bruto de animalidade” e a subjugação dos demais animais pelo interesse humano. Em 

suma, a supervalorização da cultura humana nos permitiu confinar ou asfixiar nossa 

animalidade dentro dos domínios da cultura, negando nosso estatuto de espécie do reino 

animal e nos colocando na pretensa condição de seres superiores. Com efeito, para os 

defensores dessa tese, 

 

 [...] São humanos porque somos da mesma espécie, porque somos todos capazes de 

produzir, em sociedade, linguagem e ordens simbólicas complexas que remetem a 

formas de existência reconhecidas como expressões de humanidade. Esses “outros” 

[humanos de outras culturas] fazem parte da humanidade porque possuem e 

produzem conhecimento técnico, relações de parentesco, intersubjetividade, 

sistemas de trocas e rituais, concepções estéticas, morais e de poder. Eles se 

reconhecem como expressões da humanidade, mesmo que seja exclusivamente no 

âmbito de suas próprias culturas, e são reconhecidos como membros da humanidade 

a partir de uma perspectiva ocidental e universalista. [...] A animalidade, por sua 

vez, é tradicionalmente atribuída àqueles que não são reconhecidos no âmbito da 

humanidade. Repete-se aqui a classificação baseada em um princípio dual e 

hierárquico. Nesse plano, a animalidade é classificada a partir da ausência dos 

atributos em que os humanos se reconhecem. Ela é uma categoria que indica 

pertencimento, como, aliás, a de “humanidade”, com a diferença de que pertencer à 

animalidade tem um caráter passivo, pois é uma condição atribuída. Pertencer à 

humanidade tem caráter ativo, pois implica em reconhecer como humano a si e a 

outros. Ou seja, os representantes da humanidade podem atribuir, recusar, aceitar, 

reivindicar ou manipular seu pertencimento a essa categoria. Eles são sujeitos 

porque são humanos. Os representantes da animalidade, submetidos à classificação, 

não reagem nos mesmos termos. (RAPCHAN; NEVES, 2014, p. 311-312, grifos 

nossos). 

 

 Como podemos observar nas palavras de Rapchan e Neves, os seres humanos, através 

do relativismo cultural, constituíram o que entendemos por humanidade através de uma 

alteridade e uma pluralidade presentes em nossa condição de seres sociais. No entanto, ainda 



24 
 

 

que a humanidade se constitua supostamente sob a égide da alteridade e da pluralidade 

socioculturais, a mesma é também determinada pelas semelhanças que possuímos 

biologicamente. Ora, como podemos observar no trecho acima, a humanidade é constituída 

basicamente a partir de duas premissas essenciais: em primeira instância, nas semelhanças 

biológicas compartilhadas entre os membros da espécie homo sapiens, que permitiram o 

desenvolvimento da racionalidade e da linguagem e, só posteriormente, na diversidade 

sociocultural, a qual é possibilitada pela faculdade da razão. Essa perspectiva pode ser 

comprovada até mesmo pelo fato de que a diversidade social pode ser também associada à 

pluralidade daqueles que compartilham das mesmas características biológicas do ser, daqueles 

que pertencem a uma mesma espécie. 

 Desse modo, a humanidade é constituída com base em determinadas características 

factuais, isto é, pode pertencer à humanidade indivíduos de distintos universos sociais, de 

diferentes culturas, provenientes de ordens simbólicas múltiplas, com comportamentos 

também diferenciados, desde que pertençam à espécie homo sapiens, desde que partilhem das 

características comuns à nossa espécie. Isso revela, na realidade, a dificuldade humana de 

lidar com alteridades, com uma pluralidade evidente, com diferenças reais, com os limites 

verdadeiramente existentes. 

  Ora, pensar a humanidade não por intermédio das alteridades reais, mas pela via da 

semelhança compartilhada, ainda que camuflada sob a definição da diferença – diferenças 

essas provenientes da racionalidade humana que é, por sua vez, uma característica factual, 

conforme os próprios defensores dessa perspectiva defendem –, reflete o antropocentrismo 

arraigado da nossa cultura, que, ao pensar as diferenças, refere-se tão somente aos aspectos 

distintos presente no interior de uma única espécie. Em outros termos, podemos afirmar que a 

alteridade da qual se diz ser constituída a humanidade refere-se somente àquelas diferenças 

socioculturais dos indivíduos enquanto membros de uma mesma espécie; as diferenças usadas 

para se pensar a humanidade vinculam-se somente àquelas pelas quais os seres humanos 

tornam-se iguais, tais como a produção de ordens simbólicas, a vida em sociedade através da 

comunicação que, por sua vez, é possibilitada pela linguagem – humana –, em suma, pelas 

características provenientes do elevado grau da racionalidade humana, excluindo desse 

universo, portanto, os demais animais. Assim, com efeito, 

 

A "aptidão para a cultura" sejam quais forem os demais sentidos da expressão, é 

uma capacidade de gerar diferença. Nesse processo criativo, que se realiza no curso 

ordinário da vida social, e através dele, é que a essência da condição de humanidade 

se revela como diversidade cultural. Para qualquer indivíduo apanhado no curso 

desse processo, "tornar-se humano" significa tornar-se diferente dos demais seres 



25 
 

 

humanos que falam idiomas ou dialetos diferentes, praticam ofícios diferentes, têm 

crenças diferentes, e assim por diante. Se é nessa diferenciação de si mesmos dos 

demais seres que os humanos são distinguidos essencialmente dos animais, conclui-

se então que a animalidade humana se revela na ausência dessa diferenciação, na 

uniformidade.  (INGOLD, 1995, p. 8). 

 

 Em suma, a afirmação da diversidade humana tem como fundamento a exclusão e a 

negação da animalidade. Ao eleger as diferenças socioculturais como parâmetro para definir a 

humanidade e esta, por sua vez, como oposição à animalidade, excluímos os demais animais 

do âmbito das discussões morais de nosso tempo. Recorremos ao dualismo onipresente no 

pensamento ocidental com a finalidade única de abarcar todos os membros de nossa espécie 

na condição de seres dotados de humanidade, camuflar a nossa condição animal e excluir os 

demais seres (animais) da comunidade moral. Todavia, as diferenças socioculturais não 

parecem ser suficientes para a constituição da humanidade, nem, tampouco, para o exercício 

do poder do homem sobre os outros animais.  

 Ora, o humano já está pressuposto no conceito de humanidade enquanto oposição 

àquilo que entendemos por animalidade. Nessa perspectiva, como bem destaca Agamben 

(2005, p. 52): 

 

O que está em jogo nela é a produção do humano por meio da oposição 

homem/animal, humano/inumano, a máquina funciona de modo necessário mediante 

uma exclusão (que é sempre também uma apreensão) e uma inclusão (que é também 

e já sempre uma exclusão). Precisamente porque o humano já está pressuposto o 

tempo todo, a máquina produz na realidade uma condição de estado de exceção, uma 

zona de indeterminação na qual o fora não é mais que a exclusão de um dentro e o 

dentro, por sua vez, não é mais que a exclusão de um fora (AGAMBEN, 2005, p. 

52). 
  

  No entanto, ainda que no decorrer da história do pensamento ocidental tenhamos 

pensado a questão do humano como um estado de exceção em face da animalidade, pode-se 

dizer que, de posse das inúmeras descobertas já mencionadas, tal oposição torna-se imprópria. 

E, desse modo, podemos indagar: poderíamos pensar a animalidade como condição natural 

dos humanos e dos animais não humanos e, a partir disso, como linha divisória para uma 

igualdade de consideração?  

 Aqui se pode propor uma mudança de paradigma: ao invés de pensar a humanidade 

como condição superior à animalidade, como condição oposta ao nosso estado bruto de 

natureza, poderíamos pensar a animalidade como característica unificadora entre os membros 

de distintas espécies, a partir da qual nos igualamos e nos reconhecemos como mais uma 



26 
 

 

espécie do reino animal e, assim, redefinirmos a humanidade, não mais enquanto condição 

superior à animalidade, mas como característica singular de nossa espécie biológica. 

 Ao tentar ultrapassar a barreira da divisão humano/animal, tendemos a traçar linhas de 

semelhanças entre nós e os não humanos. A título de exemplo, podemos citar a concepção 

darwiniana, exposta na obra A expressão das emoções no homem e no animal, publicada 

originalmente em 1872, na qual o autor demonstra a similaridade das expressões de emoções 

pelos humanos e não humanos. Ou, ainda, a célebre afirmação de Montaigne (2000, p. 392) 

em Apologia de Raymond Sebond: “Há maior diferença entre um homem e outro do que entre 

um dado animal e o homem (MONTAIGNE, 2000, p. 392)4.  

 Jacques Derrida, com efeito, considera que as reflexões acerca do humano e do não 

humano só são possíveis se ultrapassarmos o dualismo antropocêntrico de nossas sociedades 

ocidentais para, então, considerar nossas diferenças enquanto objeto unificador, o que permitiria, 

por sua vez, o reconhecimento, a identidade e a subjetividade de si e do outro, seja esse outro 

humano ou não humano. Ou, como ele próprio afirma: 

 

O que o motivo da différance tem de universalizável em vista das diferenças é que 

ele permite pensar o processo de diferenciação para além de qualquer espécie de 

limites: quer se trate de limites culturais, nacionais linguísticos ou mesmo humanos. 

Existe a différance desde que exista traço vivo, uma relação vida/morte ou 

presença/ausência. Isso se atuou muito cedo para mim, à imensa problemática da 

animalidade. (DERRIDA apud GUIDA, 2014, p. 2). 

 

 Em sua obra O animal que logo sou, de 2002, o autor trata da animalidade do homem 

enquanto membro de mais uma espécie do reino animal pela via do olhar do outro, do olhar 

animal (não humano), a partir do qual o humano reencontra-se com a animalidade da qual se 

esquivara através do conceito de humanidade. Em suma, ao sentir-se observado pelo olhar do 

outro (do outro animal), o ser humano percebe o animal não mais reduzido ao estatuto de 

coisa, mas ao de sujeito observador, tal qual atribuíra aos não humanos. É pelo olhar do outro 

animal que o humano toma consciência de si, de sua animalidade e vê-se não mais como ser 

superior e dominante das demais espécies. Sobre isso, Paixão (2013, p. 275) alega: 

 

Nesse caso, o que é observado, não é mais um mero objeto da visão, mas um sujeito 

da visão, a origem do olhar, para o qual os humanos são objetos. O encontro de 

Derrida com sua gata desafia a fantasia de um conhecimento objetivo daquilo que 

nós chamamos natureza. E Derrida está nu, “nu como um animal”, porque ser 

olhado é ter um corpo, é retornar à sua animalidade. A animalidade da qual o 

homem sempre buscou se distinguir.  

  

                                                           
4 Sobre isso, cf. Guida (2011, p. 2) e Rapchan e Neves (2014, p.322). 



27 
 

 

 Como podemos observar nas palavras de Paixão, para Derrida o olhar do outro animal 

ao ser direcionado ao humano promove uma inquietação através da qual nos vemos como 

detentores de uma obrigação e/ou responsabilidade para com o outro, não apenas o outro 

como membro da espécie a qual pertencemos, mas também ao outro animal, o qual não mais é 

visto como coisa, como um autômato, como pretendia Descartes, mas como um ser 

observador, como sujeito merecedor de consideração, se distanciando, assim, do pensamento 

mecanicista, do dualismo corpo-alma e da pretensa superioridade do homem sobre os outros 

animais, como já demonstrara Agamben (2005). Ao sentir-se observado, ao ver-se como 

objeto observado pelo olhar do animal, Derrida desconstrói a ideia da linguagem como a linha 

divisora entre o humano e o não humano e também a ideia da comunicação, possibilitada pela 

linguagem, como recurso das interações sociais dos distintos grupos humanos e, portanto, 

denuncia a implausibilidade da concepção cartesiana dos animais como coisas, propriedades 

desprovidas de sensibilidade, bem como repensa a condição de humanidade em face do estado 

de exceção da animalidade, percepção essa vinculada à divisão homem-animal, como se todos 

os demais animais se enquadrassem em uma única e mesma espécie.  Assim, conforme ele 

próprio afirma: 

 

Mas apesar, através e para além de todas as suas dissensões, os filósofos sempre, 

todos os filósofos, julgaram que esse limite era um e indivisível; e que do outro lado 

desse limite havia um imenso grupo, um só conjunto fundamentalmente homogêneo 

que se tinha o direito, o direito teórico ou filosófico, de distinguir ou de opor, ou seja 

aquele do Animal em geral, do animal no singular genérico. Todo o reino animal 

com exceção do homem. (DERRIDA, 2002, p.28). 
 

 Como podemos perceber, Derrida denuncia que o pensamento tradicional esquece a 

multiplicidade das demais espécies atribuindo-as o estatuto de “meros animais” em oposição 

ao humano. Para ele, não há apenas uma fronteira – homem-animal –, mas sim uma 

pluralidade de espécies e, com isso, torna-se irrelevante a divisão homem-animal, como se 

fosse o homem uma espécie detentora apenas de humanidade e a animalidade lhe fosse 

estranha. 

Ao não identificar-se com os não humanos, tendemos, defende Derrida, a justificar o 

tratamento indiscriminado que empregamos contra os mesmos em nossas sociedades 

industrializadas, o que reforça, por assim dizer, a limitação humana em lidar com alteridades e 

pluralidades para além de nossa espécie.  Para Paixão (2013, p. 278, grifos da autora), 

 

Não se trata de negar "diferenças irredutíveis" ou "fronteiras intransponíveis entre 

tantas espécies de seres vivos", mas o que Derrida destaca e questiona é a existência 



28 
 

 

de "apenas uma única fronteira, una e indivisível, entre o homem e o animal" 

(DERRIDA, 2004, p.85). A existência dessa única fronteira, desse corte radical, 

dessa oposição homem-animal é frequentemente utilizada para justificar a violência 

humana contra os animais, mas também usada para justificar a violência humana 

contra aqueles considerados como se fossem animais. Um apelo à animalidade das 

vítimas é observado em várias formas de opressão e discriminação.  

 

 Sendo assim, podemos afirmar que, na concepção de Derrida, a ética está vinculada 

ao outro e, portanto, não apenas ao outro enquanto ser humano, mas a todo e qualquer outro, 

seja este humano ou não humano. Ao pensar uma alteridade também não humana, Dominique 

Lestel, influenciado pelo pensamento de Deleuze e Guatarri na obra Mil Platôs (1980), 

defende a reformulação das definições atuais de animalidade e humanidade, isso porque, diz 

ele, ao desenvolver relações emocionais propiciadas pelo convívio social com outras espécies, 

as quais ele nomeia “comunidades híbridas”, o homem acaba passando por uma crise de 

identidade, por um não reconhecimento de sua humanidade, já que atribui o estatuto de sujeito 

aos demais animais, ultrapassando, com isso, as visões do pensamento tradicional que 

concebem os animais não humanos como seres autômatos, como meros objetos para a 

satisfação humana. Para ele: 

 

O homem defronta-se com a maior crise de identidade da sua história. Ele alcançou 

um conhecimento excepcional da sua biologia no contexto de uma representação 

enferma daquilo que é, de quem é. Uma forma de repensar a identidade humana 

consiste em repensar as relações do homem com o animal e, por conseguinte, em 

repensar este último (LESTEL, 2001, p. 273 apud GUIDA, 2011, p. 3). 
 

 A partir do que foi exposto, podemos afirmar que a questão da animalidade, enquanto 

condição inerente aos animais humanos e não humanos, exige uma revisão de termos, uma 

reavaliação daquilo que entendemos como humanidade e como condição animal. Em suma, 

exige que repensemos o modo como reconhecemos a nós e aos outros, sejam eles humanos ou 

não. Sendo assim, a questão sobre a animalidade, enquanto condição natural do ser é inerente 

à constituição do pensamento ético, político e jurídico de nosso tempo, já que parte de 

diferentes áreas de conhecimento, tais como a bioética, a etologia, a antropologia, a 

biopolítica, a filosofia ou a ecologia, por exemplo. Convém estabelecer um diálogo com todos 

aqueles que estão abertos a pensar os limites do humano e do não humano para além da 

tradição do pensamento ocidental, para além do antropocentrismo dogmático. 

Desse modo, ao nos questionar sobre a animalidade e os limites entre humanos e não 

humanos, não nos referimos à busca pelas características factuais e singulares de cada espécie 

– evitando colocar os humanos como superiores e mais desenvolvidos em face dos demais 

animais –, mas buscar o reconhecimento do outro – humano ou não humano – e promover a 



29 
 

 

abertura para novas alteridades além da espécie homo sapiens. Trata-se de uma alteridade 

através da qual reconhecemos a nós e aos outros para além da espécie biológica a qual 

pertencemos. Em consequência disso, podemos afirmar que, seja por intermédio da busca de 

semelhanças entre distintas espécies como fez Darwin na já referida obra A Expressão das 

Emoções nos Homens e nos Animais, ou Montaigne em Apologia de Raymond Sebond ou, 

atualmente, como faz Singer em Libertação Animal e Ética Prática e Tom Regan em The 

Case for Animal Rights; seja ainda pela via da differánce conforme postula Derrida em De 

que manhã e em O Animal que logo sou e Agamben em O aberto: o homem e o animal, ou 

ainda pelo devir-animal de Deleuze e Guattari em Mil Platôs e corroborado por Dominique 

Lestel5 na obra A Origem da Cultura nos Animais, pensar a animalidade como condição 

natural do ser significa ampliar o âmbito das considerações humanas com relação a si mesmo 

e aos não humanos. Isso significa abrir-se para novas alteridades, reconhecer o outro e 

reconhecendo-se no outro, seja ele humano ou não humano. Convém pensar o “movimento 

entre humano e não humano, uma simbiose”, como afirma Deleuze e Guattari (1980), ou 

pensar os interesses que ambos perseguem, como afirma Singer (1979) ou, finalmente, refletir 

sobre as “comunidades híbridas” constituídas por humanos e demais animais que partilham 

além de interesses, emoções e uma convivência social, a exemplo do que defende Lestel 

(2004). Sendo assim, podemos concluir que pensar a questão da animalidade consiste em um 

desafio a ser enfrentado em nossas sociedades, a fim de ultrapassar a herança cartesiana que 

moldou o pensamento ocidental, o qual nega a animalidade para justificar a dominação e a 

crueldade empregadas às demais espécies e à natureza. É através dessa questão – animalidade 

enquanto condição natural – que podemos ultrapassar a perspectiva sob a qual os animais não 

humanos são inferiorizados em sua condição. Porém, como sugere Heidegger (2006, p. 234), 

“para chegarmos até o outro, precisamos nos sentir no outro”, isto é, para pensarmos a 

animalidade precisamos antes reconhecê-la em nós mesmos e não apenas apontá-la nos 

demais animais como característica contrária àquilo que entendemos como humanidade. 

Todavia, essa questão torna-se mais desafiadora quando começamos a refletir sobre a 

possibilidade ou a conveniência de se conferir um estatuto de “ser pessoa” aos animais não 

humanos. Eis o tema da próxima sessão. 

 

 

 

                                                           
5 Sobre isso, cf. Guida (2011, p. 1-9), Paixão (2013, p. 272-283) e Rapchan e Neves (2014, p. 309-329).  



30 
 

 

1.2 Podemos atribuir uma pessoalidade aos animais? 

 

 No decorrer deste texto, observamos que a humanidade e a animalidade são 

compreendidas em nosso contexto societário como instâncias opostas. Sendo assim, elas se 

revelam em dois aspectos, a saber: como condição vinculada à espécie do ser vivente 

enquanto organismo biológico e, em um segundo momento, como a verdadeira essência da 

natureza humana. Ou, em termos mais específicos, para além do pertencimento à espécie 

homo sapiens, a humanidade ocorre a partir do processo de diferenciação sociocultural que os 

seres humanos revelam entre si. Desse modo, tornar-se humano e, assim, detentor da 

humanidade, significa tornar-se diferente dos demais grupos sociais de nossa espécie, com 

ordens simbólicas, linguagens e comportamentos culturais distintos entre si. Aqui, a 

humanidade já não é vinculada exclusivamente ao pertencimento do ser vivente a uma dada 

espécie – à espécie homo sapiens –, mas como condição inerente ao sujeito moral, àqueles 

que possuem a aptidão para a vida social, para a diferenciação sociocultural. Sobre isso, 

Ingold (1995, p. 8) afirma: 

 

No que diz respeito a minha existência como membro da espécie humana, o fato de 

eu ser inglês, e não francês ou japonês, não é fundamental. Mas, do ponto de vista da 

expressão de minha humanidade, esse fato é vital: torna-me alguém, em vez de uma 

coisa. Ou seja, em um sentido mais geral, a cultura sublinha a identidade do ser 

humano não como organismo biológico, mas como sujeito moral. Quanto a esta 

última faculdade, consideramos todo homem ou mulher como pessoa. Minha 

condição de pessoa é, portanto, inseparável do pertencimento a uma cultura e ambos 

são ingredientes cruciais de minha existência humana. 

 

 É nesse contexto que nós, seres humanos, tendemos a colocar os conceitos de 

humanidade e animalidade como opostos, e é com base nesses pressupostos que a tradição do 

pensamento ocidental defende com tanta veemência que, ainda que todos os seres humanos 

pertençam ao reino animal – mesmo como espécie dominante, detentora da linguagem, da 

racionalidade – a animalidade é oposta à humanidade, característica esta inerente unicamente 

aos seres humanos. Sendo assim, nossa tradição depara-se com um paradoxo: de um lado, o 

humano é um ser vivente pertencente a uma espécie e, portanto, uma entre tantas outras do 

reino animal; de outro lado, o ser humano se reconhece enquanto pessoa subjugando, desse 

modo, a animalidade de si e do outro – não humano. 

 Ainda sobre isso, Joseph Fletcher apresenta como “indicadores de humanidade” as 

seguintes características: comunicação, consciência de si, autocontrole, senso de futuro e 

passado e capacidade para se relacionar com o outro. Antes dele, John Locke concedia a 



31 
 

 

condição de pessoa exclusivamente ao ser vivente dotado de inteligência, racionalidade e 

consciência de si. Com efeito, o dicionário de Oxford, com base nessa concepção, define 

pessoa como “ser autoconsciente e racional”. Assim, a condição de pessoa está relacionada 

comumente à ideia do ser enquanto sujeito moral ou agente realizador de algo na vida. Desse 

modo, podemos afirmar que o conceito de pessoa é atribuído exclusivamente aos seres 

humanos pelo fato de estes serem dotados de razão, inteligência e linguagem. A título de 

exemplo, podemos citar o Artigo Primeiro da Declaração Universal dos Direitos Humanos: 

“Todos os seres humanos nascem livres e iguais em dignidade e direitos. São dotados de 

razão e consciência e devem agir em relação uns aos outros com espírito de fraternidade”. 

Fica claro, nesse contexto, que a razão e a consciência são consideradas como faculdades 

inerentes aos seres humanos e, portanto, apenas esses possuem direitos e dignidade enquanto 

sujeitos morais e, desse modo, exclusivamente eles detém a condição de pessoa.  

Perspectiva semelhante é defendida por Alfred Schöpf ao alegar que a condição de 

pessoa refere-se à situação psicológica vivenciada pelo ser humano em convivência social 

com outros seres humanos. Para ele, é imprescindível que o ser vivente se reconheça nos 

demais para, desse modo, ser considerado como pessoa e, por isso, é improvável que os 

animais não humanos também possuam essa característica, uma vez que, supostamente, não 

se reconhecem entre si. Nas palavras do próprio autor (1999, p. 207) a condição de pessoa 

seria “a unidade psicológica do homem que, em sua vivência e ação com os outros homens, se 

mantém como algo idêntico a si”. No entanto, podemos afirmar que a unidade psicológica a 

qual o autor se refere – ao menos nos seres humanos – não existe como algo definitivo nem é 

a condição a priori do ser, mas sim aparece como construção iniciada no nascimento do corpo 

e desenvolvida nos processos socioculturais do indivíduo, a partir de sua identidade e 

reconhecimento enquanto ser social.  

Ao empregar a condição de pessoa à nossa espécie, elegemos o reconhecemos de si e 

do outro como elemento indispensável ao processo sociocultural humano, a partir do qual nos 

tratamos com reciprocidade e, desse modo, como membros de um mesmo grupo, de uma 

comunidade moral, na qual todos devem ser considerados como iguais e, assim, ser 

considerados com respeito e dignidade, uma vez que todos, supostamente, podem ser 

considerados como pessoas. Ou, conforme indica Napoli (2013, p. 57): 

 

Com relação aos seres humanos, pode-se dizer que esta unidade não nasce pronta, 

mas depende do processo de desenvolvimento que culmina com a formação 

biológica do corpo e com a formação psicológica e social da identidade do eu. A 

identidade constitui-se pelo estabelecimento das relações do eu com os outros 

indivíduos, de forma a que ele se desenvolva a partir dessas experiências de modo 



32 
 

 

psicologicamente saudável e se concretize em relações sociais permitindo um 

reconhecimento mútuo. O reconhecimento constitui-se em peça chave do processo 

social humano que inclui a reciprocidade no tratamento e na caracterização dos 

membros de uma sociedade como parceiros idênticos, consequentemente dignos de 

serem tratados do mesmo modo por todos. Isto equivale a dizer: com o mesmo 

respeito e dignidade. Por isso, se poderia qualificar um indivíduo da espécie humana 

como pessoa. 

 

Outro fator preponderante da pessoalidade como característica humana vincula-se à 

capacidade de autoconsciência que possuímos. Em termos mais específicos, podemos afirmar 

que o ser possui, além da consciência de si e do mundo exterior, também a capacidade de 

pensar e de refletir sobre seu estado de consciência. Em suma, uma vez que possuímos a 

capacidade de nos reconhecer enquanto seres distintos dos demais, como já afirmado por 

Ingold (1995), bem como pelo fato de conhecermos os conteúdos da nossa própria mente, de 

refletirmos sobre eles – como as lembranças, experiências vivenciadas, memórias –, 

possuímos a autoconsciência e, assim, podemos ser reconhecidos enquanto pessoas.  

 Entretanto, podemos indagar, se a razão e a consciência são pressupostos para a 

pessoalidade do ser vivente e, com base no antropocentrismo reinante no mundo ocidental, 

apenas os seres humanos são dotados de tais características, como explicar as inúmeras 

pesquisas científicas que comprovam a existência de um nível de consciência também nos 

animais não humanos? Seria possível conferir o estatuto de pessoa também aos animais não 

humanos detentores de certo nível de consciência? 

 Alguns autores contemporâneos como Peter Singer, Tom Regam e Gary Fracione 

consideram que os animais não humanos podem ser considerados como pessoas, isso porque 

alguns deles possuem níveis de consciência semelhantes aos dos seres humanos, bem como 

pelo fato de que não são todos os seres humanos que possuem a racionalidade desenvolvida e 

a consciência de si, como ocorre com os indivíduos que possuem graves deficiências mentais 

e os bebês, por exemplo. Por conseguinte, segundo esse critério, nem todos os seres humanos 

seriam dotados de pessoalidade.  

  Singer, a título de demonstração, afirma que o estranhamento e mesmo a confusão no 

emprego da condição de pessoa também aos animais não humanos ocorre pelo fato de que 

colocamos, no decorrer da história do pensamento ocidental, as características humanas como 

superiores àquelas dos animais não humanos. Para ele, o conceito de humano e de pessoa, 

diferentemente do que estamos habituados a pensar, são distintos e não se identificam entre si; 

haja vista que, como indicado acima, nem todos os seres humanos são dotados de consciência 

e da racionalidade desenvolvida. Ademais, alguns animais não humanos – como se tem 



33 
 

 

comprovado atualmente por inúmeros cientistas – também possuem níveis de consciência e 

inteligência, fatores que permitiriam o emprego dessa pessoalidade também para eles.  

 Assim, podemos afirmar que, para Singer, ainda que usemos o conceito de pessoa 

como sinônimo de humano, tais categorias diferem entre si e, por isso, devem ser repensadas. 

Segundo o filósofo, a pessoa não traduz uma característica unicamente humana, nem é 

sinônimo de “membro da espécie homo sapiens”, mas uma condição inerente a todos os seres 

conscientes de si e detentores de algum nível de racionalidade. Dependendo do critério 

adotado para definir o “ser pessoa”, muitos membros da espécie humana deixariam de gozar 

do estatuto de pessoalidade. Além disso, alguns membros de outras espécies biológicas 

também podem ser considerados dotados de pessoalidade. Assim sendo, o fato de um 

indivíduo ser membro da espécie homo sapiens em nada garante sua condição de pessoa. Em 

resumo, as linhas demarcatórias entre os membros da comunidade moral, entre os humanos e 

as demais espécies do reino animal se entrecruzam em razão das múltiplas características 

naturais do ser.  

 Alguns autores pretendem ampliar essa condição de ser pessoa aos demais animais. 

Conforme Singer aponta no quinto capítulo de Ética Prática intitulado de Tirar a vida: os 

animais, um dos indícios mais fortes do caráter de pessoa revela-se na capacidade de alguns 

primatas de se comunicar com os humanos através da língua de sinais.  De fato, os cientistas 

norte-americanos Allen e Beatrice Gardner perceberam que a reprodução da linguagem pelos 

chimpanzés fracassava não pela escassez de inteligência nos mesmos, mas pela falta do 

mecanismo biológico responsável pelos sons da linguagem humana. A partir daí, eles 

passaram a tratar uma chimpanzé jovem chamada por eles de “Washoe” como um bebê 

desprovido das cordas vocais e, portanto, da fala, comunicando-se com ela através unicamente 

da linguagem de sinais. O recurso utilizado pelos cientistas obteve êxito, já que a chimpanzé 

conseguiu aprender em média 350 sinais, bem como tornou-se capaz de usar corretamente 

cerca de 150 deles, comprovando, com isso, que tais primatas não desenvolveram a 

linguagem – tão exaltada nos seres humanos – em razão da ausência de um recurso biológico 

– cordas vocais – e não pela falta de inteligência nos mesmos, como muito se pensou no 

decorrer da história.  

 Além disso, no tocante à autoconsciência, comprovou-se que tais primatas também a 

possuem; isso foi possível a partir de mais um teste com “Washoe”, que, ao ser colocada em 

frente a um espelho e questionada sobre quem o espelho refletia, a chimpanzé afirma através da 

linguagem de sinais: “sou eu, Washoe”.  



34 
 

 

Assim como ocorre nos chimpanzés, cientistas têm identificado a consciência de si e a 

autoconsciência também entre os gorilas. A título de exemplo, “Koko”, uma gorila, ao ser 

estimulada por Francine Patterson a aprender e utilizar a linguagem de sinais, assim como ocorreu 

com “Washoe”, conseguiu adquirir um vocabulário de 500 sinais, tendo utilizado em algumas 

circunstâncias cerca de 1.000 sinais corretamente. Além disso, “koko” compreendia um número 

bastante relevante de palavras em inglês, ainda que não as pronunciasse por não dispor de um 

aparelho vocal e não pela falta de inteligência e de consciência de si.  

 Por conseguinte, comprovou-se também que os primatas, diferentemente do que 

apregoa nossa tradição reflexiva e logocêntrica, agem intencionalmente e possuem as noções 

de passado e de futuro. Isso foi comprovado em duas pesquisas distintas. A primeira referia-se 

ao senso de passado e futuro dos chimpanzés. Alguns deles, ao participarem das festas de 

final de ano realizadas por Roger e Deborah Fouts, para as quais eles montavam todos os anos 

uma árvore de Natal com enfeites comestíveis, os chimpanzés passaram a referir-se a árvore 

montada como “árvore doce” através da linguagem de sinais. Em 1989, conforme afirma 

Singer, ao chegar a época do ano em que a árvore deveria ser montada, mas ainda não havia 

sido, e ao cair da neve, um chimpanzé chamado “Tatu” questiona os organizadores: “árvore 

doce?”. Tais fatos fizeram com que tais autores concluíssem que aqueles chimpanzés 

possuíam a lembrança não apenas da árvore de Natal, mas também o senso de tempo, ao 

lembrar da árvore exatamente na época em que a mesma deveria ser montada, comprovando, 

portanto, sua noção de passado e futuro. Nas palavras de Singer (2002, p. 121): 

 

Todos os anos, depois do dia de Ação de Graças, Roger e Deborah Fouts montavam 

uma árvore de Natal cheia de enfeites comestíveis. Os chimpanzés usavam a 

combinação de sinais “árvore doce” para referir-se à árvore de Natal. Em 1989, 

quando a neve começou a cair pouco depois do dia de Ação de Graças, mas a Árvore 

ainda não tinha sido montada, um chimpanzé chamado Tatu perguntou: “árvore 

doce?” Os Fouts interpretaram esse fato como uma demonstração não só de que 

Tatu se lembrava da árvore, mas que também sabia ser aquela a época do ano em 

que ela devia ser montada.  

 

 A segunda refere-se à capacidade dos mesmos de agirem intencionalmente, capacidade 

esta negada aos animais não humanos pelo fato de não possuírem uma linguagem complexa. 

No entanto, defende Singer, com base na pesquisa realizada por Jane Goodall, que alguns 

animais, como os primatas, possuem consciência de si, senso de passado e futuro e capacidade 

de agir intencionalmente. Assim, a partir da observação de um chimpanzé selvagem chamado 

“Figan”, na Tanzânia, Goodall comprovou que tais primatas agem a partir de um 

planejamento visando alcançar, num futuro próximo, um determinado fim. Goodall descreve 

sua observação do seguinte modo: 



35 
 

 

 

Um dia, algum tempo depois de o grupo ter sido alimentado, Figan descobriu uma 

banana que tinha passado despercebida – só que Golias [um macho adulto acima de 

Figan na hierarquia do grupo] estava logo abaixo dela. Depois de uma rápida 

olhadela, da fruta para Golias, Figan afastou-se e foi sentar-se do outro lado da 

tenda, de modo que não mais visse a fruta. Quinze minutos depois, quando Golias 

levantou-se e afastou-se, Figan, sem um momento de hesitação, dirigiu-se até a 

banana e pegou-a. É evidente que ele tinha avaliado toda a situação: se tivesse 

permanecido perto da banana, provavelmente ficaria olhando para ela de vez em 

quando. Os chimpanzés são muito rápidos para perceber e interpretar os movimentos 

dos olhos de seus companheiros e, desse modo, é bem possível que Golias acabasse 

vendo a fruta. Assim, Figan não só se tinha privado da satisfação imediata de um 

desejo, mas também se afastado de modo a não “entregar o jogo”, ao ficar olhando 

para a banana. (GOODALL apud SINGER, 2002, p. 125). 

 

 Outro exemplo do agir intencional dos primatas consiste na observação dos 

chimpanzés, realizada por Frans der Waal, em um zoológico de Amsterdam, durante alguns 

anos. Nessas observações, ele constatou que tais animais agem de modo a alcançar finalidades 

futuras, em suma, que agem de modo planejado para conseguir algo que desejam futuramente. 

Os chimpanzés gostavam de subir nas árvores e quebrar seus galhos para se alimentar de suas 

folhas. No entanto, com intuito de proteger as árvores e impedir a destruição da floresta 

limitada do zoológico, a direção da Instituição colocou cercas elétricas nos troncos das 

árvores. Os chimpanzés, ao se depararem com tal obstáculo, passaram a utilizar troncos de 

árvores mortas – que não tinham cercas em sua volta – para apoiar no tronco das árvores com 

cercas e, assim, conseguir subi-las sem sofrer choques elétricos. Assim, enquanto um deles 

subia o outro segurava o galho e ambos os dividiam igualmente. Eis como detalhadamente 

Frans der Waal descreve tal fato: 

 

Os chimpanzés gostam de subir nas árvores e quebrar os galhos para comer suas 

folhas. Para impedir a rápida destruição da pequena floresta, os guardas do 

zoológico colocaram cercas elétricas ao redor dos troncos das árvores. Os 

chimpanzés superam esse obstáculo quebrando grandes galhos de árvores mortas 

(que não têm as cercas em volta) e arrastando-os até a base de uma árvore viva. Um 

chimpanzé então segura o galho seco enquanto o outro sobe por ele, passa por cima 

da cerca e chega à árvore, Uma vez ali, colhe as folhas que vai dividir com o 

chimpanzé que ficou segurando o galho. (SINGER, 2002, p. 124). 

 

 A partir dos exemplos mencionados, podemos atribuir a alguns animais não humanos, 

aqui especificamente aos primatas, uma série de intenções, de consciência de si e de 

autoconsciência. Para Singer, se negamos aos animais não humanos uma consciência de si, a 

autoconsciência e/ou inteligência pelo simples fato de não falarem, de não terem desenvolvido 

a linguagem humana – em razão da falta do aparelho vocal para emissão de sons –, devemos 

também negar a mesma condição aos seres humanos que não desenvolveram tais 



36 
 

 

características, como os indivíduos com deficiências mentais e os bebês que ainda não as 

desenvolveram.  

 A partir dessas observações, temos agora condições de responder ao questionamento 

que permeou esse subitem, a saber: podemos atribuir uma pessoalidade aos animais não 

humanos? Ora, se a pessoalidade que atribuímos à espécie homo sapiens e que utilizamos 

como sinônimo de “humano” ou “humanidade” baseia-se em características como a 

consciência de si que possibilita, por sua vez, o desenvolvimento sociocultural dos indivíduos, 

a autoconsciência ou, ainda, o grau de inteligência, é fundamental que, ao perceber que alguns 

animais não humanos possuem as mesmas características, reconheçamos que alguns membros 

de outras espécies biológicas também podem ser detentoras da condição de pessoa. Em suma, 

de acordo com a concepção que atribuímos à pessoalidade, ou seja, a partir da concepção de 

que o conceito de pessoa refere-se ao ser vivente capaz de consciência de si, autoconsciência, 

inteligência, senso de passado ou futuro e, uma vez que alguns membros de outras espécies 

biológicas possuem essas mesmas características, não há motivos para não lhes atribuir a 

condição de pessoa. Recusar-se a fazer isso, diz Peter Singer, não passa de discriminação de 

nossa espécie perante os demais animais, já que nos colocamos como seres superiores e, por 

isso, dominantes dos demais. Isso caracteriza, por assim dizer, o especismo arraigado em 

nossas sociedades, mediante o qual, nós, humanos, tentamos justificar as atitudes cruéis e 

injustificáveis que dispensamos aos membros das demais espécies do reino animal, as quais 

são subjugadas e utilizadas indiscriminadamente para atender ao mero prazer de nossa 

espécie. Vejamos, enfim, em que consiste o antropocentrismo, o especismo e o 

senciocentrismo. 

 

1.3 Antropocentrismo, Especismo e Senciocentrismo 

 

 Anteriormente, vimos que os seres humanos, ao elaborar os conceitos de animalidade 

e pessoalidade, tendem a atribuir o primeiro termo aos membros das demais espécies e negá-

la enquanto condição natural também da nossa, em suma, a animalidade é compreendida por 

nós, seres humanos, como uma característica oposta à nossa condição humana, como uma 

propriedade contrária à humanidade. É a partir desse viés de pensamento, apregoado, como 

indicamos, durante toda a história do pensamento ocidental, que passamos a utilizar os demais 

animais como meios para a satisfação das nossas necessidades e interesses. Isso pode ser 

observado até mesmo no uso que fazemos de determinados termos ou características 



37 
 

 

pertencentes a outras espécies, às quais nos referimos em termos pejorativos, ofensivos, o que 

implica a subjugação dos demais animais a nós, humanos. Gonçalves (1989, p. 25, grifos do 

autor), por exemplo, afirma:  

 

Usamos em nosso dia-a-dia uma série de expressões que trazem em seu bojo a 

concepção de natureza que predomina em nossa sociedade: a de oposição entre 

sociedade e natureza, entre cultura e natureza. Chama-se de burro ao aluno ou à 

pessoa que não entende o que se fala ou ensina; de cachorro ao mau-caráter; de 

cavalo ao indivíduo mal-educado; de vaca, piranha ou veado àquele ou àquela que 

não fez a opção sexual que se considera correta, etc. São todos nomes de animais, de 

seres da natureza, tomados em sentido negativo, em oposição a comportamentos 

considerados cultos, civilizados e bons. 

 

Da mesma forma, pudemos observar que a pessoalidade, diferentemente da 

animalidade, é entendida como uma condição exclusiva da espécie humana e, por isso, 

inexistente nos demais animais, ainda que atualmente a ciência demonstre empiricamente que 

alguns membros de outras espécies biológicas também possuem as características 

consideradas como imprescindíveis para que um ser vivo seja considerado como pessoa. 

Como podemos perceber, seja no que concerne à animalidade, enquanto condição natural do 

ser vivente – humano ou não humano –, seja em relação à condição de pessoa que, conforme 

pudemos ver, também é possível em outras espécies animais, os seres humanos tendem a 

beneficiar-se de sua condição de ser racional – característica tida como inerente 

exclusivamente aos membros da espécie homo sapiens, apesar das inúmeras comprovações de 

que existem inteligência e consciência de si em outras espécies – para justificar sua posição de 

ser dominante das demais espécies do reino animal e da subjugação da natureza também ao 

seu domínio. Esse esforço humano denuncia, por assim dizer, o antropocentrismo e o 

especismo arraigado nas nossas sociedades atuais, provenientes de toda a tradição do 

pensamento ocidental. Todavia, o que são, de fato, tais conceitos? Em suma, o que são o 

antropocentrismo e o especismo? 

 De acordo com Protágoras, “o homem é a medida de todas as coisas”. Essa frase 

emblemática denota melhor que qualquer outra a conotação daquilo que é o 

antropocentrismo. Ou seja, pode-se considerar antropocêntrico todo e qualquer viés de 

pensamento que conceba o ser humano como superior às demais criaturas, as quais são 

consideradas inferiores, incompletas e, por isso, condicionadas ao seu domínio. Com efeito, é 

antropocêntrica toda e qualquer concepção que compreenda os membros da espécie homo 

sapiens como centro do universo, no qual todos os demais seres viventes gravitam em sua 

órbita, como bem já afirmou Naconecy (2016, p. 39). Sendo assim, pode-se dizer 



38 
 

 

antropocêntrica toda a teoria ou visão de mundo que considere o bem-estar exclusivamente 

humano como a finalidade última para todas as suas ações, independentemente da imposição 

de prejuízos aos demais seres viventes. Milaré (2011, p. 113), por exemplo, define o 

antropocentrismo do seguinte modo:  

 

Antropocentrismo é uma concepção genérica que, em síntese, faz do Homem o 

centro do Universo, ou seja, a referência máxima e absoluta de valores (verdade, 

bem, destino último, norma última e definitiva etc.), de modo que ao redor desse 

“centro” gravitem todos os demais seres por força de um determinismo fatal.  

  

A concepção antropocêntrica que concebe a posição do homem no mundo em sua 

centralidade e não como parte de um todo é encontrada em grande parte dos discursos do 

pensamento ocidental, sejam eles provenientes da sociologia, filosofia, literatura, etc. Já na 

antiguidade, por exemplo, Aristóteles divide os seres vivos a partir de uma perspectiva 

antropocêntrico-hierárquica, mediante a qual todos eles são subjugados ao domínio do 

homem, já que este é, em sua percepção, o único ser dotado de racionalidade e, além disso, de 

capacidade verbal (linguagem) inexistente em outros seres da natureza. Para ele, os seres 

viventes existem a partir de três níveis hierárquicos distintos – denominados, por alguns 

autores, de alma ou atividade vital –, a saber: aqueles que possuem a “alma” vegetativo-

nutritiva – comum aos animais humanos, não humanos e plantas –; os detentores da atividade 

perceptivo-desiderativa – inerente apenas aos seres humanos e não humanos – e, por último, 

aqueles que possuem, além das características anteriores, também a alma intelectiva, racional 

– exclusiva dos seres humanos dotados de consciência de si6 –. Para ele, os animais não 

                                                           
66 Segundo Felipe (2009, p. 6), ainda que Aristóteles confira a alguns animais não humanos o estatuto de animais 

conscientes de si, o que lhes permitem uma sociabilidade entre seus grupos específicos, e ainda que 

compartilhem, em algum nível, todas as características da alma por ele utilizada na hierarquia homem-animal-

natureza, os não humanos são considerados inferiores em sua escala hierárquica por não possuírem a 

racionalidade matemática e verbal. Por isso, então, são considerados pelo pensador como meros meios para 

atender aos fins e necessidades do homem. Nas palavras de Felipe (2009, p. 6): “Plantas, animais não-humanos e 

humanos têm em comum a alma vegetativo-nutritiva. Esta os habilita a permanecerem vivos e a passarem sua 

bagagem genética a outros, mantendo viva sua própria espécie. Animais não-humanos têm em comum com os 

humanos, além da alma ou atividade vital vegetativo-nutritiva, a perceptivo-desiderativa. Esta lhes possibilita a 

percepção das próprias interações (consciência) e a distinção de si em relação ao ambiente natural e social no 

qual se constituem a seu modo específico (consciência de si), capacidade designada senciência pelos filósofos 

zooéticos utilitaristas, Peter Singer, entre outros. Alguns animais, admite Aristóteles, têm em comum com os 

humanos uma espécie de racionalidade não verbal, enquanto em alguns humanos esta rudimentar racionalidade 

sequer se forma. Mas, apesar de terem em comum com os humanos as três formas básicas da atividade vital 

(animal), os animais são classificados por Aristóteles numa escala inferior a dos humanos, por não serem 

capazes da racionalidade matemática. Por isso, são destinados simplesmente a servir à vida dos seres cujas 

percepções podem configurar projeções da vida para além do zoón, para o bíos. Daí termos hoje os dois 

conceitos de vida: o zoológico e o biográfico. A linguagem racional dá origem ao segundo tipo de seres vivos, 

que não são apenas vivos vazios de sentido próprio. Seres dotados de razão projetam sua vida ao longo do tempo 

e para além do momento ou espaço, por serem dotados de vontade livre. São seres que têm capacidade de 



39 
 

 

humanos e as plantas são inferiores aos seres humanos e, por isso, podem ser subjugados aos 

seus interesses, pois o homem é o fim último de todas as coisas, não um meio como acontece 

com os demais animais e a própria natureza (recursos naturais).  

 No entanto, podemos afirmar que a concepção antropocêntrica de Aristóteles não é a 

única. De fato, ao longo da tradição, inúmeros pensadores refletiram sobre o lugar do homem 

em face dos outros animais e da natureza, tendo como conclusão a crença de que os animais 

não humanos existem exclusivamente para suprir as necessidades e desejos da espécie homo 

sapiens. O viés antropocêntrico do pensamento humano rejeita e negligencia o valor inerente 

às demais espécies do reino animal, o que resulta na crença de sua superioridade com relação 

aos animais não humanos, os quais são concebidos como propriedades e recursos a serem 

utilizados indiscriminadamente, privando-os, portando, da inclusão no âmbito das discussões 

e dilemas morais de nossas sociedades.  

Na modernidade, por exemplo, o pensamento de René Descartes, já citado aqui, 

representa uma das formas mais radicais de antropocentrismo. Com efeito, ao defender em 

sua obra Discurso do Método, de 1637, que o método é o pressuposto de todo e qualquer 

conhecimento, o filósofo francês confere à racionalidade um importante papel e ao homem a 

crença de que apenas ele é capaz de produzi-lo, subjugando, assim, as demais espécies. Em 

suma, na perspectiva cartesiana, o conhecimento deve passar invariavelmente pelo crivo da 

razão que é inerente exclusivamente aos seres humanos e, portanto, algo impossível aos 

demais animais. Por conseguinte, sob a influência do mecanicismo, conforme já indicamos, 

Descartes atribui aos animais não humanos as características de seres destituídos de qualquer 

nível de racionalidade, bem como de sensibilidade, concebendo-os como meras máquinas. 

Com efeito, ainda que alguns pensadores contemporâneos, tais como R. G. Frey, Peter 

Harrison e J. A. Gray, pretendam reafirmar o antropocentrismo, podemos alegar que houve 

um declínio dessa perspectiva de pensamento com o aparecimento de novas perspectivas e 

campos de reflexões. Resumidamente, a crítica ontológica ao antropocentrismo parte do 

pressuposto de que devemos pensar a condição dos demais seres vivos não a partir do homem 

como centro do universo, como ser superior aos demais e, menos ainda, como medida de 

todas as coisas, mas no ser humano como mais uma espécie do reino animal, como parte de 

um todo, de um mesmo ecossistema. Com indica Brügger (2009, p. 201):  

 

                                                                                                                                                                                     
discernir seus fins próprios e de escolher o melhor modo de viver a vida, portanto, têm aptidão para biografar sua 

expressão vital”. 



40 
 

 

Se quisermos, então, mudar o olhar que temos sobre a natureza e, com ele, nossa 

relação com o restante da biosfera, é preciso que incorporemos valores e visões de 

mundo de natureza não-antropocêntrica. Os enfoques não-antropocêntricos são 

essencialmente aqueles que consideram o valor intrínseco da vida ou da casa 

(oikos), ou seja, as mais diversas formas de vida têm valor em si, 

independentemente de sua utilidade para os seres humanos, de seu valor 

instrumental. Tais enfoques, que podem enfatizar, em maior ou menor grau, valores 

biocêntricos, ecocêntricos e zoocêntricos, contrapõem-se à visão antropocêntrica que 

marca a nossa cultura. 

 

 Uma vertente do antropocentrismo, denominada antropocentrismo mitigado, vincula-

se a uma forma de antropocentrismo menos radical quando o que está em jogo é a relação do 

homem com a natureza. Em suma, o enfoque no ser humano como centro do universo é 

arrefecido de modo a transformar, ainda que muito lentamente, a relação do homem com seu 

meio. No entanto, podemos afirmar, embora esse viés de pensamento atenue alguns dos 

impactos e prejuízos causados pelo ser humano contra os animais não humanos e às plantas, 

que ele ainda toma os demais seres vivos como instrumentos para a satisfação de seu bem-

estar. 

Assim, podemos afirmar que, apesar de o antropocentrismo mitigado buscar algum 

nível de equilíbrio entre os interesses da sociedade em que vivemos e o respeito e a 

consideração por outras formas de vida, ao final o que prevalece é a intenção de aumentar o 

nível de bem-estar e de subsistência dos seres humanos. Nessa perspectiva, Naconecy (2016, 

p. 49, grifo nosso) afirma: 

 

[...] Outros críticos limitaram-se apenas a reafirmar um olhar – antropocentricamente 

– mais prudente quanto à taxa de consumo de recursos naturais e à destinação final 

dos resíduos desse consumo. Tal ideia forjou justamente o conceito e o discurso da 

sustentabilidade. O fim último visado, no caso desse antropocentrismo 

instrumentalmente mais sábio, é tão somente a qualidade da vida humana na Terra, 

a sobrevivência do homem e da civilização e, como fim indireto, a proteção de tudo 

aquilo que circunstancialmente vier a promover tais bens. 

  

 Como podemos observar, ainda que o antropocentrismo mitigado vise um equilíbrio 

entre o homem e o meio em que vive, conferindo uma certa consideração aos demais seres 

viventes, esse  respeito é apenas indireto, uma vez que o seu intuito primordial vincula-se, 

quase que exclusivamente, ao bem-estar da espécie homo sapiens, à perpetuação de sua 

subsistência, sem que haja uma preocupação genuína com os demais seres vivos ou com a 

biosfera. 

 Ainda de acordo com o Tim Hayward, o antropocentrismo parece incontornável, isso 

porque carrega consigo uma percepção de mundo determinada sempre pelo nosso olhar, ou 



41 
 

 

seja, toda reflexão moral é realizada a partir de uma perspectiva humana. Sobre isso, ele 

afirma: 

 

Em suma, então, o que é inevitável a respeito do antropocentrismo é precisamente o 

que torna a ética possível afinal. Esse é um aspecto básico da lógica da obrigação: se 

uma ética é um guia de ação, e se uma ética particular exige do agente que faça dos 

fins dos outros os seus fins, então eles se tornam justamente isso – os fins do agente. 

Essa não é uma limitação contingente, mas sim substantiva a qualquer tentativa de 

construção de uma ética completamente não antropocêntrica. Valores são sempre 

valores do valorador: na medida em que a classe dos valoradores inclui seres 

humanos, valores humanos são inelimináveis. (HAYWARD, 1997, p. 57) 

 

 Entretanto, podemos indagar: a imprescindibilidade do antropocentrismo em sua 

dimensão ética significa, de fato, que apenas os seres humanos são merecedores de uma 

consideração moral genuína? Em relação aos animais não humanos - já que esta é a pedra de 

toque deste trabalho – será que a defesa da impossibilidade de uma ética não-antropocêntrica 

implica também a consideração de que apenas os seres humanos possuem valor moral? Em 

termos mais específicos, se toda teoria moral vincula-se ao antropocentrismo, a consideração 

e o respeito moral pelos demais animais é possível apenas indiretamente, isto é, os animais 

não humanos possuem valor intrínseco apenas se beneficiam, de algum modo, os seres 

humanos?  

 Para Naconecy, por exemplo, o fato de as reflexões morais carregarem consigo as 

visões de mundo de seu agente, isso não deveria garantir à nossa espécie um valor intrínseco 

superior aquele dos demais seres viventes, como quer o antropocentrismo, mas apenas reflete 

as percepções e visões do mundo no qual vivemos. Ora, uma vez que o antropocentrismo 

parte do pressuposto de que o ser humano possui um valor moral superior a todo e qualquer 

outro ser vivente, isso não deveria nos permitir utilizar indiscriminadamente as demais formas 

de vida. Sobre isso, Naconecy (2016, p. 42-43) alega: 

 

[...] Tratar-se-ia, entretanto, de um passo enganador, pois, ainda que seja humano o 

epicentro de qualquer juízo ético e de todo sistema de Filosofia Moral, isso não 

significa que é humano também o epicentro de valor no Universo. Em outras 

palavras, da tese de que o ponto de vista humano é inescapável, não se segue que 

humanos sejam as únicas criaturas valiosas no planeta, ou, ainda, que animais só têm 

valor moral direto porque humanos valorizam animais. [...] Ora, desse pensamento 

centrado no humano nada implica a respeito da desvalorização ou do descarte dos 

interesses dos animais – tanto quanto o egoísmo não significa afirmar a própria 

superioridade ou a falta de valor das outras pessoas. Valores humanos podem estar 

limitados epistemicamente ao antropocentrismo e, ainda assim, em um cenário de 

conflito de interesses interespécies, darmos prioridade a interesse vitais animais 

sobre os interesses triviais humanos. [...] Do fato de que o pensamento ético se 

efetiva em termos humanos, não se segue analiticamente que não podemos avaliar a 

humanidade e os animais incomensuradamente, ou seja, cada qual em seus próprios 

termos e características funcionais. 



42 
 

 

 

  Assim, ainda que as visões éticas sejam inseparáveis de algum resquício 

antropocêntrico, isso não significa que o valor humano seja superior ao valor dos demais 

animais. Ainda segundo o autor, a utilização indiscriminada dos animais não humanos em 

nossas sociedades industrializadas está vinculada ao especismo arraigado. No entanto, 

podemos indagar: o que é, de fato, o especismo? 

 O especismo é definido atualmente como a discriminação e o tratamento distinto em 

situações semelhantes conferido aos indivíduos que pertencem a outras espécies biológicas 

diferentes da espécie homo sapiens. Em suma, o especismo representa o enaltecimento da 

nossa espécie e a defesa dos interesses humanos, em detrimento dos interesses vitais dos 

animais não humanos. Sendo assim, todo e qualquer sujeito moral pode ser considerado 

especista ao atribuir um valor maior aos interesses e preferências dos membros de sua espécie 

em detrimento daquelas de outras. De acordo com o Dicionário Oxford de Filosofia Moral, 

por exemplo, o especismo implica a discriminação e o desrespeito pela vida, dignidade, 

direitos e/ou necessidades dos animais não humanos. Em outros termos, podemos afirmar que 

o especismo envolve a desvalorização, a desconsideração e a discriminação dos demais 

animais com base na supervalorização dos aspectos negativos de sua condição animal. 

 Esse termo foi primeiramente cunhado por Richard Ryder em um folheto distribuído 

em Oxford, Inglaterra, no ano de 1970. No entanto, uma definição mais exata dessa noção foi 

postulada apenas em 1971, no ensaio intitulado Experiments on Animals, no qual o autor faz 

uma analogia entre a discriminação dos animais não humanos e a discriminação de pessoas 

negras, isto é, uma analogia entre o especismo e o racismo. Para ele, se é errado moralmente 

infligir sofrimento aos seres humanos inocentes, deve-se considerar errado infligir sofrimento 

também a outros indivíduos inocentes, ainda que eles não façam parte da mesma espécie 

biológica que nós. Em Victims of Science, de 1975, o autor refere-se ao especismo e ao 

racismo do seguinte modo:  

 

Especismo e racismo são formas de preconceito baseadas em aparências. [...] 

Ambos, especismo e racismo, ignoram ou subestimam as semelhanças entre o 

discriminador e os discriminados, e ambas as formas de preconceito mostram uma 

desconsideração egoísta pelos interesses dos outros e pelos seus sofrimentos. 

(RYDER, 1975, p. 16). 

 

 Entretanto, cabe salientar que, embora a definição do termo especismo tenha sido 

apresentada apenas na década de 70, por Ryder, a discriminação e o desrespeito pelos animais 

não humanos já estavam sendo discutidos por alguns autores no decorrer da história do 



43 
 

 

pensamento ocidental, bem como algumas analogias entre o racismo e a discriminação dos 

membros de outras espécies também já haviam sido mencionadas isoladamente por alguns 

autores, tais como Jeremy Bentham, como vermos mais adiante. Ademais, conforme aponta 

Naconecy (2016, p. 29): 

É bem verdade que a ideia da discriminação injustificada contra animais, 

moralmente paralela ao racismo e ao sexismo, já vinha sendo aventada isoladamente 

por alguns pensadores, porém foi apenas com a cunhagem do termo “especismo” 

nos anos 70 que se inaugurou uma tentativa de larga escala por parte da Filosofia 

Moral de estender o conceito de discriminação para as fronteiras da senciência. 

 

 Após o seu surgimento, vários autores o utilizaram em suas obras. Peter Singer, por 

exemplo, em 1975, o difundiu em sua renomada obra Libertação Animal, na qual o autor trata 

da discriminação com base na espécie e na valorização radical do homo sapiens. Tom Regan 

em The Case for Animals Rigths, de 1983, utiliza a mesma nomenclatura para tratar do que 

ele chama de “dissociação moral”, já que, a partir de um posicionamento especista, nenhum 

animal pode ser membro da comunidade moral, exceto seus próprios formuladores, ou seja, os 

seres humanos. Posteriormente, em 1986, o autor define o especismo do seguinte modo: “[o 

especismo é] a discriminação sistemática baseada na pertença à espécie”.7 A partir disso, 

então, podemos considerar que o especismo é o tratamento discriminatório a partir da 

aparência biológica dos seres viventes. Desse modo, com o intuito de justificar esse 

posicionamento, alguns pensadores partem de dois pressupostos essenciais, a saber: da 

supervalorização de características humanas e, supostamente, da inexistência de tais 

propriedades nos demais animais. Ademais, um dos argumentos utilizados com base nesses 

pressupostos refere-se à linguagem. Para alguns pensadores, como R. G. Frey, se os animais 

não possuem a capacidade de desenvolvimento da linguagem complexa, logo não possuem 

consciência de si e, desse modo, não há interesses a serem considerados, o que justificaria, em 

sua concepção, o seu uso indiscriminado, pois não há nada neles que devemos respeitar e 

nenhum interesse a ser considerado. Entretanto, como afirma Naconecy (2016), ainda que a 

linguagem seja necessária – em termos humanos – para a aplicação de determinados critérios 

morais inerentes ao âmbito da comunicação, tais como não quebrar promessas, cumprir 

contratos e entre outros, ela não é uma habilidade necessária para que um o indivíduo 

desenvolva interesses e possuam algum nível de sensibilidade a ser considerada no plano 

moral e, menos ainda, constitui uma justificativa plausível para que ele possa ser incluído na 

comunidade moral. Além disso, como vimos, há inúmeros seres humanos destituídos da 

faculdade da linguagem. 

                                                           
7 Sobre isso, cf. Naconecy (2016, p. 29-37). 



44 
 

 

 Desse modo, os pressupostos apontados pelo antropocentrismo e pelo especismo 

parecem ser insuficientes para excluir os animais não humanos do âmbito da comunidade 

moral, isso porque, ao elegerem características como a racionalidade, autoconsciência, a 

consciência de si ou a linguagem, o ser humano se depara com dois impasses insolúveis: o 

primeiro vincula-se ao fato de que os atributos elegidos são exigentes demais, já que eles nem 

sempre são inerentes a todos os seres humanos, como é o caso dos bebês e das pessoas com 

graves deficiências mentais ou em estado de coma; o segundo impasse vincula-se ao fato de 

que alguns membros de outras espécies também o possuem, como no caso dos primatas, já 

indicados aqui.  

 Sendo assim, faz-se necessário que pensemos os limites do humano e do não humano 

para além do especismo arraigado, em suma, faz-se necessário pensar o ser humano para além 

de sua pretensa superioridade, para além de sua almejada centralidade no universo. Uma das 

mais relevantes vertentes de pensamento relacionadas ao debate sobre a inclusão dos animais 

não humanos em nossas deliberações morais intitula-se senciocentrismo, o qual parte do 

pressuposto da senciência – sensibilidade e consciência – presente em alguns animais como 

linha demarcatória entre os membros da comunidade moral.  De acordo com Felipe: 

 

Enquanto o valor da vida de cada animal pode ser reconhecido pela singularidade de 

sua bagagem genética individual, o valor biológico de sua vida, no entanto, é um 

valor agregado pelo conatus ou empenho de outros indivíduos em proporcionarem 

aos ainda não-nascidos e aos recém-nascidos os meios de vida específicos. Entre 

esses meios estão os conceitos que servem para nortear interações ambientais e 

sociais indispensáveis à sobrevivência do indivíduo. Sob essa perspectiva, podemos 

entender o valor da sensibilidade e da consciência para a preservação da vida 

animal. (FELIPE, 2009, p. 13). 

 

 Da mesma forma, a partir da perspectiva de Ronald Dworkin, o qual alega ser a vida 

animal constituída de três estágios distintos, a saber, o genético, o biológico e o cultural, 

Sônia Felipe defende a ideia de que, ao nascerem, os animais passam por um período de 

aprendizado do “cuidado específico de si”, o qual é possibilitado pelo desenvolvimento da 

senciência, ou seja, ocorre a partir do desenvolvimento da consciência e da sensibilidade do 

ser vivente, denominado pela autora de “mente específica”. A mente específica é o resultado 

da procura do ser em manter-se vivo, em sobreviver às intempéries de seu meio, as quais são 

possibilitadas pela liberdade e autonomia após seu nascimento, após a perda do ser gerador de 

seu organismo, conforme mencionado acima, e a partir do qual o animal consegue 

desenvolver seu estado natural de ser e, por isso, possui um valor que lhe é inerente.  



45 
 

 

 Desse modo, podemos considerar que os animais detentores dos órgãos sensoriais, 

sejam eles humanos ou não humanos, são dotados da senciência e, assim, podem ser 

considerados como “sujeitos de uma vida”, como bem já apontou Tom Regan (1983). 

Enquanto “sujeito de uma vida”, o ser senciente, para desenvolver plena e integramente sua 

vida, necessita exercer sua liberdade, seu bem-estar físico e emocional, atributos 

indispensáveis de todas as espécies dotadas de senciência. Nesse sentido, a capacidade de 

autoprover-se está vinculada à capacidade de senciência do animal – humano ou não humano 

-, isso porque, sem essa característica, o ser não consegue articular suas ações para manter-se 

vivo.  

 Tendo demonstrado os aspectos pelos quais os animais – humanos ou não humanos – 

desenvolvem sua senciência8, podemos alegar que o que importa para a inclusão do ser 

vivente no âmbito da comunidade moral é sua capacidade de sentir e não a espécie à qual ele 

pertence. Desse modo, o senciocentrismo parte da senciência para definir os seres que devem 

fazer parte do âmbito das discussões morais, uma vez que as experiências sensoriais (sentir 

dor ou prazer) também lhes afetam e interferem em seus interesses.   

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
8 Nos animais não humanos mais rapidamente que nos seres humanos, já que esses demoram anos para 

desenvolver a capacidade de autoprover-se.  



46 
 

 

2. ÉTICA PRÁTICA, UTILITARISMO CLÁSSICO E PREFERENCIAL: perspectivas 

de Peter Singer, Jeremy Bentham e John Stuart Mill 

 

Neste capítulo, abordaremos a concepção de ética proposta por Peter Singer, mais 

especificamente sua definição de ética prática ou aplicada, apresentada no primeiro capítulo 

de Ética Prática, uma de suas obras mais relevantes. Inicialmente, demonstraremos o modo 

como o autor rompe com as éticas clássicas ao propor a avaliação e a resolução de questões e 

dilemas da vida cotidiana pelas consequências práticas que essas decisões morais podem 

acarretar, as quais são avaliadas no plano moral a partir de três pilares éticos, a saber: 

justificação, “universalizabilidade” e imparcialidade.  

Em seguida, apresentaremos o utilitarismo clássico a partir dos posicionamentos de 

Jeremy Bentham e John Stuart Mill, seus principais representantes. Para eles, a busca pela 

felicidade determina a motivação do agir dos seres sensíveis no mundo. Observaremos, por 

assim dizer, as semelhanças e diferenças entre as perspectivas desses pensadores com o 

intuito de entendermos, mais adiante, o posicionamento de Peter Singer frente às ações e 

decisões morais referentes à vida prática do sujeito.  

Por último, demonstraremos o utilitarismo preferencial de Peter Singer enquanto 

alternativa ao utilitarismo clássico de Jeremy Bentham e John Stuart Mill. Aqui, temos o 

objetivo de expor o modo como o utilitarismo é reconstituído e reinventado por filósofos que, 

como Singer, demonstram sua consistência e coerência enquanto teoria filosófica para além 

de sua importância histórica, apesar das inúmeras críticas dispensadas desde sua fundação até 

os nossos dias. 

 

2.1 A concepção singeriana de ética prática  

 

Já no primeiro capítulo de Ética Prática, uma das obras mais influentes do filósofo 

australiano Peter Singer, publicada inicialmente em 1979, encontramos o esboço de sua 

concepção moral enquanto substrato da sua ética. Ali, de modo bastante sucinto, o autor 

propõe uma reestruturação do pensamento ético tradicional e da própria atividade filosófica 

de seu tempo e destaca a necessidade da resolução de questões e dilemas éticos a partir de sua 

aplicação prática e não apenas do caráter teórico dos argumentos normativos. O resultado 

desse esforço reflexivo de mudança de paradigma e da reestruturação das investigações 

filosóficas de sua época culminou na dissociação entre a ética filosófica na forma de 



47 
 

 

metaética – tida como objeto da filosofia moral e desenvolvida por especialistas durante boa 

parte do século XX – e a ética prática ou aplicada. Aqui, como maneira de aprofundar nosso 

entendimento acerca da proposta filosófica do autor, iremos analisar inicialmente sua 

concepção de ética ou, mais precisamente, de “ética prática”, abordada no primeiro capítulo 

da obra ora citada, intitulado de Sobre a Ética. 

 A frase de abertura deste capítulo já revela o interesse da reflexão moral do filósofo: 

“O tema deste livro é a ética prática, ou seja, a aplicação da ética ou da moralidade (usarei 

indiferentemente essas palavras) à abordagem de questões práticas” (SINGER, 2002, p. 9). 

Essa afirmação é determinante e nos conduz a um conjunto de questões presentes não 

exclusivamente em Ética Prática, mas que também traduz o espírito de toda a obra 

singeriana, a saber: a utilização de animais em pesquisas científicas e para alimentação; o 

tratamento igualitário entre homens e mulheres; o aborto; a eutanásia; o tratamento 

dispensado às minorias étnicas e a obrigação que têm os ricos de ajudar os pobres. Tais temas 

podem ser encontrados em inúmeras obras do autor, tais como: Libertação Animal (1975); 

Quanto Custa Salvar Uma Vida (2010); Um Só Mundo: a ética da globalização (2004); Vida 

Ética (2002), entre outras.  

 Ora, uma vez que a ética prática é inerente às deliberações morais e aos interesses da 

vida prática, a exigência da precisão da nomenclatura “ética prática” em relação às éticas 

tradicionais, como o próprio Singer nos adverte, faz-se necessária como análise prévia para 

que possamos discutir com mais exatidão os problemas éticos abordados em sua obra. Dessa 

forma, seguiremos os seus passos a fim de esclarecer do que trata a ética prática, para, só 

posteriormente, abordarmos o tema central deste trabalho: a defesa ética dos animais não 

humanos em nossas sociedades contemporâneas. 

Desde o início, a ética prática ou aplicada propõe a avaliação e a resolução de dilemas 

e situações precisas da vida cotidiana. Diferentemente das éticas tradicionais, que se 

preocupavam com as avaliações morais mediante a afirmação da existência de uma alma ou 

natureza humana, a ética prática ou aplicada ocupa-se, por assim dizer, de questões práticas, 

isto é, além de avaliar os dilemas morais sob uma perspectiva ética, preocupa-se também com 

a necessidade de se aplicar tais princípios no dia-a-dia do sujeito moral, transformando, desse 

modo, a própria realidade. A gênese desse pensamento decorre dos novos campos de 

questionamentos originados a partir do desenvolvimento tecno-científico, político e 

econômico das sociedades pós-industriais. Para entendermos isso mais claramente, vejamos 

as palavras de Parizeau (2003, p. 596):  

 



48 
 

 

A expressão “ética aplicada”, ao referir-se a uma análise ética de situações precisas, 

põe o acento sobre a resolução prática. Aqui a importância é dada ao contexto, a 

análise das consequências, a tomada de decisão. Esse propósito mais descritivo que 

reflexivo, exerce-se, sobretudo nos setores das práticas sociais e profissionais. 

Assim, campos de interesses particulares aos poucos se distinguiram: “bioética”, 

“ética profissional” (incluindo a “ética dos negócios”), “ética do meio ambiente”. 

Cada campo delimitou seu objeto de investigação ética e tentou definir métodos de 

análise próprios. Esses três setores correspondem a três preocupações maiores de 

nossas sociedades industrializadas: os avanços da medicina, as relações 

socioeconômicas em nossos Estados de direito, e o futuro do equilíbrio natural do 

planeta. 

 

 Ora, uma vez que a ética prática parte da análise das consequências de dilemas e 

questionamentos precisos do cotidiano, ela ultrapassa as éticas clássicas, pois não reduz seus 

preceitos a códigos morais específicos. Ao partir desses pressupostos, avaliaremos aqui a 

perspectiva singeriana sobre aquilo que não é a ética prática, ou seja, a ética não é uma série 

de proibições ligadas ao sexo, aos hábitos e costumes; ela não se reduz a um conjunto de 

preceitos teóricos inaproveitáveis na vida prática; ela não é algo inteligível somente no 

contexto religioso e, por último, ela não se restringe aos pontos de vista relativista e/ou 

subjetivista. Essas pressuposições são imprescindíveis para o desenvolvimento do princípio 

mediante o qual o autor sustenta sua perspectiva moral e, por conseguinte, a estende aos 

demais animais.  

 Em primeiro lugar, a ética não é apenas um conjunto de proibições ligadas ao sexo, 

pois os comportamentos e opções relacionadas ao mesmo só acarretam discussões morais a 

partir de suas consequências e não necessariamente pelo sexo em si. A título de exemplo, 

poderíamos citar: a disseminação de Doenças Sexualmente Transmissíveis (DST) ou a 

gestação e o nascimento de crianças sem as devidas condições para sua criação. De acordo 

com o filósofo, as consequências ocasionadas pelo sexo engendram discussões morais pelo 

fato de que se vinculam às políticas públicas, ao planejamento familiar, ou, em termos mais 

gerais, à educação dos indivíduos em nossas sociedades. Porém, Singer não aponta, nesse 

contexto, nenhuma restrição ao adultério, ao número de parceiros ou ainda se as relações 

homoafetivas seriam corretas ou não, pois estas não apresentam questões pertinentes ao 

âmbito ético, mas excepcionalmente algumas consequências de ordem moral.  

 Posteriormente, o autor defende a ideia de que a ética não é conjunto de preceitos 

teóricos nobres, mas inexequíveis na prática. Para o nosso filósofo, uma perspectiva ética 

justificável é aquela que orienta as ações humanas, pois se não podemos exercê-la na prática é 

porque há algum “defeito teórico”, o que impõe a exigência de uma revisão de termos. 

Segundo o autor, esse impasse acompanha as perspectivas daqueles que acreditam ser a ética 

um sistema de regras e normas simples e restritivas. Entretanto, a crença de que a ética se 



49 
 

 

restringe a uma ordenação breve e intransigente suscita uma série de impasses quando 

aplicada a circunstâncias mais complexas da vida, tais como em períodos conflituosos ou 

quando se vive a pressão de um regime político. Sobre esse ponto, Singer (2002, p. 10-11) 

expõe o seguinte comentário: “Em situações normais, pode ser errado mentir, mas, se você 

vivesse na Alemanha nazista e a Gestapo se apresentasse à sua porta em busca de judeus, sem 

dúvida o correto seria negar a existência da família judia no seu sótão”9. Desse modo, 

podemos alegar que as aplicações de imperativos morais como “não minta!” dependem da 

complexidade circunstancial das ações e dos indivíduos envolvidos, não de uma pretensa 

regra universal e invariável. O que Singer quer demonstrar é que os impasses teóricos de 

certas concepções éticas não inviabilizam a reflexão moral como um todo, mas apenas 

revelam uma falha remediável de uma concepção ética. 

 O terceiro ponto abordado pelo autor consiste na defesa de que a ética não é algo 

inteligível somente no contexto religioso. Essa foi uma das preocupações do utilitarista Henry 

Sidgwick que, frente ao ceticismo moral de seu tempo, questionava-se sobre o destino da 

moralidade caso houvesse um declínio da crença religiosa que, para ele, era o princípio 

responsável por manter o equilíbrio da sociedade. Em suma, ele se questionava sobre a 

existência de um sentido na moralidade sem uma perspectiva religiosa para orientar as ações 

humanas, bem como sobre a possibilidade ou não de “uma visão de mundo”, isto é, de uma 

perspectiva teórica substituir a religião enquanto princípio norteador das ações humanas nas 

sociedades, já que ela mantinha a sociedade em seu estado de coesão. A conclusão a qual 

chega o filósofo, distintamente de outros utilitaristas, tais como Bentham ou Stuart Mill, é a 

de que, na ausência da religião, é impossível manter a coerência de uma teoria moral e, por 

consequência. o equilíbrio social. Isso porque, para ele, a religião é imprescindível como base 

da moralidade humana10. No entanto, ao contrário de Sidgwick, Singer defende que as ações 

morais não necessitam de uma crença religiosa, uma vez que devemos agir eticamente 

visando o benefício do maior número de indivíduos possível e não pelo desejo dissimulado 

em ser recompensado com uma “eternidade de bem-aventurança”, conforme pregam as 

religiões. 

Por último, Singer defende que a ética não se reduz aos pontos de vista relativista e/ou 

subjetivista. Para ele, a hipótese de que a ética seria inerente a uma sociedade, restringindo-se 

                                                           
9 Esse exemplo remonta ao posicionamento de Oskar Schindler durante a Segunda Guerra Mundial, quando ele 

usou de meios ilegais para salvar a vida de inúmeros judeus dos campos de concentração nazistas de extermínio. 

A esse respeito, cf. o capítulo Fins e Meios de Ética Prática, no qual o autor apresenta uma breve análise sobre 

essa atitude. 
10 Sobre essa questão, cf. Mulgan (2012, p. 50). 



50 
 

 

aos seus hábitos, política, economia, religião e etc.; bem como ao estabelecimento do 

indivíduo como centro determinante de julgamento das ações morais, implica o surgimento de 

alguns impasses, com a incomunicabilidade entre sociedades distintas e a impossibilidade de 

superação de divergências entre duas pessoas sobre um determinado assunto, por exemplo.  

 Nessa perspectiva, o filósofo defende que o relativismo cultural e/ou grupal não é 

suficiente, enquanto posicionamento ético, pois não permite que as relações humanas se 

aprimorem no decorrer dos tempos. Ora, uma vez que seus códigos morais são restritos a uma 

sociedade específica, elas não são passíveis de ser universalizadas e, por isso, impedem o 

aperfeiçoamento e desenvolvimento das relações humanas entre distintas sociedades.  Outro 

impasse proveniente do relativismo refere-se à falta de uma explicação palatável quando há 

uma discordância entre perspectivas éticas em uma mesma sociedade. Segundo Singer, se um 

não conformista com os preceitos e códigos morais de sua sociedade tenta reformar tais 

concepções, ele incorreria em erro, isso porque estaria sendo contrário aos códigos morais ali 

determinados. Porém, se a maior parte da sociedade se tornasse adepta de suas convicções, 

elas já não poderiam ser consideradas erradas, já que a grande maioria a seguiria.  

 

Os candidatos a reformadores acham-se, portanto, numa difícil situação: quando se 

propõem mudar as concepções éticas de seus concidadãos, estão necessariamente 

incorrendo em erro; só quando conseguem induzir a maior parte da sociedade a 

aceitar as suas concepções é que elas se tornam corretas. (SINGER, 2002, p. 14. 

grifos do autor). 

 

 Por conseguinte, o autor apresenta sua objeção em relação à perspectiva de que a ética 

se reduz à subjetividade. Diferentemente do relativismo, segundo o qual a ética seria inerente 

ao posicionamento moral de uma sociedade ou de um grupo, o subjetivismo parte do 

pressuposto de que a ética se reduz à perspectiva moral de cada indivíduo, isto é, estabelece o 

sujeito como centro determinante de julgamentos e ações. Assim, ao emitirmos um juízo 

moral estamos defendendo exclusivamente o que pensamos e/ou sentimos acerca de uma dada 

questão e o que a torna plausível depende apenas da interpretação que tenho da mesma. Para 

Singer, a ética, enquanto posicionamento subjetivo, elimina a possibilidade do discurso moral, 

isso porque ao reduzir-se exclusivamente à constatação de fatos, ela não pode ser colocada em 

dúvida, uma vez que, ao emitir um juízo ético, o sujeito apenas expõe sua aprovação ou 

desaprovação sobre uma determinada questão, tornando-a verdadeira ou falsa pelo seu 

posicionamento individual. Entretanto, assim como pudemos observar no relativismo, o 

subjetivismo moral também se enreda num impasse: ele não responde satisfatoriamente ao 

desacordo moral entre dois ou mais indivíduos. Em suma, ocorre a impossibilidade de se 



51 
 

 

superar as divergências existentes entre duas pessoas sobre um mesmo assunto. Sobre isso, 

Singer (2002, p.15) defende que: 

 

O que era verdadeiro para o relativista quanto às divergências entre pessoas de 

sociedade diferentes é, para o subjetivista, verdadeiro a respeito das divergências 

entre duas pessoas quaisquer. Digo que a crueldade com animais é condenável, e 

outra pessoa diz que não é condenável. Se isso significa que condeno a crueldade 

com os animais e que outra pessoa não a condena, as duas afirmações podem ser 

verdadeiras e, portanto, não há o que discutir.  

 

 Desse modo, se o pressuposto de que o subjetivismo ético é válido, cada indivíduo 

deve levar em consideração que seu interlocutor também parte de uma perspectiva válida ao 

emitir um juízo moral, pois, ao fazê-lo, ele apenas expõe sua deliberação moral sobre uma 

determinada ação, o que invalida, por sua vez, a possibilidade das discussões sobre as ações 

morais. Com isso, o papel do raciocínio e da argumentação no plano moral é banalizado, uma 

vez que um “juízo ético é tão bom quanto o outro”, ou seja, em nenhum momento haveria 

aqui um desacordo moral. Singer, no entanto, desqualifica esse posicionamento de modo 

muito simples e conciso:  

 

É verdade que alguns tendem ao subjetivismo excessivo, afirmando que uma 

moralidade é tão boa quanto outra qualquer; mas, quando essas mesmas pessoas são 

pressionadas a dizer se acreditam que a moralidade de Hitler, ou a dos traficantes de 

escravos, é tão boa quanto a de Albert Schweitzer ou a de Martin Luther King, 

reconhecem que, afinal, acreditam que algumas moralidades são melhores que 

outras. (SINGER, 2010, p. 354). 

 

 Em relação a essa posição, o filósofo conclui que a discussão sobre o papel da razão 

na ética é um dos pontos mais importantes das ideias até aqui apresentadas, ainda que a 

mesma apareça nas entrelinhas desses debates: 

 

A inexistência de uma misteriosa esfera de fatos éticos objetivos não implica a 

inexistência do raciocínio ético. Pode até mesmo ajudar, uma vez que, se 

pudéssemos chegar aos juízos éticos somente através da intuição desses estranhos 

fatos éticos, o argumento ético tornar-se-ia mais difícil ainda. Então, o que se deve 

mostrar para colocar a ética prática em bases mais sólidas é o fato de que o 

raciocínio ético é possível. (SINGER, 2002, p. 16). 
 

 Aqui, como forma de entendermos mais claramente como se desdobram os preceitos 

morais do autor, abriremos um parêntese para apresentar o impacto e o papel desempenhado 

pela razão nas questões e decisões pertinentes à ética prática. Em vista disso, podemos iniciar 

nossa discussão alegando a importância do desenvolvimento da razão para a nossa 

sobrevivência enquanto espécie, assim como ocorreu com as diferentes características para a 



52 
 

 

subsistência evolutiva de outros animais, tais como a força do gorila ou a rapidez do leopardo, 

por exemplo. Porém, podemos afirmar que a razão possui uma característica peculiar: ao 

passo que a desenvolvemos, começamos a fazer uso da nossa capacidade de raciocínio lógico, 

tomamos consciência, por assim dizer, da possibilidade de construção de padrões 

comportamentais e sociais, distinguindo-a, portanto, das características dos demais animais – 

velocidade ou força, como citados acima – pelo fato de que no raciocínio não possuímos a 

previsibilidade do resultado final quando o que está em jogo são as relações entre ideais e 

argumentos distintos11. Sobre isso Oliveira (2013, p. 103) apresenta o seguinte comentário:  

 

[a razão] Diferencia-se das outras características como correr ou fazer força, porque 

ao começar a raciocinar não é possível prever quais são as conclusões que poderão 

ser alcançadas. Quando se raciocina, talvez um argumento que acreditávamos ser 

válido pode mostrar-se sem nenhum fundamento ou, por outro lado, é possível 

estabelecer ligações entre duas ideias que, a princípio, não pareciam ter nenhuma 

relação. 

 

 Resumidamente, a razão nos permitiu o desenvolvimento da capacidade reflexiva 

acerca das nossas ações e, por conseguinte, nos capacitou a avaliar o modo como devemos 

agir, bem como nos possibilitou a reflexão sobre as consequências de nossas ações para todos 

os afetados. Acerca disso, diz Singer (2006a, p. 396) 12:  

 

[...] a perspectiva que defendi contempla a possibilidade deste tipo de discussão [em 

relação aos valores morais] com base em duas premissas simples. A primeira é a 

nossa capacidade de raciocínio. A segunda é que, ao raciocinarmos sobre questões 

práticas, somos capazes de nos distanciarmos do nosso próprio ponto de vista e 

assumirmos, ao invés, uma perspectiva mais ampla; em última instância, até o ponto 

de vista do universo.  

   

 Assim, podemos afirmar que, a partir da capacidade de raciocínio e observação do 

comportamento social, tivemos a oportunidade de refletir sobre o que devemos fazer em 

determinadas circunstâncias e sobre as consequências das condutas e comportamentos 

arraigados em nossa comunidade, o que colaborou para que o desenvolvimento da razão não 

fosse, nesse momento, atribuído apenas ao nosso instinto de sobrevivência, mas também ao 

desenvolvimento e a ampliação do nosso agir moral em sociedade. Em outros termos, com a 

utilização do raciocínio lógico por intermédio da razão, ultrapassamos nossas necessidades 

                                                           
11 Cabe deixar claro que nossa intenção aqui não é defender a superioridade do homem perante os demais 

animais pela capacidade de raciocínio, mas demonstrar a importância da razão nas reflexões sobre as ações éticas 

presentes em nossa vida cotidiana. Veremos, no decorrer deste trabalho, que as características factuais dos 

indivíduos nada dizem sobre sua inclusão no âmbito da comunidade moral, mas apenas sua capacidade de 

possuir interesses. 
12 Ver também OLIVEIRA (2013, p.103).  



53 
 

 

básicas enquanto animais e ampliamos o alcance do mesmo sobre as questões práticas da vida 

para além do interesse em sobreviver, pois ele também serviu para aumentar o nosso nível e 

interesse de bem-estar.  

 Sendo assim, podemos afirmar que o desenvolvimento da razão foi imprescindível 

para a formação das nossas discussões éticas, pois apenas a partir dela tivemos a oportunidade 

de refletir sobre as ações que praticamos em nosso cotidiano, bem como sobre as 

consequências dos padrões comportamentais de nossa sociedade, o que nos permitiu, por 

conseguinte, a construção de certos costumes sociais ou, em outros termos, a construção de 

certos hábitos aceitos pela maior parte da sociedade.  

 Como podemos observar, a razão possui um importante papel nas decisões e dilemas 

morais sob a forma do raciocínio lógico, o qual tem por objetivo fundamentar a ética a partir 

de pressupostos capazes de esclarecer o modo como os juízos morais distinguem-se dos 

demais juízos práticos13. Porém, diferentemente das abordagens tradicionais, que se utilizam 

da racionalidade humana como pressuposto para exaltá-la enquanto característica que nos 

faria superior aos demais animais e, por vezes, até para com outros seres humanos, como 

ocorreu com os defensores da escravidão ou com o sexismo, por exemplo, Singer trata a razão 

e seu desempenho nos julgamentos morais como um critério que nos torna ainda mais 

responsáveis pelo bem ou mal que dispensados ao outro, seja este um ser humano ou animal 

não humano. Em suma, a partir da nossa capacidade de raciocínio lógico e, por conseguinte, 

ético, nos tornamos ainda mais responsáveis por nossas ações sejam elas prejudiciais ou não 

aos demais indivíduos e à própria sociedade. Essa vertente de pensamento se desenvolve pelo 

fato de que nós, seres humanos – com exceção daqueles que não desenvolveram o raciocínio 

–, possuímos a capacidade de justificar os nossos atos a partir de uma perspectiva moral, fato 

este de grande relevância, já que, para Singer, um posicionamento ético necessita de alguma 

justificativa moral para existir14.  

 Na perspectiva singeriana, todo e qualquer padrão ético, seja ele convencional ou não, 

pode ser considerado correto se o indivíduo realmente acredita que está agindo de acordo com 

padrões éticos aceitáveis, isso porque a crença de que se vive sob determinados padrões éticos 

é inerente ao fato de podermos agir e justificar como vivemos em sociedade. No entanto, para 

                                                           
13 Para uma maior compreensão sobre esse ponto de vista, Cf. Oliveira (2013, p. 81-109). 
14 Sobre esse ponto, o comentário de Oliveira (2013, p. 106) é bastante esclarecedor: “O progresso para uma 

teoria ética acontece quando existe a reflexão sobre os problemas morais e são apresentados argumentos 

consistentes para responder às perguntas sobre o que se deve fazer e como se deve viver. Como já mostramos, 

viver à margem de qualquer padrão moral é um problema real na filosofia moral. Singer argumenta que existe 

uma distinção entre viver de acordo com padrões morais e viver à margem de qualquer padrão moral. Essa 

distinção é estabelecida pelo uso da razão. Assim, viver eticamente não é somente viver de acordo com normas 

socialmente aprovadas, mas ser capaz de justificar os princípios morais que orientam a conduta adotada”. 



54 
 

 

isso, é necessário que encontremos uma razão de ser para nossa crença, ou seja, é 

imprescindível a justificação da mesma para sua validação no plano moral. Desse modo, se 

um indivíduo age de acordo com a crença de que vive sob determinados padrões éticos e 

possui pressupostos aceitáveis para justificá-los, mesmo pautando suas ações em padrões 

éticos não convencionais e rejeitados em sua sociedade, ainda assim ele pode estar vivendo 

eticamente, pois isso justifica seu modo de agir, o que impede, por sua vez, a rejeição de sua 

perspectiva moral. Entretanto, se o sujeito não consegue dar uma razão de ser para as suas 

ações, sua crença deve ser recusada, pois o principal respaldo para a mesma seria a 

justificação, o que, nesse caso, inexiste.  

 No entanto, Singer considera que não é toda e qualquer justificativa passível de ser 

aceita na delimitação entre a esfera do ético e do não ético. Ademais, vimos que padrões 

éticos não devem ser pautados por um interesse eminentemente pessoal. Para ele, para que 

nossas ações sejam eticamente defensáveis, elas devem basear sua justificação para além de 

um interesse pessoal e referir-se a bases mais amplas, pois a própria concepção da ética está 

intimamente ligada a algo maior que a dimensão singular do indivíduo. Podemos entender 

isso mais claramente nas palavras do próprio autor: 

 

Para serem eticamente defensáveis, é preciso demonstrar que os atos com base no 

interesse pessoal são compatíveis com princípios éticos de bases mais amplas, pois a 

noção de ética traz consigo a ideia de alguma coisa maior que o individual. Se vou 

defender a minha conduta com bases éticas, não posso mostrar apenas os benefícios 

que ela me traz. Devo reportar-me a um público maior. (SINGER, 2002, p. 18). 

 

 A partir dessa vertente de pensamento, Singer demonstra uma segunda característica 

pertinente à esfera ética, a qual não pode ser recusada e já foi abordada por inúmeros 

pensadores sob diferentes pressupostos teóricos no decorrer da tradição, a saber: a ideia de 

que a ética reporta-se a bases mais amplas, de caráter, por assim dizer, universalizável. Aqui, 

a ética não se limita aos interesses individuais, mas a ideia de que os interesses dos demais 

indivíduos devem estar igualmente associados aos nossos. Isso é corroborado por inúmeras 

perspectivas, entre as quais podemos citar: passagens bíblicas, como o “preceito áureo” de 

que devemos “amar nossos semelhantes como amamos a nós mesmos” presente em diferentes 

momentos das “escrituras sagradas”, bem como sua variação nos postulado de que “devemos 

fazer aos outros aquilo que gostaríamos que nos fizessem”; na ética kantiana, a qual parte do 

pressuposto de que nossas ações devem ser pautadas no desejo que as mesmas possam ser 

transformadas numa lei universal; outros pensadores como David Hume e Adam Smith, por 

exemplo, tratam disso a partir da ideia de um “espectador imparcial” para a avaliação das 



55 
 

 

questões pertencentes ao âmbito ético, a qual possui variação moderna com a perspectiva 

embasada na teoria de um “observador ideal”; outros nomes são importantes nessa concepção, 

tais como Jemery Bentham e John Rawls, por exemplo. Em suma, utilizamos aqui tais autores 

como exemplos dessa vertente de pensamento, com intuito de demonstrar que, apesar das 

inúmeras distinções entre suas perspectivas teóricas, uma coisa é invariável: a ideia de que a 

ética refere-se sempre a um ponto de vista universalizável, isto é, a um público maior. Ou, em 

termos mais específicos, podemos afirmar que, apesar das variações existentes em tais 

concepções, todas elas convergem com a afirmação de que a justificação de um princípio 

ético não corresponde às expectativas de interesses pessoais ou grupais, mas fundamenta-se 

em uma perspectiva universal.  

 Cabe salientar, no entanto, que embora as perspectivas éticas devam reportar-se a um 

ponto de vista universal, não significa que um juízo moral individual deva ser aplicado 

universalmente, isso porque as circunstâncias em que se dão cada juízo moral não devem ser 

ignoradas, pois, como afirma o próprio Singer (2002, p. 19): “As circunstâncias alteram as 

causas”. Assim, uma vez que a lógica dos raciocínios éticos está fundamentada na pretensão 

de universalidade dos juízos morais, eles não podem ser justificados por interesses específicos 

de um indivíduo ou de grupo local, mas devem extrapolar as nossas preferências e aversões 

para chegarmos, por conseguinte, a uma perspectiva imparcial, a qual deve levar em 

consideração o maior número de indivíduos envolvidos em uma mesma ação.  

 Essas considerações abrem espaço, por assim dizer, para se avaliar a relação entre os 

indivíduos, os grupos e as sociedades, evidenciando, desse modo, a necessidade de 

discutirmos temas basilares da ética sob as bases de uma fundamentação mais ampla e 

criteriosa, tais como: o tratamento igualitário, o respeito às diferenças, a responsabilidade e 

etc.. Sobre esse ponto, o autor expõe o seguinte comentário: 

    

Todas concordam que a justificação de um princípio ético não se pode dar em 

termos de qualquer grupo parcial ou local. A ética se fundamenta num ponto de vista 

universal, o que não significa que um juízo ético particular deva ser universalmente 

aplicável. Como vimos, as circunstâncias alteram as causas. Significa, isto sim, que, 

ao emitirmos juízos éticos, extrapolamos as nossas preferências e aversões. De um 

ponto de vista ético, é irrelevante o fato de que sou eu o beneficiário de, digamos, 

uma distribuição mais equitativa da renda, e você o que perde com ela. A ética exige 

que extrapolemos o “eu” e o “você” e cheguemos à lei universal, ao juízo 

universalizável, ao ponto de vista do espectador imparcial, ao observador ideal, ou 

qualquer outro nome que lhe dermos. (SINGER, 2002, p. 19-20). 

 

 Com isso, podemos considerar que, a partir da justificação dos comportamentos 

sociais e dos padrões éticos em que vivemos, bem como de sua ampliação para padrões 



56 
 

 

universalizáveis, chegamos ao objetivo central da concepção ética proposta por Peter Singer, 

a saber: a imparcialidade dos nossos julgamentos e ações morais. Podemos afirmar, a partir 

dessa abordagem, que a ética só é possível quando ultrapassamos nossos interesses egoístas e 

chegamos à imparcialidade por intermédio da justificação de nossas ações e da 

universalizabilidade dessa perspectiva no plano moral. Para ele, somente por meio do ponto 

de vista universal é que podemos justificar moralmente nossas ações, já que apenas desse 

modo conseguimos ultrapassar nossos interesses pessoais e ampliarmos o alcance da ética ao 

maior número de indivíduos, os quais devem ter seus interesses levados igualmente em 

consideração. Em suma, em nossas deliberações morais não podemos atribuir maior peso aos 

nossos interesses por serem nossos, mas devemos conferir igual valor aos interesses de todos 

os envolvidos em uma mesma ação, dispensando, portanto, desejos subjetivos ou de um grupo 

específico, como querem os relativistas e/ou subjetivistas.  

 Desse modo, podemos alegar que a imparcialidade de nossas ações é possível apenas 

através da universalizabilidade de nossos padrões morais, os quais tornam possível a 

fundamentação da ética em bases sólidas capazes de prescrever princípios normativos 

relevantes e benéficos para o maior número de indivíduos envolvidos. Para o autor, podem até 

existir determinadas razões para levarmos em consideração nosso próprio interesse como 

superior em relação ao interesse do outro, porém isso não ocorre em bases moralmente 

aceitáveis, já que o pressuposto básico para isso é a existência da imparcialidade dos juízos e 

ações morais. Ou, como sugere Singer (1999, p. 298):  

 

A universalizabilidade é uma restrição formal que fazemos sobre os juízos se 

quiserem contar como juízos morais; mas se aplicarmos a universalizabilidade 

corretamente, ela deve conduzir a resultados que são, no primeiro nível, 

substancialmente imparciais15.  

 

 Até o presente momento mostramos como a universalizabilidade se afigura 

imprescindível para a fundamentação da ética prática, bem como indicamos sua importância 

para assegurar a imparcialidade dos debates e questionamentos morais. Porém, pouco foi 

falado sobre o modo como a ética prática prescreve os princípios normativos e os julgamentos 

de valores por intermédio da referida universalizabilidade.  Ora, uma vez que os princípios 

                                                           
15 Alguns autores conferem à imparcialidade duas características, a saber: formal e substancial, as quais diferem 

pelo fato de que a imparcialidade formal não define, por assim dizer, o conteúdo das prescrições normativas, 

pois não há uma interdependência entre ambas, mas apenas uma preocupação metaética dos juízos morais. A 

imparcialidade substancial, no entanto, pressupõe uma dependência com relação às teorias normativas, já que 

esta é pautada no raciocínio moral e não se ocupa exclusivamente da preocupação formal das nossas perspectivas 

éticas. Para entender melhor esse ponto cf. Gruen (1999, p. 133) e Oliveira (2013, p. 113).  



57 
 

 

éticos universais garantem a imparcialidade dos julgamentos morais, eles devem, como 

pressuposto básico de validação, atender a algumas características essenciais: primeiramente, 

a relevância dos fatos, suas consequências e o interesse dos envolvidos no âmbito moral; em 

segundo lugar, pensar nas preferências do outro como suas próprias preferências – colocar-se 

no lugar do outro – ou, mais especificamente, ao emitir juízos valorativos, o agente moral 

deve pensar imparcialmente nas preferências dos demais indivíduos e, para isso, a analogia 

com seus próprios interesses é de fundamental importância, pois apesar dos interesses e 

sensações serem distintos entre os indivíduos – em intensidade, por exemplo – , e ainda que 

não possamos sentir exatamente o que o outro está sentindo16, é possível que nos imaginemos 

na mesma situação e tenhamos a mesma preferência do outro, o que nos permite considerar os 

seus interesses igualmente em relação aos nossos. Resumidamente, o que Singer propõe é 

que, ao examinarmos as circunstâncias e emitirmos um juízo moral, prescrevamos as ações 

preferíveis como se os afetados fôssemos nós mesmos. A esse respeito o autor (1999, p. 298) 

afirma: 

 

Para ser capaz de prescrever uma ação universalmente precisamos primeiro nos 

colocar na posição de todos aqueles afetados por nossas ações levando em conta as 

suas preferências. Então, só podemos prescrever a ação se, tendo todas as suas 

preferências como se fossem as nossas próprias, nós a preferirmos a qualquer ação 

alternativa. Se pudermos fazer isso, estaremos fazendo isso com base em ter dado 

igual atenção às preferências de todos aqueles afetados pela ação, porque vamos ter 

colocado a nós mesmos em seus sapatos, um após o outro, sem nenhum desconto 

por causa de seu sexo, raça, espécie ou de outras características. Exceto na medida 

em que essas características sejam relevantes para as preferências que têm ou a 

maneira em que elas serão afetadas pela ação. (SINGER, 1999, p. 298). 

 

 Desse modo, podemos compreender que, para Singer, ao prescrevermos princípios 

normativos é necessário que levemos em conta a relevância dos fatos, ou seja, os interesses ou 

as preferências dos indivíduos envolvidos em uma mesma ação e, por conseguinte, pensar nas 

consequências que a universalização desses preceitos e normas éticas podem desencadear na 

vida prática dos indivíduos afetados. Isso porque, apenas se suas consequências forem 

satisfatórias para todos os afetados em circunstâncias semelhantes é que eles poderão ser 

moralmente aceitos.  

 Tendo em vista tais pressupostos, podemos afirmar que a ética pensada por Singer 

ultrapassa os códigos morais restritivos e excludentes de uma sociedade ou grupo específico, 

se distinguindo, portanto, das éticas tracionais, já que busca as melhores consequências de 

                                                           
16 Desenvolveremos esse ponto no próximo capítulo, no qual apresentaremos algumas das objeções à expansão 

do princípio de igualdade para os demais animais.  



58 
 

 

uma determinada ação visando beneficiar o maior número de indivíduos possível, 

contribuindo, desse modo, para o aumento de seu bem-estar. Diferentemente da exaltação da 

razão e de suas implicações, a ética prática vincula-se à extrapolação dos interesses 

individuais em benefício dos interesses comuns. Isso significa que, ao invés de eleger a 

autonomia, a pessoalidade ou a linguagem, como fazem algumas éticas clássicas, a ética 

prática consiste na consideração imparcial dos interesses de todos os indivíduos envolvidos. O 

que nos permite entrever, por conseguinte, que a proposta singeriana é utilitarista, pois como 

tal, ele considera as consequências das ações morais com o intuito de expandir o alcance da 

igualdade e proporcionar o maior bem-estar para o maior número de indivíduos possível. 

Porém, como o próprio o autor alega, a ética prática sob uma perspectiva utilitarista não é a 

única concepção de ética possível, porém é a mais coerente.  

 A partir desses pressupostos, podemos afirmar que a ética prática tem um forte viés 

utilitarista17. Por isso, é necessário, ainda, examinarmos o que seria, de fato, o utilitarismo, 

bem como sua importância na concepção ética do nosso filósofo. A seguir, abordaremos 

alguns pressupostos dessa corrente de pensamento a partir do posicionamento de seus 

principais representantes em sua vertente clássica até chegarmos à concepção de Singer, a 

saber: o utilitarismo preferencial. 

 

2.2 O utilitarismo clássico: Jeremy Bentham e John Stuart Mill 

 

O utilitarismo é uma corrente filosófica do século XVIII fundamentada no ideal de que 

as ações morais dos indivíduos devem promover o bem-estar ou a felicidade. Ou seja, parte do 

pressuposto de que a moralidade, a política e a economia devem promover o máximo de 

felicidade para o maior número de indivíduos. No decorrer da história, alguns dos preceitos 

utilitaristas podem ser encontrados desde a Grécia do período helenístico com Epicuro que já 

concebia o bem-estar como algo valioso e útil18, até importantes pensadores do iluminismo, 

                                                           
17 Na perspectiva de Audard (2003, p. 737): “O utilitarismo é uma teoria moral que permite coordenar de modo 

preciso a avaliação e a ação morais. Ele possui três dimensões fundamentais: um critério do bem e do mal, um 

imperativo moral: maximizar esse bem, uma regra de avaliação moral graças a esse critério”.  
18 Sobre esse ponto, Araújo (2008, p. 45) faz o seguinte comentário: “A doutrina de Epicuro postula que o sumo 

bem reside no prazer, por isso, foi muitas vezes confundida com o hedonismo, entretanto, o prazer do qual fala 

Epicuro é o do sábio, entendido como quietude da mente e domínio sobre as emoções e sobre si mesmo. 

Segundo ele, a própria natureza informa que o prazer é um bem, e este serve para satisfazer uma necessidade ou 

aquietar uma dor, idéia semelhante a dos utilitaristas clássicos. Acrescenta que o único prazer é o vivenciado 

pelo corpo, o chamado prazer do espírito é apenas lembrança dos prazeres do corpo.” 



59 
 

 

tais como David Hume19 e Adam Smith, por exemplo.20 Entretanto, apenas nos últimos anos 

do século XVIII o utilitarismo é reconhecido como escola filosófica. Os principais e mais 

destacados precursores desse movimento foram Jeremy Bentham (1748-1832), responsável 

pela fundação dessa corrente de pensamento enquanto escola, e John Stuart Mill (1806-1873), 

o mais importante reformador desse movimento filosófico. Aqui, como forma de entendermos 

mais claramente o posicionamento normativo da teoria proposta por Singer, convém 

examinar, ainda que muito sumariamente, as perspectivas do utilitarismo clássico propostas 

por eles, já que o posicionamento de Singer é intensamente influenciado por tais pensadores e 

sua teoria (o utilitarismo preferencial) se apresenta como uma variante do utilitarismo 

clássico.  

 Jeremy Bentham é um dos principais representantes do utilitarismo clássico, cuja 

orientação consiste na avaliação das questões morais a partir da maximização do bem-estar ou 

da felicidade e, concomitantemente, com a diminuição do sofrimento. O objetivo central desta 

perspectiva baseia-se no princípio da máxima felicidade21. Em outros termos, podemos 

afirmar que, na perspectiva deste pensador, os princípios norteadores das nossas ações visam 

à maximização da felicidade, a qual é alcançada por meio da satisfação do prazer e da 

diminuição da dor para o maior número de indivíduos. Desse modo, nossas ações individuais 

são comumente orientadas pela busca do prazer e pela fuga da dor ou do sofrimento. Isso faz 

com que as ações corretas no âmbito da moralidade sejam aquelas que têm por consequência a 

promoção do prazer ou da felicidade e a diminuição da dor ou do sofrimento. Para ilustrar a 

importância dessas afirmações, podemos citar a passagem de Introdução aos Princípios da 

Moral e da Legislação, obra a qual o autor inicia com a seguinte afirmação:  

 

A natureza colocou o gênero humano sob o domínio de dois senhores soberanos: a 

dor e o prazer. Somente a eles compete apontar o que devemos fazer, bem como 

determinar o que na realidade faremos. Ao trono desses dois senhores está 

vinculada, por uma parte, a norma que distingue o que é reto do que é errado, e, por 

outra, a cadeia das causas e efeitos. Os dois senhores de que falamos nos governam 

em tudo o que fazemos, em tudo o que dizemos, em tudo o que pensamos, sendo que 

qualquer tentativa que façamos para sacudir este senhorio outra coisa não faz senão 

                                                           
19 Sobre isso, cf. Comparato (2006, p. 237). Por ora, cabe afirmarmos que para David Hume, a razão, 

diferentemente do que pregam as tradições morais, é responsável por nortear as paixões dos indivíduos, isso 

porque apenas estas são capazes de impedir ou não a realização de determinadas ações. Em outros termos, 

podemos afirmar que, para ele, a razão não serve de respaldo para a fundamentação da moralidade, mas para 

nortear as sensações individuais de prazer e dor, as quais orientam a correção das ações morais. O que acarreta, 

por conseguinte, a ideia de que embora os indivíduos ajam segundo seus interesses próprios, sempre reconhecem 

a utilidade e o impacto de suas ações na vida do outro, pois como o mesmo defende: “ninguém é absolutamente 

indiferente à felicidade ou infelicidade dos outros”. 
20 Sobre isso, cf. o capítulo O Utilitarismo Clássico da obra Utilitarismo de Tim Mulgan. 
21 Bentham comumente refere-se ao “Princípio da Máxima Felicidade” como “Princípio de utilidade”, e aqui 

utilizaremos indistintamente ambas as nomenclaturas.  



60 
 

 

demonstrá-lo e confirmá-lo. Através das suas palavras, o homem pode pretender 

abjurar tal domínio, porém na realidade permanecerá sujeito a ele em todos os 

momentos da sua vida.  O princípio da utilidade reconhece esta sujeição e a coloca 

como fundamento desse sistema, cujo objetivo consiste em construir o edifício da 

felicidade através da razão e da lei. Os sistemas que tentam questionar este princípio 

são meras palavras e não uma atitude razoável, capricho e não razão, obscuridade e 

não luz. (BENTHAM, 1979, p. 3, grifos do autor). 

 

 O comentário de Bentham demonstra que as ações humanas são baseadas 

exclusivamente nas sensações de prazer ou de dor. O agir do homem no mundo, portanto, é 

determinado pela busca constante de satisfazer tais sensações primordiais, as quais, por 

intermédio da conversão dos interesses individuais em interesses coletivos, definem as ações 

corretas ou incorretas no campo da moralidade. Para essa definição, no entanto, Bentham 

propõe um princípio de avaliação das ações humanas: o princípio de utilidade. Em suma, ele 

sugere um critério normativo para o agir humano no mundo que tem como fim a busca da 

máxima felicidade.  

Porém, cabe ressaltar que não se trata de buscar a felicidade tendo em vista um 

interesse egoísta, mas de persegui-la a partir da conversão do interesse individual em interesse 

coletivo, pois somente nesse contexto é possível alcançar a felicidade e a universalização 

normativa da moralidade humana. Ora, para o pensador, o agir no mundo, apesar de partir do 

interesse próprio, deve objetivar o interesse de todos os envolvidos em uma mesma ação. 

Assim, deve-se levar em consideração as consequências das ações e os interesses dos 

indivíduos a fim de prescrever uma norma universalizável passível de alcançar a almejada 

felicidade. O princípio de utilidade proposto pelo autor é definido nos seguintes termos:  

 

Por princípio de utilidade entende-se aquele princípio que aprova ou desaprova 

qualquer ação, segundo a tendência que tem a aumentar ou a diminuir a felicidade da 

pessoa cujo interesse está em jogo, ou, o que é a mesma coisa em outros termos, 

segundo a tendência a promover ou a comprometer a referida felicidade. Digo 

qualquer ação, com o que tenciono dizer que isto vale não somente para qualquer 

ação de um indivíduo particular, mas também de qualquer ato ou medida de 

governo. (BENTHAM, 1979, p. 4). 

   

 Como podemos observar, o princípio de utilidade é um preceito moral básico para 

guiar a realização das ações humanas a partir do reconhecimento de sua sujeição às 

experiências sensoriais de prazer e dor. Ele serve como princípio norteador para a 

plausibilidade das ações, nos permitindo classificá-las como ações corretas ou incorretas no 

plano moral. Para tanto, Bentham leva em consideração a tendência que elas possuem em 

aumentar o nível de felicidade ou infelicidade dos indivíduos, sendo concebida como correta 



61 
 

 

se ela promove a felicidade e incorreta se aumenta o nível de infelicidade do sujeito. Como 

bem expõe Dias (2006, p.37): 

 

Reconhecido, pelo princípio de utilidade, a sujeição do gênero humano aos 

sentimentos de prazer (felicidade) e dor (infelicidade), este passa a ser a norma para 

o julgamento do que é certo e errado, bem como a norma que distingue a cadeia de 

causas e efeitos de uma ação. Ou, seja, o princípio de utilidade, é aquele que 

reconhece a justeza de uma ação de acordo com suas consequências. Ele representa 

uma regra metodológica que aponta aquilo que deve ser levado em conta (avaliado), 

em todas as circunstâncias são as consequências das ações. Em outras palavras, esse 

princípio considera uma ação justa pela capacidade que tem de gerar mais prazer do 

que dor e injusta por ocasionar mais dor do que prazer. 

 

Outro fator a ser destacado vincula-se ao fato de que Bentham não sugere esse 

princípio como elemento norteador unicamente das ações individuais, mas como um preceito 

destinado a orientar as ações governamentais, as ações de um legislador. Com efeito, o 

referido filósofo não estava preocupado exclusivamente com o modo como o indivíduo 

particular orienta sua vida, mas com a reforma das bases sociais, políticas e econômicas da 

sociedade em que vivia, a qual passava por relevantes transformações industriais, mas que não 

trazia benefícios para a maior parte dos indivíduos.   

Ora, no final do século XVIII, a Europa experimentava a transição da produção 

manufatureira em direção à sociedade industrial, na qual a pobreza e o consequente mal-estar 

dos indivíduos se desenvolviam paralelamente.22 Bentham, inserido nesse contexto, percebe a 

necessidade de repensar as bases morais de sua sociedade com o objetivo de estancar essas 

consequências e, por conseguinte, diminuir a miséria e o sofrimento humanos. Para tanto, o 

pensador inglês propõe uma redefinição da organização social por intermédio de distintas 

propostas de políticas públicas, que objetivam a orientação das ações morais em busca de uma 

erradicação do sofrimento e do aumento do bem-estar de sua população. A esse respeito, 

Mora (1998, p. 693) apresenta o seguinte comentário: 

 

Bentham considerou que o utilitarismo está a serviço de uma reforma da sociedade 

humana: de sua estrutura política – que deveria ser basicamente liberal e 

democrática – e de seus costumes. A base da reforma da sociedade é o 

reconhecimento de que – como escreveu Bentham – “a natureza colocou-nos sob o 

domínio de dois senhores soberanos: o prazer e a dor.”  
  

 Com isso, podemos perceber que a vertente utilitarista proposta por Bentham lança 

ferrenhas críticas aos sistemas políticos, econômicos e sociais de sua época, isso porque tais 

problemas impediam o exercício da justiça e, por conseguinte, da própria felicidade para a 

                                                           
22 Para um maior entendimento sobre esse ponto, cf. Ugarte (2005, p. 2-4). 



62 
 

 

maioria dos indivíduos, pois os benefícios do progresso material ainda se restringiam a uma 

pequena e insignificante parcela da população.  O filósofo tem, assim, o propósito de oferecer, 

por exemplo, ao legislador pressupostos relevantes a serem considerados na formulação das 

regras jurídicas. Ora, diferentemente de punições, o que Bentham propõe é um caminho que, 

através dos fatores inerentes às experiências sensoriais de prazer e dor, promova o bem-estar 

social, fugindo do caráter meramente punitivo e vingativo dos instrumentos vigente à época23. 

Ademais, de acordo com Guisán (1992, p. 442, tradução nossa):  

 

Na realidade, a contribuição mais importante de Bentham à filosofia moral foi 

precisamente a de haver apresentado o esboço de um hedonismo ético universal 

plausível e reivindicável, que servisse de fundamento legitimador da legalidade 

estabelecida. Porque o hedonismo ético de Bentham foi realmente universal no 

sentido pleno.  

 

 A partir da perspectiva de que a utilidade é uma propriedade do objeto, mediante o 

qual é possível a promoção do prazer ou felicidade e, ao mesmo tempo, o impedimento da dor 

e do sofrimento, Bentham ressalta o valor do hedonismo, teoria na qual o prazer e a dor 

servem de ímpeto para o nosso agir no mundo, de modo que o prazer se afigura como a 

finalidade de todas as ações humanas. Porém, cabe ressaltar que, embora a moral possua suas 

bases fincadas nas sensações de prazer e dor, não são os sentimentos dos indivíduos que 

devem regê-la, mas as faculdades da razão. Ou, em outros termos, podemos afirmar que, para 

Bentham, ainda que as ações morais possuam como finalidade a busca pelas consequências 

que aumentem o nível de bem-estar e felicidade dos indivíduos, a moralidade humana não 

deve ser fundada nos sentimentos dos indivíduos, mas deve ser orientada exclusivamente pelo 

raciocínio moral. Assim, diferentemente do que prega uma parte da tradição filosófica de seu 

tempo, para ele o senso moral e/ou o sentimento dos indivíduos não oferecem respaldo 

suficiente para fundamentar a sua moralidade, pois, se assim fosse, o ser humano buscaria 

exclusivamente a satisfação de seus próprios interesses em detrimento dos interesses 

coletivos24.  Segundo o autor, atrelar a moralidade humana ao âmbito dos sentimentos pode 

gerar a moralidade “despótica”, que implica na imposição de um sentimento particular aos 

                                                           
23 Sobre esse ponto cf. Araújo (2008, p. 23-30). 
24 Essa perspectiva é corroborada por Singer, o qual defende que um dos motivos para a filosofia moral do início 

do século XX ser dominada amplamente pela metaética, impedindo que os filósofos morais prescrevessem 

normas sociais fundamentadas na ética prática, justificava-se na crença de que os juízos morais eram baseados 

nos sentimentos e emoções dos indivíduos, nos quais a razão não desempenhava nenhum papel e, por isso, não 

careciam de especialistas morais. Singer, no entanto, refuta essa ideia, pois, assim como Bentham, alega 

veementemente que embora os sentimentos e emoções sirvam de ímpeto para o nosso agir no mundo, as ações 

devem ser orientadas pelo raciocínio lógico em busca da felicidade para o maior número de indivíduos e não 

pautadas no interesse egoísta com os quais os deparamos se agirmos segundos nossas vontades, sentimentos e 

emoções. Para maior esclarecimento sobre isso cf. Singer (2002, p. 21). 



63 
 

 

demais indivíduos, ou a moralidade “caótica”, na qual todos usam seus próprios sentimentos 

como princípio norteador das ações em sociedade, o que, para o pensador, incorreria em nada 

mais que uma moralidade fundamentada no “capricho” e, por isso mesmo, injustificável. 

 Pode-se dizer então que, na concepção utilitarista de Jeremy Bentham, as discussões e 

dilemas morais devem fundamentar-se nas faculdades da razão25 e que as ações justificáveis 

tendem a promover a felicidade e a diminuir o sofrimento. No entanto, surge o seguinte 

questionamento: como são avaliadas, nessa perspectiva, as melhores tendências para o alcance 

desse objetivo em meio às inúmeras ações possíveis na esfera complexa da sociedade? Para 

resolver esse impasse, Bentham propõe uma espécie de cálculo hedonista (utilitarista), o qual 

atribui valores precisos aos distintos prazeres, bem como avalia as probabilidades de 

resultados satisfatórios para as diferentes ações em termos quantitativos.   

 Nessa perspectiva, pode-se dizer que a avaliação das ações em termos quantitativos é 

elaborada a partir da classificação metodológica das principais fontes de prazer ou de dor, as 

quais são descritas e enumeradas com a finalidade de facilitar o trabalho do legislador na 

atribuição de punições ou recompensas para a conduta do sujeito, pois apenas nesses termos é 

possível que o mesmo chegue à conclusão de quais ações são ou não corretas no âmbito da 

moralidade humana. Para Bentham, existem quatro fontes distintas de prazer ou dor: a física, 

a política, a moral e a religiosa. A fonte física refere-se às sensações desencadeadas no 

presente; a política é aquela que provém de uma pessoa e/ou de um grupo na sociedade em 

que vivemos; a moral provém de um agente secundário e, por último, a religiosa depende da 

“boa vontade” de uma entidade metafísica superior, seja com relação ao momento presente ou 

mesmo ao futuro26. Essas ferramentas, segundo o autor, servem de critérios morais a serem 

                                                           
25 Cabe ressaltar que, embora a moralidade possua um fundamento racional, não se trata, aqui, de uma busca de 

conhecimento e fundamentos a priori, como se pensava o conhecimento na tradição filosófica, mas uma 

fundamentação que, por intermédio das experiências sensoriais – de prazer e dor –, pudesse pensar 

racionalmente nas consequências das ações a fim de proporcionar o aumento do bem-estar entre os indivíduos.  
26 Aqui, cabe um esclarecimento: Bentham cita em sua teoria a sanção religiosa apenas como um argumento 

retórico em busca de não limitar o alcance de sua perspectiva a uma minoria, já que a maior parte da população, 

inclusive os legisladores daquela época, eram ferrenhos religiosos. Desse modo, como forma de alcançar mais 

pessoas e chamar a atenção para o utilitarismo, ele inclui a religião em seu discurso, porém com a ressalva de 

que ao afirmar que está fazendo a vontade de Deus, o legislador está seguindo apenas os seus próprios 

sentimentos, pois os conhece muito mais do que poderia conhecer a vontade de Deus. Podemos entender isso 

mais claramente nas palavras de Mulgan (2012, p. 21): “O próprio Bentham era ateu, pelo menos nos últimos 

anos. No entanto, como todos os legisladores em seus dias eram religiosos, ele não quis oferecer conselhos 

apenas aos legisladores ateus. Assim, Bentham toma emprestado o argumento de Willian Paley. Mesmo se 

procurarmos seguir a palavra de Deus, devemos ser guiados pelo princípio utilitarista. Se Deus é bom, então vai 

querer o que é melhor para os seres humanos. Como Deus ama a todos os seres humanos da mesma forma. Ele 

quererá que sigamos o princípio utilitarista, ao invés de privilegiarmos os interesses de qualquer grupo pequeno. 

Bentham também argumenta que conhecemos o que dá prazer e dor às pessoas muito melhor do que conhecemos 

a vontade de Deus. Qualquer legislador que afirme seguir a vontade de Deus está realmente apenas seguindo os 

seus próprios sentimentos (ou os seus próprios interesses)”.  



64 
 

 

levados em consideração antes da realização do cálculo hedonista. Trata-se de instrumentos 

prioritários, por assim dizer, para a prescrição de sanções legais e para a ordem social de 

execução da lei vigente. Essa classificação não é sem razão, pois ela constitui um sistema de 

operação que facilita a observação e a avaliação das consequências mais benéficas acerca das 

ações morais, bem como a boa conduta dos indivíduos em sociedade, já que oferece ao 

governante uma força obrigatória – da natureza – para ser levada em consideração a respeito 

das leis. Sobre isso, Bentham (1979, p. 13) afirma: 

 

Existem quatro fontes distintas, das quais costumam derivar o prazer e a dor; 

consideradas em separado, podemos designá-las como fonte física, fonte política, 

fonte moral e fonte religiosa. Na medida em que os prazeres e as dores pertencentes 

a cada uma delas são capazes de emprestar a qualquer lei ou regra de conduta uma 

força obrigatória, todas elas podem ser denominadas sanções.  

  

 Entretanto, as sanções política, moral e religiosa são circunstanciais em relação à fonte 

física, pois ela é o centro determinante de todas as outras sensações. Isso porque, 

independentemente da fonte originária, todas as sensações são sofridas ou aprazidas 

fisicamente; isso acarreta, por sua vez, a busca do ser sensível pela satisfação dos prazeres 

físicos em detrimento dos demais. Para o autor, nenhuma determinação da correção das ações 

humanas é possível senão por intermédio da própria força da natureza, a qual se revela por 

meio das experiências sensoriais de prazer e dor provenientes especialmente da fonte física. 

Ademais, ainda que as sensações sejam acarretadas por outra fonte, elas despertam 

invariavelmente àquelas originárias da fonte física, a qual é pressuposta para a reformulação e 

prescrição das leis. 

  Essas observações são necessárias, nesse contexto, pelo fato de que as fontes de 

prazer ou dor são ferramentas imprescindíveis para a avaliação das ações nos termos 

quantitativos do cálculo hedonista. Além disso, elas oferecem ao legislador a força obrigatória 

e o respaldo necessário para garantir a prescrição das leis. Ou, como defende o autor (1979, p. 

20): “Os prazeres e as dores constituem os instrumentos com os quais o legislador deve 

trabalhar. Por este motivo convém que compreenda a força dos mesmos, ou seja, em outros 

termos, o seu valor [quantitativo]”.    

Feita essa breve exposição, podemos alegar que a reflexão sobre as consequências das 

ações em termos quantitativos são determinadas pelo cálculo hedonista a partir de algumas 

instâncias fundamentais, tais como: a intensidade – força decorrente da experiência de dor ou 

prazer –; a duração – período de tempo entre o início e o final da sensação –; a certeza ou a 

incerteza – probabilidade da realização da sensação –; a proximidade ou a longinquidade – 



65 
 

 

intervalo decorrente até que as sensações sejam satisfeitas –; a fecundidade – probabilidade 

que o prazer e a dor possuem de acarretar sensações semelhantes –; a pureza – probabilidade 

que as sensações de prazer ou dor possuem de desencadear efeitos contrários a si mesmos e a 

extensão – número de indivíduos afetados –. Resumidamente, Bentham enumera três 

situações nas quais tais instâncias devem ser consideradas: primeiramente, quando a dor e o 

prazer são considerados em si mesmos, as instâncias a serem utilizadas são: intensidade, 

duração, certeza ou incerteza, proximidade ou longinquidade, quando são avaliadas as 

consequências das ações, ou seja, o desencadeamento das sensações de prazer e dor por 

determinado ato, as instâncias de fecundidade e de pureza devem ser consideradas em 

conjunto com as quatro anteriores. E, por último, nas circunstâncias em que a ação afeta 

vários indivíduos deve-se considerar, ainda, a extensão.  

Para Bentham, as decisões no âmbito moral são tomadas a partir dessas sete instâncias 

de forma a elaborar um argumento absolutamente plausível. Com efeito, no que concerne ao 

indivíduo em si mesmo, em primeiro lugar, o prazer ou a dor decorrente de uma dada ação são 

avaliados a partir de sua intensidade, duração, certeza ou incerteza, proximidade ou 

longinquidade. Posteriormente, convém analisar a fecundidade da mesma, e aqui se avalia a 

sua possibilidade quantitativa referente à reprodução da sensação originada da ação, seja esta 

de dor ou de prazer e, por fim, se mensura as sensações resultantes das primeiras. Feito isso, é 

necessário, ainda, a soma do resultado final de prazer ou dor alcançado pela realização desta 

ação. Se o resultado a que se chega é a elevação do prazer e a diminuição da dor, então a ação 

deve ser realizada, do contrário, deve ser evitada. Por conseguinte, se o interesse de dois ou 

mais indivíduos serão impactados pela ação, deve-se levar em consideração o cálculo acima 

em conjunção com as demais instâncias para que a avaliação beneficie o maior número de 

indivíduos possível. Assim, podemos afirmar que as ações consideradas boas e, por 

consequência, justificáveis moralmente, são aquelas que após a soma dos seus resultados 

individuais e da subtração do total do prazer ou da dor proveniente delas, produzem o maior 

nível de prazer ou de felicidade para a maior parte dos afetados. Sobre esse ponto, o seguinte 

comentário é bastante esclarecedor: 

 

Na decisão [das ações realizáveis], procede-se ao balanço considerando estas 

circunstâncias. Primeiro, considera-se o prazer produzido pelo ato segundo a sua 

intensidade, duração, certeza ou incerteza, proximidade ou longinquidade. O mesmo 

é feito em relação à dor. Em seguida, verifica-se a sua fecundidade: se o ato tem 

uma maior probabilidade de produzir, após o primeiro prazer, outro prazer e qual é o 

valor desse prazer. O mesmo é feito em relação à dor. O prazer e a dor produzidos 

como consequência secundária de um ato são também avaliados segundo essas 

circunstâncias. Depois, soma-se o valor total do prazer e o valor total da dor. Se a 



66 
 

 

soma do prazer for maior do que a soma da dor, a tendência do ato é boa. Se for 

favorável à dor, a tendência é má. O cálculo considerou, até agora, a tendência de 

uma ação em relação a um indivíduo. Se o interesse de mais de um indivíduo for 

afetado, repete-se o cálculo acima para cada um dos afetados. Por fim, soma-se o 

valor do prazer e soma-se o valor da dor produzido pelo ato para cada indivíduo. 

Depois, subtrai-se do total de prazer o total de dor. Se o saldo de prazer for positivo 

a tendência do ato é boa; se for negativo, a tendência é má (BENTHAM, 1979, p. 

17- 18; DIAS, 2006, p. 43-44). Se dois ou mais atos estão sendo pesados, o que deve 

ser promovido é aquele cuja diferença do total de prazer for maior sobre o total de 

dor. (OLIVEIRA, 2013, p. 73-74). 

 

 Tendo em vista tais considerações, podemos afirmar que o cálculo hedonista proposto 

por Bentham é bastante preciso ao considerar os meios pelos quais a felicidade pode ser 

alcançada. Para tanto, o cálculo possui o objetivo puro e simples de, através da avaliação das 

consequências de uma determinada ação, apontar quais delas são justificáveis moralmente e, 

por isso, passíveis de serem realizadas. Por conseguinte, podemos afirmar, ainda, que para o 

referido filósofo, a qualidade do prazer não possui relevância em sua consideração, mas, tão- 

somente, a quantidade mediante a qual todos possuem a mesma importância, como afirma o 

próprio Bentham: “preconceitos à parte, o jogo do pino é de igual valor ao das artes e das 

ciências da música e da poesia [no qual todos os prazeres são valiosos]” 

 John Stuart Mill, assim como Bentham, endossa essa perspectiva hedonista ao 

defender que o agir no mundo provém das experiências sensoriais de prazer e de dor e que a 

busca pelo prazer ou felicidade é a principal finalidade das ações praticadas, embora não 

necessariamente a única. Ora, ele possui suas bases metodológicas fincadas no empirismo, 

teoria na qual todo conhecimento é constituído a partir da experiência e, por isso, não há um 

conhecimento anterior (a priori) a esta. Para Mill, o melhor caminho para se conhecer a 

“verdade” das coisas é a observação indutiva27 dos acontecimentos empíricos, a partir dos 

quais é possível predizer o comportamento humano e as consequências de determinadas 

ações, pois conhecemos suas causas por intermédio da observação de acontecimentos e ações 

semelhantes. Como afirma Mulgan (2012, p. 31): “Sabemos que o sol nascerá amanhã 

simplesmente porque o vimos levantar-se muitas vezes”. Porém, cabe a afirmação de que o 

conhecimento adquirido empiricamente não está vinculado a uma verdade pronta e acabada. 

O conhecimento é condicionado a futuras refutações, pois ele provém da experiência e, 

justamente por isso, pode ser refutado por meio de novas observações futuras, já que a 

experiência se refere a uma longa cadeia de eventos particulares mutáveis no decorrer dos 

tempos e o conhecimento o fruto também mutável desses episódios.  

                                                           
27 Para Reale (1999, p. 320): “A indução é a operação da mente pela qual inferimos que aquilo que sabemos 

verdadeiramente em um ou mais casos isolados será verdadeiro em todos os casos que se assemelham aos 

primeiros por determinados aspectos”.  



67 
 

 

 Desse modo, ao defender que o conhecimento só é possível em bases empíricas, Mill 

rompe com a tradição filosófica, uma vez que esta alegou, durante longo período, a existência 

de um conhecimento a priori, isto é, de um conhecimento anterior à própria experiência e que 

as ações humanas eram realizadas em busca de alcançar a verdade suprema das coisas não 

corrompidas empiricamente, o sumo bem, por assim dizer. Esse rompimento com a filosofia 

tradicional ocorre, entre outros motivos, pelo fato de que, no empirismo, o conhecimento não 

é imutável, haja vista que ele pode ser modificado a partir da comprovação de seu equívoco a 

partir de novas evidências empíricas. Isso é impossível de acontecer na busca pelo 

conhecimento a priori, já que sua motivação refere-se à busca por uma verdade universal e 

imutável, o que não faz nenhum sentido na teoria de Mill, posto que ele, assim como 

Bentham, alega ser nas experiências sensoriais que o sujeito sensível encontra o ímpeto 

necessário para nortear seu agir no mundo.   

 Em suma, o método proposto por Mill, baseado no empirismo, é aplicável a todo e 

qualquer conhecimento, mas vincula-se a dois objetivos fundamentais, a saber: comprovar o 

utilitarismo em bases empíricas sob a égide do máximo de informações possíveis (fatos 

comprovados) e, em um segundo momento, refutar as teorias propostas por outros pensadores 

acerca da possibilidade de um conhecimento livre das experiências, isto é, a possibilidade do 

conhecimento a priori.  

 Em linhas gerais, a teoria proposta por Mill, em consonância com a proposta de 

Bentham, é fundamentada na perspectiva do hedonismo, teoria na qual as sensações de prazer 

e dor são consideradas como os princípios norteadores das ações exercidas pelos seres 

sensíveis. Nesta, o prazer é considerado como o fim último do agir no mundo, conforme já 

indicamos no decorrer deste trabalho. Assim como Bentham, Mill propôs um princípio 

normativo para orientar as ações humanas em busca de maximizar o prazer ou felicidade para 

o maior número de indivíduos, princípio este capaz de classificar as ações em boas ou más e, 

com isso, discernir sobre quais ações podem ser justificadas no âmbito moral. O princípio de 

utilidade proposto por Bentham e, corroborado por Mill, é o critério para a avaliação das 

ações justificáveis e desejáveis de serem realizadas no campo da moralidade humana através 

de sua tendência em aumentar o bem-estar dos envolvidos. Assim, para o autor: 

  

O credo que aceita a utilidade, ou o Princípio da Maior Felicidade, como 

fundamento da moralidade, defende que as ações estão certas na medida em que 

tendem a promover a felicidade, erradas na medida em que tendem a produzir o 

reverso da felicidade. Por felicidade, entende-se o prazer e a ausência de dor; por 

infelicidade, a dor e a privação de prazer. (MILL, 2005, p. 48). 

   



68 
 

 

 Como podemos observar, o princípio de utilidade é legitimado tanto por Bentham 

quanto por Mill, porém há uma inquietação de Mill que surge por meio da abordagem da 

prova do utilitarismo, a qual é responsável pela discordância entre os dois autores. Para Mill, 

o princípio de utilidade deve ser provado através da observação empírica, pois, a partir desta, 

o utilitarismo é colocado sob uma base mais sólida e confiável do que as teorias propostas por 

seus adversários. Os mais importantes opositores dos postulados de Mill foram os 

intuicionistas, os quais defendem a ideia de que as ações classificadas como corretas ou 

erradas moralmente provêm de um senso moral que todos os seres humanos possuem 

naturalmente, isto é, baseiam-se na ideia de que o ímpeto para realizar as ações corretas parte 

de uma faculdade peculiar inerente ao ser humano, uma espécie de “senso moral especial”. A 

fim de refutar essas ideias, Mill expõe o seguinte comentário: 

 

A única prova capaz de ser oferecida de um objeto visível é que as pessoas 

realmente o veem. A única prova de que um som é audível é que as pessoas o 

ouvem: e o mesmo pode ser dito das outras fontes de nossa experiência. Da mesma 

maneira [...] a única relevância que se pode produzir de que alguma coisa é desejável 

é que as pessoas de fato a desejam [...] Nenhuma razão pode ser dada pela qual a 

felicidade geral é desejável exceto a de que cada pessoa [...] deseja a sua própria 

felicidade. Isso, no entanto, sendo um fato, não só nós temos todas as provas que o 

caso admite, mas todas que é possível exigir, de que a felicidade é um bem: que a 

felicidade de cada pessoa é um bem para essa pessoa, e a felicidade geral, portanto, 

um bem para o conjunto de pessoas. (MILL apud MULGAN, 2012, p. 32-33). 

  

 Na concepção de Mill, a única prova possível para o princípio de utilidade é a 

observação empírica dos acontecimentos. A fim de provar o valor do utilitarismo enquanto 

teoria que promove o aumento da felicidade e do bem-estar dos indivíduos e, 

concomitantemente, a diminuição do sofrimento, o pensador propõe a observação como fonte 

sólida do conhecimento, na qual o prazer e a dor, como vimos, são os principais instrumentos 

observáveis e a partir dos quais é possível oferecer um alicerce consistente à moralidade 

humana. Ora, distintamente de Bentham que propõe o radicalismo filosófico – o uso da razão 

faz-se necessário para a análise da sociedade e das ações humanas a fim de repensar suas 

bases sociais e propor reformas das mesmas – Mill defende que é através da observação 

empírica das ações humanas que o princípio de utilidade se prova como norma suficiente para 

a avaliação do certo e do errado. Resumidamente, a prova apresentada pelo pensador é 

constituída mediante três passos essenciais em relação à felicidade – enquanto prazer – como 

motivo para a realização das ações: a felicidade é desejável; a felicidade geral é desejável e a 

felicidade é o fim último desejável. Esse postulado, como já mencionamos, recorre aos 



69 
 

 

episódios da experiência e à generalização dos fatos empíricos concernentes à própria 

natureza humana.  

 No entanto, os passos da prova de Mill são considerados problemáticos por muitos 

críticos. A título de exemplo, podemos citar a crítica lançada por G. E. Moore que, pautado na 

dedução lógica, afirma que uma vez provado algo não podem restar dúvidas sobre sua 

veracidade, da mesma forma ele alega que Mill recorre à falácia naturalista para validar seu 

argumento, dado que coloca o bom como algo desejável, quando o bom não precisa ser 

necessariamente desejável, mas apenas um meio para o fim último – a felicidade –, este, sim, 

desejável28.  Da mesma forma, Mill recorre ao indutivismo para sustentar sua teoria e não a 

uma dedução lógica infalível da qual não podem restar dúvidas após sua comprovação. Para 

ele, o que conta são as melhores provas embasadas na observação empírica e não a 

comprovação de uma verdade única e imutável, como quer Moore em concordância com a 

tradição filosófica que busca a verdade suprema. Ora, uma vez que recorre aos 

acontecimentos empíricos, sua posição é menos ambiciosa e mais condizente com a realidade, 

pois ele é ciente de que o conhecimento é mutável e que a possibilidade da refutação de um 

fato por novas observações da experiência é constante. A verdade, enquanto criação humana, 

é conhecida através da experiência e, por isso, passível de modificações.  

 Dito isso, pode-se afirmar que a prova de Mill se sustenta do seguinte modo: a 

felicidade é a consequência buscada pelo agir no mundo, logo as demais coisas desejáveis 

servem apenas de meios para o alcance da felicidade em si mesma. A felicidade individual é 

desejável, então a felicidade coletiva, enquanto potencializa a felicidade de cada indivíduo, é 

um bem para a sociedade. E, por último, a felicidade é o único bem desejável e, por isso, se 

impõe como motivo para as ações. Sobre esse último passo, Carvalho (2007, p. 100) alega: 

 

[...] parece necessário demonstrar não só que as pessoas desejam a felicidade, mas 

que jamais desejam outra coisa. Ora, é evidente que elas desejam coisas que, na 

linguagem ordinária, são decididamente distintas da felicidade. Desejam, por 

exemplo, a virtude e a ausência de dor. O desejo de virtude não é um fato tão 

autêntico quanto este. Os adversários do critério utilitarista acreditam assim ter o 

direito de interferir que há, além da felicidade, outros fins para a ação humana e que 

a felicidade não é o critério de aprovação e desaprovação. (Mill apud Carvalho, 

2007, p.100). 

  

 Como podemos observar, a felicidade é desejada enquanto fim último, de modo que a 

virtude ou qualquer outra categoria da conduta humana é apenas um meio pelo qual se alcança 

a felicidade em si mesma, ou uma parte do que é a própria felicidade. A virtude, por exemplo, 

                                                           
28 Para um maior entendimento sobre essa concepção, cf. G. E. Moore (2000, p. 118-119).  



70 
 

 

segundo o pensador inglês, é uma disposição para a prática de ações corretas no âmbito da 

moralidade. Por conseguinte, as ações moralmente boas ou corretas são aquelas que 

aumentam o nível de bem-estar ou felicidade para o maior número de indivíduos, logo ela é 

parte da felicidade, ou seja, é um meio necessário ao alcance da mesma. Ou ainda, como 

afirma Simões (2016, p. 59): “buscar incansavelmente a virtude seria compatível com as 

exigências utilitaristas, pois além de não produzir danos a terceiros, quanto mais virtudes 

cultivadas, melhor; afinal de contas ‘a multiplicação da felicidade é, de acordo com a ética 

utilitarista, a finalidade da virtude’”.  

 O utilitarismo sofreu inúmeras críticas à época de Bentham e Mill, assim como sofre, 

de certo modo, ainda nos dias atuais. A título de exemplo, podemos citar a ideia de que, para 

alguns autores, a teoria utilitarista seria egoísta e grosseira, bem como tornaria os seres 

humanos insensíveis ao bem-estar da pessoa em si, já que seu objetivo é a busca das melhores 

consequências em termos quantitativos e não a atribuição de importância a certas 

características individuais. No entanto, para o autor, a noção de que uma teoria normativa 

deve preocupar-se com certas características pessoais é irrelevante, absurda e ingênua, pois as 

ações éticas não são praticadas com a finalidade de beneficiar ou punir o indivíduo a partir de 

suas características fatuais, mas com base nas consequências das ações realizadas com vistas a 

beneficiar o maior número de seres sensíveis possível. A partir de uma perspectiva ética, é 

irrelevante se a ação é praticada por uma pessoa de conduta admirável ou por alguém cuja 

conduta é duvidosa, pois o que importa é o benefício ou o malefício causado pela ação em si.  

As características factuais servem apenas para avaliar a conduta da pessoa perante a sociedade 

em que vive, não sobre a correção de suas ações, as quais podem ser punidas ou desejáveis a 

partir de suas consequências. Podemos entender isso mais claramente nas palavras do próprio 

autor: 

  

Frequentemente se afirma que o utilitarismo torna os homens frios e pouco 

solidários; que arrefece seus sentimentos morais em relação aos indivíduos; que os 

faz olhar apenas para a consideração árida e severa das consequências das ações, 

sem que suas apreciações morais assimilem as qualidades de que emanam essas 

ações. [...] trata-se de uma queixa não contra o utilitarismo, mas contra a adoção de 

qualquer padrão de moralidade; pois certamente nenhum padrão ético conhecido 

decide que uma ação é boa ou má porque praticada por um homem bom ou mau, e 

muito menos por praticada por um homem amável, corajoso ou benevolente, ou 

exatamente o contrário. Essas considerações são relevantes para avaliar as pessoas, 

não as ações.  (MILL apud SIMÕES, 2016, p. 61). 
 

 Numa outra perspectiva, Thomas Carlyle lança uma crítica bastante contundente ao 

utilitarismo ao concebê-lo como “uma filosofia digna de suínos”. Para ele, a ideia de que a 



71 
 

 

busca pelo prazer e a fuga da dor são os princípios norteadores do agir se revela absurda, uma 

vez que até mesmo os porcos podem experimentar essas sensações tanto quanto os seres 

humanos e, assim sendo, os seres humanos seriam rebaixados ao status de porcos e poderiam 

“viver como porcos contentes”. O utilitarismo hedonista endossado tanto por Mill quanto por 

Bentham seria, de acordo com o referido autor, nada mais que um insulto à dignidade 

humana29.  

 Em face da crítica lançada por Carlyle, Mill propõe uma modificação no utilitarismo 

ao oferecer uma nova interpretação do que seria o prazer ou felicidade. Diferentemente de 

Bentham, o qual avalia os prazeres a partir de seus aspectos quantitativos, Mill defende a 

existência de alguns prazeres mais valiosos que outros, classificando-os, portanto, em 

superiores ou inferiores de acordo com as circunstâncias das quais eles decorrem. Para tanto, 

o autor considera a dimensão qualitativa dos prazeres e não apenas seus aspectos quantitativos 

como propusera Bentham. Os prazeres superiores são, segundo o autor, provenientes do 

esforço e da capacidade intelectual dos indivíduos, enquanto os prazeres inferiores provêm 

apenas da descarga corpórea dos seres sensíveis.  

 Como podemos constatar, Bentham defende a avaliação dos prazeres em termos 

quantitativos e, por isso, todos eles possuem igual valor, pois são avaliadas sua intensidade, 

duração, certeza ou incerteza, proximidade ou longinquidade, fecundidade e pureza, nos quais 

não existem diferenças de qualidade, mas apenas de quantidade. Enquanto isso, Stuart Mill, 

além de seus caracteres quantitativos, os prazeres possuem qualidades distintas e, por isso 

mesmo, valores também diferentes; alguns são mais nobres e valiosos que outros a depender 

de sua fonte originária – como já indicado, a título de exemplo, os intelectuais são superiores 

aos corpóreos. Isso, segundo o autor, justifica a ideia de que se uma ação cuja consequência 

resulta em um prazer superior, mesmo colocando em risco uma maior quantidade de prazeres 

inferiores, ela deve ser realizada, pois o valor superior é considerado mais importante que 

aqueles inferiores30. Sobre isso, o comentário de Carvalho (2007, p. 84-85) é bastante 

esclarecedor: 

 
                                                           
29 Aqui podemos observar o especismo arraigado desde aquela época até nossos dias atuais, nos quais a 

atribuição de igual consideração aos demais animais é ridicularizada e, comumente, vista como um rebaixamento 

da dignidade humana. Abordaremos essa temática nos próximos capítulos deste trabalho.  
30 O que vemos aqui é a exaltação antropocêntrica das qualidades e prazeres humanos em detrimento dos 

interesses dos animais de outras espécies biológicas. Isso porque a racionalidade é tida como superior, o intelecto 

como fonte de prazeres superiores, enquanto os prazeres corporais, dos quais os demais animais podem desfrutar 

são tidos como inferiores e passíveis de serem sacrificados para atender aos interesses dos seres humanos, 

mesmo que a quantidade de prazeres superiores ocorra em menor proporção do que ocorreriam os demais 

prazeres em uma mesma circunstância.  

 



72 
 

 

[...] ao introduzir a dimensão da qualidade para avaliar tipos de prazer, Mill se afasta 

de Bentham, para quem todos os prazeres possuem igual valor, se equivalentes em 

termos de intensidade, duração etc. Não haveria diferença de qualidade entre os 

prazeres, daí a sua conhecida afirmação de que, em sendo igual a quantidade de 

prazeres, o jogo de “push-pin” é tão valioso quanto a poesia. Para Mill, ao contrário, 

alguns tipos de prazer são melhores ou mais nobres do que outros, por serem de um 

tipo superior. Aqueles prazeres que gratificam as faculdades mais elevadas do ser 

humano são mais valiosos do que os que decorrem da satisfação dos apetites 

animais; são intrinsecamente superiores aos prazeres corporais de sorte que não 

existiria comensurabilidade entre eles. 

  

 No entanto, ao promover as características qualitativas do prazer, Mill se depara com o 

seguinte questionamento: uma vez que existem prazeres superiores e inferiores, qual seria o 

critério de avaliação para determinar aqueles que seriam superiores, já que alguns prazeres 

ditos inferiores podem ser mais intensos que os primeiros? Ou, em outros termos, já que o 

prazer é sentido subjetivamente, como avaliar a superioridade de suas qualidades? Ademais, 

estas diferem mesmo em prazeres superiores semelhantes?  

 Mill responde a tais questionamentos afirmando a necessidade de um “juiz 

competente” para avaliar os prazeres e discernir entre eles quais são os melhores a partir de 

seus aspectos quantitativos e qualitativos. Porém, o juiz carece de uma característica 

particular, pois não se trata aqui do julgamento subjetivo que pode ser feito por todo e 

qualquer indivíduo, mas do julgamento feito por quem experimentou tanto os prazeres 

superiores do intelecto, quanto os inferiores das sensações corpóreas, pois apenas assim é 

possível que o juiz consiga discernir entre ambos. Outro fator preponderante refere-se à ideia 

de que, tendo experimentado os prazeres elevados e baixos da natureza humana, é impossível, 

segundo o autor, que o juiz prefira os prazeres inferiores em detrimento dos superiores, pois 

ele possui experiência, educação e conhecimento em relação aos melhores prazeres e, sabe-se, 

para o referido filósofo, os melhores são os mais elevados, os intelectuais.  

 Entretanto, pode-se indagar, será que o “juiz competente” é apto o bastante para 

discriminar entre tais prazeres e escolher os mais elevados? Para Mill, a característica exigida 

para um “juiz competente” é que ele conheça os prazeres elevados e baixos, mas nada diz 

sobre as circunstâncias nas quais o mesmo experimentou tais sensações. Ademais, e se a 

experiência de um prazer superior tivesse desencadeado uma rejeição, uma experiência ruim 

que o impele a preferir os prazeres inferiores, ele seria ainda apto a exercer essa função? Com 

efeito, o que torna imprescindível, além do claro antropocentrismo de Mill, a preferência e o 

interesse do juiz pelos prazeres provenientes da racionalidade humana? É possível defender a 

superioridade de um prazer sem cair em um círculo vicioso, já que aqueles que possuem 

preferência pelos prazeres inferiores podem acusar os demais de não ter aprendido a apreciá-



73 
 

 

los devidamente, enquanto os que preferem os prazeres superiores podem acusar os 

adversários da mesma forma?  

 Essas indagações não são sem razão, já que, ao defender a existência de prazeres 

superiores e inferiores e de “juízes competentes” para avaliá-los, Mill recorre à hipótese de 

que aqueles que consideram mais aprazíveis as sensações corporais em detrimentos das 

intelectuais, só assim procedem pelo fato de que não conheceram os prazeres superiores, e 

agem como tolos, segundo ele, pois preferem as sensações animalescas que aquelas 

provenientes das características que os tornam “superiores” aos demais animais: o intelecto31.  

 É inegável, se assim podemos afirmar, que, ao recorrer aos aspectos qualitativos como 

norteadores das ações que acarretam maior benefício aos seres sensíveis, Mill consegue 

refutar a crítica lançada por Carlyle de que o utilitarismo é uma afronta à natureza e à 

dignidade humanas, pois seria uma “teoria digna de suínos”, porém o autor nada indica sobre 

a quantidade de bem-estar ou felicidade que é alcançado pelas ações e pela prática e cultivo 

dos sentimentos morais32. Para ele, o que importa são as qualidades, pois é perfeitamente 

viável que um prazer seja mais aprazível que uma maior quantidade de prazeres inferiores 

juntos, pois o importante é a intensidade qualitativa, não o contrário. Podemos entender isso 

mais claramente nas palavras de Antunes (2005, p. 109): 

 

[...] Stuart Mill pode sugerir que os prazeres superiores são valiosos apenas por 

causa da sua capacidade de serem agradáveis, sem qualquer outra razão que não a de 

darem mais prazer. Por mais que incrementemos a quantidade dos prazeres 

inferiores, a natureza dos primeiros faz com que produzam mais prazer do que todos 

os prazeres inferiores juntos. 

 

 Assim, percebe-se que a quantidade de prazeres em Mill se rende à qualidade dos 

prazeres, ainda que esses sejam alcançados com menos abundância. Na avaliação das ações, 

diferente de Bentham, Mill recorre as suas qualidades. Para ele, a quantificação é irrelevante, 

pois se a qualidade é suficientemente elevada e, desse modo, capaz de produzir mais prazeres 

em qualidade – mais aprazíveis –, a quantidade não desempenha grande papel na avaliação e 

prescrição de códigos morais que maximizem os prazeres superiores. Para Mill apud Simões 

(2016, p.54): “É melhor ser uma criatura humana insatisfeita que um porco satisfeito; é 

melhor ser Sócrates insatisfeito do que um tolo satisfeito”. 

                                                           
31 Demonstraremos nos próximos capítulos os motivos pelos quais a superioridade humana fundamentada em 

características factuais como a racionalidade não se sustentam na teoria singeriana, a qual é o nosso objeto de 

estudo neste trabalho.  
32 Sobre isso, cf. SIMÕES (2016, p. 52-53). 



74 
 

 

 Embora não existam, na teoria de Mill, provas infalíveis a respeito do utilitarismo e, 

menos ainda, da superioridade dos prazeres intelectuais em detrimento dos corporais, ele 

possui uma base muito sólida para reivindicar seu reconhecimento: o empirismo, e este, por si 

só, já é capaz de sustentar seu posicionamento, já que há uma evidência possível para 

comprovar tal fato: a corroboração da maioria dos “juízes competentes” de que os prazeres 

superiores são realmente mais aprazíveis que os inferiores. Esse fato, apesar de não ser 

irrefutável, é a única evidência possível e, embasado no empirismo, é suficiente até que novas 

observações empíricas sejam comprovadas e possam refutá-la.  Sobre isso, Mulgan (2012, p. 

37) afirma:  

 

Talvez a melhor defesa de Mill repouse em seu empirismo. As preferências de juízes 

competentes não são uma prova infalível da superioridade de prazeres mais 

elevados, mas elas são a única evidência que possivelmente nós podemos ter. A 

unanimidade não é essencial – se a maioria dos juízes competentes concorda, então 

ainda temos alguma evidência. E simplesmente não há evidência melhor que se 

possa ter. [...] Como um empirista, Mill está aberto a novas informações. Se ficasse 

comprovado que juízes competentes tendem a preferir filmes de ação [prazer 

inferior] à filosofia [prazer superior], ele então teria que aceitar que os filmes 

proporcionam um prazer mais elevado. Isso não compromete a alegação de que há 

prazeres superiores – apenas redesenha as fronteiras.  

 

 Desse modo, pode-se alegar que os “juízes competentes” são responsáveis unicamente 

pelo discernimento sobre quais caminhos são mais passíveis de levar o agente moral aos 

prazeres mais agradáveis. Entretanto, nada dizem sobre as determinações qualitativas dos 

mesmos. Os prazeres já existem enquanto mais ou menos aprazíveis, enquanto superiores ou 

inferiores, o dever dos “juízes competentes” consiste apenas em identificá-los e, por 

conseguinte, orientar as ações humanas, posto que o utilitarismo não é uma perspectiva 

meramente teórica, mas um guia para a vida prática, especialmente aquela concernente à 

política, ou seja, à vida em sociedade.  

Sem dúvida, ambas as perspectivas são fundamentadas no hedonismo, isto é, partilham 

da mesma ideia de que a busca pela felicidade é o objetivo das ações humanas e, por isso, 

determinam o ímpeto dos seres sensíveis ao agir no mundo. Ambos entendem por felicidade a 

busca pela maximização do prazer, concomitantemente, com a diminuição do sofrimento. 

Outro fato importante é que ambos os filósofos dispensam as características factuais dos 

indivíduos como critério para a avaliação das ações morais, da mesma forma como ambos 

defendem o empirismo – Mill em maior grau – como teoria basilar do utilitarismo, já que 

colocam as experiências sensoriais como pressupostos básicos do agir dos seres sensíveis no 

mundo. As diferenças entre os pensadores são mais visíveis exclusivamente no que concerne 



75 
 

 

ao método utilizado para predizer as melhores consequências para o maior número de 

indivíduos. Bentham refere-se à quantidade enquanto Mill aborda, além da consideração pela 

quantidade, também a avaliação da qualidade dos prazeres como sensor das ações realizáveis 

e moralmente boas para o indivíduo e para a sociedade.  

  

2.3 O utilitarismo preferencial: a concepção de Peter Singer 

 

Durante o século XX, entre inúmeras críticas, o utilitarismo proposto por Jemery 

Bentham e John Stuart Mill passa por algumas tentativas de reformulação. Entre as principais 

propostas contemporâneas se destaca o utilitarismo de preferências, considerado como base 

sólida para pensar as questões e dilemas éticos no âmago das sociedades industrializadas. 

Neste subitem, abordaremos o utilitarismo preferencial a partir do posicionamento moral de 

Peter Singer. Antes de iniciar nossa exposição, cabe remontarmos à concepção de ética prática 

ou aplicada proposta pelo filósofo e já abordada no início desse capítulo ou, mais 

especificamente, a sua rejeição ao argumento de que a ética é um sistema teórico nobre, mas 

não aplicável às situações da vida prática. Como já afirmamos, para Singer, um juízo moral 

válido é aquele que orienta as ações humanas e se sua aplicação não é possível é porque um 

“defeito teórico” vem à tona, o que exige, por sua vez, uma revisão de termos. No entanto, é 

importante salientar que um descompasso teórico não invalida a ética como um todo, mas 

apenas uma de suas concepções possíveis. Para o filósofo, a defesa de que a ética é um 

sistema de grande nobreza, mas impraticável é proveniente daqueles que defendem ser a ética 

um conjunto de normas simples que restringem as ações dos indivíduos por meio de regras e 

proibições morais. Trata-se de um posicionamento do qual nosso autor discorda 

veementemente, já que a ética, para ele, está muito além de uma ordenação intransigente 

incapaz de resolver questões mais complexas da vida prática. 

Podemos afirmar que, ao fazer essa ressalva, Singer tem em vista a deontologia 

kantiana33 – mas não apenas esta –, cuja proposta de regras e normas simples e restritivas 

engendra uma série de impasses quando aplicadas às circunstâncias mais complexas da vida. 

Imperativos como “não minta!”, por exemplo, dependem das circunstâncias, das ações e dos 

                                                           
33 Ao fazer essa observação, Singer tem em vista o imperativo moral proposto por Kant de nunca mentir, mas 

sempre falar a verdade independentemente das circunstâncias. Para Kant (2005, p. 75): “é um sagrado 

mandamento da razão que ordena incondicionalmente e não admite limitação, por qualquer espécie de 

conveniência, o seguinte: ser verídico (honesto) em todas as declarações”. Entretanto, para Singer (2002, p. 11): 

“[...] mentir será mau em algumas circunstâncias e bom em outras, dependendo das consequências que o ato 

acarretar”. 



76 
 

 

envolvidos e, portanto, não se trata de uma regra simples e invariável. É nesse contexto que 

Singer propõe o consequencialismo – teoria que tem no utilitarismo clássico sua mais famosa 

expressão –, pois ele não se caracteriza por um conjunto de “regras morais”, mas pelos 

objetivos das ações, isto é, pelas consequências que elas podem acarretar. Segundo o autor, 

essa corrente de pensamento não é afetada pelos problemas que comprometem as normas 

simples e as tornam difíceis de serem colocadas em prática. Aprofundando essa temática, 

Singer (2002, p. 11) afirma: 

 

O utilitarismo é a mais conhecida das teorias consequêncialistas, ainda que não seja 

a única. O utilitarismo clássico considera uma ação correta desde que, comparada a 

uma ação alternativa, ela produza um aumento igual, ou maior, da felicidade de 

todos os que são por ela atingidos, e errada desde que não consiga fazê-lo. As 

conseqüências de uma ação variam de acordo com as circunstâncias nas quais ela é 

praticada. Portanto, um utilitarista nunca pode ser corretamente acusado de falta de 

realismo, nem de uma rígida adesão a ideais que desprezem a experiência prática. 

Para o utilitarista, mentir será mau em algumas circunstâncias e bom em outras, 

dependendo das conseqüências que o ato acarretar. 

 

 Como podemos constatar que o utilitarismo não recorre a um conjunto de regras 

simples ou imperativos morais, mas partilha da concepção de que o bem-estar deve ser 

maximizado atingindo o maior número de indivíduos afetados pelas ações; que, ao partir da 

avaliação das consequências que uma decisão pode causar, esse pensamento busca priorizar 

uma proposição razoável e, desse modo, atende ao critério de universalizabilidade necessário, 

conforme já destacamos, para a constituição da própria ética. Ora, uma vez que a 

universalizabilidade é aceita como critério para a validade de um preceito moral, ela implica a 

aceitação da ideia singeriana de que os interesses devem ser avaliados de modo imparcial ou, 

como afirma o autor (2002, p. 21): “[...] que os meus próprios interesses não podem contar 

mais que os interesses alheios pelo simples fato de serem os meus interesses”. Essa 

implicação não é sem razão, já que, por seu intermédio, chegamos à concepção de que é 

necessária a avaliação dos interesses de todos os envolvidos a fim de se optar pelas ações que 

resultem nas melhores consequências, ou seja, com o intuito de maximizar os interesses de 

todos os indivíduos afetados por nossas decisões. Assim, podemos dizer que o utilitarismo é 

visto e defendido por Singer como uma base inicial suficiente para o desenvolvimento do 

pensamento ético em nossas sociedades. Ele justifica sua posição do seguinte modo:  

 

Ao admitir que os juízos éticos devem ser formados a partir de um ponto de vista 

universal, estou aceitando que os meus próprios interesses, simplesmente por serem 

meus interesses, não podem contar mais que os interesses de uma outra pessoa. 

Assim, a minha preocupação natural de que meus interesses sejam levados em conta 



77 
 

 

deve – quando penso eticamente – ser estendida aos interesses dos outros. (SINGER, 

2002, p. 20). 

 

 Para o filósofo, a justificação de uma fundamentação moral não corresponde aos 

interesses pessoais dos indivíduos, mas reporta-se a bases mais amplas, a um público maior. 

Os juízos éticos, segundo ele, extrapolam as preferências individuais em benefício das 

preferências coletivas. Com o intuito de tornar mais clara sua adesão ao utilitarismo, enquanto 

teoria ética, o autor recorre a um exercício hipotético, a partir do qual trata as preferências34 

sob duas perspectivas distintas: por meio de um estágio de reflexão “pré-ética” e, em um 

segundo momento, a partir de uma concepção eticamente defensável. Para Singer, os 

indivíduos agem, em um primeiro momento, vivenciando um estágio “pré-ético” do 

pensamento, recorrendo a pressupostos condizentes com suas preferências particulares e não 

considera os interesses dos demais indivíduos; nesse estágio, apenas os interesses individuais 

são relevantes para o agir. Porém, isso é inconcebível a partir de um posicionamento ético, já 

que, ao começar a agir com bases nas reflexões éticas, o sujeito passa a considerar os 

interesses de todos os afetados por suas ações e não se preocupa mais apenas com seus 

interesses próprios, mas com os interesses de todos os envolvidos. Assim, ao pensar 

eticamente, o agente moral deve refletir sobre as preferências de todos os que serão afetados 

por sua decisão, objetivando a maximização desses interesses imparcialmente.  

 A partir disso, pode-se dizer que a ética tem como requisito prévio a reflexão sobre as 

preferências de todos aqueles que serão direta ou indiretamente afetados pelas decisões do 

agente. Isso quer dizer que, ao realizar um juízo moral, o sujeito deve considerar os interesses 

dos demais indivíduos e não mais preocupar-se apenas com a satisfação de seus interesses 

particulares. Além disso, deve ter por objetivo à concretização das ações que, comparada com 

todas as alternativas viáveis, resultem nas melhores consequências.  

 Podemos entrever, com isso, que o utilitarismo preferencial de Peter Singer, assim 

como o utilitarismo hedonista proposto por Jeremy Bentham e John Stuart Mill, é uma 

vertente de pensamento proveniente do consequencialismo, o qual não se restringe a regras 

prontas e acabadas, como a deontologia, mas a objetivos práticos para os dilemas presentes na 

vida cotidiana. Como vimos, o utilitarismo hedonista (clássico) preza pelo aumento do bem- 

estar ou felicidade em detrimento da dor ou do sofrimento. Em outros termos, considera uma 

ação correta moralmente se ela é capaz de produzir, comparadas todas as alternativas, um 

                                                           
34 Nas diferentes edições da obra Ética Prática, Singer utiliza as terminologias preferências e interesses 

significando a mesma coisa. Na edição de 2011, ele refere-se às preferências dos indivíduos enquanto na edição 

de 2002, ele trata de interesses. Aqui, utilizaremos indistintamente os dois termos.  



78 
 

 

aumento de prazer não apenas para o indivíduo que a realiza, mas para todos aqueles que 

terão que lidar com as consequências de suas decisões; e moralmente incorreta se produz um 

aumento de sofrimento, ou simplesmente se não produzir nenhum resultado bom ou ruim para 

a sociedade. O que torna o critério de avaliação das mesmas a contribuição ou não para o 

alcance do prazer ou felicidade.  

O utilitarismo preferencial, no entanto, se distancia do utilitarismo hedonista, pois não 

se reporta apenas ao aumento do prazer e a diminuição do sofrimento como critério para a 

avaliação das ações boas ou más; este vai além, pois parte do pressuposto de que os interesses 

de todos os indivíduos devem ser igualmente considerados, após o exame de todas as ações 

possíveis. Ora, ao invés de considerar a maximização dos prazeres e minimização dos 

sofrimentos, embora eles também sejam considerados, a teoria das preferências considera os 

interesses dos indivíduos envolvidos na ação, utilizando como critério as melhores 

consequências, isto é, as ações que favorecem o máximo de interesses possíveis, e não apenas 

as consequências que aumentem o prazer e diminuam o sofrimento. Podemos entender isso 

mais claramente nas palavras do próprio autor:  

 

Essa outra versão do utilitarismo julga as ações não por sua tendência a maximizar o 

prazer ou a diminuir o sofrimento, mas pela verificação de até que ponto elas 

correspondem às preferências de quaisquer seres afetados pela ação ou por suas 

consequências. Essa versão é conhecida como “utilitarismo preferencial”. É ao 

utilitarismo preferencial, e não ao utilitarismo clássico, que chegamos ao 

universalizarmos os nossos interesses [...]. (SINGER, 2002, p. 104). 

 

 Embora o utilitarismo preferencial não seja proveniente do aspecto universal da ética, 

pois como defende o autor (2002, p. 22): “existem outros ideais éticos – como os direitos 

individuais, o caráter sagrado da vida, a justiça, a pureza, etc. – que são universais no devido 

sentido e, pelo menos em algumas versões, incompatíveis com o utilitarismo”, ainda assim, 

ele é o resultado ao qual o sujeito moral chega ao partir de um pensamento constituído 

eticamente, ele responde aos critérios éticos defendidos pelo autor. Sobre isso, ele afirma: 

 

[...] chegamos, com grande rapidez, a uma postura inicialmente utilitária tão logo 

aplicamos o aspecto universal da ética a uma tomada de decisões simples e pré-ética. 

Isso, acredito, faz incidir o ônus da prova sobre aqueles que procuram extrapolar o 

utilitarismo. A postura utilitária é uma posição mínima, uma base inicial à qual 

chegamos, ao universalizar a tomada de decisões com base no interesse próprio. Se 

pretendemos pensar eticamente, não podemos nos recusar a dar esse passo. Se 

vamos nos deixar convencer de que devemos extrapolar o utilitarismo e aceitar 

princípios ou ideais morais, precisamos dispor de boas razões para dar mais esse 

passo. Até que tais razões sejam aduzidas, temos alguns motivos para continuar 

utilitaristas.  

  



79 
 

 

 Singer propõe a adoção do utilitarismo preferencial enquanto posição mínima da ética, 

a qual serve de base para o pensamento ético proveniente da universalização dos interesses 

individuais considerando-os como interesses coletivos. Assim, Singer afirma que o aspecto 

universal da ética em si mesmo já constitui uma razão suficiente para justificar a adoção do 

utilitarismo preferencial, o qual julga as ações a partir da avaliação da satisfação das 

preferências do agente e/ou paciente moral, ou seja, de todos os seres capazes de possuir 

interesses e que, de algum modo, possam ser afetados pelas consequências de determinadas 

ações.  Ora, uma vez que a universalizabilidade é, por assim dizer, a característica irredutível 

para a realização dos julgamentos morais e para a fundamentação das ações éticas, o 

utilitarismo preferencial surge, para nosso autor, como critério suficiente para a prescrição de 

normas morais, bem como para a resolução de questões e dilemas morais da vida prática. Isso 

se justifica pelo fato de que ele considera, para as ações morais, a satisfação do máximo de 

preferências possíveis no âmbito da comunidade moral, escolhendo sempre, entre todas as 

alternativas viáveis, aquelas ações que resultem nas melhores consequências para todos os 

envolvidos. A partir disso, podemos defender que Singer rompe com aquelas correntes de 

pensamento que, a partir de pontos de vista restritos e excludentes, afirmam ser a ética uma 

perspectiva pautada no subjetivismo, relativismo ou crenças religiosas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



80 
 

 

3. O PRINCÍPIO DA IGUAL CONSIDERAÇÃO DE INTERESSES  

 

 Neste capítulo, abordaremos o preceito moral básico da teoria singeriana, a saber: o 

princípio da igual consideração de interesses. Para tanto, faz-se necessário previamente a 

discussão sobre o problema da igualdade, o que permite evidenciá-lo em termos mais 

compreensíveis. Como pretendemos demonstrar, esse princípio sustenta que se existem 

interesses em jogo no plano das ações e dilemas morais, eles devem contar igualmente. Não 

importa as características individuais de cada ser. Para possuir interesses, é necessário que o 

indivíduo possua previamente a capacidade de sentir prazer e dor, isso porque a senciência é a 

condição preliminar para o desenvolvimento dos interesses, ao menos o interesse mínimo pela 

atenuação da dor ou do sofrimento. Por conseguinte, analisaremos o que se entende por 

interesses, bem como avaliaremos os argumentos pelos quais é possível a comprovação da 

senciência de um determinado ser, entre as quais podemos citar: comportamental, fisiológica 

e evolucionária. Por último, demonstraremos o modo através do qual Singer estende o 

princípio da igualdade por ele elaborado, o qual leva em consideração a sensibilidade como 

critério de demarcação moral. Em termos mais específicos, veremos como a senciência é 

utilizada pelo autor enquanto elemento norteador do interesse animal, em suma a dor e o 

sofrimento. 

 

3.1 O problema da igualdade e suas implicações morais  

 

 Conforme vimos no capítulo anterior, para Singer, uma concepção ética é justificável 

quando considera os interesses dos indivíduos afetados por uma determinada ação, 

objetivando sempre as melhores consequências. Para satisfazer esses critérios, é 

imprescindível a imparcialidade do julgamento moral, isso porque o referido autor prioriza a 

consideração dos interesses em si mesmos, os quais devem ser também respeitados no âmbito 

moral. 

 De acordo com Singer, a ética supera as posições de um indivíduo particular ou de um 

grupo específico, já que prioriza a ampliação dos resultados mais satisfatórios para um 

público maior. Em resumo, o pensamento ético adequado ultrapassa os limites de um ponto de 

vista parcial e excludente, reportando-se a bases morais mais amplas, isto é, a um ponto de 

vista universalizável. Ou, em termos mais específicos, para o filósofo, a ética deve ultrapassar 

as perspectivas elitistas propostas pelas correntes de pensamento do subjetivismo e do 



81 
 

 

relativismo, contra as quais ele lança inúmeras críticas. A partir disso, como o próprio autor 

sugere, é inevitável enfrentar uma problemática comum tanto no âmbito social quanto na 

esfera política, a qual tem despertado incontáveis debates e controvérsias no decorrer dos 

últimos séculos: o problema da igualdade.  

 Desde seus primeiros escritos, Peter Singer apresentou reflexões importantes 

referentes ao debate sobre a igualdade. Uma argumentação sistemática sobre isso aparece no 

segundo capítulo da obra Ética Prática, intitulado de A igualdade e suas implicações. Em 

Libertação Animal, por exemplo, o autor expõe seu posicionamento em relação à extensão da 

igualdade para os demais animais, defendendo que ela não deve ser reduzida aos interesses 

apenas dos seres humanos, mas estendida também para os seres de outras espécies 

biológicas35. Assim, a fim de compreender adequadamente essa vertente de pensamento e 

atingir uma compreensão mais adequada sobre a questão dos animais, é necessário seguirmos 

os passos da argumentação do autor.  

 Embora a crença de que todos os seres humanos são iguais faça parte da “ortodoxia 

ético-política predominante”, para Singer, assumi-la rigorosamente pode engendrar uma série 

de impasses. Isso porque não existe nenhuma evidência factual de que todos os indivíduos são 

rigorosamente iguais, o que inviabilizaria a ideia de um princípio de igualdade estendido a 

todos; e, mais do que isso, poderia deixar brechas para os defensores da desigualdade, os 

quais se apoiam em certas características individuais para justificar a restrição da igualdade a 

apenas uma pequena parcela dos seres sensíveis. Para tanto, os defensores da desigualdade 

utilizam o argumento sobre as variadas características, entre elas, podemos citar: a 

racionalidade, a linguagem complexa, a cor da pele e as diferenças de gênero para justificar 

suas posições teóricas.  

 É inegável que existem incontáveis diferenças factuais entre os seres humanos. Porém, 

para Singer, apesar disso o importante é a instauração de um princípio de igualdade que as 

ultrapasse no plano das ações morais. Aqui, adiantando um pouco assunto, o autor propõe um 

princípio básico de moralidade, a saber: o princípio da igual consideração de interesses. Este 

ultrapassaria as diferenças factuais dos indivíduos, já que recorre a algo comum a todos os 

seres, a saber: a capacidade de possuir interesses. Sobre isso, Bonella (2012, p. 13) apresenta 

o seguinte comentário: 

                                                           
35 Essa temática será analisada no próximo item deste capítulo. Por ora, cabe destacar que: “Peter Singer [...] ao 

admitir que não são apenas os interesses humanos que devemos levar em conta nessa questão, mas os de toda 

criatura dotada de sensibilidade. A tese central da libertação animal é, portanto, a afirmação da igual 

consideração aos interesses de todos aqueles, inclusive os animais, que terão de sofrer as consequências de uma 

ação.” (COLTRO, 2013, p. 215). 



82 
 

 

 

Aceitamos a igualdade entre todos os seres humanos porque nossa ideia é a de que 

devemos tratar a todos os seres humanos, em sua diversidade natural e social, com 

igual consideração pelos seus interesses. Não é porque somos de fato idênticos nos 

aspectos factuais: uns são grandes, outros pequenos; uns fortes, outros fracos; uns 

negros, outros brancos; uns homens, outros mulheres, etc. Assim, o que importa, não 

é possuir características físicas ou sociais idênticas ou similares, mas possuir 

interesses. 

 

 Podemos, de antemão, perceber que a busca de critérios éticos para fundamentar a 

igualdade não se trata de uma tarefa fácil. Tendo em vista essa dificuldade, Singer apresenta 

um comentário sobre uma das mais influentes obras do pensamento político no século XX: o 

livro Uma Teoria da Justiça de John Rawls. Neste, o referido autor defende o princípio de 

igualdade a partir de uma característica que, segundo ele, é natural a todos os seres humanos 

e, por isso, poderia ser justificada enquanto base fundamental da igualdade. Para ele, a 

“personalidade moral” seria a característica que todos os indivíduos possuem igualmente, o 

que a tornaria suficiente enquanto fundamento moral do princípio de que “todos os seres 

humanos são iguais”. Convém explicitar que, sob a designação de “personalidade moral”, 

Rawls sugere a agregação do devido senso de justiça, ou seja, ele lhe seria intrínseco. Assim o 

indivíduo que a possui carrega consigo também o devido senso de justiça. Ademais, não se 

trata de fazer um julgamento sobre uma “personalidade moralmente boa ou má”, pois não há 

aqui um juízo de valor sobre a personalidade individual, mas simplesmente de afirmar se ela 

existe ou não.  

 A perspectiva de Rawls, se assim podemos afirmar, é influenciada pelo 

contratualismo, o qual ressalta a importância de um acordo mútuo entre os indivíduos em 

busca de vantagens recíprocas. Porém, na esfera moral desta sociedade, são incluídos, quase 

que exclusivamente, apenas os indivíduos capazes de possuir a “personalidade moral”, dado 

que ela é um critério básico para que os sujeitos pertençam a “propriedade de âmbito” 

proposta pelo autor36, ou seja, para que os agentes sejam inseridos no contexto ético dessa 

sociedade é imprescindível que compartilhem dessa característica, ainda que a possuam de 

modo potencial, como veremos mais adiante. Com efeito, apenas desse modo os agentes 

podem compreender a ação dos demais indivíduos e assim responder de modo semelhante, no 

                                                           
36 Sobre a “propriedade de âmbito” proposta por Ralws, Singer (2002, p. 27) elabora um exemplo bastante 

didático: “Em seu influente livro A theory of Justice, John Rawls sugeriu que a igualdade pode fundamentar-se 

nas características naturais dos seres humanos, desde que selecionemos aquilo que ele chama de ‘propriedade de 

âmbito’ (‘range property’). Vamos supor que tracemos um círculo num pedaço de papel. Todos os pontos no 

interior do círculo – esse é o ‘âmbito’ – têm a propriedade de estar dentro do círculo, e têm igualmente essa 

propriedade. Alguns podem estar mais próximos do centro, outros mais próximos da periferia, mas todos são, 

igualmente, pontos no interior de um círculo. Da mesma forma, sugere Rawls, a propriedade de ‘personalidade 

moral’ é uma propriedade que, virtualmente, todos os seres humanos possuem-na igualmente”. 



83 
 

 

qual todos refreariam, por exemplo, sua agressividade natural. Como afirma Singer (2002, p. 

27, grifos do autor):  

 

A tradição do contrato vê a ética como uma espécie de acordo mutuamente benéfico 

– grosso modo, algo como “Não me agrida para não ser agredido”. Portanto, só 

estão dentro da esfera ética aqueles que são capazes de compreender o fato de não 

estarem sendo agredidos e de, consequentemente, refrear a sua própria 

agressividade.  

    

 Portanto, para Rawls, em uma sociedade igualitária fundamentada no acordo 

contratual, os agentes morais – os detentores da “personalidade moral” – escolheriam a 

igualdade de direitos e deveres morais básicos e a reciprocidade de benefícios como 

princípios norteadores das ações políticas, constitucionais, sociais e econômicas. Isso porque 

a igualdade de direitos e deveres e as vantagens mútuas são princípios suficientemente bons e 

justificáveis para instaurar a justiça, a qual não seria violada pelos agentes morais, pois a 

noção de inviolabilidade possuiria valor em si mesmo, uma vez que seria inerente ao ser 

humano, dada sua “personalidade moral”. Sobre isso, Bonella (1998, p. 130) apresenta o 

comentário a seguir:  

 

O raciocínio centra de Rawls é que, numa situação contratual de igualdade 

hipotética, os agentes escolheriam para princípios básicos de suas instituições a 

igualdade de direitos e deveres básicos, no que se refere aos aspectos constitucionais 

e políticos, e a reciprocidade de benefícios nos resultados da cooperação, no que se 

refere aos aspectos sociais e econômicos destas instituições [...]. Para Rawls, a 

igualdade de direitos e a reciprocidade de benefícios é a melhore formulação de 

princípios que expressem uma intuitiva concepção de justiça, segundo a qual, 

acredita Rawls, as pessoas possuiriam uma inviolabilidade como fins em si mesmas.  

  

 No entanto, a noção de “personalidade moral”, enquanto critério ético para a inclusão 

do indivíduo no âmbito moral, é problemática, pois ela se apresenta em cada ser humano 

distintamente. A personalidade moral, segundo Singer, é uma questão de grau e, por isso, não 

possui a mesma intensidade em todos os seres humanos, ainda que todos a possuam em algum 

nível. Ora, as pessoas podem apresentar diferentes níveis do senso de justiça e de ética, 

algumas podem ser sensíveis em demasia quando se refere à ética, outras podem passar a vida 

sem levá-la em consideração, por exemplo. Sendo assim, o principio de igualdade 

fundamentado na “personalidade moral” pode ser rejeitado por dois motivos: primeiro, é 

quase impossível a delimitação do âmbito moral entre as pessoas morais ou amorais, isso 

porque não temos como saber qual o grau de “personalidade moral” é necessário para incluí-

las ou não no âmbito da comunidade moral. Segundo, o fato de a condição de pessoa moral 



84 
 

 

ser o mínimo necessário para incluí-la no plano da igualdade, implica que a personalidade 

deveria ser também igual em todos os indivíduos e não possuir diferentes níveis, o que 

imporia distintos deveres e direitos para os distintos graus, ou seja, eles teriam que 

corresponder às distinções e, assim, não seria um bom critério ético de igualdade.  

 Segundo Peter Singer, o posicionamento de Rawls sustenta-se em bases frágeis, pois o 

uso da “propriedade de âmbito” como algo natural, com ênfase na “personalidade moral”, 

vinculada a um “senso de justiça” como princípio fundamental para a igualdade, excluiria um 

grande número de indivíduos que não compartilhassem dessa característica. Assim, diz o 

filósofo: 

 

[...] não é verdade que todos os seres humanos são pessoas morais, mesmo no 

sentido mais ínfimo. Ao lado de indivíduos com problemas mentais, os bebês e as 

crianças carecem do necessário senso de justiça. Diremos, então, que todos os seres 

humanos são iguais, com exceção dos muito jovens ou dos mentalmente 

incapacitados? Não é isso, por certo, o que em geral se entende por princípio de 

igualdade. Se esse princípio revisto implica que podemos desprezar os interesses dos 

muito jovens ou dos intelectualmente deficientes, em moldes que seriam errados se 

eles fossem mais velhos ou mais inteligentes, precisaríamos de argumentos muito 

mais fortes para aceitá-lo. (SINGER, 2002, p.28). 

 

 Ainda que a pretensão de John Rawls não seja exaltar a desigualdade entre os 

indivíduos, o uso da “personalidade moral” como princípio moral básico a ser respeitado na 

atribuição da igualdade se afigura, segundo Singer, arbitrário e excludente, pois, como sugere 

o referido autor, não se trata de uma característica inerente a todas as pessoas, além de se 

apresentar em graus distintos em cada sujeito. Uma vez que a proposta de Rawls exalta tal 

noção enquanto princípio da igualdade, ele acaba por desprezar os interesses de todos aqueles 

que não possuem um “senso de justiça” mais refinado, excluindo-os, portanto, de um 

julgamento moral igualitário.  

 Outro elemento preponderante na argumentação de Singer sustenta-se na problemática 

daqueles que não possuem um determinado grau de “personalidade moral”, como é o caso de 

crianças muito pequenas e de pessoas com graves deficiências mentais. Para Singer, Rawls até 

aborda a questão relacionada aos bebês e às crianças pequenas incluindo-as no âmbito das 

pessoas morais “em potencial”37. Ou seja, ainda que não possuam características como uma 

linguagem sofisticada ou a consciência de si, essas propriedades lhes seriam inerentes, o que 

permitiria incluí-las no âmbito moral. Porém, Rawls nada afirma quando o que está em jogo é 

                                                           
37“[...] Rawls, trata dos bebês e crianças, incluindo pessoas morais em potencial, juntamente com aqueles que 

são, de fato, morais, no princípio da igualdade. Mas isso é um recurso ad hoc, confessadamente destinado a 

harmonizar a sua teoria com as nossas instituições morais correntes, e não alguma coisa da qual se possam 

apresentar argumentos independentes.” (SINGER, 2002, p. 28, grifos do autor). 



85 
 

 

a escassez dessas características em pessoas com deficiências mentais graves; ele não 

apresenta, por assim dizer, nenhuma solução possível para considerá-los como seres morais e, 

com isso, atribuir-lhes a devida igualdade.  A partir disso, podemos defender que, aos olhos 

de Singer, a “personalidade moral” não é suficiente como princípio norteador da igualdade, já 

que despreza a inexistência dessa característica em muitos dos seres humanos, bem como sua 

existência em graus distintos, o que permitiria, por conseguinte, justificar as teses da 

desigualdade entre os próprios seres humanos. Para Singer, a “personalidade moral” é 

inaceitável como fator determinante da igualdade, pois, se assim fosse, ela não deveria existir 

em graus e, portanto, constituir direitos e deveres.  Sobre isso, ele acrescenta: 

 

Assim, a posse de uma “personalidade moral” não oferece uma base satisfatória para 

o princípio de que todos os seres humanos iguais. Duvido que qualquer 

característica natural, seja ela uma “propriedade de âmbito”, ou não, possa 

desempenhar essa função, pois duvido que exista qualquer propriedade moralmente 

significativa que todos os seres humanos possuam por igual. (SINGER, 2002, p. 28). 

  

 Com base naquilo que os adversários da igualdade defendem, a saber: a existência de 

inúmeras diferenças acentuadas entre os indivíduos, tais como a cor da pele, o grau de 

inteligência ou o gênero sexual, o que, por sua vez, inviabilizaria um princípio de igualdade, 

Singer considera que não há argumentos consistentes para defender diferenças morais entre os 

indivíduos, sobretudo no que concerne ao racismo e ao sexismo, por exemplo, pois a 

igualdade é uma ideia moral e não a afirmação de um fato. Sendo assim, embora os seres 

humanos possuam inúmeras diferenças biológicas, isso não nos permite segregá-los com base 

nas noções de justiça, inteligência, ou mesmo da “profundidade de seus sentimentos”, bem 

como não permite que tratemos seus interesses com pesos diferentes dos nossos38. Para ele, o 

fato de que os seres humanos possuem diferenças entre si não nos permite invalidar ou 

colocar em dúvida a necessidade de um princípio de igualdade, pois, como destacamos acima, 

a prioridade consiste em evidenciar os interesses ou preferências dos indivíduos, superando, 

desse modo, as condições de desigualdade. Para demonstrar essa perspectiva, o autor expõe o 

seguinte exercício hipotético: 

 

A resposta apropriada aos que afirmam ter encontrado a prova da existência de 

diferenças entre etnias ou sexos, em relação a capacidades com base genética, não é 

                                                           
38 Sobre isso, o autor (2002, p. 29) comenta: “A pretensão racista de que os povos de descendência européia são 

superiores aos de outra raça quanto a essas aptidões é, nesse sentido, falsa. Vistas sob esses aspectos, as 

diferenças entre os indivíduos não são delimitadas por fronteiras raciais. O mesmo se pode dizer do estereótipo 

sexista que vê as mulheres como emocionalmente mais profundas e solícitas, mas também menos racionais, 

menos agressivas e menos empreendedoras do que alguns homens”. 



86 
 

 

agarrar-se à crença de que a explicação genética deve estar errada, sejam quais 

forem as provas em contrário. Devemos deixar bem claro que a defesa da igualdade 

não depende da inteligência, da capacidade moral, da força física ou de outros fatos 

similares. A igualdade é uma ideia moral, não é a afirmação de um fato. Não existe 

uma razão obrigatória, do ponto de vista lógico, para pressupor que uma diferença 

factual de capacidade entre duas pessoas justifique diferenças na consideração que 

damos a suas necessidades e a seus interesses. O princípio da igualdade dos seres 

humanos não é a descrição de uma suposta igualdade de fato existente entre seres 

humanos: é a prescrição de como devemos tratar os seres humanos. (SINGER, 

2010, p. 8-9, grifos do autor). 

  

 Para Singer, as características individuais dos seres humanos e as diferenças do modo 

como estas se apresentam em cada sujeito não justificam as diferenças morais entre eles. Para 

o pensador, o que deve contar como base para o princípio de igualdade é a igual consideração 

aos interesses de todos os indivíduos afetados por determinada decisão moral. Os interesses e 

preferências devem ser levados em consideração de modo imparcial, ou, como afirma 

Bentham, “cada um conta como um e ninguém como mais de um”. Isso significa que os 

interesses de cada indivíduo devem ser considerados e receber o mesmo valor que os 

interesses dos demais.  

 Para ilustrar essa orientação moral, tomemos um exemplo histórico. As atrocidades 

cometidas em nome da purificação da raça, como queria o nazismo, culminaram em um dos 

momentos mais sombrios da história da humanidade. As ideias e as práticas eugenistas dos 

nazistas submeteram milhares de pessoas à degradação e à morte brutais devido à cor da pele, 

à orientação religiosa, à nacionalidade, entre outras características. Uma descrição vivida de 

tal situação encontra-se no livro O Diário de Anne Frank: 

 

Depois de 1940, os bons momentos foram poucos e muito espaçados: primeiro veio 

a guerra, depois, a capitulação, em seguida, a chegada dos alemães, e foi então que 

começaram os sofrimentos dos judeus. Nossa liberdade foi gravemente restringida 

com uma série de decretos antissemitas: os judeus deveriam usar uma estrela 

amarela; os judeus eram proibidos de andar nos bondes; os judeus eram proibidos de 

andar de carro, mesmo em seus próprios carros; os judeus deveriam fazer suas 

compras entre as três e cinco horas da tarde; os judeus só deveriam frequentar 

barbearias e salões de beleza de proprietários judeus; os judeus eram proibidos de 

sair às ruas entre oito e seis da manhã; os judeus eram proibidos de frequentar 

teatros, cinemas ou ter qualquer outra forma de diversão; os judeus eram proibidos 

de ir a piscinas, quadras de tênis, campos de hóquei ou a qualquer outro campo 

esportivo; os judeus eram proibidos de ficar em seus jardins ou nos de amigos 

depois das oito da noite; os judeus eram proibidos de visitar cristãos; os judeus 

deveriam frequentar escolas judias etc. Você não podia fazer isso nem aquilo, mas a 

vida continuava. (FRANK, 2012, p.20). 

 

 Como podemos observar, esse relato demonstra a arbitrariedade das práticas nazistas 

que desrespeitavam os interesses de alguns seres humanos (aqui, no caso, decorrente da 

origem judia), impondo o sofrimento e, portanto, impossibilitando o desenvolvimento integral 



87 
 

 

de suas vidas. Não há critério que justifique essa imposição e, consequentemente, a 

consagração da desigualdade. Se pensar moralmente consiste em superar as visões relativistas 

e subjetivistas, como vimos anteriormente, tendo como referência os interesses, as práticas 

descritas acima são incoerentes com a vida moral. Isso porque não há nenhuma razão que 

justifique o fato de atribuirmos pesos diferentes a interesses semelhantes. 

 

3.2 O preceito moral básico da ética singeriana 

 

 A partir dos pressupostos éticos expostos no capítulo anterior, podemos afirmar que na 

perspectiva singeriana um posicionamento ético ultrapassa os interesses individuais e/ou 

grupais, isto é, extrapola as visões do subjetivismo e do relativismo. Ao superar as visões 

restritivas e excludentes dessas concepções morais, Singer propõe o preceito moral básico de 

sua teoria ética: o princípio da igual consideração de interesses, o qual consiste na ideia de 

que devemos atribuir igual consideração aos interesses de todos os indivíduos afetados por 

nossas ações. Singer alega que esse princípio funciona como uma espécie de balança, a qual 

pesa imparcialmente os interesses de todos aqueles envolvidos em uma determinada situação. 

O que conta não são as características factuais dos indivíduos, como a linguagem 

desenvolvida, a cor da pele, o sexo ou a inteligência, mas os interesses independentemente da 

pessoa a quem eles pertençam. Em outros termos, podemos dizer que os interesses são 

considerados de modo impessoal, pois são importantes em si mesmos, e não como o interesse 

de X ou Y. Sobre isso, o autor afirma:  

 

O princípio da igualdade na consideração de interesses atua como uma balança, 

pesando imparcialmente os interesses. Balanças fidedignas favorecem o lado cujo 

interesse é mais forte, ou cujos vários interesses se combinam para exceder em peso 

um pequeno número de interesses semelhantes; mas ignoram totalmente a quem 

pertencem os interesses que estão pesando. (SINGER, 2006, p. 31). 

 

 Como podemos perceber, a partir do princípio de igualdade proposto por Singer, os 

interesses são avaliados imparcialmente a partir da força que exercem quando comparados a 

interesses semelhantes. Aqueles mais fortes ou que possuem maior peso são considerados, em 

situações conflituosas entre interesses semelhantes, em detrimento de interesses menores. 

 Para uma melhor compreensão da aplicação desse princípio, o filósofo sugere o 

seguinte exemplo: se duas pessoas manifestam seus interesses ante uma mesma situação, 

distinguindo-se apenas pelo fato de que uma sofrerá com desvantagens e a outra terá 



88 
 

 

vantagens com a realização da ação, seria melhor não realizá-la, pois ao praticá-la estaríamos 

visando apenas às vantagens da primeira pessoa e atribuindo menor peso às desvantagens da 

segunda, o que revela uma arbitrariedade em nossa posição; ao agirmos em favor da vantagem 

da primeira pessoa, estaríamos deixando de levar em consideração os interesses da segunda, 

seguindo um caminho inverso ao que propõe o princípio singeriano de igualdade. Isso se 

justifica pelo fato de que, na concepção de Singer, ao se colocar no lugar de cada um dos 

afetados pela ação, considerando a relevância ou irrelevância dos seus resultados, o agente 

moral não deve considerar apenas as vantagens que ela acarretará, mas deve preocupar-se 

também com as desvantagens, uma vez que elas podem gerar maiores prejuízos ao indivíduo, 

o que poderia impedir o desenvolvimento integral de sua vida e, assim, ferir a imparcialidade 

ética do princípio da igual consideração dos interesses.  

 Ao aplicar o princípio da igual consideração dos interesses aos problemas práticos 

com os quais nos deparamos na vida cotidiana, devemos levar em consideração as 

consequências de nossas ações e decisões morais, bem como considerar imparcialmente os 

interesses de cada um dos indivíduos que terão suas vidas afetadas por tais consequências.  

Desse modo, ao avaliar as consequências de nossas ações, sejam elas positivas ou negativas, 

devemos, a partir do raciocínio lógico e, por conseguinte, ético, realizar aquelas ações cujas 

consequências atendem aos interesses mais fortes em comparação às alternativas disponíveis.  

 Ao considerar os interesses ou preferências de todos os envolvidos no plano das ações, 

o princípio da igual consideração de interesses supera os pontos de vista da desigualdade – 

aos quais as éticas tradicionais recorrem para justificar suas deliberações morais – atingindo, 

com isso, todos os pressupostos necessários para que seja eticamente defensável, a saber: a 

universalizabilidade, a justificação e a imparcialidade morais.  

 A partir disso, podemos afirmar que o preceito moral básico defendido por Singer 

fundamenta a igualdade em bases suficientemente sólidas entre todos os indivíduos, uma vez 

que considera que as diferenças factuais não impõem nenhuma diferença moral entre eles, o 

que supera os posicionamentos sexistas e racistas, por exemplo, já que essas convicções são 

práticas políticas responsáveis pela exaltação da desigualdade em nossa sociedade. Para 

exemplificar sua teoria, bem como o modo como ela extrapola essas visões, Singer apresenta 

a hipótese de uma sociedade moralmente baseada nos níveis de inteligência entre os seres 

humanos: 

 

Suponha-se que alguém que as pessoas sejam submetidas a testes de inteligência e, 

depois, classificadas em superiores ou inferiores, com base nos resultados. Talvez os 

que fizessem mais de 125 pontos constituíssem uma classe proprietária de escravos; 



89 
 

 

os que ficassem entre 100 e 125 pontos seriam cidadãos livres, mas sem o direito de 

terem escravos; e os que ficassem abaixo de 100 pontos passariam a ser escravos 

daqueles que haviam feito mais de 125 pontos.  Uma sociedade hierarquizada desse 

jeito parece tão abominável quanto qualquer outra que se baseasse na raça ou no 

sexo. Contudo, se fundamentarmos a nossa defesa da igualdade na alegação factual 

de que as diferenças entre os indivíduos extrapolam as fronteiras raciais e sexuais, 

não teremos motivo para nos opor a esse tipo de não-igualitarismo, pois essa 

sociedade hierarquizada teria por base as diferenças reais entre as pessoas. 

(SINGER, 2002, p. 29-30). 

  

 Com isso, o autor não pretende defender as perspectivas da desigualdade, mas 

demonstrar que a eleição de uma característica factual pertencente a um determinado grupo 

como critério do julgamento moral é injustificável, isso porque, ao eleger qualquer diferença 

factual entre os indivíduos, nos deparamos com dois impasses dos quais é impossível nos 

desvincular, a saber: as diferenças de características entre os seres humanos não oferecem 

uma base sólida de igualdade; e, em segundo lugar, elas não conseguem romper com os 

defensores da desigualdade que, embora não pautem suas perspectivas no racismo ou no 

sexismo, elegem, ainda assim, outra diferença entre os indivíduos, como, por exemplo, seu 

nível de inteligência. Para o autor, ao partirmos de pressupostos factuais, poderíamos até 

extinguir a desigualdade baseada na raça ou no sexo, porém não poderíamos rejeitar 

perspectivas mais sofisticadas, como ocorre com a noção de uma sociedade hierarquizada a 

partir dos níveis de inteligência dos indivíduos39.  

 Para o autor, a rejeição de uma sociedade com preceitos morais pautados nos níveis de 

inteligência, por exemplo, é possível apenas com a negação da ideia de que as diferenças 

factuais entre os seres humanos justificariam as diferenças morais entre os mesmos. Ou, em 

termos mais específicos, só estaremos aptos a rejeitar verdadeiramente as posições defensoras 

da desigualdade se nos posicionarmos contra a ideia de que as características pessoais 

justificariam o tratamento desigual entre os indivíduos. Com efeito, para ele, não existe 

nenhuma concepção possível que justifique o tratamento desigual dos interesses semelhantes 

a partir de uma diferença de capacidade seja entre os seres humanos ou no concernente aos 

demais animais. Afinal, o que conta são os interesses e não as suas características particulares.  

 Desse modo, podemos afirmar que a igualdade, a partir do posicionamento ético de 

Peter Singer, é pautada no preceito moral básico de que os interesses devem se considerados 

de modo imparcial no âmbito das discussões e dilemas morais, isto é, devem ser considerados 

como interesses impessoais, já que não importa se é o interesse de A ou B, mas o interesse em 

si mesmo. Entretanto, cabe ressaltar, embora o posicionamento de Singer apresente os 

                                                           
39 Cf. o segundo capítulo de Ética Prática, intitulado de “A Igualdade e suas Implicações”.  



90 
 

 

interesses como linha defensável para a inclusão dos indivíduos no âmbito da comunidade 

moral, isso não implica que devemos levar em consideração as características factuais entre 

eles, mas, ao contrário disso, precisamos ultrapassá-las nas questões morais, pois existem 

interesses mais fundamentais para o desenvolvimento integral da vida independentemente de 

suas características e habilidades pessoais. Em outras palavras, com base no princípio da 

igual consideração de interesses, Singer descarta a possibilidade de uma sociedade pautada 

em termos não igualitários fundamentados nas diferenças factuais entre os indivíduos.  

 Outro elemento preponderante vincula-se à ideia de que o princípio de igualdade 

singeriano não requer um tratamento igual em todos os casos semelhantes, mas igual 

consideração dos interesses de todos os envolvidos. Para demonstrar esse ponto de vista, 

Singer (2002, p. 33) recorre à hipótese a seguir:  

 

Imaginemos que, depois de um terremoto, encontro duas vítimas, uma delas com 

uma perna esmagada, agonizante, e a outra com um pouco de dor provocada por um 

ferimento na coxa. Tenho apenas duas doses de morfina. O tratamento igual 

sugeriria que eu desse uma a cada pessoa ferida, mas uma dose não seria suficiente 

para aliviar a dor da pessoa com a perna esmagada. Ela ainda sentiria muito mais 

dores do que a outra vítima e, mesmo depois de ter-lhe aplicado a primeira dose, a 

segunda traria um alívio muito maior do que se eu a aplicasse na pessoa com uma 

dor insignificante 
    

 Conforme podemos observar, a dor sentida pela pessoa com a perna esmagada é maior 

que a dor sentida pela pessoa com apenas um ferimento na coxa, tornando-a, assim, mais 

indesejável. O tratamento igualitário exige que as doses de morfina sejam aplicadas 

igualmente em cada uma das pessoas feridas. No entanto, com base no princípio da igual 

consideração de interesses, o correto seria atribuir maior peso a dor mais intensa, ou seja, 

aplicar as duas doses de morfina na pessoa cuja perna foi esmagada, pois chegaríamos a um 

resultado mais igualitário. Desse modo, podemos entrever que o princípio da igual 

consideração de interesses busca um resultado mais igualitário entre todos os envolvidos, 

ainda que por intermédio de um tratamento desigual. Na hipótese ora exposta, o resultado a 

que se chega, através de um tratamento desigual, – aplicação das duas doses de morfina na 

pessoa mais gravemente ferida – traduz um nível de igualdade entre as duas pessoas feridas, 

as quais passaram a sentir dores suportáveis, o que seria impossível se adotasse o mero 

tratamento igualitário, o qual aumentaria, ao invés de diminuir, o nível de sofrimento entre os 

dois indivíduos envolvidos, pois uma pessoa ainda sentiria uma dor muito intensa enquanto a 

outra não sentiria dor nenhuma.  



91 
 

 

 Esses elementos configuram uma conformidade do princípio da igual consideração de 

interesses com o princípio da diminuição da utilidade marginal40 da economia. Este é 

caracterizado pela ideia de que a utilidade de alguma coisa é prioritária para alguém que a 

possui em menor quantidade do que para quem já a possui em grande quantidade41. Aludindo 

ao exemplo anterior, podemos dizer que as doses de morfina possuem mais utilidade para o 

indivíduo que está mais ferido e, por isso mesmo, sentido uma dor superior em relação àquele 

que está menos gravemente ferido, o que justificaria a aplicação das duas doses de morfina na 

pessoa com a perna esmagada, já que ambas melhorariam significativamente sua situação.  

 No entanto, segundo Singer, esses princípios – diminuição da utilidade marginal e 

princípio da igual consideração de interesses – entram em conflito quando aplicados a casos 

mais complexos, como podemos ver na passagem a seguir: 

 

[...] há duas vítimas, uma mais gravemente ferida do que a outra; desta vez, porém, 

diremos que a mais gravemente ferida, A, perdeu uma perna e está correndo o risco 

de perder o dedo do pé da perna que lhe restou. A vítima menos gravemente ferida, 

B, tem o ferimento na perna, mas o membro pode ser salvo. Temos recursos 

médicos para uma só pessoa. Se os usarmos na vítima mais gravemente ferida, o 

máximo que faremos vai ser salvar o seu dedo do pé, ao passo que, se os usarmos na 

vítima menos gravemente ferida, poderemos salvar-lhe a perna. Em outras palavras, 

a situação é a seguinte: sem tratamento médico, A perde uma perna e um dedo do 

pé, enquanto B só perde uma perna; se administrarmos o tratamento a A, A perde 

uma perna, e B perde uma perna; se o administrarmos a B, A perde uma perna e um 

dedo, enquanto B não perde nada. (SINGER, 2002, p. 34). 

  

 O que Singer defende é que, ao admitirmos que perder uma perna é pior que perder 

um dedo, o princípio da diminuição da utilidade marginal entra em discordância com o 

preceito de Singer, pois não oferece uma resposta consistente. No caso acima, a ação 

justificável, no que diz respeito ao princípio de igualdade singeriano, aumentaria a diferença 

de bem-estar entre as duas pessoas feridas, distintamente do que representaria o princípio da 

diminuição da utilidade marginal. Isso porque, quando o que está em jogo é o princípio de 

                                                           
40 Segundo Boarati (2006, p.8, grifos do autor): “A utilidade marginal é a utilidade proporcionada quando 

consumimos uma unidade adicional do produto. Em outras palavras, a utilidade marginal é aquela que decorre 

do consumo da última unidade de um determinado produto ou serviço. A água é um exemplo interessante para 

discutirmos a análise marginal. Muito embora indispensável à vida (elevada utilidade total) como se trata de um 

bem abundante na natureza, e havendo praticamente livre disponibilidade de unidades adicionais, sua utilidade 

marginal tende a zero. A utilidade marginal é igual a zero quando o indivíduo alcança seu ponto de saciedade, 

uma vez que a utilidade que a última unidade consumida, acrescenta à utilidade total diminui à medida que 

aumenta seu consumo. Essa é a lei da utilidade marginal decrescente [diminuição da utilidade marginal]: à 

medida que se aumenta o consumo de determinada mercadoria, a utilidade marginal dessa mercadoria diminui. 

[...] à medida que se consome um bem, diminui a satisfação ou a utilidade consumida de cada unidade adicional 

desse mesmo bem. Em nosso exemplo, portanto, o valor máximo que o consumidor está disposto a pagar por 

unidade adicional (preço marginal de reserva) de um copo de água é pequeno”. 
41 “[...] se estou lutando para sobreviver com duzentos gramas de arroz por dia e você me fornece mais cinquenta 

gramas por dia, com isso terá melhorado significativamente a minha situação; mas, se eu já contar com um quilo 

de arroz por dia, não vou me preocupar muito com os cinquenta gramas a mais”. (SINGER, 2002, p. 33-34). 



92 
 

 

igualdade de Singer, esse posicionamento não gera maiores problemas, pois ele é 

caracterizado pelo autor como um princípio mínimo de igualdade, ou seja, seu objetivo não se 

vincula ao tratamento igualitário entre os seres ou à imposição de normas morais que nos 

digam como agir, mas chegar a um resultado mais igualitário entre todos os afetados.  

 Nesse contexto, podemos alegar que o princípio da igual consideração de interesses é 

suficientemente sólido como princípio básico da igualdade, pois demonstra o quanto 

características particulares dos indivíduos como a raça, o sexo ou a capacidade intelectual, são 

arbitrárias e, por isso, insuficientes para sustentar uma ideia de igualdade, pois existem 

interesses mais fundamentais para o desenvolvimento integral da vida42. Para Singer, como 

vimos no decorrer deste texto, ela deve ser discutida em bases mais amplas e estabelecida não 

por meio de critérios excludentes, mas a partir de relações morais determinadas, em suma, 

pela capacidade de possuir interesses, não aqueles restritos a um grupo ou indivíduo 

particular, mas pelos interesses em si mesmos.  

 Sendo assim, podemos alegar que tal princípio, ao mesmo tempo em que exclui as 

teses arbitrárias do racismo e do sexismo, rejeita também a hipótese de uma sociedade 

hierarquizada por níveis de inteligência, pois existem interesses mais importantes e 

fundamentais para a vida que as aptidões e habilidades dos indivíduos, como a busca pela 

satisfação de suas necessidades básicas, a exemplo da necessidade de alimento, abrigo, alívio 

da dor ou do sofrimento, entre outros aspectos indispensáveis para a sobrevivência que 

ultrapassam, no plano moral, qualquer característica factual particular. Desse modo, ao passo 

que os interesses devem ser igualmente considerados, o princípio da igual consideração de 

interesses não recorre às aptidões particulares dos indivíduos, o que nos permite excluí-las 

enquanto possíveis bases de uma sociedade não igualitária, pois existem interesses mais 

imprescindíveis a serem levados em consideração.  

 Portanto, para Singer (2002, p. 32): “O princípio da igual consideração de interesses 

não permite que a nossa prontidão em considerar os interesses dos outros dependa das 

aptidões ou de outras características destes, excetuando-se a característica de ter interesses”. 

Isso denuncia as arbitrariedades dos defensores da desigualdade, já que eles fundamentam 

suas teses em características irrelevantes em relação ao princípio aqui apresentado. Conclui-

se, pois, que o princípio de igualdade singeriano é eticamente justificável e pode servir de 

apoio à máxima segundo a qual todos os seres humanos são iguais, ainda que possuam 

                                                           
42 Abordaremos essa questão mais detalhadamente no tópico 3.3 deste trabalho, intitulado de “A sensibilidade 

como critério de demarcação moral: senciência e interesses”. 



93 
 

 

diferenças entre si43. Ou, como afirma o próprio autor (2002, p. 33): “o princípio da igual 

consideração de interesses pode ser uma forma defensável do princípio segundo o qual todos 

os seres humanos são iguais”.  

 

3.3 A sensibilidade como critério de demarcação moral: senciência e interesses 

 

 Ao eleger o princípio da igual consideração de interesses como postulado essencial de 

sua ética, Singer demonstra o quanto as características factuais como a raça, o sexo ou a 

inteligência são irrelevantes para sustentar uma tese de igualdade, pois, como já destacamos, 

ela deve ser discutida a partir das relações morais determinadas e não se reduzir ao âmbito das 

aptidões e habilidades particulares dos indivíduos. Em suma, ela deve considerar a capacidade 

de possuir interesses, não um interesse individual ou de um grupo, mas os interesses em si 

mesmos. Em outros termos, podemos dizer que os interesses não correspondem a uma 

faculdade abstrata da natureza humana, mas a algo concreto como a busca pelo alívio da dor 

ou a satisfação de suas necessidades básicas, tais como: alimento, abrigo e segurança44, por 

exemplo.  

 No entanto, ao aceitarmos o princípio da igual consideração de interesses como 

critério da igualdade nos deparamos com alguns questionamentos essenciais que devem ser 

enfrentados pela reflexão ética. A título de exemplo, podemos citar: o que são, de fato, 

interesses? Embora esteja claro que os seres humanos fazem parte dos seres capazes de ter 

interesses, será que apenas eles desfrutam dessa aptidão? Essas indagações são importantes, 

pois ainda que tenhamos falado demasiadamente acerca dos interesses, enquanto linha 

divisória entre os seres morais e amorais, nada falamos sobre quem são os indivíduos capazes 

de exercer seus interesses e, menos ainda, sobre o que eles significam.  

 Para Singer, os interesses são caracterizados como tudo aquilo que o indivíduo é capaz 

de desejar, exceto aqueles que entram em conflito com outros desejos. Assim, não é 

                                                           
43 Não estamos aqui afirmando que o princípio da igual consideração de interesses é o único princípio de 

igualdade possível, mas sim que ele é absolutamente justificável e sólido enquanto posicionamento ético no 

contexto ao qual nos debruçamos nesta pesquisa.  
44 Esses interesses concretos fundamentais não apenas para o desenvolvimento integral de suas vidas, mas de sua 

própria sobrevivência, remontam os ideais abordados por Jeremy Bentham, já no século XVIII, ao colocá-los 

como essenciais para o alcance da felicidade. Sobre isso, Tim Mulgan (2012, p. 25-26, grifos do autor) afirma: 

“O mais importante interesse das pessoas é a segurança. Bentham usa este termo mais amplamente do que 

poderíamos fazê-lo. Segurança inclui uma alimentação adequada e abrigo, bem como segurança contra a 

hostilidade. A importância da segurança justifica a redistribuição, o respeito pelos direitos de propriedade e o 

direito penal. [...] O governo deve garantir que ninguém fique desamparado, e que todos tenham acesso a uma 

educação adequada e a cuidados de saúde, para permitir-lhes atender às suas próprias necessidades de 

segurança”. 



94 
 

 

conveniente que nossos interesses sejam prioritários em relação aos interesses dos demais 

indivíduos; eles devem contar imparcial e igualmente ao de todos os seres envolvidos. Em 

outros termos, o interesse de cada indivíduo deve contar igualmente em relação aos interesses 

dos demais envolvidos na ação. Isso está em conformidade com a máxima proposta por 

Jeremy Bentham de que “cada um conta como um e ninguém como mais de um”. Em suma, 

os interesses são os desejos cuja satisfação é preferível em comparação com as demais 

alternativas em uma decisão moral. Ou, como o próprio autor indica (2006, p.104), “os 

interesses de uma pessoa são aquilo que, depois de pesarmos muito bem as coisas e 

refletirmos sobre todos os fatos relevantes, uma pessoa prefere”. A satisfação desses desejos 

garante uma elevação no nível de bem-estar do indivíduo, ou seja, o possibilita de desfrutar 

melhor de sua vida, o que não seria possível se os mesmos não fossem considerados.  

 Com efeito, ao apresentar os interesses em si mesmos como pressupostos para a 

consideração dos indivíduos no plano das ações e decisões morais, Singer elege a condição 

sensível de um ser ou, mais precisamente, seu limite de sensibilidade como critério moral. 

Resumidamente, para ser incluído no âmbito da comunidade moral, o indivíduo precisa ser 

capaz de possuir interesses e, para que ele tenha interesses, é indispensável que possua 

sensibilidade ou, mais precisamente, que ele seja um ser senciente – enquanto capacidade de 

sentir prazer e dor –. Para o autor, 

 

A capacidade de sofrer e de sentir prazer é um pré-requisito para um ser ter algum 

outro interesse, uma condição que precisa ser satisfeita antes que possamos falar de 

interesses de maneira compreensível. [...] A capacidade de sofrer e de sentir prazer, 

entretanto, não apenas é necessária, mas também suficiente para que possamos 

assegurar que um ser possui interesses – no mínimo, o interesse de não sofrer. 

(SINGER, 2010, p. 13, grifos do autor). 

 

 A capacidade de ter interesses é avaliada a partir da sensibilidade do ser. Apenas os 

indivíduos capazes de sentir prazer e dor fazem parte da comunidade moral e, por isso, 

merecem ter seus interesses respeitados. O interesse em fugir da dor e do sofrimento45 é o 

                                                           
45 Em ética prática, Singer utiliza as noções de dor e sofrimento como sinônimos. Para ele, todos os seres 

sensíveis possuem o interesse mínimo de ter sua dor ou sofrimento minimizado; isso porque ao serem 

submetidos a tais sensações empíricas, eles passam por um desconto que os impedem de desenvolver seus 

demais interesses e, por isso, de usufruir devidamente de suas vidas. Para alguns autores, no entanto, a dor é uma 

alteração fisiológica que desencadeia uma experiência sensorial e/ou emocional e pode ou não gerar algum tipo 

de sofrimento. O sofrimento, por sua vez, é uma experiência, a qual o sujeito quer que cesse. Se o indivíduo não 

deseja o fim de seu sofrimento, ele não passa por essa situação, mas apenas pela dor. Segundo Sottomayor-

Cardia (1998, p. 188 apud Oliveira 2013, p. 128): “mesmo que se sustente que todo o sofrimento é doloroso, é 

manifesto que nem toda a dor provoca sofrimento ou que nem toda a dor se diz que é sofrimento”. Desse modo, 

podemos afirmar que ao sentir dor, enquanto uma alteração fisiológica, o indivíduo pode sentir tanto uma 

sensação de sofrimento quanto, em casos muito específicos, uma sensação de prazer – os masoquistas, por 

exemplo –. Porém, para Singer, seria um contrassenso, por assim dizer, a rejeição à minimização do sofrimento. 



95 
 

 

critério mínimo utilizado para predizer a capacidade de ter interesses de um sujeito. O 

interesse em evitar o sofrimento, uma vez que é anterior aos demais interesses, é um interesse 

mínimo a ser satisfeito, isso porque, ao sofrer ou sentir dor, o indivíduo é submetido a um 

desconforto tanto físico quanto psicológico que o impede de desenvolver outros interesses e, 

assim, desfrutar de modo pleno e satisfatório de sua vida. Ao sofrer, os demais interesses 

ficam em segundo plano, já que o desejo mais forte é que seu sofrimento seja aliviado. Assim, 

segundo Oliveira (2013, p. 126):  

 

O imperativo moral mais urgente e base da ética é evitar o sofrimento (interesse 

negativo). Evitar o sofrimento é prioritário e tem um peso maior sobre os outros 

interesses que, por sua vez, são legítimos no discurso da ética, ainda que fiquem em 

um plano relativo: quando o sofrimento é muito intenso tudo mais fica em segundo 

plano. 

 

 Na perspectiva singeriana, o sofrimento é algo indesejável e, por isso, todo e qualquer 

ser senciente possui o interesse básico em evitá-lo, pois deseja o aumento de seu bem-estar e o 

desenvolvimento pleno de sua vida. Desse modo, o sofrimento é tratado pelo autor como o 

oposto do prazer e, assim, deve ser prioritária a sua diminuição em detrimento de um prazer 

que lhe seja proveniente. Em termos mais específicos, se o prazer proveniente de uma 

determinada ação é originário de um sofrimento, ela não deve ser realizada, pois o valor 

negativo gerado por ele é mais relevante e, por isso, mais urgente em ser minimizado que o 

valor positivo gerado pelo prazer, o que justificaria, por sua vez, atribuir maior peso à 

diminuição do sofrimento. Em resumo, para Singer, ainda que o prazer contribua para o bem-

estar do indivíduo, a prioridade é minimizar o sofrimento46. Do contrário, o agente moral seria 

arbitrário, pois atribuiria maior consideração ao prazer de um ser em detrimento do 

sofrimento do outro47. Sobre isso, Felipe (2003, p. 173) afirma:  

 

[...] se estamos em uma situação na qual temos um montante determinado para 

ajudar os outros, e nos defrontamos com dois tipos distintos de demanda, um é o 

pedido de ajuda para evitar que o indivíduo ou grupo perca uma capacidade já 

adquirida e exercida necessária ao seu bem-estar, e outro é um pedido de ajuda para 

aumentar um bem-estar não ameaçado, devemos atender com os limitados recursos 

de que dispomos, ao primeiro caso, não ao segundo. 

 

                                                                                                                                                                                     
Se um ser sofre, invariavelmente, ele deseja o alívio de seu sofrimento. O único motivo para um ser sensível 

sentir prazer na dor vincula-se ao fato de tal não causar-lhe sofrimento algum. Para uma maior compreensão 

sobre esse ponto, cf. Tapia (2008, p. 161) e Oliveira (2013, p. 128-129). 
46 Sobre isso, cf. p.43 deste trabalho.  
47 A esse respeito, cf. A igualdade e suas implicações de Ética Prática. 



96 
 

 

 Como podemos notar nas palavras de Felipe, há uma superioridade da minimização do 

sofrimento quando confrontado com uma maior produção de prazer. A prioridade é a 

eliminação do sofrimento, pois este causa um maior impacto negativo na vida do indivíduo 

que o simples aumento de um prazer.  Essa definição está em conformidade com o 

utilitarismo negativo, ou seja, com a perspectiva de que a eliminação do sofrimento é mais 

urgente e necessária que o aumento e/ou a produção do prazer; ele requer um tratamento que 

leve em consideração que o impacto causado pelo sofrimento na vida de um indivíduo é mais 

relevante que a satisfação de um prazer, pois é mais nocivo, já que o impede de desenvolver 

seus demais interesses48. 

 Uma vez que evitar o sofrimento é comum a todos os indivíduos capazes de sentir 

prazer e dor, ao utilizá-lo como interesse prévio a ser satisfeito nas avaliações morais, Singer 

amplia o alcance da igualdade e expande o âmbito da comunidade moral. O que importa para 

caracterizá-los enquanto seres morais que merecem ter seus interesses respeitados não são 

suas características particulares, mas a capacidade de sentir prazer ou bem-estar e evitar a dor 

ou sofrimento. Se um ser sofre, seus interesses devem ser respeitados no plano moral. Para 

Singer, não há justificativas morais para recusar a igualdade aos seres capazes de sofrer e 

sentir prazer, independentemente de sua natureza, exceto aqueles incapazes de sensibilidade 

e/ou fruição; não seria do interesse de uma pedra, por exemplo, ter seus interesses respeitados, 

pois como não é capaz de sentir, não há nada que afete seu bem-estar.  

 Para Singer, os seres desprovidos de um determinado nível de sensibilidade, tais como 

plantas e seres inanimados naturais ou não naturais, não possuem interesses e, por isso, não 

devem ser considerados nas discussões morais. Ora, como atesta a própria estrutura de seu 

princípio de igualdade – o princípio da igual consideração de interesses –, uma vez 

desprovidos de sensibilidade não há no ser a capacidade de usufruir das coisas, sejam elas 

dolorosas ou aprazíveis, o que significa, portanto, não possuir interesses a serem levados em 

consideração. Como o próprio Singer (2010, p. 13) afirma, “Seria um contrassenso afirmar 

que não é do interesse de uma pedra ser chutada na estrada por um menino de escola. Uma 

pedra não tem interesses porque não sofre. Nenhum modo de atingi-la fará diferença para o 

seu bem-estar”.  

                                                           
48 Segundo Mulgan (2012, p. 157): “Os utilitaristas negativos concentram-se na eliminação do sofrimento ao 

invés de na produção de prazer. Ainda que o prazer contribua para o bem-estar humano, essa não é a nossa 

preocupação. Como agentes morais utilitaristas, deveríamos procurar meramente minimizar a dor. [...] quando se 

tratar do seu impacto sobre outras pessoas, você poderia pensar que a sua responsabilidade de não prejudicá-las é 

fundamental”. 



97 
 

 

 Entretanto, embora os seres desprovidos de senciência não façam parte da comunidade 

moral abrangida pelo princípio de igualdade de Singer, eles entram nas discussões morais a 

partir da concepção de “deveres morais indiretos”. Ou seja, ainda que não sintam prazer e dor 

e, portanto, não possuam interesses, isso não nos dá o direito de utilizá-los 

indiscriminadamente, pois eles possuem valor por razões que extrapolam a capacidade de 

sofrer e sentir prazer, devendo-se, por isso, considerar sua importância para o 

desenvolvimento da vida dos seres sencientes. Assim, podemos dizer que devem ser 

preservados pelo fato de apresentam benefícios para todos os indivíduos que possuem 

interesses, tais como benefícios econômicos e/ou estéticos, por exemplo49. A esse respeito, 

Felipe (2007, p. 187-188) afirma: 

 

Seres vivos destituídos de senciência, no entender de Singer, não possuem 

interesses, ainda que sejam vivos. Nem todo ser vivo possui interesses a serem 

preservados. Seres destituídos de senciência também o são de preferências. Se um 

ser não tem a mínima noção do que lhe sucede, para o bem e para o mal, não tem 

interesses nem preferências. Isso não autoriza o sujeito moral a destruí-lo. Mas tais 

seres não apresentam à comunidade moral nenhuma exigência de respeito. São 

preservados vivos não por sua condição de sujeitos de interesses e preferências, mas 

por representarem algum benefício – estético, econômico – para sujeitos dotados de 

interesses. Em outras palavras, por uma razão indireta.  

  

 Embora não tenhamos nenhum dever de considerar os interesses dos seres inanimados 

a partir do princípio da igual consideração de interesses, sejam eles seres vivos – moluscos, 

ostras, entre outros –, naturais – estalactites, montanhas, rios e etc. – ou não naturais – obras 

de artes, de arquitetura, por exemplo –, isso não significa que temos o direito de utilizados 

indiscriminadamente e/ou destruí-los. Ora, ainda que não possuam interesses relacionados ao 

bem-estar ou ao conforto, como aqueles indispensáveis para os seres sencientes, existem 

outros motivos pelos quais eles devem ser preservados, tais como: sua utilidade para a 

sobrevivência dos seres sencientes, o seu valor para as futuras gerações, razões estéticas, 

econômicas ou religiosas, entre outros que passam ao largo da igual consideração dos 

interesses, mas que, ainda assim, devem ser considerados, mesmo que indiretamente. Como 

podemos ver, nesses casos específicos, nossa responsabilidade está vinculada a um “dever 

moral indireto”, não à capacidade de senciência de tais seres50.  

                                                           
49 Sobre esse ponto, cf. o capítulo O meio ambiente do livro Ética Prática de Singer.   
50

 A esse respeito Felipe (2001, p. 28, grifos do autor) afirma: “A capacidade de sofrimento, para as éticas 

utilitaristas, torna-se a característica básica que marca a distinção entre seres que têm interesses, isto é, seres em 

relação aos quais temos o dever de consideração, e os que não os têm. ‘Em relação a estes não estamos 

obrigados, do ponto de vista moral, a dispensar qualquer consideração. Isso não significa, no entanto, que seres 

destituídos de interesses, isto é, incapazes de sofrer, devam ser usados ou destruídos pelos humanos. Ainda que 

um ser não possa distinguir entre um estado de bem-estar e um estado de desconforto, há outras razões para que 



98 
 

 

 Como podemos notar, no princípio da igual consideração de interesses contam apenas 

os interesses dos seres sensíveis, isto é, apenas a senciência importa; os seres vivos 

desprovidos de sensibilidade não são respeitados no plano moral por não possuírem uma 

relevância sensorial, já que nada que façamos afetará seu bem-estar, porém, como vimos, 

devem ser considerados pela importância e impacto no desenvolvimento da vida dos seres 

incluídos no âmbito da comunidade moral, daqueles dotados de interesses a serem 

respeitados51. Não importa se é um ser vivo ou não, o que conta é a capacidade de possuir 

interesses, por isso as plantas e os seres vivos desprovidos de sensibilidade (minerais, plantas) 

não contam como seres morais. Assim, nos seres pacientes ou agentes morais a sensibilidade 

é o critério a ser considerado. 

 A partir disso, podemos entrever que a presença da sensibilidade é indispensável e 

suficiente para que os interesses existam e, por conseguinte, sejam levados em consideração. 

Para Singer, a senciência é suficiente como parâmetro para a instauração e reconhecimento do 

princípio de igualdade – o princípio da igual consideração de interesses –, pois assegura que 

o indivíduo seja capaz de possuir interesses, ainda que seja o interesse mínimo em evitar o 

sofrimento. Aqui, a posse da razão, da linguagem ou de qualquer característica factual, 

outrora utilizada como parâmetro da igualdade, é irrelevante. Pois, de acordo com o princípio 

da igual consideração de interesses, o critério de igualdade decorre dos interesses, tanto 

aqueles dos nossos semelhantes dotados de razão e/ou linguagem quanto de qualquer outro ser 

sensível, mesmo destituídos dessas habilidades, pois todos são iguais em sensibilidade. Esses 

preceitos morais ampliam o alcance da igualdade, pois instituem um critério comum a uma 

maior gama de indivíduos, os quais eram ignorados pelas éticas tradicionais, já que não 

                                                                                                                                                                                     
os humanos não o destruam, pois nenhum ser vivo é um objecto descartável e sem valor. Assim como não 

destruímos obras de arte, de arquitectura, de engenharia, instituições justas, por razões que nada têm a ver com 

sua capacidade de sofrer, as mesmas razões podem levar-nos a desejar que outros seres não sejam destruídos 

para servir a propósitos alcançáveis por vias alternativas.’
  

Podemos ter razões estéticas, poéticas, religiosas para 

preservar seres destituídos de consciência. [...] O caso da conservação do patrimônio natural, histórico e cultural 

da humanidade, por exemplo, enquadra-se muito bem nos deveres indirectos, pois os beneficiários desses bens 

não são os próprios bens, ao contrário do que ocorre com o cuidado que dispensamos aos animais e aos 

humanos, mas seres que sequer nasceram ainda. Conservamos o que há de bom, belo e útil, o património, para 

que o possam desfrutar as gerações futuras.” 
51 Sobre esse ponto, Oliveira (2013, p. 131) defende: “O importante é ser senciente e não ser vivo. Todo ser 

senciente é um ser vivo, mas nem todo ser vivo é um ser senciente. Para Singer, não existe nenhuma distinção, 

do ponto de vista da ética, entre seres vivos (que se alimentam) não sencientes, seres inanimados naturais, e seres 

inanimados não naturais. Concordamos que instituições imateriais como a justiça ou obras de arquitetura e 

engenharia, bem como – belas estalactites ou cadeias de montanhas não podem ser – privadas de suas 

necessidades básicas; mas o mesmo não pode ser afirmado sobre animais não sencientes e plantas, porque são 

seres vivos que possuem pelo menos uma necessidade básica, a saber, a alimentação (qualquer que possa vir a 

ser), da qual podem ser privados. Singer considera, no entanto, que isso não é suficiente para que esses ‘objetos’ 

tenham interesses e para justificar um dever direto de consideração”.  



99 
 

 

possuíam as características arbitrárias e excludentes elegidas por eles como pressuposto moral 

básico da igualdade. 

 

3.4 A dor e o sofrimento enquanto elementos norteadores do interesse animal 

  

 Com base nos pressupostos apresentados até aqui, podemos considerar que Singer 

elege o princípio da igual consideração de interesses como fundamento moral básico para 

garantir a igualdade entre todos os indivíduos. Inicialmente, convém destacar que esse 

preceito moral justifica a ideia de que todos os seres são iguais e, por isso, merecem ter seus 

interesses respeitados. Distintamente das éticas clássicas, o que está em jogo não se vincula às 

características factuais dos indivíduos, como a racionalidade ou a linguagem, mas os 

interesses de todos aqueles capazes de sentir prazer e dor. Ora, ao exaltar os interesses como 

condição para a igualdade, o autor nos permite questionar sobre o próprio alcance da ética. 

Em outros termos, ao defender que os interesses dos seres sencientes devem ser considerados 

imparcialmente no âmbito das discussões e decisões morais, o autor deixa de considerar as 

características factuais como critério para a atribuição da igualdade aos indivíduos, já que elas 

podem sustentar teses arbitrárias e preconceituosas provenientes dos defensores da 

desigualdade. Desse modo, podemos indagar: se as características particulares dos indivíduos 

como a inteligência, a linguagem desenvolvida, a cor da pele ou o gênero sexual são 

elementos irrelevantes para a atribuição da igualdade, uma vez que a característica decisiva é 

a senciência e, por conseguinte, a capacidade de possuir interesses, isso não implicaria a 

atribuição da igualdade também aos animais não humanos, já que eles são capazes de sentir e, 

por isso, possuem interesses a serem considerados?  

 Ao pensar a igualdade sob a égide dos interesses humanos, o filósofo defende que seu 

princípio não se reduz à defesa de uma igualdade de fato entre eles, mas refere-se à igualdade 

enquanto afirmação da moralidade. Para ele, a consideração igualitária que dispensamos ao 

outro não deve apoiar-se em suas características e diferenças particulares, mas na semelhança 

que possuem enquanto seres dotados de sensibilidade e interesses. Ora, uma vez que as 

características particulares são elementos insuficientes para a discussão ética entre os próprios 

seres humanos, é presumível que elas também são irrelevantes quando o que está em jogo 

vincula-se aos interesses dos animais não humanos. Para o autor, a defesa de determinadas 

características factuais – linguagem ou inteligência, por exemplo – como critérios para 

restringir a igualdade não é suficiente para pensar a igualdade em termos unicamente 



100 
 

 

humanos, já que não há uma característica igual e comum a todos os membros de nossa 

espécie, como no caso de pessoas com graves deficiências mentais e “crianças muitos 

pequenas”, por exemplo; como também isso não é suficiente para avaliar os interesses dos 

demais animais, uma vez que não possuem as mesmas aptidões e habilidades humanas. Na 

perspectiva ética e não especista, a igualdade se atribui a partir das semelhanças entre os seres 

dotados de sensibilidade. No entanto, como fazer com que os animais não humanos possam 

realmente ter seus interesses respeitados no âmbito da ética?  

Para Singer, ainda que os seres humanos e os demais animais possuam inúmeras 

diferenças entre si, a nossa posição deve manter-se imparcial aos interesses de todos os que 

serão afetados pelas decisões morais. O que não quer dizer, no entanto, que um mesmo 

tratamento seja aplicado invariavelmente a todos. Como seres distintos, suas necessidades e 

interesses variam e, por isso, a consideração e preocupação para tais também é variável. Não é 

do interesse de um animal não humano ter direito ao voto, por exemplo; assim como não é 

suficiente para uma criança apenas a alimentação, ela precisa de acesso à saúde, educação, 

lazer, entre outros. Porém, ainda que essas distinções sejam levadas em conta, para o preceito 

moral básico da igualdade, a capacidade de ter interesses persiste. E sendo assim, o respeito e 

a consideração aos mesmos deve ser estendido a todos os seres sensíveis independentemente 

de sua aparência ou de suas habilidades pessoais. Assim, não importa se pertencem à espécie 

homo sapiens ou não, o que conta são os interesses ou, ao menos, o interesse preliminar para 

o desenvolvimento de seus demais interesses, isto é, o interesse em ter seu sofrimento aliviado 

ou suprimido. Podemos compreender melhor essa assertiva nas palavras do próprio autor:  

 

O que nossa preocupação ou consideração exige que façamos pode variar de acordo 

com as características daqueles que são afetados com aquilo que fazemos: a 

preocupação com o bem-estar de crianças em fase de crescimento nos Estados 

Unidos exigiria que as ensinássemos a ler; a preocupação com o bem-estar de porcos 

exigiria apenas que os deixássemos com outros porcos num lugar onde houvesse 

comida adequada e espaço para correrem livremente. Mas o elemento básico – levar 

em conta os interesses de um ser, sejam quais forem esses interesses – deve, de 

acordo com o princípio de igualdade, ser estendido a todos os seres, negros ou 

brancos, do sexo masculino ou feminino, humanos ou não humanos. (SINGER, 

2010, p. 9-10). 

 

 Como já indicamos, Singer defende que o interesse em evitar a dor ou o sofrimento é 

algo vital para que o ser sensível possua e desenvolva seus demais interesses. Desse modo, o 

critério para incluir um ser no âmbito moral refere-se à capacidade de sofrer e sentir prazer, o 

que confere aos animais não humanos a igualdade de consideração já atribuída aos seres 

humanos, pois eles também podem sofrer e sentir prazer e, por isso, têm interesses a serem 



101 
 

 

respeitados. Ora, se a evidência da sensibilidade classifica os indivíduos pertencentes ao 

campo da moralidade, se ela é considerada o requisito prévio para um indivíduo ser incluído 

nas discussões e decisões morais, os animais não humanos, uma vez que são seres sencientes 

e possuem interesses mínimos em ter sua dor e sofrimento aliviados, merecem ser incluídos 

no âmbito da comunidade moral e ter seus interesses igualmente considerados. A esse respeito 

Felipe (2007, p. 182-183) afirma: 

 

Instigado pela crítica e sugestão de Bentham, Singer adota a sensibilidade como 

novo parâmetro ético. Assim, os interesses de um sujeito moral podem até nascer de 

sua racionalidade, mas os de um paciente moral têm origem em sua sensibilidade. 

Em vez do respeito exclusivo ao que tem origem no raciocínio, Singer propõe que o 

sujeito moral respeite no paciente moral sua condição senciente, ou seja, sua 

vulnerabilidade à dor e ao sofrimento.  

 

 Como podemos observar, a sensibilidade como linha defensável para a inclusão de um 

ser no âmbito moral é apresentada já no século XVIII por Jeremy Bentham e é corroborada 

por Singer em nossos dias. A utilização do interesse em evitar o sofrimento como critério 

prévio para o desenvolvimento de outros interesses, tal como proposto por Singer, é 

fortemente influenciado pelo posicionamento de Bentham. Em uma nota de rodapé contida na 

obra Uma Introdução aos Princípios da Moral e da Legislação, de 1789, o autor expõe as 

seguintes considerações: 

 

[...] houve um tempo – lamento dizer que em muitos lugares ele ainda não passou – 

no qual a maior parte de nossa espécie, sob a denominação de escravos, foram 

tratados pela lei exatamente no mesmo pé que, por exemplo na Inglaterra, as raças 

animais inferiores ainda são tratadas até hoje. Pode vir o dia em que o resto da 

criação animal adquira aqueles direitos que nunca lhes deveriam ter sido tirados, se 

não fosse por tirania. Os franceses já descobriram que a cor preta da pele não 

constitui motivo algum pelo qual um ser humano possa ser entregue, sem 

recuperação, ao capricho do verdugo. [...] Pode chegar o dia em que se reconhecerá 

que o número de pernas, a pele peluda, ou a extremidade do os sacrum constituem 

razões igualmente insuficientes para abandonar um ser sensível à mesma sorte. Que 

outro fator poderia demarcar a linha divisória que distingue os homens dos outros 

animais? Seria a faculdade de raciocinar, ou talvez a de falar? Todavia, um cavalo 

ou um cão adulto é incomparavelmente mais racional e mais educado que um bebê 

de um dia, ou de uma semana, ou mesmo de um mês. Entretanto, suponhamos que o 

caso fosse outro: mesmo nesta hipótese, que demonstraria isso? O problema não 

consiste em saber se os animais podem raciocinar; tampouco interessa se falam ou 

não; o verdadeiro problema é este: podem eles sofrer? (BENTHAM, 1979, p. 63, 

grifos do autor). 

 

 Conforme pudemos constatar, a capacidade de sofrer e sentir prazer, como já 

destacava Jeremy Bentham e, posteriormente, Peter Singer, é a linha divisória entre os seres 

morais e amorais ou, mais especificamente, trata-se do limite defensável para a consideração 



102 
 

 

dos interesses tendo em vista a igualdade, ampliando, dessa forma, suas bases morais a fim de 

estendê-la a um maior número de indivíduos. Em outros termos, se a sensibilidade é o critério 

para que um indivíduo possua interesses e, por conseguinte, mereça igual consideração, os 

animais não humanos pelo fato de sofrerem devem ser incluídos no âmbito da moralidade. As 

posições contrárias ao reconhecimento da igualdade de consideração aos demais animais são 

designadas de especistas52. Para Singer, ao recorrer à senciência como preceito básico para 

respeitar os interesses também dos animais não humanos, Bentham deixa de considerar as 

características arbitrárias (racionalidade, linguagem) como elementos responsáveis por tornar 

a demarcação da moralidade restritiva e excludente, o que permite, por sua vez, tornar a 

igualdade mais abrangente. Sobre isso, Singer (2002, p. 67) afirma que, 

 

A capacidade de sofrimento – ou, mais estritamente, de sofrimento e/ou fruição ou 

felicidade – não é apenas mais uma característica como a capacidade de falar ou 

para a matemática pura. Bentham não está dizendo que os que tentam demarcar a 

“linha insuperável”, que determina se os interesses de um determinado ser devem 

ser levados em conta, tenham por acaso escolhido a característica errada. A 

capacidade de sofrer e de desfrutar as coisas é uma condição prévia para se ter 

quaisquer interesses. Condição que é preciso satisfazer antes de se poder falar de 

quaisquer interesses, e falar de um modo significativo. Seria absurdo dizer que não 

fazia parte do interesse de uma pedra não ser chutada por um garoto a caminho da 

escola. [...] Por outro lado, um rato tem, inegavelmente, um interesse em não ser 

atormentado, pois os ratos sofrerão se vierem a ser tratados assim.  

 

 Com base nessa perspectiva, podemos considerar que, ao aceitar o princípio da igual 

consideração de interesses como preceito moral da igualdade, é imprescindível aceitá-lo 

também quando se trata também dos interesses dos animais não humanos. É indispensável, 

pois, que aceitemos a aplicação desse princípio de igualdade também aos interesses dos 

animais não humanos, pois seria injustificável moralmente aceitarmos sua aplicação quando o 

que está em jogo são os interesses dos seres humanos e rejeitá-la quando são os interesses 

semelhantes dos demais animais. Ao conferir maior consideração aos seres de nossa própria 

espécie, estaríamos ferindo a própria estrutura do princípio da igual consideração de 

interesses. Assim, nos termos utilizados por Felipe (2007, p. 168): “Não há como justificar 

uma duplicidade de princípios éticos. Se admitimos tratamento respeitoso a todos os seres 

humanos capazes de sentir dor e sofrer, não há como negar igual consideração a outros seres 

alegando que pertencem a outra espécie biológica”.    

 A partir disso, podemos defender que o princípio da igual consideração de interesses 

é incompatível com uma “ética especista”. Ora, uma vez que a “ética especista” não leva em 

                                                           
52 Sobre isso, cf. o capítulo 1 deste trabalho, mais especificamente o item 1.3, no qual abordamos 

detalhadamente o conceito de especismo.  



103 
 

 

consideração os interesses semelhantes de modo imparcial, pressuposto moral básico para que 

uma teoria seja eticamente defensável, ela fere a própria estrutura do preceito moral da 

igualdade singeriana. Com efeito, o sofrimento deve ser aliviado independentemente da 

espécie biológica, do gênero sexual, da cor da pele ou do nível de inteligência e de linguagem. 

Para Singer, o sofrimento deve cessar independentemente do ser que sofre, pois não há 

nenhuma justificativa plausível, no âmbito moral, para não considerar o interesse de um ser 

sensível em não sentir dor ou sofrer, não importando, portanto, sua aparência física ou 

qualquer outra característica biológica. O que conta é, pois, a sua sensibilidade e, com isso, a 

capacidade de possuir interesses, ao menos o interesse em não sofrer. Para demonstrar a 

incoerência da “ética especista”, Felipe (2007, p. 179) expõe o seguinte comentário:  

 
A ética especista autoriza, além do mais, sem o menor constrangimento, que os 

mesmos atos condenados, caso afetem seres humanos, sejam aprovados quando o 

sujeito que os sofre não pertence à espécie humana, violando, desse modo, o critério 

racional da aplicabilidade de um princípio considerado universalmente válido à 

generalidade dos casos semelhantes. Atos considerados violentos, cruéis e imorais, 

caso praticados contra seres humanos, são considerados irrepreensíveis quando 

praticados contra seres de outras espécies, ainda que representem o mesmo tipo de 

tortura e a destruição da vida de um ser dotado de senciência. 

 

 Desse modo, pode-se dizer que a “ética especista” – toda aquela que elege 

características factuais como critério para a atribuição da igualdade – entra em conflito com o 

princípio da igual consideração de interesses pelo fato de ser contraditória e excludente. 

Primeiramente, pelo fato de que ela desconsidera a aplicação da igualdade aos demais 

animais, mas reconhece sua validade quando atribuída aos seres humanos. E, em segundo 

lugar, ainda que considere os interesses de todos os seres, ela não o faz de modo imparcial, 

pois atribui maior peso aos interesses de sua própria espécie em detrimento dos interesses 

semelhantes dos animais não humanos. Para os especistas, a dor e o sofrimento dos membros 

das demais espécies biológicas são menos importantes que as dores e os sofrimentos 

semelhantes dos seres humanos.  

 No entanto, uma vez que as experiências sensoriais de prazer – felicidade, alegria – e 

dor – sofrimento, desespero – são subjetivas e singulares, não teríamos como senti-las pelo 

outro. Afinal, como poderíamos comprovar que os animais não humanos a sentem e, portanto, 

possuem interesses a serem respeitados? Ou, ainda, como poderíamos atribuir igual 

consideração ao prazer e ao sofrimento dos demais animais, se nossas capacidades mentais 

são maiores e, por isso, somos mais passíveis de sofrimento, já que temos a capacidade de 

autoconsciência? Isso não seria suficiente para justificar a atribuição de maior peso aos nossos 

interesses, já que nosso sofrimento é maior que os dos animais não humanos, uma vez que 



104 
 

 

eles não possuem consciência de suas próprias vidas, bem como não possuem interesses 

relacionados ao futuro? Essas são algumas das objeções utilizadas pelos adversários da 

igualdade que, pautados nas éticas clássicas e na ideia de uma superioridade humana, rejeitam 

a inclusão dos animais não humanos em suas reflexões morais.  

 Para Singer, ainda que a dor ou o sofrimento sejam subjetivos, ou seja, são 

experimentados de modo direto e particular pelo indivíduo, o que impede que possamos 

experimentar a dor e o sofrimento do outro, podemos deduzir que ele os experimenta pelos 

sinais externos revelados em situações em que nós mesmos sentiríamos tais experiências 

sensoriais. Em termos mais específicos, podemos afirmar que percebemos a dor e o 

sofrimento dos outros pelo fato de que todos os seres sencientes apresentam sinais externos 

semelhantes entre si; isto é, quando submetidos à dor ou ao sofrimento eles se contorcem, 

choram, gritam ou tentam se afastar da fonte originária dessas sensações. Assim, embora não 

possamos experimentar e/ou medir a intensidade da dor e do sofrimento dos outros, sejam 

eles humanos ou não humanos, podemos inferi-los pelas manifestações externas que 

apresentam ou ainda pelas respostas apresentadas a determinados estímulos, os quais nós 

responderíamos de modo similar. Ou, como afirma o autor:  

 

Não podemos experimentar a dor dos outros, seja este “outro” o nosso melhor amigo 

ou um cão de rua. A dor é um estado de consciência, um “evento mental e, como tal, 

não pode ser observado. Comportamentos como contorções, gritos ou o afastar a 

mão de um cigarro aceso não constituem a dor em si. Tampouco constituem os 

registros que um neurologista possa fazer quando observa a atividade cerebral 

resultante da dor. A dor é algo que sentimos, e podemos tão somente inferir que os 

outros a estejam sentindo a partir da observação de vários sinais externos. (SINGER, 

2010, p. 17). 

   

 Como podemos constatar, não é fundamental que possamos sentir a dor dos demais 

indivíduos para inferirmos que eles estão sofrendo, nem mesmo é necessário que possamos 

medir sua intensidade, analogamente às situações em que nós sentiríamos dor é possível 

afirmar que o outro está submetido a tais sensações. Ora, a observação dos comportamentos e 

sinais externos que o indivíduo, seja ele humano ou não humano, emite quando passa por um 

sofrimento ou uma dor, é suficiente, segundo Singer, para que possamos deduzir que ele passa 

por uma sensação física ou emocional de dor e/ou sofrimento, bem como seu interesse para 

que aquela sensação seja aliviada.  

 Outro aspecto importante na argumentação de Singer vincula-se à similitude entre os 

sistemas nervosos dos seres humanos e dos demais animais. Isso é relevante pelo fato de que 

ao terem sistemas nervosos parecidos é presumível que sua funcionalidade ocorra de modo 



105 
 

 

também semelhante. Se o ser humano sente dor e seu sistema nervoso é parecido com o dos 

demais animais, principalmente os mamíferos e as aves53, por analogia, pode-se deduzir que 

estes também sejam capazes de sentir dor e de sofrer e, portanto, de possuir interesses. A esse 

respeito, Singer (2010, p. 18) destaca: 

 

Quase todos os sinais externos que nos levam a inferir a existência de dor em seres 

humanos podem ser observados em outras espécies, sobretudo naquelas mais 

intimamente relacionadas a nós: os mamíferos e as aves. Os sinais comportamentais 

incluem contorções, contrações do rosto, gemidos, ganidos ou outras formas de 

apelos, tentativas de evitar a fonte da dor, demonstrações de medo diante da 

perspectiva de repetição e assim por diante. Além disso, sabemos que esses animais 

possuem sistemas nervosos muito semelhantes aos nossos, que respondem 

fisiologicamente como os nossos, quando se encontram em circunstâncias em que 

sentiríamos dor: elevação inicial da pressão da sanguínea, pupilas dilatadas, 

transpiração, aceleração do pulso e, se o estímulo continuar, queda da pressão 

sanguínea.  
 

  A partir do reconhecimento de tais traços comportamentais e fisiológicos, podemos 

afirmar que é moralmente injustificável inferirmos que os seres humanos sentem a sensação 

de dor e/ou de sofrimento ao emitir esses sinais externos e o negarmos quando a emissão é 

reproduzida por um membro de outra espécie biológica. Seria um contrassenso afirmar que o 

ser humano sofre quando grita ou se contorce e, por isso, precisa ter seu sofrimento aliviado, e 

negar a mesma inferência e consideração quando um animal não humano apresenta sinais 

similares. Para o autor, ainda que a inferência de que um ser humano está sofrendo ou 

sentindo dor seja facilitada pela linguagem e capacidade de comunicação, essa habilidade não 

desempenha papel imprescindível para saber que ele sofre, pois ela não constitui a 

característica necessária para que um ser possua sensibilidade; além disso, o ser humano 

mente e, assim, acabaríamos por inferir sua sensação a partir de seu comportamento, dos 

sinais externos por ele emitidos, o aproximando ainda mais do modo como os demais animais 

reagem. Um ponto importante dessa argumentação vincula-se ao fato de que se a linguagem 

                                                           
53 Embora em Libertação Animal e Ética Prática, Singer concentre-se nos mamíferos e nas aves enquanto seres 

morais por sua notável e indiscutível sensibilidade, na obra A Ética da Alimentação, em parceria com Jim 

Mason, ele aborda a questão da sensibilidade também dos peixes.  Ali, eles afirmam: “Sneddon e colegas 

injetaram veneno de abelha e ácido acético nos lábios de trutas arco-íris criadas em cativeiro e descobriram que 

elas esfregavam os lábios no cascalho do fundo do tanque e apresentavam um movimento de um lado para outro 

comum em mamíferos que sentem dor. Outros peixes, em um grupo de controle, tiveram somente água salgada 

injetada nos lábios; e não apresentaram o mesmo comportamento. Em geral, conforme os pesquisadores, a truta 

mostrou ‘alterações comportamentais e fisiológicas profundas... comparáveis às observações em mamíferos 

superiores.’ Essas alterações iam muito além de simples reflexos automáticos. Além disso, quando os peixes 

receberam morfina, eles continuaram a se alimentar, como se esperaria que fizessem se estivessem com dor e a 

dor tivesse sido aliviada. Os pesquisadores concluíram que os peixes ‘sentem dor’. [...] os peixes existem por 

muito mais tempo do que os seres humanos, mas não pararam de evoluir quando nossos ancestrais se mudaram 

para terra firme. Como resultado, segundo Brown, ‘A estrutura do cérebro de um peixe é muito variada e muito 

diferente da nossa, entretanto, ela funciona de uma forma muito semelhante’”. (SINGER; MASON, 2007, 

P.143).   



106 
 

 

for utilizada como critério para saber se um ser sofre e/ou sente dor, os deficientes mentais e 

as crianças que ainda não desenvolveram essa aptidão seriam excluídos das considerações 

morais, pois se poderia inferir, já que não podem comunicar suas sensações pela linguagem, 

que elas, juntamente com os animais não humanos, não possuem a capacidade de 

experimentar tais sensações. Ou, como defende Carvalho (2006, p.237):  

 

Se o que importa é a capacidade de sofrer, e se não é moralmente lícito que se inflija 

sofrimento aos seres humanos, nem mesmo àqueles deficientes, nos quais o 

raciocínio e a linguagem não chegam a se manifestar, segue-se que por uma questão 

de coerência, não se pode infligir dor aos animais. 

  

 Como vimos, os animais não humanos emitem quase todos os sinais externos que os 

seres humanos manifestam quando passam por uma sensação de dor e/ou de sofrimento, ou 

seja, se esquivam, tentam fugir da fonte de sofrimento, apresentando um comportamento 

muito semelhante ao que os seres humanos com graves deficiências mentais e bebês que ainda 

não desenvolveram por completo a linguagem apresentam quando submetidos às mesmas 

sensações. Ou, em outros termos, demonstram a dor e sofrimento sentidos por intermédio de 

gritos, gemidos, contrações do rosto, tentativas de fuga e medo. Isso porque, conforme já 

indicamos, os animais não humanos respondem de modo semelhante aos seres humanos 

quando submetidos a fontes de sensações dolorosas, bem como quando estão em perigo 

iminente, pois possuem sistemas nervosos muito parecidos e, a partir disso, é presumível que 

possuam funcionalidades também similares. Sobre isso o autor afirma: 

  

O sistema nervoso dos animais evoluiu, assim como o nosso; as histórias 

evolucionárias dos seres humanos e dos outros animais, sobretudo a dos mamíferos, 

só se desviaram depois que as características centrais do nosso sistema nervoso já 

estavam formadas. A capacidade de sentir dor aumenta a perspectiva de 

sobrevivência de uma espécie, pois faz com que seus membros evitem fontes de 

danos físicos. Não é razoável supor que sistemas nervosos literalmente idênticos do 

ponto de vista fisiológico (com origem e funções evolucionárias comuns), que 

resultam em formas semelhantes de comportamento em circunstâncias análogas, 

devam operar de maneira inteiramente diferente no nível das sensações subjetivas. 

(SINGER, 2010, p. 19).  

 

 Ainda que os sinais comportamentais expostos por Singer sejam suficientes para 

comprovar a sensibilidade dos animais não humanos, já que permitem sua observação 

enquanto sinais de experiências sensoriais dolorosas, algumas objeções são apresentadas pelos 

adversários da igualdade para os seres de outras espécies além da homo sapiens. Um bom 

exemplo dessas objeções vincula-se à ideia de que os seres humanos merecem maior 

consideração no âmbito moral por possuírem um córtex cerebral mais desenvolvido em 



107 
 

 

comparação com os demais animais. Entretanto, Singer considera que, apesar de o córtex 

cerebral – o qual é responsável pelas atividades cerebrais de maior complexidade – não ser tão 

desenvolvido nos animais não humanos, tal estrutura cerebral não desempenha grande 

importância em sua capacidade de senciência e, portanto, não elimina seus interesses, isso 

porque a parte do cérebro responsável pelos impulsos, sensações e emoções é o diencéfalo 

que se encontra desenvolvido tanto nos animais humanos quanto nos animais não humanos, 

atuando, inclusive, como elemento responsável pela sobrevivência evolutiva dos últimos, 

como já indicamos antes. Em outras palavras, podemos afirmar que, por intermédio da 

sensação de dor – cujo responsável é o diencéfalo, conforme enfatiza Singer – os animais não 

humanos passam a evitar as fontes originárias de danos físicos, o que colaborou, por assim 

dizer, para o aumento de sua expectativa de sobrevivência. Desse modo, se as sensações são 

originadas pelo diencéfalo e não pelo córtex cerebral, já que este está relacionado às funções 

do pensamento ou do raciocínio lógico, o fato de ser mais desenvolvido nos seres humanos 

que nos demais animais não justifica a restrição da igualdade aos últimos, pois a linha 

demarcatória para tanto é a existência de sensibilidade e não a capacidade de raciocinar.  

 O comportamento e os sinais externos apresentados pelos animais não humanos são 

suficientes, na concepção singeriana, para comprovar que eles possuem a capacidade de sentir 

prazer e dor e, por isso, têm interesses. No entanto, algumas objeções ainda persistem como, 

por exemplo, a ideia de que pelo fato de o ser humano possuir maior consciência daquilo que 

ocorre em sua vida, bem como por ter um interesse em existir no futuro, sua dor e/ou 

sofrimento seria maior que aquele sentido pelos animais não humanos, ainda que a situação 

seja idêntica nos dois casos; o que justificaria, por sua vez, a maior consideração dos seus 

interesses em detrimento dos interesses dos outros animais. De acordo com essa ideia de 

“angústia mental”, o ser humano sentiria essas sensações com mais intensidade porque, além 

da dor física, eles têm a capacidade de antecipar seus infortúnios futuros e, por isso, sofreriam 

ainda mais, o que não ocorre com os demais animais, uma vez que não possuem consciência 

do que lhes acontecerá além do presente. Com intuito de demonstrar a arbitrariedade desse 

argumento, Singer afirma que, apesar dessa ideia possuir veracidade em determinadas 

circunstâncias, ela não é válida para todos os casos. Em algumas ocasiões, a consciência 

limitada dos animais não humanos pode causar-lhes ainda mais sofrimento do que causaria se 

eles conseguissem predizer o que vai lhes ocorrer, e isso pode se aplicar igualmente aos seres 

humanos. Para entendermos esse posicionamento mais claramente, vejamos a seguinte 

passagem:  

 



108 
 

 

A capacidade mental superior de seres humanos adultos normais faz a diferença em 

muitas questões: previsão, memória mais detalhada, maior compreensão dos fatos e 

assim por diante. No entanto, nem todas essas diferenças apontam maior sofrimento 

por parte de ser humano. Em alguns casos, os animais podem sofrer mais, devido à 

capacidade de compreensão mais limitada. Por exemplo, se fizermos prisioneiros de 

guerra, podemos explicar-lhes que, embora tenham de se submeter à captura, revista 

e confinamento, não serão importunados de outras maneiras, e terão a liberdade 

quando cessarem as hostilidades. Se capturarmos animais selvagens, entretanto, não 

podemos explicar-lhes que sua vida não está ameaçada. Um animal selvagem não 

consegue distinguir entre uma tentativa de dominação para confinamento e uma 

tentativa de morte: uma provoca tanto terror quanto a outra. (SINGER, 2010, p. 26). 

 

 Assim, pode-se dizer que essas objeções, ainda que necessárias para as discussões 

sobre a igualdade, não impedem que o princípio da igual consideração de interesses seja 

aplicado aos interesses dos animais não humanos, uma vez que ele parte do reconhecimento 

da sensibilidade como critério para a demarcação entre os seres morais, ou, em termos mais 

específicos, entre aqueles que merecem ou não ter seus interesses respeitados no âmbito das 

discussões morais. Por isso, a intensidade da dor é irrelevante para que o princípio de 

igualdade singeriano seja estendido aos interesses dos animais não humanos, já que é 

impossível medir a intensidade da dor dos seres humanos, que possuem capacidade de 

raciocínio e linguagem desenvolvida, assim como dos demais animais. O que conta, conforme 

já mencionado, é a dor e/ou o sofrimento em si mesmos e não a dor experimentada por um ser 

humano ou por um animal não humano. 

 Por último, o autor refuta os adversários da extensão da igualdade também para os 

animais não humanos, pautados na ideia de que a dor e o sofrimento não podem ser 

comparados entre distintas espécies e que, por esse motivo, ao se contrapor o interesse de um 

humano ao de um animal não humano, seu princípio de igualdade não seria suficiente para 

resolver esse impasse. Porém, como já afirmamos acima, ainda que haja comparação entre os 

sofrimentos e/ou dores pertencentes a membros de diferentes espécies, ela não é tão relevante 

e imprescindível quanto se supõe. Isso porque, para Singer, ainda que o respeito aos interesses 

dos demais animais fossem levados em conta quando não estivesse em conflito com um 

interesse humano, mesmo assim muitos de seus sofrimentos seriam atenuados, já que isso 

implicaria em mudanças bastante significativas com relação ao tratamento que dispensamos 

atualmente aos mesmos. A título de exemplo, poderíamos citar: mudanças alimentares, 

transformações de métodos de criação, adaptações de procedimentos de experimentações 

científicas realizados em animais e adoção de métodos alternativos, mudanças no concernente 

à sua utilização como entretenimento, entre outros. Sobre isso, Singer (2010, p. 26) destaca: 

 



109 
 

 

[...] É provável que seja verdadeira a impossibilidade de comparação precisa do 

sofrimento entre membros de espécies diferentes, mas a precisão não é essencial. 

Ainda que fosse para evitar sofrimento a animais apenas quando se tivesse a 

completa certeza de que os interesses dos seres humanos não seriam afetados na 

extensão em que os interesses dos animais o são, teríamos, forçosamente, de 

promover mudanças radicais no tratamento dado aos animais, que envolveriam 

nossa dieta, os métodos de criação, os procedimentos de criação, os procedimentos 

experimentais em muitos campos da ciência, nossa atitude em relação à vida 

selvagem, à caça, à utilização de armadilhas e ao uso de peles, e atividade de 

entretenimento tais como circos, rodeios e zoológicos. Como resultado, muito 

sofrimento seria evitado. 

 

 Resumidamente, podemos considerar que, para Singer, é eticamente injustificável que 

a dor sentida por membros da espécie homo sapiens seja mais relevante que a mesma 

sensação experimentada por um ser de outra espécie biológica. Para ele, a dor sentida pelos 

animais não humanos deve ter a mesma importância daquela vivenciada pelos seres humanos. 

Pensar contrariamente a isso seria arbitrário e excludente, ainda mais quando considerada a 

capacidade de compreensão humana, pois, se mantida a mínima coerência, partindo desses 

pressupostos, juntamente com os animais não humanos, os bebês e os seres humanos com 

graves deficiências mentais também deveriam ter sua igualdade negada. Em termos mais 

concisos, pode-se afirmar que não existe nenhum argumento plausível para considerar os 

interesses dos animais não humanos como menos importantes que os interesses de nossa 

própria espécie.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 
 

 

4. A FILOSOFIA DE SINGER: críticas, controvérsias e mal-entendidos 

 

 A partir dos pressupostos apresentados, podemos afirmar que a base da proposta moral 

de Peter Singer rompe com a tradição da filosofia moral ao conferir aos demais animais 

igualdade de consideração no âmbito das discussões e dilemas morais. Sua proposta ética 

sustenta-se em dois pilares, a saber: na ideia de que o princípio norteador das ações dos seres 

sensíveis vincula-se à capacidade de sentir prazer/felicidade e dor/sofrimento, já defendido 

pelos utilitaristas clássicos e, além disso, na capacidade de possuir interesses. 

Resumidamente, para Singer, a capacidade de sentir prazer e dor é uma condição prévia para 

que o indivíduo possua interesses a serem considerados no âmbito das discussões morais, pelo 

menos o interesse preliminar pelo alívio do sofrimento. Sendo assim, pode-se afirmar que a 

senciência é, para o autor, o limite defensável entre os seres pertencentes à comunidade moral 

e, por isso, não existem justificativas éticas para que não atribuamos igualdade de 

consideração aos seus interesses sob o argumento de que pertencem a outras espécies. 

 Aqui, como forma de esclarecermos alguns mal-entendidos vinculados à sua proposta 

ética, cabe apresentar, ainda que sumariamente, a perspectiva de alguns de seus críticos, em 

especial daqueles contrários ao princípio da igual consideração de interesses sob a alegação 

de que os animais não sentem dor e, desse modo, não possuem interesses a serem respeitados. 

A título de exemplo, podemos citar o viés filosófico de Peter Harrison, um dos mais 

proeminentes críticos da senciência animal e Raymond G. Frey, defensor da proposta de que 

os animais não possuem interesses a serem considerados, uma vez que não possuem as 

características necessárias para desenvolvê-los, tais como: a consciência de si e a linguagem 

complexa. Da mesma forma, abordaremos a proposta de J. A. Gray, o qual parte do 

pressuposto de que princípios morais não são suficientes para todas as circunstâncias 

axiológicas e, por isso, necessita ser distinguido das escolhas morais, já que, em casos 

específicos, as regras morais não são suficientes para solucionar determinados impasses 

morais.  

 

4.1 A senciência dos animais enquanto delimitação moral: as críticas de Peter Harrison  

 

 Como pudemos observar no decorrer deste trabalho, Singer propõe que a igualdade de 

consideração aos demais animais não está vinculada à sua capacidade de raciocínio, 

linguagem complexa ou quaisquer outras características individuais que beneficiem nossa 



111 
 

 

espécie em detrimento de outros seres igualmente sensíveis. Para ele, o que está em jogo são 

os interesses e, para isso, a característica necessária é a capacidade de sentir prazer e dor, o 

que garante, por sua vez, o interesse preliminar pelo alívio do sofrimento e, posteriormente, o 

desenvolvimento de outros interesses. Ora, se um ser sofre não existem justificativas 

plausíveis no âmbito ético para atribuirmos menos consideração aos seus interesses que aos 

interesses de nossa própria espécie. Para ele, se o ser é senciente, isso já caracteriza o mais 

relevante motivo pelo qual devemos respeitá-los no campo das considerações e discussões 

morais.  

 Peter Harrison, ao contrário de Singer e da maioria dos pensadores animalistas, 

propôs-se a analisar a senciência animal partindo do pressuposto de sua inexistência e, 

portanto, da irrelevância das correntes filosóficas e jurídicas que defendem os animais não 

humanos. Para ele, os autores animalistas não discorreram seriamente sobre a capacidade de 

sentir – dor ou prazer – dos seres de outras espécies biológicas, o que é um problema em sua 

perspectiva, já que este é um dos argumentos mais utilizados pelas correntes de pensamento 

em defesa dos mesmos.  Para ele, um estudo mais aprofundado sobre essa característica 

poderia facilmente refutá-las, bem como impor a necessidade de repensá-las na 

contemporaneidade.   

 Seu posicionamento é exposto no artigo intitulado Do Animals Feel Pain?, no qual o 

autor apresenta algumas de suas objeções à senciência dos demais animais, bem como  

questiona sua inclusão no âmbito moral. Resumidamente, o autor critica a concepção de que 

os seres de outras espécies biológicas merecem respeito por possuírem a capacidade de sentir 

dor e de sofrer, já que não há, segundo o pensador, uma comprovação científica sobre tal 

capacidade.  A tentativa de Harrison, fundamentada no antropocentrismo das éticas clássicas 

e das teorias mecanicistas provenientes do pensamento cartesiano, consiste em considerar o 

ser humano como superior e, portanto, merecedor de maior consideração que os demais 

animais com bases em sua suposta insensibilidade. Para tanto, no artigo ora citado, o autor 

analisa três tipos fundamentais de argumentos em defesa da senciência nos animais não 

humanos, são eles: a analogia dos aspectos comportamentais e fisiológicos; a semelhança 

entre os sistemas nervosos e, por último, a dor enquanto dispositivo de sobrevivência e 

contribuição para a evolução das espécies54. 

 Para Harrison, a constatação de que os animais sentem dor por meio da analogia com o 

comportamento que expressamos quando passamos por experiências dolorosas é insuficiente 

                                                           
54 Esses argumentos são defendidos por Singer em Libertação Animal e Ética Prática como evidências da 

senciência animal, os quais foram expostos no terceiro capítulo desta pesquisa.  



112 
 

 

para a conclusão de que os mesmos podem experimentá-las, pois seres inanimados, se 

programados adequadamente, poderiam emitir sinais comportamentais de senciência, ainda 

que sejam incapazes de qualquer experiência sensorial – como os robôs, por exemplo –, isso 

porque os sinais comportamentais não constituem a dor em si e, desse modo, não expressam 

necessariamente uma sensação dolorosa. Para o referido autor:  

 

Se nós construíssemos um robô desprovido da fala [...] Devidamente programado 

como uma máquina que manifestaria o “comportamento de dor” que nós possuímos. 

Se acendermos um fogo embaixo dele, ele se esforçaria para escapar [...] se ele for 

imobilizado depois de cair, ele poderia, por contrações faciais, indicar que está 

sendo danificado. Mas esse comportamento de dor não nos transmitirá nada sobre o 

que ele deveria estar sentindo, por ser robô, não pode sentir nada. Tudo o que 

poderíamos aprender desse tipo de comportamento é o quanto eficiente o robô foi 

programado para autopreservação. [...] Nem para os animais, nem para o nosso robô 

imaginário, é o comportamento de dor fundamentalmente uma expressão de algum 

estado interno. (HARRISON, p. 1991, p. 26). 

 

 Como podemos observar, para Harrison, uma vez que os aspectos comportamentais 

não constituem a dor em si, a analogia entre o comportamento de um animal não humano ao 

de um humano, ainda que em situação semelhante, nada diz sobre sua capacidade de sentir. 

Para ele, os animais, assim como máquinas programadas para emitir sinais de dor, são 

incapazes de senti-la, pois possuem sistemas internos distintos dos nossos e, ainda que 

pudessem experimentá-la, isso não quer dizer que sejam conscientes de que a sentem e, 

portanto, ela é menos importante quando comparada com a dor sentida pelos seres humanos, 

já que estes são conscientes de si. Para o autor, as diferenças entre a estrutura mental dos seres 

humanos e dos animais não humanos seriam suficientes enquanto constatação das diferenças 

também no modo como cada um vivencia tal sensação, o que justificaria, por sua vez, a 

inferioridade e a irrelevância do interesse animal no plano moral e/ou jurídico, posto que, 

ainda que sejam sencientes, não possuem a consciência de si no mundo. Sobre isso, Oliveira 

(2012, p. 80, grifos do autor) afirma:  

 

Harrison considera que esses exemplos [analogia do comportamento animal ao de 

robôs programados] são “suficientes para demonstrar que o argumento dos 

comportamentos por si só é totalmente fraco”. Mas, além disso, a razão principal 

pela qual Harrison é levado a negar que os animais, assim tal como as máquinas, 

sentem dor, é que apesar do apropriado comportamento de dor realizado pelos 

animais: “suas estruturas internas são suficientemente diferentes das que possuímos 

para nos permitir a conclusão de que eles não têm uma vida mental que seja de 

qualquer modo comparável com a nossa”, embora ele aceite que alguns animais 

mais proximamente relacionados com a espécie humana, certamente referindo-se 

aos primatas, possuam também algum tipo mínimo de estrutura interna neural 

(neural hardware) que nos seres humanos é considerado como sendo envolvida na 

experiência da dor. 



113 
 

 

 

 Para o autor, ainda que alguns animais não humanos possuam um nível de 

desenvolvimento neural, o qual, nos seres humanos, seria responsável pela sensação de dor, 

isso não é suficiente para afirmar que eles possuem as mesmas capacidades. Segundo ele, a 

semelhança comportamental em situações dolorosas não é suficiente para inferir que os 

demais animais experimentam sensações dolorosas, já que eles podem responder de forma 

programada tal qual um robô, por exemplo. Ora, defende ele, embora os animais apresentem 

sinais comportamentais dos quais se poderiam inferir uma experiência dolorosa, é possível 

que a resposta animal para tais estímulos não lhes acarrete as mesmas sensações que sentiriam 

os membros de nossa espécie.  

 A segunda objeção refere-se à semelhança fisiológica dos nossos sistemas nervosos, o 

que seria uma forte evidência da senciência animal. Para Harrison, no entanto, a dor é um 

estado de consciência e, por isso, ela não pode ser inferida a partir da reação e/ou aparência 

físico/corporal55. Embora os estados mentais e algumas estruturas físicas do cérebro possuam 

ligações das quais poderíamos deduzir que sua estrutura física é uma condição para o 

desenvolvimento dos eventos mentais, para ele seria um equívoco sugerir a presença de 

determinados eventos mentais – como a dor – a partir da observação física e estrutural do 

organismo. Ou, como afirma Oliveira (2012, p. 81):  

 

Nossas experiências de dor, por exemplo, observa Harrison, parecem ser mediadas 

diretamente por uma complexa rede física envolvendo as várias partes diferentes do 

cérebro, principalmente, o córtex cerebral, responsável pelo controle das sensações e 

emoções. Mas, apesar de cada conexão bem estabelecida entre as estruturas 

observáveis do cérebro e o mais alusivo estado mental, seria precipitado, considera 

Harrison, tentar predizer o estado mental de indivíduos com bases na presença ou 

ausência de certas estruturas, ou mesmo baseando-se no status psicológico destas 

estruturas. 

   

 Ainda que existam conexões entre os estados mentais e certas estruturas físicas do 

cérebro, elas não são uma regra e, por isso, parecem irrelevantes para comprovar que os 

animais possuem sensações semelhantes às nossas. Com intuito de demonstrar a validade de 

seu argumento, o autor refere-se ao fato de que as sensações dolorosas podem ocorrer também 

como um evento mental exclusivo, ou seja, podem ser desencadeadas independentemente de 

                                                           
55 Podemos entrever, nesse contexto, que a concepção de Harrison segue os passos e alusões das teorias 

cartesianas, nas quais os animais não humanos seriam destituídos de qualquer capacidade de sensibilidade, já que 

seriam autômatos ou, mais especificamente, seres inanimados, meras máquinas incapazes de qualquer forma de 

sentimento, sejam eles de prazer ou de dor. Para uma melhor compreensão desse ponto, cf. Silva (2008, p. 476-

495).  



114 
 

 

uma estrutura física. A título de exemplo, ele cita a dor fantasma56cuja sensação desagradável 

é experimentada pelo indivíduo, ainda que o membro físico tenha sido removido. Podemos 

entender isso mais claramente nas palavras de Oliveira (2012, p. 82): 

 

Essa conclusão deve-se ao fato de Harrison observar que o próprio cérebro humano 

apresenta uma incrível capacidade para gerar certos estados mentais na ausência de 

estruturas físicas relevantes. O autor menciona, como melhor exemplo para 

corroborar a sua tese, os casos de indivíduos amputados que relatam estarem 

conscientes do membro que foi recentemente amputado. 

 

 Para Harrison, a dor fantasma confirmaria a suspeita de que determinados eventos 

mentais são independentes de uma dada estrutura física ou, em termos mais específicos, ainda 

que alguns eventos mentais possuam uma conexão com a estrutura física, esta não é 

imprescindível para seu desencadeamento. Ora, uma vez que é possível ao indivíduo sentir a 

dor de um membro físico inexistente em sua estrutura corporal, é viável pensar, por 

consequência, que uma estrutura física não engendra reações iguais em organismos, ainda que 

semelhantes, de espécies distintas. Para o autor, as analogias entre diferentes espécies são 

complexas e inviáveis, pois elas nada demonstram acerca do real funcionamento biológico em 

cada organismo, pois suas capacidades estruturais internas são imensas, as quais tornam 

incertas tais analogias até mesmo entre os seres humanos, a respeito dos quais não há um 

consenso científico sobre o modo como o cérebro, enquanto estrutura física, e os eventos 

mentais se conectam. Ou, ainda nas palavras de Oliveira (2012, p. 84, grifos do autor):  

 

O estado mental da dor não pode ser percebido e nem mesmo inferido por meio da 

percepção dos sentidos tanto do comportamento, como da estrutura e das funções do 

cérebro em si mesmo.Para o autor, a partir dos exemplos de pessoas com 

insensibilidade congênita à dor, casos de “visão cega”, pessoas que sentem dor no 

membro fantasma, ou animais que possuem certas capacidades sem possuir em seus 

cérebros as partes que são associadas a igual habilidade em seres humanos (exemplo 

das aves que podem ver, embora não possuem córtex visual), são suficientes para 

demonstrar que estados mentais (como a dor) não estão diretamente relacionados 

                                                           
56 A dor fantasma é caracterizada pela percepção de uma sensação dolorosa por um paciente cuja parte do corpo 

removida cirurgicamente ou após um trauma ainda é sentida como presente. Normalmente a dor fantasma é 

sentida no pós-operatório da amputação, no qual o indivíduo ainda consegue sentir sua presença. Sua 

permanência pode ser de dias, semanas ou anos, já que o alívio para esta não é possível a partir dos métodos 

convencionais. Sobre esse ponto, cf. Demidoff e col. (2007, p. 234-239), no qual com bases nas perspectivas 

deRohlfs e Zazá (2000), é afirmado: “A dor fantasma é uma sensação dolorosa referente ao membro (ou parte 

dele) perdido que pode se apresentar de diversas formas tais como ardor, aperto, compressão ou até mesmo uma 

dor intensa e freqüente. A proporção relativa dos amputados em grupos ‘com dores crônicas’ e ‘sem dores 

crônicas’ varia de um estudo para o outro, dependendo da definição que se dá às palavras ‘crônicas’ e ‘queixas’, 

sendo então esta dor relatada por 2% dos pacientes, número que em outras pode variar em até 97%. A dor 

normalmente está presente na primeira semana após a amputação, mas ela pode aparecer após meses ou até 

vários anos, estando localizada principalmente na parte distal do membro fantasma. A duração da dor fantasma 

varia de acordo com cada indivíduo, entretanto a dor severa persiste em apenas uma pequena fração dos 

amputados, na ordem de 5-10%.  



115 
 

 

com os estados físicos e, portanto, não se deve fazer inferências de estados mentais a 

partir de estados físicos para afirmar, a partir disso, que animais sentem dor. 

 

 Como podemos observar nas palavras de Oliveira, para Harrison, determinados 

eventos mentais podem surgir independentemente de uma estrutura física e, sendo assim, não 

podem ser percebidos a partir da observação empírica e, menos ainda, a partir das analogias 

entre organismos distintos, já que, apesar de suas semelhanças físicas, eles podem responder 

de forma diferente diante de situações parecidas.  Ou, em outros termos, uma vez que a dor, 

enquanto evento mental, não é desencadeada exclusivamente pela estrutura física do 

organismo, ela não pode ser observada e afirmada a partir de determinadas analogias, como 

fazem os pensadores animalistas ao afirmar a existência da dor em determinados animais, 

mais especialmente nos mamíferos e nas aves, através da semelhança entre suas estruturas 

físicas e as dos seres humanos. Isso nada diz, segundo o autor, sobre o modo como os 

organismos respondem aos acontecimentos externos, mas apenas atesta que há uma 

semelhança estrutural.  

 Por conseguinte, o autor sugere que, mesmo que os animais não humanos possuam a 

capacidade de sentir dor, sua intensidade pode ser distinta da dor vivenciada pelos membros 

de nossa espécie, pois possuímos um nível superior de consciência, da qual os mesmos não 

compartilham. A título de exemplo, o autor expõe o fato de que seres humanos com danos 

cerebrais no córtex responsável pela visão – córtex visual – e que, por isso, se afirmam cegas, 

conseguem, ainda assim, visualizar determinados objetos. Em outros termos, os seres 

humanos com o córtex visual danificado, embora afirmem serem cegas, podem, em alguns 

casos, enxergar determinados objetos, ainda que não possuam a consciência de vê-los. Isso 

indicaria, na perspectiva do autor, a possibilidade de haver experiências sensoriais sem a 

devida consciência desses eventos mentais o que sugere, por conseguinte, que as 

demonstrações comportamentais podem ocorrer mesmo sem termos consciência de seu fator 

desencadeador. Sobre isso, vejamos a passagem a seguir: 

 

Como se sabe, o córtex visual nos seres humanos é diretamente necessário para a 

visão. Indivíduos que sofrem danos nessa região do cérebro podem perder partes da 

visibilidade. Harrison cita pesquisas realizadas com pessoas afetadas no campo da 

visão e que alegavam serem cegas. Nos experimentos, foram apresentados objetos 

de formas simples em seu campo cego de visão. Apesar dos indivíduos terem 

negado que eram capazes de ver qualquer coisa, eles podiam, com razoável 

consistência, descrever a forma do objeto e apontá-lo. Para Harrison, esses casos de 

visão cega, “indicam que é possível ter experiências visuais das quais não temos 

consciência”. Mais importante ainda, isso sugere, segundo o autor, que “possa haver 

experiências não conscientes em que nós podemos, no entanto, responder com o 

apropriado comportamento”. Indivíduos com visão cega podem aprender a reagir 



116 
 

 

como se eles vissem, mesmo que eles não tenham consciência de estarem vendo 

algo. (OLIVEIRA, 2012, p. 83). 

 

 A partir do experimento realizado em pessoas com danos cerebrais no campo da visão, 

Harrison conclui que, com o córtex da visão danificado, elas perdem a consciência de que 

enxergam, mas, apesar disso, conseguem reagir aos objetos como se, de fato, os conseguissem 

ver. O intuito do autor ao demonstrar que o comportamento dos seres humanos pode, em 

situações específicas, ocorrer sem a devida consciência do mesmo destina-se a, através de sua 

analogia, afirmar que os animais podem exibir um comportamento de dor em situações em 

que seres humanos poderiam senti-la, mesmo sem possuir consciência do que lhes acontece, 

tal qual os seres humanos com o córtex visual danificado que se comportam como se ainda 

enxergassem, ainda que não possuam a consciência disso.  Ou, como o autor afirma:  

 

Pode ser concluído que estímulos de experiências em um animal, que nós 

acharíamos dolorosas, podem ser qualitativamente diferentes (isto é, não dolorosa) 

ou deveriam ser até mesmo inconscientes. Animais podem reagir de tal modo a 

estímulos, exibindo “comportamento de dor”, e ainda não ter essa experiência 

mental que chamamos de “dor”, ou possivelmente não ter experiência consciente 

alguma. (HARRISON apud OLIVEIRA, 2012, p. 84). 

 

 Nesse contexto, a defesa de Harrison vincula-se à ideia de que, apesar da estrutura 

física de determinados sistemas internos serem semelhantes entre humanos e demais animais, 

os últimos, por sua capacidade limitada de consciência, podem responder aos estímulos em 

que nós sentiríamos dor sem, de fato, sentir dor alguma. Para o autor, a dor enquanto evento 

constituído por fatores psicológicos e não apenas pela estrutura e sistemas físicos dos 

indivíduos seria inerente aos seres humanos, uma vez que estes possuem uma continuidade de 

consciência e, portanto, são capazes de senti-la e, por conseguinte, de sofrer. 

 Por último, Harrison expõe o argumento animalista de que os animais são capazes de 

sentir dor, pois ela seria um importante dispositivo de sobrevivência e, portanto, indispensável 

na subsistência evolucionária das espécies.  Para os pensadores animalistas, como Singer, a 

dor foi imprescindível no processo de evolução dos animais, já que, através dessa experiência 

sensorial, eles passam a evitar fontes de dores nocivas ao seu organismo, o que colaborou 

durante seu processo evolutivo para a adaptação ao meio em viviam e, por conseguinte, para o 

aumento de sua expectativa de vida. Para estes, sem a senciência os demais animais, assim 

como os seres humanos, não evitariam experiências dolorosas, o que diminuiria, por sua vez, 

suas chances de sobrevivência e a própria evolução da espécie.  



117 
 

 

 Para o autor, no entanto, a dor em si mesma não desempenha grande papel no processo 

evolutivo, mas o comportamento mediante suas fontes desencadeadoras. Em termos mais 

específicos, Harrison defende que o dispositivo evolutivo de sobrevivência e adaptação das 

espécies vincula-se ao comportamento externo diante de uma fonte de dor, ou seja, ao modo 

como o indivíduo reage diante das fontes fisicamente nocivas, e não propriamente à 

capacidade de sentir dor. Para ele, ainda que o indivíduo seja insensível às situações em que a 

maioria das pessoas sentiria dor, sua insensibilidade não é responsável pelos danos sofridos, 

mas a inexistência dos comportamentos apresentados pelos que possuem a capacidade para 

esses estados mentais, comportamentos estes que poderiam ser aprendidos, ainda que o ser 

não desenvolva a capacidade de sentir dor. Assim, para ele, o comportamento é o dispositivo 

determinante para que os seres – até mesmo aqueles insensíveis à dor – evitem as fontes 

nocivas ao seu organismo e, por consequência, resistam ao processo de adaptação e 

subsistência evolutiva e não a dor em si mesma.  

 Como podemos entrever, em contraposição ao que a maioria das teorias animalistas 

defende e Singer aceita, Harrison atribui maior importância ao comportamento apresentado 

pelos indivíduos em situações que lhes causariam danos físicos do que à dor em si. Segundo 

ele, é o comportamento o dispositivo necessário para o aumento das chances de subsistência 

da espécie, apresentando-se também como um instrumento de sobrevivência evolutiva, o qual 

pode ser apresentado e aprendido ainda que o ser não possua a capacidade de sentir a dor que 

demonstra. Para o autor (1991, p. 33), “[...] [a] teoria da seleção natural demonstraria apenas 

que comportamentos como esforço violento, contorções faciais e choro, servem mais 

diretamente para o propósito de aumentar as chances do animal de sobrevivência e 

reprodução.” 

 Como podemos observar, o autor não estabelece uma relação intrínseca entre a 

sensação de dor e a apresentação de determinados comportamentos, os quais, se revelados por 

seres humanos, poderíamos inferir a experiência de dor. Ora, uma vez que esses aspectos 

comportamentais são dispositivos de sobrevivência, não é possível inferir que, sempre que 

apresentados, eles expressem a sensação verdadeiramente experimentada, mas apenas uma 

manobra para aumentar suas chances de subsistência e de adaptação e, por isso, afirma o 

autor, ainda que os animais não humanos expressem, diante de eventos em que os seres 

humanos sentiriam dor, comportamentos semelhantes ao que apresentamos em situações 

também parecidas, isso não quer dizer que eles sejam capazes de sentir as mesmas 

experiências sensoriais que sentimos, mas apenas que apresentam comportamentos 

semelhantes. Para ele, os animais não expressam a dor sentida, já que não são capazes de 



118 
 

 

senti-la, mas apenas apresentam os aspectos comportamentais mais aptos a aumentarem suas 

chances de sobrevivência, reprodução e adaptação ao meio em vivem. Assim diz Harrison 

(1991, p. 33): “Na verdade nenhum [animal não humano] expressa sua dor. Antes, cada um se 

comporta de um modo provável a aumentar as chances de sobrevivência da espécie”.  

 Um dos aspectos comprovados pela teoria da evolução refere-se à semelhança dos 

aspectos fisiológicos e biológicos entre os sistemas internos dos seres humanos e demais 

animais, o que contribuiu, por assim dizer, para a relevância e justificativa das analogias 

animalistas entre tais organismos, bem como para a proposição da senciência nos animais não 

humanos, teoria mediante a qual a dor é percebida enquanto dispositivo evolucionário. Isso 

pode ser comprovado até mesmo pelo fato de que inúmeras experiências científicas são 

realizadas nos animais não humanos para, só posteriormente, serem aplicadas em seres de 

nossa espécie biológica, como os testes para o desenvolvimento de sedativos e analgésicos, 

por exemplo.57 

 No entanto, ainda que Harrison reconheça a importância da teoria da evolução, bem 

como a veracidade de sua proposta, ele considera a existência e a importância de outros 

fatores essenciais para a constituição da dor e do sofrimento, os quais são inerentes aos seres 

humanos e não comprovados nas demais espécies, tais como a linguagem complexa, a 

inteligência, a criatividade, a consciência, bem como as atividades simbólicas estabelecidas 

culturalmente. Para ele, os seres humanos possuem características particulares suficientes para 

tornar a dor sentida por eles superior a qualquer experiência sensorial semelhante presente nos 

demais animais. Um dos exemplos citados pelo autor é a capacidade de uma consciência 

continuada, isto é, de uma memória e, sendo assim, a dor se constitui por fatores psicológicos 

construídos a partir de um contexto sociocultural e, portanto, ela não existe exclusivamente 

enquanto dispositivo de sobrevivência. Sobre isso, o comentário de Felipe (2014, p. 153) é 

bastante esclarecedor:  

 

Há uma característica distintiva da dor sentida por seres de outras espécies 

biológicas e por humanos, assim entende Harrison. No caso humano, nem toda dor 

tem a finalidade de garantir a sobrevivência. Nem toda dor, por outro lado, ameaça a 

sobrevivência física daquele que a sente, embora, “[...] sob condições nas quais ela 

se torne aguda e persistente, a dor impe(ça) a quem sofre [...] o trabalho e o 

pensamento claro, o sono, elimina o apetite, baixa o moral e pode até mesmo 

destruir a vontade de se autoajudar a sobreviver”58. 

 

                                                           
57Para um maior aprofundamento desse ponto, cf. Felipe (2014). 
58 Cf. também Harrison (1991, p. 130). 



119 
 

 

 Na perspectiva de Harrison, a dor é constituída a partir de eventos mentais que podem 

ocorrer sem a necessidade de uma determinada estrutura física, como ocorre com a dor 

fantasma. Com base nisso, o autor pressupõe que a dor não está vinculada apenas ao aspecto 

físico – comum aos animais humanos e não humanos –, mas também a fatores psicológicos 

que podem ser construídos a partir de elementos socioculturais – existente apenas nos seres 

humanos conscientes de si. Assim, pode-se afirmar, nessa perspectiva, que nem toda dor 

ameaça a sobrevivência do indivíduo e, portanto, ela não serve em todos os casos como um 

mecanismo de sobrevivência e evolução das espécies, sendo ainda um dispositivo capaz de 

barrar determinados impulsos instintivos59. 

 A partir disso, pode-se afirmar que os animais não humanos, por não possuírem uma 

“consciência continuada”, são incapazes de sentir a dor enquanto dispositivo psicológico 

construído no contexto sociocultural e, desse modo, são incapazes de sofrer com algum nível 

de dor que possam vir a sentir60. Em suma, para Harrison, ainda que alguns animais não 

humanos possam sentir algum nível de dor, sua intensidade é distinta daquela sentida por um 

ser humano consciente de si e, desse modo, ela não possui a mesma relevância quando 

comparada com a dor sentida pelos seres de nossa espécie, isso porque ela não desencadeia 

nenhum tipo de sofrimento, o que justificaria, por conseguinte, a não consideração e o 

desrespeito dispensados aos demais animais em nossas sociedades. Sobre isso, Felipe (2014, 

p. 154) afirma:  

 

Sem a memória [consciência contínua], não teríamos nenhuma lembrança das 

experiências dolorosas e não poderíamos ordenar nossas ações com vistas a nos 

poupar da dor ou a nos preparar para enfrentá-la, quando inevitável. Na ausência de 

memória, ou de uma consciência contínua, ninguém pode afirmar que uma 

determinada experiência de dor lhe pertence, pois dela não retém qualquer registro 

consciente.  

  

 Para o autor em questão, a memória é um pressuposto essencial para a capacidade de 

sofrimento na experiência de dor física e/ou psicológica. Ora, se o ser vivo não é capaz de 

reter determinadas informações sobre a dor outrora experimentada, ele não é capaz, por 

                                                           
59 Sobre isso, Felipe (2014, p. 153) afirma: “Harrison acaba por classificar a dor em dois tipos: uma, alerta 

humanos e não humanos para a presença de riscos ou ameaças à integridade dos tecidos de seu organismo, 

denominada, via de regra, dor física, e outra, aparentemente só possível a humanos, não tem a função de 

preservar a vida e o bem-estar, e sim de libertar-nos ‘da compulsão de agir instintivamente’. Essa dor ‘produz 

alertas rápidos, mas alertas que podem ser ignorados’”. 
60 Peter Harrison, distintamente de Singer ou de Bentham, confere uma distinção entre as experiências de dor e 

de sofrimento. Enquanto os últimos pensadores consideram a dor e o sofrimento como nomenclaturas distintas 

para uma mesma experiência sensorial responsável pelo impedimento do desenvolvimento pleno e integral da 

vida do ser sensível, Harrison os considera como conceitos distintos. Para ele, o sofrimento está vinculado à 

memória – consciência continuada –, a qual é pressuposto para que a dor possua a relevância e a consideração 

atribuídas aos seres conscientes de si. Em suma, aos seres humanos possuidores de um eu autônomo. 



120 
 

 

consequência, de sofrer e, por isso, sua dor é tão efêmera que não se torna passível de 

comparação e igualdade de consideração com aquela sentida pelos membros da espécie homo 

sapiens. Assim, ainda que Harrison não deseje atribuir uma justificativa às agressões aos 

animais de outras espécies, ele nega que os mesmos possuam a capacidade de sofrimento ao 

sentir dor como sofrem os seres humanos e, desse modo, as posições dos pensadores 

animalistas, como Singer, deveriam ser repensadas ou, quiçá, refutadas. 

 Sendo assim, podemos entrever que, em determinados momentos de sua obra, 

Harrison até aceita que a experiência de dor seja possível a alguns animais, especialmente os 

mais próximos dos seres humanos, como os primatas. No entanto, o autor defende que, por 

não possuírem uma consciência continuada, os animais são incapazes de sofrer e, por isso, sua 

dor é extremamente limitada e efêmera, o que justificaria a desigualdade de consideração 

quando entram em conflito com os interesses e as dores sentidas pelos seres humanos. 

 Ainda segundo o autor, o tratamento dispensado aos animais não humanos não deve 

ser embasado em especulações incertas sobre determinados eventos mentais, como a dor ou o 

sofrimento, pois essas experiências sensoriais, como pudemos observar acima, são muito 

imprecisas até mesmo entre os seres humanos, embora tenhamos razões suficientes para 

comprovar essas capacidades em membros da nossa espécie, mas não nos demais animais. 

Para ele, existem outras razões a partir das quais as teorias animalistas poderiam se enquadrar 

e não nos eventos mentais inerentes aos seres da espécie homo sapiens, como as ideias 

dispensadas ao meio-ambiente ou às obras de arte, por exemplo. Como o próprio autor afirma:  

 

Outras considerações – estética, ecológica, sentimental, psicológica e pedagógica – 

podem nos dar uma base mais sólida para a fundamentação de uma “ética animal”. 

Resumidamente, seria moralmente errado atacar a estátua Pietá, de Michelangelo 

com um martelo, apesar do fato de ser uma maravilhosa obra de arte trabalhada em 

mármore, [ela] não pode sentir dor. Se animais são meras máquinas, e eles são, 

apesar de intrincada e maravilhosa máquinas (maioria deles), assim como velhas 

construções, árvores e trabalhos de arte, podem muito enriquecer nossas vidas. 

Adequadamente, argumentos racionais podem ser montados contra atos que 

danificariam ou os destruiriam. (HARRISON, 1991, p. 38 apud OLIVEIRA, 2012, 

p. 89-90). 

 

 Desse modo, contrariando as teorias animalistas, bem como os incontáveis relatos 

científicos sobre a existência de dor também nos animais não humanos, Harrison conclui que 

a dor e o sofrimento, enquanto eventos mentais, são muito duvidosos até mesmo entre os 

seres humanos e, por isso, é injustificável que uma proposta de defesa e/ou direito animal seja 

baseada nesse critério, já que existem fundamentos mais sólidos e suficientes para regular o 

tratamento que empregamos aos animais não humanos. Por fim, em sua perspectiva, pode-se 



121 
 

 

afirmar que o princípio de igualdade proposto por Singer é insuficiente e muito duvidoso, 

uma vez que se baseia em eventos sensoriais subjetivos – dor e prazer – como critério 

preliminar o âmbito da comunidade moral e, assim incluir os demais em nossas discussões e 

dilemas morais. Portanto, para Harrison, a tríade de argumentos – semelhança 

comportamental, similaridade dos sistemas nervosos e a dor enquanto dispositivo de 

sobrevivência e evolução – em defesa de uma moralidade que inclua os animais não humanos 

é insuficiente, frágil e passível de refutação. Para ele, existem elementos mais plausíveis para 

pensarmos a posição dos animais em nossas sociedades e não apenas a busca por semelhanças 

entre eventos mentais que já são muito duvidosos até mesmo entre os animais consciência de 

si, os membros da espécie homo sapiens. 

 

4.2 Os interesses enquanto parâmetro para a igualdade animal: as críticas de Raymond 

G. Frey 

 

 No decorrer deste trabalho, pudemos observar que a filosofia moral de Singer em 

defesa dos animais não humanos é fundamentada no limite de sensibilidade, isto é, na 

capacidade que os demais animais, assim como os seres humanos, possuem de sentir prazer 

(felicidade) e dor (sofrimento). Para este pensador, a senciência possibilita que os animais não 

humanos, assim como os membros de nossa espécie, possuam a capacidade de ter interesses, 

ao menos o interesse prévio em evitar a dor ou o sofrimento, já que essa experiência sensorial 

o impossibilita de desenvolver outros interesses e, assim, usufruir plena e satisfatoriamente a 

sua vida. Raymond G. Frey, no entanto, discorda veementemente dessa perspectiva moral, 

pois parte do pressuposto de que apenas os seres humanos possuem interesses e, sendo assim, 

apenas estes são dignos de igualdade de consideração e inclusão no âmbito da comunidade 

moral.  

 Distintamente do posicionamento moral de Peter Singer, para Frey, a capacidade de 

possuir interesses é inerente exclusivamente aos seres de nossa própria espécie biológica e, 

desse modo, apenas os seres humanos são merecedores de respeito e igualdade de 

consideração moral. Em sua concepção, os interesses estão vinculados à capacidade de 

querer, desejar e possuir necessidades e não ao limite de sensibilidade do ser vivente. Os 

animais não humanos, assim como as plantas, possuem necessidades como de água e de ar, 

por exemplo, mas não são capazes de possuir desejos, não podem querer; isso porque para 

desejar, o indivíduo deve ser capaz de ter crença, de querer algo existente e isso é 



122 
 

 

possibilitado exclusivamente pelo mecanismo da linguagem, já que é por meio dela que os 

indivíduos podem expressar e armazenar as informações sobre aquilo que creem existir.  

 Ora, uma vez que o querer é o limite defensável para que os interesses sejam 

respeitados e ele é inerente exclusivamente à capacidade da linguagem, capacidade esta 

restrita aos seres humanos, apenas estes são passíveis de respeito e igualdade moral. Frey, ao 

contrário de Harrison, não nega que os animais sejam capazes de sofrer, entretanto, essa fato 

nada contribui para que eles sejam inclusos nas discussões morais, isso porque a capacidade 

de querer, de ter desejos e de crenças que contam para que o indivíduo desenvolva a 

capacidade de ter interesses não são possíveis nesses indivíduos, como quer Singer, mas tão 

somente, nos animais não humanos. Ou seja, na perspectiva deste pensador, se não há a 

capacidade de querer não há, por consequência, interesses a serem considerados. Sobre isso, 

Felipe (2014, p. 122) defende: 

 

Frey defende a tese de que para que um ser tenha desejos é preciso que seja capaz de 

crenças. Crer, em outras palavras, é querer. Querer é desejar algo por saber que isso 

existe. Desejos, crenças, querer são eventos só possíveis a seres dotados de 

linguagem, pois é na linguagem que tudo se armazena para a construção dos 

desdobramentos necessários ao querer por crer na existência de algo. Para Frey, os 

animais não têm interesses, embora tenham necessidades. Não tendo conhecimento 

de suas próprias necessidades, não são capazes de crer em alguma coisa. Na falta da 

capacidade de crer, nenhum animal é capaz de desejar. Em não sendo capaz desejar, 

não há interesses que um animal possa cultivar.    
  

 Os animais não humanos, na concepção de Frey, apesar de possuírem determinadas 

necessidades vitais, tais como: alimento, água e ar, são incapazes de possuir ou cultivar 

qualquer tipo de interesse, pois não possuem a linguagem desenvolvida e, por conseguinte, a 

capacidade de ter crenças, bem como de querer. O autor compara ainda as necessidades vitais 

desses animais às necessidades que determinadas máquinas possuem para ter um bom 

funcionamento. Aqui, podemos alegar que sua concepção é fortemente influenciada pelo 

posicionamento cartesiano61 de que os animais seriam seres autômatos e, assim, destituídos de 

sensibilidade e consciência, bem como, por consequência, de interesses ou preferências. 

Podemos entender isso mais claramente nas palavras do próprio autor:  

 

Um cão pode necessitar de água. Mas isso não pode ser no sentido de “querer” no 

qual tendo interesses dependerá. [...] Assim como cães necessitam de água para 

funcionar normalmente, tratores necessitam de óleo para funcionar normalmente; e 

assim como os cães morrerão a menos que suas necessidades por água sejam 

satisfeitas, também as árvores e a grama e uma grande variedade de plantas e 

                                                           
61 Cf. DESCARTES, R. Animal are Machines. In. REGAN, T.; SINGER, P. Animal Rights and Human 

Obligation. 2. ed. New Jersey: Prentice Hall, 1989. 



123 
 

 

vegetais morrerão, a menos que suas necessidades de água sejam satisfeitas. (FREY, 

1979, p. 235). 

 

 Desse modo, podemos alegar que o autor considera que ainda que os animais não 

humanos possuam necessidades vitais – ar, água e alimento –, isso não quer dizer que 

possuam a capacidade de querer, de ter crenças e, menos ainda, desejos; isso pelo fato de que 

para um ser possuir a capacidade de crer e, por conseguinte, de querer e desejar, ele precisa 

necessariamente possuir a capacidade de discernir entre sentenças verdadeiras e falsas, o que 

é possível exclusivamente em seres dotados da capacidade para a linguagem complexa, uma 

vez que na ausência da linguagem é impossível ao indivíduo tomar consciência e discernir 

sobre sentenças válidas ou não. Resumidamente, para ele o desejo é possibilitado pela crença 

em uma determinada sentença, apenas por seu intermédio somos conduzidos ao desejo. 

Porém, a crença é possibilitada exclusivamente por meio da linguagem complexa. Sobre isso 

o autor exemplifica: “se um colecionador de livros raros deseja possuir um determinado título, 

ele primeiramente crer na seguinte sentença: ‘existe uma obra rara que não possuo’, sem essa 

crença não há a possibilidade de que o desejo seja desencadeado; no entanto, para crer em 

uma sentença é imprescindível o desenvolvimento linguístico. Em suma, podemos afirmar 

que Frey defende basicamente que os animais não humanos, por não serem dotados da 

linguagem complexa, não possuem interesses a serem considerados no âmbito da comunidade 

moral, assim como a éticas tradicionais, ele fundamenta sua perspectiva na ideia de que os 

animais não merecem igualdade de consideração por não possuírem determinadas 

características factuais, as quais seriam comuns apenas ao seres humanos adultos com todas 

as suas capacidades cognitivas desenvolvidas. No entanto, exigi-se com isso, se mantido o 

mínimo de coerência, que sua concepção exclua não apenas os membros de outras espécies 

biológicas, mas também seres humanos com graves deficiências mentais, bem como os bebês 

e as crianças muitos pequenas, como já afirmara  John Rawls62. 

 Desse modo, uma vez que os demais animais não possuem a linguagem e, por 

consequência, a capacidade de discernir entre sentenças verdadeiras – imprescindíveis para o 

desencadeamento da crença e, posteriormente, do desejo – eles não possuem interesses a 

serem considerados nas discussões e dilemas morais. Com isso, defende o autor, é um 

contrassenso as discussões em torno da igualdade de algo – interesses – ao qual os animais 

não possuem aptidão. Se os animais não são dotados da linguagem e, assim não possuem 

crenças, querer ou desejos, logo é impossível que possuam interesses, o que torna, para ele, 

                                                           
62 Sobre isso, cf. o terceiro capítulo deste trabalho.  



124 
 

 

um absurdo moral toda a discussão ética em defesa da igual consideração aos interesses dos 

animais não humanos, nas quais Singer é um dos principais representantes.  Apesar de 

possuírem necessidades, isso não é suficiente enquanto pressuposto para a aptidão a ter 

interesses e serem igualmente respeitados. Sobre esse ponto, Felipe (2014, p. 122) afirma: 

 

Hoje, Frey os declara [os animais não humanos] destituídos de interesses por serem 

destituídos da capacidade de crer em sentenças verdadeiras [possibilitada pela 

linguagem]. Ambos [refere-se ao pensamento de Descartes e Frey], cada um a seu 

próprio modo, não reconhecem que sujeitos morais devam ser responsabilizados por 

ações danosas à vida dos animais.  

 

 Podemos afirmar que para Frey, distintamente de Singer, o sofrimento dos animais não 

humanos é irrelevante para a alegação de que eles são dotados de interesses e, por isso 

deveriam ter tais interesses respeitados. Ora, uma vez que a capacidade de ter interesses é 

posterior à capacidade de ter crenças, de querer e de ter desejos, pouco importa se o indivíduo 

passa por experiências dolorosas ou não. Ainda que o autor reconheça a existência da 

necessidade de não sofrer do animal não humano, isso não quer dizer, segundo ele, que o 

mesmo possua o querer e o desejo de não sofrer ou de ter seu sofrimento aliviado, pois ele 

não pode expressar isso através da linguagem, já que não possui consciência do que lhe 

sucede e, assim, não possui interesses a serem considerados moralmente. Ou como afirma 

Oliveira (2012, p. 137-138): 

 

Para Frey, a capacidade de sofrimento dos animais é irrelevante para fundamentar os 

interesses ou originar qualquer consideração moral para com eles. No seu 

entendimento, se um cão é cortado, isto não significa que exista nele um desejo, uma 

crença e um querer em não sofrer, uma vez que isto só pode ser articulado por uma 

linguagem sofisticada, e, portanto, ele não possui interesses, e assim, não há 

interesse moralmente importante a ser levado em consideração nesse ato. Embora o 

animal tenha uma necessidade de não sofrer, assim como de se alimentar e beber 

água para o seu bom funcionamento, isso não significa, segundo o pensamento de 

Frey, que ele tenha uma consciência ou interesse acerca disso, do mesmo modo que 

uma máquina tem certas necessidades para o seu bom funcionamento sem que isso 

se configure como um querer, um desejo e um interesse e muito menos uma 

consciência de tal estado.   

 

 Assim como Harrison, Frey considera imprescindível que o ser vivo possua 

consciência de si para ser considerado no âmbito das proposições morais. No entanto, para 

Frey, a consciência de si vincula-se à capacidade e ao desenvolvimento da linguagem 

complexa. Ora, se o indivíduo não consegue expressar determinadas sentenças linguísticas ele 

não pode, por conseguinte, assimilar as mesmas e não sendo capaz disso não o é também de 

ter crenças e de desejar, desvinculando-se do campo dos seres merecedores da moralidade e 



125 
 

 

do respeito, os quais são empregados aos seres humanos conscientes de si, dotados da 

linguagem sofisticada e, por isso, capazes de ter interesses.  Como ele próprio exemplifica: 

 

A minha crença de que falta uma Bíblia de Gutenberg em minha coleção é 

verdadeira se, e apenas se, na minha coleção falta uma Bíblia de Gutenberg; isto é, a 

verdade desta crença não pode ser mantida por mim sem ser o caso que eu estou 

consciente da verdade da sentença “minha coleção falta uma Bíblia de Gutenberg” é 

no mínimo parcialmente uma função de como o mundo é. (FREY, 1979, p. 236 apud 

OLIVEIRA, 2012, p. 136). 
  

 Como podemos ver, a consciência de si vinculada à linguagem é indispensável para 

que o indivíduo possua a capacidade de ter interesses e, a partir disso, sejam inclusos no 

âmbito da comunidade moral e tenham igualdade de consideração a tais interesses. Os 

animais não humanos, por não serem capazes de falar e, desse modo, de discernir entre as 

sentenças verdadeiras, pois não possuem uma consciência, não tem crenças nem desejos o 

que os exclui permanentemente da cadeia dos membros dignos à igualdade de respeito no 

âmbito das discussões e dilemas morais. Para Frey, se o ser vivo não possui tais 

características factuais é improvável que possam desenvolver interesses e, desse modo, não há 

motivos para refletir sobre o modo como são respeitados ou negligenciados pelos sujeitos 

morais e detentores do direito de ter seus interesses respeitados, em suma, para o autor, as 

teorias em defesa dos demais animais que baseiam seus argumentos em seus interesses a 

partir do seu limite de sensibilidade, como faz Singer, devem ser repensadas, já que pouco 

importa a senciência animal, mas exclusivamente sua capacidade de crer, querer e desejar, 

bem como todos os pressupostos para que sejam capacitados a tais características.  

 

4.3 A coerência moral: o posicionamento de J. A. Gray 

 

 Como pudemos observar no decorrer desta pesquisa, a perspectiva singeriana de que 

os demais animais merecem, assim como os seres humanos, igualdade de consideração no 

âmbito da comunidade moral é fundamentada a partir do limite de sensibilidade do indivíduo, 

sensibilidade esta responsável pela capacidade de desenvolver interesses, pelo menos o 

interesse preliminar em evitar fontes dolorosas e ter seu sofrimento aliviado. Em suma, para 

ele, se um ser sofre é justificável que seus interesses sejam considerados igualmente aos 

interesses de todos os envolvidos na mesma ação independentemente se pertencem ou não à 

espécie homo sapiens. Ora, podemos alegar, se os interesses de todos os indivíduos devem ser 

considerados imparcialmente, ele está em conformidade com o princípio de não maleficência, 



126 
 

 

isto é, com a ideia de que não se deve infligir mal/danos ao outro e, por isso, deve atender 

também ao princípio da justiça, isto é, tratar a todos de modo justo, não discriminar63. Para 

Singer, no entanto, o outro a ser considerado não pertence exclusivamente a nossa própria 

espécie, mas a todos os seres sencientes e, por isso, é injustificável a atribuição de critérios e 

características arbitrárias que beneficiem apenas os seres humanos conscientes de si, pois se o 

princípio da não maleficência é válido para os seres humanos, logo deve ser válido para todo 

e qualquer ser passível de sofrimento. Ou, como afirma Felipe (2014, p. 133): 

 

Se, pois, um princípio ético, por exemplo, o da não maleficência, proíbe ao sujeito 

ou agente moral infligir dor não justificável, esse mesmo princípio, assim o 

entendem Tom Regam e Peter Singer, deve ser aplicado sem discriminação, isto é, 

sem o estabelecimento de critérios arbitrários que separam os seres dos quais nos 

sentimos biologicamente mais próximos dos das demais espécies, em relação aos 

quais não sentimos nenhuma proximidade, como se a distância genética e não a 

maleficência fosse o critério moral em apreço. Se o princípio ético é o da não 

maleficência, por uma questão de coerência devemos nos abster de fazer o mal a 

qualquer ser capaz de senti-lo.  

  

 Desse modo, podemos afirmar que a espécie biológica a qual o ser sensível pertence 

não tem importância para que seus interesses sejam respeitados, mas exclusivamente sua 

capacidade de sentir. Entretanto, questiona-se Gray lançando sua crítica às teorias animalistas, 

como discernir entre o interesse mais forte quando o que está jogo não se trata do sofrimento 

de membros de uma mesma espécie, mas, ao contrário disso, quando o que está em questão é 

o interesse de um ser humano em contraposição ao de um animal não humano, ambos seriam 

colocados no mesmo plano de consideração moral? Se escolhida a atenuação do sofrimento 

humano em detrimento daquele sofrido por um não humano, isso não seria por si só uma 

decisão antropocêntrica e especista, já que coloca o sofrimento humano como superior a 

dor/sofrimento dos demais animais?  

 Para Gray, o posicionamento animalista de filósofos como Peter Singer, defensores da 

ideia de que a dor e o sofrimento não devem ser infligidos ao outro independentemente de sua 

espécie biológica é um argumento válido e, por isso, não o questiona. Porém, ainda que seja 

válido ele suscita, em sua percepção, algumas indagações e impasses morais, tais quais as 

teorias da filosofia tradicional que consideravam os animais como seres irrelevantes no campo 

da moralidade, como seres desprovidos de qualquer capacidade que os pudessem tornar seres 

morais e, assim, passiveis da igualdade de consideração. Sumariamente, com base na tese de 

                                                           

63 Sobre isso, cf. Penna, et. al., 2012, p. 82. 



127 
 

 

não discriminação fundamentada na espécie apresentada na década de 70 por Richard D. 

Ryder, e corroborada por Singer, Gray não se questiona sobre a não atribuição de sofrimento 

aos seres de distintas espécies, para ele, é perfeitamente compreensível que todos os seres 

sensíveis sejam respeitados e tenham seu interesse em não sofrer considerado. Entretanto, a 

igualdade de consideração nos encaminha para o seguinte impasse moral: como tratar 

igualmente os interesses de membros de espécies distintas? Para este pensador, é impossível o 

julgamento do interesse mais intenso até mesmo entre membros de nossa espécie, o que dizer, 

então, dos interesses entre espécies distintas? Em suma, o que Gray indaga realmente refere-

se aos casos em que o interesse em não sofrer dor de um animal não humano em confronto 

com o mesmo interesse de um ser humano, seria possível atender a ambos os casos, ainda que 

os recursos sejam limitados para tanto? A real preocupação de Gray refere-se, mais 

especificamente às experimentações científicas, questiona-se ele: seria possível atender ao 

interesse em não sofrer tanto dos seres humanos que delas se beneficiam quanto ao interesse 

em não sofrer dos animais utilizados para o desenvolvimento de novas drogas e/ou 

aprimoramento daquelas já existentes, uma vez que elas (pesquisas científicas), para atender o 

interesse humano pelo alívio das dores e doenças, se utilizam dos animais causando-lhes dor, 

sofrimento e, na maioria esmagadora das vezes, morte aos animais? Podemos entender isso 

mais claramente em suas próprias palavras: 

 

Se é errado infligir desnecessariamente dor, é igualmente errado infligir dor a um ser 

humano, a um rato ou a uma aranha. Mas a situação muda claramente quando se 

trata de escolhas morais entre o sofrimento experimentado por um ser humano e o 

sofrimento experimentado por membros de outras espécies; na verdade, a situação é 

claramente diferente quando se trata de escolher entre o sofrimento de dois 

indivíduos diferentes, ainda que os dois pertençam à espécie humana. (GRAY, 1991, 

p. 68). 

 

  Em seu artigo In Defense Of Speciesism, como podemos observar acima, Gray afirma 

que embora a tese de que não se deve atribuir sofrimento ao outro independentemente de sua 

espécie seja verdadeira e absolutamente plausível enquanto perspectiva moral, faz-se 

necessária uma distinção entre escolhas e princípios morais, isso porque quando confrontado 

os interesses dos humanos com àqueles pertencentes aos não humanos toda essa percepção 

ética se transforma, adquire outro significado e relevância, já que é pouco provável que a 

atribuição do mesmo peso aos interesses semelhantes entre espécies distintas seja oportuna 

em todas as circunstâncias. Nas palavras de Felipe (2014, p. 133, grifos da autora): “[...] na 

concepção de Gray, há que se estabelecer uma distinção entre princípios morais e escolhas 



128 
 

 

morais. No seu entender, tudo adquire outro significado quando, por exemplo, se compara a 

dor sofrida por um humano à dor sofrida por um outro animal”. 

 Desse modo, pode-se alegar que Gray ao defender a diferenciação entre os princípios e 

as escolhas morais64, pretende chamar a atenção das éticas animalistas para o fato de que os 

princípios normativos não são aplicáveis em todas as situações semelhantes e, desse modo, 

restaria aos mesmos à admissão de que determinados princípios antropocêntricos, ainda que 

mínimos, seriam necessários para a tomada de algumas decisões morais específicas e, 

portanto, aceitar que até mesmo nas teorias que pretendem defender os interesses dos demais 

animais o antropocentrismo prevalece e faz-se necessário, o que refutaria o posicionamento 

desses pensadores, uma vez que se aproximariam das perspectivas as quais pretendem 

combater: as éticas clássicas que baseiam suas fundamentações em características arbitrárias 

que beneficiam quase que exclusivamente as preferências dos seres humanos em detrimento 

dos demais animais.  

 Ora, se os interesses dos seres sensíveis entram em conflito e o princípio da não 

maleficência alega que todos os interesses devem receber a devida atenção. Logo esse 

princípio não é aplicável a todos as circunstâncias, fazendo-se necessária a tomada de decisão, 

a escolha moral. Em outros termos, podemos alegar que é possível, em situações como essas 

– interesses em conflito entre seres sensíveis em um mesmo evento –, que a utilização de um 

princípio normativo não seja suficiente enquanto resolução para decidir qual interesse é mais 

forte e, por isso, mereceria ser atendido em detrimento do interesse do outro. É nesse 

contexto, por assim dizer, que as escolhas morais aparecem, ou seja, surgem a partir da 

insuficiência da simples aplicação do princípio moral, princípio este inaplicável a 

determinados tipos de situações. Reformulando os termos, o que Gray afirma basicamente é 

que situações em que um interesse humano – pelo alívio do sofrimento, por exemplo – 

confronta-se com o mesmo interesse de um animal não humano, em circunstâncias em que os 

meios para atendê-los sejam escassos, a aplicação de um princípio moral básico como o da 

não maleficência, por exemplo, é insuficiente para decidir qual dos indivíduos merece ter seu 

interesse respeitado e, por isso, surge a necessidade de ultrapassá-lo e fazer uma escolha 

moral entre a intensidade de cada interesse, atribuindo, portanto, mais importância a um dos 

indivíduos envolvidos na mesma ação.  

                                                           
64 Os princípios morais são as regras normativas como, por exemplo, a obrigação moral de não infligir dor 

desnecessária ao outro e está em conformidade com o princípio da não maleficência, bem como o dever de 

eliminar, quando possível, a dor que outro sente, fundamentado no princípio da beneficência, já as escolhas 

morais são as decisões perante situações nas quais a utilização de um princípio moral não é suficiente. 



129 
 

 

 Sendo assim, podemos concluir que para este autor, a ordenação de determinados 

princípios normativos, como aqueles propostos pelos teóricos animalistas, não são suficientes 

enquanto pressupostos para determinadas discussões morais, o que complica, segundo ele, as 

decisões do sujeito moral que parte do pressuposto da não atribuição de dor aos demais 

indivíduos – não maleficência –, bem como da eliminação da dor que o outro sente – 

beneficência –, ainda que para isso seja necessário empregar dor a outro ser sensível. Aqui, 

podemos entrever que o autor propõe que a dor poderia ser justificável se, a partir dela, o 

agente moral consegue atenuar o sofrimento do outro como, por exemplo, a dor causada aos 

animais não humanos em experimentações científicas, as quais impõem sofrimento aos 

animais sob a justificativa de que, com isso, eliminaria e/ou atenuaria o sofrimento dos 

membros de nossa espécie, o que para Gray seria justificável enquanto escolha moral. Para 

ele, a partir de sua visão antropocêntrica, especista e conservadora, a imposição do 

sofrimento aos demais animais seria justificável, já que proporciona sua eliminação e/ou 

atenuação nos seres humanos. Desse modo, para ele, os princípios normativos propostos pelas 

teorias animalistas servem exclusivamente para tornar mais confusa e complicada a escolha 

do sujeito moral – pesquisadores – frente ao conflito do interesse pelo alívio do sofrimento 

entre o ser humano e o animal não humano.  

 A partir dessas visões equivocadas das teorias animalistas, em especial aos 

pressupostos singerianos, avaliaremos a seguir cada uma delas, a fim de esclarecer esses mal-

entendidos a partir da própria perspectiva de Peter Singer, já que em todo seu referencial 

teórico o autor discute atentamente cada um dos argumentos aqui apresentados, ainda que não 

trate desses pensadores em si65.  

 

 4.4 A perspectiva singeriana enquanto análise e refutação dos argumentos de Peter 

Harrison, Raymond G. Frey e Jeffrey A. Gray 

 

 Até aqui, pudemos observar algumas das críticas lançadas à concepção de Singer em 

defesa dos animais não humanos. Peter Harrison, por exemplo, fundamenta sua crítica na 

                                                           
65 Cabe salientar, no entanto, que as críticas aqui expostas não representam todas as perspectivas em confronto 

com as teorias animalistas, mas apenas a de alguns pensadores conservadores frente aos problemas enfrentados 

pela ética aplicada em nossos dias atuais. Além dos conservadores, temos ainda as críticas bem-estaristas e os 

argumentos abolicionistas, os quais, ainda que não se coloquem como adversários da igualdade para os demais 

animais lançam crítica ao modo como Peter Singer trata dessa questão no decorrer de toda sua obra filosófica. 

Cara ressaltar ainda que não analisaremos esses argumentos  tanto pelos limites deste trabalho, como pelo fato 

que os mesmos não se opõem à igualdade animal, mas, tão somente, ao posicionamento singeriano. 



130 
 

 

alegação de que as teorias animalistas, que se utilizam da capacidade de sentir como 

pressuposto para a inclusão dos animais não humanos na comunidade moral, pouco se 

debruçaram sobre a natureza dessa característica e não se questionaram se ela é inerente 

realmente às demais espécies. Com isso, tais teóricos estariam atribuindo características, 

comportamentos e emoções inerentes à natureza humana aos demais seres. Para ele, é 

necessário aos animalistas um aprofundamento sobre o que seria a capacidade de sentir para, 

só posteriormente, deliberar se os animais não humanos possuem, de fato, essa característica. 

Para ele, tais perspectivas cairiam no antropomorfismo ao tentar atribuir direitos, respeito e 

igualdade de consideração aos membros de outras espécies biológicas. Ora, sabemos que os 

seres humanos sentem dor porque podem se expressar e discernir sobre a veracidade de 

determinadas sentenças, como defende Frey, porém será mesmo que os animais, enquanto 

seres incapazes de se expressar através da linguagem complexa, seriam capazes das sensações 

e características factuais que possuímos? E se, porventura, forem os animais capazes de sentir 

e, por isso, merecedores de respeito e igualdade de consideração, como discernir sobre o 

interesse mais valioso se confrontado os interesses humanos e não humanos em uma mesma 

circunstância, como indaga Gray? Aqui, tentaremos examinar cada um desses 

questionamentos a partir da concepção ética apresentada pelo próprio Singer, com o intuito de 

esclarecer tais mal-entendidos, bem como tornar mais compreensível a proposta moral deste 

autor.   

 Com base nos pressupostos acima, Harrison expõe uma série de contra-argumentos à 

senciência animal, por meio dos quais alega que os estudos apresentados pelos teóricos 

animalistas seriam inconsistentes e sem profundidade e, por isso, a defesa dos animais com 

base na senciência não seria possível, já que tais autores apenas atribuem características 

humanas aos mesmos, mas não debatem seriamente sobre sua natureza.  Por conseguinte, o 

autor critica veementemente a atribuição de um mesmo significado aos conceitos de dor e de 

sofrimento, nomenclaturas que, para Harrison, devem ser diferenciadas, pois ocorrem de 

diferentes formas nos seres humanos. Em suma, pode-se afirmar que toda sua argumentação 

em defesa das éticas tradicionais, assim como o faz Frey, considera os problemas morais 

como uma mera discussão sobre determinados enunciados lógicos e linguísticos66 e não como 

problemas práticos a serem enfrentados a fim de aprimorar o âmbito da moralidade e das 

ações humanas em nossas sociedades.  

                                                           
66 Sobre esse ponto cf. Parizeau (2007, p. 595), Oliveira (2013, p. 16-25) e Horta (2015, p. 21-41).  



131 
 

 

 Como pudemos ver no início deste capítulo, os argumentos de Harrison contra as 

teorias animalistas são endereçadas aos três principais argumentos em defesa dos animais não 

humanos, a saber: a semelhança comportamental, a similaridade dos sistemas nervosos entre 

humanos e demais animais – em especial os mamíferos e as aves – e a teoria evolucionária – a 

dor enquanto dispositivo de subsistência das espécies –.  

Para o autor, a comparação entre os aspectos comportamentais entre os seres humanos 

e os animais não humanos não significa necessariamente que os últimos estão sentindo 

realmente uma sensação dolorosa, mas, tão somente, que expressam alguns comportamentos 

em situações em que nós, enquanto seres humanos, sentiríamos dor. Isto é, apesar do fato de 

os animais não humanos fugirem de fontes de dor, apresentar gemidos, contorções ou 

grunhidos, para ele isso não significa que eles estejam, de fato, passando por uma experiência 

dolorosa e, ainda que fosse comprovada a sensação de dor – o que é improvável, em sua 

concepção –, isso não constituiria obrigatoriamente a capacidade de sentir, uma vez que isso 

pode ser usado apenas como um mecanismo de sobrevivência, ainda que os mesmos não 

sintam dor alguma. Influenciado pela teoria mecanicista de Descartes, Harrison considera que 

esses aspectos comportamentais poderiam ser apresentados até mesmo por máquinas 

programadas para exercê-los, o que não significa que elas experimentariam uma sensação de 

dor, mas apenas uma boa programação robótica. Entretanto, podemos indagar: se, para 

Harrison, é um contrassenso a analogia entre o comportamento dos animais e dos seres 

humanos, sendo ambos seres vivos com sistemas muito semelhantes,  o que nos faria crer na 

analogia entre seres orgânicos – animais não humanos – e uma máquina robótica? Que outro 

motivo, além do especismo arraigado e do antropocentrismo ético, nos faria comparar os 

sistemas de seres vivos e sencientes – como os animais não humanos – com o sistema interno 

de um robô e não considerar válida a analogia entre seres vivos semelhantes?  

O posicionamento ético de Harrison é bastante duvidoso e contraditório, pois se a 

analogia entre as expressões comportamentais é duvidosa entre organismos vivos que 

compartilham inúmeras características e se portam diante de algumas situações de modo 

também parecido, não há motivos plausíveis, por consequência, para crer que o mesmo tipo 

de analogia seja utilizado de modo parcial e excludente entre seres vivos e o funcionamento 

de uma máquina. 

Ora, no primeiro capítulo de Libertação Animal, intitulado de “Todos os animais são 

iguais”, Singer apresenta uma exposição bastante esclarecedora sobre a teoria cartesiana e 

aquelas por ela influenciadas, com intuito de demonstrar o quão tendenciosas são tais 

comparações. Para ele, os aspectos comportamentais manifestos tanto pelos animais não 



132 
 

 

humanos quanto pelos seres humanos não representam a dor em si, mas apenas alguns sinais 

externos de que o indivíduo experimenta e sofre com tais sensações. Porém, ainda que tais 

sinais externos não constituam a dor em si e, ainda que não possamos experimentar a dor do 

outro, é através deles que supomos que nossos amigos, familiares ou até mesmo 

desconhecidos possuem a capacidade de sentir dor de modo semelhante à dor que sentimos. 

Ora, uma vez que a dor ou o sofrimento são sensações subjetivas e, por isso, não podemos 

senti-las por outro indivíduo, podemos inferi-las por meio da observação empírica de seus 

sinais comportamentais.  

Desse modo, se o argumento apresentado por Harrison de que os animais não humanos 

são incapazes de sentir dor, pois agiriam similarmente às máquinas robóticas programadas 

para expressar determinados comportamentos, bem como a ideia de que a observação das 

expressões comportamentais – observações defendidas desde o século XIX por John Stuart 

Mill67, o qual defende que um princípio moral deve ser embasado em observações empíricas – 

não são suficientes para inferir que os animais são sencientes, seríamos obrigados a aceitar 

que os outros seres humanos, assim como os animais não humanos e os robôs programados, 

podem apresentar sinais externos de dor, ainda que não a estejam sentindo verdadeiramente. 

De fato, se a dor é um evento subjetivo, não podemos experimentar a dor dos demais 

indivíduos, sejam eles humanos ou não humanos. Todavia, se os sinais comportamentais nada 

dizem sobre a realidade da sensação experimentada, não podemos inferi-la nem mesmo sua 

entre os próprios seres humanos, uma vez que sentimos apenas as nossas próprias sensações. 

Em termos ainda mais específicos, para Singer, só podemos aceitar que a observação empírica 

dos comportamentos humanos diante de uma situação dolorosa é um sinal de dor real se, e 

somente se, aceitarmos também que os comportamentos semelhantes apresentados pelos 

animais não humanos, em eventos em que sentiríamos dor, expressam a dor realmente 

sentida. Do contrário, devemos inferir que os demais seres humanos podem ser máquinas 

robóticas. O oposto disso expressa o especismo arraigado, bem como a parcialidade humana 

no julgamento de nossas ações com relação às demais espécies biológicas.  Sobre isso, o 

comentário de Singer (2010, p. 17-18) é bastante elucidativo:  

 

Teoricamente sempre podemos estar equivocados quando supomos que outros seres 

humanos sentem dor. É concebível que um de nossos mais íntimos amigos seja, na 

realidade, um robô construído de maneira inteligente, controlado por um cientista 

brilhante, de modo que expresse sinais de sofrimento, mas não seja, na verdade, 

mais sensível que qualquer outra máquina. Nunca poderemos ter absoluta certeza de 

que não é esse o caso. No entanto, embora isso possa representar um enigma para os 

                                                           
67 Cf. o 2º capitulo desta dissertação, bem como Mulgan (2012, p. 30-48) e Simões (2016, p. 37-61). 



133 
 

 

filósofos, nenhum de nós tem a menor dúvida que nossos amigos íntimos sentem 

dor, exatamente como nós sentimos. Trata-se de uma inferência razoável, baseada na 

observação do comportamento alheio em situações nas quais sentiríamos dor, e no 

fato de que temos, todos, motivos para pressupor que nossos amigos são seres como 

nós, com sistema nervoso parecido com o nosso, que supostamente funciona como o 

nosso e que provoca sensações semelhantes em circunstâncias semelhantes. 

 

 Para Singer, é inadmissível que a observação comportamental de outros seres humanos 

seja aceita como prova de que os mesmos sentem dor e, ao mesmo tempo, negá-la quando o 

que está jogo é o interesse dos demais seres sensíveis. Não existe uma justificativa 

moralmente aceitável para negar a evidência de que existem seres com sistemas nervosos 

semelhantes e que expressam reações também parecidas em circunstâncias análogas e apenas 

concebê-las em seres de nossa própria espécie. Mais absurdo que isso é aceitá-la entre seres 

completamente distintos nos quais um é biológico, como os animais não humanos, e um ser 

construído de modo artificial, como os robôs e, além disso, não admitir inferência semelhante 

quando são os interesses não humanos a serem considerados. Ora, os animais não humanos 

são seres biológicos e é sabido que seus sistemas nervosos não foram construídos 

artificialmente para parecerem com os sistemas dos seres humanos, os quais em nada se 

comparam aos sistemas de máquinas, de robôs programados artificialmente. Ou, como afirma 

Oliveira (2012, p. 93): 

 

Animais não são seres criados artificialmente e tão pouco são seres imaginativos, 

como é o robô de Harrison. Animais são seres biológicos que apresentam profundas 

semelhanças com seres humanos, o que torna a comparação e a inferência, portanto, 

muito mais razoável de ser realizada do que a comparação e inferência a partir de 

máquinas. 

 

 Uma vez que os seres humanos e os demais animais são seres biológicos e não um ser 

autômato criado de modo artificial, seria mais coerente, defende Singer, a analogia dos 

comportamentos externos de dor entre tais seres, que entre estes e uma máquina robótica 

imaginária, como propôs Harrison em sua crítica às teorias animalistas, isso porque os sinais 

comportamentais desses organismos são extremamente semelhantes e, seria contraditória a 

alegação de que sinais parecidos em organismos também semelhantes reagem de forma 

completamente distinta em eventos idênticos. Ou,  

 

Se é justificável admitir que outros seres humanos sentem dor como nós sentimos, 

há algum motivo para que uma inferência equivalente não seja justificável no caso 

de outros animais? Quase todos os sinais externos que nos levam a inferir a 

existência de dor em seres humanos podem ser observados em outras espécies, 

sobretudo naquelas mais intimamente relacionadas a nós: os mamíferos e as aves. 

Os sinais comportamentais incluem contorções, contrações do rosto, gemidos, 



134 
 

 

ganidos ou outras formas de apelos, tentativas de evitar a fonte da dor, 

demonstrações de medo diante da perspectiva de repetição e assim por diante.  

(SINGER, 2010, p. 18).  

 

 Ainda em Libertação Animal, Singer apresenta uma série de exemplos da utilização 

dos animais não humanos em testes psicológicos, os quais seriam inaceitáveis se, a partir da 

observação empírica dos sinais comportamentais dos seres de outras espécies, não fosse 

possível inferir a semelhança entre seu comportamento com aqueles apresentados pelos 

humanos em circunstâncias parecidas. Se não é possível predizer que o comportamento de dor 

animal é apresentado quando, de fato, eles sentem essa sensação, seria contraditório utilizá-los 

enquanto modelos para a predição do comportamento humano nas mesmas situações. Assim, 

pode-se afirmar que os experimentos realizados na psicologia comportamental, a qual parte da 

analogia entre humanos e animais ao se expressarem em determinados acontecimentos, é, por 

si só, um bom exemplo daquilo que Harrison critica: a capacidade de dor nos animais a partir 

de sua semelhança comportamental com os seres humanos. A título de exemplo, o autor 

demonstra o seguinte: 

 

Num experimento que utiliza essa roda68, Carol Franz, do Departamento de ciências 

do comportamento do AFRRI, treinou, durante nove semanas, 39 macacos, duas 

horas por dia, até que conseguissem alternar períodos de “trabalho” e de “descanso”, 

por seis horas contínuas. Eles eram submetidos a doses variadas de radiação. 

Aqueles que recebiam as doses mais altas vomitavam até setes vezes. Eram, então, 

postos de volta na roda, para a medição do efeito da radiação na capacidade de 

“trabalhar”. Durante esse período, se um macaco não movimentasse a roda por um 

minuto, “aumentava-se a intensidade do choque para 10 mA69”[...] Alguns macacos 

continuavam a vomitar enquanto estavam na roda de atividades. Franz registrava o 

efeito que as doses variada de radiação exerciam no desempenho deles. O relatório 

também indica que os símios submetidos à radiação levaram entre um dia e meio a 

cinco dias para morrer. (SINGER, 2010, p. 45-46). 

 

 Esses testes comportamentais são realizados com o intuito de predizer o 

comportamento e as reações humanas diante de uma dada circunstância. O exemplo exposto 

pelo filósofo australiano era dedicado ao questionamento acerca de como os soldados 

reagiriam a uma intensa radiação em situações de guerra, até que ponto resistiriam e 

conseguiriam manter-se ativos nessas ocasiões. Ou seja, a partir da observação 

comportamental dos animais, Carol Franz conseguiu deduzir o modo como os soldados em 

combate se comportariam diante de um processo de radiação, o que comprova – através das 

                                                           
68 Segundo Singer (2010, p. 46): “a roda ‘de atividades’ era uma espécie de esteira cilíndrica. Na qual os 

macacos recebiam choques elétricos, a menos que mantivessem a roda em movimento numa velocidade a de 1,6 

km por hora.” 
69 De acordo com Singer (2010, p. 46): “[Isso] trata-se de um choque elétrico extremamente forte, mesmo para 

os padrões excessivos da experimentação animal norte-americana, e deve provocar dores muito intensas”. 



135 
 

 

ciências e da psicologia comportamentais –, distintamente do argumento de Harrison, que os 

animais reagem de modo similar aos humanos e, por isso, ao externar comportamentos de dor 

é conveniente a crença de que estão expressando a dor que deveras sente e não apenas um 

comportamento dissimulado para aumentar suas chances de sobrevivência. Se os demais 

animais fossem incapazes de sentir dor e de sofrer, o que justificaria a realização desse tipo de 

teste nos mesmos, já que sua analogia nada diria sobre o comportamento humano? Ou, como 

afirma Oliveira (2012, p. 96-97, grifos do autor):  

 

[...] Se os animais são incapazes de viverem experiências de dor e sofrimento, não 

há razão metodológica e científica para serem utilizados em experimentos cujas 

conclusões servirão de base para se inferir conclusões sobre seres humanos. Por 

outro lado, se eles são capazes de experimentar tais sensações, tão igual ou 

semelhante a dor sentida por humanos, sendo essa a razão pela qual são utilizados, 

então, ao menos que sejamos especistas, não temos razões morais que justifiquem 

provocar os estados desconfortáveis e indesejáveis de dor e sofrimento em animais 

que não seriam toleradas e aceitas se fossem provocadas em seres humanos. 

  

 A partir disso, pode-se concluir que o posicionamento exposto por Peter Harrison é 

refutado pela própria prática da experimentação científica em nossas sociedades 

industrializadas, isso porque sem a analogia comportamental, todas as pesquisas sobre o 

comportamento humano realizadas em animais não humanos não teriam validade alguma e, 

por isso, deveriam ser reformuladas em busca de alternativas mais eficazes. No entanto, na 

perspectiva de Singer, a comprovação de que os animais sentem dor, seja através desse tipo de 

analogia ou por qualquer outro meio, impõe a regra moral de não se infligir sofrimento aos 

mesmos, o que impõe, por conseguinte, o fim das práticas da psicologia comportamental, haja 

vista que, se são capazes de sentir dor e de sofrer, não pode haver uma justificativa 

moralmente aceitável para continuarmos a infligir-lhes dores desnecessárias. Sendo assim, 

conclui-se que as pesquisas científicas com animais não humanos que objetivam a predição 

comportamental dos seres humanos em determinadas circunstâncias são injustificáveis seja no 

que concerne à insensibilidade do animal, uma vez que sem a sensibilidade ele não poderia 

reagir de forma semelhante aos seres humanos, seja em relação à comprovação de sua 

sensibilidade, já que esta implica o dever moral de não infligir dor desnecessária ao outro 

(princípio da não maleficência). 

 O segundo argumento animalista criticado por Harrison refere-se à semelhança dos 

sistemas nervosos dos animais não humanos e dos seres humanos. Para ele, uma vez que a 

capacidade de sentir dor é um evento mental, ela não se limita à estrutura física dos 

organismos e, mesmo que fosse condicionada pela estrutura física, ainda assim não se poderia 



136 
 

 

inferir que os mesmos sentem dor, pois as estruturas internas dos humanos e demais animais 

são distintas, o que tornaria improvável que eles experimentassem sensações parecidas com as 

nossas.  

 A alegação de Harrison de que eventos mentais, tais como a dor, são independentes da 

estrutura física do organismo – o que explicaria, para ele, a existência da dor fantasma – 

eximiria a conclusão não apenas de que não podemos confirmar a dor dos animais não 

humanos, mas também, a partir dela, pode-se afirmar que não podemos concluir que os 

demais seres humanos a sentem, assim como ocorre na análise comportamental. Aqui, a dor 

continua como uma experiência subjetiva e, desse modo, não temos como vivenciá-la pelo 

outro para comprovarmos que, de fato, ele a sente. Em contraposição a esse tipo de 

argumento, Singer demonstra as razões pelas quais é possível crer que os sistemas nervosos 

influenciam na sensação de dor e, portanto, a semelhança entre aqueles dos animais não 

humanos e dos humanos contribuiria para a conclusão de que seu funcionamento reage de 

modo também semelhante em situações parecidas, inclusive, assim como ocorre nas pesquisas 

comportamentais realizadas em animais para conhecimento do comportamento humano, as 

demais experiências científicas contribuem para a concepção de que nossas reações e 

sensações são análogas. Sobre isso, Singer (2010, p. 18-19) afirma: 

 

Além disso, sabemos que esses animais possuem sistemas nervosos muito 

semelhantes aos nossos, que respondem fisiologicamente como os nossos, quando se 

encontram em circunstâncias em que sentiríamos dor: elevação da pressão 

sanguínea, pupilas dilatadas, transpiração, aceleração do pulso e, se o estímulo 

continuar, queda da pressão sanguínea. [...] Também sabemos que o sistema nervoso 

dos animais não foi construído de maneira artificial – como um robô o seria – para 

imitar o comportamento dos seres humanos diante da dor. 

  

 Por conseguinte, Singer defende que, apesar de existirem algumas diferenças de 

características factuais entre humanos e não humanos, tal como o maior desenvolvimento do 

córtex cerebral em seres de nossa espécie, isso nada diz sobre a senciência dos demais 

animais, pois essa parte do cérebro não está vinculada aos impulsos mais básicos do 

indivíduo, como aos impulsos vitais, às sensações e emoções, mas às atividades e funções do 

pensamento70, as quais não possuem grande relevância quando se trata de interesses e 

capacidades mais básicos e vitais do ser vivente.  

 O terceiro e último argumento citado e reformulado por Harrison vincula-se à teoria 

evolutiva atribuída à dor. Para o autor, a dor não é capaz de caracterizar o processo de 

adaptação do ser ao meio em que vive. Ele não confere, por assim dizer, uma utilidade 

                                                           
70 Cf. o 2º capítulo deste trabalho, bem como o 2º capítulo de Ética Prática e 1º capítulo de Libertação Animal. 



137 
 

 

evolutiva à dor, não a percebe como um mecanismo de sobrevivência. Com efeito, para 

Harrison, o único dispositivo relacionado à subsistência da espécie refere-se ao 

comportamento apresentado ao deparar-se com fontes de prejuízos físicos. Dessa forma, 

pouco importa se os animais sentem dor ou não, o que conta para sua sobrevivência é o 

comportamento apresentado diante de fontes fisicamente nocivas. Sobre isso, Singer (2010, p. 

19) é incisivo: 

 

O sistema nervoso dos animais evoluiu, assim como o nosso; as histórias 

evolucionárias dos seres humanos e dos outros animais, sobretudo a dos mamíferos, 

só se desviaram depois que as características centrais do nosso sistema nervoso já 

estavam formadas. A capacidade de sentir dor aumenta a perspectiva de 

sobrevivência de uma espécie, pois faz com que seus membros evitem fontes de 

danos físicos. Não é razoável supor que sistemas literalmente idênticos do ponto de 

vista fisiológico (com origens e funções evolucionárias comuns), que resultam em 

formas semelhantes de comportamento em circunstâncias análogas, devam operar de 

maneira inteiramente diferente no nível das sensações subjetivas.  

 

 Com isso, pode-se concluir que a dor é responsável pelo aumento da expectativa de 

vida do ser sensível, pois impede que o mesmo permaneça ligado às fontes fisicamente 

danosas ao seu organismo; ela é um importante mecanismo de sobrevivência, bem como uma 

importante constatação da senciência nos animais não humanos, uma vez que estes reagem 

como nós, possuem sistemas nervosos similares e, por último, fogem de fontes de danos 

físicos, assim como o fazem os seres humanos ao se depararem com ameaças de riscos à sua 

sobrevivência. Em resumo, para Singer, é através da dor que tendemos a nos comportar de 

modo a evitar as circunstâncias passíveis de colocar nossas vidas em risco, o que só reforça a 

sua concepção de que os demais animais também a sentem, já que reagem de modo 

semelhante aos seres humanos em ocasiões como essas.  Ou seja, a dor serve como um 

dispositivo de alerta contra determinadas ameaças a integridade física do sujeito. Sobre esse 

ponto, Oliveira (2012, p. 100) alega:  

 

Pessoas insensíveis à dor têm suas chances de sobreviver diminuídas, pois não 

percebem a existência de certos ferimentos dolorosos que prejudicam o bom e 

saudável funcionamento do seu sistema orgânico e as levam à morte. Por não 

sentirem a dor elas não se comportam de maneira a evitá-la. A dor, portanto, possui 

uma utilidade biológica que evoluiu nos seres vivos, sendo essa capacidade 

responsável por estimular e gerar comportamentos de proteção da integridade física 

tanto em seres humanos quanto em animais. 

 

 Podemos constatar que, enquanto para Harrison o mecanismo de sobrevivência 

evolutiva não é a sensibilidade, mas sim o comportamento do indivíduo diante de fontes 

nocivas à sua integridade física, para Singer é a dor o dispositivo essencial para que o 



138 
 

 

indivíduo reaja nessas situações. Um exemplo disso é o fato de que pessoas com doenças 

congênitas que as tornam insensíveis à dor, comumente se ferem e se prejudicam fisicamente 

por não possuírem a capacidade de sentir essa experiência sensorial e, por isso, possuem 

menos chances de sobrevivência que as demais pessoas que, por serem capazes de senti-la, 

cuidam de seus ferimentos, bem como evitam circunstâncias que proporcionam a repetição 

dessa experiência.  

 Para Singer, podemos afirmar, é a dor que desencadeia o comportamento de fuga das 

fontes nocivas, pois sem a capacidade de senti-la é improvável que os comportamentos 

responsáveis pela adaptação e, por conseguinte, pela subsistência da espécie, fossem 

desencadeados, pois a sensação de dor é um dispositivo de alerta. De acordo com o filósofo, 

ainda que os seres humanos possam fingir uma sensação dolorosa com contrações do rosto ou 

gemidos é muito improvável que os demais animais, até por sua capacidade de raciocínio, 

capacidade tão exaltada pelos defensores do especismo, consigam fingi-las sem, de fato, 

vivenciar a sensação dolorosa e, ainda que pudessem, não poderiam, assim como não podem 

os seres humanos, fingir as reações fisiológicas do organismo quando passam por tais 

experiências, como a elevação da pressão sanguínea, dilatação das pupilas ou sudorese, por 

exemplo. 

 Por conseguinte, podemos defender que a dor nos demais animais pode ser 

comprovada até mesmo pelos próprios cientistas, médicos veterinários e psicólogos 

experimentais que partem das reações dos mesmos para predizer as reações que apresentarão 

os seres humanos se submetidos a circunstâncias semelhantes. Os psicólogos experimentais, 

como já citados neste trabalho, partem das expressões comportamentais dos animais não 

humanos para afirmar os possíveis comportamentos humanos. Da mesma forma, os médicos 

veterinários e demais cientistas utilizam analgesias e anestésicos para submetê-los a 

determinadas processos cirúrgicos – quando não influencia no resultado do teste analisado, 

obviamente –, o que reforça a perspectiva singeriana de que os animais sentem dor, 

diferentemente do que Harrison defende. Outro fator preponderante refere-se ao fato de que 

esses anestésicos e analgésicos passam por testes em animais não humanos, o que seria 

absurdo se os mesmos não pudessem sentir, uma vez que desses testes nada se poderia afirmar 

em relação ao seu funcionamento em seres humanos. Ora, as pesquisas desse tipo só 

funcionam pelo fato de que, assim como ocorre nos seres humanos, sua aplicação torna tais 

animais temporariamente insensíveis a dor e apenas por isso eles são realizados. Assim, 

defender o contrário disso, como o faz Harrison, é contraditório, parcial, excludente e 

especista. Como defende Oliveira (2012, p. 101): 



139 
 

 

Uma das principais evidências acerca da capacidade de sentir dor nos animais é 

conferida justamente por aqueles que trabalham diretamente com animais, ou seja, 

por médicos veterinários que fazem uso de analgesias e anestesias nas intervenções 

cirúrgicas, exatamente para evitar a exposição do animal à experiência de dor e 

sofrimento. Além disso, o próprio desenvolvimento dessas substâncias anestésicas e 

analgésicas voltadas para a aplicação em seres humanos passou por testes em 

animais. Assim como em humanos, sua utilização nos animais possui a capacidade 

de torná-los temporariamente insensíveis à dor. Se fossem insensíveis aos estímulos 

dolorosos, não haveria razão para utilizá-los em seus experimentou e muito menos 

em administrá-las nas cirurgias. 

 

 No entanto, apesar das inúmeras evidências da senciência animal, Harrison defende 

que os mesmos não são capazes de sofrer – distinguindo, portanto, dor e sofrimento – e, por 

isso, não devem ser inclusos no âmbito da comunidade moral, ao menos não enquanto seres 

providos de sensibilidade. Para este autor, os animais não humanos não merecem ter seu 

estatuto moral elevado ao nível de ser vivente, pois devem continuar com o estatuto de coisa 

desprovida de qualquer sensibilidade, o que justificaria a continuação das utilizações que 

deles fazem os seres de nossa espécie. Para ele, os seres humanos não devem infligir maus-

tratos aos animais apenas pelo valor estético que eles possuem para o sujeito moral e não em 

razão da sensibilidade, como propõe Singer. 

 Harrison defende que os demais animais devem ser considerados apenas por seu valor 

estético, tais quais as obras de arte, plantas ou outros seres inanimados em razão de dois 

pressupostos essenciais: primeiro, pelo fato de não serem, em sua concepção, providos de 

sensibilidade e, portanto, são incapazes de sofrer e, segundo, pelo fato de que a crença de que 

eles são sensíveis tornaria as práticas empregadas contra os mesmos muito cruéis e 

injustificáveis moralmente o que, por sua vez, prejudicaria o ser humano, já que estes 

passariam a se sentir cruéis e insensíveis quando, na verdade, não estariam praticando 

nenhuma ação ruim, pois os animais não são capazes de sentir e, portanto suas atitudes não 

lhes são prejudiciais.  Porém, ao colocar os animais não humanos, que são seres vivos 

providos de sensibilidade, na mesma categoria dos seres inanimados, Harrison não leva em 

consideração que eles são seres biológicos capazes de experiências sensíveis e interações com 

o outro, o que pressupõe algum nível de desenvolvimento de consciência, ainda que distinto 

daqueles que possuem os seres humanos e não os seres construídos artificialmente, como as 

obras de arte ou um robô, para a mera aprazia dos sujeitos morais. Além do mais, segundo 

Singer, ele defende a insensibilidade humana perante a dor e o sofrimento do outro, tornando-

os cruéis e perigosos com os próprios membros de nossa espécie, já que a perversidade com 

animais é comumente vinculada à manifestação da mesma também contra os seres humanos. 

A constatação disso refere-se às inúmeras pesquisas realizadas por psicólogos 



140 
 

 

comportamentais, nas quais se percebe uma forte existência de maus-tratos contra animais na 

infância e/ou adolescência por pessoas que, na fase adulta, apresentaram comportamentos 

agressivos e/ou criminosos contra os próprios seres humanos71. A título de exemplo, Garcia 

(1999, p. 559) afirma: 

 

Kellert&Felthous (1985) examinaram a relação entre crueldade contra animais na 

infância e comportamento agressivo contra pessoas entre criminosos (agressivos, 

moderadamente agressivos e não agressivos) e não criminosos na vida adulta, a 

partir de entrevistas com 152 criminosos e não criminosos em Kansas e Connecticut. 

[...] Os resultados indicaram que a crueldade contra animais na infância ocorreu 

mais entre criminosos agressivos do que entre criminosos não agressivos e não 

criminosos. Os resultados demonstraram haver relação entre maus-tratos aplicados a 

animais durante a infância e atos violentos praticados contra pessoas na vida adulta. 

Os autores ainda descobriram que atos repetidos de crueldade grave contra animais 

socialmente valorizados (como cães) estavam mais intimamente associados com a 

violência contra pessoas do que atos isolados de crueldade, abusos menores e 

vitimização de espécies menos valorizadas socialmente (como ratos). Em termos 

proporcionais, 25% dos criminosos agressivos haviam maltratado animais cinco ou 

mais vezes na infância. Esta porcentagem caiu para 5,8% no caso dos criminosos 

não agressivos. Entre os sujeitos do grupo-controle, sem qualquer envolvimento com 

atos criminosos, nenhuma ocorrência contando com cinco ou mais casos de agressão 

contra animais na infância foi encontrada.  
 

 Dito isso, podemos entrever que a perspectiva de Harrison é absurda, já que propõe 

uma inversão de valores para justificar o tratamento indiscriminado que empregamos aos 

animais não humanos em nossas sociedades. Conforme já demonstramos, existem inúmeras 

evidências da senciência nos animais não humanos, sejam elas científicas e/ou filosóficas. Até 

mesmo as pesquisas científicas já comprovam isso, uma vez que testam determinadas 

substâncias nos animais de outras espécies em função da semelhança de seu comportamento e 

das reações fisiológicas mediante situações de dor e de estresse, por exemplo. Sendo assim, 

podemos concluir, com base nas evidências até aqui apresentadas, que, diferentemente do que 

propõe Harrison, a senciência é um parâmetro suficiente para a inclusão de tais indivíduos no 

âmbito das discussões e dilemas morais e, portanto, serem contemplados pelo princípio ético 

proposto por Singer, a saber: o princípio da igual consideração de interesses. Ora, se a dor é 

desagradável e impede o desenvolvimento integral da vida do ser sensível, é plausível supor 

que o interesse preliminar de ter esse sofrimento aliviado seja respeitado e considerado 

                                                           
71 Não estamos afirmando aqui que todas as pessoas que maltrataram animais não humanos na infância 

tornaram-se agressivos também com seres humanos na vida adulta, mas que existem pesquisas da psicologia 

comportamental que perceberam que pessoas e/ou criminosos na vida adulta praticaram maus-tratos contra 

animais não humanos durante sua infância e/ou adolescência, mais que pessoas que não cometeram crime algum 

ou, ainda que o tenham cometido, não apresentam agressividade contras outros seres humanos. Ou apenas, como 

o próprio Singer afirma: “[que] muitos estudos em psicologia e criminologia tem demonstrado que criminosos 

violentos provavelmente são propensos a ter uma história de abuso animal durante sua infância ou adolescência” 



141 
 

 

igualmente no âmbito moral, seja ele vivenciado por um ser humano ou por um membro de 

outra espécie biológica. 

 Distintamente de Harrison, Raymond G. Frey, como vimos, não considera a dor como 

um tema de grande relevância para a questão acerca da igualdade entre os animais, mas a 

capacidade de possuir interesses, os quais não dependem da capacidade de sentir, como 

propunha Bentham e ratificado por Singer. Para ele, os interesses são possíveis apenas se o 

indivíduo é capaz de ter crenças e, por conseguinte de querer e desejar, os quais são 

possibilitados por meio da linguagem desenvolvida. Em suma, Frey defende o ideal de que 

apenas os seres providos da fala possuem interesses a serem levados em consideração no 

âmbito moral, isso porque, por intermédio da linguagem complexa, ele consegue expressar 

sentenças verdadeiras que possibilitam o desenvolvimento de crenças e, por conseguinte, da 

capacidade de querer e desejar. Os demais seres vivos, como as plantas e os animais não 

humanos, embora possuam algumas necessidades como água e ar, não seriam dotados de 

interesses, uma vez que não possuem uma linguagem desenvolvida e, por isso, não há 

motivos para serem considerados nas discussões e decisões morais. Assim, diferentemente do 

que propõe Singer, a saber, a existência de interesses a partir do limite de sensibilidade do ser 

vivente, Frey os admite apenas para seres dotados das crenças e desejos possibilitados pelo 

desenvolvimento da fala.  

 No entanto, podemos alegar que, para Singer, a linguagem não apresenta relevância 

para que um ser possua interesses, uma vez que eles dependem unicamente da capacidade de 

sentir dor e prazer, como acontece com os seres humanos. Para ele, a linguagem desenvolvida 

só poderia ser considerada se, de algum modo, ela pudesse influenciar a capacidade de um 

indivíduo sofrer ou sentir prazer, mas, como isso não ocorre, não existem razões para 

considerá-la como pressuposto para a igualdade moral. Ora, se a linguagem complexa é 

importante apenas para as reflexões abstratas, como a metafísica e a matemática, por 

exemplo, porque então considerá-la quando o que está em jogo são experiências mais 

primitivas como a dor ou o prazer? Distintamente do que afirmara Stuart Mill acerca dos 

prazeres superiores e inferiores, a teoria na qual se poderia aceitar a aptidão para os 

pensamentos abstratos possibilitados pelo desenvolvimento do raciocínio e, por conseguinte, 

da linguagem como importantes características para a consideração moral, de acordo com 

Singer tais características não possuem nenhuma relevância, já que o que conta na sua 

concepção ética são os interesses possibilitados pela senciência do ser no mundo e não as 

características arbitrárias proclamadas pelas éticas tradicionais. Podemos entender isso mais 

claramente ao avaliar as palavras do próprio autor: 



142 
 

 

Alguns filósofos, entre eles Descartes, considerou importante o fato de os seres 

humanos, ao contrário de outros animais, serem capazes de falar uns aos outros, com 

riqueza de detalhes, sobre a experiência de dor. [...] Mas como Bentham observou a 

muito tempo, a capacidade de utilizar uma linguagem não é relevante para a questão 

de como um ser deve ser tratado – a menos que pudesse ser relacionada à capacidade 

de sofrer, de tal modo que a ausência de uma linguagem lançasse dúvida sobre a 

existência dessa capacidade. (SINGER, 2010, p. 22). 

 

 Assim, para Singer, se o que conta na teoria de Frey para a constituição dos interesses 

é a capacidade de ter crenças e, por consequência, de possuir uma linguagem desenvolvida, os 

recém-nascidos, as crianças muitos pequenas e pessoas que não desenvolveram a fala, não 

serão inclusos, assim como os animais não humanos na comunidade moral e, portanto, ter 

seus interesses respeitados. Se o que conta são as crenças e desejos do indivíduo e isso só é 

possível através do desenvolvimento da linguagem, todos aqueles desprovidos dessa 

característica seriam desconsiderados moralmente, sejam eles humanos ou não humanos. 

Contrariamente a essa proposta, o princípio ético sugerido por Singer não é afetado por esse 

impasse moral, pois, ao considerar o limite de sensibilidade para que o ser desenvolva os 

interesses, ao menos o interesse em ter seu sofrimento aliviado, as características factuais 

como a linguagem, a razão, a consciência de si ou a personalidade moral exaltadas pela 

filosofia moral tradicional e, corroborada por pensadores conservadores como Frey, não 

possuem nenhuma relevância, já que servem para fins menos primitivos que a capacidade de 

sentir dor e de sofrer. Para ele, pouco importa se os bebês, as crianças pequenas, os 

deficientes mentais ou os animais não humanos não possuem a linguagem desenvolvida, da 

mesma forma não é relevante a sua capacidade para crenças e desejos, tal como apresentadas 

na concepção de Frey, que seus interesses sejam igualmente considerados nas decisões 

morais, isso porque o que conta é sua capacidade de sentir. Sobre isso, Oliveira (2012, p. 139) 

afirma:  

 

Um bebê não possui linguagem, e, possivelmente, não possui crenças e desejos 

segundo o modo como Frey compreende essas capacidades. No entanto, isso não é 

razão para lhe negar os cuidados médicos quando ele está doente ou se recusar 

aliviar a sua dor quando está sofrendo, e, muito menos, é razão para se derivar uma 

autorização moral para causar intencionalmente algum tipo de dor ou dano. Bebês, 

assim como as pessoas com faculdades mentais afetadas, podem não possuir 

crenças, mas ainda assim elas são capazes experimentar a dor e sofrimento. A 

incapacidade de ter crenças e desejos não determina sua capacidade de sentir dor e, 

portanto, de ter interesses em não experimentar tal estado. Mesmo quando 

destituídas dessas capacidades, ainda assim essas pessoas possuem a possibilidade 

de virem a sentir algum tipo de dor, e, portanto, ainda possuem um interesse.  

 

 Por conseguinte, Singer defende que, apesar de os seres humanos expressarem 

sensações de dor também pela fala, além dos aspectos comportamentais, isso não quer dizer 



143 
 

 

que outros seres desprovidos dessa característica não sentem dor, mas apenas que expressam a 

dor sentida de outras formas. Sendo assim, defender que um ser vivo não é capaz de sentir 

pelo fato de não expressar sua dor verbalmente é arbitrária e absurda, uma vez que até mesmo 

os seres humanos desprovidos da fala possuem igualdade de consideração, a qual é negada 

aos demais animais. A linguagem, para ele, pode ser importante para os pensamentos 

abstratos, porém nada diz sobre as sensações e emoções que são apresentadas mais pelos 

aspectos comportamentais, como fuga, medo, contorções do rosto, do que pelos enunciados 

linguísticos. Sobre isso, Singer (2010, p. 23) defende: 

 

[...] quando se trata de expressar sensações e emoções, a linguagem é menos 

importante do que modos não linguísticos de comunicação, tais como um tapinha 

nas costas, um forte abraço, um aperto de mãos e assim por diante. Os sinais básicos 

que utilizamos para transmitir dor, medo, amor, alegria, surpresa, excitação sexual e 

muitos outros estados emocionais não são específicos de nossa espécie.  

 

 Outro aspecto relevante do posicionamento singeriano refere-se ao fato de que, apesar 

dos membros de nossa espécie possuírem a capacidade de emitir enunciados que caracterizem 

a experiência dolorosa, e ainda que não duvidemos de que os mesmos possuem a capacidade 

de sentir, isso não que dizer que estejam realmente experimentando a dor quando afirmam 

senti-la. Ora, os seres humanos, justamente por possuírem racionalidade desenvolvida, 

conseguem dissimular suas sensações e, por isso, podem fingir uma experiência dolorosa. Os 

animais, diferentemente do que afirma Harrison, não dissimulam suas sensações e, desse 

modo, são mais propensos a sentir dor quando apresentam sinais comportamentais dessa 

sensação do que os seres humanos quando emitem o enunciado “estou sentindo dor”. 

Resumidamente, quando os seres humanos alegam “estou sentindo dor”, embora isso possa 

ser verdade em alguns casos, isso não significa que eles estão sentindo verdadeiramente a dor 

e, por isso, nem sempre partem de enunciados válidos, conforme apontou Frey. Por 

conseguinte, pode-se alegar ainda que, nas sensações reais de dor, os próprios seres humanos 

providos de uma linguagem desenvolvida não apresentam necessariamente o enunciado 

“estou sentindo dor”, mas, sobressaltam, em um primeiro momento, os aspectos 

comportamentais e, só posteriormente, aparecem os aspectos linguísticos da sensação vivida. 

Ou, conforme o próprio Singer (2010, p. 23) indica: “A afirmação ‘Estou sentindo dor’ pode 

ser um elemento de prova para a conclusão de que o falante está com dor, mas não é a única 

prova possível, e, como as pessoas, às vezes, mentem, nem mesmo é a melhor prova 

possível”. 



144 
 

 

 Desse modo, pode-se concluir, a partir do posicionamento de Singer, que, se 

aceitarmos o argumento de que os animais não possuem a capacidade de sentir por serem 

destituídos da linguagem complexa e, por conseguinte, como sugere Frey, de terem crenças e 

desejos, o que os coloca na posição de coisas sem interesses a serem considerados, devemos 

aceitar também  a concepção de que os seres humanos desprovidos da fala sejam pela idade, 

no caso de bebês e crianças muito pequenas, ou por uma limitação proveniente de graves 

deficiências mentais, também não seriam capazes de sentir dor, interesses, crenças ou desejos 

e, assim, teriam seu status moral rebaixado ao mesmo posto que colocamos os demais 

animais desprovidos dessas características. Em suma, para Singer, se concordamos com a 

ideia de que os animais não possuem interesses a serem considerados por não possuírem a 

linguagem desenvolvida, conforme defende Frey, logo os seres humanos desprovidos dessa 

mesma característica também deveriam ter a igualdade de consideração negada, isso porque 

não existem justificativas moralmente plausíveis para se atribuir pesos diferentes a interesses 

iguais.  

 Frey, no entanto, reconhece que, assim como os animais não humanos, alguns seres 

humanos não possuem interesses a serem considerados, referindo-se àqueles que não possuem 

a capacidade da fala. Para ele, se um ser vivo, seja ele humano ou não humano, não possui 

uma linguagem desenvolvida, ele não possui a capacidade de ter crenças e desejos e, por isso, 

é possível apenas que possua necessidades tal qual, por exemplo, um trator para continuar a 

funcionar perfeitamente. Com isso, ele incorre na mesma inconsistência especista presente 

nos argumentos utilizados por Harrison, pois permite a analogia entre seres completamente 

distintos para justificar um posicionamento excludente. Aqui, ele se utiliza da analogia entre 

seres vivos e máquinas fabricadas artificialmente para manter a desigualdade moral entre 

indivíduos sensíveis, ainda que, para isso, necessite excluir alguns membros de nossa própria 

espécie biológica. Porém, ainda que Frey seja coerente ao igualar todos aqueles desprovidos 

da linguagem como seres destituídos de interesses a serem considerados, para Singer, ao 

passo que a linguagem não influencia na senciência do indivíduo e esta, segundo ele, é a linha 

demarcatória entre os seres merecedores da igual consideração. Com isso, ele considera que 

não existem motivos para considerá-la como uma característica primordial para um ser 

possuir interesses e, portanto, nada diz sobre o merecimento de inclusão desses indivíduos no 

âmbito da comunidade moral. Assim, se a linguagem não influencia na senciência, logo ela 

não oferece os parâmetros necessários para afirmar se um ser vivente possui ou não interesses 

a serem considerados e, portanto, pouco importa se ele possui ou não crenças e desejos, pois o 

que conta em sua concepção moral é seu limite de sensibilidade.  



145 
 

 

 Ainda que Frey se coloque contra a maioria dos argumentos singerianos, ele reconhece 

que alguns deles são consistentes e, por isso, devem ser corroborados até pela coerência de 

seu posicionamento moral, entre eles o argumento antiviviseccionista é um dos mais 

relevantes, a partir do qual Frey se vê obrigado a aceitar a ideia de que os experimentos com 

animais não humanos só poderia se justificar, se e somente se, forem justificáveis os mesmos 

experimentos em seres humanos desprovidos das mesmas características que outros animais, 

tais quais os bebês e as pessoas com graves deficiências mentais, aqui, no caso, a capacidade 

para o uso da linguagem. Ora, se é justificável que pesquisas científicas sejam realizadas em 

animais não humanos pelo fato de que esses não possuem uma linguagem desenvolvida e, por 

isso, não possuem crenças nem desejos a serem levados em consideração, então o mesmo 

deve-se aplicar aos seres humanos destituídos da fala, já que, sem essa característica, eles, 

assim como os demais animais, não possuem crenças e desejos a serem frustrados. Sobre isso 

o autor afirma: 

 

Então, para deixar isso claro, o que é necessário, em efeito, é algum motivo para 

pensar que uma vida humana, não importa quão limitada a sua capacidade de 

enriquecimento, não importa quão inferior a sua qualidade, é mais valiosa do que 

uma vida animal independentemente do grau de enriquecimento, não importa a 

superioridade de sua qualidade. (tenha em mente que aqueles que tem essa 

necessidade, por algum motivo, não são religiosos e, portanto, não podem escapar 

dessa necessidade) Eu mesmo tenho e não sei de nada que satisfaça essa 

necessidade; isto é, eu tenho [essa necessidade de algum motivo] e não sei de nada 

que me permita afirmar, a priori, que uma vida humana de qualquer qualidade, por 

inferior que seja, é mais valiosa do a vida de um animal, por superior que seja. [...] 

Na ausência de algo que atenda a necessidade acima, não podemos, com o apelo ao 

benefício, justificar experimentos (dolorosos) com animais sem justificar 

experiências (dolorosas) com humanos. (FREY, 1983, p.96, tradução nossa). 
  

 Como podemos observar, Frey defende que alguns animais podem até mesmos ter 

uma qualidade de vida superior a de muitos seres humanos, como aqueles com graves 

deficiências mentais e/ou físicas e, por isso, as experimentações não podem ser justificadas 

quando realizadas em animais não humanos e negadas quando realizadas em seres humanos 

com qualidade de vida inferior aos mesmos. Desse modo, assim como ocorre atualmente com 

os animais não humanos, para Frey, é justificável o uso de seres humanos com graves 

deficiências em experimentações científicas, porém com a condição de que esses 

experimentos resultem, de fato, em benefícios para aqueles indivíduos com qualidade vida 

superior.  

 Com efeito, se admitirmos as experimentações em animais não humanos com base no 

argumento de maior benefício aos demais indivíduos, teríamos que admitir, por consequência, 



146 
 

 

que os mesmos experimentos sejam realizados em seres humanos com qualidade de vida 

inferior ou equiparável aos outros animais. Ora, Frey aceita a alegação singeriana de que as 

pesquisas científicas com animais seriam justificáveis apenas se as mesmas se justificassem 

também quando realizadas em seres humanos, isso até pelo fato de que os resultados das 

mesmas, se realizadas nos próprios seres humanos, seriam mais seguros e benéficos que 

aqueles realizados nos demais animais. A partir disso, ele passa a defender que, em 

circunstâncias nas quais os benefícios sejam assegurados para os indivíduos com maior 

qualidade de vida, não apenas os testes em animais não humanos, mas também em seres 

humanos desprovidos de crenças ou desejos e, portanto, de interesses, possuem respaldo para 

ter sua realização justificadas moralmente.  

 No entanto, podemos observar uma enorme distinção entre as perspectiva de Singer e 

a de Frey até mesmo no seu resultado final. Assim, enquanto a proposta de Singer tem como 

finalidade expandir o âmbito da comunidade moral e, assim, garantir um maior alcance da 

igualdade, Frey segue o caminho inverso, na medida em que restringe a comunidade moral, já 

que exclui até mesmo alguns membros de nossa espécie à igualdade de consideração. Em 

outros termos, podemos afirmar que, enquanto Singer propõe a elevação do estatuto moral dos 

animais não humanos incluindo-os, pois, nas decisões e dilemas morais, Frey propõe a 

diminuição do estatuto moral dos seres humanos, ao menos daqueles que não compartilham 

de sua característica restrita e excludente: a linguagem desenvolvida, as crenças e os desejos. 

Isso se afigura injustificável na perspectiva singeriana, uma vez que, a partir do limite de 

sensibilidade, os animais não humanos, assim como os seres humanos com graves 

deficiências mentais, os bebês e as crianças muitos pequenas, devem ser igualmente 

considerados no âmbito da comunidade moral. Ou como ele próprio afirma:  

 

Também é importante lembrar que o objetivo do meu argumento é elevar o status 

moral dos animais, e não diminuir o dos seres humanos. Não desejo sugerir que os 

deficientes mentais devam ser forçados a ingerir alimentos com corantes até que 

metade deles morra. [...] Gostaria que nossa convicção de que seria errado tratar 

deficientes mentais dessa maneira fosse transferida para os animais não humanos em 

níveis semelhantes de autoconsciência e com uma capacidade semelhante de 

sofrimento. É excessivamente pessimista abster-se de tentar modificar as nossas 

atitudes com base na ideia de que poderíamos começar a tratar os deficientes 

mentais com a mesma falta de consideração que dispensamos aos animais, em vez 

de tratar estes últimos com a maior consideração que dedicamos aos seres humanos 

com deficiências mentais. (SINGER, 2002, p. 88). 

    

 Para Singer, é evidente que os animais não humanos, assim como os seres humanos 

destituídos da linguagem, os bebês e as crianças muitos pequenas, possuem interesses a serem 

levados em consideração. A linguagem, diferentemente do que pretende Frey, não possui 



147 
 

 

nenhum vínculo com a capacidade de ter interesses, já que ela nada diz sobre a capacidade de 

sentir dor e prazer dos seres vivos, mas apenas faz persistir formulações morais 

conservadoras, restritas e excludentes, as quais não são suficientes para garantir a igualdade 

nem mesmo entre os próprios seres humanos, fazendo predominar os interesses 

exclusivamente daqueles seres humanos dotados de características restritas a uma parcela 

mínima dos seres viventes. Segundo Singer, ao invés de elevar o estatuto moral dos demais 

animais, os autores conservadores, como Frey, preferem diminuir o estatuto moral de seres 

humanos desprovidos das características que eles exaltam. Portanto, para nosso autor, pouco 

importa se o indivíduo é provido de crenças e desejos, o que conta é sua sensibilidade e, por 

isso mesmo, seus interesses devem ser considerados, ainda que seja apenas o interesse em teu 

seu sofrimento aliviado.  

 Assim como Harrison e Frey, J. A Gray oferece uma crítica bastante contundente não 

ao princípio ético proposto por Peter Singer, mas ao problema moral que coloca no mesmo 

patamar a dor sofrida por um ser humano e a dor sofrida por um membro de outra espécie. 

Para ele, ainda que um princípio moral não deva beneficiar apenas uma única espécie, é 

impossível não chegar a um impasse quando igualados os interesses entre espécies distintas, 

isso porque quando se trata de escolhas morais é muito provável que o sujeito moral beneficie 

sua própria espécie em detrimento das demais.  

 Aqui podemos entrever que o impasse moral proposto por Gray refere-se às pesquisas 

científicas com animais não humanos, as quais têm como respaldo a ideia arraigada em nossas 

sociedades de que os resultados a que se chega com tais experimentações são muito positivos 

para o alívio de dores e doenças dos seres humanos, o que justificaria, por sua vez, a dor e o 

sofrimento imposto aos animais nos laboratórios. Com base nesse pensamento, o que interessa 

é o enorme benefício para os seres humanos e não a imposição em demasia de dor, sofrimento 

e morte aos demais animais. Porém, ainda que essa ideia seja aceita pela maioria dos 

indivíduos e por uma enorme quantidade de pesquisadores, cientistas e médicos veterinários, 

já que, na sociedade em que vivemos, a população em quase sua totalidade é especista, nem 

sempre os testes engendram o resultado esperado. Em suma, a maioria das experiências em 

animais não humanos gera resultados frustrados para a aplicação nos seres humanos, mas se 

revela catastrófica na vida e subsistência das espécies utilizadas.  

 Dessa forma, podemos notar que, ao referir-se aos interesses dos humanos e dos outros 

animais, Gray não expõe realmente um impasse moral, uma vez que o interesse em não sentir 

dor por ele questionado vincula-se às pesquisas científicas em benefício dos seres humanos, 

pesquisas estas que poderiam ser realizadas em modelos alternativos e não exclusivamente 



148 
 

 

nos mesmos. Sendo assim, embora o autor defenda que alguns princípios éticos, como o 

proposto por Singer que se fundamentam no ideal de não atribuição de dores desnecessárias 

ao outro, complicam as tomadas de decisões do sujeito moral, em especial aqueles que 

trabalham com a pesquisa científica com animais não humanos, ou seja, aqueles que lidam 

com esse impasse cotidianamente, a saber: os pesquisadores, médicos veterinários, entre 

outros profissionais da saúde ou, mais especificamente, de todos aqueles que trabalham com 

os testes de novas drogas para consumo humano, mas que, antes de ter seu uso liberado, é 

aplicado nos animais não humanos, causando-lhes dor, sofrimento e morte, na maioria dos 

casos. Assim, ele não coloca, de fato, dois interesses genuinamente semelhantes em questão, 

mas apenas interesses distintos que podem também ser atendidos por vias diferentes.  

 Dessa forma, podemos afirmar que, ainda que sua argumentação possa ser aceita e 

exista realmente um desconforto com relação a esses profissionais, já que precisam escolher 

entre amenizar a dor dos seres humanos através de suas pesquisas ou não atribuir dor aos 

animais não humanos realizando-as neles, sabemos que nem sempre esse é um impasse 

propriamente dito, isso porque existem alternativas viáveis para a realização dos mesmos 

experimentos em modelos alternativos, mas que não se popularizam pelo mero especismo 

arraigado em nossas sociedades. Ademais, parece ser mais cômodo continuar com os métodos 

atuais e disseminados no decorrer da história do pensamento ocidental do que aceitar e/ou 

reformular novos métodos e modelos de experimentação científica. Em outros termos, 

podemos alegar que esse argumento possui validade exclusivamente pelo fato de que, na 

lógica de nossas sociedades industrializadas, o único meio de eliminação da dor e de doenças 

em seres humanos é efetivado por intermédio da atribuição de dor e sofrimento 

acompanhados da morte de inúmeros animais em laboratórios de pesquisa. Sobre isso, Felipe 

(2014, p. 135-136) afirma: 

 

Tal argumento se sustenta na convicção de que, para minimizar ou eliminar a dor em 

humanos, portanto para atender ao interesse humano em não sofrer dor, o único 

recurso é infligir dor e morte a animais de outras espécies. Vemos aqui, aonde nos 

leva a confusão de interesses, ou o estabelecimento de concorrências desleais entre 

seres humanos e animais. Gray trabalha com a hipótese de que só há uma forma de 

eliminar a dor em humanos: fazendo investigações que causam dor, sofrimento e 

morte em animais. 

 

 Como podemos notar, na perspectiva de Gray há uma confusão com relação ao que 

seria, de fato, interesses genuinamente semelhantes. Com efeito, ao recorrer ao argumento de 

que os cientistas entram em conflito consigo mesmos pelo fato de  precisarem fazer a escolha 

moral entre amenizar e/ou diminuir a dor humana ou não empregar dor aos animais, o autor 



149 
 

 

coloca no mesmo patamar interesses distintos que poderiam ser atendidos de modo também 

diferente. A não atribuição de dor aos animais não humanos nas experimentações científicas, 

por exemplo, não acarreta necessariamente a dor nos seres humanos, uma vez que tais 

pesquisas podem ser realizadas com métodos alternativos e, assim, atender tanto ao interesse 

vital dos animais – já que, ao serem submetidos aos testes, os animais frequentemente sofrem 

a eutanásia após passar por longas experiências dolorosas nos laboratórios de pesquisa – 

quanto à amenização e/ou eliminação da dor nos seres humanos, através dos métodos 

alternativos tão eficazes quanto os tradicionais.   

 Ora, de acordo com a lógica singeriana, ainda que os interesses devam confrontar-se 

entre si para serem atendidos por seu princípio da igual consideração de interesses em 

conformidade, nesses casos específicos, com o princípio da utilidade marginal72, eles só 

podem concorrer quando são, de fato, interesses semelhantes, bem como quando o 

atendimento a ambos depende de um único recurso. Se os interesses, ainda que semelhantes, 

podem ser respeitados e atendidos com recursos distintos, logo eles não se confrontam entre 

si. Assim, como se pode constatar acima, a proposta de Gray não coloca dois interesses 

semelhantes em conflito, já que nas pesquisas científicas o que está em jogo em muitos casos 

é um mero luxo ou capricho humano em detrimento do sofrimento e da morte dos demais 

animais, como ocorre nos testes para novos cosméticos e/ou novos tratamentos já existentes e 

eficazes. Ademais, como afirma Felipe (2014, p. 134-135):  

 

Interesses distintos, dado que podem ser atendidos com meios também distintos, não 

devem ser colocados frente a frente como se concorressem entre si. Nesse sentido, o 

interesses de um homem em usar um tipo de creme hidratante ou um certo creme de 

barbear, por exemplo, não pode ser colocado como um interesse que rivaliza 

naturalmente com o interesse de um coelho em viver com seus olhos saudáveis 

[refere-se aos testes de cosméticos LD e Draize]. Interesses de naturezas distintas 

devem ser atendidos por vias distintas. O interesse em viver dos animais tem sido 

colocado como “rival” ou “concorrente” com os interesses financeiros da indústria 

de cosméticos, por um lado, e com a preferência dos consumidores, por outro.  

  

 Com base nesses pressupostos, podemos afirmar que a proposta de Gray é 

inconsistente, uma vez que os interesses por ele confrontados não são verdadeiramente 

semelhantes. Ora, ainda que ambos os seres sencientes tenham o interesse em não sentir dor - 

nesse caso dor humana e animal com relação às pesquisas científicas – eles podem ser 

atendidos diferentemente e, assim, não são prejudicados pelo respeito ao interesse do outro. 

Em suma, o pesquisador não está sob a obrigação de fazer a escolha moral nesse contexto, 

                                                           
72 Sobre isso, cf. capítulo 3. 



150 
 

 

pelo contrário, há uma enorme gama de alternativas pelos quais ambos os interesses poderiam 

ser atendidos. Para Felipe (2014, p.136): 

 

[...] o cientista não está, como pretende o autor [Gray], moralmente obrigado a 

infligir dor aos animais, como se esta fosse não apenas a única, mas a verdadeira 

hipótese para encontrar alívio para as dores humanas. A restrição a qual os cientistas 

se submetem é histórica. Ela resulta, no mínimo, da indiferença filosófica e 

científica que caracterizou, nos últimos séculos, a atitude humana diante da dor 

animal.  

  

 Como podemos observar nas palavras de Felipe, a restrição pela qual os cientistas 

passam, de acordo com a concepção de Gray, não se trata, de fato, de uma restrição legítima, 

mas do resultado de um contexto histórico que negligencia a senciência dos demais animais 

colocando-os no patamar de coisas a serem utilizadas para o bem-estar dos seres humanos e 

não como seres capazes de sentir e, por isso, providos de interesses a serem respeitados no 

âmbito moral.  Para ela, a ciência ocupou-se de um padrão exclusivo de investigação 

científica, mediante o qual o modelo animal foi visto como único meio possível para os testes 

de novas drogas, bem como de reformulações daquelas existentes, o que denuncia o quanto 

tais técnicas estão vinculadas ao especismo arraigado em nossas sociedades, já que desprezam 

os interesses vitais dos animais não humanos para exaltar e beneficiar os interesses dos seres 

humanos, até mesmo aqueles interesses supérfluos dos membros de nossa espécie, tais como: 

o interesse por novos cosméticos, novas formulações de produtos já existentes, bem como 

pelo sabor da carne animal, a qual há muito já não é vital para nossa subsistência.  

 A partir do exposto acima, podemos afirmar que as críticas aos pressupostos 

apresentados por Peter Singer em defesa dos animais não humanos revelam-se inconsistentes 

e conservadoras, já que pretendem manter os animais como seres desprovidos de interesses e, 

por consequência, de igual consideração no âmbito das decisões e dilemas morais. Peter 

Harrison, ao negar a senciência nos demais animais, recusa-se a aceitar a evidência científica 

de que, semelhantemente aos membros da espécie homo sapiens, os demais animais têm a 

capacidade de sentir prazer e dor. Raymond G. Frey, por sua vez, ao eleger a linguagem como 

característica primordial para que o ser sensível desenvolva crenças e desejos e, por 

conseguinte, possuam interesses a serem respeitados, desconsidera os aspectos 

comportamentais que independem da linguagem. Ele desconsidera o principal interesse de um 

ser moral, a saber: a capacidade de sentir dor e o interesse em ter seu sofrimento aliviado, 

capacidade esta comprovada pelos psicólogos comportamentais que se utilizam dessas 

reações nos animais não humanos para predizer reações parecidas nos seres humanos em 



151 
 

 

situações semelhantes, bem como os aspectos fisiológicos apresentados em circunstâncias 

dolorosas presentes tanto nos seres humanos quanto nos demais animais. De fato, os próprios 

cientistas e médicos veterinários utilizam, em situações específicas – quando não alteram os 

resultados dos experimentos –, anestésicos e analgesias nos animais não humanos, tal qual o 

fazem outras especialidades médicas com os seres humanos em ocasiões em que ambos 

sentem dor. Por último, vimos que o impasse apontado por Jeffrey A. Gray não se sustenta 

como dilema genuinamente moral, uma vez que os interesses entre humanos e não humanos 

só entram, de fato, em conflito quando são verdadeiramente idênticos, bem como quando não 

podem ser atendidos por vias distintas. Ora, uma vez que nas pesquisas científicas citadas por 

Gray o interesse dos animais é vital quando comparado ao interesse dos seres humanos pelo 

alívio da dor, já que após os testes eles são sacrificados, bem como pelo fato de que tanto o 

interesse animal pelo alívio do seu sofrimento e pelo desenvolvimento integral de suas vidas 

quanto o interesse humano pelo alívio da dor podem ser atendidos por vias distintas. Assim, 

tais interesses não entram em conflito, de modo que não é necessário, como vimos, que o 

cientista faça a escolha moral entre aliviar o sofrimento humano infligindo dor e morte aos 

animais de laboratórios, já que existem e podem ser desenvolvidas alternativas para que as 

pesquisas científicas continuem e ambos os interesses sejam atendidos. Com isso, concluímos, 

portanto, que a proposta singeriana permanece intacta às críticas apontadas por tais autores, 

isso porque seu princípio da igual consideração de interesses é suficiente como pressuposto 

para superar tais impasses morais, sem excluir da comunidade moral os bebês, as crianças 

muito pequenas, as pessoas com graves deficiências mentais e os animais não humanos como 

ocorreria se fossem aceitas as perspectivas dos autores citados no decorrer deste capítulo. Em 

suma, Singer não rebaixa o estatuto moral dos seres humanos, mas eleva o estatuto moral dos 

demais animais, tirando-os do patamar de coisas e/ou propriedades para servir ao ser humano, 

considerando-os, portanto, como seres autônomos com interesses a serem respeitados no 

plano da moralidade.  

  

  

 

 

 

 

 

 



152 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O eixo temático que norteou este trabalho teve como fonte privilegiada de análises a 

concepção utilitarista de preferências de Peter Singer, a qual, desde a publicação da obra 

Libertação Animal, promoveu inúmeras discussões e reivindicações éticas no concernente à 

relação dos humanos com as demais espécies do reino animal. A partir da desconstrução de 

preceitos comumente aceitos nas sociedades em que vivemos, Singer demonstra a necessidade 

de extrapolarmos as éticas tradicionais e pensarmos a questão dos demais animais a partir de 

novos preceitos morais. Em suma, o autor propõe uma mudança de paradigma, a saber: ao 

invés de pensarmos a posição dos animais a partir de preceitos antropocêntricos e/ou 

especistas, conforme fazem as éticas clássicas, deveríamos refletir sobre os mesmos sob uma 

nova concepção ética, a qual atribua valor intrínseco aos não humanos com base em sua 

capacidade de possuir interesses e, portanto, interesses a serem respeitados no âmbito moral, 

isto é, em termos de uma ética pautada no respeito e na responsabilidade da relação entre 

humanos e não humanos. Vimos ainda, que para um ser possuir interesses, ele precisa 

responder ao critério da senciência, já que esse é o limite demarcatório entre os seres morais 

e, portanto, pertencentes ao âmbito da comunidade moral. Desse modo, conclui-se que para 

justificar sua proposta, Singer propõe o critério da senciência – sensibilidade e consciência – 

como linha divisória entre aqueles indivíduos dotados de interesses, ao menos o interesse 

preliminar pelo alívio da dor e do sofrimento, já que este é um interesse prévio para que o ser 

sensível desenvolva outros interesses e consiga usufruir de sua vida plena e integralmente.  

 Assim como Singer, podemos afirmar, acreditamos serem os animais não humanos 

dignos de respeito e consideração em nossas discussões morais, uma vez que os mesmos 

possuem a capacidade de ter interesses, possibilitada pela senciência, do mesmo modo que os 

seres humanos. Foi com base nessa crença que percorremos todo o itinerário deste trabalho, 

nosso propósito foi uma tentativa de demonstrar a consistência filosófica da proposta ética 

singeriana, a qual é mais ampla e justificável que as éticas tradicionais, já que alcança não 

apenas os membros de nossa espécie, mas todo e qualquer ser vivente dotado de sensibilidade. 

Para tanto, demonstramos no primeiro capítulo o modo como as teorias discriminatórias dos 

demais animais partem de argumentos inconsistentes e falaciosos ao defender a exclusão dos 

animais não humanos de nossa comunidade moral.  Inicialmente, apresentamos uma breve 

discussão ontológica sobre os conceitos de animalidade e de pessoalidade, termos através dos 

quais pudemos perceber a inconsistência dos argumentos contra a igualdade de consideração 

para os demais animais. Isso porque, ambos os conceitos são atribuídos e negados aos animais 



153 
 

 

com base em características arbitrárias, uma vez que lhes são atribuídas a partir daquilo que 

acreditamos ser inferior aos atributos intrínsecos supostamente aos seres humanos. A 

animalidade, por exemplo, é reprimida nos humanos, já que a vemos como uma denúncia da 

nossa condição de mais um membro do reino animal e, desse modo, destituídos de nossa 

pretensa superioridade. Por isso, então, atribuímos essa condição exclusivamente aos animais 

não humanos, pois eles não conseguem reprimi-la, vivem em um “estado bruto de natureza” 

considerada por nós, humanos, como muito negativa. Em termos mais específicos, vimos que 

essa característica é comumente atribuída aos animais não humanos como um atributo 

negativo inerente aos mesmos e, por isso, reprimida nos seres de nossa própria espécie. Ao 

contrário da animalidade, demonstramos a inconsistência da pessoalidade enquanto condição 

exclusiva da espécie homo sapiens, diferentemente da animalidade que é vinculada 

exclusivamente aos membros das demais espécies animais, a pessoalidade é vinculada, quase 

que exclusivamente, aos membros de nossa espécie, já que pressupõe a capacidade de 

consciência de si, autoconsciência, entre outros atributos considerados existentes apenas nos 

seres humanos – ainda que atualmente, sabemos, são possíveis também em outras espécies, 

como nos primatas, por exemplo, conforme comprovam as inúmeras observações empíricas 

sobre o tema, algumas das quais citamos no decorrer deste texto. Por último, ainda nos limites 

deste capítulo, abordamos os conceitos de antropocentrismo, especismo e senciocentrismo, 

isso com o objetivo de demonstrar a incongruência dos argumentos apontados para excluir os 

membros das demais espécies das discussões e dilemas morais, como pudemos observar nos 

dois primeiros termos – antropocentrismo e especismo –, bem como apresentamos o 

senciocentrismo enquanto teoria moral consistente para ultrapassar as visões discriminatórias 

dos animais não humanos, já que parte do pressuposto de que se o indivíduo é senciente, logo 

ele deve ser incluído no âmbito da comunidade moral.  

 No segundo capítulo, por sua vez, demonstramos as especificidades da proposta ética 

de Peter Singer. Aqui, apresentamos o modo como o autor rompe com as éticas tradicionais 

ao propor a avaliação e a resolução de questões e dilemas da vida cotidiana pelas 

consequências práticas que nossas decisões morais podem acarretar, e não pela ideia de uma 

alma ou natureza humana, tão presentes nas éticas tradicionalistas. A partir da concepção ética 

exposta pelo autor, chegamos a ideia daquilo que seria o utilitarismo, tendo em vista que essa 

corrente de pensamento é apontada por ele como uma das formas mais coerentes de ética 

possível, ainda que não seja o único viés de pensamento possível. Sendo assim, apresentamos 

o que seria, de fato, o utilitarismo. Para tanto, expomos o utilitarismo clássico a partir dos 

posicionamentos de Jeremy Bentham e John Stuart Mill, seus principais representantes. Para 



154 
 

 

eles, a busca pela felicidade determina a motivação do agir dos seres sensíveis no mundo. 

Pudemos observar, por assim dizer, as semelhanças e divergências entre as perspectivas 

desses pensadores, o que nos possibilitou, por conseguinte, compreender mais claramente a 

perspectiva singeriana perante as nossas ações e decisões morais. Por fim, concluímos esse 

capítulo com a demonstração daquilo que seria o utilitarismo preferencial de Singer enquanto 

uma proposta alternativa – não como oposição, mas como aprimoramento – ao pensamento de 

Bentham e Stuart Mill, o que abriu precedentes para pensarmos o princípio moral proposto 

pelo filósofo. 

 No terceiro capítulo, chegamos, de fato, ao preceito moral básico da ética de Peter 

Singer, a saber: o princípio da igual consideração de interesses. Discutimos o problema da 

igualdade, a partir do qual pudemos compreender mais claramente sua proposta moral. Para o 

autor, conforme vimos, para que uma ética seja pautada no respeito e na responsabilidade é 

conveniente que recorramos a um princípio mais amplo e coerente que proporcione, por 

consequência, a igualdade para a maior quantidade de seres viventes possível.  Pressupostos 

sob os quais é fundamentado o seu princípio da igual consideração de interesses. Como 

observamos no decorrer deste capítulo, esse princípio sustenta que se existem interesses em 

jogo no plano das ações e dilemas morais, eles devem contar igualmente independente das 

características individuais de cada ser. Por conseguinte, vimos que para um ser possuir 

interesses é necessário que possua algum nível de senciência, ou seja, faz-se necessário que o 

ser vivente possua a capacidade de sentir prazer e dor, isso pelo fato de que a senciência é 

determinante para que o indivíduo consiga desenvolver outros interesses, ao menos o interesse 

preliminar pelo alívio de sua dor ou sofrimento. Dito isso, apresentamos a perspectiva de 

Singer com relação às comprovações da existência de dor também nos animais não humanos, 

tais como: seus aspectos comportamentais, fisiológicos e o valor da dor enquanto dispositivo 

de evolução. Por conseguinte, analisamos o que seria, de fato, os interesses, os quais, como 

constatamos, são possibilitados pela sensibilidade e consciência do indivíduo, seja ele 

humano ou não humano.  Por último, pudemos constatar que o princípio da igual 

consideração de interesses extrapola limites das posições discriminatórias além daquelas 

dispensadas a alguns membros de nossa própria espécie, tais como: o racismo e do sexismo; 

também extrapola os limites das atitudes e preceitos discriminatórios empregados para outras 

espécies, tais como: o antropocentrismo e o especismo, já que almeja a igualdade para todos 

os indivíduos dotados de senciência. Em suma, com relação à igualdade também para os 

animais não humanos, a senciência é utilizada por Singer enquanto elemento norteador do 



155 
 

 

interesse animal, isto é, a dor e o prazer são os elementos pelos quais podemos deduzir que os 

outros animais possuem interesses e, além disso, que merecem ter seus interesses respeitados.  

 Por último, no quarto capítulo desta dissertação, apresentamos algumas das críticas e 

mal-entendidos acerca da proposta ética de Peter Singer. Entre elas analisamos o 

posicionamento moral de Peter Harrison, o qual defende a inexistência de qualquer 

sensibilidade no animal não humano, pressuposto este que, para Singer, é arbitrário, 

excludente e inconsistente, uma vez que a senciência é comprovada atualmente por variadas 

áreas do saber, como na medicina veterinária ou na psicologia, por exemplo. Vimos, ainda, 

que ao enfatizar uma suposta insensibilidade animal, Harrison, não leva em consideração o 

fato de que mesmo os procedimentos que nós, seres humanos, realizamos nos animais não 

humanos com o intuito de tirarmos conclusões sobre o modo como reagiríamos a 

determinadas substâncias, tais como, os sedativos e os anestésicos. No entanto, vimos que tais 

procedimentos não seriam possíveis se tais animais não possuíssem algum nível de 

sensibilidade. Isso, em si mesmo, já demonstra a incongruência da perspectiva de Harrison, 

uma vez que até mesmo no meio científico é reconhecido que os animais não humanos 

possuem essa característica. Até mesmo a experimentações científicas realizadas nos animais 

são prova de que os mesmo possuem um nível de sensibilidade, pois se assim não fosse, as 

pesquisas e os experimentos não teriam um motivo para existir, já que sem a capacidade de 

sentir dor não nos seria possível reconhecer as reações humanas e animais a partir de uma 

mesma substância. Por conseguinte analisamos a perspectiva de R. G. Frey, o qual parte do 

pressuposto de que para um ser ter interesses ele deve ser capaz ter crenças e desejos e, por 

consequência, de querer. No entanto, tais características são possíveis apenas aos seres 

dotados de linguagem e, desse modo, impossíveis nos animais não humanos. Sem a 

capacidade para o desenvolvimento da linguagem complexa, o ser vivente não é capaz de 

formular conceitos, pensar de modo abstrato e, portanto, incapaz de ter crenças, desejos e, 

assim, de querer. Para finalizar, analisamos a exigência de Jeffrey A. Gray, para esse pensador 

pouco importa se os seres são sencientes ou não para sua inclusão no âmbito da comunidade 

moral, para ele é perfeitamente compreensível que se um ser sofre, seja ele humano ou não, 

que seu interesses em não sofrer seja considerado. Assim, como explanamos no decorrer deste 

quarto capítulo, para o autor a dificuldade em atribuir igualdade de consideração aos membros 

de outras espécies biológicas vincula-se ao fato de que em uma dada circunstância é 

improvável que o ser humano escolha atender ao interesse, ainda que vital, de um animal não 

humano em detrimento de um interesse, ainda que menor, de um ser humano. Argumento esse 

refutado por Singer, como vimos, a partir do esclarecimento daquilo que seriam os interesses 



156 
 

 

genuinamente semelhantes. Ora, se o impasse ao qual Gray refere-se está vinculado ao 

desconforto causado por ele – escolher entre infligir dor aos animais ou buscar um resultado 

nem sempre satisfatório para amenizar as dores humanas – aos pesquisadores que realizam 

seus experimentos nos não humanos e, como sabemos, esses experimentos nem sempre 

desencadeiam o resultado esperado, enquanto atribuem prejuízos reais às espécies utilizadas, é 

visível que o impasse ao qual refere-se não se trata de um impasse real, tendo em vista que 

existem meios alternativos para que ambos os interesses sejam atendidos. Sendo assim, vimos 

que o argumento apresentado por Gray é inconsistente e não se sustenta enquanto dilema 

moral, visto que apenas poderiam ser conflitantes e incômodos aos pesquisadores se, e 

somente si, fossem interesses genuinamente idênticos e não pudessem ser atendidos por vias 

distintas o que, como pudemos notar, não ocorre. Portanto, conclui-se, se os interesses não 

entram em conflito real, não há motivos pelos quais os cientistas precisem fazer escolhas 

morais – entre humanos e não humanos –, mas buscar meios alternativos que satisfaçam 

ambos os interesses.  

 A partir de tudo que foi exposto até aqui, concluímos nosso trabalho com a certeza que 

o objetivo que o norteou foi alcançado, a saber: a demonstração da possibilidade de uma 

concepção ética mais ampla e inclusiva que envolva não apenas os seres humanos, mas 

também os animais não humanos. Em resumo, pudemos demonstrar a coerência e 

possibilidade da instauração de uma ética que envolve também os animais não humanos no 

âmbito das discussões e dilemas morais, ultrapassando, desse modo, os interesses puramente 

econômicos e políticos que regem nossas sociedades pós-modernas, bem como a 

demonstração de uma perspectiva moral pautada na responsabilidade e respeito para com os 

animais de outras espécies biológicas e não apenas com relação aos seres humanos. Isso foi 

possível a partir dos ideais propostos por Singer, os quais demonstram que não existem 

motivos moralmente justificáveis para excluirmos os não humanos da esfera moral, uma vez 

que eles possuem características semelhantes as nossas, como o limite de sensibilidade, ou 

seja, a capacidade de sentir prazer e dor e, portanto, de possuir interesses a serem respeitados. 

Sendo assim, pudemos perceber no decorrer deste trabalho que, embora sofra inúmeras 

críticas, o posicionamento ético de Singer é um dos mais coerentes e relevantes de nossos dias 

atuais, já que denuncia o especismo arraigado de nossas sociedades com o intuito de 

ultrapassá-lo, já que não existem motivos relevantes para pesar os interesses – semelhantes – 

dos demais animais de modo distinto aos dos membros de nossa espécie, posto que em ambos 

os seres viventes predomina a mesma condição relevante para sua consideração no plano 

moral. 



157 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

AGAMBEN, G. Lo abierto: el hombre y el animal. Valencia: Pré-Textos, 2005. 

  

AGNU. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Proclamada em sessão realizada em 

Paris em 10 de Dezembro de 1948. Disponível em: < 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em 12 Ago. 2016. 

 

ANTUNES, T. Push-Pin ou Poesia? O Problema da Distinção Qualitativa dos Valores no 

Utilitarismo. Philosophica. Lisboa, n. 25, 2005, p. 105-118. Disponível em: 

<http://docplayer.com.br/5611189-Push-pinov-poesia-o-problema-da-distincao-qualitativa-

dos-valores-no-utilitarismo.html>. Acesso em: 12 Mar. 2016. 

 

ARAÚJO, M. C. S. Direito à Vida em Peter Singer e a Tradição Utilitária. 2008. 148 f. 

Dissertação (Mestrado em Filosofia), Universidade Estadual do Ceará, Fortaleza, 2008. 

Disponível em: < 

http://www.uece.br/cmaf/dmdocuments/Dissertacoes2008_direito_Vida_Peter_Singer.pdf>. 

Acesso em: 17 fev. 2017. 

 

ARISTÓTELES. A Política. Tradução de Nestor Silveira. São Paulo: Folha de São Paulo, 

2012. (Coleção Livros que Mudaram o Mundo).  

 

AUDARD, C. Utilitarismo. In: CANTO-SPERBER, M. Dicionário de ética e filosofia moral. 

Traduções de Ana Maria Ribeiro-Althoff et. al. São Leopoldo: Editora UNISINOS, 2007. 

 

BARATELA, D. F. Ética Ambiental e Proteção dos Direitos dos Animais. Revista Brasileira 

de Direito Animal. Salvador, v. 9, n. 16, 2014, p. 73-95. Disponível em: 

<https://www.animallaw.info/sites/default/files/brazilvol16.pdf>. Acesso em: 10 Set. 2017 

 

BENTHAN, Jeremy. Uma introdução aos princípios da moral e da legislação. Tradução de 

Luiz João Baraúna. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1979. (Coleção Os Pensadores). 

 

BLACKBURN, S. Dicionário Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 

 

BOARATI, V. Economia para o Direito. Barueri, São Paulo: Manole, 2006. (Série Noções de 

Direito).  

 

BONELLA, Alcino E. Justiça como Equidade e Utilitarismo. Educação e Filosofia. 

Uberlândia, v. 12, n. 23, 1998, p. 129-140. Disponível em: 

http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/866/778. Acesso em: 07 de 

Set. 2016. 

 

BONELLA, Alcino E. A Ética no Uso de Animais. Philósophos. Goiânia, v. 17, n. 2, 2012, p. 

11-41. Disponível em: 

<http://revistas.ufg.br/index.php/philosophos/article/view/15835/13571#.VPdHT3zF-M4>. 

Acesso em: 13 Fev. 2017.  

 

BRASIL. Lei n. 11.794, de 08 de Outubro de 2008. Dispõe sobre o estabelecimento de 

procedimentos para o uso científico de animais. Diário Oficial da União, Brasília, 09 Out. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm
http://www.uece.br/cmaf/dmdocuments/Dissertacoes2008_direito_Vida_Peter_Singer.pdf
http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/866/778


158 
 

 

2008. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007 

2010/2008/lei/l11794.htm>. Acesso em: 11 Dez. 2016. 

 

BRÜGER, P. Nós e os Outros Animais: especismo, veganismo e educação ambiental. Linhas 

Críticas. Brasília, v. 15, n. 29, 2009, p. 197-2214. Disponível em: 

<http://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/viewFile/6409/5784>. Acesso em: 

21 Ago. 2017. 

 

CARVALHO, M. C. M. John Stuart Mill: o utilitarismo reinventado. In: O Utilitarismo em 

Foco: um encontro com seus proponentes e críticos. Florianópolis: Editora da UFSC, 2007.  

 

COMPARATO, F. K. Ética: direito, moral e religião no mundo moderno. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2006. 

 

COLTRO, Fábio L. Z. Uma reflexão sobre a relação humano-animal na sociedade 

contemporânea e a ligação geográfica. Terra Plural. Ponta Grossa, v. 7, n. 2, 2013, p. 207-

222. Disponível em: < http://www.revistas2.uepg.br/index.php/tp/article/view/4319>. Acesso 

em: 25 jul. 2016. 

 

DARWIN, C. A Expressão das Emoções no Homem e nos Animais. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2009.  

 

DELEUZE, G; GATTARRI, F. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. v. 4. Tradução de 

Suely Rolnik. São Paulo: Editora 34, 1997. 

 

DEMIDOFF, A. et al. Membro-fantasma: o que os olhos não vêem o cérebro sente. Ciência e 

Cognição. v. 12, 2007, p. 234-239. Disponível em: < 

http://WWW.cienciasecognicao.org/pdf/v12/m347199.pdf>. Acesso em: 12 Jul. 2017. 

 

DERRIDA, J. O Animal Que Logo Sou. Tradução de Fábio Landa. São Paulo: Editora 

UNESP, 2002.  

 

DERRIDA, J. De que amanhã. Tradução de André Teles. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.  

 

DESCARTES, R. Os pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1983. 

 

DESCARTES, R. Discurso do Método. Tradução de Maria Ermantina Galvão. São Paulo: 

Martins Fontes, 2001. (Clássicos). 

 

DIAS, M. C. L. C. Uma reconstrução racional da concepção utilitarista de Bentham: os 

limites entre a ética e a legislação. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Programa de Pós 

Graduação em Filosofia. Universidade de São Paulo (USP). São Paulo, 2006. Disponível em: 

< www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-01112007 

153159/publico/TESE_MARIA_CRISTINA_LONG0_CARD0S0_DIAS.pdf > Acesso em 25 

Jun. 2017. 

 

ENGELS, F; MARX, K. A Ideologia Alemã. Tradução de Luis Claudio de Castro e Costa. 

São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

 

http://www.cienciasecognicao.org/pdf/v12/m347199.pdf
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-01112007


159 
 

 

FELIPE, S. T. Da Igualdade. Peter Singer e a Defesa Ética dos Animais contra o Especismo. 

Philosophica. Lisboa, 2001, p. 21-48. Disponível em: < 

http://www.centrodefilosofia.com/uploads/pdfs/philosophica/17_18/3.pdf>. Acesso em: 16 

Set. 2016. 

 

_______. Por uma questão de princípios: alcance e limites da ética de Peter Singer 

em defesa dos animais. Florianópolis: Fundação Boiteux, 2003. 

 

 _______. Igualdade preferencial. Parâmetros da concepção ética de Peter Singer. In: 

CARVALHO, Maria Cecília M. (Org.). Utilitarismo em Foco: um encontro com seus 

proponentes e críticos. Florianópolis: Editora da UFSC, 2007. p. 167-200. 

 

_______. Ética e Experimentação Animal: fundamentos abolicionistas. 2. ed. Florianópolis: 

Editora Da UFSC, 2014.  

 

FELIPE, S. T. Antropocentrismo, Sencientismo e Biocentrismo: perspectivas éticas 

abolicionistas, bem-estaristas e conservadoras e o estatuto dos animais não humanos. Revista 

Páginas de Filosofia. v. 1, n. 1, 2009, p. 1-30. Disponível em: < 

https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/PF/article/view/864/1168>. Acesso 

em: 29 Ago. 2016. 

 

_______. Por uma Questão de Princípios: alcance e limites da ética de Peter Singer em defesa 

dos animais. Florianópolis: Fundação Boiteux. 2003. Resenha de: CARVALHO, Maria 

Cecília M. Por uma Questão de Princípios. Ética: Revista Internacional de Filosofia da 

Moral, v. 5, n. 2, p. 235-239, 2006. Disponível em: 

<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/view/17387/15944>. Acesso em: 12 Fev. 

2017. 

 

FIVE FREEDOMS. World Society For Protection of Animals. Disponível em: < 

https://www.worldanimalprotection.org/about-world-animal-protection>. Acesso em: 20 Jul. 

2016. 

 

FREY, R. G. Rights, Interests, Desires and Beliefs. In: American Philosophical Quarterly. v. 

16, n. 3, 1979, p. 233-239.   

 

FREY, R. G. Vivisection, Morals and Medicine. Journal of Medical Ethics. n. 9, 1983, p. 94-

97.  Disponível em: <https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC1059351/>. Acesso em: 

25 set. 2017. 

 

FRANK, A. O Diário de Anne Frank. Tradução de Alves Calado. Rio de Janeiro: Bestbolso, 

2012. 

 

GARCIA, A. Crianças que são cruéis com animais. Pediatria Moderna. São Paulo, v. 35, n.7, 

1999, p. 552-558. Disponível em: < http://www.moreirajr.com.br/revistas.asp> Acesso em: 20 

Set. 2017. 

 

GONÇALVES, Carlos W. P. Os (des)caminhos do meio ambiente. São Paulo: Contexto, 

1989. 

 

https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/PF/article/view/864/1168
https://www.worldanimalprotection.org/about-world-animal-protection
http://www.moreirajr.com.br/revistas.asp


160 
 

 

GRAY, J. A. In Defense os speciesism. In: BAIRD, R.; ROSENBAUM, S. E. Animal 

Experimentation: the moral issues. New York: Prometheus Books, 1991. 

 

GUIDA, A. Para Uma Política da Animalidade. In: Simpósio Internacional de Literatura, 

Crítica e Cultura V: Literatura e Política, 5, 2011. Juiz de Fora, (anais), Juiz de Fora, 2011, p. 

01-09. Disponível em: < http://www.ufjf.br/darandina/files/2011/08/Para-uma-

pol%C3%ADtica-da-animalidade.pdf>. Acesso em: 20 Dez. 2016. 

 

GRUEN, L. Must Utilitarian’s be Impartial? In: JAMIESON, D. (Ed.). Singer and his Critics: 

philosophers and their critics. Oxford-Malden: Brackwell, 1999, p. 129-149. 

 

GUISÁN, E. El Utilitarismo. In: CAMPS, V. (Ed.). Historia de la ética: la ética moderna. 2 

ed. Barcelona: Crítica, 2002. Volumen dos. p. 457-499. 

 

HARRISON, Peter. Theodicy and Animal Pain. In: Philosophy. v. 64, p. 79-92, 1989.  

 

_______. Do Animal Pain? In: Philosophy. v. 66, n. 255, p. 25-40, 1991. 

 

_______. Animal Pain. In. BAIRD, Robert M.; ROSENBAUM, Stuart E. (Ed.) Animal 

Experimentation: the moral issues. New York: Prometheus Books, 1991. p. 128-139. 

 

HAYWARD, T. Anthropocentrism: A Misunderstood Problem. Environmental Values, v. 6, 

1997. 

 

HEIDEGGER, M. Os conceitos fundamentais da metafísica. Tradução de Marco Antônio 

Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2006. 

 

HULL, D. Historical Entities and Historical Narratives. in C. Hookway (ed.), Minds, 

Machines and Evolution. Cambridge, Cambridge University Press, 1984. 

 

INGOLD, T.  Companion Encyclopedia of Anthropology. Londres: Routledge, 1994. 

 

INGOLD, T. What is an Animal.  Londres: Unwin Hyman,1988.  

 

KANT, I. Sobre um suposto direito de mentir por amor à humanidade. In: Textos Seletos. 

Petrópolis: vozes. 2005. 

 

LESTEL, Dominique. As origens animais da cultura. Lisboa: Instituto Piaget, 2001. 

 

MILL, J. S. Utilitarismo. Tradução de Pedro Galvão. Porto: Porto Editora, 2005.  

 

MILARÉ, Édis. Direito do Ambiente: a gestão ambiental em foco: Doutrina. Jurisprudência. 

Glossário. 7. ed. Editora Revista dos Tribunais, 2011. 

 

MONTAIGNE, M. Apologia de Raymond Sebond. Tradução de Sérgio Milliet. São Paulo: 

Nova Cultural, v. 1, 2000. (Os Pensadores). 

 

MORA, J. F. Dicionário de Filosofia. Tradução de Roberto Leal Ferreira e Álvaro Cabral. 3. 

ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

 

http://www.ufjf.br/darandina/files/2011/08/Para-uma-pol%C3%ADtica-da-animalidade.pdf
http://www.ufjf.br/darandina/files/2011/08/Para-uma-pol%C3%ADtica-da-animalidade.pdf


161 
 

 

MULGAN, T. Utilitarismo. Tradução de Fábio Creder. Petrópolis: Vozes, 2012. (Série 

Pensamento Moderno).  

 

NACONECY, C. A Discriminação Moral Contra Animais: o conceito de especismo. Revista 

Diversitas. São Paulo, v. 4, n. 5, 2016, p. 21-51. Disponível em: 

<http://diversitas.fflch.usp.br/sites/diversitas.fflch.usp.br/files/revista_diversitas_5_1_0.pdf>. 

Acesso em: 18 Out. 2017. 

 

NAPOLLI, R. B. Animais como Pessoas? O Lugar dos Animais na Comunidade Moral. 

Princípios. Natal, v. 20, n. 33, 2013, p. 47-78. Disponível em: < 

https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/7509/5580>. Acesso em 20 Nov. 2017. 

  

OLIVEIRA, W. F. A Importância da Dor e do Sofrimento Animal em Peter Singer. 2012. 250 

f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 

Federal de Santa Catarina. Florianópolis, 2012. Disponível em: < 

https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/100488/314920.pdf?sequence=1

&isAllowed=y>. Acesso em: 25 Ago. 2017. 

 

OLIVEIRA, A. C. Fundamentos da Filosofia Moral de Peter Singer. 2013. 193 f. Dissertação 

(Mestrado em Filosofia) Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal 

do Rio Grande do Norte, Natal, 2013. Disponível em: < 

https://repositorio.ufrn.br/jspui/bitstream/123456789/16518/1/AnselmoCO_DISSERT.pdf>. 

Acesso em: 20 Dez. 2016. 

 

PAIXÃO, R. Sob o Olhar do Outro: Derrida e o Discurso da Ética Animal. Sapere Aude. Belo 

Horizonte. v. 4, n. 7, 2013, p. 272-283. Disponível em: < 

file:///C:/Users/deize/Downloads/5507-21698-1-PB%20(1).pdf> 

 

PARIZEAU, Marie-Helène. Ética Aplicada. In: CANTO-SPERBER, M. Dicionário de ética e 

filosofia moral. Traduções de Ana Maria Ribeiro-Althoff et. al. São Leopoldo: Editora 

UNISINOS, 2007. 

 

PENNA, M. M. et al. Concepções Sobre o Princípio da Não Maleficência e Suas Relações 

com a Prudência. Revista Bioética (impr.), v. 20, n. 1, p. 78-86. Disponível em: 

http://revistabioetica.cfm.org.br/index.php/revista_bioetica/article/view/717/739. Acesso em: 

20 Ago. 2017. 

 

RAPCHAN, E. S; NEVES, W. A. Primatologia, culturas não humanos e novas alteridades. 

Scientiae Studia. São Paulo. V. 12, n. 2, p. 309-329, p. 2014. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1678-

31662014000200005&script=sci_abstract&tlng=pt. Acesso em: 14 Out. 2017. 

 

RAWLS, J. Uma Teoria da Justiça. Tradução de Jussara Simões. 4. Ed.  São Paulo: Martins 

Fontes, 2016.  

  

REGAN, T. The Case for Animal rights. Los Angeles: University of California Press, 1983. 

 

REGAN, T.; SINGER, P. Animal Rights and Human Obligation. 2. ed. New Jersey: Prentice 

Hall, 1989. 

 

https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/7509/5580
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/100488/314920.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/100488/314920.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.ufrn.br/jspui/bitstream/123456789/16518/1/AnselmoCO_DISSERT.pdf
file:///C:/Users/deize/Downloads/5507-21698-1-PB%20(1).pdf
http://revistabioetica.cfm.org.br/index.php/revista_bioetica/article/view/717/739
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1678-31662014000200005&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1678-31662014000200005&script=sci_abstract&tlng=pt


162 
 

 

RYDER, R. Experiments on Animals. In: GODLOVITCH, Stanley and Roslind; HARRIS, J. 

Animals, Men and Morals. London: Victor Gollancz, 1971, p.41-82. 

 

RYDER, R. The Victims of Science. London: Davies Pointer Ltd, 1975. 

 

SINGER, P; MASON, J. A Ética da Alimentação: como nossos hábitos alimentares 

influenciam o meio ambiente e o nosso bem-estar. Rio de Janeiro: Elsevier, 2007. 

 

SINGER, P. A response. In: JAMIESON, D. (Ed.). Singer and his critics: philosophers 

and their critics. Oxford-Malden: Brackwell, 1999, p. 269-335. 

 

______. Ética Prática. Tradução de Jefferson Luiz Camargo. 3. ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 2002. (Coleção Biblioteca Universal). 

 

______. Vida Ética: os melhores ensaios do mais polêmico filósofo da atualidade. Tradução 

de Alice Xavier. Rio de Jeneiro: Ediouro, 2002.  

 

_______. Um Só Mundo: A Ética da Globalização. Tradução de Adail Ubirajara Sobral. São 

Paulo: Martins Fontes, 2004. 

 

______. Como havemos de viver? A ética numa época de individualismo. Tradução de Fátima 

St. Aubyn. Lisboa: Dinalivro, 2006a. 

 

______. Libertação Animal. Tradução de Marly Winckler e Marcelo Brandão Cipolla. São 

Paulo: Martins Fontes, 2010. 

 

_______. Quanto Custa Salvar Uma Vida?: agindo para eliminar a pobreza mundial. 

Tradução de Márcio Hack. Rio de Janeiro: Elsevier, 2012 

 

SILVA, T. T. A. Crítica à Herança Mecanicista de Utilização Animal: em busca de métodos 

alternativos. In: Encontro Preparatório para o Congresso Nacional do CONPEDI, n. 17, 2008, 

Salvador. Anais eletrônicos. 2008, p. 476-495. 

 

SIMÕES, M. C. A Filosofia Moral de John Stuart Mill: Utilitarismo e Liberalismo. São 

Paulo: Ideias e Letras, 2016. (Série Pensamento Dinâmico).  

 

TAPIA, F. J. U. Ecologismo profundo y utilitarismo de intereses como marcos teóricos que 

justifican la existencia de los derechos de los animales. Universitas: Revista de Filosofia, 

Derecho y Política, n. 8, 2008, p. 135-179. Disponível em: 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2901190 Acesso em: 01 maio 2017. 

 

UGARTE, M. C. D. O Corpo Utilitário: da revolução industrial à revolução da informação. 

In: Simpósio Internacional Processo Civilizador: Tecnologia e Civilização, n. 9, 2005, Ponta 

Grossa. Anais eletrônicos. Ponta Grossa: UTFPR. 2005, p. 1-8. 

 

UNESCO. Declaração Universal dos Direitos dos Animais. Proclamada em sessão realizada 

em Bruxelas em 27 de maio de 1978. Disponível em:< 

http://www.suipa.org.br/index.asp?pg=leis.asp>. Acesso em: 12 Jul. 2016. 

 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2901190
http://www.suipa.org.br/index.asp?pg=leis.asp

