UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

GESSYCA DEIZE SANTOS MEDEIROS

O UTILITARISMO PREFERENCIAL DE PETER SINGER: UMA ABORDAGEM
ETICA PARA A DEFESA ANIMAL

JOAO PESSOA
2017



GESSYCA DEIZE SANTOS MEDEIROS

O UTILITARISMO PREFERENCIAL DE PETER SINGER: UMA ABORDAGEM
ETICA PARA A DEFESA ANIMAL

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal
da Paraiba, como requisito final para a obtencao
do Titulo de Mestra em Filosofia, sob a
orientacdo do Prof. Dr. Marconi José Pimentel
Pequeno.

JOAO PESSOA
2017



Catalogagdo na publicacgéo
Seg8o de Catalogagdo e Classificagédo

M488u Medeliros, Géssyca Deize Santos.
O utilitarismo preferencial de Peter Singer: uma
abordagem ética para a defesa animal / Géssyca Deize

Santos Medeiros. - Jodo Pessca, 2017.
162 f.
Orientag Marconi José& Pimentel Pequeno.

ao
Dissertacgdoc (Mestrado) - UFPE/CT.

1. Filosofia. 2. Utilitarismo classico. 3. Etica
Pratica. 4. Defesa dos Animais. 5. Rincipio de
igualdade. 6. Senciéncia. I. Pequenc, Marconi José
Pimentel. II. Titulo.

UFFE/BC




GESSYCA DEIZE SANTOS MEDEIROS

O UTILITARISMO PREFERENCIAL DE PETER SINGER: UMA ABORDAGEM
ETICA PARA A DEFFESA ANIMAL

Dissertagdo aprescntada ao Programa de Pos-
Graduagio em Filosofia da Universidade Federal
da Paraiba, como requisito final para a obtengio
da Titulo de Mestes em Filosofia.

Jofio Pessoa, 13 de Dezembro de 2017

BANCA EXAMINADORA

ﬂ!@/x/ﬂw

{ ¥
Prof. Dr/Marconi José Fimentel Pequeno (UFPB)

Oricntador

y» - AL

Prof. Dr. Marcos Antonio Pimentel Pequeno (UFPB)

Membro Interno

Q,AMH,A%

,./ Prof. Dr. Luciano dxéllva (UFCG)

Membro Externo




Para Gorete e Roberto, sem os quais isso néo seria possivel.



AGRADECIMENTOS

A Universidade Federal da Paraiba, especialmente ao corpo docente e servidores da Pos-
Graduacao em Filosofia desta instituicao.

A Maria Gorete, minha mée, pelo apoio em todas as minhas decisdes académicas, bem como
pelo exemplo de determinacédo e de mulher que é.

A José Roberto, meu tio/pai, por tudo que representa e pelo apoio em todos 0s momentos da
minha vida, pelo cuidado, incentivo, confianca e amor. Por ser o exemplo de pessoa que
almejo ser um dia.

Aos meus familiares, pelo apoio e incentivo durante esse percurso, especialmente aos tios
Rosangela, Marcio, Messias e Ricassia; ao meu irmdo Gerson; a minha avé Maria Alves; ao
meu avO José Geraldo (in memoriam); bem como a todos os familiares que contribuiram
positivamente para que esse objetivo fosse alcangado.

Ao Professor Fabio Coelho, pelo incentivo e por ser o exemplo de profissional e de pessoa
que é.

Aos colegas de curso, Bruno Cadete, Michelle Fernandes, Dariohana Alencar, Mariana
Aragjo, Cledson Carlos, Diana Inécio, Giordano Bruno, Edno Osorio, Carlos Magno, Ray
Renam, Lucas Barbosa, Angélica Barbosa, Tarciano Silva, Damiana Alves, Amanda Pacifico
e Juliana Carvalho por todos os momentos e conhecimentos compartilhados.

Ao Professor Luciano da Silva, pelos livros emprestados, pelas palavras de apoio e por todos
os conselhos antes mesmo de iniciar este mestrado, bem como por aceitar participar da minha
banca com tanta boa vontade e prontiddo. Agradeco a generosidade.

Ao Professor Marcos Pequeno, por aceitar participar da minha banca e pelas valiosas
contribuicdes a esta pesquisa.

A Abrahdo Andrade, pelos momentos compartilhados e por aceitar participar do meu exame
de qualificacdo.

Ao meu orientador, Marconi Pequeno, pelas orientacdes e incentivo no inicio deste mestrado.

A CAPES, pelo apoio financeiro para a realizacio desta pesquisa durante parte do mestrado.



Os animais sdo incapazes de exigir a propria
libertacdo, ou de protestar contra as condicdes
que lhes sdo impostas, com votos, manifestagdes
ou boicotes. Os humanos tém o poder de
continuar a oprimir outras espécies para sempre,
ou até tornar este planeta inadequado aos seres
vivos. Nossa tirania continuara a provar que a
moralidade de nada vale quando se choca com o
interesse pessoal, como sempre afirmaram o0s
mais cinicos poetas e filésofos? Ou nos
ergueremos ante o desafio e provaremos nossa
capacidade de altruismo, pondo fim a cruel
exploracdo das espécies sob nosso poder ndo
porque sejamos forcados a isso por rebeldes ou
terroristas, mas porque reconhecemos que nossa
opinido é moralmente indefensavel? (SINGER,
2010, p. 360-361).



RESUMO

Nas ultimas décadas, acentua-se a complexa questdo da defesa e dos direitos dos animais ndo
humanos. Nosso interesse e os estudos acerca da referida problemaética, constatam que os
mesmos merecem uma consideracdo ética, 0 que nos estimulou a pesquisar as suas
fundamentac6es filosoficas. Neste sentido, a presente pesquisa aborda a proposta de uma ética
em defesa dos animais ndo humanos a partir da perspectiva utilitarista preferencial de Peter
Singer. Inicialmente examinamos algumas das concepg¢des que tratam da nossa relagdo com
0s demais seres vivos, em especial, nos termos desta pesquisa, com 0s animais ndo humanos.
Em primeira instancia, tratamos dos conceitos de animalidade e pessoalidade enquanto
condicdes naturais de ambas as espécies, distintamente do que apregoa as éticas tradicionais.
Por conseguinte, analisamos as correntes de pensamentos pelas quais refletimos sobre a
relacdo dos humanos com os ndo humanos em nossas sociedades pds-modernas, a saber: o
antropocentrismo e 0 especismo, através das quais pudemos entender a implausibilidade da
exclusdo dos demais animais de nossa comunidade moral, j& que ambas sdo moralmente
injustificaveis e, com isso, chegamos ao senciocentrismo, teoria pela qual compreendemos a
necessidade da incluséo dos demais seres sensiveis ao ambito das nossas discussdes e dilemas
morais. Posteriormente, abordamos a concepcao de ética pratica ou aplicada baseada em um
ponto de vista universalizavel, cuja pretensao é a solucdo de questdes e dilemas morais sob
um viés prético da vida cotidiana. Para tanto, analisamos a defini¢do do utilitarismo cléssico a
partir das ideias de Jeremy Bentham e John Stuart Mill, bem como do utilitarismo de
preferéncias do filésofo australiano Peter Singer, isso com o intuito de demonstrar seu
impacto e aplicacdo na luta pela libertacdo animal. A perspectiva singeriana propGe como
condicgéo preliminar a discussédo sobre o problema da igualdade o que permite evidenciar o
principio moral béasico de sua concepcdo ética: o principio da igual consideracdo de
interesses. Como demonstramos, esse principio sustenta que se existem interesses
semelhantes no plano das acdes, eles devem ser respeitados independentemente da cor da
pele, do sexo, da capacidade de raciocinio ou de qualquer caracteristica factual.
Sumariamente, a ideia moral de considerar os interesses tem como parametro o limite de
sensibilidade ou, em termos especificos, e em concordancia com os utilitaristas classicos, a
capacidade de sofrer e de sentir prazer. Assim, para Singer, desde que a senciéncia seja
satisfeita, o principio de igualdade deve ser aplicado também aos interesses dos animais nao
humanos. Isso permite afirmar que os seres humanos possuem a obrigacdo moral de
considerar imparcialmente os interesses dos demais animais em detrimento de seus interesses
menores, uma vez que sua explora¢do indiscriminada é injustificavel no ambito da
moralidade. Tendo em vista essas consideracdes, por ultimo avaliamos algumas criticas a
concepgdo de Singer, bem como as possiveis respostas a tais controvérsias e mal-entendidos.

Palavras-Chave: Utilitarismo. Etica Pratica. Defesa dos Animais. Igualdade. Senciéncia.



ABSTRACT

In recent decades, the complex issue of defense and non-human animal rights has been
emphasized. Our interest and the studies about the mentioned problematic, verify that they
deserve an ethical consideration, which stimulated us to investigate its philosophical
foundations. In this sense, the present research approaches the proposal of an ethics in defense
of nonhuman animals from the preferential utilitarian perspective of Peter Singer. In this
sense, we examined some of the conceptions that deal with human relations with other living
beings, in particular, as proposed in this research, with nonhuman animals. Initially, we
treated of concepts of animality and personhood as natural conditions of both species,
distinctly from what traditional ethics proclaim. Subsequently, we analyzed the currents of
thought by which we reflect on the relations between human beings and nonhumans in our
postmodern societies, namely: anthropocentrism and speciesism, and from them, it is
understood the implausibility of the exclusion of nonhuman animals of our moral community,
since both are morally unjustifiable, and with this, one arrives at the sentiocentrism, a theory
by which one understands the necessity of the inclusion of the other beings sensitive to the
scope of our discussions and moral dilemmas. Posteriorly, we approached the conception of
practical or applied ethics based on a universalizable point of view, whose pretension is the
solution of moral questions and dilemmas under a practical bias of daily life. Therefore, we
analyzed the definition of classic utilitarianism from the ideas of Jeremy Bentham and John
Stuart Mill, as well as the utilitarianism of the preferences of Australian philosopher Peter
Singer, all this with the aim of proving its impact and application in the animal liberation
front. The singer's perspective proposes as a preliminary condition a discussion on the
problem of equality that allows to highlight the basic moral principle of its ethical conception:
the principle of equal consideration of interests. As shown, this principle holds that if there are
similar interests in the plan of actions, they must be respected regardless of skin color, sexes,
reasoning ability or any factual form. In a generic way, the moral idea of considering interests
has as a parameter limit of sensitivity or, in specific terms, and in agreement with the classical
utilitarians, the capacity to suffer or to feel pleasure. Thus, for Singer, since the sentience is
satisfied, the principle of equality must also be applied to the interests of nonhuman animals.
This allows us to state that human beings have duty to consider the interests of other animals
impartially to the detriment of their interests as minor, since their indiscriminate exploration is
unjustifiable in the scope of morality. With these considerations, in the end, we avaluated
some criticisms of Singer's conception, as well as the possible answers to such controversies
and misunderstandings.

Keywords: Utilitarianism. Practical ethics. Defense of Animals. Equality. Sentience.



SUMARIO

CONSIDERACGOES INICIAIS ..ottt en st ses st 11
1. O ESTATUTO ONTOLOGICO DOS ANIMAIS ......oovieerrereeeereseeeseeess s 16
1.2 A animalidade como condiGa0 NALUTAl ............ccoiiiiiiiiece e 16
1.2 Podemos atribuir uma pessoalidade aos animaiS?..........ccccververieresieesieese e se e see e 30
1.3 Antropocentrismo, ESpecismo e SENCIOCENTIISMO .......evveeriiiieiierieeie et 36

2. ETICA PRATICA, UTILITARISMO CLASSICO E PREFERENCIAL:
PERSPECTIVAS DE PETER SINGER, JEREMY BENTHAM E JOHN STUART

Y71 OO T PP PR OPRUPRTO 46
2.1 A concepgdo singeriana de ELiCa PratiCa.........cocuierieirerieine e 46
2.2 O utilitarismo classico: Jeremy Bentham e John Stuart Mill ............c..cccoovveiiiieiicccce, 58
2.3 O utilitarismo preferencial: a concepgao de Peter SINGEr.........cccovvveriiieieiene e 75
3. O PRINCIPIO DA IGUAL CONSIDERACAOQO DE INTERESSES........ccccoevvvviennan. 80
3.1 O problema da igualdade e suas Implicaghes MOTAIS ...........ccoerereririeieiere s 80
3.2 O preceito moral basico da €tica SINGEraNaA ............ccvevveiieieeie e 87
3.3 A sensibilidade como critério de demarcacdo moral: senciéncia e interesses.................... 93
3.4 A dor e o sofrimento enquanto elementos norteadores do interesse animal ...................... 99

4. A FILOSOFIA DE SINGER: CRITICAS, CONTROVERSIAS E MAL-
ENTENDIDOS ... ..o 110

4.1 A senciéncia dos animais enquanto delimitacdo moral: as criticas de Peter Harrison.....110

4.2 Os interesses enquanto parametro para a igualdade animal: as criticas de Raymond G.
=) PO PR OPR PSPPSR 121

4.4 A perspectiva singeriana enquanto anélise e refutacdo dos argumentos de Peter Harrison,
Raymond G. Frey € JEFTTEY A. Gray ..o 129
CONSIDERAGOES FINAIS ..ot see e 152

REFERENCIAS ..ot ee e e et e e et et e e e e et et e e e e et et et e et e s e e e e et e eeee et e s ee e 157



11

CONSIDERACOES INICIAIS

Desde a década de 70, com o surgimento de novos campos de investigagdes, o debate
e as preocupacdes em torno dos direitos, do bem-estar e da libertacdo animal tem obtido
crescimento e repercussao até os nossos dias atuais, 0 que indica uma espécie de exaltacao da
dignidade dos animais ou, mais especificamente, uma edificagdo de seu status moral. Em
relacdo a essa orientacdo, podemos mencionar a elaboragdo especifica de documentos
internacionais, tais como, por exemplo, a publicacdo da Declaracdo Universal dos Direitos
dos Animais, proclamada pela UNESCO em 1978, bem como a proposta da World Society
For Protection of Animals (WSPA) que defende o bem-estar dos animais a partir de cinco
liberdades, a saber: livres de medo e estresse, livres de fome e sede, livres de desconforto,
livres de dor e doencas e livres para expressar seu comportamento natural. Tendo em vista o
impacto dessas discusses no Brasil, podemos destacar a Lei N°. 11.794, de 2008, conhecida
como “Lei Arouca”, que estabelece normas para a utilizacdo de animais em atividades de
ensino e pesquisas cientificas em todo o pais.

Evidentemente, as medidas definidas em normas e resolucBes, bem como as
determinacfes legais, ndo sdo suficientes para superar as indmeras controvérsias que o
assunto desperta. Para ilustrar os impasses de tais discussGes, podemos observa-los nas
praticas e atitudes que envolvem a producdo e o consumo desenfreado de carne, as quais
revelam posi¢Oes aparentemente distintas. Aqui, mesmo que brevemente, ao menos duas delas
merecem aten¢do: de um lado, submetido a interesses puramente econdmicos, encontramos as
fazendas industriais, o confinamento inapropriado e 0s maus tratos; de outro lado,
acompanhamos o surgimento de fazendas livres, o cuidado com o manejo e a proposta de
abate humanitario. Em relacdo ao primeiro caso, 0 pressuposto € de que o0s animais em geral
ndo possuem nenhum tipo de dignidade moral ou politica, o que justificaria, portanto, a
exploracdo dos mesmos porque “sdo seres inferiores”, ou simplesmente, um meio para
atender as necessidades humanas. No segundo caso, € possivel dizer que ha certa preocupacao
com 0 bem-estar dos animais, mas ainda predomina os interesses humanos. Em uma direcao
contraria, um terceiro ponto de vista também merece atencdo: a libertacdo animal apresenta a
proposta inegociavel de colocar fim a qualquer forma de exploracdo dos animais, cuja atitude
mais visivel consiste em propor o boicote de produtos provenientes do agronegécio e a
alteracdo dos hébitos alimentares.

Outro ponto que merece destaque, apesar de apresentar-se em uma escala menor,

vincula-se a utilizagdo indiscriminada dos animais como diversdo em circos, rodeios, caga



12

esportiva, zoologicos, entre outros. Algumas dessas praticas sdo acusadas de propagar maus
tratos, 0 que acarreta desde indignacdo e comocdo popular, ocasionada pela exploragédo
midiatica nos telejornais e na internet, até inquéritos policiais e san¢des legais (multas, prisdes
e penas alternativas).

Apesar disso, € importante destacar que essas preocupagdes ndo sdo necessariamente
balizadas por uma orientacdo ética, 0 que impde as seguintes questdes: como pensar
eticamente a condicdo dos animais ndo humanos? Qual seria a relagcdo entre tais discussoes
com a histéria da filosofia moral? Ou, ainda, redefinindo os termos, numa época em que se
propde a defesa dos animais, é possivel sustentar uma ética para 0os mesmos, sobretudo ao
estabelecer critérios que ultrapassem os sentimentos morais (compaixao, por exemplo), bem
como os interesses econdmicos e politicos da sociedade?

Essas discussGes morais estavam em curso ja no século XVIIlI com o posicionamento
utilitarista de Jeremy Bentham. Ainda que muito sumariamente, o autor aborda a questdo da
defesa animal a partir da capacidade de sofrimento que eles possuem. Ora, uma vez que a
orientacdo moral de Bentham consiste na avaliacdo das questdes e dilemas morais a partir da
maximizacao do bem-estar ou da felicidade, cujo alcance esta na satisfacdo de seus prazeres e,
concomitantemente, na diminuigdo do sofrimento, os animais ndo humanos, como seres
capazes de sofrer, devem ser levados em consideragdo e, portanto, ndo serem expostos a
situacbes de sofrimento independentemente da capacidade para o desenvolvimento da
linguagem ou da racionalidade, caracteristicas defendidas para manter o ser humano como
centro determinante de julgamento das acdes e, portanto, superior aos demais animais, 0 que
justificaria sua utilizacdo indiscriminada para atender a interesses menos relevantes, como a
satisfacdo do nosso paladar com a alimentacéo de sua carne, por exemplo. Ora, para ele, o que
estd em jogo é sua capacidade de sofrer. Em Uma Introducéo aos Principios da Moral e da
Legislacdo, de 1789, o autor apresenta uma comparacao entre 0 uso dos animais ndo humanos
e a escravizacao com bases étnicas para demonstrar que em ambos 0s casos, sendo suscetiveis
de sofrimento, 0os homens e 0s outros animais teriam suas caracteristicas (pele negra e
irracionalidade dos animais ndo humanos) acentuadas indiscriminadamente para atender aos
interesses dispenséveis dos seres humanos. O que o autor propde é uma mudanca de
paradigma: ao inves de recorrer a determinadas caracteristicas factuais como a cor da pele, a
capacidade de raciocinar ou o discurso, as questdes morais deveriam ter como pressuposto a
reflexdo sobre a capacidade de sofrimento.

Essas reflexdes morais serdo aprofundadas com a divulgacdo do livro Libertacéo

Animal do filésofo australiano Peter Singer, publicado originalmente em 1975, o qual, desde



13

entdo, tornou-se uma das obras mais relevantes e utilizadas pelos defensores dos animais.
Porém, como pretendemos demonstrar, cabe ressaltar que Singer se distingue da maioria dos
defensores animalistas, isso porque ele adota um posicionamento ético e ndo se ocupa de
questdes vinculadas ao ambito legal, nem, tampouco, em uma visdo calcada em sentimentos
morais. O pressuposto bésico da teoria moral do pensador vincula-se, por meio da influéncia
do utilitarismo cléassico, a ideia de que devemos agir com o objetivo de maximizar o bem-
estar, com a ressalva de que nem sempre a melhor consequéncia € o aumento de prazer, mas a
atenuacdo do sofrimento.

Com base nesses pressupostos, este trabalho aborda a proposta de uma ética calcada na
possibilidade da defesa dos animais ndo humanos em nossas sociedades contemporaneas, cujo
referencial vincula-se ao posicionamento moral de Peter Singer. Assim, no primeiro capitulo
fazemos uma breve discussdo ontoldgica sobre a natureza do ser vivente, bem como sobre o
modo como nos relacionamos com o0s demais animais e com a natureza. Tratamos
primeiramente do conceito de animalidade como condigéo natural dos humanos e demais
animais, ainda que essa caracteristica tenha sido negligenciada e negada em nossa espécie no
decorrer da historia do pensamento ocidental. Por conseguinte, analisamos a pessoalidade
como caracteristica inerente ndo apenas aos membros de nossa espécie bioldgica, mas
também aos animais ndo humanos. Por Gltimo, pensaremos nos limites da relacdo
homem/animal através daquilo que seria 0 antropocentrismo e 0 especismo, isso com 0
objetivo de demonstrar 0s motivos pelos quais essas perspectivas ndo sdo justificaveis
moralmente. A partir dessas vertentes de pensamentos chegamos, entdo, ao senciocentrismo,
isto €, a concepcdo moral bésica através da qual entendemos a necessidade de incluir os
demais seres sensiveis na comunidade moral. Aqui o critério moral refere-se ao limite de
sensibilidade do ser vivente. Desse modo, faz-se necessaria a analise da teoria de Peter Singer,
jaque ele é um dos principais representantes desse viés de pensamento.

A partir disso, no segundo capitulo fazemos uma introdugdo ao pensamento singeriano
destacando sua concepcdo de ética pratica ou aplicada, a qual é formulada a partir de alguns
principios fundamentais, a saber: imparcialidade, universalizabilidade e justificagdo. Em
seguida, trataremos do utilitarismo classico com o objetivo de tornar mais compreensivel o
posicionamento de Singer, cujos pressupostos vinculam-se ao que hoje conhecemos como
utilitarismo de preferéncias. Em suma, pretendemos apresentar as concepgdes de Jeremy
Bentham e John Stuart Mill, a fim de entendermos as semelhangas e divergéncias dessas
concepgdes com o viés filosofico do autor contemporéneo, isso porque a ética pratica, como

indicamos, vincula-se ao utilitarismo. Por dltimo, apresentaremos o utilitarismo de



14

preferéncias enquanto variante da concepg¢do classica para que possamos compreender mais
claramente a filosofia moral de Singer e seu posicionamento frente a defesa dos animais néo
humanos.

No terceiro capitulo, apresentaremos o principio moral basico proposto pelo autor
como linha divisoria entre os individuos passiveis de serem incluidos no ambito das
discussdes e dilemas morais. Inicialmente, analisaremos o problema da igualdade, ja que este
se coloca como pressuposto do pensamento singeriano, abrindo, com isso, caminho para
avaliar o préprio alcance da igualdade e, portanto, de seu principio ético, a saber: o principio
da igual consideracdo de interesses. Por conseguinte, analisaremos o que seriam 0s tais
interesses e quais seriam os seres dotados de senciéncia. 1sso ndo é sem razdo, uma vez que a
sensibilidade é o critério de demarcacdo moral proposto pelo autor, bem como a condicdo
prévia para que um ser possua a capacidade de ter interesses, a0 menos o interesse pelo alivio
da dor. Por fim, tentaremos demonstrar a aplicacdo e extensdo do principio da igual
consideracdo de interesses aos interesses também dos animais ndo humanos tendo como
parametro a dor e o sofrimento, o que exclui aquelas caracteristicas factuais, as quais
recorrem as éticas tradicionais para justificar a exclusdo dos animais do ambito da
comunidade moral. Para Singer, diferentemente dos adeptos das éticas classicas, a
consideracdo moral ndo deve se restringir aos seres humanos, mas precisa ser estendida
também aos demais animais. Para o autor, a senciéncia é o limite defensivel entre os seres
merecedores da igualdade de consideracdo, bem como a condicdo prévia para que um
individuo desenvolva outros interesses. Desse modo, se um ser sofre ndo existem
justificativas morais para ndo levar em consideracdo seu interesse em evitar o sofrimento.
Sendo assim, ao passo que 0s animais ndo humanos sofrem é injustificAvel que atribuamos
menor importancia aos seus interesses que aos nossos no plano das agbes morais. Como
podemos entrever, o julgamento moral exige que levemos em consideracdo os interesses de
todos os seres sensiveis de modo imparcial, pois, para Singer, ndo importam suas
caracteristicas individuais, menos ainda se pertencem a espécie homo sapiens ou nao, o que
conta é sua capacidade de desenvolver interesses, a0 menos o interesse preliminar pelo alivio
da dor ou do sofrimento.

Finalmente, no dltimo capitulo, demonstraremos as concepcfes de alguns criticos a
filosofia de Singer em defesa dos animais ndo humanos. Esses filosofos defendem a
permanéncia da atual conjuntura no que diz respeito a extensdo da igualdade aos demais
animais, ainda que as mesmas mostrem-se prejudiciais ao bem-estar, aos interesses, enfim, a

propria dignidade e desenvolvimento integral da vida animal. Aqui apresentaremos as



15

divergéncias entre tais concepg¢des com a teoria de Singer. Em suma, pretendemos abordar
algumas das principais criticas ao seu principio de igualdade, bem como & inclusdo dos
animais ndo humanos no ambito da comunidade moral. Nossa pretensao é esclarecer alguns
dos mal-entendidos concernentes a teoria ética do filésofo australiano. Aqui, veremos como
essas criticas sdo atribuidas aos fundamentos do preceito moral basico sugerido pelo autor, a
saber: a capacidade de sentir dor e prazer (senciéncia) e a capacidade de possuir interesses.
Cada critica serd abordada e terd seus argumentos reconstituidos a fim de apresentar suas
incoeréncias e limitacdes. Para tanto, apresentaremos as concepcdes de Peter Harrison e R. G.
Frey, isso porque tais pensadores divergem ferrenhamente a respeito da atribuicdo de igual
consideracdo aos animais a partir de seu limite de sensibilidade. Para Harrison, 0s animais ndo
humanos séo incapazes de sentir dor/sofrimento ou prazer/felicidade. Para ele, os argumentos
até entdo utilizados pelos defensores dos animais para alegar a senciéncia animal sao
invalidos, pois eles sdo incapazes de sentir, 0 que justificaria, portanto, a permanéncia do
status quo, ainda que isso confira aos ndo humanos a incapacidade de desenvolver plena e
dignamente de suas vidas para atender a interesses supérfluos dos seres humanos. Para ele,
uma vez comprovado que 0s animais ndo humanos nao sentem dor ou prazer, todas as teorias
em defesa de uma igualdade moral ou juridica para eles tornam-se absurdas, pois ndo existem,
nesse contexto, interesses a serem considerados. Por conseguinte, pretendemos examinar a
concepcao de R. G. Frey, o qual parte do pressuposto de que os animais ndo humanos, por
ndo possuirem a linguagem complexa desenvolvida, ndo possuem também a capacidade de ter
crencas e desejos, 0 que acarreta ndo possuirem nenhum interesse a ser considerado. Por
ultimo, veremos a concepcéo de Jeffrey A. Gray, que defende a existéncia de uma coeréncia
ao nos deparar com o impasse moral acarretado pela igualdade aos interesses dos humanos
com os demais animais. O autor questiona qual interesse possui maior valor quando
confrontado entre si, o do ser humano ou aquele pertencente ao ndo humano. Finalmente,
concluiremos este trabalho analisando, a partir da perspectiva singeriana, cada uma das
criticas lancadas a sua teoria, isso com intuito de esclarecer os mal-entendidos lancados a sua

proposta moral.



16

1. OESTATUTO ONTOLOGICO DOS ANIMAIS

Nesse capitulo, abordaremos algumas das concepgdes que tratam da nossa relagdo com
0s demais seres vivos, em especial, nos termos desta pesquisa, da nossa relacdo com o0s
animais ndo humanos. Inicialmente, trataremos da animalidade enquanto condicdo natural
inerente ndo apenas aos animais ndo humanos, mas também aos membros da espécie homo
sapiens, ainda que essa caracteristica seja comumente negada por algumas correntes
antropocéntricas.

Por conseguinte, analisaremos a possibilidade da existéncia de uma “pessoalidade”
também nos animais ndo humanos, condicdo esta atribuida quase que exclusivamente aos
seres humanos, ja que parte de pressupostos como a consciéncia de si, a autoconsciéncia e a
condicdo social do ser vivente. Veremos, no entanto, que ainda que tais caracteristicas sejam
negadas aos animais ndo humanos, parece certa, em nossos dias, a presenca de tais atributos
também em algumas espécies animais, tais como os primatas, por exemplo.

Por altimo, abordaremos 0s conceitos de antropocentrismo, especismo e senciocentrismo
com o intuito de demonstrar alguns dos elementos que explicam a exclusdo dos animais ndo
humanos do ambito de nossas consideragdes morais, conforme defendido pelas duas primeiras
vertentes de pensamento e, posteriormente, apresentaremos 0s pressupostos que permitem ao
senciocentrismo ultrapassar tais visdes ao considerar imprescindivel que os demais seres

sensiveis sejam incluidos no ambito de nossas discussdes e dilemas morais.

1.2 A animalidade como condic¢éo natural

O conceito de animalidade construido ao longo do pensamento ocidental é baseado na
auséncia de determinadas caracteristicas nos animais ndo humanos, mas que estdo presentes
nos seres humanos. A titulo de exemplo, podemos citar: a linguagem, a racionalidade, a
consciéncia de si, o intelecto e/ou a capacidade de interagir socialmente — o “animal politico”
tal qual afirmara Aristoteles no livro | da Politica. Porém, ao associar a animalidade a
existéncia de qualidades ausentes na espécie homo sapiens ou, mais especificamente, ao
pensar a humanidade como uma negacao do estado de animalidade, bem como de superagédo
de caracteristicas animalescas, 0 homem entra em conflito com sua propria condi¢do natural.

Com efeito, indagamos ao longo do tempo sobre a esséncia da natureza humana ou,

em resumo, sobre aquilo que em nos é diferente das demais espécies, mas nunca sobre as



17

caracteristicas que nos fazem membros de uma mesma espécie entre tantas outras. Essa
inversdo de questionamento ndo € sem razdo, pois, a partir dela, 0 homem néo se coloca na
posicdo de animal, mas sim na condi¢cdo de membro de uma espécie superior provida de
caracteristicas que as demais espécies supostamente ndo possuem. Nesse contexto, 0s seres
humanos ja ndo pertencem a uma pequena parte do reino animal, mas a uma espécie mais
elevada, de um nivel superior em relagdo aqueles “meros animais”. Aqui, a humanidade ja
ndo significa um conjunto de animais pertencentes a espécie homo sapiens, mas uma condicao
propria do ser, uma qualidade superior inerente aqueles “feitos a imagem e semelhanga de
Deus”. Em suma, ao definir o que ¢ a humanidade, o homem refere-se a natureza humana
como uma realidade distanciada de sua condi¢do animal. Ou, conforme defende Ingold (1988,
p. 4): “a palavra humanidade, em suma, deixa de significar o somatério dos seres humanos,
membros da espécie animal Homo sapiens, e torna-se o estado ou a condi¢do humana do ser,
radicalmente oposta a condi¢ao da animalidade”.

Assim, podemos afirmar que a animalidade é considerada como uma condic¢do oposta
a humanidade, uma vez que a primeira se refere a vida desenvolvida em estado natural,
“bruto”, na qual a racionalidade ¢é substituida pelas paixdes, pelo comportamento irracional e
ndo pelas regras e deliberagcbes morais das quais compartilham os seres humanos em
sociedade. Resumidamente, utilizamos o termo animalidade em oposicdo aquilo que de
“melhor” possui o ser humano: a razao e suas faculdades. E, por isso, tendemos a abordar o
estado de natureza “bruta” como algo oposto a cultura desenvolvida pelos membros de nossa
espécie; o corpo, da mesma forma, se opde as faculdades da alma; a razdo aparece como 0
contrario da emocdo, entre outras. Esse dualismo entre as caracteristicas humanas e as animais
influencia 0 modo como pensamos a natureza humana

Todavia, convém pensar o individuo como um ser dual que transita entre ambos o0s
mundos. Trata-se de um ser biol6gico, pois possui uma estrutura fisica ou bioldgica — assim
como as demais espécies —, mas também é dotado de uma outra parte supostamente
inexistente nos demais animais, parte esta responsavel por barrar seus aspectos passionais e
instintivos, qual seja, a sua condicdo moral, racional. E a partir dessa dualidade que surge o
seguinte questionamento: em qual parte desse dualismo esta, de fato, a esséncia da natureza
humana? Essa questdo por si s ja demonstra a presenca arraigada do especismo em nossas
sociedades, uma vez que, ao indagar sobre a esséncia da natureza humana, isso ja revela a
busca incessante do homem para distanciar-se de sua animalidade enquanto condig¢do natural

do seu ser. Com efeito, aqui ndo se procura o0s aspectos bioldgicos do ser enquanto membro



18

de uma espécie do reino animal, mas a condicdo de humanidade presente exclusivamente nos
seres humanos e, portanto, 0 motivo pelo qual estes seriam superiores as demais espécies.

Ora, ao questionar-se sobre sua natureza, o homem tende a considerar sua
racionalidade, seu desenvolvimento linguistico, sua consciéncia de si e a colocar-se como ser
mais elevado, como uma espécie mais desenvolvida e, por isso, dominante das demaist. A
titulo de exemplo, podemos citar uma das concep¢Bes mais proeminentes do pensamento
moderno, a qual € utilizada ainda hoje por inUmeros pensadores: a concep¢do mecanicista de
René Descartes, 0 qual defende que toda matéria possui funcionalidade a partir de principios
mecanicistas tal qual um relégio. No entanto, isso poderia igualar o animal humano aos nédo
humanos, dado que ambos sdo constituidos de matéria e, por isso, reagiriam de modo
semelhante e com as mesmas funcionalidades. Ora, se toda matéria € governada por principios
mecanicos e se a propria natureza humana também é constituida de matéria, logo o ser
humano seria, assim como 0s animais, por uma questdo de coeréncia, maquinas e também
funcionariam como um reldgio, cujo comportamento seria proveniente de predicGes

cientificas. Assim, como afirma Singer (2010, p. 291):

Sob a influéncia da nova e estimulante ciéncia da mecénica, Descartes sustentou que
tudo que consiste de matéria é governado por principios mecanicistas, a exemplo do
funcionamento de um reldgio. Um problema ébvio desse ponto de vista era nossa
prépria natureza. O corpo humano é composto de matéria e é parte do universo fisico.
Portanto, poderia parecer que os seres humanos também deveriam ser maquinas, cujo
comportamento seria determinado pela da ciéncia.

Entretanto, influenciado pelo pensamento cristio?, o autor soluciona esse impasse
através da dualidade presente em toda a histéria do pensamento ocidental, ja citada
anteriormente, que introduz a ideia de uma alma para distinguir-nos dos animais néo
humanos, os quais continuaram a ser considerados como autdmatos e desprovidos das
faculdades do espirito, aquelas ja apontadas pelos cristdos como doadas aos seres humanos
pela vontade bondosa de um Deus. Para ele, haviam duas coisas presentes no universo: a
matéria fisica, da qual compartilham os homens e os animais, e as faculdades do espirito
inerentes exclusivamente aos seres humanos conscientes de si. Ora, defende ele, os seres
humanos sdo providos de consciéncia e esta, por sua vez, nao é originada na matéria, mas nas
faculdades da alma e, portanto, impossivel de existir nos demais animais, ja que, em

conformidade com o pensamento propagado pelo cristianismo, animais ndo possuem uma

! Sobre isso, cf. Ingold (1994, p. 14-37).
2 Cf. Singer (2010, p. 275-288).



19

alma imortal e, por isso, sdo incapazes de qualquer nivel de consciéncia. Ainda sobre isso,
Singer (2010, p. 291) afirma:

Néo ha apenas um, mas dois tipos de coisas no universo: coisas do espirito ou alma
e coisas de natureza fisica ou material, disse Descartes. Seres humanos sdo
conscientes, e a consciéncia ndo pode originar-se da matéria. Descartes identificou a
consciéncia com a alma imortal, que sobrevive a decomposicao do corpo fisico, e
afirmou que a alma foi criada especialmente por Deus. De todos 0s seres materiais,
apenas os humanos possuem alma, disse Descartes. [...] Assim, na filosofia de
Descartes, a doutrina cristd de que os animais ndo possuem alma imortal tem a
extraordinaria consequéncia de levar a negacdo de que eles tenham consciéncia.
Segundo Descartes 0s animais sdo meras maquinas, autdbmatos. N&o sentem prazer
nem dor, nem nada.

Como podemos perceber, para Descartes, embora os animais ndo humanos sejam
constituidos a partir da matéria e ainda que possuam um corpo fisico, assim como os seres
humanos, eles nos seriam distintos por ndo possuirem, segundo sua perspectiva, uma alma
imortal e, por isso, seriam incapazes de qualquer nivel de consciéncia e, por consequéncia, de
sensibilidade. Aqui, percebemos que, a partir dessa dualidade, o filésofo se utiliza de
caracteristicas supostamente inexistentes nos animais ndo humanos para fugir, assim como
fizeram outros pensadores antigos e contemporaneos, de sua animalidade. O que, entdo, além
do antropocentrismo e do especismo arraigados, poderia justificar a ado¢do de um principio
mecanicista que confere aos animais a condicéo de seres desprovidos de sensibilidade, ainda
que sejam constituidos da mesma matéria que os seres humanos?

Ora, podemos observar, nesse contexto, que, ao pensar a animalidade, n6s o fazemos
por meio da comparacdo entre aquilo que possuimos de diferente dos demais animais, isso
para justificar, de algum modo, o dominio humano sobre as demais espécies do reino animal.
Assim como ocorre com Descartes, outros pensadores reafirmam as diferencas entre os
humanos e os demais animais com propositos semelhantes. Karl Marx, por exemplo, defende
que a diferenca consiste no fato de que apenas os seres humanos sdo capazes de produzir seus
meios materiais de subsisténcia. Da mesma forma, outros autores contemporaneos,
influenciados pelo pensamento mecanicista cartesiano, ainda sustentam esses ideais sob a
alegacdo, por exemplo, de que os animais ndo humanos carecem de consciéncia de si e,
portanto, é improvavel que possuam algum grau de sensibilidade, a exemplo do que pensa
Peter Harrison; ou entdo que 0S mesmos ndo merecem respeito em razdo da capacidade
limitada para o desenvolvimento da linguagem, como defende R. G. Frey, posic¢Oes tedricas

gue abordaremos mais detalhadamente no ultimo capitulo deste trabalho.



20

O que esses pensadores tém em comum refere-se ao fato de reafirmarem as qualidades
humanas — enquanto caracteristicas para além das bioldgicas — a fim de diferenciar os seres
humanos das demais espécies animais, as quais, para eles, possuem apenas o “estado bruto”,
mas ndo compartilham de faculdades superiores, ja que ndo possuem a consciéncia de si e, por
isso, ndo sdo aptos a vida social. Para eles, os seres humanos seriam superiores aos demais
animais pelo fato de possuirem a razdo, bem como a consciéncia de si, 0 que Ihes permitiu o
desenvolvimento da vida em sociedade através da linguagem e, portanto, da comunicacéo.
Atributos esses responsaveis por reprimir ou arrefecer a “animalidade humana”, tornando-0s
seres detentores de um grau mais elevado de humanidade — possivel apenas aos seres
conscientes de si, isto &, ao sujeito racional/moral — diferentemente de outras espécies dotadas
exclusivamente da animalidade, do “estado bruto da natureza do ser”. Em suma, rejeitam a
todo custo a animalidade propria de todos 0s seres sensiveis, sejam eles humanos ou nédo

humanos. Sobre isso, Ingold (1994, p. 6) afirma:

O aspecto essencial dos seres humanos, portanto, € sua humanidade - aquele
componente que, de acordo com a ortodoxia do dogma cristdo, se deve a uma
doacdo preferencial do espirito divino, concedida por Deus. Por outro lado, os seres
humanos também participam do mundo material — ou da natureza na segunda
acepcao — na composicdo dos 6rgdos de seu corpo e que o criador incluiu, ao lado
dos corpos das demais espécies animais, "em um mesmo plano geral”, como disse
Buffon. Por conseguinte, pode-se revelar os seres humanos como organismos
biol6gicos em sua geracdo material, despojando-0s de sua humanidade essencial e
deixando a mostra um residuo inato, comum aos outros animais.

Como podemos observar, a animalidade € afastada daquilo que é humano nédo pelas
caracteristicas fisicas compartilhadas entre humanos e ndo humanos, uma vez que ambos sao
constituidos de matéria e possuem inimeras semelhancgas de funcionalidades corporais, mas
pelo nivel de raciocinio, pelo desenvolvimento da consciéncia que confere ao homem uma
identidade propria, o reconhecimento de si como sendo alguém, um ser autdnomo e, desse
modo, muito distante dos outros animais. Sendo assim, podemos afirmar que, a partir do
desenvolvimento da consciéncia, o ser humano desenvolve aptiddes sociais e, por isso, eleva
seu estatuto ao de ser autbnomo dotado de humanidade, deixando de ser apenas um membro
da espécie bioldgica homo sapiens, uma entre tantas outras do reino animal. Em resumo, é
fugindo do estatuto de animal, negando sua animalidade, que o ser humano se reconhece; é
atribuindo uma animalidade apenas as demais espécies biologicas que ele afirma sua
humanidade e, assim, coloca-se como superior aos demais, atribuindo-lhes o estatuto de

coisas, de propriedades a serem utilizadas para atender as suas necessidades e prazeres.



21

Com base na concepgéo de Ingold (1995), a razéo pela qual tendemos a pensar a
animalidade enquanto caracteristica presente muito mais nos animais ndo humanos que nos
seres humanos conscientes de si vincula-se a incompreensédo popular entre aquilo que seria a
espécie humana e, distintamente desta, a condicdo humana do ser. Para ele, quando pensamos
nos seres humanos, enquanto espécie, podemos perceber claramente sua condi¢cdo de mais um
animal entre tanto outros. Ademais, é no ser humano, enquanto individuo bioldgico, que
podemos observar empiricamente a “animalidade humana”, a qual ¢ igualmente
compartilhada entre animais humanos e ndo humanos. No entanto, para além de pertencer a
espécie bioldgica homo sapiens e guardar em si a sua condi¢do de animal, o ser humano existe
também enquanto sujeito moral, enquanto ser provido de consciéncia e, portanto, que age sob

a égide de regras que regem o viver em sociedade. Sobre isso, o autor afirma:

A razdo disso é a associac¢do popular entre as no¢des de espécie humana e condicéo
humana, a que nos referimos antes, e que, por seu turno, resulta de uma fusdo
ideoldgica do conceito de individuo biolégico com o de sujeito moral, ou pessoa. Na
medida em que os dois conceitos forem devidamente diferenciados, a espécie
humana poderé ser definida em termos genealdgicos, como qualquer outra espécie,
sem necessidade de apelar para qualidades essenciais. A condi¢do humana, por outro
lado, pode ser descrita segundo essas qualidades, sem pré julgar a extensdo em que
seres humanos bioldgicos ou outros animais de fato dela participam. (INGOLD,
1995, p. 12).

No entanto, ainda que no decorrer da historia do pensamento ocidental os seres
humanos reconhecam a humanidade como negacédo de sua animalidade e ainda que escondam
sua animalidade sob o manto das conquistas socioculturais, € possivel afirmar que essa
perspectiva torna-se, através dos tempos, cada vez mais insatisfatéria, isso porque, a partir da
observagdo empirica da vida dos demais animais, podemos constatar o desenvolvimento do
convivio social também em outras espécies. Com base nisso, € possivel afirmar que nao sdo
apenas 0s seres humanos que podem viver socialmente, pois ha alguns animais de outras
espeécies que possuem essa capacidade. A titulo de exemplo, podemos citar os chimpanzés ou
0S cetaceos que conseguem nao apenas reproduzir comportamentos padronizados perpassados
por geracOes no interior de seu grupo social, mas também produzir e repassar novos padrdes
comportamentais, tais como o uso de ferramentas, a comunicacdo vocal e/ou corporal, novas
ou padronizadas interacdes sociais, entre outros. Isso revela que a cultura social entre os

individuos de uma mesma espécie ndo € uma exclusividade dos seres humanos conscientes de



22

si, mas também é comum a determinadas espécies em estado “bruto de animalidade™3. A esse

respeito, Guida (2011, p. 5) afirma:

[...] os limites do humano e do ndo humano ndo passam pela linguagem no sentido
limitado e restrito das palavras, ndo passam pela questdo da razdo e da consciéncia,
pelo poder do didlogo. Tais habilidades em nada garantem ao homem sua
humanidade, em nada conferem prestigio e/ou soberania ao animal humano em
detrimento do animal ndo humano, conforme equivocadamente acreditava
Descartes. Assim, tudo leva a crer que a questdo da linguagem pelo caminho da fala,
como uma impossibilidade no animal ndo humano, revela-se apenas como mais uma
forma de o animal humano evidenciar sua dificuldade de lidar com alteridades, com
pluralidades, com diferencas, com limites.

Desse modo, podemos afirmar que as caracteristicas exaltadas pelos seres humanos, as
quais excluem os demais animais das discussfes e dilemas morais, sdo insuficientes para
definir a condicdo moral do ser e, embora os seres humanos as elejam justamente por sua
suposta inexisténcia nas outras espécies, fugindo, portanto, de sua animalidade, elas ja ndo sdo
aceitaveis enquanto pressupostos para o reconhecimento da humanidade do homem e de sua
dominacdo sobre 0s outros animais. Ou, em termos mais especificos, podemos afirmar que as
caracteristicas exaltadas pelos seres humanos para excluir os outros animais da consideracao
moral tém se tornado cada vez mais insuficientes para justificar tal dominacéo, isso porque,
como ja indicamos, a partir da observacdo empirica das caracteristicas presentes em outras
espécies animais, constatou-se a presenca de aspectos sociais tal como acontece em nossa
espécie, 0 que torna injustificavel ndo apenas rejeicdo humana da sua animalidade, mas
também a dominacdo e a utilizacdo indiscriminada dos membros das demais espeécies.
Resumidamente, pode-se afirmar que a presenca ou auséncia de certas caracteristicas é o
parametro essencial para o desenvolvimento e a classificacdo daquilo que seria a animalidade

e a humanidade do ser sensivel. Ou, como defende Rapchan e Neves (2014, p.312):

[fazer parte da humanidade] significa compor relagcbes nas quais identidades e
alteridades revezam-se em uma dindmica de autorreconhecimento mdtuo.
Obviamente, trata-se de uma rede desigual, conflituosa e dindmica de relagcBes em
que diferencas sociais, culturais, étnicas e de género, entre outras, confrontam ou
reforcam valores morais e relagdes desequilibradas de poder. A animalidade, por sua
vez, é tradicionalmente atribuida aqueles que ndo sdo reconhecidos no dmbito da
humanidade. Repete-se aqui a classificacdo baseada em um principio dual e
hierarquico. Nesse plano, a animalidade é classificada a partir da auséncia dos
atributos em que os humanos se reconhecem.

3 Para um maior esclarecimento desse ponto, cf. Rapchan e Neves (2014, p. 311).



23

Ora, a humanidade ndo se refere a espécie biolégica homo sapiens, mas a condigédo
propria do individuo enquanto ser vivente. Na perspectiva de Rapchan e Neves (2014), somos
detentores da humanidade ndo apenas por pertencermos a uma mesma espeécie biologica, mas
também por produzirmos determinadas expressdes de humanidade vinculadas a vida em
sociedade, tais como: conhecimento técnico, desenvolvimento da linguagem e das ordens
simbdlicas, concepcdes estéticas, morais e hierarquicas concernentes ao poder.

Cabe ressaltar, no entanto, que, embora as expressdes de humanidade como o
desenvolvimento da linguagem, a vida em sociedade ou as construgdes simbdlicas presentes
em nossa cultura, por exemplo, tenham possibilitado o reconhecimento daqueles individuos
detentores da humanidade, sua supervalorizacéo foi responsavel também pelo distanciamento
conceitual entre a humanidade — supostamente desenvolvida pelos membros de nossa espécie
— e a animalidade, enquanto condicdo natural do ser. 1sso permitiu a negacdo de nosso
“estado bruto de animalidade” e a subjugagdo dos demais animais pelo interesse humano. Em
suma, a supervalorizagdo da cultura humana nos permitiu confinar ou asfixiar nossa
animalidade dentro dos dominios da cultura, negando nosso estatuto de espécie do reino
animal e nos colocando na pretensa condicdo de seres superiores. Com efeito, para o0s

defensores dessa tese,

[...] Sdo humanos porque somos da mesma espécie, porque somos todos capazes de
produzir, em sociedade, linguagem e ordens simbdlicas complexas que remetem a
formas de existéncia reconhecidas como expressoes de humanidade. Esses “outros”
[humanos de outras culturas] fazem parte da humanidade porque possuem e
produzem conhecimento técnico, relagbes de parentesco, intersubjetividade,
sistemas de trocas e rituais, concepcdes estéticas, morais e de poder. Eles se
reconhecem como expressGes da humanidade, mesmo que seja exclusivamente no
ambito de suas proéprias culturas, e sdo reconhecidos como membros da humanidade
a partir de uma perspectiva ocidental e universalista. [...] A animalidade, por sua
vez, é tradicionalmente atribuida aqueles que n&do sdo reconhecidos no &mbito da
humanidade. Repete-se aqui a classificacdo baseada em um principio dual e
hierarquico. Nesse plano, a animalidade é classificada a partir da auséncia dos
atributos em que os humanos se reconhecem. Ela é uma categoria que indica
pertencimento, como, alias, a de “humanidade”, com a diferenga de que pertencer a
animalidade tem um carater passivo, pois € uma condigdo atribuida. Pertencer a
humanidade tem carater ativo, pois implica em reconhecer como humano a si e a
outros. Ou seja, os representantes da humanidade podem atribuir, recusar, aceitar,
reivindicar ou manipular seu pertencimento a essa categoria. Eles sdo sujeitos
porque sdo humanos. Os representantes da animalidade, submetidos & classificag&o,
ndo reagem nos mesmos termos. (RAPCHAN; NEVES, 2014, p. 311-312, grifos
N0ss0s).

Como podemos observar nas palavras de Rapchan e Neves, os seres humanos, através
do relativismo cultural, constituiram o que entendemos por humanidade através de uma

alteridade e uma pluralidade presentes em nossa condicao de seres sociais. No entanto, ainda



24

que a humanidade se constitua supostamente sob a égide da alteridade e da pluralidade
socioculturais, a mesma é também determinada pelas semelhangas que possuimos
biologicamente. Ora, como podemos observar no trecho acima, a humanidade é constituida
basicamente a partir de duas premissas essenciais: em primeira instancia, nas semelhancas
biologicas compartilhadas entre os membros da espécie homo sapiens, que permitiram o
desenvolvimento da racionalidade e da linguagem e, s6 posteriormente, na diversidade
sociocultural, a qual é possibilitada pela faculdade da razdo. Essa perspectiva pode ser
comprovada até mesmo pelo fato de que a diversidade social pode ser também associada a
pluralidade daqueles que compartilham das mesmas caracteristicas biologicas do ser, daqueles
que pertencem a uma mesma especie.

Desse modo, a humanidade é constituida com base em determinadas caracteristicas
factuais, isto é, pode pertencer a humanidade individuos de distintos universos sociais, de
diferentes culturas, provenientes de ordens simbolicas multiplas, com comportamentos
também diferenciados, desde que pertencam a espécie homo sapiens, desde que partilhem das
caracteristicas comuns a nossa espécie. Isso revela, na realidade, a dificuldade humana de
lidar com alteridades, com uma pluralidade evidente, com diferencas reais, com os limites
verdadeiramente existentes.

Ora, pensar a humanidade ndo por intermédio das alteridades reais, mas pela via da
semelhanca compartilhada, ainda que camuflada sob a definicdo da diferenca — diferencas
essas provenientes da racionalidade humana que é, por sua vez, uma caracteristica factual,
conforme os proprios defensores dessa perspectiva defendem —, reflete o antropocentrismo
arraigado da nossa cultura, que, ao pensar as diferencas, refere-se tdo somente aos aspectos
distintos presente no interior de uma Unica espécie. Em outros termos, podemos afirmar que a
alteridade da qual se diz ser constituida a humanidade refere-se somente aquelas diferencas
socioculturais dos individuos enquanto membros de uma mesma espécie; as diferencas usadas
para se pensar a humanidade vinculam-se somente aquelas pelas quais 0s seres humanos
tornam-se iguais, tais como a producdo de ordens simbolicas, a vida em sociedade atraves da
comunicagdo que, por sua vez, é possibilitada pela linguagem — humana —, em suma, pelas
caracteristicas provenientes do elevado grau da racionalidade humana, excluindo desse

universo, portanto, os demais animais. Assim, com efeito,

A "aptiddo para a cultura" sejam quais forem os demais sentidos da expressao, é
uma capacidade de gerar diferenca. Nesse processo criativo, que se realiza no curso
ordinario da vida social, e através dele, é que a esséncia da condi¢do de humanidade
se revela como diversidade cultural. Para qualquer individuo apanhado no curso
desse processo, "tornar-se humano™ significa tornar-se diferente dos demais seres



25

humanos que falam idiomas ou dialetos diferentes, praticam oficios diferentes, tém
crencgas diferentes, e assim por diante. Se é nessa diferenciacdo de si mesmos dos
demais seres que os humanos sdo distinguidos essencialmente dos animais, conclui-
se entdo que a animalidade humana se revela na auséncia dessa diferenciacéo, na
uniformidade. (INGOLD, 1995, p. 8).

Em suma, a afirmacdo da diversidade humana tem como fundamento a exclusdo e a
negacdo da animalidade. Ao eleger as diferencas socioculturais como parametro para definir a
humanidade e esta, por sua vez, como oposi¢do a animalidade, excluimos os demais animais
do ambito das discussdes morais de nosso tempo. Recorremos ao dualismo onipresente no
pensamento ocidental com a finalidade Unica de abarcar todos os membros de nossa espécie
na condicdo de seres dotados de humanidade, camuflar a nossa condic¢éo animal e excluir os
demais seres (animais) da comunidade moral. Todavia, as diferencas socioculturais ndo
parecem ser suficientes para a constituicdo da humanidade, nem, tampouco, para 0 exercicio
do poder do homem sobre 0s outros animais.

Ora, 0 humano ja estd pressuposto no conceito de humanidade enquanto oposi¢do
aquilo que entendemos por animalidade. Nessa perspectiva, como bem destaca Agamben
(2005, p. 52):

O que estda em jogo nela é a producdo do humano por meio da oposicéo
homem/animal, humano/inumano, a méaquina funciona de modo necessario mediante
uma exclusdo (que é sempre também uma apreensdo) e uma inclusdo (que é também
e j& sempre uma exclusdo). Precisamente porque o humano ja estd pressuposto o
tempo todo, a maquina produz na realidade uma condicéo de estado de exce¢do, uma
zona de indeterminacdo na qual o fora ndo € mais que a exclusdo de um dentro e 0
dentro, por sua vez, ndo é mais que a exclusdo de um fora (AGAMBEN, 2005, p.
52).

No entanto, ainda que no decorrer da historia do pensamento ocidental tenhamos
pensado a questdo do humano como um estado de excecdo em face da animalidade, pode-se
dizer que, de posse das inimeras descobertas ja& mencionadas, tal oposicao torna-se impropria.
E, desse modo, podemos indagar: poderiamos pensar a animalidade como condi¢édo natural
dos humanos e dos animais ndo humanos e, a partir disso, como linha divisoria para uma
igualdade de consideragéo?

Aqui se pode propor uma mudanca de paradigma: ao invés de pensar a humanidade
como condicdo superior a animalidade, como condi¢do oposta ao nosso estado bruto de
natureza, poderiamos pensar a animalidade como caracteristica unificadora entre 0s membros

de distintas espécies, a partir da qual nos igualamos e nos reconhecemos como mais uma



26

espécie do reino animal e, assim, redefinirmos a humanidade, ndo mais enquanto condicao
superior a animalidade, mas como caracteristica singular de nossa espécie bioldgica.

Ao tentar ultrapassar a barreira da divisdo humano/animal, tendemos a tracar linhas de
semelhancas entre nods e os ndo humanos. A titulo de exemplo, podemos citar a concepcao
darwiniana, exposta na obra A expressdo das emocdes no homem e no animal, publicada
originalmente em 1872, na qual o autor demonstra a similaridade das expressdes de emogoes
pelos humanos e ndo humanos. Ou, ainda, a célebre afirmacdo de Montaigne (2000, p. 392)
em Apologia de Raymond Sebond: “Ha maior diferenga entre um homem e outro do que entre
um dado animal e 0 homem (MONTAIGNE, 2000, p. 392)*.

Jacques Derrida, com efeito, considera que as reflexdes acerca do humano e do néo
humano s6 sdo possiveis se ultrapassarmos o dualismo antropocéntrico de nossas sociedades
ocidentais para, entdo, considerar nossas diferencas enquanto objeto unificador, o que permitiria,
por sua vez, o reconhecimento, a identidade e a subjetividade de si e do outro, seja esse outro

humano ou ndo humano. Ou, como ele proprio afirma:

O que o motivo da différance tem de universalizavel em vista das diferencas é que
ele permite pensar o processo de diferenciacdo para além de qualquer espécie de
limites: quer se trate de limites culturais, nacionais linguisticos ou mesmo humanos.
Existe a différance desde que exista trago vivo, uma relacdo vida/morte ou
presenca/auséncia. 1sso se atuou muito cedo para mim, & imensa problematica da
animalidade. (DERRIDA apud GUIDA, 2014, p. 2).

Em sua obra O animal que logo sou, de 2002, o autor trata da animalidade do homem
enguanto membro de mais uma espécie do reino animal pela via do olhar do outro, do olhar
animal (ndo humano), a partir do qual o humano reencontra-se com a animalidade da qual se
esquivara através do conceito de humanidade. Em suma, ao sentir-se observado pelo olhar do
outro (do outro animal), o ser humano percebe o animal ndo mais reduzido ao estatuto de
coisa, mas ao de sujeito observador, tal qual atribuira aos ndo humanos. E pelo olhar do outro
animal que o humano toma consciéncia de si, de sua animalidade e vé-se ndo mais como ser

superior e dominante das demais espécies. Sobre isso, Paix&o (2013, p. 275) alega:

Nesse caso, 0 que é observado, ndo é mais um mero objeto da visdo, mas um sujeito
da viséo, a origem do olhar, para o qual os humanos sdo objetos. O encontro de
Derrida com sua gata desafia a fantasia de um conhecimento objetivo daquilo que
nés chamamos natureza. E Derrida estd nu, “nu como um animal”, porque ser
olhado é ter um corpo, € retornar a sua animalidade. A animalidade da qual o
homem sempre buscou se distinguir.

4 Sobre isso, cf. Guida (2011, p. 2) e Rapchan e Neves (2014, p.322).



27

Como podemos observar nas palavras de Paix&o, para Derrida o olhar do outro animal
ao ser direcionado ao humano promove uma inquietacdo através da qual nos vemos como
detentores de uma obrigacdo e/ou responsabilidade para com o outro, ndo apenas 0 outro
como membro da espécie a qual pertencemos, mas também ao outro animal, o qual ndo mais €
visto como coisa, como um autdmato, como pretendia Descartes, mas como um ser
observador, como sujeito merecedor de consideracédo, se distanciando, assim, do pensamento
mecanicista, do dualismo corpo-alma e da pretensa superioridade do homem sobre os outros
animais, como ja demonstrara Agamben (2005). Ao sentir-se observado, ao ver-se como
objeto observado pelo olhar do animal, Derrida desconstréi a ideia da linguagem como a linha
divisora entre 0 humano e o0 ndo humano e também a ideia da comunicacéo, possibilitada pela
linguagem, como recurso das interagcdes sociais dos distintos grupos humanos e, portanto,
denuncia a implausibilidade da concepc¢éo cartesiana dos animais como coisas, propriedades
desprovidas de sensibilidade, bem como repensa a condi¢do de humanidade em face do estado
de excec¢do da animalidade, percepcdo essa vinculada a divisdo homem-animal, como se todos
0s demais animais se enquadrassem em uma Unica e mesma espécie. Assim, conforme ele

préprio afirma:

Mas apesar, através e para além de todas as suas dissensdes, os filosofos sempre,
todos os filosofos, julgaram que esse limite era um e indivisivel; e que do outro lado
desse limite havia um imenso grupo, um s6 conjunto fundamentalmente homogéneo
que se tinha o direito, o direito tedrico ou filosofico, de distinguir ou de opor, ou seja
aquele do Animal em geral, do animal no singular genérico. Todo o reino animal
com exce¢do do homem. (DERRIDA, 2002, p.28).

Como podemos perceber, Derrida denuncia que o pensamento tradicional esquece a
multiplicidade das demais espécies atribuindo-as o estatuto de “meros animais” em oposi¢do
ao humano. Para ele, ndo ha apenas uma fronteira — homem-animal —, mas sim uma
pluralidade de espécies e, com isso, torna-se irrelevante a divisdo homem-animal, como se
fosse 0 homem uma espécie detentora apenas de humanidade e a animalidade lhe fosse
estranha.

Ao ndo identificar-se com os ndo humanos, tendemos, defende Derrida, a justificar o
tratamento indiscriminado que empregamos contra 0S mMesmos em nossas sociedades
industrializadas, o que reforca, por assim dizer, a limitagdo humana em lidar com alteridades e

pluralidades para além de nossa espécie. Para Paixdo (2013, p. 278, grifos da autora),

N&o se trata de negar "diferencgas irredutiveis" ou "fronteiras intransponiveis entre
tantas espécies de seres vivos", mas o que Derrida destaca e questiona € a existéncia



28

de "apenas uma Unica fronteira, una e indivisivel, entre 0 homem e o animal"
(DERRIDA, 2004, p.85). A existéncia dessa Unica fronteira, desse corte radical,
dessa oposi¢do homem-animal é frequentemente utilizada para justificar a violéncia
humana contra os animais, mas também usada para justificar a violéncia humana
contra aqueles considerados como se fossem animais. Um apelo a animalidade das
vitimas é observado em varias formas de opresséo e discriminacao.

Sendo assim, podemos afirmar que, na concepc¢do de Derrida, a ética esta vinculada
ao outro e, portanto, ndo apenas ao outro enquanto ser humano, mas a todo e qualquer outro,
seja este humano ou ndo humano. Ao pensar uma alteridade também ndo humana, Dominique
Lestel, influenciado pelo pensamento de Deleuze e Guatarri na obra Mil Platds (1980),
defende a reformulacdo das defini¢bes atuais de animalidade e humanidade, isso porque, diz
ele, ao desenvolver relagdes emocionais propiciadas pelo convivio social com outras espécies,
as quais ele nomeia “comunidades hibridas”, o homem acaba passando por uma crise de
identidade, por um ndo reconhecimento de sua humanidade, ja que atribui o estatuto de sujeito
aos demais animais, ultrapassando, com isso, as visdes do pensamento tradicional que
concebem 0s animais ndo humanos como seres autdmatos, como meros objetos para a

satisfacdo humana. Para ele:

O homem defronta-se com a maior crise de identidade da sua histéria. Ele alcangou
um conhecimento excepcional da sua biologia no contexto de uma representacdo
enferma daquilo que é, de quem é. Uma forma de repensar a identidade humana
consiste em repensar as relacbes do homem com o animal e, por conseguinte, em
repensar este ultimo (LESTEL, 2001, p. 273 apud GUIDA, 2011, p. 3).

A partir do que foi exposto, podemos afirmar que a questdo da animalidade, enquanto
condicdo inerente aos animais humanos e ndo humanos, exige uma revisao de termos, uma
reavaliacdo daquilo que entendemos como humanidade e como condi¢do animal. Em suma,
exige que repensemos 0 modo como reconhecemos a nos e aos outros, sejam eles humanos ou
ndo. Sendo assim, a questdo sobre a animalidade, enquanto condi¢do natural do ser é inerente
a constituicdo do pensamento ético, politico e juridico de nosso tempo, ja que parte de
diferentes areas de conhecimento, tais como a bioética, a etologia, a antropologia, a
biopolitica, a filosofia ou a ecologia, por exemplo. Convém estabelecer um dialogo com todos
aqueles que estdo abertos a pensar os limites do humano e do ndo humano para além da
tradicdo do pensamento ocidental, para além do antropocentrismo dogmatico.

Desse modo, ao nos questionar sobre a animalidade e os limites entre humanos e nao
humanos, ndo nos referimos a busca pelas caracteristicas factuais e singulares de cada espécie
— evitando colocar os humanos como superiores e mais desenvolvidos em face dos demais

animais —, mas buscar o reconhecimento do outro — humano ou ndo humano — e promover a



29

abertura para novas alteridades além da espécie homo sapiens. Trata-se de uma alteridade
através da qual reconhecemos a nos e aos outros para além da espécie biologica a qual
pertencemos. Em consequéncia disso, podemos afirmar que, seja por intermédio da busca de
semelhancas entre distintas espécies como fez Darwin na ja referida obra A Expressdo das
Emoc6es nos Homens e nos Animais, ou Montaigne em Apologia de Raymond Sebond ou,
atualmente, como faz Singer em Libertagdo Animal e Etica Pratica e Tom Regan em The
Case for Animal Rights; seja ainda pela via da differance conforme postula Derrida em De
que manhd e em O Animal que logo sou e Agamben em O aberto: 0 homem e o animal, ou
ainda pelo devir-animal de Deleuze e Guattari em Mil Platds e corroborado por Dominique
Lestel® na obra A Origem da Cultura nos Animais, pensar a animalidade como condigio
natural do ser significa ampliar o &mbito das consideracdes humanas com relacdo a si mesmo
e aos nao humanos. Isso significa abrir-se para novas alteridades, reconhecer o outro e
reconhecendo-se no outro, seja ele humano ou ndo humano. Convém pensar o “movimento
entre humano e ndo humano, uma simbiose”, como afirma Deleuze e Guattari (1980), ou
pensar os interesses que ambos perseguem, como afirma Singer (1979) ou, finalmente, refletir
sobre as “comunidades hibridas” constituidas por humanos e demais animais que partilham
além de interesses, emocBes e uma convivéncia social, a exemplo do que defende Lestel
(2004). Sendo assim, podemos concluir que pensar a questdo da animalidade consiste em um
desafio a ser enfrentado em nossas sociedades, a fim de ultrapassar a heranca cartesiana que
moldou o pensamento ocidental, o qual nega a animalidade para justificar a dominacéo e a
crueldade empregadas as demais espécies e & natureza. E através dessa questdo — animalidade
enquanto condic¢do natural — que podemos ultrapassar a perspectiva sob a qual os animais ndo
humanos sdo inferiorizados em sua condi¢do. Porém, como sugere Heidegger (2006, p. 234),
“para chegarmos até o outro, precisamos nos sentir no outro”, isto ¢, para pensarmos a
animalidade precisamos antes reconhecé-la em ndés mesmos e nao apenas aponta-la nos
demais animais como caracteristica contraria aquilo que entendemos como humanidade.
Todavia, essa questdo torna-se mais desafiadora quando comecamos a refletir sobre a
possibilidade ou a conveniéncia de se conferir um estatuto de “ser pessoa” aos animais nao

humanos. Eis o tema da préxima sessdo.

> Sobre isso, cf. Guida (2011, p. 1-9), Paixdo (2013, p. 272-283) e Rapchan e Neves (2014, p. 309-329).



30

1.2 Podemos atribuir uma pessoalidade aos animais?

No decorrer deste texto, observamos que a humanidade e a animalidade sé&o
compreendidas em nosso contexto societario como instancias opostas. Sendo assim, elas se
revelam em dois aspectos, a saber: como condi¢do vinculada a espécie do ser vivente
enguanto organismo bioldgico e, em um segundo momento, como a verdadeira esséncia da
natureza humana. Ou, em termos mais especificos, para além do pertencimento a espécie
homo sapiens, a humanidade ocorre a partir do processo de diferencia¢do sociocultural que os
seres humanos revelam entre si. Desse modo, tornar-se humano e, assim, detentor da
humanidade, significa tornar-se diferente dos demais grupos sociais de nossa espécie, com
ordens simbdlicas, linguagens e comportamentos culturais distintos entre si. Aqui, a
humanidade j& ndo é vinculada exclusivamente ao pertencimento do ser vivente a uma dada
espécie — a espécie homo sapiens —, mas como condicao inerente ao sujeito moral, aqueles
gue possuem a aptiddo para a vida social, para a diferenciacdo sociocultural. Sobre isso,
Ingold (1995, p. 8) afirma:

No que diz respeito a minha existéncia como membro da espécie humana, o fato de
eu ser inglés, e ndo francés ou japonés, nao é fundamental. Mas, do ponto de vista da
expressdo de minha humanidade, esse fato € vital: torna-me alguém, em vez de uma
coisa. Ou seja, em um sentido mais geral, a cultura sublinha a identidade do ser
humano ndo como organismo biol6gico, mas como sujeito moral. Quanto a esta
Gltima faculdade, consideramos todo homem ou mulher como pessoa. Minha
condicdo de pessoa €, portanto, inseparavel do pertencimento a uma cultura e ambos
sdo ingredientes cruciais de minha existéncia humana.

E nesse contexto que nos, seres humanos, tendemos a colocar os conceitos de
humanidade e animalidade como opostos, e é com base nesses pressupostos que a tradi¢do do
pensamento ocidental defende com tanta veeméncia que, ainda que todos os seres humanos
pertencam ao reino animal — mesmo como espécie dominante, detentora da linguagem, da
racionalidade — a animalidade é oposta a humanidade, caracteristica esta inerente unicamente
aos seres humanos. Sendo assim, nossa tradicdo depara-se com um paradoxo: de um lado, 0
humano é um ser vivente pertencente a uma espécie e, portanto, uma entre tantas outras do
reino animal; de outro lado, o ser humano se reconhece enquanto pessoa subjugando, desse
modo, a animalidade de si e do outro — ndo humano.

Ainda sobre isso, Joseph Fletcher apresenta como “indicadores de humanidade” as
seguintes caracteristicas: comunicagdo, consciéncia de si, autocontrole, senso de futuro e

passado e capacidade para se relacionar com o outro. Antes dele, John Locke concedia a



31

condi¢do de pessoa exclusivamente ao ser vivente dotado de inteligéncia, racionalidade e
consciéncia de si. Com efeito, o dicionario de Oxford, com base nessa concepcédo, define
pessoa como “‘ser autoconsciente e racional”. Assim, a condi¢do de pessoa esta relacionada
comumente a ideia do ser enquanto sujeito moral ou agente realizador de algo na vida. Desse
modo, podemos afirmar que o conceito de pessoa é atribuido exclusivamente aos seres
humanos pelo fato de estes serem dotados de razdo, inteligéncia e linguagem. A titulo de
exemplo, podemos citar o Artigo Primeiro da Declaracdo Universal dos Direitos Humanos:
“Todos os seres humanos nascem livres e iguais em dignidade e direitos. Sdo dotados de
razdo e consciéncia ¢ devem agir em relagdo uns aos outros com espirito de fraternidade”.
Fica claro, nesse contexto, que a razdo e a consciéncia sdo consideradas como faculdades
inerentes aos seres humanos e, portanto, apenas esses possuem direitos e dignidade enquanto
sujeitos morais e, desse modo, exclusivamente eles detém a condicdo de pessoa.

Perspectiva semelhante é defendida por Alfred Schopf ao alegar que a condicéo de
pessoa refere-se a situacdo psicoldgica vivenciada pelo ser humano em convivéncia social
com outros seres humanos. Para ele, é imprescindivel que o ser vivente se reconheca nos
demais para, desse modo, ser considerado como pessoa €, por isso, € improvavel que 0s
animais ndo humanos também possuam essa caracteristica, uma vez que, supostamente, nao
se reconhecem entre si. Nas palavras do proprio autor (1999, p. 207) a condi¢cdo de pessoa
seria “a unidade psicoldgica do homem que, em sua vivéncia e a¢cdo com 0s outros homens, se
mantém como algo idéntico a si”. No entanto, podemos afirmar que a unidade psicolégica a
qual o autor se refere —ao menos nos seres humanos — ndo existe como algo definitivo nem é
a condicdo a priori do ser, mas sim aparece como constru¢do iniciada no nascimento do corpo
e desenvolvida nos processos socioculturais do individuo, a partir de sua identidade e
reconhecimento enquanto ser social.

Ao empregar a condicdo de pessoa a nossa espécie, elegemos o reconhecemos de si e
do outro como elemento indispensavel ao processo sociocultural humano, a partir do qual nos
tratamos com reciprocidade e, desse modo, como membros de um mesmo grupo, de uma
comunidade moral, na qual todos devem ser considerados como iguais e, assim, ser
considerados com respeito e dignidade, uma vez que todos, supostamente, podem ser

considerados como pessoas. Ou, conforme indica Napoli (2013, p. 57):

Com relagdo aos seres humanos, pode-se dizer que esta unidade ndo nasce pronta,
mas depende do processo de desenvolvimento que culmina com a formacéo
biolégica do corpo e com a formagao psicoldgica e social da identidade do eu. A
identidade constitui-se pelo estabelecimento das relagdes do eu com o0s outros
individuos, de forma a que ele se desenvolva a partir dessas experiéncias de modo



32

psicologicamente saudavel e se concretize em relagbes sociais permitindo um
reconhecimento matuo. O reconhecimento constitui-se em pega chave do processo
social humano que inclui a reciprocidade no tratamento e na caracterizacdo dos
membros de uma sociedade como parceiros idénticos, consequentemente dignos de
serem tratados do mesmo modo por todos. Isto equivale a dizer: com 0 mesmo
respeito e dignidade. Por isso, se poderia qualificar um individuo da espécie humana
COMo pessoa.

Outro fator preponderante da pessoalidade como caracteristica humana vincula-se a
capacidade de autoconsciéncia que possuimos. Em termos mais especificos, podemos afirmar
que o ser possui, além da consciéncia de si e do mundo exterior, também a capacidade de
pensar e de refletir sobre seu estado de consciéncia. Em suma, uma vez que possuimos a
capacidade de nos reconhecer enquanto seres distintos dos demais, como ja afirmado por
Ingold (1995), bem como pelo fato de conhecermos os conteddos da nossa prépria mente, de
refletirmos sobre eles — como as lembrancgas, experiéncias vivenciadas, memdrias —,
possuimos a autoconsciéncia e, assim, podemos ser reconhecidos enquanto pessoas.

Entretanto, podemos indagar, se a razdo e a consciéncia Sao pressupostos para a
pessoalidade do ser vivente e, com base no antropocentrismo reinante no mundo ocidental,
apenas os seres humanos sdo dotados de tais caracteristicas, como explicar as inimeras
pesquisas cientificas que comprovam a existéncia de um nivel de consciéncia também nos
animais ndo humanos? Seria possivel conferir 0 estatuto de pessoa também aos animais nao
humanos detentores de certo nivel de consciéncia?

Alguns autores contemporéneos como Peter Singer, Tom Regam e Gary Fracione
consideram que 0s animais ndo humanos podem ser considerados como pessoas, iSso porque
alguns deles possuem niveis de consciéncia semelhantes aos dos seres humanos, bem como
pelo fato de que ndo sdo todos 0s seres humanos que possuem a racionalidade desenvolvida e
a consciéncia de si, como ocorre com os individuos que possuem graves deficiéncias mentais
e 0s bebés, por exemplo. Por conseguinte, segundo esse critério, nem todos 0s seres humanos
seriam dotados de pessoalidade.

Singer, a titulo de demonstragéo, afirma que o estranhamento e mesmo a confuséo no
emprego da condicdo de pessoa também aos animais ndo humanos ocorre pelo fato de que
colocamos, no decorrer da histéria do pensamento ocidental, as caracteristicas humanas como
superiores aquelas dos animais ndo humanos. Para ele, o conceito de humano e de pessoa,
diferentemente do que estamos habituados a pensar, sdo distintos e ndo se identificam entre si;
haja vista que, como indicado acima, nem todos os seres humanos séo dotados de consciéncia

e da racionalidade desenvolvida. Ademais, alguns animais ndo humanos — como se tem



33

comprovado atualmente por inimeros cientistas — também possuem niveis de consciéncia e
inteligéncia, fatores que permitiriam o emprego dessa pessoalidade também para eles.

Assim, podemos afirmar que, para Singer, ainda que usemos o conceito de pessoa
como sindnimo de humano, tais categorias diferem entre si e, por isso, devem ser repensadas.
Segundo o filésofo, a pessoa ndo traduz uma caracteristica unicamente humana, nem é
sindnimo de “membro da espécie homo sapiens”, mas uma condigao inerente a todos os seres
conscientes de si e detentores de algum nivel de racionalidade. Dependendo do critério
adotado para definir o “ser pessoa”, muitos membros da espécie humana deixariam de gozar
do estatuto de pessoalidade. Além disso, alguns membros de outras espécies bioldgicas
também podem ser considerados dotados de pessoalidade. Assim sendo, o fato de um
individuo ser membro da espécie homo sapiens em nada garante sua condicdo de pessoa. Em
resumo, as linhas demarcatorias entre os membros da comunidade moral, entre os humanos e
as demais espécies do reino animal se entrecruzam em razdo das multiplas caracteristicas
naturais do ser.

Alguns autores pretendem ampliar essa condicdo de ser pessoa aos demais animais.
Conforme Singer aponta no quinto capitulo de Etica Préatica intitulado de Tirar a vida: os
animais, um dos indicios mais fortes do carater de pessoa revela-se na capacidade de alguns
primatas de se comunicar com os humanos através da lingua de sinais. De fato, os cientistas
norte-americanos Allen e Beatrice Gardner perceberam que a reproducédo da linguagem pelos
chimpanzés fracassava ndo pela escassez de inteligéncia nos mesmos, mas pela falta do
mecanismo bioldgico responsavel pelos sons da linguagem humana. A partir dai, eles
passaram a tratar uma chimpanzé jovem chamada por eles de “Washoe” como um bebé
desprovido das cordas vocais e, portanto, da fala, comunicando-se com ela através unicamente
da linguagem de sinais. O recurso utilizado pelos cientistas obteve éxito, ja que a chimpanzé
conseguiu aprender em média 350 sinais, bem como tornou-se capaz de usar corretamente
cerca de 150 deles, comprovando, com isso, que tais primatas ndo desenvolveram a
linguagem — tdo exaltada nos seres humanos — em raz&o da auséncia de um recurso bioldgico
— cordas vocais — e ndo pela falta de inteligéncia nos mesmos, como muito se pensou no
decorrer da histdria.

Além disso, no tocante a autoconsciéncia, comprovou-se que tais primatas também a
possuem; isso foi possivel a partir de mais um teste com “Washoe”, que, ao ser colocada em
frente a um espelho e questionada sobre quem o espelho refletia, a chimpanzé afirma através da

linguagem de sinais: “sou eu, Washoe”.



34

Assim como ocorre nos chimpanzés, cientistas tém identificado a consciéncia de si e a
autoconsciéncia também entre os gorilas. A titulo de exemplo, “Koko”, uma gorila, ao ser
estimulada por Francine Patterson a aprender e utilizar a linguagem de sinais, assim como ocorreu
com “Washoe”, conseguiu adquirir um vocabulario de 500 sinais, tendo utilizado em algumas
circunstancias cerca de 1.000 sinais corretamente. Além disso, “koko” compreendia um ndmero
bastante relevante de palavras em inglés, ainda que ndo as pronunciasse por ndo dispor de um
aparelho vocal e ndo pela falta de inteligéncia e de consciéncia de si.

Por conseguinte, comprovou-se também que os primatas, diferentemente do que
apregoa nossa tradicdo reflexiva e logocéntrica, agem intencionalmente e possuem as nocoes
de passado e de futuro. Isso foi comprovado em duas pesquisas distintas. A primeira referia-se
ao senso de passado e futuro dos chimpanzés. Alguns deles, ao participarem das festas de
final de ano realizadas por Roger e Deborah Fouts, para as quais eles montavam todos os anos
uma arvore de Natal com enfeites comestiveis, 0s chimpanzés passaram a referir-se a arvore
montada como “arvore doce” através da linguagem de sinais. Em 1989, conforme afirma
Singer, ao chegar a época do ano em que a arvore deveria ser montada, mas ainda ndo havia
sido, e ao cair da neve, um chimpanz¢ chamado “Tatu” questiona os organizadores: “arvore
doce?”. Tais fatos fizeram com que tais autores concluissem que aqueles chimpanzés
possuiam a lembranca ndo apenas da arvore de Natal, mas também o senso de tempo, ao
lembrar da arvore exatamente na época em que a mesma deveria ser montada, comprovando,

portanto, sua no¢do de passado e futuro. Nas palavras de Singer (2002, p. 121):

Todos os anos, depois do dia de Acdo de Gracas, Roger e Deborah Fouts montavam
uma &rvore de Natal cheia de enfeites comestiveis. Os chimpanzés usavam a
combinagdo de sinais “arvore doce” para referir-se & arvore de Natal. Em 1989,
quando a neve comegou a cair pouco depois do dia de Ac¢io de Gracas, mas a Arvore
ainda ndo tinha sido montada, um chimpanzé chamado Tatu perguntou: “arvore
doce?” Os Fouts interpretaram esse fato como uma demonstracdo ndo sé de que
Tatu se lembrava da arvore, mas que também sabia ser aquela a época do ano em
que ela devia ser montada.

A segunda refere-se a capacidade dos mesmos de agirem intencionalmente, capacidade
esta negada aos animais ndo humanos pelo fato de ndo possuirem uma linguagem complexa.
No entanto, defende Singer, com base na pesquisa realizada por Jane Goodall, que alguns
animais, como 0s primatas, possuem consciéncia de si, senso de passado e futuro e capacidade
de agir intencionalmente. Assim, a partir da observacdo de um chimpanzé selvagem chamado
“Figan”, na Tanzania, Goodall comprovou que tais primatas agem a partir de um
planejamento visando alcangar, num futuro proximo, um determinado fim. Goodall descreve

sua observacdo do seguinte modo:



35

Um dia, algum tempo depois de o grupo ter sido alimentado, Figan descobriu uma
banana que tinha passado despercebida — s6 que Golias [Jum macho adulto acima de
Figan na hierarquia do grupo] estava logo abaixo dela. Depois de uma rapida
olhadela, da fruta para Golias, Figan afastou-se e foi sentar-se do outro lado da
tenda, de modo que ndo mais visse a fruta. Quinze minutos depois, quando Golias
levantou-se e afastou-se, Figan, sem um momento de hesitagdo, dirigiu-se até a
banana e pegou-a. E evidente que ele tinha avaliado toda a situagio: se tivesse
permanecido perto da banana, provavelmente ficaria olhando para ela de vez em
quando. Os chimpanzés sdo muito rapidos para perceber e interpretar os movimentos
dos olhos de seus companheiros e, desse modo, é bem possivel que Golias acabasse
vendo a fruta. Assim, Figan ndo s6 se tinha privado da satisfacdo imediata de um
desejo, mas também se afastado de modo a ndo “entregar o jogo”, ao ficar olhando
para a banana. (GOODALL apud SINGER, 2002, p. 125).

Outro exemplo do agir intencional dos primatas consiste na observagdo dos
chimpanzés, realizada por Frans der Waal, em um zooldgico de Amsterdam, durante alguns
anos. Nessas observacdes, ele constatou gue tais animais agem de modo a alcancar finalidades
futuras, em suma, que agem de modo planejado para conseguir algo que desejam futuramente.
Os chimpanzés gostavam de subir nas arvores e quebrar seus galhos para se alimentar de suas
folhas. No entanto, com intuito de proteger as arvores e impedir a destruicdo da floresta
limitada do zoologico, a direcdo da Instituicdo colocou cercas elétricas nos troncos das
arvores. Os chimpanzeés, ao se depararem com tal obstaculo, passaram a utilizar troncos de
arvores mortas — que ndo tinham cercas em sua volta — para apoiar no tronco das arvores com
cercas e, assim, conseguir subi-las sem sofrer choques elétricos. Assim, enquanto um deles
subia o outro segurava o galho e ambos os dividiam igualmente. Eis como detalhadamente

Frans der Waal descreve tal fato:

Os chimpanzés gostam de subir nas &rvores e quebrar os galhos para comer suas
folhas. Para impedir a rédpida destruicdo da pequena floresta, os guardas do
zooldgico colocaram cercas elétricas ao redor dos troncos das arvores. Os
chimpanzés superam esse obstaculo quebrando grandes galhos de arvores mortas
(que ndo tém as cercas em volta) e arrastando-os até a base de uma arvore viva. Um
chimpanzé entéo segura o galho seco enquanto o outro sobe por ele, passa por cima
da cerca e chega a arvore, Uma vez ali, colhe as folhas que vai dividir com o
chimpanzé que ficou segurando o galho. (SINGER, 2002, p. 124).

A partir dos exemplos mencionados, podemos atribuir a alguns animais ndo humanos,
aqui especificamente aos primatas, uma série de intencdes, de consciéncia de si e de
autoconsciéncia. Para Singer, se negamos aos animais nao humanos uma consciéncia de si, a
autoconsciéncia e/ou inteligéncia pelo simples fato de ndo falarem, de ndo terem desenvolvido
a linguagem humana — em razé&o da falta do aparelho vocal para emisséo de sons —, devemos

também negar a mesma condicdo aos seres humanos que ndo desenvolveram tais



36

caracteristicas, como os individuos com deficiéncias mentais e 0s bebés que ainda ndo as
desenvolveram.

A partir dessas observacdes, temos agora condi¢es de responder ao questionamento
que permeou esse subitem, a saber: podemos atribuir uma pessoalidade aos animais nédo
humanos? Ora, se a pessoalidade que atribuimos a espécie homo sapiens e que utilizamos
como sinénimo de “humano” ou “humanidade” baseia-se em caracteristicas como a
consciéncia de si que possibilita, por sua vez, o desenvolvimento sociocultural dos individuos,
a autoconsciéncia ou, ainda, o grau de inteligéncia, é fundamental que, ao perceber que alguns
animais ndo humanos possuem as mesmas caracteristicas, reconhecamos que alguns membros
de outras espécies bioldgicas também podem ser detentoras da condi¢do de pessoa. Em suma,
de acordo com a concepcdo que atribuimos a pessoalidade, ou seja, a partir da concepgéo de
gue o conceito de pessoa refere-se ao ser vivente capaz de consciéncia de si, autoconsciéncia,
inteligéncia, senso de passado ou futuro e, uma vez que alguns membros de outras espécies
biolégicas possuem essas mesmas caracteristicas, ndo ha motivos para ndo lhes atribuir a
condicdo de pessoa. Recusar-se a fazer isso, diz Peter Singer, ndo passa de discriminacdo de
nossa espécie perante 0s demais animais, ja que nos colocamos como seres superiores e, por
Isso, dominantes dos demais. Isso caracteriza, por assim dizer, o especismo arraigado em
nossas sociedades, mediante o qual, n6s, humanos, tentamos justificar as atitudes cruéis e
injustificaveis que dispensamos aos membros das demais espécies do reino animal, as quais
sdo subjugadas e utilizadas indiscriminadamente para atender ao mero prazer de nossa
espécie. Vejamos, enfim, em que consiste 0 antropocentrismo, 0 especismo e 0

senciocentrismo.

1.3 Antropocentrismo, Especismo e Senciocentrismo

Anteriormente, vimos que 0s seres humanos, ao elaborar os conceitos de animalidade
e pessoalidade, tendem a atribuir o primeiro termo aos membros das demais espécies e nega-
la enquanto condicdo natural também da nossa, em suma, a animalidade é compreendida por
nos, seres humanos, como uma caracteristica oposta a nossa condicdo humana, como uma
propriedade contraria @ humanidade. E a partir desse viés de pensamento, apregoado, como
indicamos, durante toda a historia do pensamento ocidental, que passamos a utilizar os demais
animais como meios para a satisfacdo das nossas necessidades e interesses. 1sso pode ser

observado até mesmo no uso que fazemos de determinados termos ou caracteristicas



37

pertencentes a outras espécies, as quais nos referimos em termos pejorativos, ofensivos, o que
implica a subjugacéo dos demais animais a nos, humanos. Gongalves (1989, p. 25, grifos do

autor), por exemplo, afirma:

Usamos em nosso dia-a-dia uma série de expressdes que trazem em seu bojo a
concepcdo de natureza que predomina em nossa sociedade: a de oposi¢do entre
sociedade e natureza, entre cultura e natureza. Chama-se de burro ao aluno ou a
pessoa que ndo entende o que se fala ou ensina; de cachorro ao mau-carater; de
cavalo ao individuo mal-educado; de vaca, piranha ou veado aquele ou aquela que
ndo fez a opgéo sexual que se considera correta, etc. S§o todos nomes de animais, de
seres da natureza, tomados em sentido negativo, em oposicdo a comportamentos
considerados cultos, civilizados e bons.

Da mesma forma, pudemos observar que a pessoalidade, diferentemente da
animalidade, é entendida como uma condicdo exclusiva da espécie humana e, por isso,
inexistente nos demais animais, ainda que atualmente a ciéncia demonstre empiricamente que
alguns membros de outras espécies bioldgicas também possuem as caracteristicas
consideradas como imprescindiveis para que um ser vivo seja considerado como pessoa.
Como podemaos perceber, seja no que concerne a animalidade, enquanto condicdo natural do
ser vivente — humano ou ndao humano —, seja em relacdo a condicdo de pessoa que, conforme
pudemos ver, também € possivel em outras espécies animais, 0s seres humanos tendem a
beneficiar-se de sua condicdo de ser racional — caracteristica tida como inerente
exclusivamente aos membros da espécie homo sapiens, apesar das inimeras comprovacdes de
que existem inteligéncia e consciéncia de si em outras espécies — para justificar sua posicao de
ser dominante das demais espécies do reino animal e da subjugacdo da natureza também ao
seu dominio. Esse esforco humano denuncia, por assim dizer, o antropocentrismo e o
especismo arraigado nas nossas sociedades atuais, provenientes de toda a tradicdo do
pensamento ocidental. Todavia, o que sdo, de fato, tais conceitos? Em suma, 0 que sdo o
antropocentrismo e o especismo?

De acordo com Protagoras, “o homem ¢ a medida de todas as coisas”. Essa frase
emblematica denota melhor que qualquer outra a conotagdo daquilo que é o
antropocentrismo. Ou seja, pode-se considerar antropocéntrico todo e qualquer viés de
pensamento que conceba 0 ser humano como superior as demais criaturas, as quais Sao
consideradas inferiores, incompletas e, por isso, condicionadas ao seu dominio. Com efeito, é
antropocéntrica toda e qualquer concepcdo que compreenda os membros da espécie homo
sapiens como centro do universo, no qual todos os demais seres viventes gravitam em sua

Orbita, como bem ja afirmou Naconecy (2016, p. 39). Sendo assim, pode-se dizer



38

antropocéntrica toda a teoria ou visdo de mundo que considere 0 bem-estar exclusivamente
humano como a finalidade ultima para todas as suas a¢des, independentemente da imposicéo
de prejuizos aos demais seres viventes. Milaré (2011, p. 113), por exemplo, define o

antropocentrismo do seguinte modo:

Antropocentrismo € uma concep¢do genérica que, em sintese, faz do Homem o
centro do Universo, ou seja, a referéncia maxima e absoluta de valores (verdade,
bem, destino dltimo, norma ultima e definitiva etc.), de modo que ao redor desse
“centro” gravitem todos os demais seres por forga de um determinismo fatal.

A concepcdo antropocéntrica que concebe a posicdo do homem no mundo em sua
centralidade e ndo como parte de um todo é encontrada em grande parte dos discursos do
pensamento ocidental, sejam eles provenientes da sociologia, filosofia, literatura, etc. Ja na
antiguidade, por exemplo, Aristoteles divide os seres vivos a partir de uma perspectiva
antropocéntrico-hierarquica, mediante a qual todos eles sdo subjugados ao dominio do
homem, j& que este €, em sua percepcao, o Unico ser dotado de racionalidade e, além disso, de
capacidade verbal (linguagem) inexistente em outros seres da natureza. Para ele, os seres
viventes existem a partir de trés niveis hierarquicos distintos — denominados, por alguns
autores, de alma ou atividade vital —, a saber: aqueles que possuem a “alma” vegetativo-
nutritiva — comum aos animais humanos, ndo humanos e plantas —; os detentores da atividade
perceptivo-desiderativa — inerente apenas aos seres humanos e ndo humanos — e, por Gltimo,
aqueles que possuem, além das caracteristicas anteriores, também a alma intelectiva, racional

— exclusiva dos seres humanos dotados de consciéncia de si® —. Para ele, os animais ndo

% Segundo Felipe (2009, p. 6), ainda que Aristoteles confira a alguns animais ndo humanos o estatuto de animais
conscientes de si, o que lhes permitem uma sociabilidade entre seus grupos especificos, e ainda que
compartilhem, em algum nivel, todas as caracteristicas da alma por ele utilizada na hierarquia homem-animal-
natureza, os ndo humanos sdo considerados inferiores em sua escala hierdrquica por ndo possuirem a
racionalidade matemética e verbal. Por isso, entdo, sdo considerados pelo pensador como meros meios para
atender aos fins e necessidades do homem. Nas palavras de Felipe (2009, p. 6): “Plantas, animais ndo-humanos e
humanos tém em comum a alma vegetativo-nutritiva. Esta o0s habilita a permanecerem vivos e a passarem sua
bagagem genética a outros, mantendo viva sua propria espécie. Animais ndo-humanos tém em comum com 0s
humanos, além da alma ou atividade vital vegetativo-nutritiva, a perceptivo-desiderativa. Esta Ihes possibilita a
percepcdo das proprias interacdes (consciéncia) e a distingdo de si em relacdo ao ambiente natural e social no
gual se constituem a seu modo especifico (consciéncia de si), capacidade designada senciéncia pelos filésofos
zooéticos utilitaristas, Peter Singer, entre outros. Alguns animais, admite Aristdteles, ttm em comum com 0s
humanos uma espécie de racionalidade ndo verbal, enquanto em alguns humanos esta rudimentar racionalidade
sequer se forma. Mas, apesar de terem em comum com os humanos as trés formas basicas da atividade vital
(animal), os animais sdo classificados por Aristételes numa escala inferior a dos humanos, por ndo serem
capazes da racionalidade matemética. Por isso, sdo destinados simplesmente a servir a vida dos seres cujas
percepgdes podem configurar projecdes da vida para além do zoon, para o bios. Dai termos hoje os dois
conceitos de vida: o zoolégico e o biogréafico. A linguagem racional da origem ao segundo tipo de seres vivos,
gue ndo sdo apenas Vivos vazios de sentido préprio. Seres dotados de razo projetam sua vida ao longo do tempo
e para além do momento ou espacgo, por serem dotados de vontade livre. Sdo seres que tém capacidade de



39

humanos e as plantas sdo inferiores aos seres humanos e, por isso, podem ser subjugados aos
seus interesses, pois 0 homem é o fim Gltimo de todas as coisas, ndo um meio como acontece
com os demais animais e a propria natureza (recursos naturais).

No entanto, podemos afirmar que a concepcao antropocéntrica de Aristételes ndo é a
unica. De fato, ao longo da tradi¢do, inumeros pensadores refletiram sobre o lugar do homem
em face dos outros animais e da natureza, tendo como concluséo a crenga de que os animais
ndo humanos existem exclusivamente para suprir as necessidades e desejos da espécie homo
sapiens. O viés antropocéntrico do pensamento humano rejeita e negligencia o valor inerente
as demais espécies do reino animal, o que resulta na crenca de sua superioridade com relacao
aos animais ndo humanos, os quais sdo concebidos como propriedades e recursos a serem
utilizados indiscriminadamente, privando-os, portando, da inclusdo no ambito das discussdes
e dilemas morais de nossas sociedades.

Na modernidade, por exemplo, o pensamento de René Descartes, ja citado aqui,
representa uma das formas mais radicais de antropocentrismo. Com efeito, ao defender em
sua obra Discurso do Método, de 1637, que o método é o pressuposto de todo e qualquer
conhecimento, o filésofo francés confere a racionalidade um importante papel e a0 homem a
crenga de que apenas ele é capaz de produzi-lo, subjugando, assim, as demais espécies. Em
suma, na perspectiva cartesiana, o conhecimento deve passar invariavelmente pelo crivo da
razdo que € inerente exclusivamente aos seres humanos e, portanto, algo impossivel aos
demais animais. Por conseguinte, sob a influéncia do mecanicismo, conforme ja indicamos,
Descartes atribui aos animais ndo humanos as caracteristicas de seres destituidos de qualquer
nivel de racionalidade, bem como de sensibilidade, concebendo-0s como meras maquinas.

Com efeito, ainda que alguns pensadores contemporaneos, tais como R. G. Frey, Peter
Harrison e J. A. Gray, pretendam reafirmar o antropocentrismo, podemos alegar que houve
um declinio dessa perspectiva de pensamento com o aparecimento de novas perspectivas e
campos de reflexGes. Resumidamente, a critica ontoldgica ao antropocentrismo parte do
pressuposto de que devemos pensar a condicdo dos demais seres vivos ndo a partir do homem
como centro do universo, como ser superior aos demais e, menos ainda, como medida de
todas as coisas, mas no ser humano como mais uma espécie do reino animal, como parte de

um todo, de um mesmo ecossistema. Com indica Briigger (2009, p. 201):

discernir seus fins préprios e de escolher o melhor modo de viver a vida, portanto, tém aptidao para biografar sua
expressao vital”.



40

Se quisermos, entdo, mudar o olhar que temos sobre a natureza e, com ele, nossa
relagdo com o restante da biosfera, é preciso que incorporemos valores e visoes de
mundo de natureza ndo-antropocéntrica. Os enfoques ndo-antropocéntricos séo
essencialmente aqueles que consideram o valor intrinseco da vida ou da casa
(oikos), ou seja, as mais diversas formas de vida tém wvalor em si,
independentemente de sua utilidade para os seres humanos, de seu valor
instrumental. Tais enfoques, que podem enfatizar, em maior ou menor grau, valores
biocéntricos, ecocéntricos e zoocéntricos, contrapdem-se a visao antropocéntrica que
marca a nossa cultura.

Uma vertente do antropocentrismo, denominada antropocentrismo mitigado, vincula-
se a uma forma de antropocentrismo menos radical quando o que estd em jogo € a relacdo do
homem com a natureza. Em suma, o enfoque no ser humano como centro do universo é
arrefecido de modo a transformar, ainda que muito lentamente, a relacdo do homem com seu
meio. No entanto, podemos afirmar, embora esse viés de pensamento atenue alguns dos
impactos e prejuizos causados pelo ser humano contra os animais ndo humanos e as plantas,
que ele ainda toma os demais seres vivos como instrumentos para a satisfacdo de seu bem-
estar.

Assim, podemos afirmar que, apesar de o antropocentrismo mitigado buscar algum
nivel de equilibrio entre os interesses da sociedade em que vivemos e 0 respeito e a
consideracao por outras formas de vida, ao final o que prevalece é a inten¢do de aumentar o
nivel de bem-estar e de subsisténcia dos seres humanos. Nessa perspectiva, Naconecy (2016,
p. 49, grifo nosso) afirma:

[...] Outros criticos limitaram-se apenas a reafirmar um olhar — antropocentricamente
— mais prudente quanto a taxa de consumo de recursos naturais e a destinagdo final
dos residuos desse consumo. Tal ideia forjou justamente o conceito e o discurso da
sustentabilidade. O fim (ltimo visado, no caso desse antropocentrismo
instrumentalmente mais sabio, é tdo somente a qualidade da vida humana na Terra,
a sobrevivéncia do homem e da civilizagéo e, como fim indireto, a prote¢édo de tudo
aquilo que circunstancialmente vier a promover tais bens.

Como podemos observar, ainda que o antropocentrismo mitigado vise um equilibrio
entre 0 homem e 0 meio em que vive, conferindo uma certa consideragdo aos demais seres
viventes, esse respeito € apenas indireto, uma vez que o0 seu intuito primordial vincula-se,
quase que exclusivamente, a0 bem-estar da espécie homo sapiens, a perpetuacdo de sua
subsisténcia, sem que haja uma preocupag¢do genuina com 0s demais seres vivos ou com a
biosfera.

Ainda de acordo com o Tim Hayward, o antropocentrismo parece incontornavel, isso

porgue carrega consigo uma percep¢do de mundo determinada sempre pelo nosso olhar, ou



41

seja, toda reflexdo moral é realizada a partir de uma perspectiva humana. Sobre isso, ele

afirma:

Em suma, entdo, o que é inevitavel a respeito do antropocentrismo é precisamente 0
que torna a ética possivel afinal. Esse € um aspecto basico da logica da obrigagdo: se
uma ética € um guia de acdo, e se uma ética particular exige do agente que faca dos
fins dos outros os seus fins, entdo eles se tornam justamente isso — os fins do agente.
Essa ndo é uma limitacdo contingente, mas sim substantiva a qualquer tentativa de
construcdo de uma ética completamente ndo antropocéntrica. Valores sdo sempre
valores do valorador: na medida em que a classe dos valoradores inclui seres
humanaos, valores humanos séo ineliminaveis. (HAYWARD, 1997, p. 57)

Entretanto, podemos indagar: a imprescindibilidade do antropocentrismo em sua
dimensdo ética significa, de fato, que apenas os seres humanos sdao merecedores de uma
consideracdo moral genuina? Em relacdo aos animais ndo humanos - ja que esta € a pedra de
toque deste trabalho — sera que a defesa da impossibilidade de uma ética ndo-antropocéntrica
implica também a consideracdo de que apenas 0s seres humanos possuem valor moral? Em
termos mais especificos, se toda teoria moral vincula-se ao antropocentrismo, a consideracdo
e 0 respeito moral pelos demais animais € possivel apenas indiretamente, isto €, 0os animais
ndo humanos possuem valor intrinseco apenas se beneficiam, de algum modo, os seres
humanos?

Para Naconecy, por exemplo, o fato de as reflexdes morais carregarem consigo as
visdes de mundo de seu agente, isso ndo deveria garantir a nossa espécie um valor intrinseco
superior aquele dos demais seres viventes, como quer 0 antropocentrismo, mas apenas reflete
as percepcgdes e visdes do mundo no qual vivemos. Ora, uma vez que 0 antropocentrismo
parte do pressuposto de que o ser humano possui um valor moral superior a todo e qualquer
outro ser vivente, isso ndo deveria nos permitir utilizar indiscriminadamente as demais formas

de vida. Sobre isso, Naconecy (2016, p. 42-43) alega:

[...] Tratar-se-ia, entretanto, de um passo enganador, pois, ainda que seja humano o
epicentro de qualquer juizo ético e de todo sistema de Filosofia Moral, isso ndo
significa que é humano também o epicentro de valor no Universo. Em outras
palavras, da tese de que o ponto de vista humano é inescapavel, ndo se segue que
humanos sejam as Unicas criaturas valiosas no planeta, ou, ainda, que animais s6 tém
valor moral direto porque humanos valorizam animais. [...] Ora, desse pensamento
centrado no humano nada implica a respeito da desvalorizacdo ou do descarte dos
interesses dos animais — tanto quanto o egoismo nado significa afirmar a propria
superioridade ou a falta de valor das outras pessoas. Valores humanos podem estar
limitados epistemicamente ao antropocentrismo e, ainda assim, em um cenério de
conflito de interesses interespécies, darmos prioridade a interesse vitais animais
sobre os interesses triviais humanos. [...] Do fato de que o pensamento ético se
efetiva em termos humanos, ndo se segue analiticamente que ndo podemos avaliar a
humanidade e os animais incomensuradamente, ou seja, cada qual em seus proprios
termos e caracteristicas funcionais.



42

Assim, ainda que as visbes éticas sejam insepardveis de algum resquicio
antropocéntrico, isso ndo significa que o valor humano seja superior ao valor dos demais
animais. Ainda segundo o autor, a utilizacdo indiscriminada dos animais ndo humanos em
nossas sociedades industrializadas estd vinculada ao especismo arraigado. No entanto,
podemos indagar: o que é, de fato, 0 especismo?

O especismo é definido atualmente como a discriminacdo e o tratamento distinto em
situaces semelhantes conferido aos individuos que pertencem a outras espécies biologicas
diferentes da espécie homo sapiens. Em suma, 0 especismo representa o enaltecimento da
nossa espécie e a defesa dos interesses humanos, em detrimento dos interesses vitais dos
animais ndo humanos. Sendo assim, todo e qualquer sujeito moral pode ser considerado
especista ao atribuir um valor maior aos interesses e preferéncias dos membros de sua espécie
em detrimento daquelas de outras. De acordo com o Dicionario Oxford de Filosofia Moral,
por exemplo, o especismo implica a discriminacdo e o desrespeito pela vida, dignidade,
direitos e/ou necessidades dos animais ndo humanos. Em outros termos, podemos afirmar que
0 especismo envolve a desvalorizacdo, a desconsideracdo e a discriminacdo dos demais
animais com base na supervalorizagdo dos aspectos negativos de sua condic¢éo animal.

Esse termo foi primeiramente cunhado por Richard Ryder em um folheto distribuido
em Oxford, Inglaterra, no ano de 1970. No entanto, uma definicdo mais exata dessa nocao foi
postulada apenas em 1971, no ensaio intitulado Experiments on Animals, no qual o autor faz
uma analogia entre a discrimina¢do dos animais ndo humanos e a discriminacdo de pessoas
negras, isto é, uma analogia entre 0 especismo e o0 racismo. Para ele, se € errado moralmente
infligir sofrimento aos seres humanos inocentes, deve-se considerar errado infligir sofrimento
também a outros individuos inocentes, ainda que eles ndo facam parte da mesma espécie
biolégica que nos. Em Victims of Science, de 1975, o autor refere-se ao especismo e ao

racismo do seguinte modo:

Especismo e racismo sdo formas de preconceito baseadas em aparéncias. [...]
Ambos, especismo e racismo, ignoram ou subestimam as semelhangas entre o
discriminador e os discriminados, e ambas as formas de preconceito mostram uma
desconsideracdo egoista pelos interesses dos outros e pelos seus sofrimentos.
(RYDER, 1975, p. 16).

Entretanto, cabe salientar que, embora a definicdo do termo especismo tenha sido
apresentada apenas na década de 70, por Ryder, a discriminacédo e o desrespeito pelos animais

ndo humanos ja estavam sendo discutidos por alguns autores no decorrer da histéria do



43

pensamento ocidental, bem como algumas analogias entre o racismo e a discriminacdo dos
membros de outras espécies também j& haviam sido mencionadas isoladamente por alguns
autores, tais como Jeremy Bentham, como vermos mais adiante. Ademais, conforme aponta
Naconecy (2016, p. 29):

E bem verdade que a ideia da discriminacdo injustificada contra animais,
moralmente paralela ao racismo e ao sexismo, ja vinha sendo aventada isoladamente
por alguns pensadores, porém foi apenas com a cunhagem do termo “especismo”
nos anos 70 que se inaugurou uma tentativa de larga escala por parte da Filosofia
Moral de estender o conceito de discriminacao para as fronteiras da senciéncia.

Ap0s o0 seu surgimento, varios autores o utilizaram em suas obras. Peter Singer, por
exemplo, em 1975, o difundiu em sua renomada obra Libertacdo Animal, na qual o autor trata
da discriminacdo com base na espécie e na valorizacdo radical do homo sapiens. Tom Regan
em The Case for Animals Rigths, de 1983, utiliza a mesma nomenclatura para tratar do que
ele chama de “dissociagdo moral”, ja que, a partir de um posicionamento especista, nenhum
animal pode ser membro da comunidade moral, exceto seus proprios formuladores, ou seja, 0s
seres humanos. Posteriormente, em 1986, o autor define 0 especismo do seguinte modo: “[o
especismo ¢é] a discriminacdo sistemética baseada na pertenca a espécie”.” A partir disso,
entdo, podemos considerar que o especismo € o tratamento discriminatério a partir da
aparéncia biologica dos seres viventes. Desse modo, com o intuito de justificar esse
posicionamento, alguns pensadores partem de dois pressupostos essenciais, a saber: da
supervalorizacdo de caracteristicas humanas e, supostamente, da inexisténcia de tais
propriedades nos demais animais. Ademais, um dos argumentos utilizados com base nesses
pressupostos refere-se a linguagem. Para alguns pensadores, como R. G. Frey, se 0s animais
ndo possuem a capacidade de desenvolvimento da linguagem complexa, logo ndo possuem
consciéncia de si e, desse modo, ndo hé interesses a serem considerados, o que justificaria, em
sua concepcado, o seu uso indiscriminado, pois ndo h& nada neles que devemos respeitar e
nenhum interesse a ser considerado. Entretanto, como afirma Naconecy (2016), ainda que a
linguagem seja necessaria — em termos humanos — para a aplicagdo de determinados critérios
morais inerentes ao ambito da comunicacdo, tais como ndo quebrar promessas, cumprir
contratos e entre outros, ela ndo € uma habilidade necesséaria para que um o individuo
desenvolva interesses e possuam algum nivel de sensibilidade a ser considerada no plano
moral e, menos ainda, constitui uma justificativa plausivel para que ele possa ser incluido na
comunidade moral. Além disso, como vimos, ha inimeros seres humanos destituidos da

faculdade da linguagem.

7 Sobre isso, cf. Naconecy (2016, p. 29-37).



44

Desse modo, 0s pressupostos apontados pelo antropocentrismo e pelo especismo
parecem ser insuficientes para excluir os animais ndo humanos do dmbito da comunidade
moral, isso porque, ao elegerem caracteristicas como a racionalidade, autoconsciéncia, a
consciéncia de si ou a linguagem, o ser humano se depara com dois impasses insolGveis: 0
primeiro vincula-se ao fato de que os atributos elegidos s&o exigentes demais, ja que eles nem
sempre s&o inerentes a todos os seres humanos, como € o caso dos bebés e das pessoas com
graves deficiéncias mentais ou em estado de coma; o segundo impasse vincula-se ao fato de
que alguns membros de outras espécies também o possuem, como no caso dos primatas, ja
indicados aqui.

Sendo assim, faz-se necessario que pensemos os limites do humano e do ndo humano
para além do especismo arraigado, em suma, faz-se necessario pensar o ser humano para além
de sua pretensa superioridade, para além de sua almejada centralidade no universo. Uma das
mais relevantes vertentes de pensamento relacionadas ao debate sobre a inclusdo dos animais
ndo humanos em nossas deliberagdes morais intitula-se senciocentrismo, o qual parte do
pressuposto da senciéncia — sensibilidade e consciéncia — presente em alguns animais como

linha demarcatdria entre os membros da comunidade moral. De acordo com Felipe:

Enquanto o valor da vida de cada animal pode ser reconhecido pela singularidade de
sua bagagem genética individual, o valor biolégico de sua vida, no entanto, ¢ um
valor agregado pelo conatus ou empenho de outros individuos em proporcionarem
aos ainda ndo-nascidos e aos recém-nascidos 0os meios de vida especificos. Entre
esses meios estdo 0s conceitos que servem para nortear interacdes ambientais e
sociais indispensaveis a sobrevivéncia do individuo. Sob essa perspectiva, podemos
entender o valor da sensibilidade e da consciéncia para a preservacdo da vida
animal. (FELIPE, 2009, p. 13).

Da mesma forma, a partir da perspectiva de Ronald Dworkin, o qual alega ser a vida
animal constituida de trés estagios distintos, a saber, o0 genético, o biolégico e o cultural,
Sénia Felipe defende a ideia de que, ao nascerem, 0s animais passam por um periodo de
aprendizado do “cuidado especifico de si”, o qual é possibilitado pelo desenvolvimento da
senciéncia, ou seja, ocorre a partir do desenvolvimento da consciéncia e da sensibilidade do
ser vivente, denominado pela autora de “mente especifica”. A mente especifica ¢ o resultado
da procura do ser em manter-se vivo, em sobreviver as intempéries de seu meio, as quais sdo
possibilitadas pela liberdade e autonomia apos seu nascimento, apds a perda do ser gerador de
seu organismo, conforme mencionado acima, e a partir do qual o animal consegue

desenvolver seu estado natural de ser e, por isso, possui um valor que lhe é inerente.



45

Desse modo, podemos considerar que os animais detentores dos Orgaos sensoriais,
sejam eles humanos ou ndo humanos, sdo dotados da senciéncia e, assim, podem ser
considerados como ‘“‘sujeitos de uma vida”, como bem ja apontou Tom Regan (1983).
Enquanto “sujeito de uma vida”, o ser senciente, para desenvolver plena e integramente sua
vida, necessita exercer sua liberdade, seu bem-estar fisico e emocional, atributos
indispensaveis de todas as espécies dotadas de senciéncia. Nesse sentido, a capacidade de
autoprover-se esta vinculada a capacidade de senciéncia do animal — humano ou ndo humano
-, 1SS0 porque, sem essa caracteristica, 0 ser ndo consegue articular suas a¢fes para manter-se
Vivo.

Tendo demonstrado os aspectos pelos quais 0s animais — humanos ou ndo humanos —
desenvolvem sua senciéncia®, podemos alegar que o que importa para a inclusdo do ser
vivente no ambito da comunidade moral é sua capacidade de sentir e ndo a espécie a qual ele
pertence. Desse modo, 0 senciocentrismo parte da senciéncia para definir os seres que devem
fazer parte do &mbito das discussbes morais, uma vez que as experiéncias sensoriais (sentir

dor ou prazer) também Ihes afetam e interferem em seus interesses.

8 Nos animais ndo humanos mais rapidamente que nos seres humanos, ja que esses demoram anos para
desenvolver a capacidade de autoprover-se.



46

2. ETICA PRATICA, UTILITARISMO CLASSICO E PREFERENCIAL: perspectivas

de Peter Singer, Jeremy Bentham e John Stuart Mill

Neste capitulo, abordaremos a concep¢do de ética proposta por Peter Singer, mais
especificamente sua defini¢do de ética pratica ou aplicada, apresentada no primeiro capitulo
de Etica Pratica, uma de suas obras mais relevantes. Inicialmente, demonstraremos 0 modo
como o0 autor rompe com as éticas classicas ao propor a avaliacdo e a resolucdo de questdes e
dilemas da vida cotidiana pelas consequéncias praticas que essas decisdes morais podem
acarretar, as quais sao avaliadas no plano moral a partir de trés pilares éticos, a saber:
justificacdo, “universalizabilidade” e imparcialidade.

Em seguida, apresentaremos o utilitarismo classico a partir dos posicionamentos de
Jeremy Bentham e John Stuart Mill, seus principais representantes. Para eles, a busca pela
felicidade determina a motivacdo do agir dos seres sensiveis no mundo. Observaremos, por
assim dizer, as semelhancas e diferencas entre as perspectivas desses pensadores com o
intuito de entendermos, mais adiante, o0 posicionamento de Peter Singer frente as agdes e
decisbes morais referentes a vida pratica do sujeito.

Por ultimo, demonstraremos o utilitarismo preferencial de Peter Singer enquanto
alternativa ao utilitarismo classico de Jeremy Bentham e John Stuart Mill. Aqui, temos o
objetivo de expor o0 modo como o utilitarismo é reconstituido e reinventado por filésofos que,
como Singer, demonstram sua consisténcia e coeréncia enquanto teoria filoséfica para além
de sua importancia histérica, apesar das inumeras criticas dispensadas desde sua fundacdo até

0S nossos dias.

2.1 A concepcdo singeriana de ética pratica

Ja no primeiro capitulo de Etica Prética, uma das obras mais influentes do fildsofo
australiano Peter Singer, publicada inicialmente em 1979, encontramos o esboco de sua
concepcao moral enquanto substrato da sua ética. Ali, de modo bastante sucinto, o autor
propde uma reestruturacdo do pensamento ético tradicional e da propria atividade filosofica
de seu tempo e destaca a necessidade da resolucao de questdes e dilemas éticos a partir de sua
aplicacdo pratica e ndo apenas do carater tedrico dos argumentos normativos. O resultado
desse esforco reflexivo de mudanga de paradigma e da reestruturacdo das investigacoes

filosoficas de sua época culminou na dissociagdo entre a ética filoséfica na forma de



47

metaética — tida como objeto da filosofia moral e desenvolvida por especialistas durante boa
parte do século XX — e a ética pratica ou aplicada. Aqui, como maneira de aprofundar nosso
entendimento acerca da proposta filoséfica do autor, iremos analisar inicialmente sua
concepgao de ética ou, mais precisamente, de “ética pratica”, abordada no primeiro capitulo
da obra ora citada, intitulado de Sobre a Etica.

A frase de abertura deste capitulo ja revela o interesse da reflexdo moral do filésofo:
“O tema deste livro é a ética prética, ou seja, a aplicacdo da ética ou da moralidade (usarei
indiferentemente essas palavras) a abordagem de questdes praticas” (SINGER, 2002, p. 9).
Essa afirmacdo é determinante e nos conduz a um conjunto de questBes presentes ndo
exclusivamente em Etica Pratica, mas que também traduz o espirito de toda a obra
singeriana, a saber: a utilizacdo de animais em pesquisas cientificas e para alimentacdo; o
tratamento igualitario entre homens e mulheres; o aborto; a eutanasia; o tratamento
dispensado as minorias étnicas e a obrigacdo que tém os ricos de ajudar os pobres. Tais temas
podem ser encontrados em inimeras obras do autor, tais como: Libertagdo Animal (1975);
Quanto Custa Salvar Uma Vida (2010); Um S6 Mundo: a ética da globalizacéo (2004); Vida
Etica (2002), entre outras.

Ora, uma vez que a ética pratica é inerente as deliberacdes morais e aos interesses da
vida préatica, a exigéncia da precisdo da nomenclatura “ética pratica” em relacdo as éticas
tradicionais, como o préprio Singer nos adverte, faz-se necessaria como analise prévia para
gue possamos discutir com mais exatiddo os problemas éticos abordados em sua obra. Dessa
forma, seguiremos 0s seus passos a fim de esclarecer do que trata a ética préatica, para, sO
posteriormente, abordarmos o tema central deste trabalho: a defesa ética dos animais néao
humanos em nossas sociedades contemporaneas.

Desde o inicio, a ética pratica ou aplicada propde a avaliacdo e a resolucdo de dilemas
e situacBes precisas da vida cotidiana. Diferentemente das éticas tradicionais, que se
preocupavam com as avaliagdes morais mediante a afirmacao da existéncia de uma alma ou
natureza humana, a ética préatica ou aplicada ocupa-se, por assim dizer, de questdes praticas,
isto &, além de avaliar os dilemas morais sob uma perspectiva ética, preocupa-se também com
a necessidade de se aplicar tais principios no dia-a-dia do sujeito moral, transformando, desse
modo, a propria realidade. A génese desse pensamento decorre dos novos campos de
questionamentos originados a partir do desenvolvimento tecno-cientifico, politico e
econémico das sociedades poOs-industriais. Para entendermos isso mais claramente, vejamos

as palavras de Parizeau (2003, p. 596):



48

A expresséo “ética aplicada”, ao referir-se a uma anélise ética de situacdes precisas,
pde o acento sobre a resolucdo pratica. Aqui a importancia é dada ao contexto, a
analise das consequéncias, a tomada de decisdo. Esse prop6sito mais descritivo que
reflexivo, exerce-se, sobretudo nos setores das praticas sociais e profissionais.
Assim, campos de interesses particulares aos poucos se distinguiram: “bioética”,
“ética profissional” (incluindo a “ética dos negocios”), “ética do meio ambiente”.
Cada campo delimitou seu objeto de investigacdo ética e tentou definir métodos de
andlise préprios. Esses trés setores correspondem a trés preocupagdes maiores de
nossas sociedades industrializadas: os avangos da medicina, as relacfes
socioecondmicas em nossos Estados de direito, e o futuro do equilibrio natural do
planeta.

Ora, uma vez que a ética pratica parte da analise das consequéncias de dilemas e
guestionamentos precisos do cotidiano, ela ultrapassa as éticas classicas, pois ndo reduz seus
preceitos a codigos morais especificos. Ao partir desses pressupostos, avaliaremos aqui a
perspectiva singeriana sobre aquilo que ndo é a ética préatica, ou seja, a ética ndo € uma série
de proibicGes ligadas ao sexo, aos habitos e costumes; ela ndo se reduz a um conjunto de
preceitos teodricos inaproveitaveis na vida pratica; ela ndo é algo inteligivel somente no
contexto religioso e, por ultimo, ela ndo se restringe aos pontos de vista relativista e/ou
subjetivista. Essas pressuposicfes sdo imprescindiveis para o desenvolvimento do principio
mediante o qual o autor sustenta sua perspectiva moral e, por conseguinte, a estende aos
demais animais.

Em primeiro lugar, a ética ndo é apenas um conjunto de proibicdes ligadas ao sexo,
pois os comportamentos e opgOes relacionadas a0 mesmo sé acarretam discussfes morais a
partir de suas consequéncias e ndao necessariamente pelo sexo em si. A titulo de exemplo,
poderiamos citar: a disseminacdo de Doencas Sexualmente Transmissiveis (DST) ou a
gestacdo e o nascimento de criangas sem as devidas condi¢des para sua criacdo. De acordo
com o filésofo, as consequéncias ocasionadas pelo sexo engendram discussfes morais pelo
fato de que se vinculam as politicas publicas, ao planejamento familiar, ou, em termos mais
gerais, a educacdo dos individuos em nossas sociedades. Porém, Singer ndo aponta, nesse
contexto, nenhuma restricdo ao adultério, ao nimero de parceiros ou ainda se as relacdes
homoafetivas seriam corretas ou néo, pois estas ndo apresentam questfes pertinentes ao
ambito ético, mas excepcionalmente algumas consequéncias de ordem moral.

Posteriormente, o autor defende a ideia de que a ética ndo é conjunto de preceitos
tedricos nobres, mas inexequiveis na pratica. Para o nosso filésofo, uma perspectiva ética
justificavel é aquela que orienta as agdes humanas, pois se ndo podemos exercé-la na pratica é
porque ha algum “defeito tedrico”, o que impde a exigéncia de uma revisdo de termos.
Segundo o autor, esse impasse acompanha as perspectivas daqueles que acreditam ser a ética

um sistema de regras e normas simples e restritivas. Entretanto, a crenga de que a ética se



49

restringe a uma ordenacdo breve e intransigente suscita uma série de impasses quando
aplicada a circunstancias mais complexas da vida, tais como em periodos conflituosos ou
quando se vive a pressdo de um regime politico. Sobre esse ponto, Singer (2002, p. 10-11)
expde o seguinte comentario: “Em situacfes normais, pode ser errado mentir, mas, se vocé
vivesse na Alemanha nazista e a Gestapo se apresentasse a sua porta em busca de judeus, sem
duvida o correto seria negar a existéncia da familia judia no seu sétdo”®. Desse modo,
podemos alegar que as aplicagdes de imperativos morais como ‘“ndo minta!” dependem da
complexidade circunstancial das acGes e dos individuos envolvidos, ndo de uma pretensa
regra universal e invariavel. O que Singer quer demonstrar é que 0s impasses tedricos de
certas concepcles éticas ndo inviabilizam a reflexdo moral como um todo, mas apenas
revelam uma falha remediavel de uma concepcao ética.

O terceiro ponto abordado pelo autor consiste na defesa de que a ética ndo € algo
inteligivel somente no contexto religioso. Essa foi uma das preocupaces do utilitarista Henry
Sidgwick que, frente ao ceticismo moral de seu tempo, questionava-se sobre o destino da
moralidade caso houvesse um declinio da crenca religiosa que, para ele, era o principio
responsavel por manter o equilibrio da sociedade. Em suma, ele se questionava sobre a
existéncia de um sentido na moralidade sem uma perspectiva religiosa para orientar as agoes
humanas, bem como sobre a possibilidade ou ndo de “uma visdo de mundo”, isto ¢, de uma
perspectiva tedrica substituir a religido enquanto principio norteador das a¢fes humanas nas
sociedades, ja que ela mantinha a sociedade em seu estado de coesdo. A conclusdo a qual
chega o filésofo, distintamente de outros utilitaristas, tais como Bentham ou Stuart Mill, é a
de que, na auséncia da religido, é impossivel manter a coeréncia de uma teoria moral e, por
consequéncia. o equilibrio social. I1sso porque, para ele, a religido é imprescindivel como base
da moralidade humana'®. No entanto, ao contrario de Sidgwick, Singer defende que as agoes
morais ndo necessitam de uma crenca religiosa, uma vez que devemos agir eticamente
visando o beneficio do maior nimero de individuos possivel e ndo pelo desejo dissimulado
em ser recompensado com uma “eternidade de bem-aventuranca”, conforme pregam as
religides.

Por dltimo, Singer defende que a ética ndo se reduz aos pontos de vista relativista e/ou

subjetivista. Para ele, a hipotese de que a ética seria inerente a uma sociedade, restringindo-se

° Esse exemplo remonta ao posicionamento de Oskar Schindler durante a Segunda Guerra Mundial, quando ele
usou de meios ilegais para salvar a vida de inimeros judeus dos campos de concentracdo nazistas de exterminio.
A esse respeito, cf. o capitulo Fins e Meios de Etica Pratica, no qual o autor apresenta uma breve analise sobre
essa atitude.

10 Sobre essa questdo, cf. Mulgan (2012, p. 50).



50

aos seus habitos, politica, economia, religido e etc.; bem como ao estabelecimento do
individuo como centro determinante de julgamento das a¢fes morais, implica o surgimento de
alguns impasses, com a incomunicabilidade entre sociedades distintas e a impossibilidade de
superacdo de divergéncias entre duas pessoas sobre um determinado assunto, por exemplo.
Nessa perspectiva, o filosofo defende que o relativismo cultural e/ou grupal ndo é
suficiente, enquanto posicionamento ético, pois ndo permite que as relacdes humanas se
aprimorem no decorrer dos tempos. Ora, uma vez que seus codigos morais séo restritos a uma
sociedade especifica, elas ndo sdo passiveis de ser universalizadas e, por isso, impedem o
aperfeicoamento e desenvolvimento das relagbes humanas entre distintas sociedades. Outro
impasse proveniente do relativismo refere-se a falta de uma explicacdo palatavel quando ha
uma discordancia entre perspectivas éticas em uma mesma sociedade. Segundo Singer, se um
ndo conformista com o0s preceitos e codigos morais de sua sociedade tenta reformar tais
concepgdes, ele incorreria em erro, isso porque estaria sendo contréario aos codigos morais ali
determinados. Porém, se a maior parte da sociedade se tornasse adepta de suas conviccdes,

elas ja ndo poderiam ser consideradas erradas, ja que a grande maioria a seguiria.

Os candidatos a reformadores acham-se, portanto, numa dificil situacdo: quando se
propdem mudar as concepg¢des éticas de seus concidaddos, estdo necessariamente
incorrendo em erro; sé quando conseguem induzir a maior parte da sociedade a
aceitar as suas concepgdes € que elas se tornam corretas. (SINGER, 2002, p. 14.
grifos do autor).

Por conseguinte, o autor apresenta sua objecao em relacdo a perspectiva de que a ética
se reduz a subjetividade. Diferentemente do relativismo, segundo o qual a ética seria inerente
ao posicionamento moral de uma sociedade ou de um grupo, 0 subjetivismo parte do
pressuposto de que a ética se reduz a perspectiva moral de cada individuo, isto é, estabelece o
sujeito como centro determinante de julgamentos e acBes. Assim, ao emitirmos um juizo
moral estamos defendendo exclusivamente o que pensamos e/ou sentimos acerca de uma dada
questdo e o0 que a torna plausivel depende apenas da interpretacdo que tenho da mesma. Para
Singer, a ética, enquanto posicionamento subjetivo, elimina a possibilidade do discurso moral,
isso porque ao reduzir-se exclusivamente a constatacdo de fatos, ela ndo pode ser colocada em
duvida, uma vez que, ao emitir um juizo ético, o sujeito apenas exple sua aprovagdo ou
desaprovacdo sobre uma determinada questdo, tornando-a verdadeira ou falsa pelo seu
posicionamento individual. Entretanto, assim como pudemos observar no relativismo, o
subjetivismo moral também se enreda num impasse: ele ndo responde satisfatoriamente ao

desacordo moral entre dois ou mais individuos. Em suma, ocorre a impossibilidade de se



51

superar as divergéncias existentes entre duas pessoas sobre um mesmo assunto. Sobre isso,
Singer (2002, p.15) defende que:

O que era verdadeiro para o relativista quanto as divergéncias entre pessoas de
sociedade diferentes é, para o subjetivista, verdadeiro a respeito das divergéncias
entre duas pessoas quaisquer. Digo que a crueldade com animais é condenavel, e
outra pessoa diz que ndo é condenavel. Se isso significa que condeno a crueldade
com 0s animais e que outra pessoa ndo a condena, as duas afirmagdes podem ser
verdadeiras e, portanto, ndo ha o que discutir.

Desse modo, se 0 pressuposto de que o subjetivismo ético é valido, cada individuo
deve levar em consideracdo que seu interlocutor também parte de uma perspectiva valida ao
emitir um juizo moral, pois, ao fazé-lo, ele apenas expGe sua deliberagdo moral sobre uma
determinada ag&o, o que invalida, por sua vez, a possibilidade das discussdes sobre as a¢oes
morais. Com isso, 0 papel do raciocinio e da argumentacdo no plano moral é banalizado, uma
vez que um “juizo ético ¢ tdo bom quanto o outro”, ou seja, em nenhum momento haveria
aqui um desacordo moral. Singer, no entanto, desqualifica esse posicionamento de modo

muito simples e conciso:

E verdade que alguns tendem ao subjetivismo excessivo, afirmando que uma
moralidade € tdo boa quanto outra qualquer; mas, quando essas mesmas pessoas sao
pressionadas a dizer se acreditam que a moralidade de Hitler, ou a dos traficantes de
escravos, é tdo boa quanto a de Albert Schweitzer ou a de Martin Luther King,
reconhecem que, afinal, acreditam que algumas moralidades sdo melhores que
outras. (SINGER, 2010, p. 354).

Em relacdo a essa posicao, o filésofo conclui que a discussdo sobre o papel da razéo
na ética é um dos pontos mais importantes das ideias até aqui apresentadas, ainda que a

mesma apareca nas entrelinhas desses debates:

A inexisténcia de uma misteriosa esfera de fatos éticos objetivos ndo implica a
inexisténcia do raciocinio ético. Pode até mesmo ajudar, uma vez que, Se
pudéssemos chegar aos juizos éticos somente através da intuicdo desses estranhos
fatos éticos, 0 argumento ético tornar-se-ia mais dificil ainda. Entdo, o que se deve
mostrar para colocar a ética pratica em bases mais solidas é o fato de que o
raciocinio ético é possivel. (SINGER, 2002, p. 16).

Aqui, como forma de entendermos mais claramente como se desdobram os preceitos
morais do autor, abriremos um paréntese para apresentar o impacto e o papel desempenhado
pela razdo nas questdes e decisdes pertinentes a ética pratica. Em vista disso, podemos iniciar
nossa discussdo alegando a importdncia do desenvolvimento da razdo para a nossa

sobrevivéncia enquanto espécie, assim como ocorreu com as diferentes caracteristicas para a



52

subsisténcia evolutiva de outros animais, tais como a forga do gorila ou a rapidez do leopardo,
por exemplo. Porém, podemos afirmar que a razdo possui uma caracteristica peculiar: ao
passo que a desenvolvemos, comegcamos a fazer uso da nossa capacidade de raciocinio l6gico,
tomamos consciéncia, por assim dizer, da possibilidade de construcdo de padrdes
comportamentais e sociais, distinguindo-a, portanto, das caracteristicas dos demais animais —
velocidade ou forgca, como citados acima — pelo fato de que no raciocinio ndo possuimos a
previsibilidade do resultado final quando o que esta em jogo sdo as relacGes entre ideais e

argumentos distintos'®. Sobre isso Oliveira (2013, p. 103) apresenta o seguinte comentario:

[a razéo] Diferencia-se das outras caracteristicas como correr ou fazer forga, porque
ao comegar a raciocinar ndo é possivel prever quais sdo as conclusdes que poderdo
ser alcangadas. Quando se raciocina, talvez um argumento que acreditdvamos ser
valido pode mostrar-se sem nenhum fundamento ou, por outro lado, é possivel
estabelecer ligagBes entre duas ideias que, a principio, ndo pareciam ter nenhuma
relacdo.

Resumidamente, a razdo nos permitiu o desenvolvimento da capacidade reflexiva
acerca das nossas acOes e, por conseguinte, nos capacitou a avaliar 0 modo como devemos
agir, bem como nos possibilitou a reflexdo sobre as consequéncias de nossas acdes para todos

os afetados. Acerca disso, diz Singer (2006a, p. 396)

[...] a perspectiva que defendi contempla a possibilidade deste tipo de discussdo [em
relagdo aos valores morais] com base em duas premissas simples. A primeira € a
nossa capacidade de raciocinio. A segunda é que, ao raciocinarmos sobre questdes
praticas, somos capazes de nos distanciarmos do nosso préprio ponto de vista e
assumirmos, ao invés, uma perspectiva mais ampla; em ultima instancia, até o ponto
de vista do universo.

Assim, podemos afirmar que, a partir da capacidade de raciocinio e observacdo do
comportamento social, tivemos a oportunidade de refletir sobre o que devemos fazer em
determinadas circunstancias e sobre as consequéncias das condutas e comportamentos
arraigados em nossa comunidade, o que colaborou para que o desenvolvimento da razdo nao
fosse, nesse momento, atribuido apenas ao nosso instinto de sobrevivéncia, mas também ao
desenvolvimento e a ampliagcdo do nosso agir moral em sociedade. Em outros termos, com a

utilizacdo do raciocinio ldgico por intermédio da razdo, ultrapassamos nossas necessidades

11 Cabe deixar claro que nossa intencdo aqui ndo é defender a superioridade do homem perante os demais
animais pela capacidade de raciocinio, mas demonstrar a importancia da razéo nas reflexdes sobre as a¢es éticas
presentes em nossa vida cotidiana. Veremos, no decorrer deste trabalho, que as caracteristicas factuais dos
individuos nada dizem sobre sua inclusdo no ambito da comunidade moral, mas apenas sua capacidade de
possuir interesses.

12 \/er também OLIVEIRA (2013, p.103).



53

bésicas enquanto animais e ampliamos o alcance do mesmo sobre as questdes préaticas da vida
para além do interesse em sobreviver, pois ele também serviu para aumentar 0 nosso nivel e
interesse de bem-estar.

Sendo assim, podemos afirmar que o desenvolvimento da razdo foi imprescindivel
para a formacdo das nossas discussdes éticas, pois apenas a partir dela tivemos a oportunidade
de refletir sobre as agcbes que praticamos em nosso cotidiano, bem como sobre as
consequéncias dos padrbes comportamentais de nossa sociedade, 0 que nos permitiu, por
conseguinte, a construcdo de certos costumes sociais ou, em outros termos, a construcao de
certos habitos aceitos pela maior parte da sociedade.

Como podemos observar, a razdo possui um importante papel nas decisdes e dilemas
morais sob a forma do raciocinio l6gico, o qual tem por objetivo fundamentar a ética a partir
de pressupostos capazes de esclarecer 0 modo como 0s juizos morais distinguem-se dos
demais juizos préticos!3. Porém, diferentemente das abordagens tradicionais, que se utilizam
da racionalidade humana como pressuposto para exalta-la enquanto caracteristica que nos
faria superior aos demais animais e, por vezes, até para com outros seres humanos, como
ocorreu com os defensores da escraviddo ou com o sexismo, por exemplo, Singer trata a razao
e seu desempenho nos julgamentos morais como um critério que nos torna ainda mais
responsaveis pelo bem ou mal que dispensados ao outro, seja este um ser humano ou animal
ndo humano. Em suma, a partir da nossa capacidade de raciocinio légico e, por conseguinte,
ético, nos tornamos ainda mais responsaveis por nossas acdes sejam elas prejudiciais ou ndo
aos demais individuos e a propria sociedade. Essa vertente de pensamento se desenvolve pelo
fato de que nds, seres humanos — com excec¢do daqueles que ndo desenvolveram o raciocinio
—, possuimos a capacidade de justificar 0s nossos atos a partir de uma perspectiva moral, fato
este de grande relevancia, ja que, para Singer, um posicionamento ético necessita de alguma
justificativa moral para existir'4,

Na perspectiva singeriana, todo e qualquer padrao ético, seja ele convencional ou nao,
pode ser considerado correto se o individuo realmente acredita que esta agindo de acordo com
padr@es éticos aceitaveis, isso porque a crenca de que se vive sob determinados padrdes éticos

é inerente ao fato de podermos agir e justificar como vivemos em sociedade. No entanto, para

13 Para uma maior compreensdo sobre esse ponto de vista, Cf. Oliveira (2013, p. 81-109).

14 Sobre esse ponto, o comentario de Oliveira (2013, p. 106) ¢ bastante esclarecedor: “O progresso para uma
teoria ética acontece quando existe a reflexdo sobre os problemas morais e sdo apresentados argumentos
consistentes para responder as perguntas sobre o que se deve fazer e como se deve viver. Como ja mostramos,
viver & margem de qualquer padrdo moral € um problema real na filosofia moral. Singer argumenta que existe
uma distingdo entre viver de acordo com padrdes morais e viver & margem de qualquer padrdo moral. Essa
distincdo € estabelecida pelo uso da razdo. Assim, viver eticamente ndo é somente viver de acordo com normas
socialmente aprovadas, mas ser capaz de justificar os principios morais que orientam a conduta adotada”.



54

iSsO, € necessario que encontremos uma razd0 de ser para nossa crenga, ou seja, €
imprescindivel a justificacdo da mesma para sua validagdo no plano moral. Desse modo, se
um individuo age de acordo com a crenca de que vive sob determinados padrdes éticos e
possui pressupostos aceitaveis para justifica-los, mesmo pautando suas acGes em padrdes
éticos ndo convencionais e rejeitados em sua sociedade, ainda assim ele pode estar vivendo
eticamente, pois isso justifica seu modo de agir, 0 que impede, por sua vez, a rejei¢do de sua
perspectiva moral. Entretanto, se 0 sujeito ndo consegue dar uma razdo de ser para as suas
acOes, sua crenca deve ser recusada, pois o principal respaldo para a mesma seria a
justificacdo, o que, nesse caso, inexiste.

No entanto, Singer considera que ndo é toda e qualquer justificativa passivel de ser
aceita na delimitacdo entre a esfera do ético e do ndo ético. Ademais, vimos que padrbes
éticos ndo devem ser pautados por um interesse eminentemente pessoal. Para ele, para que
nossas acles sejam eticamente defensaveis, elas devem basear sua justificacdo para além de
um interesse pessoal e referir-se a bases mais amplas, pois a prépria concep¢do da ética esta
intimamente ligada a algo maior que a dimensdo singular do individuo. Podemos entender

isso mais claramente nas palavras do proprio autor:

Para serem eticamente defensaveis, é preciso demonstrar que os atos com base no
interesse pessoal sdo compativeis com principios éticos de bases mais amplas, pois a
nog¢do de ética traz consigo a ideia de alguma coisa maior que o individual. Se vou
defender a minha conduta com bases éticas, ndo posso mostrar apenas os beneficios
que ela me traz. Devo reportar-me a um publico maior. (SINGER, 2002, p. 18).

A partir dessa vertente de pensamento, Singer demonstra uma segunda caracteristica
pertinente a esfera ética, a qual ndo pode ser recusada e ja foi abordada por inimeros
pensadores sob diferentes pressupostos tedricos no decorrer da tradicdo, a saber: a ideia de
gue a ética reporta-se a bases mais amplas, de carater, por assim dizer, universalizavel. Aqui,
a ética ndo se limita aos interesses individuais, mas a ideia de que os interesses dos demais
individuos devem estar igualmente associados aos nossos. Isso € corroborado por inimeras
perspectivas, entre as quais podemos citar: passagens biblicas, como o “preceito aureo” de
que devemos “amar nossos semelhantes como amamos a ndés mesmos” presente em diferentes
momentos das “escrituras sagradas”, bem como sua varia¢dao nos postulado de que “devemos
fazer aos outros aquilo que gostariamos que nos fizessem”; na ética kantiana, a qual parte do
pressuposto de que nossas acdes devem ser pautadas no desejo que as mesmas possam ser
transformadas numa lei universal; outros pensadores como David Hume e Adam Smith, por

exemplo, tratam disso a partir da ideia de um “espectador imparcial” para a avaliagdo das



55

questBes pertencentes ao &mbito ético, a qual possui variagdo moderna com a perspectiva
embasada na teoria de um “observador ideal”; outros nomes sdo importantes nessa concepg¢ao,
tais como Jemery Bentham e John Rawls, por exemplo. Em suma, utilizamos aqui tais autores
como exemplos dessa vertente de pensamento, com intuito de demonstrar que, apesar das
inimeras distingBes entre suas perspectivas tedricas, uma coisa € invariavel: a ideia de que a
ética refere-se sempre a um ponto de vista universalizavel, isto €, a um publico maior. Ou, em
termos mais especificos, podemos afirmar que, apesar das variacbes existentes em tais
concepcdes, todas elas convergem com a afirmacdo de que a justificacdo de um principio
ético ndo corresponde as expectativas de interesses pessoais ou grupais, mas fundamenta-se
em uma perspectiva universal.

Cabe salientar, no entanto, que embora as perspectivas éticas devam reportar-se a um
ponto de vista universal, ndo significa que um juizo moral individual deva ser aplicado
universalmente, isso porque as circunstancias em que se dao cada juizo moral ndo devem ser
ignoradas, pois, como afirma o proprio Singer (2002, p. 19): “As circunstancias alteram as
causas”. Assim, uma vez que a logica dos raciocinios éticos estd fundamentada na pretensao
de universalidade dos juizos morais, eles ndo podem ser justificados por interesses especificos
de um individuo ou de grupo local, mas devem extrapolar as nossas preferéncias e aversées
para chegarmos, por conseguinte, a uma perspectiva imparcial, a qual deve levar em
consideragdo o maior nimero de individuos envolvidos em uma mesma acao.

Essas consideracdes abrem espaco, por assim dizer, para se avaliar a relacdo entre 0s
individuos, os grupos e as sociedades, evidenciando, desse modo, a necessidade de
discutirmos temas basilares da ética sob as bases de uma fundamentacdo mais ampla e
criteriosa, tais como: o tratamento igualitario, o respeito as diferencas, a responsabilidade e

etc.. Sobre esse ponto, 0 autor expde o seguinte comentario:

Todas concordam que a justificagdo de um principio ético ndo se pode dar em
termos de qualquer grupo parcial ou local. A ética se fundamenta num ponto de vista
universal, o que ndo significa que um juizo ético particular deva ser universalmente
aplicavel. Como vimos, as circunstancias alteram as causas. Significa, isto sim, que,
ao emitirmos juizos éticos, extrapolamos as nossas preferéncias e aversdes. De um
ponto de vista ético, é irrelevante o fato de que sou eu o beneficiario de, digamos,
uma distribuicdo mais equitativa da renda, e vocé o que perde com ela. A ética exige
que extrapolemos o “eu” e o “vocé” e cheguemos a lei universal, ao juizo
universalizavel, ao ponto de vista do espectador imparcial, ao observador ideal, ou
qualquer outro nome que lhe dermos. (SINGER, 2002, p. 19-20).

Com isso, podemos considerar que, a partir da justificacdo dos comportamentos

sociais e dos padrdes éticos em que vivemos, bem como de sua ampliacdo para padrdes



56

universalizaveis, chegamos ao objetivo central da concepcao ética proposta por Peter Singer,
a saber: a imparcialidade dos nossos julgamentos e acdes morais. Podemos afirmar, a partir
dessa abordagem, que a ética s é possivel quando ultrapassamos nossos interesses egoistas e
chegamos a imparcialidade por intermédio da justificacdo de nossas acbes e da
universalizabilidade dessa perspectiva no plano moral. Para ele, somente por meio do ponto
de vista universal é que podemos justificar moralmente nossas agdes, ja que apenas desse
modo conseguimos ultrapassar nossos interesses pessoais e ampliarmos o alcance da ética ao
maior nimero de individuos, os quais devem ter seus interesses levados igualmente em
consideragdo. Em suma, em nossas deliberagfes morais ndo podemos atribuir maior peso aos
NoSsos interesses por serem nossos, mas devemos conferir igual valor aos interesses de todos
os envolvidos em uma mesma ac¢do, dispensando, portanto, desejos subjetivos ou de um grupo
especifico, como querem os relativistas e/ou subjetivistas.

Desse modo, podemos alegar que a imparcialidade de nossas a¢des € possivel apenas
através da universalizabilidade de nossos padrdes morais, 0s quais tornam possivel a
fundamentacdo da ética em bases sOlidas capazes de prescrever principios normativos
relevantes e benéficos para o maior nimero de individuos envolvidos. Para o autor, podem até
existir determinadas razdes para levarmos em consideracdo nosso proprio interesse como
superior em relacdo ao interesse do outro, porém isso ndo ocorre em bases moralmente
aceitaveis, ja que o pressuposto basico para isso € a existéncia da imparcialidade dos juizos e

acOes morais. Ou, como sugere Singer (1999, p. 298):

A universalizabilidade é uma restricdo formal que fazemos sobre 0s juizos se
quiserem contar como juizos morais; mas se aplicarmos a universalizabilidade
corretamente, ela deve conduzir a resultados que sdo, no primeiro nivel,
substancialmente imparciais?®.

Até o presente momento mostramos como a universalizabilidade se afigura
imprescindivel para a fundamentacdo da ética pratica, bem como indicamos sua importancia
para assegurar a imparcialidade dos debates e questionamentos morais. Porém, pouco foi
falado sobre 0 modo como a ética pratica prescreve os principios normativos e os julgamentos

de valores por intermédio da referida universalizabilidade. Ora, uma vez que 0s principios

15 Alguns autores conferem a imparcialidade duas caracteristicas, a saber: formal e substancial, as quais diferem
pelo fato de que a imparcialidade formal ndo define, por assim dizer, o contelido das prescricbes normativas,
pois ndo h& uma interdependéncia entre ambas, mas apenas uma preocupacdo metaética dos juizos morais. A
imparcialidade substancial, no entanto, pressupde uma dependéncia com relacdo as teorias normativas, ja que
esta é pautada no raciocinio moral e ndo se ocupa exclusivamente da preocupacao formal das nossas perspectivas
éticas. Para entender melhor esse ponto cf. Gruen (1999, p. 133) e Oliveira (2013, p. 113).



57

éticos universais garantem a imparcialidade dos julgamentos morais, eles devem, como
pressuposto basico de validagdo, atender a algumas caracteristicas essenciais: primeiramente,
a relevancia dos fatos, suas consequéncias e o interesse dos envolvidos no ambito moral; em
segundo lugar, pensar nas preferéncias do outro como suas proprias preferéncias — colocar-se
no lugar do outro — ou, mais especificamente, ao emitir juizos valorativos, o agente moral
deve pensar imparcialmente nas preferéncias dos demais individuos e, para isso, a analogia
com seus proprios interesses é de fundamental importancia, pois apesar dos interesses e
sensacOes serem distintos entre os individuos — em intensidade, por exemplo —, e ainda que
ndo possamos sentir exatamente 0 que o outro esta sentindo®®, é possivel que nos imaginemos
na mesma situacao e tenhamos a mesma preferéncia do outro, 0 que nos permite considerar 0s
seus interesses igualmente em relacdo aos nossos. Resumidamente, o que Singer propde é
gue, a0 examinarmos as circunstancias e emitirmos um juizo moral, prescrevamos as acoes
preferiveis como se os afetados fssemos n6s mesmos. A esse respeito o0 autor (1999, p. 298)

afirma:

Para ser capaz de prescrever uma agdo universalmente precisamos primeiro nos
colocar na posicdo de todos aqueles afetados por nossas a¢bes levando em conta as
suas preferéncias. Entdo, s6 podemos prescrever a agdo se, tendo todas as suas
preferéncias como se fossem as nossas proprias, noés a preferirmos a qualquer agéo
alternativa. Se pudermos fazer isso, estaremos fazendo isso com base em ter dado
igual atencdo as preferéncias de todos aqueles afetados pela agéo, porque vamos ter
colocado a nés mesmos em seus sapatos, um ap6és o outro, sem nenhum desconto
por causa de seu sexo, raga, espécie ou de outras caracteristicas. Exceto na medida
em que essas caracteristicas sejam relevantes para as preferéncias que tém ou a
maneira em que elas serdo afetadas pela agdo. (SINGER, 1999, p. 298).

Desse modo, podemos compreender que, para Singer, a0 prescrevermos principios
normativos é necessario que levemos em conta a relevancia dos fatos, ou seja, 0s interesses ou
as preferéncias dos individuos envolvidos em uma mesma acéo e, por conseguinte, pensar nas
consequéncias que a universalizacdo desses preceitos e normas éticas podem desencadear na
vida pratica dos individuos afetados. Isso porque, apenas se suas consequéncias forem
satisfatorias para todos os afetados em circunstancias semelhantes ¢ que eles poderdo ser
moralmente aceitos.

Tendo em vista tais pressupostos, podemos afirmar que a ética pensada por Singer
ultrapassa os cédigos morais restritivos e excludentes de uma sociedade ou grupo especifico,

se distinguindo, portanto, das éticas tracionais, ja que busca as melhores consequéncias de

16 Desenvolveremos esse ponto no proximo capitulo, no qual apresentaremos algumas das objecdes a expansdo
do principio de igualdade para os demais animais.



58

uma determinada acdo visando beneficiar o maior nimero de individuos possivel,
contribuindo, desse modo, para 0 aumento de seu bem-estar. Diferentemente da exaltacdo da
razdo e de suas implicacbes, a ética pratica vincula-se a extrapolacdo dos interesses
individuais em beneficio dos interesses comuns. Isso significa que, ao invés de eleger a
autonomia, a pessoalidade ou a linguagem, como fazem algumas éticas classicas, a ética
pratica consiste na consideracdo imparcial dos interesses de todos os individuos envolvidos. O
que nos permite entrever, por conseguinte, que a proposta singeriana € utilitarista, pois como
tal, ele considera as consequéncias das agdes morais com o intuito de expandir o alcance da
igualdade e proporcionar o maior bem-estar para 0 maior nimero de individuos possivel.
Porém, como o préprio o autor alega, a ética pratica sob uma perspectiva utilitarista ndo é a
Unica concepcao de ética possivel, porém é a mais coerente.

A partir desses pressupostos, podemos afirmar que a ética pratica tem um forte viés
utilitaristal’. Por isso, é necessario, ainda, examinarmos o que seria, de fato, o utilitarismo,
bem como sua importancia na concepcdo ética do nosso filésofo. A seguir, abordaremos
alguns pressupostos dessa corrente de pensamento a partir do posicionamento de seus
principais representantes em sua vertente classica até chegarmos a concepcdo de Singer, a

saber: o utilitarismo preferencial.

2.2 O utilitarismo classico: Jeremy Bentham e John Stuart Mill

O utilitarismo é uma corrente filoséfica do século XVI1I fundamentada no ideal de que
as acOes morais dos individuos devem promover o bem-estar ou a felicidade. Ou seja, parte do
pressuposto de que a moralidade, a politica e a economia devem promover 0 maximo de
felicidade para o maior numero de individuos. No decorrer da historia, alguns dos preceitos
utilitaristas podem ser encontrados desde a Grécia do periodo helenistico com Epicuro que ja

concebia 0 bem-estar como algo valioso e Util*®, até importantes pensadores do iluminismo,

17 Na perspectiva de Audard (2003, p. 737): “O utilitarismo é uma teoria moral que permite coordenar de modo
preciso a avaliacdo e a acdo morais. Ele possui trés dimensdes fundamentais: um critério do bem e do mal, um
imperativo moral: maximizar esse bem, uma regra de avaliagdo moral gragas a esse critério”.

18 Sobre esse ponto, Aratjo (2008, p. 45) faz o seguinte comentario: “A doutrina de Epicuro postula que o sumo
bem reside no prazer, por isso, foi muitas vezes confundida com o hedonismo, entretanto, o prazer do qual fala
Epicuro é o do sabio, entendido como quietude da mente e dominio sobre as emocBes e sobre si mesmo.
Segundo ele, a propria natureza informa que o prazer é um bem, e este serve para satisfazer uma necessidade ou
aquietar uma dor, idéia semelhante a dos utilitaristas classicos. Acrescenta que o Unico prazer é o vivenciado
pelo corpo, o chamado prazer do espirito € apenas lembranga dos prazeres do corpo.”



59

tais como David Hume!® e Adam Smith, por exemplo.? Entretanto, apenas nos Gltimos anos
do século XVIII o utilitarismo é reconhecido como escola filosofica. Os principais e mais
destacados precursores desse movimento foram Jeremy Bentham (1748-1832), responséavel
pela fundacédo dessa corrente de pensamento enquanto escola, e John Stuart Mill (1806-1873),
0 mais importante reformador desse movimento filoséfico. Aqui, como forma de entendermos
mais claramente o posicionamento normativo da teoria proposta por Singer, convém
examinar, ainda que muito sumariamente, as perspectivas do utilitarismo classico propostas
por eles, ja que o posicionamento de Singer é intensamente influenciado por tais pensadores e
sua teoria (o utilitarismo preferencial) se apresenta como uma variante do utilitarismo
cléssico.

Jeremy Bentham € um dos principais representantes do utilitarismo classico, cuja
orientacdo consiste na avaliacdo das questdes morais a partir da maximizacao do bem-estar ou
da felicidade e, concomitantemente, com a diminui¢do do sofrimento. O objetivo central desta
perspectiva baseia-se no principio da maxima felicidade?*. Em outros termos, podemos
afirmar gque, na perspectiva deste pensador, os principios norteadores das nossas a¢oes visam
a maximizacdo da felicidade, a qual é alcancada por meio da satisfacdo do prazer e da
diminuicdo da dor para o maior nimero de individuos. Desse modo, nossas agdes individuais
sdo comumente orientadas pela busca do prazer e pela fuga da dor ou do sofrimento. Isso faz
com que as acOes corretas no ambito da moralidade sejam aquelas que tém por consequéncia a
promocdo do prazer ou da felicidade e a diminuicdo da dor ou do sofrimento. Para ilustrar a
importancia dessas afirmacdes, podemos citar a passagem de Introducdo aos Principios da

Moral e da Legislacéo, obra a qual o autor inicia com a seguinte afirmacao:

A natureza colocou o género humano sob o dominio de dois senhores soberanos: a
dor e o prazer. Somente a eles compete apontar o que devemos fazer, bem como
determinar o que na realidade faremos. Ao trono desses dois senhores esta
vinculada, por uma parte, a norma que distingue o que é reto do que é errado, €, por
outra, a cadeia das causas e efeitos. Os dois senhores de que falamos nos governam
em tudo o que fazemos, em tudo o que dizemos, em tudo o que pensamos, sendo que
qualquer tentativa que facamos para sacudir este senhorio outra coisa ndo faz sendo

19 Sobre isso, cf. Comparato (2006, p. 237). Por ora, cabe afirmarmos que para David Hume, a razéo,
diferentemente do que pregam as tradicdes morais, é responsavel por nortear as paixdes dos individuos, isso
porque apenas estas sdo capazes de impedir ou ndo a realizacdo de determinadas acfes. Em outros termos,
podemos afirmar que, para ele, a razdo ndo serve de respaldo para a fundamentacdo da moralidade, mas para
nortear as sensacdes individuais de prazer e dor, as quais orientam a correcdo das a¢cBes morais. O que acarreta,
por conseguinte, a ideia de que embora os individuos ajam segundo seus interesses proprios, sempre reconhecem
a utilidade e o impacto de suas a¢des na vida do outro, pois como o mesmo defende: “ninguém é absolutamente
indiferente & felicidade ou infelicidade dos outros™.

20 Sobre isso, cf. o capitulo O Utilitarismo Classico da obra Utilitarismo de Tim Mulgan.

21 Bentham comumente refere-se ao “Principio da Méaxima Felicidade” como “Principio de utilidade”, e aqui
utilizaremos indistintamente ambas as homenclaturas.



60

demonstra-lo e confirma-lo. Através das suas palavras, 0 homem pode pretender
abjurar tal dominio, porém na realidade permanecera sujeito a ele em todos os
momentos da sua vida. O principio da utilidade reconhece esta sujeicéo e a coloca
como fundamento desse sistema, cujo objetivo consiste em construir o edificio da
felicidade através da razéo e da lei. Os sistemas que tentam questionar este principio
sdo meras palavras e ndo uma atitude razoavel, capricho e ndo razdo, obscuridade e
ndo luz. (BENTHAM, 1979, p. 3, grifos do autor).

O comentario de Bentham demonstra que as acbes humanas sdo baseadas
exclusivamente nas sensagdes de prazer ou de dor. O agir do homem no mundo, portanto, é
determinado pela busca constante de satisfazer tais sensagOes primordiais, as quais, por
intermédio da conversdo dos interesses individuais em interesses coletivos, definem as agdes
corretas ou incorretas no campo da moralidade. Para essa defini¢do, no entanto, Bentham
propde um principio de avaliacdo das acGes humanas: o principio de utilidade. Em suma, ele
sugere um critério normativo para o agir humano no mundo que tem como fim a busca da
maxima felicidade.

Porém, cabe ressaltar que ndo se trata de buscar a felicidade tendo em vista um
interesse egoista, mas de persegui-la a partir da conversao do interesse individual em interesse
coletivo, pois somente nesse contexto é possivel alcancar a felicidade e a universalizagdo
normativa da moralidade humana. Ora, para o pensador, 0 agir no mundo, apesar de partir do
interesse proprio, deve objetivar o interesse de todos os envolvidos em uma mesma acao.
Assim, deve-se levar em consideracdo as consequéncias das acbes e 0s interesses dos
individuos a fim de prescrever uma norma universalizavel passivel de alcancar a almejada

felicidade. O principio de utilidade proposto pelo autor é definido nos seguintes termos:

Por principio de utilidade entende-se aquele principio que aprova ou desaprova
qualquer acdo, segundo a tendéncia que tem a aumentar ou a diminuir a felicidade da
pessoa Cujo interesse estd em jogo, ou, 0 que € a mesma coisa em outros termos,
segundo a tendéncia a promover ou a comprometer a referida felicidade. Digo
qualquer acdo, com o que tenciono dizer que isto vale ndo somente para qualquer
acdo de um individuo particular, mas também de qualquer ato ou medida de
governo. (BENTHAM, 1979, p. 4).

Como podemos observar, o principio de utilidade é um preceito moral basico para
guiar a realizacdo das acOes humanas a partir do reconhecimento de sua sujei¢cdo as
experiéncias sensoriais de prazer e dor. Ele serve como principio norteador para a
plausibilidade das agdes, nos permitindo classifica-las como agdes corretas ou incorretas no
plano moral. Para tanto, Bentham leva em consideracdo a tendéncia que elas possuem em

aumentar o nivel de felicidade ou infelicidade dos individuos, sendo concebida como correta



61

se ela promove a felicidade e incorreta se aumenta o nivel de infelicidade do sujeito. Como
bem expde Dias (2006, p.37):

Reconhecido, pelo principio de utilidade, a sujeicdo do género humano aos
sentimentos de prazer (felicidade) e dor (infelicidade), este passa a ser a norma para
o0 julgamento do que é certo e errado, bem como a norma que distingue a cadeia de
causas e efeitos de uma acdo. Ou, seja, o principio de utilidade, é aquele que
reconhece a justeza de uma ac¢do de acordo com suas consequéncias. Ele representa
uma regra metodoldgica que aponta aquilo que deve ser levado em conta (avaliado),
em todas as circunstancias sdo as consequéncias das acdes. Em outras palavras, esse
principio considera uma acao justa pela capacidade que tem de gerar mais prazer do
que dor e injusta por ocasionar mais dor do que prazer.

Outro fator a ser destacado vincula-se ao fato de que Bentham ndo sugere esse
principio como elemento norteador unicamente das acdes individuais, mas como um preceito
destinado a orientar as acGes governamentais, as acdes de um legislador. Com efeito, o
referido filésofo ndo estava preocupado exclusivamente com o modo como o individuo
particular orienta sua vida, mas com a reforma das bases sociais, politicas e econdmicas da
sociedade em que vivia, a qual passava por relevantes transformacées industriais, mas que ndo
trazia beneficios para a maior parte dos individuos.

Ora, no final do seéculo XVIII, a Europa experimentava a transicdo da producdo
manufatureira em direcdo a sociedade industrial, na qual a pobreza e o consequente mal-estar
dos individuos se desenvolviam paralelamente.?? Bentham, inserido nesse contexto, percebe a
necessidade de repensar as bases morais de sua sociedade com o objetivo de estancar essas
consequéncias e, por conseguinte, diminuir a miséria e o sofrimento humanos. Para tanto, o
pensador inglés propde uma redefinicdo da organizacdo social por intermédio de distintas
propostas de politicas publicas, que objetivam a orientacdo das a¢cfes morais em busca de uma
erradicacdo do sofrimento e do aumento do bem-estar de sua populacdo. A esse respeito,

Mora (1998, p. 693) apresenta 0 seguinte comentario:

Bentham considerou que o utilitarismo esta a servigo de uma reforma da sociedade
humana: de sua estrutura politica — que deveria ser basicamente liberal e
democratica — e de seus costumes. A base da reforma da sociedade é o
reconhecimento de que — como escreveu Bentham — “a natureza colocou-nos sob o
dominio de dois senhores soberanos: o prazer e a dor.”

Com isso, podemos perceber que a vertente utilitarista proposta por Bentham lanca
ferrenhas criticas aos sistemas politicos, econémicos e sociais de sua época, iSSo porque tais

problemas impediam o exercicio da justica e, por conseguinte, da prépria felicidade para a

22 Para um maior entendimento sobre esse ponto, cf. Ugarte (2005, p. 2-4).



62

maioria dos individuos, pois os beneficios do progresso material ainda se restringiam a uma
pequena e insignificante parcela da populacdo. O fil6sofo tem, assim, o propdsito de oferecer,
por exemplo, ao legislador pressupostos relevantes a serem considerados na formulacéo das
regras juridicas. Ora, diferentemente de puni¢des, o que Bentham propde € um caminho que,
através dos fatores inerentes as experiéncias sensoriais de prazer e dor, promova 0 bem-estar
social, fugindo do carater meramente punitivo e vingativo dos instrumentos vigente a época?3,

Ademais, de acordo com Guisan (1992, p. 442, traducao nossa):

Na realidade, a contribuicdo mais importante de Bentham a filosofia moral foi
precisamente a de haver apresentado o esboco de um hedonismo ético universal
plausivel e reivindicavel, que servisse de fundamento legitimador da legalidade
estabelecida. Porque o hedonismo ético de Bentham foi realmente universal no
sentido pleno.

A partir da perspectiva de que a utilidade é uma propriedade do objeto, mediante o
qual € possivel a promocao do prazer ou felicidade e, a0 mesmo tempo, o impedimento da dor
e do sofrimento, Bentham ressalta o valor do hedonismo, teoria na qual o prazer e a dor
servem de impeto para 0 nosso agir no mundo, de modo que o prazer se afigura como a
finalidade de todas as a¢des humanas. Porém, cabe ressaltar que, embora a moral possua suas
bases fincadas nas sensacGes de prazer e dor, ndo sdo os sentimentos dos individuos que
devem regé-la, mas as faculdades da razdo. Ou, em outros termos, podemos afirmar que, para
Bentham, ainda que as agdes morais possuam como finalidade a busca pelas consequéncias
que aumentem o nivel de bem-estar e felicidade dos individuos, a moralidade humana néo
deve ser fundada nos sentimentos dos individuos, mas deve ser orientada exclusivamente pelo
raciocinio moral. Assim, diferentemente do que prega uma parte da tradicdo filoséfica de seu
tempo, para ele o senso moral e/ou o sentimento dos individuos ndo oferecem respaldo
suficiente para fundamentar a sua moralidade, pois, se assim fosse, o ser humano buscaria
exclusivamente a satisfacdo de seus proprios interesses em detrimento dos interesses
coletivos?®. Segundo o autor, atrelar a moralidade humana ao dmbito dos sentimentos pode

gerar a moralidade “despdtica”, que implica na imposi¢cdo de um sentimento particular aos

23 Sobre esse ponto cf. Aradjo (2008, p. 23-30).

24 Essa perspectiva é corroborada por Singer, o qual defende que um dos motivos para a filosofia moral do inicio
do século XX ser dominada amplamente pela metaética, impedindo que os filésofos morais prescrevessem
normas sociais fundamentadas na ética pratica, justificava-se na crenga de que os juizos morais eram baseados
nos sentimentos e emogdes dos individuos, nos quais a razdo ndo desempenhava nenhum papel e, por isso, nao
careciam de especialistas morais. Singer, no entanto, refuta essa ideia, pois, assim como Bentham, alega
veementemente que embora 0s sentimentos e emogdes sirvam de impeto para 0 nosso agir no mundo, as acoes
devem ser orientadas pelo raciocinio 16gico em busca da felicidade para o maior nimero de individuos e ndo
pautadas no interesse egoista com 0s quais 0s deparamos se agirmos segundos nossas vontades, sentimentos e
emocdes. Para maior esclarecimento sobre isso cf. Singer (2002, p. 21).



63

demais individuos, ou a moralidade “cadtica”, na qual todos usam seus proprios sentimentos
como principio norteador das a¢fes em sociedade, 0 que, para o pensador, incorreria em nada
mais que uma moralidade fundamentada no “capricho” ¢, por isso mesmo, injustificavel.

Pode-se dizer entdo que, na concepcao utilitarista de Jeremy Bentham, as discussdes e
dilemas morais devem fundamentar-se nas faculdades da raz&o® e que as agOes justificaveis
tendem a promover a felicidade e a diminuir o sofrimento. No entanto, surge o seguinte
questionamento: como sdo avaliadas, nessa perspectiva, as melhores tendéncias para o alcance
desse objetivo em meio as inimeras acOes possiveis na esfera complexa da sociedade? Para
resolver esse impasse, Bentham propde uma espécie de calculo hedonista (utilitarista), o qual
atribui valores precisos aos distintos prazeres, bem como avalia as probabilidades de
resultados satisfatorios para as diferentes acGes em termos quantitativos.

Nessa perspectiva, pode-se dizer que a avaliacdo das acdes em termos quantitativos é
elaborada a partir da classificacdo metodoldgica das principais fontes de prazer ou de dor, as
quais séo descritas e enumeradas com a finalidade de facilitar o trabalho do legislador na
atribuicdo de punicdes ou recompensas para a conduta do sujeito, pois apenas nesses termos €
possivel que 0 mesmo chegue a conclusdo de quais acdes sdo ou ndo corretas no ambito da
moralidade humana. Para Bentham, existem quatro fontes distintas de prazer ou dor: a fisica,
a politica, a moral e a religiosa. A fonte fisica refere-se as sensacdes desencadeadas no
presente; a politica é aquela que provém de uma pessoa e/ou de um grupo na sociedade em
gue vivemos; a moral provem de um agente secundario e, por ultimo, a religiosa depende da
“boa vontade” de uma entidade metafisica superior, seja com relacdo a0 momento presente ou

mesmo ao futuro?®. Essas ferramentas, segundo o autor, servem de critérios morais a serem

25 Cabe ressaltar que, embora a moralidade possua um fundamento racional, ndo se trata, aqui, de uma busca de
conhecimento e fundamentos a priori, como se pensava 0 conhecimento na tradicdo filosofica, mas uma
fundamentagcdo que, por intermédio das experiéncias sensoriais — de prazer e dor —, pudesse pensar
racionalmente nas consequéncias das acdes a fim de proporcionar o aumento do bem-estar entre os individuos.

% Aqui, cabe um esclarecimento: Bentham cita em sua teoria a sancéo religiosa apenas como um argumento
retorico em busca de ndo limitar o alcance de sua perspectiva a uma minoria, j& que a maior parte da populacéo,
inclusive os legisladores daquela época, eram ferrenhos religiosos. Desse modo, como forma de alcangar mais
pessoas e chamar a atencdo para o utilitarismo, ele inclui a religido em seu discurso, porém com a ressalva de
gue ao afirmar que estd fazendo a vontade de Deus, o legislador estd seguindo apenas 0s seus proprios
sentimentos, pois os conhece muito mais do que poderia conhecer a vontade de Deus. Podemos entender isso
mais claramente nas palavras de Mulgan (2012, p. 21): “O proprio Bentham era ateu, pelo menos nos ultimos
anos. No entanto, como todos os legisladores em seus dias eram religiosos, ele ndo quis oferecer conselhos
apenas aos legisladores ateus. Assim, Bentham toma emprestado o argumento de Willian Paley. Mesmo se
procurarmos seguir a palavra de Deus, devemos ser guiados pelo principio utilitarista. Se Deus é bom, entdo vai
querer o que é melhor para os seres humanos. Como Deus ama a todos 0s seres humanos da mesma forma. Ele
quereré que sigamos o principio utilitarista, ao invés de privilegiarmos os interesses de qualquer grupo pequeno.
Bentham também argumenta que conhecemos o que da prazer e dor as pessoas muito melhor do que conhecemos
a vontade de Deus. Qualquer legislador que afirme seguir a vontade de Deus esta realmente apenas seguindo 0s
seus proprios sentimentos (ou os seus proprios interesses)”.



64

levados em consideracdo antes da realizacdo do célculo hedonista. Trata-se de instrumentos
prioritarios, por assim dizer, para a prescricdo de sanc¢des legais e para a ordem social de
execucdo da lei vigente. Essa classificacdo ndo é sem razao, pois ela constitui um sistema de
operacdo que facilita a observacéo e a avaliacdo das consequéncias mais benéficas acerca das
acbes morais, bem como a boa conduta dos individuos em sociedade, ja& que oferece ao
governante uma forca obrigatoria — da natureza — para ser levada em consideracao a respeito

das leis. Sobre isso, Bentham (1979, p. 13) afirma:

Existem quatro fontes distintas, das quais costumam derivar o prazer e a dor;
consideradas em separado, podemos designa-las como fonte fisica, fonte politica,
fonte moral e fonte religiosa. Na medida em que os prazeres e as dores pertencentes
a cada uma delas sdo capazes de emprestar a qualquer lei ou regra de conduta uma
forga obrigatdria, todas elas podem ser denominadas sangdes.

Entretanto, as sancdes politica, moral e religiosa sdo circunstanciais em relacdo a fonte
fisica, pois ela é o centro determinante de todas as outras sensagdes. Isso porque,
independentemente da fonte originaria, todas as sensa¢Ges sdo sofridas ou aprazidas
fisicamente; isso acarreta, por sua vez, a busca do ser sensivel pela satisfacdo dos prazeres
fisicos em detrimento dos demais. Para o autor, nenhuma determinacéo da correcdo das acoes
humanas é possivel sendo por intermédio da prépria forca da natureza, a qual se revela por
meio das experiéncias sensoriais de prazer e dor provenientes especialmente da fonte fisica.
Ademais, ainda que as sensacBes sejam acarretadas por outra fonte, elas despertam
invariavelmente aquelas originarias da fonte fisica, a qual é pressuposta para a reformulacéo e
prescricéo das leis.

Essas observacOes sdo necessarias, nesse contexto, pelo fato de que as fontes de
prazer ou dor sdo ferramentas imprescindiveis para a avaliacdo das acGes nos termos
quantitativos do calculo hedonista. Além disso, elas oferecem ao legislador a forca obrigatoria
e o respaldo necessario para garantir a prescri¢cdo das leis. Ou, como defende o autor (1979, p.
20): “Os prazeres e as dores constituem os instrumentos com os quais o legislador deve
trabalhar. Por este motivo convém que compreenda a forca dos mesmos, ou seja, em outros
termos, o seu valor [quantitativo]”.

Feita essa breve exposi¢do, podemos alegar que a reflex&o sobre as consequéncias das
acOes em termos quantitativos sdo determinadas pelo célculo hedonista a partir de algumas
instancias fundamentais, tais como: a intensidade — forca decorrente da experiéncia de dor ou
prazer —; a duracdo — periodo de tempo entre o inicio e o final da sensacdo —; a certeza ou a

incerteza — probabilidade da realizacdo da sensacdo —; a proximidade ou a longinquidade —



65

intervalo decorrente até que as sensacdes sejam satisfeitas —; a fecundidade — probabilidade
que o prazer e a dor possuem de acarretar sensagoes semelhantes —; a pureza — probabilidade
que as sensacOes de prazer ou dor possuem de desencadear efeitos contrarios a si mesmos e a
extensdo — numero de individuos afetados — Resumidamente, Bentham enumera trés
situagdes nas quais tais instancias devem ser consideradas: primeiramente, quando a dor e o
prazer séo considerados em si mesmos, as instancias a serem utilizadas séo: intensidade,
duracdo, certeza ou incerteza, proximidade ou longinquidade, quando sdo avaliadas as
consequéncias das acles, ou seja, o desencadeamento das sensacdes de prazer e dor por
determinado ato, as instancias de fecundidade e de pureza devem ser consideradas em
conjunto com as quatro anteriores. E, por Gltimo, nas circunstancias em que a acdo afeta
varios individuos deve-se considerar, ainda, a extenséo.

Para Bentham, as decisGes no &mbito moral sdo tomadas a partir dessas sete instancias
de forma a elaborar um argumento absolutamente plausivel. Com efeito, no que concerne ao
individuo em si mesmo, em primeiro lugar, o prazer ou a dor decorrente de uma dada acdo séo
avaliados a partir de sua intensidade, duracdo, certeza ou incerteza, proximidade ou
longinquidade. Posteriormente, convém analisar a fecundidade da mesma, e aqui se avalia a
sua possibilidade quantitativa referente a reproducdo da sensacao originada da acdo, seja esta
de dor ou de prazer e, por fim, se mensura as sensacoes resultantes das primeiras. Feito isso, é
necessario, ainda, a soma do resultado final de prazer ou dor alcancado pela realizacdo desta
acao. Se o resultado a que se chega é a elevacdo do prazer e a diminuicdo da dor, entdo a acdo
deve ser realizada, do contrario, deve ser evitada. Por conseguinte, se o interesse de dois ou
mais individuos serdo impactados pela acdo, deve-se levar em consideracdo o calculo acima
em conjuncdo com as demais instancias para que a avaliacdo beneficie 0 maior nimero de
individuos possivel. Assim, podemos afirmar que as agfes consideradas boas e, por
consequéncia, justificaveis moralmente, sdo aquelas que apds a soma dos seus resultados
individuais e da subtracdo do total do prazer ou da dor proveniente delas, produzem o maior
nivel de prazer ou de felicidade para a maior parte dos afetados. Sobre esse ponto, 0 seguinte

comentério é bastante esclarecedor:

Na decisdo [das acles realizaveis], procede-se ao balango considerando estas
circunstancias. Primeiro, considera-se o prazer produzido pelo ato segundo a sua
intensidade, duragdo, certeza ou incerteza, proximidade ou longinquidade. O mesmo
é feito em relacdo & dor. Em seguida, verifica-se a sua fecundidade: se o ato tem
uma maior probabilidade de produzir, apds o primeiro prazer, outro prazer e qual é o
valor desse prazer. O mesmo é feito em relacdo a dor. O prazer e a dor produzidos
como consequéncia secundaria de um ato sdo também avaliados segundo essas
circunstancias. Depois, soma-se o valor total do prazer e o valor total da dor. Se a



66

soma do prazer for maior do que a soma da dor, a tendéncia do ato é boa. Se for
favoravel a dor, a tendéncia € ma. O célculo considerou, até agora, a tendéncia de
uma acao em relagdo a um individuo. Se o interesse de mais de um individuo for
afetado, repete-se o calculo acima para cada um dos afetados. Por fim, soma-se o
valor do prazer e soma-se o valor da dor produzido pelo ato para cada individuo.
Depois, subtrai-se do total de prazer o total de dor. Se o saldo de prazer for positivo
a tendéncia do ato é boa; se for negativo, a tendéncia é ma (BENTHAM, 1979, p.
17- 18; DIAS, 2006, p. 43-44). Se dois ou mais atos estdo sendo pesados, o que deve
ser promovido é aquele cuja diferenca do total de prazer for maior sobre o total de
dor. (OLIVEIRA, 2013, p. 73-74).

Tendo em vista tais consideragdes, podemos afirmar que o célculo hedonista proposto
por Bentham é bastante preciso ao considerar os meios pelos quais a felicidade pode ser
alcancada. Para tanto, o calculo possui 0 objetivo puro e simples de, através da avaliacdo das
consequéncias de uma determinada acdo, apontar quais delas sdo justificaveis moralmente e,
por isso, passiveis de serem realizadas. Por conseguinte, podemos afirmar, ainda, que para o
referido fil6sofo, a qualidade do prazer ndo possui relevancia em sua considera¢ao, mas, tao-
somente, a quantidade mediante a qual todos possuem a mesma importancia, como afirma o
préprio Bentham: “preconceitos a parte, 0 jogo do pino é de igual valor ao das artes e das
ciéncias da musica e da poesia [no qual todos os prazeres sdo valiosos]”

John Stuart Mill, assim como Bentham, endossa essa perspectiva hedonista ao
defender que o agir no mundo provém das experiéncias sensoriais de prazer e de dor e que a
busca pelo prazer ou felicidade é a principal finalidade das acGes praticadas, embora nédo
necessariamente a Unica. Ora, ele possui suas bases metodoldgicas fincadas no empirismo,
teoria na qual todo conhecimento € constituido a partir da experiéncia e, por isso, ndo ha um
conhecimento anterior (a priori) a esta. Para Mill, o melhor caminho para se conhecer a
“verdade” das coisas é a observacgdo indutiva®’ dos acontecimentos empiricos, a partir dos
quais é possivel predizer o comportamento humano e as consequéncias de determinadas
acles, pois conhecemos suas causas por intermédio da observagdo de acontecimentos e acbes
semelhantes. Como afirma Mulgan (2012, p. 31): “Sabemos que o sol nascerd amanha
simplesmente porque o0 vimos levantar-se muitas vezes”. Porém, cabe a afirmagdo de que o
conhecimento adquirido empiricamente ndo esta vinculado a uma verdade pronta e acabada.
O conhecimento € condicionado a futuras refutagdes, pois ele provém da experiéncia e,
justamente por isso, pode ser refutado por meio de novas observacdes futuras, j& que a
experiéncia se refere a uma longa cadeia de eventos particulares mutaveis no decorrer dos

tempos e o conhecimento o fruto também mutavel desses episddios.

27 Para Reale (1999, p. 320): “A inducdo é a operagdo da mente pela qual inferimos que aquilo que sabemos
verdadeiramente em um ou mais casos isolados serd verdadeiro em todos 0s casos que se assemelham aos
primeiros por determinados aspectos”.



67

Desse modo, ao defender que o conhecimento s6 é possivel em bases empiricas, Mill
rompe com a tradi¢do filosofica, uma vez que esta alegou, durante longo periodo, a existéncia
de um conhecimento a priori, isto €, de um conhecimento anterior a propria experiéncia e que
as acdes humanas eram realizadas em busca de alcancar a verdade suprema das coisas ndo
corrompidas empiricamente, 0 sumo bem, por assim dizer. Esse rompimento com a filosofia
tradicional ocorre, entre outros motivos, pelo fato de que, no empirismo, 0 conhecimento néo
é imutavel, haja vista que ele pode ser modificado a partir da comprovacédo de seu equivoco a
partir de novas evidéncias empiricas. Isso € impossivel de acontecer na busca pelo
conhecimento a priori, ja que sua motivacdo refere-se a busca por uma verdade universal e
imutavel, o que ndo faz nenhum sentido na teoria de Mill, posto que ele, assim como
Bentham, alega ser nas experiéncias sensoriais que 0 sujeito sensivel encontra o impeto
necessario para nortear seu agir no mundo.

Em suma, o método proposto por Mill, baseado no empirismo, é aplicavel a todo e
qualquer conhecimento, mas vincula-se a dois objetivos fundamentais, a saber: comprovar o
utilitarismo em bases empiricas sob a égide do maximo de informacdes possiveis (fatos
comprovados) e, em um segundo momento, refutar as teorias propostas por outros pensadores
acerca da possibilidade de um conhecimento livre das experiéncias, isto é, a possibilidade do
conhecimento a priori.

Em linhas gerais, a teoria proposta por Mill, em consonancia com a proposta de
Bentham, é fundamentada na perspectiva do hedonismo, teoria na qual as sensacfes de prazer
e dor sdo consideradas como o0s principios norteadores das acOes exercidas pelos seres
sensiveis. Nesta, 0 prazer € considerado como o fim ultimo do agir no mundo, conforme ja
indicamos no decorrer deste trabalho. Assim como Bentham, Mill propds um principio
normativo para orientar as acdes humanas em busca de maximizar o prazer ou felicidade para
0 maior nimero de individuos, principio este capaz de classificar as acbes em boas ou mas e,
com isso, discernir sobre quais acbes podem ser justificadas no &mbito moral. O principio de
utilidade proposto por Bentham e, corroborado por Mill, é o critério para a avaliacdo das
acoes justificaveis e desejaveis de serem realizadas no campo da moralidade humana através

de sua tendéncia em aumentar o bem-estar dos envolvidos. Assim, para o autor:

O credo que aceita a utilidade, ou o Principio da Maior Felicidade, como
fundamento da moralidade, defende que as agBes estdo certas na medida em que
tendem a promover a felicidade, erradas na medida em que tendem a produzir o
reverso da felicidade. Por felicidade, entende-se o prazer e a auséncia de dor; por
infelicidade, a dor e a privacao de prazer. (MILL, 2005, p. 48).



68

Como podemos observar, o principio de utilidade é legitimado tanto por Bentham
quanto por Mill, porém h& uma inquietacdo de Mill que surge por meio da abordagem da
prova do utilitarismo, a qual é responsavel pela discordancia entre os dois autores. Para Mill,
o principio de utilidade deve ser provado através da observacdo empirica, pois, a partir desta,
o utilitarismo é colocado sob uma base mais sélida e confiavel do que as teorias propostas por
seus adversarios. Os mais importantes opositores dos postulados de Mill foram os
intuicionistas, os quais defendem a ideia de que as acdes classificadas como corretas ou
erradas moralmente provém de um senso moral que todos os seres humanos possuem
naturalmente, isto €, baseiam-se na ideia de que o impeto para realizar as acdes corretas parte
de uma faculdade peculiar inerente ao ser humano, uma espécie de “senso moral especial”. A

fim de refutar essas ideias, Mill expbe 0 seguinte comentario:

A Unica prova capaz de ser oferecida de um objeto visivel é que as pessoas
realmente o veem. A Unica prova de que um som € audivel é que as pessoas 0
ouvem: e 0 mesmo pode ser dito das outras fontes de nossa experiéncia. Da mesma
maneira [...] a Unica relevancia que se pode produzir de que alguma coisa é desejavel
é que as pessoas de fato a desejam [...] Nenhuma razdo pode ser dada pela qual a
felicidade geral é desejavel exceto a de que cada pessoa [...] deseja a sua propria
felicidade. Isso, no entanto, sendo um fato, ndo sé nds temos todas as provas que 0
caso admite, mas todas que é possivel exigir, de que a felicidade é um bem: que a
felicidade de cada pessoa é um bem para essa pessoa, e a felicidade geral, portanto,
um bem para o conjunto de pessoas. (MILL apud MULGAN, 2012, p. 32-33).

Na concepcdo de Mill, a Unica prova possivel para o principio de utilidade é a
observacdo empirica dos acontecimentos. A fim de provar o valor do utilitarismo enquanto
teoria que promove o aumento da felicidade e do bem-estar dos individuos e,
concomitantemente, a diminuicdo do sofrimento, o pensador propde a observacdo como fonte
solida do conhecimento, na qual o prazer e a dor, como vimos, sdo 0s principais instrumentos
observaveis e a partir dos quais é possivel oferecer um alicerce consistente a moralidade
humana. Ora, distintamente de Bentham que propde o radicalismo filoséfico — o uso da razéo
faz-se necessario para a andlise da sociedade e das a¢cbes humanas a fim de repensar suas
bases sociais e propor reformas das mesmas — Mill defende que é através da observacéao
empirica das a¢cdes humanas que o principio de utilidade se prova como norma suficiente para
a avaliacdo do certo e do errado. Resumidamente, a prova apresentada pelo pensador é
constituida mediante trés passos essenciais em relagéo a felicidade — enquanto prazer — como
motivo para a realizacdo das acdes: a felicidade é desejavel; a felicidade geral é desejavel e a

felicidade é o fim ultimo desejavel. Esse postulado, como ja mencionamos, recorre aos



69

episodios da experiéncia e a generalizacdo dos fatos empiricos concernentes a propria
natureza humana.

No entanto, os passos da prova de Mill sdo considerados problematicos por muitos
criticos. A titulo de exemplo, podemos citar a critica lancada por G. E. Moore que, pautado na
deducdo logica, afirma que uma vez provado algo ndo podem restar duvidas sobre sua
veracidade, da mesma forma ele alega que Mill recorre a falacia naturalista para validar seu
argumento, dado que coloca 0 bom como algo desejavel, quando o bom nédo precisa ser
necessariamente desejavel, mas apenas um meio para o fim ultimo — a felicidade —, este, sim,
desejavel?®. Da mesma forma, Mill recorre ao indutivismo para sustentar sua teoria e ndo a
uma deducdo légica infalivel da qual ndo podem restar duvidas apds sua comprovagdo. Para
ele, o que conta sdo as melhores provas embasadas na observacdo empirica e ndo a
comprovacao de uma verdade Unica e imutavel, como quer Moore em concordancia com a
tradicdo filosofica que busca a verdade suprema. Ora, uma vez que recorre aos
acontecimentos empiricos, sua posicdo é menos ambiciosa e mais condizente com a realidade,
pois ele é ciente de que o conhecimento é mutavel e que a possibilidade da refutacdo de um
fato por novas observacdes da experiéncia € constante. A verdade, enquanto criacdo humana,
é conhecida através da experiéncia e, por isso, passivel de modificages.

Dito isso, pode-se afirmar que a prova de Mill se sustenta do seguinte modo: a
felicidade € a consequéncia buscada pelo agir no mundo, logo as demais coisas desejaveis
servem apenas de meios para o alcance da felicidade em si mesma. A felicidade individual é
desejavel, entdo a felicidade coletiva, enquanto potencializa a felicidade de cada individuo, €
um bem para a sociedade. E, por ultimo, a felicidade é o Unico bem desejavel e, por isso, se
impde como motivo para as agdes. Sobre esse ultimo passo, Carvalho (2007, p. 100) alega:

[...] parece necessario demonstrar ndo sd que as pessoas desejam a felicidade, mas
que jamais desejam outra coisa. Ora, é evidente que elas desejam coisas que, na
linguagem ordindria, sdo decididamente distintas da felicidade. Desejam, por
exemplo, a virtude e a auséncia de dor. O desejo de virtude ndo é um fato tdo
auténtico quanto este. Os adversarios do critério utilitarista acreditam assim ter o
direito de interferir que ha, além da felicidade, outros fins para a agdo humana e que
a felicidade ndo é o critério de aprovacdo e desaprovacdo. (Mill apud Carvalho,
2007, p.100).

Como podemos observar, a felicidade é desejada enquanto fim Gltimo, de modo que a
virtude ou qualquer outra categoria da conduta humana € apenas um meio pelo qual se alcanca

a felicidade em si mesma, ou uma parte do que é a propria felicidade. A virtude, por exemplo,

28 Para um maior entendimento sobre essa concepcéo, cf. G. E. Moore (2000, p. 118-119).



70

segundo o pensador inglés, é uma disposicdo para a pratica de acBes corretas no ambito da
moralidade. Por conseguinte, as acdes moralmente boas ou corretas sdo aquelas que
aumentam o nivel de bem-estar ou felicidade para o maior nimero de individuos, logo ela €
parte da felicidade, ou seja, € um meio necessario ao alcance da mesma. Ou ainda, como
afirma Simdes (2016, p. 59): “buscar incansavelmente a virtude seria compativel com as
exigéncias utilitaristas, pois além de ndo produzir danos a terceiros, quanto mais virtudes
cultivadas, melhor; afinal de contas ‘a multiplicagdo da felicidade €, de acordo com a ética
utilitarista, a finalidade da virtude’”.

O utilitarismo sofreu inimeras criticas a época de Bentham e Mill, assim como softre,
de certo modo, ainda nos dias atuais. A titulo de exemplo, podemos citar a ideia de que, para
alguns autores, a teoria utilitarista seria egoista e grosseira, bem como tornaria 0s seres
humanos insensiveis ao bem-estar da pessoa em si, ja que seu objetivo é a busca das melhores
consequéncias em termos quantitativos e ndo a atribuicdo de importancia a certas
caracteristicas individuais. No entanto, para o0 autor, a no¢do de que uma teoria normativa
deve preocupar-se com certas caracteristicas pessoais € irrelevante, absurda e ingénua, pois as
acOes éticas ndo sdo praticadas com a finalidade de beneficiar ou punir o individuo a partir de
suas caracteristicas fatuais, mas com base nas consequéncias das acOes realizadas com vistas a
beneficiar o maior nimero de seres sensiveis possivel. A partir de uma perspectiva ética, €
irrelevante se a acdo é praticada por uma pessoa de conduta admirdvel ou por alguém cuja
conduta € duvidosa, pois o0 que importa é o beneficio ou o maleficio causado pela a¢do em si.
As caracteristicas factuais servem apenas para avaliar a conduta da pessoa perante a sociedade
em que Vvive, ndo sobre a correcdo de suas ac¢les, as quais podem ser punidas ou desejaveis a
partir de suas consequéncias. Podemos entender isso mais claramente nas palavras do proprio

autor:

Frequentemente se afirma que o utilitarismo torna os homens frios e pouco
solidarios; que arrefece seus sentimentos morais em relagdo aos individuos; que os
faz olhar apenas para a consideracdo arida e severa das consequéncias das agdes,
sem que suas apreciacBes morais assimilem as qualidades de que emanam essas
acoes. [...] trata-se de uma queixa ndo contra o utilitarismo, mas contra a ado¢do de
qualquer padrdo de moralidade; pois certamente nenhum padrdo ético conhecido
decide que uma acdo é boa ou méa porque praticada por um homem bom ou mau, e
muito menos por praticada por um homem amavel, corajoso ou benevolente, ou
exatamente o contrario. Essas consideracdes sdo relevantes para avaliar as pessoas,
ndo as agbes. (MILL apud SIMOES, 2016, p. 61).

Numa outra perspectiva, Thomas Carlyle langa uma critica bastante contundente ao

utilitarismo ao concebé-lo como “uma filosofia digna de suinos”. Para ele, a ideia de que a



71

busca pelo prazer e a fuga da dor séo os principios norteadores do agir se revela absurda, uma
vez que até mesmo 0S porcos podem experimentar essas sensagfes tanto quanto oS seres
humanos e, assim sendo, os seres humanos seriam rebaixados ao status de porcos e poderiam
“viver como porcos contentes”. O utilitarismo hedonista endossado tanto por Mill quanto por
Bentham seria, de acordo com o referido autor, nada mais que um insulto & dignidade
humana?®.

Em face da critica lancada por Carlyle, Mill propde uma modificacdo no utilitarismo
ao oferecer uma nova interpretacdo do que seria o prazer ou felicidade. Diferentemente de
Bentham, o qual avalia os prazeres a partir de seus aspectos quantitativos, Mill defende a
existéncia de alguns prazeres mais valiosos que outros, classificando-os, portanto, em
superiores ou inferiores de acordo com as circunstancias das quais eles decorrem. Para tanto,
0 autor considera a dimensdo qualitativa dos prazeres e ndo apenas seus aspectos quantitativos
como propusera Bentham. Os prazeres superiores sdo, segundo o autor, provenientes do
esforco e da capacidade intelectual dos individuos, enquanto os prazeres inferiores provém
apenas da descarga corpdrea dos seres sensiveis.

Como podemos constatar, Bentham defende a avaliacdo dos prazeres em termos
quantitativos e, por isso, todos eles possuem igual valor, pois séo avaliadas sua intensidade,
duracéo, certeza ou incerteza, proximidade ou longinquidade, fecundidade e pureza, nos quais
ndo existem diferencas de qualidade, mas apenas de quantidade. Enquanto isso, Stuart Mill,
além de seus caracteres quantitativos, os prazeres possuem qualidades distintas e, por isso
mesmo, valores também diferentes; alguns sd@o mais nobres e valiosos que outros a depender
de sua fonte originaria — como ja indicado, a titulo de exemplo, os intelectuais sdo superiores
aos corpéreos. Isso, segundo o autor, justifica a ideia de que se uma acdo cuja consequéncia
resulta em um prazer superior, mesmo colocando em risco uma maior quantidade de prazeres
inferiores, ela deve ser realizada, pois o valor superior é considerado mais importante que
aqueles inferiores®®. Sobre isso, o comentario de Carvalho (2007, p. 84-85) é bastante

esclarecedor:

2 Aqui podemos observar o especismo arraigado desde aquela época até nossos dias atuais, nos quais a
atribuicdo de igual consideracdo aos demais animais € ridicularizada e, comumente, vista como um rebaixamento
da dignidade humana. Abordaremos essa tematica nos proximos capitulos deste trabalho.

%0 0 que vemos aqui é a exaltacdo antropocéntrica das qualidades e prazeres humanos em detrimento dos
interesses dos animais de outras espécies bioldgicas. Isso porque a racionalidade é tida como superior, o intelecto
como fonte de prazeres superiores, enquanto 0s prazeres corporais, dos quais 0s demais animais podem desfrutar
sdo tidos como inferiores e passiveis de serem sacrificados para atender aos interesses dos seres humanos,
mesmo que a quantidade de prazeres superiores ocorra em menor proporcdo do que ocorreriam os demais
prazeres em uma mesma circunstancia.



72

[...] a0 introduzir a dimensdo da qualidade para avaliar tipos de prazer, Mill se afasta
de Bentham, para quem todos os prazeres possuem igual valor, se equivalentes em
termos de intensidade, duragdo etc. Ndo haveria diferenca de qualidade entre os
prazeres, dai a sua conhecida afirmacdo de que, em sendo igual a quantidade de
prazeres, o jogo de “push-pin” é tdo valioso quanto a poesia. Para Mill, ao contrério,
alguns tipos de prazer sdo melhores ou mais nobres do que outros, por serem de um
tipo superior. Aqueles prazeres que gratificam as faculdades mais elevadas do ser
humano sdo mais valiosos do que os que decorrem da satisfacdo dos apetites
animais; sdo intrinsecamente superiores aos prazeres corporais de sorte que nao
existiria comensurabilidade entre eles.

No entanto, ao promover as caracteristicas qualitativas do prazer, Mill se depara com o
seguinte questionamento: uma vez que existem prazeres superiores e inferiores, qual seria o
critério de avaliacdo para determinar aqueles que seriam superiores, ja que alguns prazeres
ditos inferiores podem ser mais intensos que os primeiros? Ou, em outros termos, ja que o
prazer é sentido subjetivamente, como avaliar a superioridade de suas qualidades? Ademais,
estas diferem mesmo em prazeres superiores semelhantes?

Mill responde a tais questionamentos afirmando a necessidade de um “juiz
competente” para avaliar os prazeres e discernir entre eles quais s&o os melhores a partir de
Seus aspectos quantitativos e qualitativos. Porém, o juiz carece de uma caracteristica
particular, pois ndo se trata aqui do julgamento subjetivo que pode ser feito por todo e
qualquer individuo, mas do julgamento feito por quem experimentou tanto os prazeres
superiores do intelecto, quanto os inferiores das sensacBes corpoOreas, pois apenas assim €
possivel que o juiz consiga discernir entre ambos. Outro fator preponderante refere-se a ideia
de que, tendo experimentado os prazeres elevados e baixos da natureza humana, é impossivel,
segundo o autor, que o juiz prefira os prazeres inferiores em detrimento dos superiores, pois
ele possui experiéncia, educagdo e conhecimento em relacdo aos melhores prazeres e, sabe-se,
para o referido filésofo, os melhores sdo os mais elevados, os intelectuais.

Entretanto, pode-se indagar, serd que o “juiz competente” é apto o bastante para
discriminar entre tais prazeres e escolher os mais elevados? Para Mill, a caracteristica exigida
para um “juiz competente” ¢ que ele conhega 0s prazeres elevados e baixos, mas nada diz
sobre as circunstancias nas quais 0 mesmo experimentou tais sensacdes. Ademais, e se a
experiéncia de um prazer superior tivesse desencadeado uma rejeicdo, uma experiéncia ruim
que o impele a preferir os prazeres inferiores, ele seria ainda apto a exercer essa fungdo? Com
efeito, o que torna imprescindivel, além do claro antropocentrismo de Mill, a preferéncia e o
interesse do juiz pelos prazeres provenientes da racionalidade humana? E possivel defender a
superioridade de um prazer sem cair em um circulo vicioso, ja que aqueles que possuem

preferéncia pelos prazeres inferiores podem acusar 0os demais de ndo ter aprendido a aprecia-



73

los devidamente, enquanto os que preferem o0s prazeres superiores podem acusar 0S
adversarios da mesma forma?

Essas indagacbes ndo sdo sem razdo, ja que, ao defender a existéncia de prazeres
superiores e inferiores e de “juizes competentes” para avalia-los, Mill recorre a hipdtese de
que aqueles que consideram mais apraziveis as sensagdes corporais em detrimentos das
intelectuais, s6 assim procedem pelo fato de que ndo conheceram 0s prazeres superiores, €
agem como tolos, segundo ele, pois preferem as sensacdes animalescas que aquelas
provenientes das caracteristicas que os tornam “superiores” aos demais animais: o intelecto®".

E inegavel, se assim podemos afirmar, que, ao recorrer aos aspectos qualitativos como
norteadores das agBes que acarretam maior beneficio aos seres sensiveis, Mill consegue
refutar a critica lancada por Carlyle de que o utilitarismo € uma afronta a natureza e a
dignidade humanas, pois seria uma “teoria digna de suinos”, porém 0 autor nada indica sobre
a quantidade de bem-estar ou felicidade que é alcancado pelas a¢des e pela préatica e cultivo
dos sentimentos morais®2. Para ele, o que importa sdo as qualidades, pois é perfeitamente
viavel que um prazer seja mais aprazivel que uma maior quantidade de prazeres inferiores
juntos, pois o importante é a intensidade qualitativa, ndo o contrario. Podemos entender isso

mais claramente nas palavras de Antunes (2005, p. 109):

[...] Stuart Mill pode sugerir que 0s prazeres superiores sao valiosos apenas por
causa da sua capacidade de serem agradaveis, sem qualquer outra razdo que néo a de
darem mais prazer. Por mais que incrementemos a quantidade dos prazeres
inferiores, a natureza dos primeiros faz com que produzam mais prazer do que todos
o0s prazeres inferiores juntos.

Assim, percebe-se que a quantidade de prazeres em Mill se rende a qualidade dos
prazeres, ainda que esses sejam alcancados com menos abundancia. Na avaliacdo das agdes,
diferente de Bentham, Mill recorre as suas qualidades. Para ele, a quantificacdo € irrelevante,
pois se a qualidade é suficientemente elevada e, desse modo, capaz de produzir mais prazeres
em qualidade — mais apraziveis —, a quantidade ndo desempenha grande papel na avaliacdo e
prescricdo de codigos morais que maximizem os prazeres superiores. Para Mill apud Simdes
(2016, p.54): “E melhor ser uma criatura humana insatisfeita que um porco satisfeito; ¢

melhor ser Socrates insatisfeito do que um tolo satisfeito”.

31 Demonstraremos nos proximos capitulos os motivos pelos quais a superioridade humana fundamentada em
caracteristicas factuais como a racionalidade ndo se sustentam na teoria singeriana, a qual é o nosso objeto de
estudo neste trabalho.

32 Sobre isso, cf. SIMOES (2016, p. 52-53).



74

Embora ndo existam, na teoria de Mill, provas infaliveis a respeito do utilitarismo e,
menos ainda, da superioridade dos prazeres intelectuais em detrimento dos corporais, ele
possui uma base muito sélida para reivindicar seu reconhecimento: o empirismo, e este, por si
SO, j& é capaz de sustentar seu posicionamento, ja& que had uma evidéncia possivel para
comprovar tal fato: a corroboracdo da maioria dos “juizes competentes” de que 0S prazeres
superiores sdo realmente mais apraziveis que os inferiores. Esse fato, apesar de ndo ser
irrefutavel, é a Gnica evidéncia possivel e, embasado no empirismo, é suficiente até que novas
observacdes empiricas sejam comprovadas e possam refuta-la. Sobre isso, Mulgan (2012, p.
37) afirma:

Talvez a melhor defesa de Mill repouse em seu empirismo. As preferéncias de juizes
competentes ndo sdo uma prova infalivel da superioridade de prazeres mais
elevados, mas elas sdo a Unica evidéncia que possivelmente nds podemos ter. A
unanimidade ndo é essencial — se a maioria dos juizes competentes concorda, entéo
ainda temos alguma evidéncia. E simplesmente ndo ha evidéncia melhor que se
possa ter. [...] Como um empirista, Mill est& aberto a novas informagdes. Se ficasse
comprovado que juizes competentes tendem a preferir filmes de acdo [prazer
inferior] & filosofia [prazer superior], ele entdo teria que aceitar que os filmes
proporcionam um prazer mais elevado. Isso ndo compromete a alegagdo de que ha
prazeres superiores — apenas redesenha as fronteiras.

Desse modo, pode-se alegar que os “juizes competentes” sdo responsaveis unicamente
pelo discernimento sobre quais caminhos sdo mais passiveis de levar o agente moral aos
prazeres mais agradaveis. Entretanto, nada dizem sobre as determinagdes qualitativas dos
mesmos. Os prazeres ja existem enquanto mais ou menos apraziveis, enquanto superiores ou
inferiores, o dever dos “juizes competentes” consiste apenas em identifica-los e, por
conseguinte, orientar as a¢fes humanas, posto que o utilitarismo ndo é uma perspectiva
meramente tedrica, mas um guia para a vida préatica, especialmente aquela concernente a
politica, ou seja, a vida em sociedade.

Sem duvida, ambas as perspectivas sdo fundamentadas no hedonismo, isto é, partilham
da mesma ideia de que a busca pela felicidade é o objetivo das agdes humanas e, por isso,
determinam o impeto dos seres sensiveis ao agir no mundo. Ambos entendem por felicidade a
busca pela maximizagéo do prazer, concomitantemente, com a diminui¢do do sofrimento.
Outro fato importante é que ambos os filésofos dispensam as caracteristicas factuais dos
individuos como critério para a avaliacdo das a¢des morais, da mesma forma como ambos
defendem o empirismo — Mill em maior grau — como teoria basilar do utilitarismo, ja que
colocam as experiéncias sensoriais como pressupostos basicos do agir dos seres sensiveis no

mundo. As diferencas entre os pensadores sdo mais visiveis exclusivamente no que concerne



75

ao método utilizado para predizer as melhores consequéncias para 0 maior nimero de
individuos. Bentham refere-se a quantidade enquanto Mill aborda, além da consideragéo pela
quantidade, também a avaliacdo da qualidade dos prazeres como sensor das acdes realizaveis

e moralmente boas para o individuo e para a sociedade.

2.3 O utilitarismo preferencial: a concepc¢ao de Peter Singer

Durante o seculo XX, entre inimeras criticas, o utilitarismo proposto por Jemery
Bentham e John Stuart Mill passa por algumas tentativas de reformulacdo. Entre as principais
propostas contemporaneas se destaca o utilitarismo de preferéncias, considerado como base
solida para pensar as questBes e dilemas éticos no amago das sociedades industrializadas.
Neste subitem, abordaremos o utilitarismo preferencial a partir do posicionamento moral de
Peter Singer. Antes de iniciar nossa exposicao, cabe remontarmos a concepcao de ética pratica
ou aplicada proposta pelo filosofo e ja abordada no inicio desse capitulo ou, mais
especificamente, a sua rejeicdo ao argumento de que a ética é um sistema tedrico nobre, mas
ndo aplicavel as situacbes da vida pratica. Como ja afirmamos, para Singer, um juizo moral
valido é aquele que orienta as a¢des humanas e se sua aplicacdo ndo é possivel € porque um
“defeito teorico” vem & tona, 0 que exige, por sua vez, uma revisdo de termos. No entanto, é
importante salientar que um descompasso tedrico ndo invalida a ética como um todo, mas
apenas uma de suas concepgdes possiveis. Para o filésofo, a defesa de que a ética € um
sistema de grande nobreza, mas impraticavel é proveniente daqueles que defendem ser a ética
um conjunto de normas simples que restringem as acdes dos individuos por meio de regras e
proibicbes morais. Trata-se de um posicionamento do qual nosso autor discorda
veementemente, ja que a €tica, para ele, estd muito além de uma ordenacdo intransigente
incapaz de resolver questdes mais complexas da vida pratica.

Podemos afirmar que, ao fazer essa ressalva, Singer tem em vista a deontologia
kantiana®® — mas ndo apenas esta —, cuja proposta de regras e normas simples e restritivas
engendra uma serie de impasses quando aplicadas as circunstancias mais complexas da vida.

Imperativos como “ndo minta!”, por exemplo, dependem das circunstancias, das acoes e dos

33 Ao fazer essa observacdo, Singer tem em vista o imperativo moral proposto por Kant de nunca mentir, mas
sempre falar a verdade independentemente das circunstancias. Para Kant (2005, p. 75): “é um sagrado
mandamento da razdo que ordena incondicionalmente e ndo admite limitagdo, por qualquer espécie de
conveniéncia, o seguinte: ser veridico (honesto) em todas as declaragdes”. Entretanto, para Singer (2002, p. 11):
“[...] mentir serd mau em algumas circunstidncias e bom em outras, dependendo das consequéncias que o ato
acarretar”.



76

envolvidos e, portanto, ndo se trata de uma regra simples e invariavel. E nesse contexto que
Singer propde o consequencialismo — teoria que tem no utilitarismo cléassico sua mais famosa
expressao —, pois ele ndo se caracteriza por um conjunto de “regras morais”, mas pelos
objetivos das acdes, isto €, pelas consequéncias que elas podem acarretar. Segundo o autor,
essa corrente de pensamento ndo é afetada pelos problemas que comprometem as normas
simples e as tornam dificeis de serem colocadas em préatica. Aprofundando essa tematica,
Singer (2002, p. 11) afirma:

O utilitarismo € a mais conhecida das teorias consequéncialistas, ainda que ndo seja
a Unica. O utilitarismo classico considera uma acdo correta desde que, comparada a
uma acgdo alternativa, ela produza um aumento igual, ou maior, da felicidade de
todos os que sdo por ela atingidos, e errada desde que ndo consiga fazé-lo. As
consequéncias de uma agdo variam de acordo com as circunstancias nas quais ela é
praticada. Portanto, um utilitarista nunca pode ser corretamente acusado de falta de
realismo, nem de uma rigida adesdo a ideais que desprezem a experiéncia pratica.
Para o utilitarista, mentir serd& mau em algumas circunstancias e bom em outras,
dependendo das conseqiéncias que o ato acarretar.

Como podemos constatar que o utilitarismo ndo recorre a um conjunto de regras
simples ou imperativos morais, mas partilha da concepcdo de que o bem-estar deve ser
maximizado atingindo o maior nimero de individuos afetados pelas a¢des; que, ao partir da
avaliacdo das consequéncias que uma decisdo pode causar, esse pensamento busca priorizar
uma proposicao razoavel e, desse modo, atende ao critério de universalizabilidade necesséario,
conforme j& destacamos, para a constituicdo da prépria ética. Ora, uma vez que a
universalizabilidade € aceita como critério para a validade de um preceito moral, ela implica a
aceitacdo da ideia singeriana de que os interesses devem ser avaliados de modo imparcial ou,
como afirma o autor (2002, p. 21): “[...] que 0s meus proprios interesses nao podem contar
mais que os interesses alheios pelo simples fato de serem os meus interesses”. Essa
implicacdo ndo é sem razdo, ja que, por seu intermédio, chegamos a concepcao de que é
necessaria a avaliacdo dos interesses de todos 0s envolvidos a fim de se optar pelas acdes que
resultem nas melhores consequéncias, ou seja, com o intuito de maximizar os interesses de
todos os individuos afetados por nossas decisfes. Assim, podemos dizer que o utilitarismo é
visto e defendido por Singer como uma base inicial suficiente para o desenvolvimento do

pensamento etico em nossas sociedades. Ele justifica sua posi¢do do seguinte modo:

Ao admitir que os juizos éticos devem ser formados a partir de um ponto de vista
universal, estou aceitando que os meus proprios interesses, simplesmente por serem
meus interesses, ndo podem contar mais que o0s interesses de uma outra pessoa.
Assim, a minha preocupacdo natural de que meus interesses sejam levados em conta



77

deve — quando penso eticamente — ser estendida aos interesses dos outros. (SINGER,
2002, p. 20).

Para o fil6sofo, a justificacdo de uma fundamentacdo moral ndo corresponde aos
interesses pessoais dos individuos, mas reporta-se a bases mais amplas, a um publico maior.
Os juizos éticos, segundo ele, extrapolam as preferéncias individuais em beneficio das
preferéncias coletivas. Com o intuito de tornar mais clara sua adesao ao utilitarismo, enquanto
teoria ética, o autor recorre a um exercicio hipotético, a partir do qual trata as preferéncias®*
sob duas perspectivas distintas: por meio de um estagio de reflexdo “pré-ética” e, em um
segundo momento, a partir de uma concepcdo eticamente defensavel. Para Singer, 0s
individuos agem, em um primeiro momento, vivenciando um estagio “pré-ético” do
pensamento, recorrendo a pressupostos condizentes com suas preferéncias particulares e nao
considera os interesses dos demais individuos; nesse estagio, apenas 0s interesses individuais
sdo relevantes para o agir. Porém, isso é inconcebivel a partir de um posicionamento ético, ja
gue, a0 comecar a agir com bases nas reflexdes éticas, o sujeito passa a considerar 0s
interesses de todos os afetados por suas acOes e ndo se preocupa mais apenas com Seus
interesses proprios, mas com os interesses de todos os envolvidos. Assim, ao pensar
eticamente, o agente moral deve refletir sobre as preferéncias de todos os que serdo afetados
por sua decisédo, objetivando a maximizacdo desses interesses imparcialmente.

A partir disso, pode-se dizer que a ética tem como requisito prévio a reflexdo sobre as
preferéncias de todos aqueles que serdo direta ou indiretamente afetados pelas decisdes do
agente. Isso quer dizer que, ao realizar um juizo moral, o sujeito deve considerar 0s interesses
dos demais individuos e ndo mais preocupar-se apenas com a satisfacdo de seus interesses
particulares. Além disso, deve ter por objetivo a concretizacdo das acGes que, comparada com
todas as alternativas viaveis, resultem nas melhores consequéncias.

Podemos entrever, com isso, que o utilitarismo preferencial de Peter Singer, assim
como o utilitarismo hedonista proposto por Jeremy Bentham e John Stuart Mill, ¢ uma
vertente de pensamento proveniente do consequencialismo, o qual ndo se restringe a regras
prontas e acabadas, como a deontologia, mas a objetivos praticos para os dilemas presentes na
vida cotidiana. Como vimos, o utilitarismo hedonista (classico) preza pelo aumento do bem-
estar ou felicidade em detrimento da dor ou do sofrimento. Em outros termos, considera uma

acdo correta moralmente se ela é capaz de produzir, comparadas todas as alternativas, um

% Nas diferentes edicdes da obra Etica Pratica, Singer utiliza as terminologias preferéncias e interesses
significando a mesma coisa. Na edicdo de 2011, ele refere-se as preferéncias dos individuos enquanto na edicéo
de 2002, ele trata de interesses. Aqui, utilizaremos indistintamente os dois termos.



78

aumento de prazer ndo apenas para o individuo que a realiza, mas para todos aqueles que
terdo que lidar com as consequéncias de suas decisdes; e moralmente incorreta se produz um
aumento de sofrimento, ou simplesmente se ndo produzir nenhum resultado bom ou ruim para
a sociedade. O que torna o critério de avaliacdo das mesmas a contribuicdo ou ndo para o
alcance do prazer ou felicidade.

O utilitarismo preferencial, no entanto, se distancia do utilitarismo hedonista, pois ndo
se reporta apenas ao aumento do prazer e a diminuicdo do sofrimento como critério para a
avaliacdo das acdes boas ou mas; este vai além, pois parte do pressuposto de que 0s interesses
de todos os individuos devem ser igualmente considerados, apds o exame de todas as acGes
possiveis. Ora, ao invés de considerar a maximizacdo dos prazeres e minimizacdo dos
sofrimentos, embora eles também sejam considerados, a teoria das preferéncias considera os
interesses dos individuos envolvidos na acdo, utilizando como critério as melhores
consequéncias, isto €, as acbes que favorecem o maximo de interesses possiveis, e ndo apenas
as consequéncias que aumentem o prazer e diminuam o sofrimento. Podemos entender isso

mais claramente nas palavras do proprio autor:

Essa outra versdo do utilitarismo julga as a¢cBes ndo por sua tendéncia a maximizar o
prazer ou a diminuir o sofrimento, mas pela verificacdo de até que ponto elas
correspondem as preferéncias de quaisquer seres afetados pela acdo ou por suas
consequéncias. Essa versdo ¢ conhecida como “utilitarismo preferencial”. E ao
utilitarismo preferencial, e ndo ao utilitarismo cléssico, que chegamos ao
universalizarmos 0s nossos interesses [...]. (SINGER, 2002, p. 104).

Embora o utilitarismo preferencial ndo seja proveniente do aspecto universal da ética,
pois como defende o autor (2002, p. 22): “existem outros ideais éticos — como 0s direitos
individuais, o carater sagrado da vida, a justica, a pureza, etc. — que sdo universais no devido
sentido e, pelo menos em algumas versdes, incompativeis com o utilitarismo”, ainda assim,
ele é o resultado ao qual o sujeito moral chega ao partir de um pensamento constituido

eticamente, ele responde aos critérios éticos defendidos pelo autor. Sobre isso, ele afirma:

[...] chegamos, com grande rapidez, a uma postura inicialmente utilitaria tdo logo
aplicamos o aspecto universal da ética a uma tomada de decises simples e pré-ética.
Isso, acredito, faz incidir o 6nus da prova sobre aqueles que procuram extrapolar o
utilitarismo. A postura utilitdria € uma posicdo minima, uma base inicial a qual
chegamos, ao universalizar a tomada de decisdes com base no interesse proprio. Se
pretendemos pensar eticamente, ndo podemos nos recusar a dar esse passo. Se
vamos nos deixar convencer de que devemos extrapolar o utilitarismo e aceitar
principios ou ideais morais, precisamos dispor de boas razfes para dar mais esse
passo. Até que tais razbes sejam aduzidas, temos alguns motivos para continuar
utilitaristas.



79

Singer propde a adogdo do utilitarismo preferencial enquanto posi¢do minima da ética,
a qual serve de base para 0 pensamento ético proveniente da universalizacdo dos interesses
individuais considerando-os como interesses coletivos. Assim, Singer afirma que o aspecto
universal da ética em si mesmo ja constitui uma razdo suficiente para justificar a adocdo do
utilitarismo preferencial, o qual julga as acbes a partir da avaliagdo da satisfacdo das
preferéncias do agente e/ou paciente moral, ou seja, de todos os seres capazes de possuir
interesses e que, de algum modo, possam ser afetados pelas consequéncias de determinadas
acOes. Ora, uma vez que a universalizabilidade é, por assim dizer, a caracteristica irredutivel
para a realizagdo dos julgamentos morais e para a fundamentacdo das acles éticas, 0
utilitarismo preferencial surge, para nosso autor, como critério suficiente para a prescri¢do de
normas morais, bem como para a resolucao de questdes e dilemas morais da vida prética. 1sso
se justifica pelo fato de que ele considera, para as agdes morais, a satisfacdo do maximo de
preferéncias possiveis no dmbito da comunidade moral, escolhendo sempre, entre todas as
alternativas viaveis, aquelas acdes que resultem nas melhores consequéncias para todos 0s
envolvidos. A partir disso, podemos defender que Singer rompe com aquelas correntes de
pensamento que, a partir de pontos de vista restritos e excludentes, afirmam ser a ética uma

perspectiva pautada no subjetivismo, relativismo ou crencas religiosas.



80

3. O PRINCIPIO DA IGUAL CONSIDERACAO DE INTERESSES

Neste capitulo, abordaremos o preceito moral bésico da teoria singeriana, a saber: o
principio da igual consideracdo de interesses. Para tanto, faz-se necessario previamente a
discussdo sobre o problema da igualdade, o que permite evidencia-lo em termos mais
compreensiveis. Como pretendemos demonstrar, esse principio sustenta que se existem
interesses em jogo no plano das acgdes e dilemas morais, eles devem contar igualmente. N&o
importa as caracteristicas individuais de cada ser. Para possuir interesses, € necessario que o
individuo possua previamente a capacidade de sentir prazer e dor, isSo porque a senciéncia € a
condigdo preliminar para o desenvolvimento dos interesses, a0 menos o interesse minimo pela
atenuacdo da dor ou do sofrimento. Por conseguinte, analisaremos o que se entende por
interesses, bem como avaliaremos os argumentos pelos quais é possivel a comprovacdo da
senciéncia de um determinado ser, entre as quais podemos citar: comportamental, fisioldgica
e evolucionaria. Por ultimo, demonstraremos o modo através do qual Singer estende o
principio da igualdade por ele elaborado, o qual leva em consideracdo a sensibilidade como
critério de demarcacdo moral. Em termos mais especificos, veremos como a senciéncia é
utilizada pelo autor enquanto elemento norteador do interesse animal, em suma a dor e 0

sofrimento.

3.1 O problema da igualdade e suas implicacdes morais

Conforme vimos no capitulo anterior, para Singer, uma concepcao ética é justificavel
guando considera os interesses dos individuos afetados por uma determinada acéo,
objetivando sempre as melhores consequéncias. Para satisfazer esses critérios, €
imprescindivel a imparcialidade do julgamento moral, isso porque o referido autor prioriza a
consideracdo dos interesses em si mesmos, 0s quais devem ser também respeitados no ambito
moral.

De acordo com Singer, a ética supera as posi¢des de um individuo particular ou de um
grupo especifico, ja que prioriza a ampliacdo dos resultados mais satisfatorios para um
publico maior. Em resumo, o pensamento ético adequado ultrapassa os limites de um ponto de
vista parcial e excludente, reportando-se a bases morais mais amplas, isto €, a um ponto de
vista universalizavel. Ou, em termos mais especificos, para o fildsofo, a ética deve ultrapassar

as perspectivas elitistas propostas pelas correntes de pensamento do subjetivismo e do



81

relativismo, contra as quais ele lanca inimeras criticas. A partir disso, como o proprio autor
sugere, € inevitavel enfrentar uma probleméatica comum tanto no &mbito social quanto na
esfera politica, a qual tem despertado incontaveis debates e controvérsias no decorrer dos
ultimos séculos: o problema da igualdade.

Desde seus primeiros escritos, Peter Singer apresentou reflexfes importantes
referentes ao debate sobre a igualdade. Uma argumentacédo sistematica sobre isso aparece no
segundo capitulo da obra Etica Pratica, intitulado de A igualdade e suas implicacdes. Em
Libertacdo Animal, por exemplo, o autor exp8e seu posicionamento em relacdo a extensdo da
igualdade para os demais animais, defendendo que ela ndo deve ser reduzida aos interesses
apenas dos seres humanos, mas estendida também para os seres de outras espécies
bioldgicas®. Assim, a fim de compreender adequadamente essa vertente de pensamento e
atingir uma compreensao mais adequada sobre a questdo dos animais, é necessario seguirmos
0S passos da argumentacédo do autor.

Embora a crenga de que todos os seres humanos sdo iguais faga parte da “ortodoxia
ético-politica predominante”, para Singer, assumi-la rigorosamente pode engendrar uma série
de impasses. Isso porque ndo existe nenhuma evidéncia factual de que todos os individuos sdo
rigorosamente iguais, o que inviabilizaria a ideia de um principio de igualdade estendido a
todos; e, mais do que isso, poderia deixar brechas para os defensores da desigualdade, os
quais se apoiam em certas caracteristicas individuais para justificar a restricdo da igualdade a
apenas uma pequena parcela dos seres sensiveis. Para tanto, os defensores da desigualdade
utilizam o argumento sobre as variadas caracteristicas, entre elas, podemos citar: a
racionalidade, a linguagem complexa, a cor da pele e as diferencas de género para justificar
suas posicdes teoricas.

E inegavel que existem incontéveis diferencas factuais entre os seres humanos. Porém,
para Singer, apesar disso o importante é a instauracdo de um principio de igualdade que as
ultrapasse no plano das a¢Ges morais. Aqui, adiantando um pouco assunto, o autor propde um
principio basico de moralidade, a saber: o principio da igual consideracdo de interesses. Este
ultrapassaria as diferencas factuais dos individuos, ja que recorre a algo comum a todos os
seres, a saber: a capacidade de possuir interesses. Sobre isso, Bonella (2012, p. 13) apresenta

0 seguinte comentario:

35 Essa tematica serd analisada no proximo item deste capitulo. Por ora, cabe destacar que: “Peter Singer [...] a0
admitir que ndo sdo apenas os interesses humanos que devemos levar em conta nessa questdo, mas os de toda
criatura dotada de sensibilidade. A tese central da libertacdo animal é, portanto, a afirmacdo da igual
consideracdo aos interesses de todos aqueles, inclusive os animais, que terdo de sofrer as consequéncias de uma
acdo.” (COLTRO, 2013, p. 215).



82

Aceitamos a igualdade entre todos os seres humanos porque nossa ideia é a de que
devemos tratar a todos os seres humanos, em sua diversidade natural e social, com
igual consideracdo pelos seus interesses. Ndo é porque somos de fato idénticos nos
aspectos factuais: uns sdo grandes, outros pequenos; uns fortes, outros fracos; uns
negros, outros brancos; uns homens, outros mulheres, etc. Assim, o que importa, ndo
é possuir caracteristicas fisicas ou sociais idénticas ou similares, mas possuir
interesses.

Podemos, de anteméo, perceber que a busca de critérios éticos para fundamentar a
igualdade ndo se trata de uma tarefa facil. Tendo em vista essa dificuldade, Singer apresenta
um comentério sobre uma das mais influentes obras do pensamento politico no século XX: o
livro Uma Teoria da Justica de John Rawls. Neste, o referido autor defende o principio de
igualdade a partir de uma caracteristica que, segundo ele, é natural a todos os seres humanos
e, por isso, poderia ser justificada enquanto base fundamental da igualdade. Para ele, a
“personalidade moral” seria a caracteristica que todos os individuos possuem igualmente, o
que a tornaria suficiente enquanto fundamento moral do principio de que “todos os seres
humanos sdo iguais”. Convém explicitar que, sob a designacdo de “personalidade moral”,
Rawls sugere a agregacdo do devido senso de justica, ou seja, ele Ihe seria intrinseco. Assim o
individuo que a possui carrega consigo também o devido senso de justica. Ademais, ndo se
trata de fazer um julgamento sobre uma “personalidade moralmente boa ou ma”, pois nao ha
aqui um juizo de valor sobre a personalidade individual, mas simplesmente de afirmar se ela
existe ou néo.

A perspectiva de Rawls, se assim podemos afirmar, é influenciada pelo
contratualismo, o qual ressalta a importancia de um acordo matuo entre os individuos em
busca de vantagens reciprocas. Porém, na esfera moral desta sociedade, sdo incluidos, quase
que exclusivamente, apenas o0s individuos capazes de possuir a “personalidade moral”, dado
que ela ¢ um critério basico para que os sujeitos pertencam a “propriedade de ambito”
proposta pelo autor®®, ou seja, para que os agentes sejam inseridos no contexto ético dessa
sociedade é imprescindivel que compartilhnem dessa caracteristica, ainda que a possuam de
modo potencial, como veremos mais adiante. Com efeito, apenas desse modo os agentes

podem compreender a acdo dos demais individuos e assim responder de modo semelhante, no

% Sobre a “propriedade de ambito” proposta por Ralws, Singer (2002, p. 27) elabora um exemplo bastante
didatico: “Em seu influente livro A theory of Justice, John Rawls sugeriu que a igualdade pode fundamentar-se
nas caracteristicas naturais dos seres humanos, desde que selecionemos aquilo que ele chama de ‘propriedade de
ambito’ (‘range property’). Vamos supor que tracemos um circulo num pedago de papel. Todos os pontos no
interior do circulo — esse é o ‘ambito’ — tém a propriedade de estar dentro do circulo, e tém igualmente essa
propriedade. Alguns podem estar mais proximos do centro, outros mais proximos da periferia, mas todos séo,
igualmente, pontos no interior de um circulo. Da mesma forma, sugere Rawls, a propriedade de ‘personalidade
moral’ é uma propriedade que, virtualmente, todos os seres humanos possuem-na igualmente”.



83

qual todos refreariam, por exemplo, sua agressividade natural. Como afirma Singer (2002, p.
27, grifos do autor):

A tradicdo do contrato vé a ética como uma espécie de acordo mutuamente benéfico
— grosso modo, algo como “N&do me agrida para ndo ser agredido”. Portanto, s
estdo dentro da esfera ética aqueles que sdo capazes de compreender o fato de ndo
estarem sendo agredidos e de, consequentemente, refrear a sua propria
agressividade.

Portanto, para Rawls, em uma sociedade igualitaria fundamentada no acordo
contratual, os agentes morais — os detentores da “personalidade moral” — escolheriam a
igualdade de direitos e deveres morais basicos e a reciprocidade de beneficios como
principios norteadores das acdes politicas, constitucionais, sociais e econdémicas. Isso porque
a igualdade de direitos e deveres e as vantagens mutuas sao principios suficientemente bons e
justificaveis para instaurar a justica, a qual ndo seria violada pelos agentes morais, pois a
nogdo de inviolabilidade possuiria valor em si mesmo, uma vez que seria inerente ao ser
humano, dada sua “personalidade moral”. Sobre isso, Bonella (1998, p. 130) apresenta o

comentario a seguir:

O raciocinio centra de Rawls é que, numa situacdo contratual de igualdade
hipotética, os agentes escolheriam para principios basicos de suas instituicbes a
igualdade de direitos e deveres basicos, no que se refere aos aspectos constitucionais
e politicos, e a reciprocidade de beneficios nos resultados da cooperagdo, no que se
refere aos aspectos sociais e econdmicos destas instituicdes [...]. Para Rawls, a
igualdade de direitos e a reciprocidade de beneficios é a melhore formulacdo de
principios que expressem uma intuitiva concepcdo de justica, segundo a qual,
acredita Rawls, as pessoas possuiriam uma inviolabilidade como fins em si mesmas.

No entanto, a no¢ao de “personalidade moral”, enquanto critério ético para a incluséo
do individuo no ambito moral, é problematica, pois ela se apresenta em cada ser humano
distintamente. A personalidade moral, segundo Singer, é uma questdo de grau e, por isso, nao
possui a mesma intensidade em todos os seres humanos, ainda que todos a possuam em algum
nivel. Ora, as pessoas podem apresentar diferentes niveis do senso de justica e de ética,
algumas podem ser sensiveis em demasia quando se refere a ética, outras podem passar a vida
sem leva-la em consideracdo, por exemplo. Sendo assim, o principio de igualdade
fundamentado na “personalidade moral” pode ser rejeitado por dois motivos: primeiro, €
quase impossivel a delimitacdo do &mbito moral entre as pessoas morais ou amorais, iSs0
porque ndo temos como saber qual o grau de “personalidade moral” é necessario para inclui-

las ou ndo no ambito da comunidade moral. Segundo, o fato de a condicdo de pessoa moral



84

ser o minimo necessario para inclui-la no plano da igualdade, implica que a personalidade
deveria ser também igual em todos os individuos e ndo possuir diferentes niveis, o que
imporia distintos deveres e direitos para os distintos graus, ou seja, eles teriam que
corresponder as distin¢Ges e, assim, ndo seria um bom critério ético de igualdade.

Segundo Peter Singer, o posicionamento de Rawls sustenta-se em bases frageis, pois o
uso da “propriedade de ambito” como algo natural, com énfase na “personalidade moral”,
vinculada a um “senso de justica” como principio fundamental para a igualdade, excluiria um
grande numero de individuos que ndo compartilhassem dessa caracteristica. Assim, diz o

filosofo:

[...] ndo é verdade que todos os seres humanos sdo pessoas morais, mesmo no
sentido mais infimo. Ao lado de individuos com problemas mentais, os bebés e as
criancas carecem do necessario senso de justica. Diremos, entdo, que todos os seres
humanos sdo iguais, com excecdo dos muito jovens ou dos mentalmente
incapacitados? N&o é isso, por certo, o que em geral se entende por principio de
igualdade. Se esse principio revisto implica que podemos desprezar 0s interesses dos
muito jovens ou dos intelectualmente deficientes, em moldes que seriam errados se
eles fossem mais velhos ou mais inteligentes, precisariamos de argumentos muito
mais fortes para aceita-lo. (SINGER, 2002, p.28).

Ainda que a pretensdo de John Rawls ndo seja exaltar a desigualdade entre os
individuos, o uso da “personalidade moral” como principio moral basico a ser respeitado na
atribuicdo da igualdade se afigura, segundo Singer, arbitrario e excludente, pois, como sugere
o referido autor, ndo se trata de uma caracteristica inerente a todas as pessoas, além de se
apresentar em graus distintos em cada sujeito. Uma vez que a proposta de Rawls exalta tal
nocdo enquanto principio da igualdade, ele acaba por desprezar os interesses de todos aqueles
que nd3o possuem um “senso de justica” mais refinado, excluindo-0s, portanto, de um
julgamento moral igualitario.

Outro elemento preponderante na argumentacao de Singer sustenta-se na problematica
daqueles que ndo possuem um determinado grau de “personalidade moral”, como ¢ o caso de
criangas muito pequenas e de pessoas com graves deficiéncias mentais. Para Singer, Rawls até
aborda a questdo relacionada aos bebés e as criancas pequenas incluindo-as no ambito das
pessoas morais “em potencial”®’. Ou seja, ainda que ndo possuam caracteristicas como uma
linguagem sofisticada ou a consciéncia de si, essas propriedades lhes seriam inerentes, o que

permitiria inclui-las no &mbito moral. Porém, Rawls nada afirma quando o que estad em jogo é

37¢1...] Rawls, trata dos bebés e criancas, incluindo pessoas morais em potencial, juntamente com aqueles que
sdo, de fato, morais, no principio da igualdade. Mas isso é um recurso ad hoc, confessadamente destinado a
harmonizar a sua teoria com as nossas instituicdes morais correntes, e ndo alguma coisa da qual se possam
apresentar argumentos independentes.” (SINGER, 2002, p. 28, grifos do autor).



85

a escassez dessas caracteristicas em pessoas com deficiéncias mentais graves; ele nédo
apresenta, por assim dizer, nenhuma solugdo possivel para considera-los como seres morais e,
com isso, atribuir-lhes a devida igualdade. A partir disso, podemos defender que, aos olhos
de Singer, a “personalidade moral” nao ¢ suficiente como principio norteador da igualdade, ja
que despreza a inexisténcia dessa caracteristica em muitos dos seres humanos, bem como sua
existéncia em graus distintos, 0 que permitiria, por conseguinte, justificar as teses da
desigualdade entre os proprios seres humanos. Para Singer, a “personalidade moral” ¢
inaceitavel como fator determinante da igualdade, pois, se assim fosse, ela ndo deveria existir

em graus e, portanto, constituir direitos e deveres. Sobre isso, ele acrescenta:

Assim, a posse de uma “personalidade moral” ndo oferece uma base satisfatoria para
0 principio de que todos os seres humanos iguais. Duvido que qualquer
caracteristica natural, seja ela uma “propriedade de ambito”, ou ndo, possa
desempenhar essa fungéo, pois duvido que exista qualquer propriedade moralmente
significativa que todos os seres humanos possuam por igual. (SINGER, 2002, p. 28).

Com base naquilo que os adversarios da igualdade defendem, a saber: a existéncia de
inimeras diferencas acentuadas entre os individuos, tais como a cor da pele, o grau de
inteligéncia ou o género sexual, 0 que, por sua vez, inviabilizaria um principio de igualdade,
Singer considera que ndo ha argumentos consistentes para defender diferencas morais entre os
individuos, sobretudo no que concerne ao racismo e ao sexismo, por exemplo, pois a
igualdade é uma ideia moral e ndo a afirmacdo de um fato. Sendo assim, embora o0s seres
humanos possuam inimeras diferencas bioldgicas, isso ndo nos permite segrega-los com base
nas nocgdes de justica, inteligéncia, ou mesmo da “profundidade de seus sentimentos”, bem
como n&o permite que tratemos seus interesses com pesos diferentes dos nossos®. Para ele, 0
fato de que os seres humanos possuem diferencas entre si ndo nos permite invalidar ou
colocar em duvida a necessidade de um principio de igualdade, pois, como destacamos acima,
a prioridade consiste em evidenciar os interesses ou preferéncias dos individuos, superando,
desse modo, as condicGes de desigualdade. Para demonstrar essa perspectiva, o autor expde o

seguinte exercicio hipotético:

A resposta apropriada aos que afirmam ter encontrado a prova da existéncia de
diferencas entre etnias ou sexos, em relacdo a capacidades com base genética, ndo é

38 Sobre isso, 0 autor (2002, p. 29) comenta: “A pretensdo racista de que os povos de descendéncia européia sdo
superiores aos de outra raga quanto a essas aptiddes &, nesse sentido, falsa. Vistas sob esses aspectos, as
diferencas entre os individuos ndo sdo delimitadas por fronteiras raciais. O mesmo se pode dizer do estere6tipo
sexista que vé as mulheres como emocionalmente mais profundas e solicitas, mas também menos racionais,
menos agressivas e menos empreendedoras do que alguns homens”.



86

agarrar-se a crenca de que a explicacdo genética deve estar errada, sejam quais
forem as provas em contrario. Devemos deixar bem claro que a defesa da igualdade
ndo depende da inteligéncia, da capacidade moral, da forca fisica ou de outros fatos
similares. A igualdade é uma ideia moral, ndo é a afirmacdo de um fato. N&o existe
uma razdo obrigatoria, do ponto de vista l6gico, para pressupor que uma diferenca
factual de capacidade entre duas pessoas justifique diferencas na consideracdo que
damos a suas necessidades e a seus interesses. O principio da igualdade dos seres
humanos nédo é a descricédo de uma suposta igualdade de fato existente entre seres
humanos: é a prescricdo de como devemos tratar os seres humanos. (SINGER,
2010, p. 8-9, grifos do autor).

Para Singer, as caracteristicas individuais dos seres humanos e as diferengas do modo
como estas se apresentam em cada sujeito ndo justificam as diferencas morais entre eles. Para
0 pensador, o que deve contar como base para o principio de igualdade é a igual consideracao
aos interesses de todos os individuos afetados por determinada decisdo moral. Os interesses e
preferéncias devem ser levados em consideracdo de modo imparcial, ou, como afirma
Bentham, “cada um conta como um e ninguém como mais de um”. Isso significa que os
interesses de cada individuo devem ser considerados e receber o mesmo valor que 0s
interesses dos demais.

Para ilustrar essa orientacdo moral, tomemos um exemplo historico. As atrocidades
cometidas em nome da purificacdo da raca, como queria 0 nazismo, culminaram em um dos
momentos mais sombrios da historia da humanidade. As ideias e as praticas eugenistas dos
nazistas submeteram milhares de pessoas a degradacdo e a morte brutais devido a cor da pele,
a orientacdo religiosa, a nacionalidade, entre outras caracteristicas. Uma descricao vivida de

tal situacdo encontra-se no livro O Diario de Anne Frank:

Depois de 1940, os bons momentos foram poucos e muito espacados: primeiro veio
a guerra, depois, a capitulacdo, em seguida, a chegada dos alemées, e foi entdo que
comecaram os sofrimentos dos judeus. Nossa liberdade foi gravemente restringida
com uma série de decretos antissemitas: os judeus deveriam usar uma estrela
amarela; os judeus eram proibidos de andar nos bondes; os judeus eram proibidos de
andar de carro, mesmo em seus proprios carros; os judeus deveriam fazer suas
compras entre as trés e cinco horas da tarde; os judeus s6 deveriam frequentar
barbearias e saldes de beleza de proprietarios judeus; os judeus eram proibidos de
sair as ruas entre oito e seis da manhd; os judeus eram proibidos de frequentar
teatros, cinemas ou ter qualquer outra forma de diversdo; os judeus eram proibidos
de ir a piscinas, quadras de ténis, campos de hdquei ou a qualquer outro campo
esportivo; os judeus eram proibidos de ficar em seus jardins ou nos de amigos
depois das oito da noite; os judeus eram proibidos de visitar cristdos; os judeus
deveriam frequentar escolas judias etc. Vocé ndo podia fazer isso nem aquilo, mas a
vida continuava. (FRANK, 2012, p.20).

Como podemos observar, esse relato demonstra a arbitrariedade das praticas nazistas
que desrespeitavam os interesses de alguns seres humanos (aqui, no caso, decorrente da

origem judia), impondo o sofrimento e, portanto, impossibilitando o desenvolvimento integral



87

de suas vidas. Nao ha critério que justifiqgue essa imposicdo e, consequentemente, a
consagracdo da desigualdade. Se pensar moralmente consiste em superar as visoes relativistas
e subjetivistas, como vimos anteriormente, tendo como referéncia os interesses, as praticas
descritas acima sdo incoerentes com a vida moral. Isso porque ndo hd nenhuma razdo que

justifique o fato de atribuirmos pesos diferentes a interesses semelhantes.

3.2 O preceito moral basico da ética singeriana

A partir dos pressupostos éticos expostos no capitulo anterior, podemos afirmar que na
perspectiva singeriana um posicionamento ético ultrapassa os interesses individuais e/ou
grupais, isto é, extrapola as visdes do subjetivismo e do relativismo. Ao superar as visdes
restritivas e excludentes dessas concepgcfes morais, Singer propde o preceito moral basico de
sua teoria ética: o principio da igual consideracdo de interesses, o qual consiste na ideia de
gue devemos atribuir igual consideracdo aos interesses de todos os individuos afetados por
nossas acOes. Singer alega que esse principio funciona como uma espécie de balanca, a qual
pesa imparcialmente os interesses de todos aqueles envolvidos em uma determinada situacao.
O que conta ndo sdo as caracteristicas factuais dos individuos, como a linguagem
desenvolvida, a cor da pele, o sexo ou a inteligéncia, mas os interesses independentemente da
pessoa a quem eles pertencam. Em outros termos, podemos dizer que 0s interesses Sao
considerados de modo impessoal, pois séo importantes em si mesmos, e N80 como 0 interesse

de X ou Y. Sobre isso, o0 autor afirma:

O principio da igualdade na consideragdo de interesses atua como uma balanca,
pesando imparcialmente os interesses. Balancgas fidedignas favorecem o lado cujo
interesse € mais forte, ou cujos varios interesses se combinam para exceder em peso
um pequeno nimero de interesses semelhantes; mas ignoram totalmente a quem
pertencem 0s interesses que estdo pesando. (SINGER, 2006, p. 31).

Como podemos perceber, a partir do principio de igualdade proposto por Singer, 0s
interesses sdo avaliados imparcialmente a partir da forca que exercem quando comparados a
interesses semelhantes. Aqueles mais fortes ou que possuem maior peso séo considerados, em
situagdes conflituosas entre interesses semelhantes, em detrimento de interesses menores.

Para uma melhor compreensdo da aplicacdo desse principio, o filésofo sugere o
seguinte exemplo: se duas pessoas manifestam seus interesses ante uma mesma Situagéao,

distinguindo-se apenas pelo fato de que uma sofrera com desvantagens e a outra terd



88

vantagens com a realizacdo da acdo, seria melhor ndo realiza-la, pois ao praticé-la estariamos
visando apenas as vantagens da primeira pessoa e atribuindo menor peso as desvantagens da
segunda, o que revela uma arbitrariedade em nossa posi¢édo; ao agirmos em favor da vantagem
da primeira pessoa, estariamos deixando de levar em consideracdo os interesses da segunda,
seguindo um caminho inverso ao que propde o principio singeriano de igualdade. Isso se
justifica pelo fato de que, na concepgédo de Singer, ao se colocar no lugar de cada um dos
afetados pela acédo, considerando a relevancia ou irrelevancia dos seus resultados, o agente
moral ndo deve considerar apenas as vantagens que ela acarretard, mas deve preocupar-se
também com as desvantagens, uma vez que elas podem gerar maiores prejuizos ao individuo,
0 que poderia impedir o desenvolvimento integral de sua vida e, assim, ferir a imparcialidade
ética do principio da igual consideragdo dos interesses.

Ao aplicar o principio da igual consideracédo dos interesses aos problemas praticos
com o0s quais nos deparamos na vida cotidiana, devemos levar em consideracdo as
consequéncias de nossas acdes e decisdes morais, bem como considerar imparcialmente os
interesses de cada um dos individuos que terdo suas vidas afetadas por tais consequéncias.
Desse modo, ao avaliar as consequéncias de nossas agdes, sejam elas positivas ou negativas,
devemos, a partir do raciocinio l6gico e, por conseguinte, ético, realizar aquelas agdes cujas
consequéncias atendem aos interesses mais fortes em comparacéo as alternativas disponiveis.

Ao considerar os interesses ou preferéncias de todos os envolvidos no plano das acdes,
0 principio da igual consideracdo de interesses supera 0s pontos de vista da desigualdade —
aos quais as éticas tradicionais recorrem para justificar suas deliberagdes morais — atingindo,
com isso, todos 0s pressupostos necessarios para que seja eticamente defensavel, a saber: a
universalizabilidade, a justificacdo e a imparcialidade morais.

A partir disso, podemos afirmar que o preceito moral basico defendido por Singer
fundamenta a igualdade em bases suficientemente sélidas entre todos os individuos, uma vez
que considera que as diferengas factuais ndo impdem nenhuma diferenca moral entre eles, 0
que supera 0s posicionamentos sexistas e racistas, por exemplo, ja que essas convicg¢oes sao
praticas politicas responsaveis pela exaltacdo da desigualdade em nossa sociedade. Para
exemplificar sua teoria, bem como 0 modo como ela extrapola essas visdes, Singer apresenta
a hipdtese de uma sociedade moralmente baseada nos niveis de inteligéncia entre os seres

humanos:

Suponha-se que alguém que as pessoas sejam submetidas a testes de inteligéncia e,
depois, classificadas em superiores ou inferiores, com base nos resultados. Talvez os
que fizessem mais de 125 pontos constituissem uma classe proprietaria de escravos;



89

o0s que ficassem entre 100 e 125 pontos seriam cidad&os livres, mas sem o direito de
terem escravos; e os que ficassem abaixo de 100 pontos passariam a ser escravos
daqueles que haviam feito mais de 125 pontos. Uma sociedade hierarquizada desse
jeito parece tdo abominavel quanto qualquer outra que se baseasse na raga ou no
sexo. Contudo, se fundamentarmos a nossa defesa da igualdade na alegacéo factual
de que as diferencas entre os individuos extrapolam as fronteiras raciais e sexuais,
ndo teremos motivo para nos opor a esse tipo de ndo-igualitarismo, pois essa
sociedade hierarquizada teria por base as diferencas reais entre as pessoas.
(SINGER, 2002, p. 29-30).

Com isso, o autor ndo pretende defender as perspectivas da desigualdade, mas
demonstrar que a eleicdo de uma caracteristica factual pertencente a um determinado grupo
como critério do julgamento moral € injustificavel, isso porque, ao eleger qualquer diferenga
factual entre os individuos, nos deparamos com dois impasses dos quais é impossivel nos
desvincular, a saber: as diferencas de caracteristicas entre os seres humanos ndo oferecem
uma base solida de igualdade; e, em segundo lugar, elas ndo conseguem romper com 0S
defensores da desigualdade que, embora ndo pautem suas perspectivas no racismo ou no
sexismo, elegem, ainda assim, outra diferenca entre os individuos, como, por exemplo, seu
nivel de inteligéncia. Para o autor, ao partirmos de pressupostos factuais, poderiamos até
extinguir a desigualdade baseada na raca ou no sexo, porém ndo poderiamos rejeitar
perspectivas mais sofisticadas, como ocorre com a nogdo de uma sociedade hierarquizada a
partir dos niveis de inteligéncia dos individuos®.

Para 0 autor, a rejeicdo de uma sociedade com preceitos morais pautados nos niveis de
inteligéncia, por exemplo, é possivel apenas com a negacao da ideia de que as diferencas
factuais entre os seres humanos justificariam as diferencas morais entre 0s mesmos. Ou, em
termos mais especificos, sé estaremos aptos a rejeitar verdadeiramente as posi¢des defensoras
da desigualdade se nos posicionarmos contra a ideia de que as caracteristicas pessoais
justificariam o tratamento desigual entre os individuos. Com efeito, para ele, ndo existe
nenhuma concepcao possivel que justifique o tratamento desigual dos interesses semelhantes
a partir de uma diferenca de capacidade seja entre 0s seres humanos ou no concernente aos
demais animais. Afinal, o que conta sdo 0s interesses e ndo as suas caracteristicas particulares.

Desse modo, podemos afirmar que a igualdade, a partir do posicionamento ético de
Peter Singer, é pautada no preceito moral basico de que os interesses devem se considerados
de modo imparcial no &mbito das discussdes e dilemas morais, isto é, devem ser considerados
como interesses impessoais, ja que ndo importa se é o interesse de A ou B, mas o0 interesse em

si mesmo. Entretanto, cabe ressaltar, embora o posicionamento de Singer apresente 0S

% Cf. 0 segundo capitulo de Etica Pratica, intitulado de “A Igualdade e suas Implicagdes”.



90

interesses como linha defensavel para a inclusdo dos individuos no ambito da comunidade
moral, isso ndo implica que devemos levar em consideracéo as caracteristicas factuais entre
eles, mas, ao contrario disso, precisamos ultrapassa-las nas questdes morais, pois existem
interesses mais fundamentais para o desenvolvimento integral da vida independentemente de
suas caracteristicas e habilidades pessoais. Em outras palavras, com base no principio da
igual consideragéo de interesses, Singer descarta a possibilidade de uma sociedade pautada
em termos ndo igualitarios fundamentados nas diferencas factuais entre os individuos.

Outro elemento preponderante vincula-se a ideia de que o principio de igualdade
singeriano ndo requer um tratamento igual em todos os casos semelhantes, mas igual
consideragdo dos interesses de todos os envolvidos. Para demonstrar esse ponto de vista,

Singer (2002, p. 33) recorre a hipotese a seguir:

Imaginemos que, depois de um terremoto, encontro duas vitimas, uma delas com
uma perna esmagada, agonizante, e a outra com um pouco de dor provocada por um
ferimento na coxa. Tenho apenas duas doses de morfina. O tratamento igual
sugeriria que eu desse uma a cada pessoa ferida, mas uma dose ndo seria suficiente
para aliviar a dor da pessoa com a perna esmagada. Ela ainda sentiria muito mais
dores do que a outra vitima e, mesmo depois de ter-lhe aplicado a primeira dose, a
segunda traria um alivio muito maior do que se eu a aplicasse na pessoa com uma
dor insignificante

Conforme podemos observar, a dor sentida pela pessoa com a perna esmagada é maior
que a dor sentida pela pessoa com apenas um ferimento na coxa, tornando-a, assim, mais
indesejavel. O tratamento igualitario exige que as doses de morfina sejam aplicadas
igualmente em cada uma das pessoas feridas. No entanto, com base no principio da igual
consideracdo de interesses, o correto seria atribuir maior peso a dor mais intensa, ou seja,
aplicar as duas doses de morfina na pessoa cuja perna foi esmagada, pois chegariamos a um
resultado mais igualitario. Desse modo, podemos entrever que o principio da igual
consideracdo de interesses busca um resultado mais igualitario entre todos os envolvidos,
ainda que por intermédio de um tratamento desigual. Na hip6tese ora exposta, o resultado a
que se chega, através de um tratamento desigual, — aplicacdo das duas doses de morfina na
pessoa mais gravemente ferida — traduz um nivel de igualdade entre as duas pessoas feridas,
as quais passaram a sentir dores suportaveis, o que seria impossivel se adotasse 0 mero
tratamento igualitario, o qual aumentaria, ao invés de diminuir, o nivel de sofrimento entre os
dois individuos envolvidos, pois uma pessoa ainda sentiria uma dor muito intensa enquanto a

outra ndo sentiria dor nenhuma.



91

Esses elementos configuram uma conformidade do principio da igual consideracao de
interesses com o principio da diminuicdo da utilidade marginal®® da economia. Este é
caracterizado pela ideia de que a utilidade de alguma coisa € prioritaria para alguém que a
possui em menor quantidade do que para quem ja a possui em grande quantidade*'. Aludindo
ao exemplo anterior, podemos dizer que as doses de morfina possuem mais utilidade para o
individuo que esta mais ferido e, por isso mesmo, sentido uma dor superior em rela¢éo aquele
que esta menos gravemente ferido, o que justificaria a aplicacdo das duas doses de morfina na
pessoa com a perna esmagada, ja que ambas melhorariam significativamente sua situacao.

No entanto, segundo Singer, esses principios — diminuicdo da utilidade marginal e
principio da igual consideracdo de interesses — entram em conflito quando aplicados a casos

mais complexos, como podemos ver na passagem a seguir:

[...] h& duas vitimas, uma mais gravemente ferida do que a outra; desta vez, porém,
diremos que a mais gravemente ferida, A, perdeu uma perna e esta correndo o risco
de perder o dedo do pé da perna que lhe restou. A vitima menos gravemente ferida,
B, tem o ferimento na perna, mas o membro pode ser salvo. Temos recursos
médicos para uma SO pessoa. Se 0S usarmos na vitima mais gravemente ferida, o
méaximo que faremos vai ser salvar o seu dedo do pé, ao passo que, Se 0S usarmos na
vitima menos gravemente ferida, poderemos salvar-lhe a perna. Em outras palavras,
a situacdo é a seguinte: sem tratamento médico, A perde uma perna e um dedo do
pé, enquanto B s6 perde uma perna; se administrarmos o tratamento a A, A perde
uma perna, e B perde uma perna; se 0 administrarmos a B, A perde uma perna e um
dedo, enquanto B ndo perde nada. (SINGER, 2002, p. 34).

O que Singer defende é que, ao admitirmos que perder uma perna é pior que perder
um dedo, o principio da diminuicdo da utilidade marginal entra em discordancia com o
preceito de Singer, pois ndo oferece uma resposta consistente. No caso acima, a acao
justificavel, no que diz respeito ao principio de igualdade singeriano, aumentaria a diferenca
de bem-estar entre as duas pessoas feridas, distintamente do que representaria o principio da

diminuicdo da utilidade marginal. Isso porque, quando o que esta em jogo é o principio de

40 Segundo Boarati (2006, p.8, grifos do autor): “A utilidade marginal é a utilidade proporcionada gquando
consumimos uma unidade adicional do produto. Em outras palavras, a utilidade marginal é aquela que decorre
do consumo da Gltima unidade de um determinado produto ou servigo. A agua é um exemplo interessante para
discutirmos a analise marginal. Muito embora indispensavel a vida (elevada utilidade total) como se trata de um
bem abundante na natureza, e havendo praticamente livre disponibilidade de unidades adicionais, sua utilidade
marginal tende a zero. A utilidade marginal é igual a zero quando o individuo alcanga seu ponto de saciedade,
uma vez que a utilidade que a Ultima unidade consumida, acrescenta a utilidade total diminui a medida que
aumenta seu consumo. Essa é a lei da utilidade marginal decrescente [diminui¢do da utilidade marginal]: a
medida que se aumenta o consumo de determinada mercadoria, a utilidade marginal dessa mercadoria diminui.
[...] & medida que se consome um bem, diminui a satisfacdo ou a utilidade consumida de cada unidade adicional
desse mesmo bem. Em nosso exemplo, portanto, o valor maximo que o consumidor est& disposto a pagar por
unidade adicional (preco marginal de reserva) de um copo de dgua é pequeno”.

41 «[...] se estou lutando para sobreviver com duzentos gramas de arroz por dia e vocé me fornece mais cinquenta
gramas por dia, com isso tera melhorado significativamente a minha situacao; mas, se eu ja contar com um quilo
de arroz por dia, nd0 vou me preocupar muito com os cinquenta gramas a mais”. (SINGER, 2002, p. 33-34).



92

igualdade de Singer, esse posicionamento ndo gera maiores problemas, pois ele é
caracterizado pelo autor como um principio minimo de igualdade, ou seja, seu objetivo ndo se
vincula ao tratamento igualitario entre 0s seres ou a imposi¢do de normas morais que nos
digam como agir, mas chegar a um resultado mais igualitario entre todos os afetados.

Nesse contexto, podemos alegar que o principio da igual consideracdo de interesses é
suficientemente sélido como principio béasico da igualdade, pois demonstra o quanto
caracteristicas particulares dos individuos como a raca, 0 sexo ou a capacidade intelectual, sdo
arbitrarias e, por isso, insuficientes para sustentar uma ideia de igualdade, pois existem
interesses mais fundamentais para o desenvolvimento integral da vida*?. Para Singer, como
vimos no decorrer deste texto, ela deve ser discutida em bases mais amplas e estabelecida néo
por meio de critérios excludentes, mas a partir de relagdes morais determinadas, em suma,
pela capacidade de possuir interesses, ndo aqueles restritos a um grupo ou individuo
particular, mas pelos interesses em si mesmos.

Sendo assim, podemos alegar que tal principio, a0 mesmo tempo em que exclui as
teses arbitrarias do racismo e do sexismo, rejeita também a hipdtese de uma sociedade
hierarquizada por niveis de inteligéncia, pois existem interesses mais importantes e
fundamentais para a vida que as aptiddes e habilidades dos individuos, como a busca pela
satisfacdo de suas necessidades bésicas, a exemplo da necessidade de alimento, abrigo, alivio
da dor ou do sofrimento, entre outros aspectos indispensaveis para a sobrevivéncia que
ultrapassam, no plano moral, qualquer caracteristica factual particular. Desse modo, ao passo
que os interesses devem ser igualmente considerados, o principio da igual consideracdo de
interesses ndo recorre as aptiddes particulares dos individuos, o que nos permite exclui-las
enquanto possiveis bases de uma sociedade ndo igualitaria, pois existem interesses mais
imprescindiveis a serem levados em consideracéao.

Portanto, para Singer (2002, p. 32): “O principio da igual consideracdo de interesses
ndo permite que a nossa prontiddo em considerar os interesses dos outros dependa das
aptiddes ou de outras caracteristicas destes, excetuando-se a caracteristica de ter interesses”.
Isso denuncia as arbitrariedades dos defensores da desigualdade, ja que eles fundamentam
suas teses em caracteristicas irrelevantes em rela¢do ao principio aqui apresentado. Conclui-
se, pois, que o principio de igualdade singeriano é eticamente justificavel e pode servir de

apoio a maxima segundo a qual todos os seres humanos sdo iguais, ainda que possuam

42 Abordaremos essa questio mais detalhadamente no tépico 3.3 deste trabalho, intitulado de “A sensibilidade
como critério de demarcacao moral: senciéncia e interesses”.



93

diferencas entre si**. Ou, como afirma o proprio autor (2002, p. 33): “o principio da igual
consideracdo de interesses pode ser uma forma defensavel do principio segundo o qual todos

os seres humanos sao iguais”.

3.3 A sensibilidade como critério de demarcagdo moral: senciéncia e interesses

Ao eleger o principio da igual consideragdo de interesses como postulado essencial de
sua ética, Singer demonstra 0 quanto as caracteristicas factuais como a raga, 0 Sexo ou a
inteligéncia sao irrelevantes para sustentar uma tese de igualdade, pois, como ja destacamos,
ela deve ser discutida a partir das relagdes morais determinadas e ndo se reduzir ao ambito das
aptiddes e habilidades particulares dos individuos. Em suma, ela deve considerar a capacidade
de possuir interesses, ndo um interesse individual ou de um grupo, mas 0s interesses em si
mesmos. Em outros termos, podemos dizer que os interesses ndo correspondem a uma
faculdade abstrata da natureza humana, mas a algo concreto como a busca pelo alivio da dor
ou a satisfagdo de suas necessidades basicas, tais como: alimento, abrigo e seguranca*t, por
exemplo.

No entanto, ao aceitarmos o principio da igual consideracdo de interesses como
critério da igualdade nos deparamos com alguns questionamentos essenciais que devem ser
enfrentados pela reflexdo ética. A titulo de exemplo, podemos citar: o que sdo, de fato,
interesses? Embora esteja claro que os seres humanos fazem parte dos seres capazes de ter
interesses, sera que apenas eles desfrutam dessa aptidao? Essas indagacdes sdo importantes,
pois ainda que tenhamos falado demasiadamente acerca dos interesses, enquanto linha
divisoria entre 0s seres morais e amorais, nada falamos sobre quem s&o os individuos capazes
de exercer seus interesses e, menos ainda, sobre o que eles significam.

Para Singer, 0s interesses sdo caracterizados como tudo aquilo que o individuo é capaz

de desejar, exceto aqueles que entram em conflito com outros desejos. Assim, ndo €

43 N&o estamos aqui afirmando que o principio da igual consideracdo de interesses é o Unico principio de
igualdade possivel, mas sim que ele é absolutamente justificavel e solido enquanto posicionamento ético no
contexto ao qual nos debrucamos nesta pesquisa.

4 Esses interesses concretos fundamentais ndo apenas para o desenvolvimento integral de suas vidas, mas de sua
propria sobrevivéncia, remontam os ideais abordados por Jeremy Bentham, j& no século XVIII, ao colocéa-los
como essenciais para o alcance da felicidade. Sobre isso, Tim Mulgan (2012, p. 25-26, grifos do autor) afirma:
“O mais importante interesse das pessoas € a seguranca. Bentham usa este termo mais amplamente do que
poderiamos fazé-lo. Seguranca inclui uma alimentacdo adequada e abrigo, bem como seguranga contra a
hostilidade. A importancia da seguranca justifica a redistribuicdo, o respeito pelos direitos de propriedade e o
direito penal. [...] O governo deve garantir que ninguém fique desamparado, e que todos tenham acesso a uma
educacdo adequada e a cuidados de salde, para permitir-lhes atender as suas proprias necessidades de
seguranga’”.



94

conveniente que nossos interesses sejam prioritarios em relacdo aos interesses dos demais
individuos; eles devem contar imparcial e igualmente ao de todos os seres envolvidos. Em
outros termos, o interesse de cada individuo deve contar igualmente em relagédo aos interesses
dos demais envolvidos na agdo. Isso estd em conformidade com a maxima proposta por
Jeremy Bentham de que “cada um conta como um e ninguém como mais de um”. Em suma,
os interesses sdo 0s desejos cuja satisfacdo é preferivel em comparagdo com as demais
alternativas em uma decisdo moral. Ou, como o proprio autor indica (2006, p.104), “os
interesses de uma pessoa sdo aquilo que, depois de pesarmos muito bem as coisas e
refletirmos sobre todos os fatos relevantes, uma pessoa prefere”. A satisfagdo desses desejos
garante uma elevagdo no nivel de bem-estar do individuo, ou seja, o possibilita de desfrutar
melhor de sua vida, 0 que ndo seria possivel se 0s mesmos ndo fossem considerados.

Com efeito, ao apresentar 0s interesses em Si mesmos COMO pressupostos para a
consideracdo dos individuos no plano das a¢des e decisGes morais, Singer elege a condicdo
sensivel de um ser ou, mais precisamente, seu limite de sensibilidade como critério moral.
Resumidamente, para ser incluido no ambito da comunidade moral, o individuo precisa ser
capaz de possuir interesses e, para que ele tenha interesses, é indispensavel que possua
sensibilidade ou, mais precisamente, que ele seja um ser senciente — enquanto capacidade de

sentir prazer e dor —. Para o autor,

A capacidade de sofrer e de sentir prazer é um pré-requisito para um ser ter algum
outro interesse, uma condicdo que precisa ser satisfeita antes que possamos falar de
interesses de maneira compreensivel. [...] A capacidade de sofrer e de sentir prazer,
entretanto, ndo apenas € necessaria, mas também suficiente para que possamos
assegurar gque um Ser possui interesses — no minimo, o interesse de ndo sofrer.
(SINGER, 2010, p. 13, grifos do autor).

A capacidade de ter interesses é avaliada a partir da sensibilidade do ser. Apenas 0s
individuos capazes de sentir prazer e dor fazem parte da comunidade moral e, por isso,

merecem ter seus interesses respeitados. O interesse em fugir da dor e do sofrimento® é o

4 Em ética pratica, Singer utiliza as nocdes de dor e sofrimento como sinénimos. Para ele, todos os seres
sensiveis possuem o interesse minimo de ter sua dor ou sofrimento minimizado; isso porque ao serem
submetidos a tais sensagGes empiricas, eles passam por um desconto que os impedem de desenvolver seus
demais interesses e, por isso, de usufruir devidamente de suas vidas. Para alguns autores, no entanto, a dor € uma
alteracdo fisiologica que desencadeia uma experiéncia sensorial e/ou emocional e pode ou ndo gerar algum tipo
de sofrimento. O sofrimento, por sua vez, € uma experiéncia, a qual o sujeito quer que cesse. Se o individuo ndo
deseja o fim de seu sofrimento, ele ndo passa por essa situacdo, mas apenas pela dor. Segundo Sottomayor-
Cardia (1998, p. 188 apud Oliveira 2013, p. 128): “mesmo que se sustente que todo o sofrimento é doloroso, é
manifesto que nem toda a dor provoca sofrimento ou que nem toda a dor se diz que é sofrimento”. Desse modo,
podemos afirmar que ao sentir dor, enquanto uma alteracdo fisioldgica, o individuo pode sentir tanto uma
sensacdo de sofrimento quanto, em casos muito especificos, uma sensacdo de prazer — 0s masoquistas, por
exemplo —. Porém, para Singer, seria um contrassenso, por assim dizer, a rejei¢do a minimizagdo do sofrimento.



95

critério minimo utilizado para predizer a capacidade de ter interesses de um sujeito. O
interesse em evitar o sofrimento, uma vez que € anterior aos demais interesses, € um interesse
minimo a ser satisfeito, isso porque, ao sofrer ou sentir dor, o individuo é submetido a um
desconforto tanto fisico quanto psicologico que o impede de desenvolver outros interesses e,
assim, desfrutar de modo pleno e satisfatério de sua vida. Ao sofrer, os demais interesses
ficam em segundo plano, j& que o desejo mais forte é que seu sofrimento seja aliviado. Assim,
segundo Oliveira (2013, p. 126):

O imperativo moral mais urgente e base da ética é evitar o sofrimento (interesse
negativo). Evitar o sofrimento é prioritario e tem um peso maior sobre 0s outros
interesses que, por sua vez, sdo legitimos no discurso da ética, ainda que figuem em
um plano relativo: quando o sofrimento é muito intenso tudo mais fica em segundo
plano.

Na perspectiva singeriana, o sofrimento é algo indesejavel e, por isso, todo e qualquer
ser senciente possui o interesse basico em evita-lo, pois deseja 0 aumento de seu bem-estar e 0
desenvolvimento pleno de sua vida. Desse modo, o sofrimento € tratado pelo autor como o
oposto do prazer e, assim, deve ser prioritaria a sua diminui¢cdo em detrimento de um prazer
que lhe seja proveniente. Em termos mais especificos, se 0 prazer proveniente de uma
determinada acdo é originario de um sofrimento, ela ndo deve ser realizada, pois o valor
negativo gerado por ele é mais relevante e, por isso, mais urgente em ser minimizado que o
valor positivo gerado pelo prazer, o que justificaria, por sua vez, atribuir maior peso a
diminuicdo do sofrimento. Em resumo, para Singer, ainda que o prazer contribua para o bem-
estar do individuo, a prioridade é minimizar o sofrimento®. Do contrario, o agente moral seria
arbitrario, pois atribuiria maior consideracdo ao prazer de um ser em detrimento do

sofrimento do outro*’. Sobre isso, Felipe (2003, p. 173) afirma:

[...] se estamos em uma situa¢do na qual temos um montante determinado para
ajudar os outros, e nos defrontamos com dois tipos distintos de demanda, um € o
pedido de ajuda para evitar que o individuo ou grupo perca uma capacidade ja
adquirida e exercida necessaria ao seu bem-estar, e outro é um pedido de ajuda para
aumentar um bem-estar ndo ameagado, devemos atender com os limitados recursos
de que dispomos, ao primeiro caso, ndo ao segundo.

Se um ser sofre, invariavelmente, ele deseja o alivio de seu sofrimento. O Gnico motivo para um ser sensivel
sentir prazer na dor vincula-se ao fato de tal ndo causar-lhe sofrimento algum. Para uma maior compreensao
sobre esse ponto, cf. Tapia (2008, p. 161) e Oliveira (2013, p. 128-129).

46 Sobre isso, cf. p.43 deste trabalho.

47 A esse respeito, cf. A igualdade e suas implicagdes de Etica Pratica.



96

Como podemos notar nas palavras de Felipe, hd uma superioridade da minimizacdo do
sofrimento quando confrontado com uma maior producdo de prazer. A prioridade é a
eliminacdo do sofrimento, pois este causa um maior impacto negativo na vida do individuo
que o simples aumento de um prazer. Essa definicdo estda em conformidade com o
utilitarismo negativo, ou seja, com a perspectiva de que a eliminacdo do sofrimento é mais
urgente e necessaria que o aumento e/ou a producdo do prazer; ele requer um tratamento que
leve em consideracdo que o impacto causado pelo sofrimento na vida de um individuo é mais
relevante que a satisfacdo de um prazer, pois € mais nocivo, ja que o impede de desenvolver
seus demais interesses*®.

Uma vez que evitar o sofrimento é comum a todos os individuos capazes de sentir
prazer e dor, ao utiliza-lo como interesse prévio a ser satisfeito nas avaliagdes morais, Singer
amplia o alcance da igualdade e expande o &mbito da comunidade moral. O que importa para
caracteriza-los enquanto seres morais que merecem ter seus interesses respeitados ndo sdo
suas caracteristicas particulares, mas a capacidade de sentir prazer ou bem-estar e evitar a dor
ou sofrimento. Se um ser sofre, seus interesses devem ser respeitados no plano moral. Para
Singer, ndo ha justificativas morais para recusar a igualdade aos seres capazes de sofrer e
sentir prazer, independentemente de sua natureza, exceto aqueles incapazes de sensibilidade
e/ou fruicdo; ndo seria do interesse de uma pedra, por exemplo, ter seus interesses respeitados,
pois como ndo € capaz de sentir, ndo ha nada que afete seu bem-estar.

Para Singer, os seres desprovidos de um determinado nivel de sensibilidade, tais como
plantas e seres inanimados naturais ou ndo naturais, ndo possuem interesses e, por isso, nao
devem ser considerados nas discussdes morais. Ora, como atesta a prépria estrutura de seu
principio de igualdade — o principio da igual consideracdo de interesses —, uma vez
desprovidos de sensibilidade ndo ha no ser a capacidade de usufruir das coisas, sejam elas
dolorosas ou apraziveis, o que significa, portanto, ndo possuir interesses a serem levados em
consideragdo. Como o proprio Singer (2010, p. 13) afirma, “Seria um contrassenso afirmar
que ndo é do interesse de uma pedra ser chutada na estrada por um menino de escola. Uma
pedra ndo tem interesses porque ndo sofre. Nenhum modo de atingi-la fard diferenca para o

seu bem-estar”.

48 Segundo Mulgan (2012, p. 157): “Os utilitaristas negativos concentram-se na eliminagdo do sofrimento ao
invés de na producdo de prazer. Ainda que o prazer contribua para 0o bem-estar humano, essa ndo é a nossa
preocupacdo. Como agentes morais utilitaristas, deveriamos procurar meramente minimizar a dor. [...] quando se
tratar do seu impacto sobre outras pessoas, vocé poderia pensar que a sua responsabilidade de ndo prejudica-las é
fundamental”.



97

Entretanto, embora os seres desprovidos de senciéncia ndo fagam parte da comunidade
moral abrangida pelo principio de igualdade de Singer, eles entram nas discussdes morais a
partir da concepgao de “deveres morais indiretos”. Ou seja, ainda que nao sintam prazer e dor
e, portanto, ndo possuam interesses, isso ndo nos dad o direito de utiliza-los
indiscriminadamente, pois eles possuem valor por razfes que extrapolam a capacidade de
sofrer e sentir prazer, devendo-se, por isso, considerar sua importancia para o0
desenvolvimento da vida dos seres sencientes. Assim, podemos dizer que devem ser
preservados pelo fato de apresentam beneficios para todos os individuos que possuem
interesses, tais como beneficios econdmicos e/ou estéticos, por exemplo®®. A esse respeito,
Felipe (2007, p. 187-188) afirma:

Seres vivos destituidos de senciéncia, no entender de Singer, ndo possuem
interesses, ainda que sejam vivos. Nem todo ser vivo possui interesses a serem
preservados. Seres destituidos de senciéncia também o sdo de preferéncias. Se um
ser ndo tem a minima nog¢do do que lhe sucede, para o bem e para o mal, ndo tem
interesses nem preferéncias. Isso ndo autoriza o sujeito moral a destrui-lo. Mas tais
seres ndo apresentam a comunidade moral nenhuma exigéncia de respeito. Séo
preservados vivos ndo por sua condigdo de sujeitos de interesses e preferéncias, mas
por representarem algum beneficio — estético, econdmico — para sujeitos dotados de
interesses. Em outras palavras, por uma razao indireta.

Embora ndo tenhamos nenhum dever de considerar os interesses dos seres inanimados
a partir do principio da igual consideracéo de interesses, sejam eles seres vivos — moluscos,
ostras, entre outros —, naturais — estalactites, montanhas, rios e etc. — ou ndo naturais — obras
de artes, de arquitetura, por exemplo —, isso ndo significa que temos o direito de utilizados
indiscriminadamente e/ou destrui-los. Ora, ainda que ndo possuam interesses relacionados ao
bem-estar ou ao conforto, como aqueles indispensaveis para 0s seres sencientes, existem
outros motivos pelos quais eles devem ser preservados, tais como: sua utilidade para a
sobrevivéncia dos seres sencientes, o seu valor para as futuras geracGes, razdes estéticas,
econdmicas ou religiosas, entre outros que passam ao largo da igual consideracdo dos
interesses, mas que, ainda assim, devem ser considerados, mesmo que indiretamente. Como
podemos ver, nesses casos especificos, nossa responsabilidade estd vinculada a um “dever

moral indireto”, ndo a capacidade de senciéncia de tais seres®.

49 Sobre esse ponto, cf. o capitulo O meio ambiente do livro Etica Pratica de Singer.

50 A esse respeito Felipe (2001, p. 28, grifos do autor) afirma: “A capacidade de sofrimento, para as éticas
utilitaristas, torna-se a caracteristica basica que marca a distingdo entre seres que tém interesses, isto é, seres em
relagdo aos quais temos o dever de consideracdo, e os que ndo os tém. ‘Em relagdo a estes ndo estamos
obrigados, do ponto de vista moral, a dispensar qualquer consideracdo. Isso ndo significa, no entanto, que seres
destituidos de interesses, isto €, incapazes de sofrer, devam ser usados ou destruidos pelos humanos. Ainda que
um ser ndo possa distinguir entre um estado de bem-estar e um estado de desconforto, ha outras razfes para que



98

Como podemos notar, no principio da igual consideracao de interesses contam apenas
0s interesses dos seres sensiveis, isto é, apenas a senciéncia importa; 0s seres Vivos
desprovidos de sensibilidade ndo sdo respeitados no plano moral por ndo possuirem uma
relevancia sensorial, j& que nada que facamos afetard seu bem-estar, porém, como vimos,
devem ser considerados pela importancia e impacto no desenvolvimento da vida dos seres
incluidos no ambito da comunidade moral, daqueles dotados de interesses a serem
respeitados®. N&o importa se é um ser vivo ou ndo, o que conta é a capacidade de possuir
interesses, por isso as plantas e os seres vivos desprovidos de sensibilidade (minerais, plantas)
ndo contam como seres morais. Assim, nos seres pacientes ou agentes morais a sensibilidade
é o critério a ser considerado.

A partir disso, podemos entrever que a presenca da sensibilidade é indispensavel e
suficiente para que os interesses existam e, por conseguinte, sejam levados em consideracéo.
Para Singer, a senciéncia é suficiente como pardmetro para a instauracdo e reconhecimento do
principio de igualdade — o principio da igual consideracéo de interesses —, pois assegura que
o0 individuo seja capaz de possuir interesses, ainda que seja o0 interesse minimo em evitar o
sofrimento. Aqui, a posse da razdo, da linguagem ou de qualquer caracteristica factual,
outrora utilizada como pardmetro da igualdade, € irrelevante. Pois, de acordo com o principio
da igual consideracdo de interesses, o critério de igualdade decorre dos interesses, tanto
aqueles dos nossos semelhantes dotados de razéo e/ou linguagem quanto de qualquer outro ser
sensivel, mesmo destituidos dessas habilidades, pois todos sdo iguais em sensibilidade. Esses
preceitos morais ampliam o alcance da igualdade, pois instituem um critério comum a uma

maior gama de individuos, os quais eram ignorados pelas éticas tradicionais, ja que ndo

0s humanos ndo o destruam, pois nenhum ser vivo é um objecto descartavel e sem valor. Assim como nao
destruimos obras de arte, de arquitectura, de engenharia, instituigdes justas, por razées que nada tém a ver com
sua capacidade de sofrer, as mesmas razes podem levar-nos a desejar que outros seres ndo sejam destruidos
para servir a propdsitos alcangaveis por vias alternativas.” Podemos ter razdes estéticas, poéticas, religiosas para
preservar seres destituidos de consciéncia. [...] O caso da conservagdo do patrimdnio natural, histérico e cultural
da humanidade, por exemplo, enquadra-se muito bem nos deveres indirectos, pois os beneficiarios desses bens
ndo sdo os proprios bens, ao contrario do que ocorre com o cuidado que dispensamos aos animais e aos
humanos, mas seres que sequer nasceram ainda. Conservamos o que ha de bom, belo e Util, o patriménio, para
que o possam desfrutar as geracdes futuras.”

51 Sobre esse ponto, Oliveira (2013, p. 131) defende: “O importante é ser senciente e ndo ser vivo. Todo ser
senciente é um ser vivo, mas nem todo ser vivo é um ser senciente. Para Singer, ndo existe nenhuma disting&o,
do ponto de vista da ética, entre seres vivos (que se alimentam) ndo sencientes, seres inanimados naturais, e seres
inanimados ndo naturais. Concordamos que instituicBes imateriais como a justica ou obras de arquitetura e
engenharia, bem como - belas estalactites ou cadeias de montanhas ndo podem ser — privadas de suas
necessidades basicas; mas 0 mesmo ndo pode ser afirmado sobre animais ndo sencientes e plantas, porque sdo
seres vivos que possuem pelo menos uma necessidade bésica, a saber, a alimentagdo (qualquer que possa vir a
ser), da qual podem ser privados. Singer considera, no entanto, que isso ndo é suficiente para que esses ‘objetos’
tenham interesses e para justificar um dever direto de consideragdo”.



99

possuiam as caracteristicas arbitrarias e excludentes elegidas por eles como pressuposto moral

basico da igualdade.

3.4 A dor e o sofrimento enquanto elementos norteadores do interesse animal

Com base nos pressupostos apresentados até aqui, podemos considerar que Singer
elege o principio da igual consideracdo de interesses como fundamento moral béasico para
garantir a igualdade entre todos os individuos. Inicialmente, convém destacar que esse
preceito moral justifica a ideia de que todos 0s seres sdo iguais e, por isso, merecem ter seus
interesses respeitados. Distintamente das éticas classicas, 0 que estd em jogo nao se vincula as
caracteristicas factuais dos individuos, como a racionalidade ou a linguagem, mas 0s
interesses de todos aqueles capazes de sentir prazer e dor. Ora, ao exaltar os interesses como
condicdo para a igualdade, o autor nos permite questionar sobre o proprio alcance da ética.
Em outros termos, ao defender que os interesses dos seres sencientes devem ser considerados
imparcialmente no ambito das discussdes e decisGes morais, 0 autor deixa de considerar as
caracteristicas factuais como critério para a atribuicdo da igualdade aos individuos, ja que elas
podem sustentar teses arbitrarias e preconceituosas provenientes dos defensores da
desigualdade. Desse modo, podemos indagar: se as caracteristicas particulares dos individuos
como a inteligéncia, a linguagem desenvolvida, a cor da pele ou o género sexual sao
elementos irrelevantes para a atribuicdo da igualdade, uma vez que a caracteristica decisiva é
a senciéncia e, por conseguinte, a capacidade de possuir interesses, isso ndo implicaria a
atribuicdo da igualdade também aos animais ndo humanos, ja que eles sdo capazes de sentir e,
por isso, possuem interesses a serem considerados?

Ao pensar a igualdade sob a égide dos interesses humanos, o filésofo defende que seu
principio ndo se reduz a defesa de uma igualdade de fato entre eles, mas refere-se a igualdade
enquanto afirmacdo da moralidade. Para ele, a consideracdo igualitaria que dispensamos ao
outro ndo deve apoiar-se em suas caracteristicas e diferencas particulares, mas na semelhanca
que possuem enquanto seres dotados de sensibilidade e interesses. Ora, uma vez que as
caracteristicas particulares sdo elementos insuficientes para a discussao ética entre 0s proprios
seres humanos, é presumivel que elas também sdo irrelevantes quando o que esta em jogo
vincula-se aos interesses dos animais ndo humanos. Para o autor, a defesa de determinadas
caracteristicas factuais — linguagem ou inteligéncia, por exemplo — como critérios para

restringir a igualdade ndo é suficiente para pensar a igualdade em termos unicamente



100

humanos, ja que ndo ha uma caracteristica igual e comum a todos os membros de nossa
espécie, como no caso de pessoas com graves deficiéncias mentais e “criangas muitos
pequenas”, por exemplo; como também isso ndo € suficiente para avaliar os interesses dos
demais animais, uma vez que nao possuem as mesmas aptiddes e habilidades humanas. Na
perspectiva ética e ndo especista, a igualdade se atribui a partir das semelhancas entre os seres
dotados de sensibilidade. No entanto, como fazer com que 0s animais ndo humanos possam
realmente ter seus interesses respeitados no ambito da ética?

Para Singer, ainda que os seres humanos e 0s demais animais possuam inumeras
diferencas entre si, a nossa posi¢do deve manter-se imparcial aos interesses de todos os que
serdo afetados pelas decisfes morais. O que ndo quer dizer, no entanto, que um mesmo
tratamento seja aplicado invariavelmente a todos. Como seres distintos, suas necessidades e
interesses variam e, por isso, a consideracao e preocupacdo para tais também € variavel. Nao é
do interesse de um animal ndo humano ter direito ao voto, por exemplo; assim como ndo é
suficiente para uma crianca apenas a alimentacgdo, ela precisa de acesso a salde, educacdo,
lazer, entre outros. Porém, ainda que essas distin¢bes sejam levadas em conta, para o preceito
moral basico da igualdade, a capacidade de ter interesses persiste. E sendo assim, o respeito e
a consideracdo aos mesmos deve ser estendido a todos os seres sensiveis independentemente
de sua aparéncia ou de suas habilidades pessoais. Assim, ndo importa se pertencem a espécie
homo sapiens ou n&o, 0 que conta S0 0S interesses ou, a0 mMenos, o interesse preliminar para
o desenvolvimento de seus demais interesses, isto &, o interesse em ter seu sofrimento aliviado

ou suprimido. Podemos compreender melhor essa assertiva nas palavras do proprio autor:

O que nossa preocupacdo ou consideracdo exige que facamos pode variar de acordo
com as caracteristicas daqueles que sdo afetados com aquilo que fazemos: a
preocupacdo com o bem-estar de criancas em fase de crescimento nos Estados
Unidos exigiria que as ensinassemos a ler; a preocupagdo com o bem-estar de porcos
exigiria apenas que os deixassemos com outros porcos num lugar onde houvesse
comida adequada e espaco para correrem livremente. Mas o0 elemento bésico — levar
em conta os interesses de um ser, sejam quais forem esses interesses — deve, de
acordo com o principio de igualdade, ser estendido a todos os seres, negros ou
brancos, do sexo masculino ou feminino, humanos ou ndo humanos. (SINGER,
2010, p. 9-10).

Como ja indicamos, Singer defende que o interesse em evitar a dor ou o sofrimento é
algo vital para que o ser sensivel possua e desenvolva seus demais interesses. Desse modo, 0
critério para incluir um ser no ambito moral refere-se a capacidade de sofrer e sentir prazer, o
que confere aos animais ndo humanos a igualdade de consideracdo ja atribuida aos seres

humanos, pois eles também podem sofrer e sentir prazer e, por isso, tém interesses a serem



101

respeitados. Ora, se a evidéncia da sensibilidade classifica os individuos pertencentes ao
campo da moralidade, se ela é considerada o requisito prévio para um individuo ser incluido
nas discussdes e decisdes morais, 0s animais ndo humanos, uma vez que sao seres sencientes
e possuem interesses minimos em ter sua dor e sofrimento aliviados, merecem ser incluidos
no &mbito da comunidade moral e ter seus interesses igualmente considerados. A esse respeito
Felipe (2007, p. 182-183) afirma:

Instigado pela critica e sugestdo de Bentham, Singer adota a sensibilidade como
novo parametro ético. Assim, os interesses de um sujeito moral podem até nascer de
sua racionalidade, mas os de um paciente moral tm origem em sua sensibilidade.
Em vez do respeito exclusivo ao que tem origem no raciocinio, Singer propde que o
sujeito moral respeite no paciente moral sua condi¢cdo senciente, ou seja, sua
vulnerabilidade a dor e ao sofrimento.

Como podemos observar, a sensibilidade como linha defensavel para a inclusdo de um
ser no ambito moral é apresentada ja no século XVIII por Jeremy Bentham e é corroborada
por Singer em nossos dias. A utilizacdo do interesse em evitar o sofrimento como critério
prévio para o desenvolvimento de outros interesses, tal como proposto por Singer, €
fortemente influenciado pelo posicionamento de Bentham. Em uma nota de rodapé contida na
obra Uma Introducdo aos Principios da Moral e da Legislacédo, de 1789, o autor expde as

seguintes consideracdes:

[...] houve um tempo — lamento dizer que em muitos lugares ele ainda ndo passou —
no qual a maior parte de nossa espécie, sob a denominacdo de escravos, foram
tratados pela lei exatamente no mesmo pé que, por exemplo na Inglaterra, as ragas
animais inferiores ainda sdo tratadas até hoje. Pode vir o dia em que o resto da
criacdo animal adquira aqueles direitos que nunca lhes deveriam ter sido tirados, se
ndo fosse por tirania. Os franceses ja descobriram que a cor preta da pele ndo
constitui motivo algum pelo qual um ser humano possa ser entregue, sem
recuperacgdo, ao capricho do verdugo. [...] Pode chegar o dia em que se reconhecera
que o nimero de pernas, a pele peluda, ou a extremidade do 0s sacrum constituem
razbes igualmente insuficientes para abandonar um ser sensivel & mesma sorte. Que
outro fator poderia demarcar a linha divisdria que distingue os homens dos outros
animais? Seria a faculdade de raciocinar, ou talvez a de falar? Todavia, um cavalo
ou um cdo adulto é incomparavelmente mais racional e mais educado que um bebé
de um dia, ou de uma semana, ou mesmo de um més. Entretanto, suponhamos que o
caso fosse outro: mesmo nesta hipdtese, que demonstraria isso? O problema ndo
consiste em saber se 0s animais podem raciocinar; tampouco interessa se falam ou
ndo; o verdadeiro problema é este: podem eles sofrer? (BENTHAM, 1979, p. 63,
grifos do autor).

Conforme pudemos constatar, a capacidade de sofrer e sentir prazer, como ja
destacava Jeremy Bentham e, posteriormente, Peter Singer, € a linha divisoria entre os seres

morais e amorais ou, mais especificamente, trata-se do limite defensavel para a consideracdo



102

dos interesses tendo em vista a igualdade, ampliando, dessa forma, suas bases morais a fim de
estendé-la a um maior nimero de individuos. Em outros termos, se a sensibilidade € o critério
para que um individuo possua interesses e, por conseguinte, mereca igual consideracao, 0s
animais ndo humanos pelo fato de sofrerem devem ser incluidos no &mbito da moralidade. As
posi¢cdes contrarias ao reconhecimento da igualdade de consideracdo aos demais animais sao
designadas de especistas®?. Para Singer, ao recorrer a senciéncia como preceito basico para
respeitar os interesses também dos animais ndo humanos, Bentham deixa de considerar as
caracteristicas arbitrarias (racionalidade, linguagem) como elementos responsaveis por tornar
a demarcacdo da moralidade restritiva e excludente, o que permite, por sua vez, tornar a

igualdade mais abrangente. Sobre isso, Singer (2002, p. 67) afirma que,

A capacidade de sofrimento — ou, mais estritamente, de sofrimento e/ou fruicéo ou
felicidade — ndo € apenas mais uma caracteristica como a capacidade de falar ou
para a matemética pura. Bentham ndo estd dizendo que os que tentam demarcar a
“linha insuperavel”, que determina se os interesses de um determinado ser devem
ser levados em conta, tenham por acaso escolhido a caracteristica errada. A
capacidade de sofrer e de desfrutar as coisas € uma condi¢do prévia para se ter
quaisquer interesses. Condicdo que é preciso satisfazer antes de se poder falar de
quaisquer interesses, e falar de um modo significativo. Seria absurdo dizer que ndo
fazia parte do interesse de uma pedra ndo ser chutada por um garoto a caminho da
escola. [...] Por outro lado, um rato tem, inegavelmente, um interesse em ndo ser
atormentado, pois os ratos sofrerdo se vierem a ser tratados assim.

Com base nessa perspectiva, podemos considerar que, ao aceitar o principio da igual
consideracdo de interesses como preceito moral da igualdade, é imprescindivel aceita-lo
também quando se trata também dos interesses dos animais ndo humanos. E indispensavel,
pois, que aceitemos a aplicacdo desse principio de igualdade também aos interesses dos
animais ndo humanos, pois seria injustificavel moralmente aceitarmos sua aplica¢do quando o
que estd em jogo sdo os interesses dos seres humanos e rejeita-la quando sdo 0s interesses
semelhantes dos demais animais. Ao conferir maior consideracdo aos seres de nossa propria
espécie, estariamos ferindo a propria estrutura do principio da igual consideracdo de
interesses. Assim, nos termos utilizados por Felipe (2007, p. 168): “Nédo ha como justificar
uma duplicidade de principios éticos. Se admitimos tratamento respeitoso a todos os seres
humanos capazes de sentir dor e sofrer, ndo had como negar igual consideracéo a outros seres
alegando que pertencem a outra espécie biologica”.

A partir disso, podemos defender que o principio da igual consideragdo de interesses

¢ incompativel com uma “ética especista”. Ora, uma vez que a “ética especista” nao leva em

52 Sobre isso, cf. o capitulo 1 deste trabalho, mais especificamente o item 1.3, no qual abordamos
detalhadamente o conceito de especismo.



103

consideracdo os interesses semelhantes de modo imparcial, pressuposto moral basico para que
uma teoria seja eticamente defensavel, ela fere a prépria estrutura do preceito moral da
igualdade singeriana. Com efeito, o sofrimento deve ser aliviado independentemente da
espécie bioldgica, do género sexual, da cor da pele ou do nivel de inteligéncia e de linguagem.
Para Singer, o sofrimento deve cessar independentemente do ser que sofre, pois ndo ha
nenhuma justificativa plausivel, no &mbito moral, para ndo considerar o interesse de um ser
sensivel em ndo sentir dor ou sofrer, ndo importando, portanto, sua aparéncia fisica ou
qualquer outra caracteristica bioldgica. O que conta é, pois, a sua sensibilidade e, com isso, a
capacidade de possuir interesses, a0 menos o interesse em ndo sofrer. Para demonstrar a

[{P4

incoeréncia da “ética especista”, Felipe (2007, p. 179) expde o seguinte comentario:

A ética especista autoriza, além do mais, sem o menor constrangimento, que 0s
mesmos atos condenados, caso afetem seres humanos, sejam aprovados quando o
sujeito que os sofre ndo pertence a espécie humana, violando, desse modo, o critério
racional da aplicabilidade de um principio considerado universalmente valido a
generalidade dos casos semelhantes. Atos considerados violentos, cruéis e imorais,
caso praticados contra seres humanos, sdo considerados irrepreensiveis quando
praticados contra seres de outras espécies, ainda que representem o mesmo tipo de
tortura e a destruigdo da vida de um ser dotado de senciéncia.

Desse modo, pode-se dizer que a “ética especista” — toda aquela que elege
caracteristicas factuais como critério para a atribui¢do da igualdade — entra em conflito com o
principio da igual consideracdo de interesses pelo fato de ser contraditoria e excludente.
Primeiramente, pelo fato de que ela desconsidera a aplicacdo da igualdade aos demais
animais, mas reconhece sua validade quando atribuida aos seres humanos. E, em segundo
lugar, ainda que considere os interesses de todos 0s seres, ela ndo o faz de modo imparcial,
pois atribui maior peso aos interesses de sua propria espécie em detrimento dos interesses
semelhantes dos animais ndo humanos. Para 0s especistas, a dor e o sofrimento dos membros
das demais espécies bioldgicas sdo menos importantes que as dores e os sofrimentos
semelhantes dos seres humanos.

No entanto, uma vez que as experiéncias sensoriais de prazer — felicidade, alegria — e
dor — sofrimento, desespero — séo subjetivas e singulares, ndo teriamos como senti-las pelo
outro. Afinal, como poderiamos comprovar que 0s animais ndo humanos a sentem e, portanto,
possuem interesses a serem respeitados? Ou, ainda, como poderiamos atribuir igual
consideragdo ao prazer e ao sofrimento dos demais animais, se nossas capacidades mentais
sd0 maiores e, por isso, somos mais passiveis de sofrimento, ja que temos a capacidade de
autoconsciéncia? Isso ndo seria suficiente para justificar a atribuicdo de maior peso aos nossos

interesses, ja que nosso sofrimento é maior que os dos animais ndo humanos, uma vez que



104

eles ndo possuem consciéncia de suas préprias vidas, bem como ndo possuem interesses
relacionados ao futuro? Essas sdo algumas das obje¢des utilizadas pelos adversarios da
igualdade que, pautados nas éticas classicas e na ideia de uma superioridade humana, rejeitam
a inclusdo dos animais ndo humanos em suas reflexdes morais.

Para Singer, ainda que a dor ou o sofrimento sejam subjetivos, ou seja, s&o
experimentados de modo direto e particular pelo individuo, o que impede que possamos
experimentar a dor e o sofrimento do outro, podemos deduzir que ele os experimenta pelos
sinais externos revelados em situacbes em que nds mesmos sentiriamos tais experiéncias
sensoriais. Em termos mais especificos, podemos afirmar que percebemos a dor e o
sofrimento dos outros pelo fato de que todos 0s seres sencientes apresentam sinais externos
semelhantes entre si; isto é, quando submetidos a dor ou ao sofrimento eles se contorcem,
choram, gritam ou tentam se afastar da fonte originaria dessas sensagdes. Assim, embora ndo
possamos experimentar e/ou medir a intensidade da dor e do sofrimento dos outros, sejam
eles humanos ou ndo humanos, podemos inferi-los pelas manifestacbes externas que
apresentam ou ainda pelas respostas apresentadas a determinados estimulos, os quais nds

responderiamos de modo similar. Ou, como afirma o autor:

Nao podemos experimentar a dor dos outros, seja este “outro” o nosso melhor amigo
ou um cdo de rua. A dor é um estado de consciéncia, um “evento mental e, como tal,
ndo pode ser observado. Comportamentos como contor¢des, gritos ou o afastar a
mao de um cigarro aceso ndo constituem a dor em si. Tampouco constituem 0s
registros que um neurologista possa fazer quando observa a atividade cerebral
resultante da dor. A dor é algo que sentimos, e podemos tdo somente inferir que os
outros a estejam sentindo a partir da observacéo de vérios sinais externos. (SINGER,
2010, p. 17).

Como podemos constatar, ndo é fundamental que possamos sentir a dor dos demais
individuos para inferirmos que eles estdo sofrendo, nem mesmo é necessario que possamos
medir sua intensidade, analogamente as situacfes em que nos sentiriamos dor é possivel
afirmar que o outro esta submetido a tais sensacfes. Ora, a observacdo dos comportamentos e
sinais externos que o individuo, seja ele humano ou ndo humano, emite quando passa por um
sofrimento ou uma dor, é suficiente, segundo Singer, para que possamos deduzir que ele passa
por uma sensacdo fisica ou emocional de dor e/ou sofrimento, bem como seu interesse para
que aquela sensacgéo seja aliviada.

Outro aspecto importante na argumentacdo de Singer vincula-se a similitude entre os
sistemas nervosos dos seres humanos e dos demais animais. Isso € relevante pelo fato de que

ao terem sistemas nervosos parecidos € presumivel que sua funcionalidade ocorra de modo



105

também semelhante. Se o ser humano sente dor e seu sistema nervoso é parecido com o dos
demais animais, principalmente os mamiferos e as aves®, por analogia, pode-se deduzir que
estes também sejam capazes de sentir dor e de sofrer e, portanto, de possuir interesses. A esse

respeito, Singer (2010, p. 18) destaca:

Quase todos os sinais externos que nos levam a inferir a existéncia de dor em seres
humanos podem ser observados em outras espécies, sobretudo naquelas mais
intimamente relacionadas a n6s: os mamiferos e as aves. Os sinais comportamentais
incluem contorcBes, contracBes do rosto, gemidos, ganidos ou outras formas de
apelos, tentativas de evitar a fonte da dor, demonstracdes de medo diante da
perspectiva de repeticdo e assim por diante. Além disso, sabemos que esses animais
possuem sistemas nervosos muito semelhantes aos nossos, que respondem
fisiologicamente como 0s nossos, quando se encontram em circunstancias em que
sentiriamos dor: elevacdo inicial da pressdo da sanguinea, pupilas dilatadas,
transpiracdo, aceleracdo do pulso e, se o estimulo continuar, queda da pressdo
sanguinea.

A partir do reconhecimento de tais tracos comportamentais e fisioldgicos, podemos
afirmar que é moralmente injustificavel inferirmos que os seres humanos sentem a sensacao
de dor e/ou de sofrimento ao emitir esses sinais externos e 0 negarmos quando a emissao é
reproduzida por um membro de outra espécie bioldgica. Seria um contrassenso afirmar que o
ser humano sofre quando grita ou se contorce e, por isso, precisa ter seu sofrimento aliviado, e
negar a mesma inferéncia e consideracdo quando um animal ndo humano apresenta sinais
similares. Para o autor, ainda que a inferéncia de que um ser humano estd sofrendo ou
sentindo dor seja facilitada pela linguagem e capacidade de comunicacao, essa habilidade nao
desempenha papel imprescindivel para saber que ele sofre, pois ela ndo constitui a
caracteristica necessaria para que um ser possua sensibilidade; além disso, o ser humano
mente e, assim, acabariamos por inferir sua sensacdo a partir de seu comportamento, dos
sinais externos por ele emitidos, o aproximando ainda mais do modo como o0s demais animais

reagem. Um ponto importante dessa argumentacdo vincula-se ao fato de que se a linguagem

58 Embora em Libertagdo Animal e Etica Prética, Singer concentre-se nos mamiferos e nas aves enquanto seres
morais por sua notavel e indiscutivel sensibilidade, na obra A Etica da Alimentagdo, em parceria com Jim
Mason, ele aborda a questdo da sensibilidade também dos peixes. Ali, eles afirmam: “Sneddon e colegas
injetaram veneno de abelha e acido acético nos labios de trutas arco-iris criadas em cativeiro e descobriram que
elas esfregavam os labios no cascalho do fundo do tanque e apresentavam um movimento de um lado para outro
comum em mamiferos que sentem dor. Outros peixes, em um grupo de controle, tiveram somente agua salgada
injetada nos labios; e ndo apresentaram 0 mesmo comportamento. Em geral, conforme os pesquisadores, a truta
mostrou ‘alteragdes comportamentais e fisioldgicas profundas... comparaveis as observagcdes em mamiferos
superiores.” Essas altera¢cdes iam muito além de simples reflexos autométicos. Além disso, quando os peixes
receberam morfina, eles continuaram a se alimentar, como se esperaria que fizessem se estivessem com dor € a
dor tivesse sido aliviada. Os pesquisadores concluiram que os peixes ‘sentem dor’. [...] os peixes existem por
muito mais tempo do que os seres humanos, mas ndo pararam de evoluir quando nossos ancestrais se mudaram
para terra firme. Como resultado, segundo Brown, ‘A estrutura do cérebro de um peixe ¢ muito variada e muito
diferente da nossa, entretanto, ela funciona de uma forma muito semelhante’”. (SINGER; MASON, 2007,
P.143).



106

for utilizada como critério para saber se um ser sofre e/ou sente dor, os deficientes mentais e
as criancas que ainda ndo desenvolveram essa aptiddo seriam excluidos das consideracbes
morais, pois se poderia inferir, ja que ndo podem comunicar suas sensacdes pela linguagem,
que elas, juntamente com os animais ndo humanos, ndo possuem a capacidade de

experimentar tais sensacdes. Ou, como defende Carvalho (2006, p.237):

Se 0 que importa é a capacidade de sofrer, e se ndo é moralmente licito que se inflija
sofrimento aos seres humanos, nem mesmo aqueles deficientes, nos quais o
raciocinio e a linguagem ndo chegam a se manifestar, segue-se que por uma questao
de coeréncia, ndo se pode infligir dor aos animais.

Como vimos, 0s animais ndo humanos emitem quase todos 0s sinais externos que 0s
seres humanos manifestam quando passam por uma sensacéo de dor e/ou de sofrimento, ou
seja, se esquivam, tentam fugir da fonte de sofrimento, apresentando um comportamento
muito semelhante ao que o0s seres humanos com graves deficiéncias mentais e bebés que ainda
ndo desenvolveram por completo a linguagem apresentam quando submetidos as mesmas
sensacOes. Ou, em outros termos, demonstram a dor e sofrimento sentidos por intermeédio de
gritos, gemidos, contracGes do rosto, tentativas de fuga e medo. Isso porque, conforme ja
indicamos, 0s animais ndo humanos respondem de modo semelhante aos seres humanos
quando submetidos a fontes de sensagdes dolorosas, bem como quando estdo em perigo
iminente, pois possuem sistemas nervosos muito parecidos e, a partir disso, é presumivel que

possuam funcionalidades também similares. Sobre isso o autor afirma:

O sistema nervoso dos animais evoluiu, assim como 0 nosso; as historias
evoluciondrias dos seres humanos e dos outros animais, sobretudo a dos mamiferos,
s6 se desviaram depois que as caracteristicas centrais do nosso sistema nervoso ja
estavam formadas. A capacidade de sentir dor aumenta a perspectiva de
sobrevivéncia de uma espécie, pois faz com que seus membros evitem fontes de
danos fisicos. N&o é razoavel supor que sistemas nervosos literalmente idénticos do
ponto de vista fisioldgico (com origem e funcBes evolucionarias comuns), que
resultam em formas semelhantes de comportamento em circunstancias anélogas,
devam operar de maneira inteiramente diferente no nivel das sensacfes subjetivas.
(SINGER, 2010, p. 19).

Ainda que os sinais comportamentais expostos por Singer sejam suficientes para
comprovar a sensibilidade dos animais ndo humanos, j& que permitem sua observacao
enquanto sinais de experiéncias sensoriais dolorosas, algumas objecdes sdo apresentadas pelos
adversarios da igualdade para os seres de outras espécies além da homo sapiens. Um bom
exemplo dessas objecBes vincula-se a ideia de que os seres humanos merecem maior

consideracdo no &mbito moral por possuirem um cortex cerebral mais desenvolvido em



107

comparagdo com 0s demais animais. Entretanto, Singer considera que, apesar de 0 cortex
cerebral — o qual é responsavel pelas atividades cerebrais de maior complexidade — néo ser tdo
desenvolvido nos animais ndo humanos, tal estrutura cerebral ndo desempenha grande
importancia em sua capacidade de senciéncia e, portanto, ndo elimina seus interesses, isso
porque a parte do cérebro responsavel pelos impulsos, sensacdes e emocgdes € o diencéfalo
que se encontra desenvolvido tanto nos animais humanos quanto nos animais ndo humanos,
atuando, inclusive, como elemento responsavel pela sobrevivéncia evolutiva dos dltimos,
como ja indicamos antes. Em outras palavras, podemos afirmar que, por intermédio da
sensacdo de dor — cujo responsével € o diencéfalo, conforme enfatiza Singer — 0s animais néo
humanos passam a evitar as fontes originarias de danos fisicos, o que colaborou, por assim
dizer, para 0 aumento de sua expectativa de sobrevivéncia. Desse modo, se as sensacfes sao
originadas pelo diencéfalo e ndo pelo cortex cerebral, ja que este esta relacionado as funcdes
do pensamento ou do raciocinio légico, o fato de ser mais desenvolvido nos seres humanos
que nos demais animais ndo justifica a restricdo da igualdade aos Ultimos, pois a linha
demarcatéria para tanto € a existéncia de sensibilidade e ndo a capacidade de raciocinar.

O comportamento e os sinais externos apresentados pelos animais ndo humanos séo
suficientes, na concepgéo singeriana, para comprovar que eles possuem a capacidade de sentir
prazer e dor e, por isso, tém interesses. No entanto, algumas objecdes ainda persistem como,
por exemplo, a ideia de que pelo fato de o ser humano possuir maior consciéncia daquilo que
ocorre em sua vida, bem como por ter um interesse em existir no futuro, sua dor e/ou
sofrimento seria maior que aquele sentido pelos animais ndo humanos, ainda que a situacao
seja idéntica nos dois casos; 0 que justificaria, por sua vez, a maior consideracdo dos seus
interesses em detrimento dos interesses dos outros animais. De acordo com essa ideia de
“angustia mental”, o ser humano sentiria essas sensagdes com mais intensidade porque, além
da dor fisica, eles tém a capacidade de antecipar seus infortunios futuros e, por isso, sofreriam
ainda mais, 0 que ndo ocorre com 0s demais animais, uma vez que ndo possuem consciéncia
do que lhes acontecera além do presente. Com intuito de demonstrar a arbitrariedade desse
argumento, Singer afirma que, apesar dessa ideia possuir veracidade em determinadas
circunstancias, ela ndo é valida para todos os casos. Em algumas ocasides, a consciéncia
limitada dos animais ndo humanos pode causar-lhes ainda mais sofrimento do que causaria se
eles conseguissem predizer o que vai lhes ocorrer, e isso pode se aplicar igualmente aos seres
humanos. Para entendermos esse posicionamento mais claramente, vejamos a seguinte

passagem:



108

A capacidade mental superior de seres humanos adultos normais faz a diferenca em
muitas questdes: previsdo, memdria mais detalhada, maior compreensdo dos fatos e
assim por diante. No entanto, nem todas essas diferengas apontam maior sofrimento
por parte de ser humano. Em alguns casos, os animais podem sofrer mais, devido a
capacidade de compreensdo mais limitada. Por exemplo, se fizermos prisioneiros de
guerra, podemos explicar-lhes que, embora tenham de se submeter a captura, revista
e confinamento, ndo serdo importunados de outras maneiras, e terdo a liberdade
quando cessarem as hostilidades. Se capturarmos animais selvagens, entretanto, ndo
podemos explicar-lhes que sua vida ndo estd ameacada. Um animal selvagem nao
consegue distinguir entre uma tentativa de dominagdo para confinamento e uma
tentativa de morte: uma provoca tanto terror quanto a outra. (SINGER, 2010, p. 26).

Assim, pode-se dizer que essas objecdes, ainda que necessarias para as discussoes
sobre a igualdade, ndo impedem que o principio da igual consideracdo de interesses seja
aplicado aos interesses dos animais ndo humanos, uma vez que ele parte do reconhecimento
da sensibilidade como critério para a demarcagdo entre 0s seres morais, ou, em termos mais
especificos, entre aqueles que merecem ou nao ter seus interesses respeitados no ambito das
discussGes morais. Por isso, a intensidade da dor é irrelevante para que o principio de
igualdade singeriano seja estendido aos interesses dos animais ndo humanos, ja que é
impossivel medir a intensidade da dor dos seres humanos, que possuem capacidade de
raciocinio e linguagem desenvolvida, assim como dos demais animais. O que conta, conforme
ja mencionado, é a dor e/ou o sofrimento em si mesmos e ndo a dor experimentada por um ser
humano ou por um animal ndo humano.

Por altimo, o autor refuta os adversérios da extensdo da igualdade também para os
animais ndo humanos, pautados na ideia de que a dor e o sofrimento ndo podem ser
comparados entre distintas espéecies e que, por esse motivo, ao se contrapor o interesse de um
humano ao de um animal ndo humano, seu principio de igualdade ndo seria suficiente para
resolver esse impasse. Porém, como ja afirmamos acima, ainda que haja comparagdo entre 0s
sofrimentos e/ou dores pertencentes a membros de diferentes espécies, ela ndo é téo relevante
e imprescindivel quanto se sup@e. 1sso porque, para Singer, ainda que 0 respeito aos interesses
dos demais animais fossem levados em conta quando ndo estivesse em conflito com um
interesse humano, mesmo assim muitos de seus sofrimentos seriam atenuados, ja que iSso
implicaria em mudancgas bastante significativas com relacdo ao tratamento que dispensamos
atualmente aos mesmos. A titulo de exemplo, poderiamos citar: mudancas alimentares,
transformacfes de métodos de criacdo, adaptacGes de procedimentos de experimentaces
cientificas realizados em animais e adogdo de métodos alternativos, mudancas no concernente

a sua utilizagdo como entretenimento, entre outros. Sobre isso, Singer (2010, p. 26) destaca:



109

[...] E provavel que seja verdadeira a impossibilidade de comparagio precisa do
sofrimento entre membros de espécies diferentes, mas a precisdo ndo é essencial.
Ainda que fosse para evitar sofrimento a animais apenas quando se tivesse a
completa certeza de que os interesses dos seres humanos ndo seriam afetados na
extensdo em que os interesses dos animais o sdo, teriamos, forcosamente, de
promover mudancas radicais no tratamento dado aos animais, que envolveriam
nossa dieta, os métodos de criacdo, os procedimentos de criagdo, os procedimentos
experimentais em muitos campos da ciéncia, nossa atitude em relacdo a vida
selvagem, a caca, a utilizacdo de armadilhas e ao uso de peles, e atividade de
entretenimento tais como circos, rodeios e zooldgicos. Como resultado, muito
sofrimento seria evitado.

Resumidamente, podemos considerar que, para Singer, é eticamente injustificavel que
a dor sentida por membros da espécie homo sapiens seja mais relevante que a mesma
sensacdo experimentada por um ser de outra espécie bioldgica. Para ele, a dor sentida pelos
animais ndo humanos deve ter a mesma importancia daquela vivenciada pelos seres humanos.
Pensar contrariamente a isso seria arbitrario e excludente, ainda mais quando considerada a
capacidade de compreensdo humana, pois, se mantida a minima coeréncia, partindo desses
pressupostos, juntamente com os animais ndo humanos, os bebés e o0s seres humanos com
graves deficiéncias mentais também deveriam ter sua igualdade negada. Em termos mais
concisos, pode-se afirmar que ndo existe nenhum argumento plausivel para considerar 0s
interesses dos animais ndo humanos como menos importantes que 0s interesses de nossa

prépria espécie.



110

4. A FILOSOFIA DE SINGER: criticas, controvérsias e mal-entendidos

A partir dos pressupostos apresentados, podemos afirmar que a base da proposta moral
de Peter Singer rompe com a tradicdo da filosofia moral ao conferir aos demais animais
igualdade de consideracdo no ambito das discussdes e dilemas morais. Sua proposta ética
sustenta-se em dois pilares, a saber: na ideia de que o principio norteador das agdes dos seres
sensiveis vincula-se a capacidade de sentir prazer/felicidade e dor/sofrimento, j& defendido
pelos utilitaristas classicos e, além disso, na capacidade de possuir interesses.
Resumidamente, para Singer, a capacidade de sentir prazer e dor é uma condicao prévia para
que o individuo possua interesses a serem considerados no &mbito das discussdes morais, pelo
menos o interesse preliminar pelo alivio do sofrimento. Sendo assim, pode-se afirmar que a
senciéncia €, para o autor, o limite defensavel entre os seres pertencentes a comunidade moral
e, por isso, ndo existem justificativas éticas para que ndo atribuamos igualdade de
consideracao aos seus interesses sob 0 argumento de que pertencem a outras espécies.

Aqui, como forma de esclarecermos alguns mal-entendidos vinculados a sua proposta
ética, cabe apresentar, ainda que sumariamente, a perspectiva de alguns de seus criticos, em
especial daqueles contrarios ao principio da igual consideracéo de interesses sob a alegacéo
de que os animais ndo sentem dor e, desse modo, ndo possuem interesses a serem respeitados.
A titulo de exemplo, podemos citar o viés filoséfico de Peter Harrison, um dos mais
proeminentes criticos da senciéncia animal e Raymond G. Frey, defensor da proposta de que
0S animais ndo possuem interesses a serem considerados, uma vez que ndo possuem as
caracteristicas necessarias para desenvolvé-los, tais como: a consciéncia de si e a linguagem
complexa. Da mesma forma, abordaremos a proposta de J. A. Gray, o qual parte do
pressuposto de que principios morais ndo sdo suficientes para todas as circunstancias
axiologicas e, por isso, necessita ser distinguido das escolhas morais, ja que, em casos
especificos, as regras morais ndo sdo suficientes para solucionar determinados impasses

morais.

4.1 A senciéncia dos animais enquanto delimitacdo moral: as criticas de Peter Harrison

Como pudemos observar no decorrer deste trabalho, Singer prop6e que a igualdade de
consideracdo aos demais animais ndo estd vinculada a sua capacidade de raciocinio,

linguagem complexa ou quaisquer outras caracteristicas individuais que beneficiem nossa



111

espécie em detrimento de outros seres igualmente sensiveis. Para ele, 0 que esta em jogo séo
0s interesses e, para isso, a caracteristica necessaria € a capacidade de sentir prazer e dor, 0
que garante, por sua vez, o interesse preliminar pelo alivio do sofrimento e, posteriormente, o
desenvolvimento de outros interesses. Ora, se um ser sofre ndo existem justificativas
plausiveis no &mbito ético para atribuirmos menos consideracdo aos seus interesses que aos
interesses de nossa propria espécie. Para ele, se 0 ser é senciente, isso j& caracteriza 0 mais
relevante motivo pelo qual devemos respeita-los no campo das consideracfes e discussoes
morais.

Peter Harrison, ao contrério de Singer e da maioria dos pensadores animalistas,
propbs-se a analisar a senciéncia animal partindo do pressuposto de sua inexisténcia e,
portanto, da irrelevancia das correntes filosoficas e juridicas que defendem os animais néao
humanos. Para ele, os autores animalistas ndo discorreram seriamente sobre a capacidade de
sentir — dor ou prazer — dos seres de outras espécies bioldgicas, o que é um problema em sua
perspectiva, ja que este € um dos argumentos mais utilizados pelas correntes de pensamento
em defesa dos mesmos. Para ele, um estudo mais aprofundado sobre essa caracteristica
poderia facilmente refuta-las, bem como impor a necessidade de repensa-las na
contemporaneidade.

Seu posicionamento € exposto no artigo intitulado Do Animals Feel Pain?, no qual o
autor apresenta algumas de suas objecdes a senciéncia dos demais animais, bem como
questiona sua inclusdo no ambito moral. Resumidamente, o autor critica a concepcdo de que
0s seres de outras espécies bioldgicas merecem respeito por possuirem a capacidade de sentir
dor e de sofrer, ja que ndo ha, segundo o pensador, uma comprovacdo cientifica sobre tal
capacidade. A tentativa de Harrison, fundamentada no antropocentrismo das éticas classicas
e das teorias mecanicistas provenientes do pensamento cartesiano, consiste em considerar o
ser humano como superior e, portanto, merecedor de maior consideracdo que 0s demais
animais com bases em sua suposta insensibilidade. Para tanto, no artigo ora citado, o autor
analisa trés tipos fundamentais de argumentos em defesa da senciéncia nos animais nao
humanos, sdo eles: a analogia dos aspectos comportamentais e fisioldgicos; a semelhanca
entre os sistemas nervosos e, por ultimo, a dor enquanto dispositivo de sobrevivéncia e
contribuicio para a evolugdo das espécies®.

Para Harrison, a constatacdo de que os animais sentem dor por meio da analogia com o

comportamento que expressamos quando passamos por experiéncias dolorosas é insuficiente

54 Esses argumentos sdo defendidos por Singer em Libertacdo Animal e Etica Prética como evidéncias da
senciéncia animal, os quais foram expostos no terceiro capitulo desta pesquisa.



112

para a conclusdo de que os mesmos podem experimenta-las, pois seres inanimados, se
programados adequadamente, poderiam emitir sinais comportamentais de senciéncia, ainda
que sejam incapazes de qualquer experiéncia sensorial — como os robos, por exemplo —, isso
porque 0s sinais comportamentais ndo constituem a dor em si e, desse modo, ndo expressam

necessariamente uma sensacao dolorosa. Para o referido autor:

Se nos construissemos um robd desprovido da fala [...] Devidamente programado
como uma maquina que manifestaria o “comportamento de dor” que nds possuimos.
Se acendermos um fogo embaixo dele, ele se esforcaria para escapar [...] se ele for
imobilizado depois de cair, ele poderia, por contracdes faciais, indicar que esta
sendo danificado. Mas esse comportamento de dor ndo nos transmitird nada sobre o
que ele deveria estar sentindo, por ser rob6, ndo pode sentir nada. Tudo o que
poderiamos aprender desse tipo de comportamento é o quanto eficiente o robd foi
programado para autopreservacéo. [...] Nem para 0s animais, nem para 0 nosso rob0
imaginério, é o comportamento de dor fundamentalmente uma expresséo de algum
estado interno. (HARRISON, p. 1991, p. 26).

Como podemos observar, para Harrison, uma vez que 0s aspectos comportamentais
nédo constituem a dor em si, a analogia entre 0 comportamento de um animal ndo humano ao
de um humano, ainda que em situacdo semelhante, nada diz sobre sua capacidade de sentir.
Para ele, os animais, assim como maquinas programadas para emitir sinais de dor, sdo
incapazes de senti-la, pois possuem sistemas internos distintos dos nossos e, ainda que
pudessem experimenta-la, isso ndo quer dizer que sejam conscientes de que a sentem e,
portanto, ela € menos importante quando comparada com a dor sentida pelos seres humanos,
ja que estes sdo conscientes de si. Para o autor, as diferencas entre a estrutura mental dos seres
humanos e dos animais ndo humanos seriam suficientes enquanto constata¢do das diferencas
também no modo como cada um vivencia tal sensacdo, o que justificaria, por sua vez, a
inferioridade e a irrelevancia do interesse animal no plano moral e/ou juridico, posto que,
ainda que sejam sencientes, ndo possuem a consciéncia de si no mundo. Sobre isso, Oliveira

(2012, p. 80, grifos do autor) afirma:

Harrison considera que esses exemplos [analogia do comportamento animal ao de
robds programados] sdo “suficientes para demonstrar que o argumento dos
comportamentos por si s é totalmente fraco”. Mas, além disso, a razdo principal
pela qual Harrison é levado a negar que os animais, assim tal como as maquinas,
sentem dor, é que apesar do apropriado comportamento de dor realizado pelos
animais: “suas estruturas internas sdo suficientemente diferentes das que possuimos
para nos permitir a conclusdo de que eles ndo tém uma vida mental que seja de
qualquer modo compardvel com a nossa”, embora ele aceite que alguns animais
mais proximamente relacionados com a espécie humana, certamente referindo-se
aos primatas, possuam também algum tipo minimo de estrutura interna neural
(neural hardware) que nos seres humanos é considerado como sendo envolvida na
experiéncia da dor.



113

Para o autor, ainda que alguns animais ndo humanos possuam um nivel de
desenvolvimento neural, o qual, nos seres humanos, seria responsavel pela sensacao de dor,
isso ndo é suficiente para afirmar que eles possuem as mesmas capacidades. Segundo ele, a
semelhanga comportamental em situacdes dolorosas ndo é suficiente para inferir que os
demais animais experimentam sensacfes dolorosas, j& que eles podem responder de forma
programada tal qual um rob6, por exemplo. Ora, defende ele, embora os animais apresentem
sinais comportamentais dos quais se poderiam inferir uma experiéncia dolorosa, € possivel
que a resposta animal para tais estimulos ndo lhes acarrete as mesmas sensac@es que sentiriam
0s membros de nossa espécie.

A segunda objecao refere-se a semelhanca fisiologica dos nossos sistemas nervosos, o
que seria uma forte evidéncia da senciéncia animal. Para Harrison, no entanto, a dor é um
estado de consciéncia e, por isso, ela ndo pode ser inferida a partir da reagcdo e/ou aparéncia
fisico/corporal®. Embora os estados mentais e algumas estruturas fisicas do cérebro possuam
ligacbes das quais poderiamos deduzir que sua estrutura fisica € uma condicdo para o
desenvolvimento dos eventos mentais, para ele seria um equivoco sugerir a presenca de
determinados eventos mentais — como a dor — a partir da observacgdo fisica e estrutural do

organismo. Ou, como afirma Oliveira (2012, p. 81):

Nossas experiéncias de dor, por exemplo, observa Harrison, parecem ser mediadas
diretamente por uma complexa rede fisica envolvendo as varias partes diferentes do
cérebro, principalmente, o cdrtex cerebral, responsavel pelo controle das sensagdes e
emogbes. Mas, apesar de cada conexdo bem estabelecida entre as estruturas
observaveis do cérebro e 0 mais alusivo estado mental, seria precipitado, considera
Harrison, tentar predizer o estado mental de individuos com bases na presenga ou
auséncia de certas estruturas, ou mesmo baseando-se no status psicolégico destas
estruturas.

Ainda que existam conexdes entre os estados mentais e certas estruturas fisicas do
cérebro, elas ndo sdo uma regra e, por isso, parecem irrelevantes para comprovar que 0S
animais possuem sensacdes semelhantes as nossas. Com intuito de demonstrar a validade de
seu argumento, o autor refere-se ao fato de que as sensac¢fes dolorosas podem ocorrer também

como um evento mental exclusivo, ou seja, podem ser desencadeadas independentemente de

55 Podemos entrever, nesse contexto, que a concepcdo de Harrison segue os passos e alusdes das teorias
cartesianas, nas quais os animais ndo humanos seriam destituidos de qualquer capacidade de sensibilidade, ja que
seriam autbmatos ou, mais especificamente, seres inanimados, meras maquinas incapazes de qualquer forma de
sentimento, sejam eles de prazer ou de dor. Para uma melhor compreensdo desse ponto, cf. Silva (2008, p. 476-
495).



114

uma estrutura fisica. A titulo de exemplo, ele cita a dor fantasma®cuja sensacéo desagradavel
é experimentada pelo individuo, ainda que o membro fisico tenha sido removido. Podemos

entender isso mais claramente nas palavras de Oliveira (2012, p. 82):

Essa conclusdo deve-se ao fato de Harrison observar que o préprio cérebro humano
apresenta uma incrivel capacidade para gerar certos estados mentais na auséncia de
estruturas fisicas relevantes. O autor menciona, como melhor exemplo para
corroborar a sua tese, os casos de individuos amputados que relatam estarem
conscientes do membro que foi recentemente amputado.

Para Harrison, a dor fantasma confirmaria a suspeita de que determinados eventos
mentais sdo independentes de uma dada estrutura fisica ou, em termos mais especificos, ainda
que alguns eventos mentais possuam uma conexdo com a estrutura fisica, esta ndo é
imprescindivel para seu desencadeamento. Ora, uma vez que é possivel ao individuo sentir a
dor de um membro fisico inexistente em sua estrutura corporal, € viavel pensar, por
consequéncia, que uma estrutura fisica ndo engendra reagdes iguais em organismos, ainda que
semelhantes, de espécies distintas. Para o autor, as analogias entre diferentes espécies sao
complexas e inviaveis, pois elas nada demonstram acerca do real funcionamento bioldgico em
cada organismo, pois suas capacidades estruturais internas sao imensas, as quais tornam
incertas tais analogias até mesmo entre os seres humanos, a respeito dos quais ndo ha um
consenso cientifico sobre 0 modo como o cérebro, enquanto estrutura fisica, e os eventos

mentais se conectam. Ou, ainda nas palavras de Oliveira (2012, p. 84, grifos do autor):

O estado mental da dor ndo pode ser percebido e nem mesmo inferido por meio da
percepcao dos sentidos tanto do comportamento, como da estrutura e das fungbes do
cérebro em si mesmo.Para o autor, a partir dos exemplos de pessoas com
insensibilidade congénita a dor, casos de “visdo cega”, pessoas que sentem dor no
membro fantasma, ou animais que possuem certas capacidades sem possuir em seus
cérebros as partes que sdo associadas a igual habilidade em seres humanos (exemplo
das aves que podem ver, embora ndo possuem cortex visual), sdo suficientes para
demonstrar que estados mentais (como a dor) ndo estdo diretamente relacionados

% A dor fantasma é caracterizada pela percepcdo de uma sensagio dolorosa por um paciente cuja parte do corpo
removida cirurgicamente ou apds um trauma ainda é sentida como presente. Normalmente a dor fantasma é
sentida no pds-operatério da amputagdo, no qual o individuo ainda consegue sentir sua presenga. Sua
permanéncia pode ser de dias, semanas ou anos, ja que o alivio para esta ndo é possivel a partir dos métodos
convencionais. Sobre esse ponto, cf. Demidoff e col. (2007, p. 234-239), no qual com bases nas perspectivas
deRohlfs e Zazé (2000), ¢ afirmado: “A dor fantasma é uma sensagdo dolorosa referente a0 membro (ou parte
dele) perdido que pode se apresentar de diversas formas tais como ardor, aperto, compressdo ou até mesmo uma
dor intensa e freqiiente. A propor¢do relativa dos amputados em grupos ‘com dores cronicas’ e ‘sem dores
cronicas’ varia de um estudo para o outro, dependendo da definicdo que se dé as palavras ‘cronicas’ e ‘queixas’,
sendo entdo esta dor relatada por 2% dos pacientes, nimero que em outras pode variar em até 97%. A dor
normalmente estd presente na primeira semana apds a amputacdo, mas ela pode aparecer ap6s meses ou até
varios anos, estando localizada principalmente na parte distal do membro fantasma. A duracdo da dor fantasma
varia de acordo com cada individuo, entretanto a dor severa persiste em apenas uma pequena fracdo dos
amputados, na ordem de 5-10%.



115

com os estados fisicos e, portanto, ndo se deve fazer inferéncias de estados mentais a
partir de estados fisicos para afirmar, a partir disso, que animais sentem dor.

Como podemos observar nas palavras de Oliveira, para Harrison, determinados
eventos mentais podem surgir independentemente de uma estrutura fisica e, sendo assim, ndo
podem ser percebidos a partir da observacdo empirica e, menos ainda, a partir das analogias
entre organismos distintos, ja que, apesar de suas semelhancas fisicas, eles podem responder
de forma diferente diante de situagdes parecidas. Ou, em outros termos, uma vez que a dor,
enquanto evento mental, ndo é desencadeada exclusivamente pela estrutura fisica do
organismo, ela ndo pode ser observada e afirmada a partir de determinadas analogias, como
fazem os pensadores animalistas ao afirmar a existéncia da dor em determinados animais,
mais especialmente nos mamiferos e nas aves, atraves da semelhanga entre suas estruturas
fisicas e as dos seres humanos. Isso nada diz, segundo o autor, sobre 0 modo como 0s
organismos respondem aos acontecimentos externos, mas apenas atesta que h& uma
semelhanca estrutural.

Por conseguinte, 0 autor sugere que, mesmo que oS animais ndo humanos possuam a
capacidade de sentir dor, sua intensidade pode ser distinta da dor vivenciada pelos membros
de nossa espeécie, pois possuimos um nivel superior de consciéncia, da qual os mesmos nédo
compartilham. A titulo de exemplo, o autor expde o fato de que seres humanos com danos
cerebrais no cortex responsavel pela visdo — cdrtex visual — e que, por isso, se afirmam cegas,
conseguem, ainda assim, visualizar determinados objetos. Em outros termos, 0s seres
humanos com o cortex visual danificado, embora afirmem serem cegas, podem, em alguns
casos, enxergar determinados objetos, ainda que ndo possuam a consciéncia de vé-los. Isso
indicaria, na perspectiva do autor, a possibilidade de haver experiéncias sensoriais sem a
devida consciéncia desses eventos mentais 0 que sugere, por conseguinte, que as
demonstragdes comportamentais podem ocorrer mesmo sem termos consciéncia de seu fator

desencadeador. Sobre isso, vejamos a passagem a segulir:

Como se sabe, 0 cortex visual nos seres humanos é diretamente necessario para a
visdo. Individuos que sofrem danos nessa regido do cérebro podem perder partes da
visibilidade. Harrison cita pesquisas realizadas com pessoas afetadas no campo da
visdo e que alegavam serem cegas. Nos experimentos, foram apresentados objetos
de formas simples em seu campo cego de visdo. Apesar dos individuos terem
negado que eram capazes de ver qualquer coisa, eles podiam, com razoavel
consisténcia, descrever a forma do objeto e aponta-lo. Para Harrison, esses casos de
visdo cega, “indicam que ¢é possivel ter experiéncias visuais das quais ndo temos
consciéncia”. Mais importante ainda, isso sugere, segundo o autor, que “possa haver
experiéncias ndo conscientes em que nds podemos, no entanto, responder com o
apropriado comportamento”. Individuos com visdo cega podem aprender a reagir



116

como se eles vissem, mesmo que eles ndo tenham consciéncia de estarem vendo
algo. (OLIVEIRA, 2012, p. 83).

A partir do experimento realizado em pessoas com danos cerebrais no campo da viséo,
Harrison conclui que, com o cortex da visdo danificado, elas perdem a consciéncia de que
enxergam, mas, apesar disso, conseguem reagir aos objetos como se, de fato, os conseguissem
ver. O intuito do autor ao demonstrar que o comportamento dos seres humanos pode, em
situacOes especificas, ocorrer sem a devida consciéncia do mesmo destina-se a, através de sua
analogia, afirmar que os animais podem exibir um comportamento de dor em situagdes em
que seres humanos poderiam senti-la, mesmo sem possuir consciéncia do que lhes acontece,
tal qual os seres humanos com o cortex visual danificado que se comportam como se ainda

enxergassem, ainda que ndo possuam a consciéncia disso. Ou, como o autor afirma:

Pode ser concluido que estimulos de experiéncias em um animal, que nds
achariamos dolorosas, podem ser qualitativamente diferentes (isto €, ndo dolorosa)
ou deveriam ser até mesmo inconscientes. Animais podem reagir de tal modo a
estimulos, exibindo “comportamento de dor”, e ainda ndo ter essa experiéncia
mental que chamamos de “dor”, ou possivelmente ndo ter experiéncia consciente
alguma. (HARRISON apud OLIVEIRA, 2012, p. 84).

Nesse contexto, a defesa de Harrison vincula-se a ideia de que, apesar da estrutura
fisica de determinados sistemas internos serem semelhantes entre humanos e demais animais,
0s ultimos, por sua capacidade limitada de consciéncia, podem responder aos estimulos em
que nos sentiriamos dor sem, de fato, sentir dor alguma. Para o autor, a dor enquanto evento
constituido por fatores psicoldgicos e ndo apenas pela estrutura e sistemas fisicos dos
individuos seria inerente aos seres humanos, uma vez que estes possuem uma continuidade de
consciéncia e, portanto, sdo capazes de senti-la e, por conseguinte, de sofrer.

Por altimo, Harrison expde o argumento animalista de que os animais sdo capazes de
sentir dor, pois ela seria um importante dispositivo de sobrevivéncia e, portanto, indispensavel
na subsisténcia evolucionaria das espécies. Para os pensadores animalistas, como Singer, a
dor foi imprescindivel no processo de evolucdo dos animais, ja que, através dessa experiéncia
sensorial, eles passam a evitar fontes de dores nocivas ao seu organismo, o que colaborou
durante seu processo evolutivo para a adaptagdo ao meio em viviam e, por conseguinte, para o
aumento de sua expectativa de vida. Para estes, sem a senciéncia os demais animais, assim
como 0s seres humanos, ndo evitariam experiéncias dolorosas, 0 que diminuiria, por sua vez,

suas chances de sobrevivéncia e a propria evolucao da espécie.



117

Para o autor, no entanto, a dor em si mesma ndo desempenha grande papel no processo
evolutivo, mas o comportamento mediante suas fontes desencadeadoras. Em termos mais
especificos, Harrison defende que o dispositivo evolutivo de sobrevivéncia e adaptacdo das
espeécies vincula-se ao comportamento externo diante de uma fonte de dor, ou seja, a0 modo
como o individuo reage diante das fontes fisicamente nocivas, e ndo propriamente a
capacidade de sentir dor. Para ele, ainda que o individuo seja insensivel as situacbes em que a
maioria das pessoas sentiria dor, sua insensibilidade nao € responsavel pelos danos sofridos,
mas a inexisténcia dos comportamentos apresentados pelos que possuem a capacidade para
esses estados mentais, comportamentos estes que poderiam ser aprendidos, ainda que o ser
ndo desenvolva a capacidade de sentir dor. Assim, para ele, 0 comportamento é o dispositivo
determinante para que 0s seres — até mesmo aqueles insensiveis a dor — evitem as fontes
nocivas ao Seu organismo e, por consequéncia, resistam ao processo de adaptacdo e
subsisténcia evolutiva e ndo a dor em si mesma.

Como podemos entrever, em contraposicdo ao que a maioria das teorias animalistas
defende e Singer aceita, Harrison atribui maior importancia ao comportamento apresentado
pelos individuos em situac6es que Ihes causariam danos fisicos do que a dor em si. Segundo
ele, € o comportamento o dispositivo necessario para 0 aumento das chances de subsisténcia
da espécie, apresentando-se também como um instrumento de sobrevivéncia evolutiva, o qual
pode ser apresentado e aprendido ainda que o ser ndo possua a capacidade de sentir a dor que
demonstra. Para o autor (1991, p. 33), “[...] [a] teoria da selecdo natural demonstraria apenas
gue comportamentos como esforco violento, contor¢bes faciais e choro, servem mais
diretamente para o propdésito de aumentar as chances do animal de sobrevivéncia e
reprodugdo.”

Como podemos observar, 0 autor ndo estabelece uma relacdo intrinseca entre a
sensacdo de dor e a apresentacdo de determinados comportamentos, os quais, se revelados por
seres humanos, poderiamos inferir a experiéncia de dor. Ora, uma vez que esses aspectos
comportamentais sdo dispositivos de sobrevivéncia, ndo é possivel inferir que, sempre que
apresentados, eles expressem a sensacdo verdadeiramente experimentada, mas apenas uma
manobra para aumentar suas chances de subsisténcia e de adaptacéo e, por isso, afirma o
autor, ainda que os animais ndo humanos expressem, diante de eventos em que 0s seres
humanos sentiriam dor, comportamentos semelhantes ao que apresentamos em situagcdes
também parecidas, isso ndo quer dizer que eles sejam capazes de sentir as mesmas
experiéncias sensoriais que sentimos, mas apenas que apresentam comportamentos

semelhantes. Para ele, 0os animais ndo expressam a dor sentida, ja que ndo séo capazes de



118

senti-la, mas apenas apresentam 0s aspectos comportamentais mais aptos a aumentarem suas
chances de sobrevivéncia, reproducdo e adaptacdo ao meio em vivem. Assim diz Harrison
(1991, p. 33): “Na verdade nenhum [animal ndo humano] expressa sua dor. Antes, cada um se
comporta de um modo provavel a aumentar as chances de sobrevivéncia da espécie”.

Um dos aspectos comprovados pela teoria da evolucdo refere-se & semelhanca dos
aspectos fisiologicos e biologicos entre os sistemas internos dos seres humanos e demais
animais, o que contribuiu, por assim dizer, para a relevancia e justificativa das analogias
animalistas entre tais organismos, bem como para a proposic¢ao da senciéncia nos animais nao
humanos, teoria mediante a qual a dor é percebida enquanto dispositivo evolucionéario. 1sso
pode ser comprovado até mesmo pelo fato de que inUmeras experiéncias cientificas séo
realizadas nos animais ndo humanos para, s6 posteriormente, serem aplicadas em seres de
nossa espécie biolégica, como os testes para o desenvolvimento de sedativos e analgésicos,
por exemplo.>’

No entanto, ainda que Harrison reconheca a importancia da teoria da evolucéo, bem
como a veracidade de sua proposta, ele considera a existéncia e a importancia de outros
fatores essenciais para a constituicdo da dor e do sofrimento, 0s quais sdo inerentes aos seres
humanos e ndo comprovados nas demais espécies, tais como a linguagem complexa, a
inteligéncia, a criatividade, a consciéncia, bem como as atividades simbdlicas estabelecidas
culturalmente. Para ele, 0s seres humanos possuem caracteristicas particulares suficientes para
tornar a dor sentida por eles superior a qualquer experiéncia sensorial semelhante presente nos
demais animais. Um dos exemplos citados pelo autor é a capacidade de uma consciéncia
continuada, isto é, de uma memoria e, sendo assim, a dor se constitui por fatores psicoldgicos
construidos a partir de um contexto sociocultural e, portanto, ela ndo existe exclusivamente
enquanto dispositivo de sobrevivéncia. Sobre isso, o0 comentério de Felipe (2014, p. 153) é

bastante esclarecedor:

Ha uma caracteristica distintiva da dor sentida por seres de outras espécies
bioldgicas e por humanos, assim entende Harrison. No caso humano, nem toda dor
tem a finalidade de garantir a sobrevivéncia. Nem toda dor, por outro lado, ameaca a
sobrevivéncia fisica daquele que a sente, embora, “[...] sob condigdes nas quais ela
se torne aguda e persistente, a dor impe(ca) a quem sofre [...] o trabalho e o
pensamento claro, o sono, elimina o apetite, baixa 0 moral e pode até mesmo
destruir a vontade de se autoajudar a sobreviver”®,

"Para um maior aprofundamento desse ponto, cf. Felipe (2014).
%8 Cf. também Harrison (1991, p. 130).



119

Na perspectiva de Harrison, a dor é constituida a partir de eventos mentais que podem
ocorrer sem a necessidade de uma determinada estrutura fisica, como ocorre com a dor
fantasma. Com base nisso, 0 autor pressupde que a dor ndo estd vinculada apenas ao aspecto
fisico — comum aos animais humanos e ndo humanos —, mas também a fatores psicoldgicos
que podem ser construidos a partir de elementos socioculturais — existente apenas nos seres
humanos conscientes de si. Assim, pode-se afirmar, nessa perspectiva, que nem toda dor
ameaca a sobrevivéncia do individuo e, portanto, ela ndo serve em todos 0s casos como um
mecanismo de sobrevivéncia e evolucdo das espécies, sendo ainda um dispositivo capaz de
barrar determinados impulsos instintivos®®.

A partir disso, pode-se afirmar que os animais ndo humanos, por ndo possuirem uma
“consciéncia continuada”, sdo incapazes de sentir a dor enquanto dispositivo psicologico
construido no contexto sociocultural e, desse modo, sdo incapazes de sofrer com algum nivel
de dor que possam vir a sentir®®. Em suma, para Harrison, ainda que alguns animais n&o
humanos possam sentir algum nivel de dor, sua intensidade é distinta daquela sentida por um
ser humano consciente de si e, desse modo, ela ndo possui a mesma relevancia quando
comparada com a dor sentida pelos seres de nossa espécie, isso porque ela ndo desencadeia
nenhum tipo de sofrimento, o que justificaria, por conseguinte, a ndo consideracdo e o
desrespeito dispensados aos demais animais em nossas sociedades. Sobre isso, Felipe (2014,
p. 154) afirma:

Sem a meméria [consciéncia continua], ndo teriamos nenhuma lembranca das
experiéncias dolorosas e ndo poderiamos ordenar nossas a¢fes com vistas a nos
poupar da dor ou a nos preparar para enfrentd-la, quando inevitavel. Na auséncia de
meméria, ou de uma consciéncia continua, ninguém pode afirmar que uma
determinada experiéncia de dor lhe pertence, pois dela ndo retém qualquer registro
consciente.

Para o autor em questdo, a memoria é um pressuposto essencial para a capacidade de
sofrimento na experiéncia de dor fisica e/ou psicoldgica. Ora, se 0 ser vivo ndo é capaz de

reter determinadas informacGes sobre a dor outrora experimentada, ele ndo é capaz, por

% Sobre isso, Felipe (2014, p. 153) afirma: “Harrison acaba por classificar a dor em dois tipos: uma, alerta
humanos e ndo humanos para a presenca de riscos ou ameagas a integridade dos tecidos de seu organismo,
denominada, via de regra, dor fisica, e outra, aparentemente s6 possivel a humanos, ndo tem a fungdo de
preservar a vida e o bem-estar, e sim de libertar-nos ‘da compulsdo de agir instintivamente’. Essa dor ‘produz
alertas rapidos, mas alertas que podem ser ignorados’”.

60 Peter Harrison, distintamente de Singer ou de Bentham, confere uma distingdo entre as experiéncias de dor e
de sofrimento. Enquanto os Ultimos pensadores consideram a dor e o sofrimento como nomenclaturas distintas
para uma mesma experiéncia sensorial responsavel pelo impedimento do desenvolvimento pleno e integral da
vida do ser sensivel, Harrison os considera como conceitos distintos. Para ele, o sofrimento esta vinculado a
memaria — consciéncia continuada —, a qual é pressuposto para que a dor possua a relevancia e a consideracao
atribuidas aos seres conscientes de si. Em suma, aos seres humanos possuidores de um eu autdnomo.



120

consequéncia, de sofrer e, por isso, sua dor é tdo efémera que ndo se torna passivel de
comparacao e igualdade de consideracdo com aquela sentida pelos membros da espécie homo
sapiens. Assim, ainda que Harrison ndo deseje atribuir uma justificativa as agressdes aos
animais de outras espécies, ele nega que 0s mesmos possuam a capacidade de sofrimento ao
sentir dor como sofrem os seres humanos e, desse modo, as posicdes dos pensadores
animalistas, como Singer, deveriam ser repensadas ou, quicé, refutadas.

Sendo assim, podemos entrever que, em determinados momentos de sua obra,
Harrison até aceita que a experiéncia de dor seja possivel a alguns animais, especialmente 0s
mais préximos dos seres humanos, como o0s primatas. No entanto, o autor defende que, por
ndo possuirem uma consciéncia continuada, os animais sdo incapazes de sofrer e, por isso, sua
dor é extremamente limitada e efémera, o que justificaria a desigualdade de consideracao
qguando entram em conflito com os interesses e as dores sentidas pelos seres humanos.

Ainda segundo o autor, o tratamento dispensado aos animais ndo humanos néo deve
ser embasado em especulagdes incertas sobre determinados eventos mentais, como a dor ou 0
sofrimento, pois essas experiéncias sensoriais, como pudemos observar acima, sdo muito
imprecisas até mesmo entre 0s seres humanos, embora tenhamos razdes suficientes para
comprovar essas capacidades em membros da nossa espécie, mas ndo nos demais animais.
Para ele, existem outras razdes a partir das quais as teorias animalistas poderiam se enquadrar
e ndo nos eventos mentais inerentes aos seres da espécie homo sapiens, como as ideias

dispensadas ao meio-ambiente ou as obras de arte, por exemplo. Como o préprio autor afirma:

Outras consideracBes — estética, ecoldgica, sentimental, psicoldgica e pedagogica —
podem nos dar uma base mais sélida para a fundamentagdo de uma “ética animal”.
Resumidamente, seria moralmente errado atacar a estatua Pietd, de Michelangelo
com um martelo, apesar do fato de ser uma maravilhosa obra de arte trabalhada em
marmore, [ela] ndo pode sentir dor. Se animais sdo meras maquinas, e eles s&o,
apesar de intrincada e maravilhosa maquinas (maioria deles), assim como velhas
construcdes, arvores e trabalhos de arte, podem muito enriquecer nossas vidas.
Adequadamente, argumentos racionais podem ser montados contra atos que
danificariam ou os destruiriam. (HARRISON, 1991, p. 38 apud OLIVEIRA, 2012,
p. 89-90).

Desse modo, contrariando as teorias animalistas, bem como os incontaveis relatos
cientificos sobre a existéncia de dor também nos animais ndo humanos, Harrison conclui que
a dor e o sofrimento, enquanto eventos mentais, sdo muito duvidosos até mesmo entre 0s
seres humanos e, por isso, € injustificavel que uma proposta de defesa e/ou direito animal seja
baseada nesse critério, ja que existem fundamentos mais solidos e suficientes para regular o

tratamento que empregamos aos animais ndo humanos. Por fim, em sua perspectiva, pode-se



121

afirmar que o principio de igualdade proposto por Singer € insuficiente e muito duvidoso,
uma vez que se baseia em eventos sensoriais subjetivos — dor e prazer — como critério
preliminar o &mbito da comunidade moral e, assim incluir os demais em nossas discussdes e
dilemas morais. Portanto, para Harrison, a triade de argumentos — semelhanca
comportamental, similaridade dos sistemas nervosos e a dor enquanto dispositivo de
sobrevivéncia e evolucdo — em defesa de uma moralidade que inclua os animais ndo humanos
é insuficiente, fragil e passivel de refutacdo. Para ele, existem elementos mais plausiveis para
pensarmos a posicao dos animais em nossas sociedades e ndo apenas a busca por semelhancas
entre eventos mentais que ja sdo muito duvidosos até mesmo entre 0s animais consciéncia de

si, 0S membros da espécie homo sapiens.

4.2 Os interesses enquanto parametro para a igualdade animal: as criticas de Raymond
G. Frey

No decorrer deste trabalho, pudemos observar que a filosofia moral de Singer em
defesa dos animais ndo humanos é fundamentada no limite de sensibilidade, isto é, na
capacidade que os demais animais, assim como 0s seres humanos, possuem de sentir prazer
(felicidade) e dor (sofrimento). Para este pensador, a senciéncia possibilita que os animais nao
humanos, assim como 0s membros de nossa espécie, possuam a capacidade de ter interesses,
ao menos o interesse prévio em evitar a dor ou o sofrimento, ja que essa experiéncia sensorial
0 impossibilita de desenvolver outros interesses e, assim, usufruir plena e satisfatoriamente a
sua vida. Raymond G. Frey, no entanto, discorda veementemente dessa perspectiva moral,
pois parte do pressuposto de que apenas 0s seres humanos possuem interesses e, sendo assim,
apenas estes sdo dignos de igualdade de consideragéo e inclusdo no ambito da comunidade
moral.

Distintamente do posicionamento moral de Peter Singer, para Frey, a capacidade de
possuir interesses € inerente exclusivamente aos seres de nossa propria espécie bioldgica e,
desse modo, apenas o0s seres humanos sdo merecedores de respeito e igualdade de
consideracdo moral. Em sua concepcdo, os interesses estdo vinculados a capacidade de
querer, desejar e possuir necessidades e ndo ao limite de sensibilidade do ser vivente. Os
animais ndo humanos, assim como as plantas, possuem necessidades como de agua e de ar,
por exemplo, mas ndo sdo capazes de possuir desejos, ndo podem querer; iSSO porque para

desejar, o individuo deve ser capaz de ter crenca, de querer algo existente e isso €



122

possibilitado exclusivamente pelo mecanismo da linguagem, ja que é por meio dela que os
individuos podem expressar e armazenar as informagdes sobre aquilo que creem existir.

Ora, uma vez que o querer ¢ o limite defensavel para que os interesses sejam
respeitados e ele é inerente exclusivamente a capacidade da linguagem, capacidade esta
restrita aos seres humanos, apenas estes sdo passiveis de respeito e igualdade moral. Frey, ao
contrario de Harrison, ndo nega que 0s animais sejam capazes de sofrer, entretanto, essa fato
nada contribui para que eles sejam inclusos nas discussGes morais, isso porque a capacidade
de querer, de ter desejos e de crencas que contam para que o individuo desenvolva a
capacidade de ter interesses ndo sdo possiveis nesses individuos, como quer Singer, mas tao
somente, nos animais ndo humanos. Ou seja, na perspectiva deste pensador, se ndo ha a
capacidade de querer ndo ha, por consequéncia, interesses a serem considerados. Sobre isso,
Felipe (2014, p. 122) defende:

Frey defende a tese de que para que um ser tenha desejos é preciso que seja capaz de
crengas. Crer, em outras palavras, é querer. Querer é desejar algo por saber que isso
existe. Desejos, crencas, querer sdo eventos sO possiveis a seres dotados de
linguagem, pois é na linguagem que tudo se armazena para a construcdo dos
desdobramentos necessarios ao querer por crer na existéncia de algo. Para Frey, 0s
animais ndo tém interesses, embora tenham necessidades. N&o tendo conhecimento
de suas proprias necessidades, ndo sdo capazes de crer em alguma coisa. Na falta da
capacidade de crer, nenhum animal é capaz de desejar. Em ndo sendo capaz desejar,
ndo héa interesses que um animal possa cultivar.

Os animais ndo humanos, na concepcdo de Frey, apesar de possuirem determinadas
necessidades vitais, tais como: alimento, dgua e ar, sdo incapazes de possuir ou cultivar
qualquer tipo de interesse, pois ndo possuem a linguagem desenvolvida e, por conseguinte, a
capacidade de ter crencas, bem como de querer. O autor compara ainda as necessidades vitais
desses animais as necessidades que determinadas maquinas possuem para ter um bom
funcionamento. Aqui, podemos alegar que sua concepc¢do é fortemente influenciada pelo
posicionamento cartesiano®® de que os animais seriam seres autdmatos e, assim, destituidos de
sensibilidade e consciéncia, bem como, por consequéncia, de interesses ou preferéncias.

Podemos entender isso mais claramente nas palavras do proprio autor:

Um céo pode necessitar de 4gua. Mas isso ndo pode ser no sentido de “querer” no
qual tendo interesses dependera. [...] Assim como cdes necessitam de &gua para
funcionar normalmente, tratores necessitam de 6leo para funcionar normalmente; e
assim como 0s cdes morrerdo a menos que suas necessidades por &gua sejam
satisfeitas, também as arvores e a grama e uma grande variedade de plantas e

61 Cf. DESCARTES, R. Animal are Machines. In. REGAN, T.; SINGER, P. Animal Rights and Human
Obligation. 2. ed. New Jersey: Prentice Hall, 1989.



123

vegetais morrerdo, a menos que suas necessidades de agua sejam satisfeitas. (FREY,
1979, p. 235).

Desse modo, podemos alegar que o autor considera que ainda que oS animais nao
humanos possuam necessidades vitais — ar, dgua e alimento —, isso ndo quer dizer que
possuam a capacidade de querer, de ter crencas e, menos ainda, desejos; isso pelo fato de que
para um ser possuir a capacidade de crer e, por conseguinte, de querer e desejar, ele precisa
necessariamente possuir a capacidade de discernir entre sentencas verdadeiras e falsas, o que
é possivel exclusivamente em seres dotados da capacidade para a linguagem complexa, uma
vez que na auséncia da linguagem é impossivel ao individuo tomar consciéncia e discernir
sobre sentencas validas ou ndo. Resumidamente, para ele o desejo é possibilitado pela crenca
em uma determinada sentenca, apenas por seu intermédio somos conduzidos ao desejo.
Porém, a crenca € possibilitada exclusivamente por meio da linguagem complexa. Sobre isso
o autor exemplifica: “se um colecionador de livros raros deseja possuir um determinado titulo,
ele primeiramente crer na seguinte sentenca: ‘existe uma obra rara que ndo possuo’, sem essa
crenga ndo ha a possibilidade de que o desejo seja desencadeado; no entanto, para crer em
uma sentenca é imprescindivel o desenvolvimento linguistico. Em suma, podemos afirmar
que Frey defende basicamente que os animais ndo humanos, por ndo serem dotados da
linguagem complexa, ndo possuem interesses a serem considerados no &mbito da comunidade
moral, assim como a éticas tradicionais, ele fundamenta sua perspectiva na ideia de que 0s
animais ndo merecem igualdade de consideracdo por ndo possuirem determinadas
caracteristicas factuais, as quais seriam comuns apenas ao seres humanos adultos com todas
as suas capacidades cognitivas desenvolvidas. No entanto, exigi-se com isso, se mantido o
minimo de coeréncia, que sua concep¢do exclua ndo apenas 0os membros de outras espécies
bioldgicas, mas também seres humanos com graves deficiéncias mentais, bem como os bebés
e as criancas muitos pequenas, como ja afirmara John Rawls®?.

Desse modo, uma vez que os demais animais ndo possuem a linguagem e, por
consequéncia, a capacidade de discernir entre sentencas verdadeiras — imprescindiveis para o
desencadeamento da crenga e, posteriormente, do desejo — eles ndo possuem interesses a
serem considerados nas discussdes e dilemas morais. Com isso, defende o autor, € um
contrassenso as discussdes em torno da igualdade de algo — interesses — ao qual os animais
ndo possuem aptiddo. Se os animais ndo sdo dotados da linguagem e, assim ndo possuem

crengas, querer ou desejos, logo € impossivel que possuam interesses, 0 que torna, para ele,

62 Sobre isso, cf. o terceiro capitulo deste trabalho.



124

um absurdo moral toda a discussdo ética em defesa da igual consideragdo aos interesses dos
animais ndo humanos, nas quais Singer € um dos principais representantes. Apesar de
possuirem necessidades, isso ndo é suficiente enquanto pressuposto para a aptiddo a ter

interesses e serem igualmente respeitados. Sobre esse ponto, Felipe (2014, p. 122) afirma:

Hoje, Frey os declara [os animais ndo humanos] destituidos de interesses por serem
destituidos da capacidade de crer em sentencas verdadeiras [possibilitada pela
linguagem]. Ambos [refere-se ao pensamento de Descartes e Frey], cada um a seu
préprio modo, ndo reconhecem que sujeitos morais devam ser responsabilizados por
acOes danosas a vida dos animais.

Podemos afirmar que para Frey, distintamente de Singer, o sofrimento dos animais néo
humanos ¢é irrelevante para a alegacdo de que eles sdo dotados de interesses e, por isso
deveriam ter tais interesses respeitados. Ora, uma vez que a capacidade de ter interesses é
posterior a capacidade de ter crengas, de querer e de ter desejos, pouco importa se o individuo
passa por experiéncias dolorosas ou ndo. Ainda que o autor reconheca a existéncia da
necessidade de néo sofrer do animal ndo humano, isso ndo quer dizer, segundo ele, que o
mesmo possua 0 querer e 0 desejo de ndo sofrer ou de ter seu sofrimento aliviado, pois ele
ndo pode expressar isso através da linguagem, ja que ndo possui consciéncia do que lhe
sucede e, assim, ndo possui interesses a serem considerados moralmente. Ou como afirma
Oliveira (2012, p. 137-138):

Para Frey, a capacidade de sofrimento dos animais é irrelevante para fundamentar os
interesses ou originar qualquer consideragdo moral para com eles. No seu
entendimento, se um céo é cortado, isto ndo significa que exista nele um desejo, uma
crenca e um querer em ndo sofrer, uma vez que isto sé pode ser articulado por uma
linguagem sofisticada, e, portanto, ele ndo possui interesses, e assim, ndo ha
interesse moralmente importante a ser levado em consideracdo nesse ato. Embora o
animal tenha uma necessidade de ndo sofrer, assim como de se alimentar e beber
agua para o seu bom funcionamento, isso nao significa, segundo o pensamento de
Frey, que ele tenha uma consciéncia ou interesse acerca disso, do mesmo modo que
uma maquina tem certas necessidades para o seu bom funcionamento sem que isso
se configure como um querer, um desejo e um interesse e muito menos uma
consciéncia de tal estado.

Assim como Harrison, Frey considera imprescindivel que o ser vivo possua
consciéncia de si para ser considerado no ambito das proposi¢des morais. No entanto, para
Frey, a consciéncia de si vincula-se a capacidade e ao desenvolvimento da linguagem
complexa. Ora, se o individuo ndo consegue expressar determinadas sentencas linguisticas ele
ndo pode, por conseguinte, assimilar as mesmas e ndo sendo capaz disso ndo o é também de

ter crencas e de desejar, desvinculando-se do campo dos seres merecedores da moralidade e



125

do respeito, os quais sdo empregados aos seres humanos conscientes de si, dotados da
linguagem sofisticada e, por isso, capazes de ter interesses. Como ele proprio exemplifica:

A minha crenca de que falta uma Biblia de Gutenberg em minha colegdo €
verdadeira se, e apenas se, na minha colecao falta uma Biblia de Gutenberg; isto ¢, a
verdade desta crenca ndo pode ser mantida por mim sem ser 0 caso que eu estou
consciente da verdade da sentenga “minha colegdo falta uma Biblia de Gutenberg” é
no minimo parcialmente uma funcdo de como o mundo é. (FREY, 1979, p. 236 apud
OLIVEIRA, 2012, p. 136).

Como podemos ver, a consciéncia de si vinculada a linguagem é indispensavel para
que o individuo possua a capacidade de ter interesses e, a partir disso, sejam inclusos no
ambito da comunidade moral e tenham igualdade de consideracdo a tais interesses. Os
animais ndo humanos, por ndo serem capazes de falar e, desse modo, de discernir entre as
sentencas verdadeiras, pois ndo possuem uma consciéncia, ndo tem crencas nem desejos 0
que os exclui permanentemente da cadeia dos membros dignos a igualdade de respeito no
ambito das discussdes e dilemas morais. Para Frey, se o0 ser vivo ndo possui tais
caracteristicas factuais € improvavel que possam desenvolver interesses e, desse modo, ndo ha
motivos para refletir sobre 0 modo como sdo respeitados ou negligenciados pelos sujeitos
morais e detentores do direito de ter seus interesses respeitados, em suma, para 0 autor, as
teorias em defesa dos demais animais que baseiam seus argumentos em seus interesses a
partir do seu limite de sensibilidade, como faz Singer, devem ser repensadas, ja que pouco
importa a senciéncia animal, mas exclusivamente sua capacidade de crer, querer e desejar,

bem como todos 0s pressupostos para que sejam capacitados a tais caracteristicas.

4.3 A coeréncia moral: o posicionamento de J. A. Gray

Como pudemos observar no decorrer desta pesquisa, a perspectiva singeriana de que
0s demais animais merecem, assim como 0s seres humanos, igualdade de consideragdo no
ambito da comunidade moral é fundamentada a partir do limite de sensibilidade do individuo,
sensibilidade esta responsavel pela capacidade de desenvolver interesses, pelo menos o
interesse preliminar em evitar fontes dolorosas e ter seu sofrimento aliviado. Em suma, para
ele, se um ser sofre é justificavel que seus interesses sejam considerados igualmente aos
interesses de todos os envolvidos na mesma acdo independentemente se pertencem ou ndo a
espécie homo sapiens. Ora, podemos alegar, se 0s interesses de todos os individuos devem ser

considerados imparcialmente, ele estd em conformidade com o principio de ndo maleficéncia,



126

isto é, com a ideia de que ndo se deve infligir mal/danos ao outro e, por isso, deve atender
também ao principio da justica, isto é, tratar a todos de modo justo, ndo discriminar®®. Para
Singer, no entanto, o outro a ser considerado ndo pertence exclusivamente a nossa prépria
espécie, mas a todos 0s seres sencientes e, por isso, € injustificavel a atribui¢do de critérios e
caracteristicas arbitrarias que beneficiem apenas o0s seres humanos conscientes de si, pois se 0
principio da ndo maleficéncia € valido para os seres humanos, logo deve ser valido para todo

e qualquer ser passivel de sofrimento. Ou, como afirma Felipe (2014, p. 133):

Se, pois, um principio ético, por exemplo, o da ndo maleficéncia, proibe ao sujeito
ou agente moral infligir dor ndo justificAvel, esse mesmo principio, assim o
entendem Tom Regam e Peter Singer, deve ser aplicado sem discriminacdo, isto é,
sem 0 estabelecimento de critérios arbitrarios que separam os seres dos quais nos
sentimos biologicamente mais préximos dos das demais espécies, em relacdo aos
quais ndo sentimos nenhuma proximidade, como se a distancia genética e ndo a
maleficéncia fosse o critério moral em apreco. Se o principio ético é o da néo
maleficéncia, por uma questdo de coeréncia devemos nos abster de fazer o mal a
qualquer ser capaz de senti-lo.

Desse modo, podemos afirmar que a espécie bioldgica a qual o ser sensivel pertence
ndo tem importancia para que seus interesses sejam respeitados, mas exclusivamente sua
capacidade de sentir. Entretanto, questiona-se Gray langando sua critica as teorias animalistas,
como discernir entre o interesse mais forte quando o0 que esta jogo ndo se trata do sofrimento
de membros de uma mesma espécie, mas, ao contrario disso, quando o que estd em questao é
0 interesse de um ser humano em contraposi¢do ao de um animal ndo humano, ambos seriam
colocados no mesmo plano de consideracdo moral? Se escolhida a atenuacdo do sofrimento
humano em detrimento daquele sofrido por um ndo humano, isso ndo seria por si S6 uma
decisdo antropocéntrica e especista, ja que coloca o sofrimento humano como superior a
dor/sofrimento dos demais animais?

Para Gray, o posicionamento animalista de fil6sofos como Peter Singer, defensores da
ideia de que a dor e o sofrimento ndo devem ser infligidos ao outro independentemente de sua
espeécie bioldgica € um argumento valido e, por isso, ndo o questiona. Porém, ainda que seja
valido ele suscita, em sua percep¢do, algumas indagacOes e impasses morais, tais quais as
teorias da filosofia tradicional que consideravam os animais como seres irrelevantes no campo
da moralidade, como seres desprovidos de qualquer capacidade que os pudessem tornar seres

morais e, assim, passiveis da igualdade de consideragdo. Sumariamente, com base na tese de

83 Sobre isso, cf. Penna, et. al., 2012, p. 82.



127

ndo discriminacdo fundamentada na espécie apresentada na década de 70 por Richard D.
Ryder, e corroborada por Singer, Gray ndo se questiona sobre a ndo atribuicdo de sofrimento
aos seres de distintas espécies, para ele, é perfeitamente compreensivel que todos os seres
sensiveis sejam respeitados e tenham seu interesse em ndo sofrer considerado. Entretanto, a
igualdade de consideragdo nos encaminha para o0 seguinte impasse moral: como tratar
igualmente os interesses de membros de espécies distintas? Para este pensador, é impossivel o
julgamento do interesse mais intenso até mesmo entre membros de nossa espécie, o que dizer,
entdo, dos interesses entre espécies distintas? Em suma, o que Gray indaga realmente refere-
se aos casos em que o interesse em n&o sofrer dor de um animal ndo humano em confronto
com 0 mesmo interesse de um ser humano, seria possivel atender a ambos 0s casos, ainda que
0s recursos sejam limitados para tanto? A real preocupacdo de Gray refere-se, mais
especificamente as experimentacGes cientificas, questiona-se ele: seria possivel atender ao
interesse em n&o sofrer tanto dos seres humanos que delas se beneficiam quanto ao interesse
em ndo sofrer dos animais utilizados para o desenvolvimento de novas drogas e/ou
aprimoramento daquelas ja existentes, uma vez que elas (pesquisas cientificas), para atender o
interesse humano pelo alivio das dores e doencas, se utilizam dos animais causando-lhes dor,
sofrimento e, na maioria esmagadora das vezes, morte aos animais? Podemos entender isso

mais claramente em suas proprias palavras:

Se é errado infligir desnecessariamente dor, é igualmente errado infligir dor a um ser
humano, a um rato ou a uma aranha. Mas a situacdo muda claramente quando se
trata de escolhas morais entre o sofrimento experimentado por um ser humano e o
sofrimento experimentado por membros de outras espécies; na verdade, a situacdo €
claramente diferente quando se trata de escolher entre o sofrimento de dois
individuos diferentes, ainda que os dois pertencam a espécie humana. (GRAY, 1991,
p. 68).

Em seu artigo In Defense Of Speciesism, como podemos observar acima, Gray afirma
gue embora a tese de que ndo se deve atribuir sofrimento ao outro independentemente de sua
espécie seja verdadeira e absolutamente plausivel enquanto perspectiva moral, faz-se
necessaria uma distincao entre escolhas e principios morais, isso porque quando confrontado
os interesses dos humanos com aqueles pertencentes aos ndo humanos toda essa percepcgéo
ética se transforma, adquire outro significado e relevancia, ja que é pouco provavel que a
atribuicdo do mesmo peso aos interesses semelhantes entre espécies distintas seja oportuna
em todas as circunstancias. Nas palavras de Felipe (2014, p. 133, grifos da autora): “[...] na
concepcao de Gray, ha que se estabelecer uma distingdo entre principios morais e escolhas



128

morais. No seu entender, tudo adquire outro significado quando, por exemplo, se compara a
dor sofrida por um humano a dor sofrida por um outro animal”.

Desse modo, pode-se alegar que Gray ao defender a diferenciacdo entre os principios e
as escolhas morais®, pretende chamar a atencdo das éticas animalistas para o fato de que os
principios normativos ndo sdo apliciveis em todas as situacdes semelhantes e, desse modo,
restaria aos mesmos a admissdo de que determinados principios antropocéntricos, ainda que
minimos, seriam necessarios para a tomada de algumas decisbes morais especificas e,
portanto, aceitar que até mesmo nas teorias que pretendem defender os interesses dos demais
animais o antropocentrismo prevalece e faz-se necessario, o que refutaria o posicionamento
desses pensadores, uma vez que Se aproximariam das perspectivas as quais pretendem
combater: as éticas classicas que baseiam suas fundamentacGes em caracteristicas arbitrarias
gue beneficiam quase que exclusivamente as preferéncias dos seres humanos em detrimento
dos demais animais.

Ora, se os interesses dos seres sensiveis entram em conflito e o principio da néo
maleficéncia alega que todos os interesses devem receber a devida atencdo. Logo esse
principio ndo é aplicavel a todos as circunstancias, fazendo-se necessaria a tomada de decisao,
a escolha moral. Em outros termos, podemos alegar que é possivel, em situacfes como essas
— interesses em conflito entre seres sensiveis em um mesmo evento —, que a utilizacdo de um
principio normativo ndo seja suficiente enquanto resolucdo para decidir qual interesse é mais
forte e, por isso, mereceria ser atendido em detrimento do interesse do outro. E nesse
contexto, por assim dizer, que as escolhas morais aparecem, ou seja, surgem a partir da
insuficiéncia da simples aplicacdo do principio moral, principio este inaplicavel a
determinados tipos de situa¢fes. Reformulando os termos, o que Gray afirma basicamente é
que situacbes em que um interesse humano — pelo alivio do sofrimento, por exemplo —
confronta-se com 0 mesmo interesse de um animal ndo humano, em circunstancias em que 0s
meios para atendé-los sejam escassos, a aplicagdo de um principio moral basico como o da
ndo maleficéncia, por exemplo, é insuficiente para decidir qual dos individuos merece ter seu
interesse respeitado e, por isso, surge a necessidade de ultrapassa-lo e fazer uma escolha
moral entre a intensidade de cada interesse, atribuindo, portanto, mais importancia a um dos

individuos envolvidos na mesma agéo.

84 Os principios morais sdo as regras normativas como, por exemplo, a obrigacdo moral de néo infligir dor
desnecessaria ao outro e estd em conformidade com o principio da ndo maleficéncia, bem como o dever de
eliminar, quando possivel, a dor que outro sente, fundamentado no principio da beneficéncia, j& as escolhas
morais sdo as decisdes perante situages nas quais a utilizagdo de um principio moral ndo € suficiente.



129

Sendo assim, podemos concluir que para este autor, a ordenagdo de determinados
principios normativos, como aqueles propostos pelos tedricos animalistas, ndo sdo suficientes
enquanto pressupostos para determinadas discussées morais, 0 que complica, segundo ele, as
decisbes do sujeito moral que parte do pressuposto da ndo atribuicdo de dor aos demais
individuos — ndo maleficéncia —, bem como da eliminacdo da dor que o outro sente —
beneficéncia —, ainda que para isso seja necessario empregar dor a outro ser sensivel. Aqui,
podemos entrever que o autor propde que a dor poderia ser justificavel se, a partir dela, o
agente moral consegue atenuar o sofrimento do outro como, por exemplo, a dor causada aos
animais ndo humanos em experimentacfes cientificas, as quais impdem sofrimento aos
animais sob a justificativa de que, com isso, eliminaria e/ou atenuaria o sofrimento dos
membros de nossa espécie, o que para Gray seria justificavel enquanto escolha moral. Para
ele, a partir de sua visdo antropocéntrica, especista e conservadora, a imposicdo do
sofrimento aos demais animais seria justificavel, j& que proporciona sua eliminacdo e/ou
atenuacdo nos seres humanos. Desse modo, para ele, 0s principios normativos propostos pelas
teorias animalistas servem exclusivamente para tornar mais confusa e complicada a escolha
do sujeito moral — pesquisadores — frente ao conflito do interesse pelo alivio do sofrimento
entre o ser humano e o animal ndo humano.

A partir dessas visfes equivocadas das teorias animalistas, em especial aos
pressupostos singerianos, avaliaremos a seguir cada uma delas, a fim de esclarecer esses mal-
entendidos a partir da propria perspectiva de Peter Singer, j& que em todo seu referencial
tedrico o autor discute atentamente cada um dos argumentos aqui apresentados, ainda que nao

trate desses pensadores em si®.

4.4 A perspectiva singeriana enquanto analise e refutacdo dos argumentos de Peter

Harrison, Raymond G. Frey e Jeffrey A. Gray

Até aqui, pudemos observar algumas das criticas lancadas & concepcéo de Singer em

defesa dos animais ndo humanos. Peter Harrison, por exemplo, fundamenta sua critica na

65 Cabe salientar, no entanto, que as criticas aqui expostas ndo representam todas as perspectivas em confronto
com as teorias animalistas, mas apenas a de alguns pensadores conservadores frente aos problemas enfrentados
pela ética aplicada em nossos dias atuais. Além dos conservadores, temos ainda as criticas bem-estaristas e 0s
argumentos abolicionistas, 0s quais, ainda que ndo se coloqguem como adversarios da igualdade para os demais
animais lancam critica ao modo como Peter Singer trata dessa questdo no decorrer de toda sua obra filoséfica.
Cara ressaltar ainda que ndo analisaremos esses argumentos tanto pelos limites deste trabalho, como pelo fato
gue 0s mesmos ndo se opdem a igualdade animal, mas, tdo somente, ao posicionamento singeriano.



130

alegacdo de que as teorias animalistas, que se utilizam da capacidade de sentir como
pressuposto para a inclusdo dos animais ndo humanos na comunidade moral, pouco se
debrucaram sobre a natureza dessa caracteristica e ndo se questionaram se ela é inerente
realmente as demais espécies. Com isso, tais tedricos estariam atribuindo caracteristicas,
comportamentos e emogdes inerentes a natureza humana aos demais seres. Para ele, é
necessario aos animalistas um aprofundamento sobre o que seria a capacidade de sentir para,
sO posteriormente, deliberar se os animais ndo humanos possuem, de fato, essa caracteristica.
Para ele, tais perspectivas cairiam no antropomorfismo ao tentar atribuir direitos, respeito e
igualdade de consideracdo aos membros de outras espécies bioldgicas. Ora, sabemos que 0s
seres humanos sentem dor porque podem se expressar e discernir sobre a veracidade de
determinadas sentencas, como defende Frey, porém sera mesmo que 0s animais, enguanto
seres incapazes de se expressar através da linguagem complexa, seriam capazes das sensacoes
e caracteristicas factuais que possuimos? E se, porventura, forem os animais capazes de sentir
e, por isso, merecedores de respeito e igualdade de consideracdo, como discernir sobre o
interesse mais valioso se confrontado os interesses humanos e ndo humanos em uma mesma
circunstancia, como indaga Gray? Aqui, tentaremos examinar cada um desses
questionamentos a partir da concepc¢do ética apresentada pelo préprio Singer, com o intuito de
esclarecer tais mal-entendidos, bem como tornar mais compreensivel a proposta moral deste
autor.

Com base nos pressupostos acima, Harrison expGe uma série de contra-argumentos a
senciéncia animal, por meio dos quais alega que os estudos apresentados pelos tedricos
animalistas seriam inconsistentes e sem profundidade e, por isso, a defesa dos animais com
base na senciéncia ndo seria possivel, j& que tais autores apenas atribuem caracteristicas
humanas aos mesmos, mas ndo debatem seriamente sobre sua natureza. Por conseguinte, o
autor critica veementemente a atribuicdo de um mesmo significado aos conceitos de dor e de
sofrimento, nomenclaturas que, para Harrison, devem ser diferenciadas, pois ocorrem de
diferentes formas nos seres humanos. Em suma, pode-se afirmar que toda sua argumentacéo
em defesa das éticas tradicionais, assim como o faz Frey, considera os problemas morais
como uma mera discuss&o sobre determinados enunciados 16gicos e linguisticos®® e ndo como
problemas praticos a serem enfrentados a fim de aprimorar o &mbito da moralidade e das

acoes humanas em nossas sociedades.

% Sobre esse ponto cf. Parizeau (2007, p. 595), Oliveira (2013, p. 16-25) e Horta (2015, p. 21-41).



131

Como pudemos ver no inicio deste capitulo, os argumentos de Harrison contra as
teorias animalistas sdo enderecadas aos trés principais argumentos em defesa dos animais néo
humanos, a saber: a semelhanca comportamental, a similaridade dos sistemas nervosos entre
humanos e demais animais — em especial os mamiferos e as aves — e a teoria evolucionaria — a
dor enquanto dispositivo de subsisténcia das espécies —.

Para 0 autor, a comparag&o entre 0s aspectos comportamentais entre os seres humanos
e 0s animais ndo humanos nao significa necessariamente que os Ultimos estdo sentindo
realmente uma sensagdo dolorosa, mas, tdo somente, que expressam alguns comportamentos
em situacGes em que nds, enquanto seres humanos, sentiriamos dor. Isto €, apesar do fato de
0s animais ndo humanos fugirem de fontes de dor, apresentar gemidos, contor¢cdes ou
grunhidos, para ele isso ndo significa que eles estejam, de fato, passando por uma experiéncia
dolorosa e, ainda que fosse comprovada a sensacdo de dor — 0 que é improvavel, em sua
concepcao —, i1sso ndo constituiria obrigatoriamente a capacidade de sentir, uma vez que isso
pode ser usado apenas como um mecanismo de sobrevivéncia, ainda que 0S mesmos nao
sintam dor alguma. Influenciado pela teoria mecanicista de Descartes, Harrison considera que
esses aspectos comportamentais poderiam ser apresentados até mesmo por maquinas
programadas para exercé-los, o que ndo significa que elas experimentariam uma sensacéo de
dor, mas apenas uma boa programacdo robdtica. Entretanto, podemos indagar: se, para
Harrison, € um contrassenso a analogia entre o comportamento dos animais e dos seres
humanos, sendo ambos seres vivos com sistemas muito semelhantes, o que nos faria crer na
analogia entre seres organicos — animais nao humanos — e uma maguina robdtica? Que outro
motivo, além do especismo arraigado e do antropocentrismo ético, nos faria comparar o0s
sistemas de seres vivos e sencientes — como 0s animais ndo humanos — com o sistema interno
de um rob6 e ndo considerar valida a analogia entre seres vivos semelhantes?

O posicionamento ético de Harrison é bastante duvidoso e contraditorio, pois se a
analogia entre as expressfes comportamentais € duvidosa entre organismos Vivos que
compartilham inimeras caracteristicas e se portam diante de algumas situacdes de modo
também parecido, ndo ha motivos plausiveis, por consequéncia, para crer que 0 mesmo tipo
de analogia seja utilizado de modo parcial e excludente entre seres vivos e o funcionamento
de uma méaquina.

Ora, no primeiro capitulo de Libertacdo Animal, intitulado de “Todos 0s animais sdo
iguais”, Singer apresenta uma exposi¢do bastante esclarecedora sobre a teoria cartesiana e
aquelas por ela influenciadas, com intuito de demonstrar 0 quédo tendenciosas sdo tais

comparagOes. Para ele, os aspectos comportamentais manifestos tanto pelos animais néo



132

humanos quanto pelos seres humanos ndo representam a dor em si, mas apenas alguns sinais
externos de que o individuo experimenta e sofre com tais sensagdes. Porém, ainda que tais
sinais externos ndo constituam a dor em si e, ainda que ndo possamos experimentar a dor do
outro, € através deles que supomos que nossos amigos, familiares ou até mesmo
desconhecidos possuem a capacidade de sentir dor de modo semelhante a dor que sentimos.
Ora, uma vez que a dor ou o sofrimento sdo sensacOes subjetivas e, por isso, ndo podemos
senti-las por outro individuo, podemos inferi-las por meio da observacdo empirica de seus
sinais comportamentais.

Desse modo, se 0 argumento apresentado por Harrison de que 0s animais ndo humanos
sdo incapazes de sentir dor, pois agiriam similarmente as maquinas robéticas programadas
para expressar determinados comportamentos, bem como a ideia de que a observacdo das
expressdes comportamentais — observacdes defendidas desde o século XIX por John Stuart
Mill®’, o qual defende que um principio moral deve ser embasado em observagdes empiricas —
ndo sdo suficientes para inferir que os animais sdo sencientes, seriamos obrigados a aceitar
gue 0s outros seres humanos, assim como 0s animais ndo humanos e o0s rob6s programados,
podem apresentar sinais externos de dor, ainda que nao a estejam sentindo verdadeiramente.
De fato, se a dor € um evento subjetivo, ndo podemos experimentar a dor dos demais
individuos, sejam eles humanos ou ndo humanos. Todavia, se 0s sinais comportamentais nada
dizem sobre a realidade da sensagdo experimentada, ndo podemos inferi-la nem mesmo sua
entre 0s proprios seres humanos, uma vez que sentimos apenas as nossas proprias sensacoes.
Em termos ainda mais especificos, para Singer, s6 podemos aceitar que a observacao empirica
dos comportamentos humanos diante de uma situacdo dolorosa € um sinal de dor real se, e
somente se, aceitarmos também que os comportamentos semelhantes apresentados pelos
animais ndo humanos, em eventos em que sentiriamos dor, expressam a dor realmente
sentida. Do contrario, devemos inferir que os demais seres humanos podem ser maquinas
robéticas. O oposto disso expressa 0 especismo arraigado, bem como a parcialidade humana
no julgamento de nossas acfes com relacdo as demais espécies bioldgicas. Sobre isso, 0

comentario de Singer (2010, p. 17-18) é bastante elucidativo:

Teoricamente sempre podemos estar equivocados quando supomos que outros seres
humanos sentem dor. E concebivel que um de nossos mais intimos amigos seja, na
realidade, um rob6 construido de maneira inteligente, controlado por um cientista
brilhante, de modo que expresse sinais de sofrimento, mas ndo seja, na verdade,
mais sensivel que qualquer outra maquina. Nunca poderemos ter absoluta certeza de
que ndo é esse 0 caso. No entanto, embora isso possa representar um enigma para 0s

67 Cf. 0 2° capitulo desta dissertacdo, bem como Mulgan (2012, p. 30-48) e Sim&es (2016, p. 37-61).



133

filésofos, nenhum de n6s tem a menor divida que nossos amigos intimos sentem
dor, exatamente como nés sentimos. Trata-se de uma inferéncia razoavel, baseada na
observagdo do comportamento alheio em situagfes nas quais sentiriamos dor, e no
fato de que temos, todos, motivos para pressupor que nossos amigos SA0 seres como
nds, com sistema nervoso parecido com o nosso, que supostamente funciona como o
nosso e que provoca sensacdes semelhantes em circunstancias semelhantes.

Para Singer, é inadmissivel que a observacdo comportamental de outros seres humanos
seja aceita como prova de que 0s mesmos sentem dor e, a0 mesmo tempo, negé-la quando o
que estd jogo é o interesse dos demais seres sensiveis. Nao existe uma justificativa
moralmente aceitavel para negar a evidéncia de que existem seres com sistemas nervosos
semelhantes e que expressam reacdes também parecidas em circunstancias analogas e apenas
concebé-las em seres de nossa propria espécie. Mais absurdo que isso € aceita-la entre seres
completamente distintos nos quais um € biolégico, como os animais ndo humanos, e um ser
construido de modo artificial, como os robds e, além disso, ndo admitir inferéncia semelhante
guando sdo os interesses ndo humanos a serem considerados. Ora, 0s animais nao humanos
sdo seres biologicos e € sabido que seus sistemas nervosos ndo foram construidos
artificialmente para parecerem com 0s sistemas dos seres humanos, 0s quais em nada se
comparam aos sistemas de maquinas, de rob6s programados artificialmente. Ou, como afirma
Oliveira (2012, p. 93):

Animais ndo sdo seres criados artificialmente e tdo pouco sdo seres imaginativos,
como € o robd de Harrison. Animais séo seres biol6gicos que apresentam profundas
semelhangas com seres humanos, o que torna a comparacgéo e a inferéncia, portanto,
muito mais razoavel de ser realizada do que a comparacdo e inferéncia a partir de
maquinas.

Uma vez que os seres humanos e 0s demais animais sdo seres biol6gicos e ndo um ser
autbmato criado de modo artificial, seria mais coerente, defende Singer, a analogia dos
comportamentos externos de dor entre tais seres, que entre estes e uma maquina robotica
imaginaria, como propds Harrison em sua critica as teorias animalistas, isso porque 0s sinais
comportamentais desses organismos sdo extremamente semelhantes e, seria contraditoria a
alegacdo de que sinais parecidos em organismos também semelhantes reagem de forma

completamente distinta em eventos idénticos. Ou,

Se é justificavel admitir que outros seres humanos sentem dor como nds sentimos,
ha algum motivo para que uma inferéncia equivalente ndo seja justificavel no caso
de outros animais? Quase todos o0s sinais externos que nos levam a inferir a
existéncia de dor em seres humanos podem ser observados em outras espécies,
sobretudo naquelas mais intimamente relacionadas a nds: os mamiferos e as aves.
Os sinais comportamentais incluem contor¢des, contracfes do rosto, gemidos,



134

ganidos ou outras formas de apelos, tentativas de evitar a fonte da dor,
demonstragcBes de medo diante da perspectiva de repeticdo e assim por diante.
(SINGER, 2010, p. 18).

Ainda em Libertacdo Animal, Singer apresenta uma série de exemplos da utilizacéo
dos animais ndo humanos em testes psicoldgicos, 0s quais seriam inaceitaveis se, a partir da
observacdo empirica dos sinais comportamentais dos seres de outras espécies, ndo fosse
possivel inferir a semelhanca entre seu comportamento com aqueles apresentados pelos
humanos em circunstancias parecidas. Se ndo é possivel predizer que o comportamento de dor
animal é apresentado quando, de fato, eles sentem essa sensacao, seria contraditorio utiliza-los
enguanto modelos para a predicdo do comportamento humano nas mesmas situacdes. Assim,
pode-se afirmar que os experimentos realizados na psicologia comportamental, a qual parte da
analogia entre humanos e animais ao se expressarem em determinados acontecimentos, &, por
si s6, um bom exemplo daquilo que Harrison critica: a capacidade de dor nos animais a partir
de sua semelhanca comportamental com os seres humanos. A titulo de exemplo, o autor

demonstra o seguinte:

Num experimento que utiliza essa roda®®, Carol Franz, do Departamento de ciéncias
do comportamento do AFRRI, treinou, durante nove semanas, 39 macacos, duas
horas por dia, até que conseguissem alternar periodos de “trabalho” e de “descanso”,
por seis horas continuas. Eles eram submetidos a doses variadas de radiacéo.
Aqueles que recebiam as doses mais altas vomitavam até setes vezes. Eram, entéo,
postos de volta na roda, para a medicdo do efeito da radiacdo na capacidade de
“trabalhar”. Durante esse periodo, se um macaco ndo movimentasse a roda por um
minuto, “aumentava-se a intensidade do choque para 10 mA®[...] Alguns macacos
continuavam a vomitar enquanto estavam na roda de atividades. Franz registrava o
efeito que as doses variada de radiacdo exerciam no desempenho deles. O relatorio
também indica que os simios submetidos a radia¢do levaram entre um dia e meio a
cinco dias para morrer. (SINGER, 2010, p. 45-46).

Esses testes comportamentais sdo realizados com o intuito de predizer o
comportamento e as reacdes humanas diante de uma dada circunstancia. O exemplo exposto
pelo filésofo australiano era dedicado ao questionamento acerca de como o0s soldados
reagiriam a uma intensa radiacdo em situacGes de guerra, até que ponto resistiriam e
conseguiriam manter-se ativos nessas ocasifes. Ou seja, a partir da observacdo
comportamental dos animais, Carol Franz conseguiu deduzir o0 modo como os soldados em

combate se comportariam diante de um processo de radia¢do, 0 que comprova — através das

8 Segundo Singer (2010, p. 46): “a roda ‘de atividades’ era uma espécie de esteira cilindrica. Na qual os
macacos recebiam choques elétricos, a menos que mantivessem a roda em movimento numa velocidade a de 1,6
km por hora.”

% De acordo com Singer (2010, p. 46): “[Isso] trata-se de um choque elétrico extremamente forte, mesmo para
0s padrdes excessivos da experimentacdo animal norte-americana, e deve provocar dores muito intensas”.



135

ciéncias e da psicologia comportamentais —, distintamente do argumento de Harrison, que 0s
animais reagem de modo similar aos humanos e, por isso, ao externar comportamentos de dor
¢ conveniente a crenca de que estdo expressando a dor que deveras sente e ndo apenas um
comportamento dissimulado para aumentar suas chances de sobrevivéncia. Se os demais
animais fossem incapazes de sentir dor e de sofrer, o que justificaria a realizagdo desse tipo de
teste nos mesmos, j& que sua analogia nada diria sobre o comportamento humano? Ou, como
afirma Oliveira (2012, p. 96-97, grifos do autor):

[...] Se os animais sdo incapazes de viverem experiéncias de dor e sofrimento, néo
h& razdo metodoldgica e cientifica para serem utilizados em experimentos cujas
conclusbes servirdo de base para se inferir conclusbes sobre seres humanos. Por
outro lado, se eles sdo capazes de experimentar tais sensagdes, tdo igual ou
semelhante a dor sentida por humanos, sendo essa a razdo pela qual séo utilizados,
entdo, a0 menos que sejamos especistas, ndo temos razdes morais que justifiquem
provocar os estados desconfortaveis e indesejaveis de dor e sofrimento em animais
que ndo seriam toleradas e aceitas se fossem provocadas em seres humanos.

A partir disso, pode-se concluir que o posicionamento exposto por Peter Harrison é
refutado pela prépria pratica da experimentacdo cientifica em nossas sociedades
industrializadas, isso porque sem a analogia comportamental, todas as pesquisas sobre o
comportamento humano realizadas em animais ndo humanos ndo teriam validade alguma e,
por isso, deveriam ser reformuladas em busca de alternativas mais eficazes. No entanto, na
perspectiva de Singer, a comprovacao de que 0s animais sentem dor, seja atraves desse tipo de
analogia ou por qualquer outro meio, impde a regra moral de ndo se infligir sofrimento aos
mesmos, 0 que impde, por conseguinte, o fim das préaticas da psicologia comportamental, haja
vista que, se sdo capazes de sentir dor e de sofrer, ndo pode haver uma justificativa
moralmente aceitavel para continuarmos a infligir-lhes dores desnecessarias. Sendo assim,
conclui-se que as pesquisas cientificas com animais ndo humanos que objetivam a predicao
comportamental dos seres humanos em determinadas circunstancias séo injustificaveis seja no
gue concerne a insensibilidade do animal, uma vez que sem a sensibilidade ele ndo poderia
reagir de forma semelhante aos seres humanos, seja em relacdo & comprovagdo de sua
sensibilidade, ja que esta implica o dever moral de ndo infligir dor desnecessaria ao outro
(principio da ndo maleficéncia).

O segundo argumento animalista criticado por Harrison refere-se a semelhanca dos
sistemas nervosos dos animais ndo humanos e dos seres humanos. Para ele, uma vez que a
capacidade de sentir dor é um evento mental, ela ndo se limita a estrutura fisica dos

organismos e, mesmo que fosse condicionada pela estrutura fisica, ainda assim ndo se poderia



136

inferir que os mesmos sentem dor, pois as estruturas internas dos humanos e demais animais
sdo distintas, o que tornaria improvavel que eles experimentassem sensacfes parecidas com as
nossas.

A alegacao de Harrison de gue eventos mentais, tais como a dor, sdo independentes da
estrutura fisica do organismo — o que explicaria, para ele, a existéncia da dor fantasma —
eximiria a conclusdo ndo apenas de que ndo podemos confirmar a dor dos animais nao
humanos, mas também, a partir dela, pode-se afirmar que ndo podemos concluir que 0s
demais seres humanos a sentem, assim como ocorre na analise comportamental. Aqui, a dor
continua como uma experiéncia subjetiva e, desse modo, ndo temos como vivencia-la pelo
outro para comprovarmos que, de fato, ele a sente. Em contraposicdo a esse tipo de
argumento, Singer demonstra as razdes pelas quais € possivel crer que os sistemas nervosos
influenciam na sensacdo de dor e, portanto, a semelhanca entre aqueles dos animais nao
humanos e dos humanos contribuiria para a conclusdo de que seu funcionamento reage de
modo também semelhante em situa¢Bes parecidas, inclusive, assim como ocorre nas pesquisas
comportamentais realizadas em animais para conhecimento do comportamento humano, as
demais experiéncias cientificas contribuem para a concepcdo de que nossas reacdes e

sensacOes sdo analogas. Sobre isso, Singer (2010, p. 18-19) afirma:

Além disso, sabemos que esses animais possuem sistemas nervosos muito
semelhantes aos nossos, que respondem fisiologicamente como 0s nossos, quando se
encontram em circunstancias em que sentirfamos dor: elevagdo da pressdo
sanguinea, pupilas dilatadas, transpiracdo, aceleracdo do pulso e, se o estimulo
continuar, queda da pressdo sanguinea. [...] Também sabemos que o sistema nervoso
dos animais ndo foi construido de maneira artificial — como um rob6 o seria — para
imitar o comportamento dos seres humanos diante da dor.

Por conseguinte, Singer defende que, apesar de existirem algumas diferencas de
caracteristicas factuais entre humanos e ndo humanos, tal como o maior desenvolvimento do
cortex cerebral em seres de nossa espécie, isso nada diz sobre a senciéncia dos demais
animais, pois essa parte do cérebro ndo estd vinculada aos impulsos mais basicos do
individuo, como aos impulsos vitais, as sensacdes e emocdes, mas as atividades e func¢des do
pensamento’®, as quais ndo possuem grande relevancia quando se trata de interesses e
capacidades mais basicos e vitais do ser vivente.

O terceiro e ultimo argumento citado e reformulado por Harrison vincula-se a teoria
evolutiva atribuida a dor. Para o autor, a dor ndo é capaz de caracterizar o processo de

adaptacdo do ser ao meio em que vive. Ele ndo confere, por assim dizer, uma utilidade

70 Cf. 0 2° capitulo deste trabalho, bem como o 2° capitulo de Etica Préatica e 1° capitulo de Libertagdo Animal.



137

evolutiva a dor, ndo a percebe como um mecanismo de sobrevivéncia. Com efeito, para
Harrison, o unico dispositivo relacionado & subsisténcia da espécie refere-se ao
comportamento apresentado ao deparar-se com fontes de prejuizos fisicos. Dessa forma,
pouco importa se 0s animais sentem dor ou ndo, 0 que conta para sua sobrevivéncia é o
comportamento apresentado diante de fontes fisicamente nocivas. Sobre isso, Singer (2010, p.
19) é incisivo:

O sistema nervoso dos animais evoluiu, assim como 0 nosso; as historias
evolucionarias dos seres humanos e dos outros animais, sobretudo a dos mamiferos,
S0 se desviaram depois que as caracteristicas centrais do nosso sistema nervoso ja
estavam formadas. A capacidade de sentir dor aumenta a perspectiva de
sobrevivéncia de uma espécie, pois faz com que seus membros evitem fontes de
danos fisicos. Ndo é razoavel supor que sistemas literalmente idénticos do ponto de
vista fisiologico (com origens e funcbes evoluciondrias comuns), que resultam em
formas semelhantes de comportamento em circunstancias andlogas, devam operar de
maneira inteiramente diferente no nivel das sensa¢des subjetivas.

Com isso, pode-se concluir que a dor é responsavel pelo aumento da expectativa de
vida do ser sensivel, pois impede que o mesmo permaneca ligado as fontes fisicamente
danosas ao seu organismo; ela é um importante mecanismo de sobrevivéncia, bem como uma
importante constatacdo da senciéncia nos animais ndo humanos, uma vez que estes reagem
como nés, possuem sistemas nervosos similares e, por ultimo, fogem de fontes de danos
fisicos, assim como o fazem os seres humanos ao se depararem com ameagcas de riscos a sua
sobrevivéncia. Em resumo, para Singer, é através da dor que tendemos a nos comportar de
modo a evitar as circunstancias passiveis de colocar nossas vidas em risco, 0 que so reforca a
sua concepcdo de que os demais animais também a sentem, j& que reagem de modo
semelhante aos seres humanos em ocasides como essas. Ou seja, a dor serve como um
dispositivo de alerta contra determinadas ameacas a integridade fisica do sujeito. Sobre esse
ponto, Oliveira (2012, p. 100) alega:

Pessoas insensiveis a dor tém suas chances de sobreviver diminuidas, pois ndo
percebem a existéncia de certos ferimentos dolorosos que prejudicam o bom e
saudavel funcionamento do seu sistema organico e as levam a morte. Por nao
sentirem a dor elas ndo se comportam de maneira a evita-la. A dor, portanto, possui
uma utilidade biol6gica que evoluiu nos seres vivos, sendo essa capacidade
responsavel por estimular e gerar comportamentos de protecdo da integridade fisica
tanto em seres humanos quanto em animais.

Podemos constatar que, enguanto para Harrison o mecanismo de sobrevivéncia
evolutiva ndo é a sensibilidade, mas sim o comportamento do individuo diante de fontes

nocivas a sua integridade fisica, para Singer é a dor o dispositivo essencial para que o



138

individuo reaja nessas situacbes. Um exemplo disso é o fato de que pessoas com doencas
congénitas que as tornam insensiveis a dor, comumente se ferem e se prejudicam fisicamente
por ndo possuirem a capacidade de sentir essa experiéncia sensorial e, por isso, possuem
menos chances de sobrevivéncia que as demais pessoas que, por serem capazes de senti-la,
cuidam de seus ferimentos, bem como evitam circunstancias que proporcionam a repeticao
dessa experiéncia.

Para Singer, podemos afirmar, é a dor que desencadeia 0 comportamento de fuga das
fontes nocivas, pois sem a capacidade de senti-la € improvavel que os comportamentos
responsaveis pela adaptacdo e, por conseguinte, pela subsisténcia da espécie, fossem
desencadeados, pois a sensacdo de dor é um dispositivo de alerta. De acordo com o filésofo,
ainda que os seres humanos possam fingir uma sensacdo dolorosa com contragdes do rosto ou
gemidos é muito improvavel que os demais animais, até por sua capacidade de raciocinio,
capacidade tdo exaltada pelos defensores do especismo, consigam fingi-las sem, de fato,
vivenciar a sensacao dolorosa e, ainda que pudessem, ndo poderiam, assim como ndo podem
os seres humanos, fingir as reacdes fisioldgicas do organismo quando passam por tais
experiéncias, como a elevacao da pressdo sanguinea, dilatacdo das pupilas ou sudorese, por
exemplo.

Por conseguinte, podemos defender que a dor nos demais animais pode ser
comprovada até mesmo pelos proprios cientistas, médicos veterinarios e psicologos
experimentais que partem das reacdes dos mesmos para predizer as reacdes que apresentardo
0s seres humanos se submetidos a circunstancias semelhantes. Os psic6logos experimentais,
como ja citados neste trabalho, partem das expressdes comportamentais dos animais nao
humanos para afirmar os possiveis comportamentos humanos. Da mesma forma, os medicos
veterinarios e demais cientistas utilizam analgesias e anestésicos para submeté-los a
determinadas processos cirurgicos — quando ndo influencia no resultado do teste analisado,
obviamente —, 0 que reforca a perspectiva singeriana de que 0s animais sentem dor,
diferentemente do que Harrison defende. Outro fator preponderante refere-se ao fato de que
esses anestésicos e analgésicos passam por testes em animais ndo humanos, o que seria
absurdo se os mesmos ndo pudessem sentir, uma vez que desses testes nada se poderia afirmar
em relacdo ao seu funcionamento em seres humanos. Ora, as pesquisas desse tipo sé
funcionam pelo fato de que, assim como ocorre nos seres humanos, sua aplicagédo torna tais
animais temporariamente insensiveis a dor e apenas por isso eles sdo realizados. Assim,
defender o contrario disso, como o faz Harrison, é contraditorio, parcial, excludente e

especista. Como defende Oliveira (2012, p. 101):



139

Uma das principais evidéncias acerca da capacidade de sentir dor nos animais é
conferida justamente por aqueles que trabalham diretamente com animais, ou seja,
por médicos veterinarios que fazem uso de analgesias e anestesias nas intervencdes
cirGrgicas, exatamente para evitar a exposi¢do do animal a experiéncia de dor e
sofrimento. Além disso, o proprio desenvolvimento dessas substancias anestésicas e
analgésicas voltadas para a aplicacdo em seres humanos passou por testes em
animais. Assim como em humanos, sua utilizagdo nos animais possui a capacidade
de torna-los temporariamente insensiveis a dor. Se fossem insensiveis aos estimulos
dolorosos, ndo haveria razdo para utiliza-los em seus experimentou e muito menos
em administra-las nas cirurgias.

No entanto, apesar das inumeras evidéncias da senciéncia animal, Harrison defende
gue 0s mesmos ndo sdo capazes de sofrer — distinguindo, portanto, dor e sofrimento — e, por
isso, ndo devem ser inclusos no ambito da comunidade moral, ao menos ndo engquanto seres
providos de sensibilidade. Para este autor, 0os animais ndo humanos ndo merecem ter seu
estatuto moral elevado ao nivel de ser vivente, pois devem continuar com o estatuto de coisa
desprovida de qualquer sensibilidade, o que justificaria a continuacdo das utilizacdes que
deles fazem os seres de nossa espécie. Para ele, os seres humanos ndo devem infligir maus-
tratos aos animais apenas pelo valor estético que eles possuem para o sujeito moral e ndo em
razdo da sensibilidade, como prop&e Singer.

Harrison defende que os demais animais devem ser considerados apenas por seu valor
estético, tais quais as obras de arte, plantas ou outros seres inanimados em razdo de dois
pressupostos essenciais: primeiro, pelo fato de ndo serem, em sua concepg¢édo, providos de
sensibilidade e, portanto, sdo incapazes de sofrer e, segundo, pelo fato de que a crenca de que
eles sdo sensiveis tornaria as praticas empregadas contra 0S mesmos muito cruéis e
injustificaveis moralmente o que, por sua vez, prejudicaria o ser humano, ja que estes
passariam a se sentir cruéis e insensiveis quando, na verdade, ndo estariam praticando
nenhuma agao ruim, pois 0s animais ndo séo capazes de sentir e, portanto suas atitudes néo
Ihes sdo prejudiciais. Porém, ao colocar 0s animais ndo humanos, que sdo seres Vivos
providos de sensibilidade, na mesma categoria dos seres inanimados, Harrison ndo leva em
consideracdo que eles séo seres bioldgicos capazes de experiéncias sensiveis e interagcdes com
0 outro, o que pressupde algum nivel de desenvolvimento de consciéncia, ainda que distinto
daqueles que possuem 0s seres humanos e nao os seres construidos artificialmente, como as
obras de arte ou um robd, para a mera aprazia dos sujeitos morais. Além do mais, segundo
Singer, ele defende a insensibilidade humana perante a dor e o sofrimento do outro, tornando-
0S Cruéis e perigosos com os proprios membros de nossa especie, ja que a perversidade com
animais € comumente vinculada & manifestacdo da mesma também contra os seres humanos.

A constatacdo disso refere-se as inumeras pesquisas realizadas por psicologos



140

comportamentais, nas quais se percebe uma forte existéncia de maus-tratos contra animais na
infancia e/ou adolescéncia por pessoas que, na fase adulta, apresentaram comportamentos
agressivos e/ou criminosos contra os proprios seres humanos’. A titulo de exemplo, Garcia
(1999, p. 559) afirma:

Kellert&Felthous (1985) examinaram a relacdo entre crueldade contra animais na
infancia e comportamento agressivo contra pessoas entre criminosos (agressivos,
moderadamente agressivos € ndo agressivos) e ndo criminosos na vida adulta, a
partir de entrevistas com 152 criminosos e ndo criminosos em Kansas e Connecticut.
[...] Os resultados indicaram que a crueldade contra animais na infancia ocorreu
mais entre criminosos agressivos do que entre criminosos ndo agressivos e ndo
criminosos. Os resultados demonstraram haver relagdo entre maus-tratos aplicados a
animais durante a infancia e atos violentos praticados contra pessoas na vida adulta.
Os autores ainda descobriram que atos repetidos de crueldade grave contra animais
socialmente valorizados (como cées) estavam mais intimamente associados com a
violéncia contra pessoas do que atos isolados de crueldade, abusos menores e
vitimizacdo de espécies menos valorizadas socialmente (como ratos). Em termos
proporcionais, 25% dos criminosos agressivos haviam maltratado animais cinco ou
mais vezes na infancia. Esta porcentagem caiu para 5,8% no caso dos criminosos
n&do agressivos. Entre os sujeitos do grupo-controle, sem qualquer envolvimento com
atos criminosos, nenhuma ocorréncia contando com cinco ou mais casos de agressao
contra animais na infancia foi encontrada.

Dito isso, podemos entrever que a perspectiva de Harrison é absurda, ja que prope
uma inversdo de valores para justificar o tratamento indiscriminado que empregamos aos
animais ndo humanos em nossas sociedades. Conforme ja demonstramos, existem inimeras
evidéncias da senciéncia nos animais ndo humanos, sejam elas cientificas e/ou filosoficas. Até
mesmo as pesquisas cientificas ja& comprovam isso, uma vez que testam determinadas
substancias nos animais de outras espécies em funcdo da semelhanca de seu comportamento e
das reac6es fisiologicas mediante situacdes de dor e de estresse, por exemplo. Sendo assim,
podemos concluir, com base nas evidéncias até aqui apresentadas, que, diferentemente do que
propde Harrison, a senciéncia é um parametro suficiente para a inclusdo de tais individuos no
ambito das discuss@es e dilemas morais e, portanto, serem contemplados pelo principio ético
proposto por Singer, a saber: o principio da igual consideracdo de interesses. Ora, se a dor é
desagradavel e impede o desenvolvimento integral da vida do ser sensivel, € plausivel supor

que o interesse preliminar de ter esse sofrimento aliviado seja respeitado e considerado

I Ndo estamos afirmando aqui que todas as pessoas que maltrataram animais ndo humanos na infancia
tornaram-se agressivos também com seres humanos na vida adulta, mas que existem pesquisas da psicologia
comportamental que perceberam que pessoas e/ou criminosos na vida adulta praticaram maus-tratos contra
animais ndo humanos durante sua infancia e/ou adolescéncia, mais que pessoas que ndo cometeram crime algum
ou, ainda que o tenham cometido, ndo apresentam agressividade contras outros seres humanos. Ou apenas, como
o proprio Singer afirma: “[que] muitos estudos em psicologia e criminologia tem demonstrado que criminosos
violentos provavelmente sdo propensos a ter uma historia de abuso animal durante sua infancia ou adolescéncia”



141

igualmente no &mbito moral, seja ele vivenciado por um ser humano ou por um membro de
outra espécie bioldgica.

Distintamente de Harrison, Raymond G. Frey, como vimos, ndo considera a dor como
um tema de grande relevancia para a questdo acerca da igualdade entre os animais, mas a
capacidade de possuir interesses, 0s quais ndo dependem da capacidade de sentir, como
propunha Bentham e ratificado por Singer. Para ele, os interesses sdo possiveis apenas se 0
individuo é capaz de ter crencas e, por conseguinte de querer e desejar, 0s quais S&o
possibilitados por meio da linguagem desenvolvida. Em suma, Frey defende o ideal de que
apenas os seres providos da fala possuem interesses a serem levados em consideracdo no
ambito moral, isso porque, por intermédio da linguagem complexa, ele consegue expressar
sentencas verdadeiras que possibilitam o desenvolvimento de crencas e, por conseguinte, da
capacidade de querer e desejar. Os demais seres vivos, como as plantas e os animais nao
humanos, embora possuam algumas necessidades como &gua e ar, ndo seriam dotados de
interesses, uma vez que ndo possuem uma linguagem desenvolvida e, por isso, ndo ha
motivos para serem considerados nas discussdes e decisdes morais. Assim, diferentemente do
que propde Singer, a saber, a existéncia de interesses a partir do limite de sensibilidade do ser
vivente, Frey os admite apenas para seres dotados das crencas e desejos possibilitados pelo
desenvolvimento da fala.

No entanto, podemos alegar que, para Singer, a linguagem ndo apresenta relevancia
para que um ser possua interesses, uma vez que eles dependem unicamente da capacidade de
sentir dor e prazer, como acontece com os seres humanos. Para ele, a linguagem desenvolvida
sO poderia ser considerada se, de algum modo, ela pudesse influenciar a capacidade de um
individuo sofrer ou sentir prazer, mas, como isso ndo ocorre, ndo existem razBes para
considera-la como pressuposto para a igualdade moral. Ora, se a linguagem complexa é
importante apenas para as reflexdes abstratas, como a metafisica e a matematica, por
exemplo, porque entdo considera-la quando o que estd em jogo sdo experiéncias mais
primitivas como a dor ou o prazer? Distintamente do que afirmara Stuart Mill acerca dos
prazeres superiores e inferiores, a teoria na qual se poderia aceitar a aptiddo para o0s
pensamentos abstratos possibilitados pelo desenvolvimento do raciocinio e, por conseguinte,
da linguagem como importantes caracteristicas para a consideracdo moral, de acordo com
Singer tais caracteristicas ndo possuem nenhuma relevancia, ja que o que conta na sua
concepgdo ética sdo os interesses possibilitados pela senciéncia do ser no mundo e ndo as
caracteristicas arbitrarias proclamadas pelas éticas tradicionais. Podemos entender isso mais

claramente ao avaliar as palavras do proprio autor:



142

Alguns filésofos, entre eles Descartes, considerou importante o fato de os seres
humanos, ao contrario de outros animais, serem capazes de falar uns aos outros, com
riqueza de detalhes, sobre a experiéncia de dor. [...] Mas como Bentham observou a
muito tempo, a capacidade de utilizar uma linguagem nao é relevante para a questdo
de como um ser deve ser tratado — a menos que pudesse ser relacionada a capacidade
de sofrer, de tal modo que a auséncia de uma linguagem langasse ddvida sobre a
existéncia dessa capacidade. (SINGER, 2010, p. 22).

Assim, para Singer, se 0 que conta na teoria de Frey para a constituicdo dos interesses
¢ a capacidade de ter crencas e, por consequéncia, de possuir uma linguagem desenvolvida, 0s
recém-nascidos, as criangas muitos pequenas e pessoas que nao desenvolveram a fala, ndo
serdo inclusos, assim como os animais ndo humanos na comunidade moral e, portanto, ter
seus interesses respeitados. Se o que conta sdo as crencas e desejos do individuo e isso so é
possivel através do desenvolvimento da linguagem, todos aqueles desprovidos dessa
caracteristica seriam desconsiderados moralmente, sejam eles humanos ou ndo humanos.
Contrariamente a essa proposta, o principio ético sugerido por Singer ndo é afetado por esse
impasse moral, pois, ao considerar o limite de sensibilidade para que o ser desenvolva 0s
interesses, a0 menos 0 interesse em ter seu sofrimento aliviado, as caracteristicas factuais
como a linguagem, a razéo, a consciéncia de si ou a personalidade moral exaltadas pela
filosofia moral tradicional e, corroborada por pensadores conservadores como Frey, nédo
possuem nenhuma relevancia, ja que servem para fins menos primitivos que a capacidade de
sentir dor e de sofrer. Para ele, pouco importa se os bebés, as criancas pequenas, 0S
deficientes mentais ou os animais ndo humanos ndo possuem a linguagem desenvolvida, da
mesma forma ndo é relevante a sua capacidade para crencas e desejos, tal como apresentadas
na concep¢do de Frey, que seus interesses sejam igualmente considerados nas decisdes
morais, iSSo porque 0 que conta é sua capacidade de sentir. Sobre isso, Oliveira (2012, p. 139)

afirma:

Um bebé ndo possui linguagem, e, possivelmente, ndo possui crencas e desejos
segundo 0 modo como Frey compreende essas capacidades. No entanto, isso ndo é
razdo para lhe negar os cuidados médicos quando ele estd doente ou se recusar
aliviar a sua dor quando esta sofrendo, e, muito menos, é razdo para se derivar uma
autorizacdo moral para causar intencionalmente algum tipo de dor ou dano. Bebés,
assim como as pessoas com faculdades mentais afetadas, podem ndo possuir
crengas, mas ainda assim elas sdo capazes experimentar a dor e sofrimento. A
incapacidade de ter crengas e desejos ndo determina sua capacidade de sentir dor e,
portanto, de ter interesses em ndo experimentar tal estado. Mesmo quando
destituidas dessas capacidades, ainda assim essas pessoas possuem a possibilidade
de virem a sentir algum tipo de dor, €, portanto, ainda possuem um interesse.

Por conseguinte, Singer defende que, apesar de 0s seres humanos expressarem

sensacOes de dor também pela fala, além dos aspectos comportamentais, isso ndo quer dizer



143

que outros seres desprovidos dessa caracteristica ndo sentem dor, mas apenas que expressam a
dor sentida de outras formas. Sendo assim, defender que um ser vivo ndo é capaz de sentir
pelo fato de ndo expressar sua dor verbalmente € arbitraria e absurda, uma vez que até mesmo
os seres humanos desprovidos da fala possuem igualdade de consideracdo, a qual é negada
aos demais animais. A linguagem, para ele, pode ser importante para 0S pensamentos
abstratos, porém nada diz sobre as sensagdes e emocgOes que sdo apresentadas mais pelos
aspectos comportamentais, como fuga, medo, contor¢des do rosto, do que pelos enunciados

linguisticos. Sobre isso, Singer (2010, p. 23) defende:

[...] quando se trata de expressar sensagdes e emogdes, a linguagem é menos
importante do que modos ndo linguisticos de comunicacéo, tais como um tapinha
nas costas, um forte abragco, um aperto de médos e assim por diante. Os sinais basicos
que utilizamos para transmitir dor, medo, amor, alegria, surpresa, excitacao sexual e
muitos outros estados emocionais ndo sdo especificos de nossa espécie.

Outro aspecto relevante do posicionamento singeriano refere-se ao fato de que, apesar
dos membros de nossa espécie possuirem a capacidade de emitir enunciados que caracterizem
a experiéncia dolorosa, e ainda que nao duvidemos de que 0s mesmos possuem a capacidade
de sentir, isso ndo que dizer que estejam realmente experimentando a dor quando afirmam
senti-la. Ora, os seres humanos, justamente por possuirem racionalidade desenvolvida,
conseguem dissimular suas sensacdes e, por isso, podem fingir uma experiéncia dolorosa. Os
animais, diferentemente do que afirma Harrison, ndo dissimulam suas sensacfes e, desse
modo, sdo mais propensos a sentir dor quando apresentam sinais comportamentais dessa
sensagdo do que os seres humanos quando emitem o enunciado “estou sentindo dor”.
Resumidamente, quando os seres humanos alegam “estou sentindo dor”, embora isso possa
ser verdade em alguns casos, isso ndo significa que eles estdo sentindo verdadeiramente a dor
e, por isso, nem sempre partem de enunciados validos, conforme apontou Frey. Por
conseguinte, pode-se alegar ainda que, nas sensacdes reais de dor, 0s préprios seres humanos
providos de uma linguagem desenvolvida ndo apresentam necessariamente o enunciado
“estou sentindo dor”, mas, sobressaltam, em um primeiro momento, 0s aspectos
comportamentais e, s posteriormente, aparecem 0s aspectos linguisticos da sensacgdo vivida.
Ou, conforme o proprio Singer (2010, p. 23) indica: “A afirmacdo ‘Estou sentindo dor’ pode
ser um elemento de prova para a conclusdo de que o falante esta com dor, mas nédo é a Unica
prova possivel, e, como as pessoas, as vezes, mentem, nem mesmo é a melhor prova

possivel”.



144

Desse modo, pode-se concluir, a partir do posicionamento de Singer, que, se
aceitarmos o argumento de que os animais ndo possuem a capacidade de sentir por serem
destituidos da linguagem complexa e, por conseguinte, como sugere Frey, de terem crencas e
desejos, o que os coloca na posi¢cdo de coisas sem interesses a serem considerados, devemos
aceitar também a concepc¢édo de que os seres humanos desprovidos da fala sejam pela idade,
no caso de bebés e criangcas muito pequenas, ou por uma limitacdo proveniente de graves
deficiéncias mentais, também ndo seriam capazes de sentir dor, interesses, crencas ou desejos
e, assim, teriam seu status moral rebaixado a0 mesmo posto que colocamos os demais
animais desprovidos dessas caracteristicas. Em suma, para Singer, se concordamos com a
ideia de que os animais ndo possuem interesses a serem considerados por ndo possuirem a
linguagem desenvolvida, conforme defende Frey, logo os seres humanos desprovidos dessa
mesma caracteristica também deveriam ter a igualdade de considera¢do negada, isso porque
ndo existem justificativas moralmente plausiveis para se atribuir pesos diferentes a interesses
iguais.

Frey, no entanto, reconhece que, assim como 0s animais ndo humanos, alguns seres
humanos ndo possuem interesses a serem considerados, referindo-se aqueles que nao possuem
a capacidade da fala. Para ele, se um ser vivo, seja ele humano ou ndo humano, néo possui
uma linguagem desenvolvida, ele ndo possui a capacidade de ter crencas e desejos e, por isso,
é possivel apenas que possua necessidades tal qual, por exemplo, um trator para continuar a
funcionar perfeitamente. Com isso, ele incorre na mesma inconsisténcia especista presente
nos argumentos utilizados por Harrison, pois permite a analogia entre seres completamente
distintos para justificar um posicionamento excludente. Aqui, ele se utiliza da analogia entre
seres vivos e maquinas fabricadas artificialmente para manter a desigualdade moral entre
individuos sensiveis, ainda que, para isso, necessite excluir alguns membros de nossa prépria
espécie bioldgica. Porém, ainda que Frey seja coerente ao igualar todos aqueles desprovidos
da linguagem como seres destituidos de interesses a serem considerados, para Singer, ao
passo que a linguagem néo influencia na senciéncia do individuo e esta, segundo ele, € a linha
demarcatoria entre os seres merecedores da igual consideracdo. Com isso, ele considera que
ndo existem motivos para considerd-la como uma caracteristica primordial para um ser
possuir interesses e, portanto, nada diz sobre o merecimento de incluséo desses individuos no
ambito da comunidade moral. Assim, se a linguagem nédo influencia na senciéncia, logo ela
ndo oferece 0s parametros necessarios para afirmar se um ser vivente possui ou ndo interesses
a serem considerados e, portanto, pouco importa se ele possui ou ndo crencas e desejos, pois 0

que conta em sua concepg¢do moral é seu limite de sensibilidade.



145

Ainda que Frey se coloque contra a maioria dos argumentos singerianos, ele reconhece
que alguns deles sdo consistentes e, por isso, devem ser corroborados até pela coeréncia de
seu posicionamento moral, entre eles o argumento antiviviseccionista € um dos mais
relevantes, a partir do qual Frey se vé obrigado a aceitar a ideia de que 0s experimentos com
animais ndo humanos s6 poderia se justificar, se e somente se, forem justificAveis 0s mesmos
experimentos em seres humanos desprovidos das mesmas caracteristicas que outros animais,
tais quais os bebés e as pessoas com graves deficiéncias mentais, aqui, no caso, a capacidade
para 0 uso da linguagem. Ora, se € justificavel que pesquisas cientificas sejam realizadas em
animais ndo humanos pelo fato de que esses ndo possuem uma linguagem desenvolvida e, por
iSs0, ndo possuem crencas nem desejos a serem levados em considera¢do, entdo 0 mesmo
deve-se aplicar aos seres humanos destituidos da fala, j& que, sem essa caracteristica, eles,
assim como os demais animais, ndo possuem crengas e desejos a serem frustrados. Sobre isso

0 autor afirma:

Entdo, para deixar isso claro, o que é necessario, em efeito, é algum motivo para
pensar que uma vida humana, ndo importa qudo limitada a sua capacidade de
enriquecimento, ndo importa qudo inferior a sua qualidade, é mais valiosa do que
uma vida animal independentemente do grau de enriquecimento, ndo importa a
superioridade de sua qualidade. (tenha em mente que aqueles que tem essa
necessidade, por algum motivo, ndo sdo religiosos e, portanto, ndo podem escapar
dessa necessidade) Eu mesmo tenho e ndo sei de nada que satisfaca essa
necessidade; isto €, eu tenho [essa necessidade de algum motivo] e ndo sei de nada
que me permita afirmar, a priori, que uma vida humana de qualquer qualidade, por
inferior que seja, é mais valiosa do a vida de um animal, por superior que seja. [...]
Na auséncia de algo que atenda a necessidade acima, ndo podemos, com o apelo ao
beneficio, justificar experimentos (dolorosos) com animais sem justificar
experiéncias (dolorosas) com humanos. (FREY, 1983, p.96, tradugdo nossa).

Como podemos observar, Frey defende que alguns animais podem até mesmos ter
uma qualidade de vida superior a de muitos seres humanos, como aqueles com graves
deficiéncias mentais e/ou fisicas e, por isso, as experimentacdes nao podem ser justificadas
quando realizadas em animais ndo humanos e negadas quando realizadas em seres humanos
com qualidade de vida inferior aos mesmos. Desse modo, assim como ocorre atualmente com
0s animais ndo humanos, para Frey, € justificavel o uso de seres humanos com graves
deficiéncias em experimentacOes cientificas, porem com a condicdo de que esses
experimentos resultem, de fato, em beneficios para aqueles individuos com qualidade vida
superior.

Com efeito, se admitirmos as experimentacGes em animais ndo humanos com base no

argumento de maior beneficio aos demais individuos, teriamos que admitir, por consequéncia,



146

gue 0s mesmos experimentos sejam realizados em seres humanos com qualidade de vida
inferior ou equiparavel aos outros animais. Ora, Frey aceita a alegagdo singeriana de que as
pesquisas cientificas com animais seriam justificaveis apenas se as mesmas se justificassem
também quando realizadas em seres humanos, isso até pelo fato de que os resultados das
mesmas, se realizadas nos proprios seres humanos, seriam mais seguros e benéficos que
aqueles realizados nos demais animais. A partir disso, ele passa a defender que, em
circunstancias nas quais os beneficios sejam assegurados para os individuos com maior
qualidade de vida, ndo apenas os testes em animais ndo humanos, mas também em seres
humanos desprovidos de crencas ou desejos e, portanto, de interesses, possuem respaldo para
ter sua realizacdo justificadas moralmente.

No entanto, podemos observar uma enorme distincdo entre as perspectiva de Singer e
a de Frey até mesmo no seu resultado final. Assim, enquanto a proposta de Singer tem como
finalidade expandir o &mbito da comunidade moral e, assim, garantir um maior alcance da
igualdade, Frey segue o caminho inverso, na medida em que restringe a comunidade moral, ja
que exclui até mesmo alguns membros de nossa espécie a igualdade de consideracdo. Em
outros termos, podemos afirmar que, enquanto Singer propde a elevacdo do estatuto moral dos
animais ndo humanos incluindo-os, pois, nas decisdes e dilemas morais, Frey propde a
diminuigdo do estatuto moral dos seres humanos, ao menos daqueles que ndo compartilham
de sua caracteristica restrita e excludente: a linguagem desenvolvida, as crencas e os desejos.
Isso se afigura injustificavel na perspectiva singeriana, uma vez que, a partir do limite de
sensibilidade, os animais ndo humanos, assim como 0s seres humanos com graves
deficiéncias mentais, os bebés e as criangas muitos pequenas, devem ser igualmente

considerados no &mbito da comunidade moral. Ou como ele proprio afirma:

Também é importante lembrar que o objetivo do meu argumento é elevar o status
moral dos animais, e ndo diminuir o dos seres humanos. N&o desejo sugerir que 0s
deficientes mentais devam ser forcados a ingerir alimentos com corantes até que
metade deles morra. [...] Gostaria que nossa convic¢do de que seria errado tratar
deficientes mentais dessa maneira fosse transferida para os animais ndo humanos em
niveis semelhantes de autoconsciéncia e com uma capacidade semelhante de
sofrimento. E excessivamente pessimista abster-se de tentar modificar as nossas
atitudes com base na ideia de que poderiamos comegar a tratar os deficientes
mentais com a mesma falta de considerag¢do que dispensamos aos animais, em vez
de tratar estes Ultimos com a maior consideragdo que dedicamos aos seres humanos
com deficiéncias mentais. (SINGER, 2002, p. 88).

Para Singer, é evidente que 0s animais ndo humanos, assim como 0s seres humanos
destituidos da linguagem, os bebés e as criangas muitos pequenas, possuem interesses a serem

levados em consideragdo. A linguagem, diferentemente do que pretende Frey, ndo possui



147

nenhum vinculo com a capacidade de ter interesses, ja que ela nada diz sobre a capacidade de
sentir dor e prazer dos seres vivos, mas apenas faz persistir formulacbes morais
conservadoras, restritas e excludentes, as quais ndo sao suficientes para garantir a igualdade
nem mesmo entre o0s proprios seres humanos, fazendo predominar 0s interesses
exclusivamente daqueles seres humanos dotados de caracteristicas restritas a uma parcela
minima dos seres viventes. Segundo Singer, ao invés de elevar o estatuto moral dos demais
animais, os autores conservadores, como Frey, preferem diminuir o estatuto moral de seres
humanos desprovidos das caracteristicas que eles exaltam. Portanto, para nosso autor, pouco
importa se o individuo é provido de crencas e desejos, 0 que conta é sua sensibilidade e, por
ISSO mesmo, seus interesses devem ser considerados, ainda que seja apenas o interesse em teu
seu sofrimento aliviado.

Assim como Harrison e Frey, J. A Gray oferece uma critica bastante contundente nao
ao principio ético proposto por Peter Singer, mas ao problema moral que coloca no mesmo
patamar a dor sofrida por um ser humano e a dor sofrida por um membro de outra espécie.
Para ele, ainda que um principio moral ndo deva beneficiar apenas uma Unica espécie, é
impossivel ndo chegar a um impasse quando igualados os interesses entre espécies distintas,
isso porque quando se trata de escolhas morais é muito provavel que o sujeito moral beneficie
sua propria espécie em detrimento das demais.

Aqui podemos entrever que o impasse moral proposto por Gray refere-se as pesquisas
cientificas com animais ndo humanos, as quais tém como respaldo a ideia arraigada em nossas
sociedades de que os resultados a que se chega com tais experimentacdes sao0 muito positivos
para o alivio de dores e doengas dos seres humanos, o que justificaria, por sua vez, a dor e 0
sofrimento imposto aos animais nos laboratérios. Com base nesse pensamento, 0 que interessa
é 0 enorme beneficio para os seres humanos e ndo a imposicdo em demasia de dor, sofrimento
e morte aos demais animais. Porém, ainda que essa ideia seja aceita pela maioria dos
individuos e por uma enorme quantidade de pesquisadores, cientistas e médicos veterinarios,
ja que, na sociedade em que vivemos, a populacdo em quase sua totalidade é especista, nem
sempre 0s testes engendram o resultado esperado. Em suma, a maioria das experiéncias em
animais ndo humanos gera resultados frustrados para a aplicacdo nos seres humanos, mas se
revela catastrofica na vida e subsisténcia das espécies utilizadas.

Dessa forma, podemos notar que, ao referir-se aos interesses dos humanos e dos outros
animais, Gray ndo expde realmente um impasse moral, uma vez que o interesse em ndo sentir
dor por ele questionado vincula-se as pesquisas cientificas em beneficio dos seres humanos,

pesquisas estas que poderiam ser realizadas em modelos alternativos e ndo exclusivamente



148

nos mesmos. Sendo assim, embora o autor defenda que alguns principios éticos, como o
proposto por Singer que se fundamentam no ideal de n&o atribuicdo de dores desnecessarias
ao outro, complicam as tomadas de decisdes do sujeito moral, em especial aqueles que
trabalham com a pesquisa cientifica com animais ndo humanos, ou seja, aqueles que lidam
com esse impasse cotidianamente, a saber: os pesquisadores, médicos veterinarios, entre
outros profissionais da satde ou, mais especificamente, de todos aqueles que trabalham com
os testes de novas drogas para consumo humano, mas que, antes de ter seu uso liberado, é
aplicado nos animais ndo humanos, causando-lhes dor, sofrimento e morte, na maioria dos
casos. Assim, ele ndo coloca, de fato, dois interesses genuinamente semelhantes em questéo,
mas apenas interesses distintos que podem também ser atendidos por vias diferentes.

Dessa forma, podemos afirmar que, ainda que sua argumentacdo possa ser aceita e
exista realmente um desconforto com relacdo a esses profissionais, ja que precisam escolher
entre amenizar a dor dos seres humanos através de suas pesquisas ou ndo atribuir dor aos
animais ndo humanos realizando-as neles, sabemos que nem sempre esse € um impasse
propriamente dito, isso porque existem alternativas vidveis para a realizacdo dos mesmos
experimentos em modelos alternativos, mas que ndo se popularizam pelo mero especismo
arraigado em nossas sociedades. Ademais, parece ser mais cobmodo continuar com os métodos
atuais e disseminados no decorrer da histéria do pensamento ocidental do que aceitar e/ou
reformular novos métodos e modelos de experimentacdo cientifica. Em outros termos,
podemos alegar que esse argumento possui validade exclusivamente pelo fato de que, na
I6gica de nossas sociedades industrializadas, o Unico meio de eliminacao da dor e de doencas
em seres humanos € efetivado por intermédio da atribuicdo de dor e sofrimento
acompanhados da morte de inimeros animais em laboratérios de pesquisa. Sobre isso, Felipe
(2014, p. 135-136) afirma:

Tal argumento se sustenta na conviccdo de que, para minimizar ou eliminar a dor em
humanos, portanto para atender ao interesse humano em ndo sofrer dor, 0 Unico
recurso € infligir dor e morte a animais de outras espécies. Vemos aqui, aonde nos
leva a confuséo de interesses, ou o estabelecimento de concorréncias desleais entre
seres humanos e animais. Gray trabalha com a hip6tese de que sé ha uma forma de
eliminar a dor em humanos: fazendo investigacdes que causam dor, sofrimento e
morte em animais.

Como podemos notar, na perspectiva de Gray ha uma confusdo com relacdo ao que
seria, de fato, interesses genuinamente semelhantes. Com efeito, ao recorrer ao argumento de
que os cientistas entram em conflito consigo mesmos pelo fato de precisarem fazer a escolha

moral entre amenizar e/ou diminuir a dor humana ou ndo empregar dor aos animais, 0 autor



149

coloca no mesmo patamar interesses distintos que poderiam ser atendidos de modo também
diferente. A ndo atribuicdo de dor aos animais ndo humanos nas experimentac@es cientificas,
por exemplo, ndo acarreta necessariamente a dor nos seres humanos, uma vez que tais
pesquisas podem ser realizadas com métodos alternativos e, assim, atender tanto ao interesse
vital dos animais — ja que, ao serem submetidos aos testes, os animais frequentemente sofrem
a eutanasia ap0s passar por longas experiéncias dolorosas nos laboratérios de pesquisa —
guanto a amenizacdo e/ou eliminacdo da dor nos seres humanos, através dos métodos
alternativos tao eficazes quanto os tradicionais.

Ora, de acordo com a logica singeriana, ainda que os interesses devam confrontar-se
entre si para serem atendidos por seu principio da igual consideracdo de interesses em
conformidade, nesses casos especificos, com o principio da utilidade marginal’?, eles s6
podem concorrer quando sdo, de fato, interesses semelhantes, bem como quando o
atendimento a ambos depende de um Unico recurso. Se os interesses, ainda que semelhantes,
podem ser respeitados e atendidos com recursos distintos, logo eles ndo se confrontam entre
si. Assim, como se pode constatar acima, a proposta de Gray ndo coloca dois interesses
semelhantes em conflito, ja que nas pesquisas cientificas 0 que esta em jogo em muitos casos
€ um mero luxo ou capricho humano em detrimento do sofrimento e da morte dos demais
animais, como ocorre nos testes para novos cosméticos e/ou novos tratamentos ja existentes e

eficazes. Ademais, como afirma Felipe (2014, p. 134-135):

Interesses distintos, dado que podem ser atendidos com meios também distintos, néo
devem ser colocados frente a frente como se concorressem entre si. Nesse sentido, o
interesses de um homem em usar um tipo de creme hidratante ou um certo creme de
barbear, por exemplo, ndo pode ser colocado como um interesse que rivaliza
naturalmente com o interesse de um coelho em viver com seus olhos saudaveis
[refere-se aos testes de cosméticos LD e Draize]. Interesses de naturezas distintas
devem ser atendidos por vias distintas. O interesse em viver dos animais tem sido
colocado como “rival” ou ‘“concorrente” com os interesses financeiros da industria
de cosméticos, por um lado, e com a preferéncia dos consumidores, por outro.

Com base nesses pressupostos, podemos afirmar que a proposta de Gray é
inconsistente, uma vez que 0s interesses por ele confrontados ndo sdo verdadeiramente
semelhantes. Ora, ainda que ambos 0s seres sencientes tenham o interesse em néo sentir dor -
nesse caso dor humana e animal com relacdo as pesquisas cientificas — eles podem ser
atendidos diferentemente e, assim, ndo séo prejudicados pelo respeito ao interesse do outro.

Em suma, o pesquisador ndo esta sob a obrigacdo de fazer a escolha moral nesse contexto,

2 Sobre isso, cf. capitulo 3.



150

pelo contrario, hd uma enorme gama de alternativas pelos quais ambos 0s interesses poderiam
ser atendidos. Para Felipe (2014, p.136):

[...] o cientista ndo estad, como pretende o autor [Gray], moralmente obrigado a
infligir dor aos animais, como se esta fosse ndo apenas a Unica, mas a verdadeira
hipdtese para encontrar alivio para as dores humanas. A restrigdo a qual os cientistas
se submetem € historica. Ela resulta, no minimo, da indiferenca filoséfica e
cientifica que caracterizou, nos Gltimos séculos, a atitude humana diante da dor
animal.

Como podemos observar nas palavras de Felipe, a restricdo pela qual os cientistas
passam, de acordo com a concepcao de Gray, ndo se trata, de fato, de uma restri¢do legitima,
mas do resultado de um contexto histérico que negligencia a senciéncia dos demais animais
colocando-os no patamar de coisas a serem utilizadas para o bem-estar dos seres humanos e
ndo como seres capazes de sentir e, por isso, providos de interesses a serem respeitados no
ambito moral. Para ela, a ciéncia ocupou-se de um padrdo exclusivo de investigacdo
cientifica, mediante o qual o modelo animal foi visto como Unico meio possivel para os testes
de novas drogas, bem como de reformulacfes daquelas existentes, o que denuncia o quanto
tais técnicas estdo vinculadas ao especismo arraigado em nossas sociedades, ja que desprezam
0s interesses vitais dos animais ndo humanos para exaltar e beneficiar os interesses dos seres
humanos, até mesmo aqueles interesses supérfluos dos membros de nossa espécie, tais como:
0 interesse por novos cosmeéticos, novas formulacGes de produtos ja existentes, bem como
pelo sabor da carne animal, a qual ha muito ja ndo é vital para nossa subsisténcia.

A partir do exposto acima, podemos afirmar que as criticas aos pressupostos
apresentados por Peter Singer em defesa dos animais ndo humanos revelam-se inconsistentes
e conservadoras, ja que pretendem manter 0s animais como seres desprovidos de interesses e,
por consequéncia, de igual consideracdo no ambito das decisbes e dilemas morais. Peter
Harrison, ao negar a senciéncia nos demais animais, recusa-se a aceitar a evidéncia cientifica
de que, semelhantemente aos membros da espécie homo sapiens, 0s demais animais tém a
capacidade de sentir prazer e dor. Raymond G. Frey, por sua vez, ao eleger a linguagem como
caracteristica primordial para que o ser sensivel desenvolva crengas e desejos e, por
conseguinte, possuam interesses a serem respeitados, desconsidera 0s aspectos
comportamentais que independem da linguagem. Ele desconsidera o principal interesse de um
ser moral, a saber: a capacidade de sentir dor e o interesse em ter seu sofrimento aliviado,
capacidade esta comprovada pelos psicologos comportamentais que se utilizam dessas

reagcbes nos animais ndo humanos para predizer reagGes parecidas nos seres humanos em



151

situagcBes semelhantes, bem como os aspectos fisiologicos apresentados em circunstancias
dolorosas presentes tanto nos seres humanos quanto nos demais animais. De fato, os proprios
cientistas e médicos veterinarios utilizam, em situacdes especificas — quando ndo alteram os
resultados dos experimentos —, anestésicos e analgesias nos animais ndo humanos, tal qual o
fazem outras especialidades médicas com os seres humanos em ocasides em que ambos
sentem dor. Por ultimo, vimos que o impasse apontado por Jeffrey A. Gray ndo se sustenta
como dilema genuinamente moral, uma vez que 0s interesses entre humanos e ndo humanos
sO entram, de fato, em conflito quando sdo verdadeiramente idénticos, bem como quando nao
podem ser atendidos por vias distintas. Ora, uma vez que nas pesquisas cientificas citadas por
Gray o interesse dos animais € vital quando comparado ao interesse dos seres humanos pelo
alivio da dor, ja que ap0s os testes eles sdo sacrificados, bem como pelo fato de que tanto o
interesse animal pelo alivio do seu sofrimento e pelo desenvolvimento integral de suas vidas
quanto o interesse humano pelo alivio da dor podem ser atendidos por vias distintas. Assim,
tais interesses ndo entram em conflito, de modo que ndo é necesséario, como vimos, que 0
cientista faca a escolha moral entre aliviar o sofrimento humano infligindo dor e morte aos
animais de laboratdrios, ja que existem e podem ser desenvolvidas alternativas para que as
pesquisas cientificas continuem e ambos os interesses sejam atendidos. Com isso, concluimos,
portanto, que a proposta singeriana permanece intacta as criticas apontadas por tais autores,
isso porque seu principio da igual consideracéo de interesses é suficiente como pressuposto
para superar tais impasses morais, sem excluir da comunidade moral os bebés, as criancas
muito pequenas, as pessoas com graves deficiéncias mentais e 0s animais ndo humanos como
ocorreria se fossem aceitas as perspectivas dos autores citados no decorrer deste capitulo. Em
suma, Singer no rebaixa o estatuto moral dos seres humanos, mas eleva o estatuto moral dos
demais animais, tirando-os do patamar de coisas e/ou propriedades para servir ao ser humano,
considerando-os, portanto, como seres autbnomos com interesses a serem respeitados no

plano da moralidade.



152

CONSIDERACOES FINAIS

O eixo tematico que norteou este trabalho teve como fonte privilegiada de analises a
concepcao utilitarista de preferéncias de Peter Singer, a qual, desde a publicacdo da obra
Libertacdo Animal, promoveu inimeras discussdes e reivindicacfes éticas no concernente a
relacdo dos humanos com as demais espécies do reino animal. A partir da desconstrucéo de
preceitos comumente aceitos nas sociedades em que vivemos, Singer demonstra a necessidade
de extrapolarmos as éticas tradicionais e pensarmos a questdo dos demais animais a partir de
novos preceitos morais. Em suma, o autor prop6e uma mudanca de paradigma, a saber: ao
invés de pensarmos a posicdo dos animais a partir de preceitos antropocéntricos e/ou
especistas, conforme fazem as éticas classicas, deveriamos refletir sobre 0s mesmos sob uma
nova concepgdo ética, a qual atribua valor intrinseco aos ndo humanos com base em sua
capacidade de possuir interesses e, portanto, interesses a serem respeitados no ambito moral,
isto €, em termos de uma ética pautada no respeito e na responsabilidade da relacdo entre
humanos e ndo humanos. Vimos ainda, que para um ser possuir interesses, ele precisa
responder ao critério da senciéncia, ja que esse é o limite demarcatorio entre 0s seres morais
e, portanto, pertencentes ao ambito da comunidade moral. Desse modo, conclui-se que para
justificar sua proposta, Singer propde o critério da senciéncia — sensibilidade e consciéncia —
como linha divisoria entre aqueles individuos dotados de interesses, a0 menos o interesse
preliminar pelo alivio da dor e do sofrimento, ja que este é um interesse prévio para que o ser
sensivel desenvolva outros interesses e consiga usufruir de sua vida plena e integralmente.

Assim como Singer, podemos afirmar, acreditamos serem 0s animais ndo humanos
dignos de respeito e consideragdo em nossas discussdes morais, uma vez que 0S mMesmos
possuem a capacidade de ter interesses, possibilitada pela senciéncia, do mesmo modo que 0s
seres humanos. Foi com base nessa crenca que percorremos todo o itinerario deste trabalho,
nosso propdsito foi uma tentativa de demonstrar a consisténcia filosofica da proposta ética
singeriana, a qual € mais ampla e justificavel que as éticas tradicionais, ja que alcanca nédo
apenas 0os membros de nossa espécie, mas todo e qualquer ser vivente dotado de sensibilidade.
Para tanto, demonstramos no primeiro capitulo o modo como as teorias discriminatérias dos
demais animais partem de argumentos inconsistentes e falaciosos ao defender a exclusdo dos
animais ndo humanos de nossa comunidade moral. Inicialmente, apresentamos uma breve
discussdo ontologica sobre o0s conceitos de animalidade e de pessoalidade, termos através dos
quais pudemos perceber a inconsisténcia dos argumentos contra a igualdade de consideracao

para 0s demais animais. 1sso porque, ambos 0s conceitos sao atribuidos e negados aos animais



153

com base em caracteristicas arbitrarias, uma vez que Ihes séo atribuidas a partir daquilo que
acreditamos ser inferior aos atributos intrinsecos supostamente aos seres humanos. A
animalidade, por exemplo, é reprimida nos humanos, ja que a vemos como uma denincia da
nossa condi¢cdo de mais um membro do reino animal e, desse modo, destituidos de nossa
pretensa superioridade. Por isso, entdo, atribuimos essa condi¢do exclusivamente aos animais
ndo humanos, pois eles ndo conseguem reprimi-la, vivem em um “estado bruto de natureza”
considerada por nos, humanos, como muito negativa. Em termos mais especificos, vimos que
essa caracteristica &€ comumente atribuida aos animais ndo humanos como um atributo
negativo inerente aos mesmos €, por isso, reprimida nos seres de nossa propria espécie. Ao
contrario da animalidade, demonstramos a inconsisténcia da pessoalidade enquanto condicao
exclusiva da espécie homo sapiens, diferentemente da animalidade que é vinculada
exclusivamente aos membros das demais espécies animais, a pessoalidade é vinculada, quase
que exclusivamente, aos membros de nossa espécie, ja que pressupde a capacidade de
consciéncia de si, autoconsciéncia, entre outros atributos considerados existentes apenas nos
seres humanos — ainda que atualmente, sabemos, sdo possiveis também em outras especies,
como nos primatas, por exemplo, conforme comprovam as inimeras observacdes empiricas
sobre o tema, algumas das quais citamos no decorrer deste texto. Por dltimo, ainda nos limites
deste capitulo, abordamos os conceitos de antropocentrismo, especismo e senciocentrismo,
iISSO com 0 objetivo de demonstrar a incongruéncia dos argumentos apontados para excluir os
membros das demais espécies das discussdes e dilemas morais, como pudemos observar nos
dois primeiros termos — antropocentrismo e especismo —, bem como apresentamos o
senciocentrismo enquanto teoria moral consistente para ultrapassar as visfes discriminatorias
dos animais ndo humanos, ja que parte do pressuposto de que se o individuo € senciente, logo
ele deve ser incluido no &mbito da comunidade moral.

No segundo capitulo, por sua vez, demonstramos as especificidades da proposta ética
de Peter Singer. Aqui, apresentamos 0 modo como 0 autor rompe com as éticas tradicionais
ao propor a avaliacdo e a resolucdo de questdes e dilemas da vida cotidiana pelas
consequéncias praticas que nossas decisdes morais podem acarretar, e ndo pela ideia de uma
alma ou natureza humana, t&o presentes nas éticas tradicionalistas. A partir da concepcdo etica
exposta pelo autor, chegamos a ideia daquilo que seria o utilitarismo, tendo em vista que essa
corrente de pensamento € apontada por ele como uma das formas mais coerentes de ética
possivel, ainda que ndo seja o Unico viés de pensamento possivel. Sendo assim, apresentamos
0 que seria, de fato, o utilitarismo. Para tanto, expomos o utilitarismo classico a partir dos

posicionamentos de Jeremy Bentham e John Stuart Mill, seus principais representantes. Para



154

eles, a busca pela felicidade determina a motivacdo do agir dos seres sensiveis no mundo.
Pudemos observar, por assim dizer, as semelhangas e divergéncias entre as perspectivas
desses pensadores, 0 que nos possibilitou, por conseguinte, compreender mais claramente a
perspectiva singeriana perante as nossas acoes e decisdes morais. Por fim, concluimos esse
capitulo com a demonstragdo daquilo que seria o utilitarismo preferencial de Singer enquanto
uma proposta alternativa — ndo como oposi¢do, mas como aprimoramento — ao pensamento de
Bentham e Stuart Mill, o que abriu precedentes para pensarmos o principio moral proposto
pelo filésofo.

No terceiro capitulo, chegamos, de fato, ao preceito moral basico da ética de Peter
Singer, a saber: o principio da igual consideracéo de interesses. Discutimos o problema da
igualdade, a partir do qual pudemos compreender mais claramente sua proposta moral. Para o
autor, conforme vimos, para que uma ética seja pautada no respeito e na responsabilidade é
conveniente que recorramos a um principio mais amplo e coerente que proporcione, por
consequéncia, a igualdade para a maior quantidade de seres viventes possivel. Pressupostos
sob os quais é fundamentado o seu principio da igual consideracdo de interesses. Como
observamos no decorrer deste capitulo, esse principio sustenta que se existem interesses em
jogo no plano das acgdes e dilemas morais, eles devem contar igualmente independente das
caracteristicas individuais de cada ser. Por conseguinte, vimos que para um ser possuir
interesses é necessario que possua algum nivel de senciéncia, ou seja, faz-se necessario que o
ser vivente possua a capacidade de sentir prazer e dor, isso pelo fato de que a senciéncia €
determinante para que o individuo consiga desenvolver outros interesses, ao menos o interesse
preliminar pelo alivio de sua dor ou sofrimento. Dito isso, apresentamos a perspectiva de
Singer com relagdo as comprovagdes da existéncia de dor também nos animais ndo humanos,
tais como: seus aspectos comportamentais, fisioldgicos e o valor da dor enguanto dispositivo
de evolucdo. Por conseguinte, analisamos o que seria, de fato, os interesses, 0s quais, como
constatamos, sdo possibilitados pela sensibilidade e consciéncia do individuo, seja ele
humano ou ndo humano. Por ultimo, pudemos constatar que o principio da igual
consideracdo de interesses extrapola limites das posi¢Bes discriminatorias além daquelas
dispensadas a alguns membros de nossa prépria espécie, tais como: o racismo e do sexismo;
também extrapola os limites das atitudes e preceitos discriminatérios empregados para outras
espeécies, tais como: 0 antropocentrismo e 0 especismo, ja que almeja a igualdade para todos
os individuos dotados de senciéncia. Em suma, com relacdo a igualdade também para 0s

animais ndo humanos, a senciéncia € utilizada por Singer enquanto elemento norteador do



155

interesse animal, isto é, a dor e o prazer sdo os elementos pelos quais podemos deduzir que 0s
outros animais possuem interesses e, além disso, que merecem ter seus interesses respeitados.
Por ultimo, no quarto capitulo desta dissertacdo, apresentamos algumas das criticas e
mal-entendidos acerca da proposta ética de Peter Singer. Entre elas analisamos o
posicionamento moral de Peter Harrison, o qual defende a inexisténcia de qualquer
sensibilidade no animal ndo humano, pressuposto este que, para Singer, € arbitrario,
excludente e inconsistente, uma vez que a senciéncia ¢ comprovada atualmente por variadas
areas do saber, como na medicina veterinaria ou na psicologia, por exemplo. Vimos, ainda,
que ao enfatizar uma suposta insensibilidade animal, Harrison, ndo leva em consideracdo o
fato de que mesmo os procedimentos que noés, seres humanos, realizamos nos animais ndo
humanos com o intuito de tirarmos conclusdes sobre o modo como reagiriamos a
determinadas substancias, tais como, os sedativos e 0s anestésicos. No entanto, vimos que tais
procedimentos ndo seriam possiveis se tais animais ndo possuissem algum nivel de
sensibilidade. Isso, em si mesmo, ja demonstra a incongruéncia da perspectiva de Harrison,
uma vez que até mesmo no meio cientifico € reconhecido que os animais ndo humanos
possuem essa caracteristica. Até mesmo a experimentacdes cientificas realizadas nos animais
sdo prova de que os mesmo possuem um nivel de sensibilidade, pois se assim ndo fosse, as
pesquisas e 0s experimentos ndo teriam um motivo para existir, ja que sem a capacidade de
sentir dor ndo nos seria possivel reconhecer as reacdes humanas e animais a partir de uma
mesma substancia. Por conseguinte analisamos a perspectiva de R. G. Frey, o qual parte do
pressuposto de que para um ser ter interesses ele deve ser capaz ter crencas e desejos e, por
consequéncia, de querer. No entanto, tais caracteristicas sdo possiveis apenas aos seres
dotados de linguagem e, desse modo, impossiveis nos animais ndo humanos. Sem a
capacidade para o desenvolvimento da linguagem complexa, o ser vivente ndo € capaz de
formular conceitos, pensar de modo abstrato e, portanto, incapaz de ter crencas, desejos e,
assim, de querer. Para finalizar, analisamos a exigéncia de Jeffrey A. Gray, para esse pensador
pouco importa se 0s seres sdo sencientes ou ndo para sua inclusdo no ambito da comunidade
moral, para ele é perfeitamente compreensivel que se um ser sofre, seja ele humano ou ndo,
gue seu interesses em nado sofrer seja considerado. Assim, como explanamos no decorrer deste
quarto capitulo, para o autor a dificuldade em atribuir igualdade de considera¢do aos membros
de outras espécies biologicas vincula-se ao fato de que em uma dada circunstancia é
improvavel que o ser humano escolha atender ao interesse, ainda que vital, de um animal nédo
humano em detrimento de um interesse, ainda que menor, de um ser humano. Argumento esse

refutado por Singer, como vimos, a partir do esclarecimento daquilo que seriam 0s interesses



156

genuinamente semelhantes. Ora, se 0 impasse ao qual Gray refere-se estd vinculado ao
desconforto causado por ele — escolher entre infligir dor aos animais ou buscar um resultado
nem sempre satisfatorio para amenizar as dores humanas — aos pesquisadores que realizam
seus experimentos nos ndo humanos e, como sabemos, esses experimentos nem sempre
desencadeiam o resultado esperado, enquanto atribuem prejuizos reais as espécies utilizadas, é
visivel que o impasse ao qual refere-se ndo se trata de um impasse real, tendo em vista que
existem meios alternativos para que ambos os interesses sejam atendidos. Sendo assim, vimos
que o argumento apresentado por Gray € inconsistente e ndo se sustenta enquanto dilema
moral, visto que apenas poderiam ser conflitantes e incomodos aos pesquisadores se, e
somente si, fossem interesses genuinamente idénticos e ndo pudessem ser atendidos por vias
distintas o que, como pudemos notar, ndao ocorre. Portanto, conclui-se, se 0s interesses ndo
entram em conflito real, ndo ha motivos pelos quais os cientistas precisem fazer escolhas
morais — entre humanos e ndo humanos —, mas buscar meios alternativos que satisfacam
ambos os interesses.

A partir de tudo que foi exposto até aqui, concluimos nosso trabalho com a certeza que
0 objetivo que o norteou foi alcancado, a saber: a demonstracdo da possibilidade de uma
concepgdo ética mais ampla e inclusiva que envolva ndo apenas 0s seres humanos, mas
também os animais ndo humanos. Em resumo, pudemos demonstrar a coeréncia e
possibilidade da instauracdo de uma ética que envolve também os animais ndo humanos no
ambito das discussdes e dilemas morais, ultrapassando, desse modo, 0s interesses puramente
econbmicos e politicos que regem nossas sociedades pds-modernas, bem como a
demonstracdo de uma perspectiva moral pautada na responsabilidade e respeito para com o0s
animais de outras espécies bioldgicas e ndo apenas com relacdo aos seres humanos. Isso foi
possivel a partir dos ideais propostos por Singer, 0s quais demonstram que ndo existem
motivos moralmente justificaveis para excluirmos os ndo humanos da esfera moral, uma vez
que eles possuem caracteristicas semelhantes as nossas, como o limite de sensibilidade, ou
seja, a capacidade de sentir prazer e dor e, portanto, de possuir interesses a serem respeitados.
Sendo assim, pudemos perceber no decorrer deste trabalho que, embora sofra inUmeras
criticas, o posicionamento ético de Singer € um dos mais coerentes e relevantes de nossos dias
atuais, ja que denuncia o especismo arraigado de nossas sociedades com o intuito de
ultrapassa-lo, ja que ndo existem motivos relevantes para pesar os interesses — semelhantes —
dos demais animais de modo distinto aos dos membros de nossa espécie, posto que em ambos
0s seres viventes predomina a mesma condicdo relevante para sua consideragédo no plano

moral.



157

REFERENCIAS

AGAMBEN, G. Lo abierto: el hombre y el animal. Valencia: Pré-Textos, 2005.

AGNU. Declaragdo Universal dos Direitos Humanos. Proclamada em sessdo realizada em
Paris em 10 de Dezembro de 1948. Disponivel em: <
https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em 12 Ago. 2016.

ANTUNES, T. Push-Pin ou Poesia? O Problema da Distingdo Qualitativa dos Valores no
Utilitarismo. Philosophica. Lisboa, n. 25, 2005, p. 105-118. Disponivel em:
<http://docplayer.com.br/5611189-Push-pinov-poesia-o-problema-da-distincao-qualitativa-
dos-valores-no-utilitarismo.html>. Acesso em: 12 Mar. 2016.

ARAUJO, M. C. S. Direito & Vida em Peter Singer e a Tradicao Utilitaria. 2008. 148 f.
Dissertacdo (Mestrado em Filosofia), Universidade Estadual do Ceard, Fortaleza, 2008.
Disponivel em: <

http://www.uece.br/cmaf/dmdocuments/Dissertacoes2008 direito_Vida_Peter Singer.pdf>.
Acesso em: 17 fev. 2017.

ARISTOTELES. A Politica. Traducio de Nestor Silveira. S&o Paulo: Folha de S&o Paulo,
2012. (Colegéo Livros que Mudaram o Mundo).

AUDARD, C. Utilitarismo. In: CANTO-SPERBER, M. Dicionario de ética e filosofia moral.
Traducdes de Ana Maria Ribeiro-Althoff et. al. Sdo Leopoldo: Editora UNISINOS, 2007.

BARATELA, D. F. Etica Ambiental e Protecio dos Direitos dos Animais. Revista Brasileira
de Direito Animal. Salvador, v. 9, n. 16, 2014, p. 73-95. Disponivel em:
<https://www.animallaw.info/sites/default/files/brazilvol16.pdf>. Acesso em: 10 Set. 2017

BENTHAN, Jeremy. Uma introducéo aos principios da moral e da legislacdo. Traducgéo de
Luiz Jodo Baralna. 2. ed. S&o Paulo: Abril Cultural, 1979. (Cole¢do Os Pensadores).

BLACKBURN, S. Dicionario Oxford de Filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 1997.

BOARATI, V. Economia para o Direito. Barueri, Sdo Paulo: Manole, 2006. (Série Nocdes de
Direito).

BONELLA, Alcino E. Justica como Equidade e Utilitarismo. Educacéo e Filosofia.
Uberlandia, v. 12, n. 23, 1998, p. 129-140. Disponivel em:
http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/866/778. Acesso em: 07 de
Set. 2016.

BONELLA, Alcino E. A Etica no Uso de Animais. Philésophos. Goiania, v. 17, n. 2, 2012, p.
11-41. Disponivel em:
<http://revistas.ufg.br/index.php/philosophos/article/view/15835/13571#.VPdHT3zF-M4>.
Acesso em: 13 Fev. 2017.

BRASIL. Lei n. 11.794, de 08 de Outubro de 2008. Disp0e sobre o estabelecimento de
procedimentos para o uso cientifico de animais. Diario Oficial da Uni&o, Brasilia, 09 Out.


https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm
http://www.uece.br/cmaf/dmdocuments/Dissertacoes2008_direito_Vida_Peter_Singer.pdf
http://www.seer.ufu.br/index.php/EducacaoFilosofia/article/view/866/778

158

2008. Disponivel em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007
2010/2008/1ei/111794.htm>. Acesso em: 11 Dez. 2016.

BRUGER, P. N6s e os Outros Animais: especismo, veganismo e educacéo ambiental. Linhas
Criticas. Brasilia, v. 15, n. 29, 2009, p. 197-2214. Disponivel em:
<http://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/viewFile/6409/5784>. Acesso em:
21 Ago. 2017.

CARVALHO, M. C. M. John Stuart Mill: o utilitarismo reinventado. In: O Utilitarismo em
Foco: um encontro com seus proponentes e criticos. Florianopolis: Editora da UFSC, 2007.

COMPARATO, F. K. Etica: direito, moral e religi&o no mundo moderno. S&o Paulo:
Companhia das Letras, 2006.

COLTRO, Fabio L. Z. Uma reflexdo sobre a relagcdo humano-animal na sociedade
contemporanea e a ligacao geografica. Terra Plural. Ponta Grossa, v. 7, n. 2, 2013, p. 207-
222. Disponivel em: < http://www.revistas2.uepg.br/index.php/tp/article/view/4319>. Acesso
em: 25 jul. 2016.

DARWIN, C. A Expressao das EmocGes no Homem e nos Animais. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 20009.

DELEUZE, G; GATTARRI, F. Mil platos: capitalismo e esquizofrenia. v. 4. Tradugéo de
Suely Rolnik. Sdo Paulo: Editora 34, 1997.

DEMIDOFF, A. et al. Membro-fantasma: o que os olhos ndo véem o cérebro sente. Ciéncia e
Cognicao. v. 12, 2007, p. 234-239. Disponivel em: <
http://WWW.cienciasecognicao.org/pdf/v12/m347199.pdf>. Acesso em: 12 Jul. 2017.

DERRIDA, J. O Animal Que Logo Sou. Traducdo de Fabio Landa. Sdo Paulo: Editora
UNESP, 2002.

DERRIDA, J. De que amanhd. Traducdo de André Teles. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.
DESCARTES, R. Os pensadores. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983.

DESCARTES, R. Discurso do Método. Tradu¢do de Maria Ermantina Galvao. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2001. (Classicos).

DIAS, M. C. L. C. Uma reconstrucdo racional da concepcao utilitarista de Bentham: os
limites entre a ética e a legislacéo. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia). Programa de Pds
Graduacao em Filosofia. Universidade de S&o Paulo (USP). Séo Paulo, 2006. Disponivel em:
< www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-01112007
153159/publico/TESE_MARIA_CRISTINA_LONGO0_CARDO0S0_DIAS.pdf > Acesso em 25
Jun. 2017.

ENGELS, F; MARX, K. A Ideologia Alema. Traducéo de Luis Claudio de Castro e Costa.
Séo Paulo: Martins Fontes, 2001.


http://www.cienciasecognicao.org/pdf/v12/m347199.pdf
http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-01112007

159

FELIPE, S. T. Da Igualdade. Peter Singer e a Defesa Etica dos Animais contra o Especismo.
Philosophica. Lisboa, 2001, p. 21-48. Disponivel em: <
http://www.centrodefilosofia.com/uploads/pdfs/philosophica/17_18/3.pdf>. Acesso em: 16
Set. 2016.

. Por uma questao de principios: alcance e limites da ética de Peter Singer
em defesa dos animais. Floriandpolis: Fundacéo Boiteux, 2003.

. lgualdade preferencial. Parametros da concepcdo ética de Peter Singer. In:
CARVALHO, Maria Cecilia M. (Org.). Utilitarismo em Foco: um encontro com seus
proponentes e criticos. Floriandpolis: Editora da UFSC, 2007. p. 167-200.

. Etica e Experimentac&o Animal: fundamentos abolicionistas. 2. ed. Floriandpolis:
Editora Da UFSC, 2014.

FELIPE, S. T. Antropocentrismo, Sencientismo e Biocentrismo: perspectivas éticas
abolicionistas, bem-estaristas e conservadoras e 0 estatuto dos animais ndo humanos. Revista
Paginas de Filosofia. v. 1, n. 1, 2009, p. 1-30. Disponivel em: <
https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/PF/article/view/864/1168>. Acesso
em: 29 Ago. 2016.

. Por uma Questao de Principios: alcance e limites da ética de Peter Singer em defesa
dos animais. Floriandpolis: Fundacdo Boiteux. 2003. Resenha de: CARVALHO, Maria
Cecilia M. Por uma Quest&o de Principios. Etica: Revista Internacional de Filosofia da
Moral, v. 5, n. 2, p. 235-239, 2006. Disponivel em:
<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/view/17387/15944>. Acesso em: 12 Fev.
2017.

FIVE FREEDOMS. World Society For Protection of Animals. Disponivel em: <
https://www.worldanimalprotection.org/about-world-animal-protection>. Acesso em: 20 Jul.
2016.

FREY, R. G. Rights, Interests, Desires and Beliefs. In: American Philosophical Quarterly. v.
16, n. 3, 1979, p. 233-2309.

FREY, R. G. Vivisection, Morals and Medicine. Journal of Medical Ethics. n. 9, 1983, p. 94-
97. Disponivel em: <https://www.ncbi.nIm.nih.gov/pmc/articles/PMC1059351/>. Acesso em:
25 set. 2017.

FRANK, A. O Diério de Anne Frank. Traducdo de Alves Calado. Rio de Janeiro: Bestbolso,
2012,

GARCIA, A. Criancas que sdo cruéis com animais. Pediatria Moderna. S&o Paulo, v. 35, n.7,
1999, p. 552-558. Disponivel em: < http://www.moreirajr.com.br/revistas.asp> Acesso em: 20
Set. 2017.

GONCALVES, Carlos W. P. Os (des)caminhos do meio ambiente. S&o Paulo: Contexto,
1989.


https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/PF/article/view/864/1168
https://www.worldanimalprotection.org/about-world-animal-protection
http://www.moreirajr.com.br/revistas.asp

160

GRAY, J. A. In Defense os speciesism. In: BAIRD, R.; ROSENBAUM, S. E. Animal
Experimentation: the moral issues. New York: Prometheus Books, 1991.

GUIDA, A. Para Uma Politica da Animalidade. In: Simpdsio Internacional de Literatura,
Critica e Cultura V: Literatura e Politica, 5, 2011. Juiz de Fora, (anais), Juiz de Fora, 2011, p.
01-09. Disponivel em: < http://www.ufjf.br/darandina/files/2011/08/Para-uma-
pol%C3%ADtica-da-animalidade.pdf>. Acesso em: 20 Dez. 2016.

GRUEN, L. Must Utilitarian’s be Impartial? In: JAMIESON, D. (Ed.). Singer and his Critics:
philosophers and their critics. Oxford-Malden: Brackwell, 1999, p. 129-149.

GUISAN, E. El Utilitarismo. In: CAMPS, V. (Ed.). Historia de la ética: la ética moderna. 2
ed. Barcelona: Critica, 2002. Volumen dos. p. 457-499.

HARRISON, Peter. Theodicy and Animal Pain. In: Philosophy. v. 64, p. 79-92, 1989.
. Do Animal Pain? In: Philosophy. v. 66, n. 255, p. 25-40, 1991.

. Animal Pain. In. BAIRD, Robert M.; ROSENBAUM, Stuart E. (Ed.) Animal
Experimentation: the moral issues. New York: Prometheus Books, 1991. p. 128-139.

HAYWARD, T. Anthropocentrism: A Misunderstood Problem. Environmental Values, v. 6,
1997.

HEIDEGGER, M. Os conceitos fundamentais da metafisica. Tradugdo de Marco Ant6nio
Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2006.

HULL, D. Historical Entities and Historical Narratives. in C. Hookway (ed.), Minds,
Machines and Evolution. Cambridge, Cambridge University Press, 1984.

INGOLD, T. Companion Encyclopedia of Anthropology. Londres: Routledge, 1994.
INGOLD, T. What is an Animal. Londres: Unwin Hyman,1988.

KANT, I. Sobre um suposto direito de mentir por amor a humanidade. In: Textos Seletos.
Petrépolis: vozes. 2005.

LESTEL, Dominique. As origens animais da cultura. Lisboa: Instituto Piaget, 2001.
MILL, J. S. Utilitarismo. Traducéo de Pedro Galvao. Porto: Porto Editora, 2005.

MILARE, Edis. Direito do Ambiente: a gestdo ambiental em foco: Doutrina. Jurisprudéncia.
Glossario. 7. ed. Editora Revista dos Tribunais, 2011.

MONTAIGNE, M. Apologia de Raymond Sebond. Traducéo de Sérgio Milliet. Sdo Paulo:
Nova Cultural, v. 1, 2000. (Os Pensadores).

MORA, J. F. Dicionario de Filosofia. Tradugio de Roberto Leal Ferreira e Alvaro Cabral. 3.
ed. S&o Paulo: Martins Fontes, 1998.


http://www.ufjf.br/darandina/files/2011/08/Para-uma-pol%C3%ADtica-da-animalidade.pdf
http://www.ufjf.br/darandina/files/2011/08/Para-uma-pol%C3%ADtica-da-animalidade.pdf

161

MULGAN, T. Utilitarismo. Tradugdo de Fabio Creder. Petrdpolis: Vozes, 2012. (Série
Pensamento Moderno).

NACONECY, C. A Discriminacdo Moral Contra Animais: 0 conceito de especismo. Revista
Diversitas. Sdo Paulo, v. 4, n. 5, 2016, p. 21-51. Disponivel em:
<http://diversitas.fflch.usp.br/sites/diversitas.fflch.usp.br/files/revista_diversitas 5 1 0.pdf>.
Acesso em: 18 Out. 2017.

NAPOLLI, R. B. Animais como Pessoas? O Lugar dos Animais na Comunidade Moral.
Principios. Natal, v. 20, n. 33, 2013, p. 47-78. Disponivel em: <
https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/7509/5580>. Acesso em 20 Nov. 2017.

OLIVEIRA, W. F. A Importancia da Dor e do Sofrimento Animal em Peter Singer. 2012. 250
f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia) Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas, Universidade
Federal de Santa Catarina. Floriandpolis, 2012. Disponivel em: <
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/100488/314920.pdf?sequence=1
&isAllowed=y>. Acesso em: 25 Ago. 2017.

OLIVEIRA, A. C. Fundamentos da Filosofia Moral de Peter Singer. 2013. 193 f. Dissertagéo
(Mestrado em Filosofia) Centro de Ciéncias Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal
do Rio Grande do Norte, Natal, 2013. Disponivel em: <
https://repositorio.ufrn.br/jspui/bitstream/123456789/16518/1/AnselmoCO_DISSERT.pdf>.
Acesso em: 20 Dez. 2016.

PAIXAO, R. Sob o Olhar do Outro: Derrida e o Discurso da Etica Animal. Sapere Aude. Belo
Horizonte. v. 4, n. 7, 2013, p. 272-283. Disponivel em: <
file:///C:/Users/deize/Downloads/5507-21698-1-PB%20(1).pdf>

PARIZEAU, Marie-Heléne. Etica Aplicada. In: CANTO-SPERBER, M. Dicionario de ética e
filosofia moral. Tradugdes de Ana Maria Ribeiro-Althoff et. al. Sdo Leopoldo: Editora
UNISINOS, 2007.

PENNA, M. M. et al. Concepcdes Sobre o Principio da Ndo Maleficéncia e Suas Relacbes
com a Prudéncia. Revista Bioética (impr.), v. 20, n. 1, p. 78-86. Disponivel em:
http://revistabioetica.cfm.org.br/index.php/revista_bioetica/article/view/717/739. Acesso em:
20 Ago. 2017.

RAPCHAN, E. S; NEVES, W. A. Primatologia, culturas ndo humanos e novas alteridades.
Scientiae Studia. Sdo Paulo. V. 12, n. 2, p. 309-329, p. 2014. Disponivel em:
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1678-
31662014000200005&script=sci_abstract&ting=pt. Acesso em: 14 Out. 2017.

RAWLS, J. Uma Teoria da Justica. Traducdo de Jussara Simoes. 4. Ed. Séo Paulo: Martins
Fontes, 2016.

REGAN, T. The Case for Animal rights. Los Angeles: University of California Press, 1983.

REGAN, T.; SINGER, P. Animal Rights and Human Obligation. 2. ed. New Jersey: Prentice
Hall, 19809.


https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/7509/5580
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/100488/314920.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.ufsc.br/xmlui/bitstream/handle/123456789/100488/314920.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.ufrn.br/jspui/bitstream/123456789/16518/1/AnselmoCO_DISSERT.pdf
file:///C:/Users/deize/Downloads/5507-21698-1-PB%20(1).pdf
http://revistabioetica.cfm.org.br/index.php/revista_bioetica/article/view/717/739
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1678-31662014000200005&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S1678-31662014000200005&script=sci_abstract&tlng=pt

162

RYDER, R. Experiments on Animals. In: GODLOVITCH, Stanley and Roslind; HARRIS, J.
Animals, Men and Morals. London: Victor Gollancz, 1971, p.41-82.

RYDER, R. The Victims of Science. London: Davies Pointer Ltd, 1975.

SINGER, P; MASON, J. A Etica da Alimentac&o: como nossos habitos alimentares
influenciam o meio ambiente e 0 nosso bem-estar. Rio de Janeiro: Elsevier, 2007.

SINGER, P. A response. In: JAMIESON, D. (Ed.). Singer and his critics: philosophers
and their critics. Oxford-Malden: Brackwell, 1999, p. 269-335.

. Etica Pratica. Traducdo de Jefferson Luiz Camargo. 3. ed. S&o Paulo: Martins
Fontes, 2002. (Colecéo Biblioteca Universal).

. Vida Etica: os melhores ensaios do mais polémico filésofo da atualidade. Tradug&o
de Alice Xavier. Rio de Jeneiro: Ediouro, 2002.

. Um S6 Mundo: A Etica da Globalizacdo. Traduc&o de Adail Ubirajara Sobral. S&o
Paulo: Martins Fontes, 2004.

. Como havemos de viver? A ética numa época de individualismo. Traducdo de Fatima
St. Aubyn. Lisboa: Dinalivro, 2006a.

. Libertacdo Animal. Traducdo de Marly Winckler e Marcelo Brandéo Cipolla. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 2010.

. Quanto Custa Salvar Uma Vida?: agindo para eliminar a pobreza mundial.
Traducdo de Mércio Hack. Rio de Janeiro: Elsevier, 2012

SILVA, T. T. A. Critica a Heranga Mecanicista de Utilizagdo Animal: em busca de métodos
alternativos. In: Encontro Preparatorio para o Congresso Nacional do CONPEDI, n. 17, 2008,
Salvador. Anais eletronicos. 2008, p. 476-495.

SIMOES, M. C. A Filosofia Moral de John Stuart Mill: Utilitarismo e Liberalismo. S&o
Paulo: Ideias e Letras, 2016. (Série Pensamento Dinamico).

TAPIA, F. J. U. Ecologismo profundo y utilitarismo de intereses como marcos tedricos que
justifican la existencia de los derechos de los animales. Universitas: Revista de Filosofia,
Derecho y Politica, n. 8, 2008, p. 135-179. Disponivel em:
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2901190 Acesso em: 01 maio 2017.

UGARTE, M. C. D. O Corpo Utilitario: da revolucdo industrial a revolucao da informacéo.
In: Simposio Internacional Processo Civilizador: Tecnologia e Civilizacdo, n. 9, 2005, Ponta
Grossa. Anais eletronicos. Ponta Grossa: UTFPR. 2005, p. 1-8.

UNESCO. Declaragéo Universal dos Direitos dos Animais. Proclamada em sessdo realizada
em Bruxelas em 27 de maio de 1978. Disponivel em:<
http://www.suipa.org.br/index.asp?pg=leis.asp>. Acesso em: 12 Jul. 2016.



http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2901190
http://www.suipa.org.br/index.asp?pg=leis.asp

