
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA - UFPB 

 CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES - CCHLA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA - PPGFIL 

 

 

 

 

 

CARLOS MAGNO DE FREITAS COSTA 

 

 

 

 

O PROJETO KANTIANO DE UMA LÓGICA TRANSCENDENTAL 

E A DEDUÇÃO METAFÍSICA DAS CATEGORIAS 

 

 

 

 

 

 

  JOÃO PESSOA – PB 

2017 



 
 

CARLOS MAGNO DE FREITAS COSTA 

 

 

 

 

 

 

 O PROJETO KANTIANO DE UMA LÓGICA 

TRANSCENDENTAL E A DEDUÇÃO METAFÍSICA DAS 

CATEGORIAS 

 

 

 

Dissertação apresentada à Universidade 

Federal da Paraíba como um dos requisitos 

para obtenção do grau de Mestre em Filosofia, 

na linha de Pesquisa Fenomenologia e 

Hermenêutica Filosófica.  

ORIENTADORA: Profa. Dra. Maria Clara 

Cescato.  

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB 

2017 



CARLOS MAGNO DE FREITAS COSTA

O Pnomro K,lxrrauo DE UMA Lócrca TnaxscnnDENTAL n a Du»uÇÃo

MnurÍsrcA DAS Clrncoml.s

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa
de Pós-Graduação em Filosofia do Centro de
Ciências Humanas, Letras e Artes da Universidade
Federal da Paraíba - UFPB, em cumprimento às

exigências para obtenção do título de Mestre em
Filosofia.

Orientadora: Profa. Dra. Maria Clara Cescato

DTSSERTAÇÃO DE MESTRADO AVALIADA EM: 1§l Dl2017

BANCA EXAMINADORA

Profa. Dra. MARIA CLARA CESCATO

Programa de Pós-Graduação em Filosofia - Orientadora UFPB

?í -(-
Prof. Dr. SERGIO LUIS PERSCH

Programa de Pós-Graduação em Filosofia - Examinador UFPB

Prof. Dr. tr'RANCISCO ALMEIDA DE LUCENA

Direção de Ensino do Campus Patos - Examinador IFPB

JOÃO PESSOA - PB

2017



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

DEDICATÓRIA 

 

À minha esposa, Sheylla Pereira Clementino, que preenche de amor o sentido da minha 

existência.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao ―mistério dos mil nomes‖, a quem chamo de Deus. Ele que é a grande inspiração e motivo da 

consecução deste trabalho. Foi por meio da busca a esse mistério, que aprendi a lançar-me no 

desafio de compreender minha realidade.  

Aos meus pais, Marlene Alves de Freitas e José de Arimatéia Alves Costa, e à minha esposa 

Sheylla Pereira Clementino, pela compreensão, atenção e incentivo dados ao longo de árduos 

meses, nos quais se foi tecendo este trabalho de conclusão de mestrado.  

Aos meus familiares que sempre me motivaram na caminhada, tanto na vida, como na academia: 

Elinaldo, Erivaldo, Matildes e Alessandra. Vocês foram grandes pais e mães que sempre levarei 

em meu coração. A vós, minha eterna gratidão! 

Aos amigos que compartilham comigo as alegrias e tristezas da vida e aos companheiros deste 

itinerário acadêmico, que sempre me motivaram na busca da concretização deste objetivo.  

Aos meus amigos da secretaria da pós-graduação: Chico, Paulo, Graça e Tadeu. De modo 

especial a Fátima, uma mãezona sempre solícita a me ajudar na caminhada acadêmica e pessoal. 

A ti, minha eterna gratidão! 

Ao meu amigo-irmão Francisco Almeida de Lucena, pela essencial contribuição na realização 

desse sonho, me incentivando e conduzindo pelos caminhos do fazer filosófico, como também, 

pelos inúmeros papéis que desempenhou em minha vida: promotor vocacional, professor no 

Ensino Médio e na FAFIC, reitor no Seminário São José, orientador da graduação. Saiba que o 

tenho na conta de um grande pai e irmão. A ti, minha eterna gratidão!  

À minha orientadora a Profª Dra. Maria Clara Cescato, mulher de fibra que com seu zelo pelo 

fazer filosófico e sua solicitude em ajudar tornou possivel a concretização deste sonho. 

Muitíssimo obrigado Professora Clara! Moras em meu coração!  

Ao grupo de estudos kantianos, ambiente filosófico no qual foi brotando e se solidificando 

minha paixão pelo estudo de Kant, tendo o presente trabalho como um fruto amadurecido. 

Jamais esquecerei os inúmeros momentos que vivenciamos no grupo de estudos.  

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

―Sapere aude! Tenha a coragem de te servir de teu próprio entendimento (...)‖.  

(Immanuel Kant) 

 

 

 

 



 
 

RESUMO 

O presente trabalho tem como objetivo examinar a Dedução Metafísica das Categorias em vista do 

projeto kantiano de uma lógica transcendental que estabeleça a legitimidade das categorias.Na Introdução 

à edição B da Crítica da Razão Pura, Kant afirma que, somente estabelecendo que as categorias são 

representações a priori, será possível garantir sua necessidade como os conceitos puros do entendimento 

para a representação dos objetos da experiência – necessidade sem a qual não será possível demonstrar 

sua legitimidade. Para essa tarefa, Kant busca derivar esses conceitos das funções lógicas de julgar por 

meio de uma análise do entendimento puro que ele denomina lógica transcendental. Essa nova lógica 

deve estabelecer o estatuto a priori e a legitimidade das categorias, em complemento a sua investigação 

das formas a priori da sensibilidade, levada a cabo na seção da Crítica denominada Estética 

Transcendental. Para isso, na seção da Lógica Transcendental denominada Dedução Metafísica das 

Categorias, Kant vai contrapor a lógica geral, isto é, a lógica formal nos moldes de Aristóteles, à lógica 

transcendental, em vista de determinar o conjunto completo desses conceitos puros do entendimento e 

estabelecer que, como formas a priori do entendimento, as categorias são a representação da unidade 

necessária do entendimento para o diverso de intuições dadas pela sensibilidade, em vista da 

representação dos objetos da experiência.  

Palavras chave: lógica transcendental; categorias; entendimento; juízos; sensibilidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

The present work aims at examining the Metaphysical Deduction of the Categories in view of Kant‘s 

project of a transcendental logic that establishes the legitimacy of the categories. In the Introduction to 

edition B of the Critique of Pure Reason, Kant states that, only by establishing that the categories are 

representations a priori it is possible to guarantee their necessity as the pure concepts of the 

understanding for the representation of the objects of experience – a necessity without which it will not 

be possible to establish their necessity. In order to accomplish this task, Kant derives these concepts from 

the logical functions of judgment by means of an analysis of the pure understanding which he names 

transcendental logic. This new logic should establish the a priori status and legitimacy of the categories, 

in parallel to the investigation of the a priori forms of sensibility, carried out in the section of the Critique 

named Transcendental Aesthetics. With this aim, in the section of the of the Transcendental Logic 

entitled Metaphysical Deduction of the Categories, Kant counters general logic, that is, Aristotle‘s formal 

logic, to transcendental logic, in order to determine the complete inventory of the pure concepts of the 

understanding and to establish that, as a priori forms of the understanding, the categories are the 

representation of the necessary unity of the understanding for the diverse of given intuitions by sensibility 

for the representation of the objects of experience.  

Keywords: Transcendental logic; categories; understanding; judges; sensibility. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

CRP – Crítica da Razão Pura 

DM – Dedução Metafísica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................................ 12 

CAPÍTULO 1: O PROBLEMA DA CONSTITUIÇÃO DE UMA LÓGICA TRANSCENDENTAL .............. 15 

1.1 As Faculdades e suas Representações ................................................................................ 15 

1.1.1 Intuições e Conceitos .......................................................................................................... 17 

1.1.2 A Sensibilidade ................................................................................................................... 18 

1.1.3 O Entendimento................................................................................................................... 24  

1.2.  A Sensibilidade e o Entendimento como Objetos de Investigação da Crítica da Razão 

Pura  ............................................................................................................................................ 29 

1.2.1 A Estética Transcendental .................................................................................................. 30 

1.2.2 A Lógica Transcendental .................................................................................................... 32 

1.2.2.1 As Leis do Pensamento .................................................................................................... 36 

1.2.2.2. O Problema da Verdade em Kant .................................................................................. 38 

1.2.2.3 A Divisão da Lógica Geral em Analítica e Dialética ..................................................... 42 

1.3.1. O Conhecimento dos Objetos ............................................................................................ 45 

1.3. O Projeto kantiano de uma Lógica Transcendental ....................................................... 46 

1.3.2.1 A Analítica e Dialética Transcendentais ......................................................................... 49 

CAPÍTULO 2: A DEDUÇÃO METAFÍSICA DAS CATEGORIAS  ....................................................... 52 

2.1 O Problema Geral da Razão Pura ..................................................................................... 52 

2.2 A Revolução Copernicana .................................................................................................. 54 

2.3 O Conhecimento em Kant .................................................................................................. 56  

2.3.1 Intelecto Intuitivo ............................................................................................................... 57 

2.3.2 Intelecto Discursivo ........................................................................................................... 57 

2.4 A Analítica Transcendental ................................................................................................ 59 

2.4.1 A Analítica dos Conceitos ................................................................................................. 61 

2.4.1.1 O Processo de Descoberta dos Conceitos Puros: o Fio Condutor ................................. 62 



 
 

2.4.1.2 O Uso Lógico do Entendimento ...................................................................................... 63 

2.5 A Dedução Metafísica das Categorias ............................................................................... 65 

2.5.1 A Função Lógica do Entendimento nos Juízos .................................................................. 66 

2.5.1.1 Primeiro Grupo: a Quantidade dos Juízos ..................................................................... 66 

2.5.1.2 Segundo grupo: a qualidade dos juízos ........................................................................... 67 

2.5.1.3 Terceiro Grupo: a Relação dos Juízos ............................................................................ 67 

2.5.1.4 Quarto Grupo: a Modalidade dos Juízos ........................................................................ 68 

2.5.2 As Categorias como Conceitos puros do Entendimento .................................................... 69 

2.5.2.1 A Síntese como Elo entre a Tábua dos Juízos e a Tábua das Categorias ...................... 69  

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................................ 74 

REFERÊNCIAS .......................................................................................................... 78  

 

 

 

 

 



12 

INTRODUÇÃO 

 

O objetivo deste trabalho será examinar o projeto kantiano de uma lógica 

transcendental e investigar os procedimentos pelos quais Kant estabeleceu a legitimidade 

das categorias. Ao abordar, na Introdução da Crítica da Razão Pura, a exigência de 

necessidade para o conhecimento objetivo, Kant observou que, somente estabelecendo que 

as categorias são representações a priori, será possível garantir sua necessidade como os 

conceitos puros do entendimento para a representação dos objetos da experiência. Para essa 

tarefa, Kant buscou derivar esses conceitos das funções de julgar do entendimento por meio 

de uma análise do entendimento puro que ele denominou lógica transcendental. 

Na seção introdutória da Lógica Transcendental, Kant mostra que a necessidade que 

deve caracterizar determinados conceitos responsáveis pelo conhecimento objetivo exige 

que se estabeleça o estatuto a priori desses conceitos. Isso significa que a investigação deles 

não pode se basear numa derivação empírica por meio da análise do uso do entendimento na 

experiência. Ao contrário, se tal investigação desses conceitos for possível, ela deverá se 

apoiar inteiramente numa análise do entendimento puro, isolado de todo material sensível 

dado na experiência bem como das representações a priori da sensibilidade, as intuições 

puras do espaço e do tempo. Essa investigação deverá, então, estabelecer a ―validade 

objetiva‖ desses conceitos, demonstrando que eles são as representações do entendimento 

por meio das quais ―pensamos objetos absolutamente a priori‖ (A 56/B 81), isto é que esses 

conceitos puros do entendimento, ou categorias, são conceitos a priori necessários para a 

referência aos objetos da experiência. 

Esse tipo de investigação, ou ―ciência do entendimento puro‖, constitui o que Kant 

denomina ―lógica transcendental‖. Essa ciência seria então encarregada de explicar a 

possibilidade e a legitimidade da aplicação desses conceitos aos objetos dados na 

experiência por meio das representações empíricas da sensibilidade. 

Essa nova lógica, estabelecendo o estatuto a priori e a legitimidade das categorias, 

deve complementar sua investigação das formas a priori da sensibilidade, levada a cabo na 

seção da Crítica denominada Estética Transcendental. 



13 
 

Kant distingue sua lógica transcendental do que ele denomina ―lógica geral‖, a 

lógica formal nos moldes aristotélicos. De acordo com ele, a lógica geral se caracteriza 

como uma investigação das ―leis do pensamento em geral‖. Isso porque ela examina as leis 

do pensamento sem distinguir entre um uso empírico dessas leis e seu uso no conhecimento 

puro da razão. Nessa tarefa, ela investiga a natureza e formação dos conceitos, juízos e 

regras de inferência da razão, bem como as formas de inferência ilegítima nos paralogismos 

e nos sofismas. Por exemplo, que os conceitos são representações gerais produzidas pelos 

atos lógicos de comparação, reflexão e abstração e que sua forma é a da universalidade. Ela 

também apresenta que os juízos são constituídos por uma ligação de conceitos determinada 

por diferentes tipos de formas lógicas, como a quantidade, qualidade, relação e modalidade. 

Ela mostra ainda que as formas lógicas da inferência são dadas pelas regras da inferência 

silogística que podem todas serem determinadas pelo conjunto das diferentes figuras e 

modos silogísticos. Isto é, a lógica geral, como essa investigação formal do pensamento, 

descreve apenas as leis da coerência lógica do entendimento e da razão, sem investigar os 

tipos de objeto e conhecimento aos quais elas se aplicam. Por isso, Kant define essa lógica 

como uma investigação que ―abstrai de todo conteúdo do conhecimento, isto é, de toda 

relação do conhecimento com o objeto e considera apenas a forma lógica dos conhecimentos 

entre si, isto é, a forma lógica do pensamento em geral‖ (A 55/B 79). 

A lógica transcendental, ao contrário, deve, como vimos, explicar a natureza da 

relação do conhecimento a priori com os objetos. Para ela, não basta examinar as leis que o 

pensamento usa para manter a coerência consigo mesmo. Ela precisa esclarecer e justificar a 

possibilidade da referência de representações a priori a objetos conhecidos somente a 

posteriori, ao serem dados à faculdade sensível na experiência. É isso que caracteriza essa 

lógica como transcendental: na medida em que Kant define o transcendental como 

investigação sobre a ―possibilidade ou uso a priori do conhecimento‖ (A 56/B 80), uma 

investigação que estabeleça a legitimidade da referência a priori ao objeto dado na 

experiência deve, evidentemente, se caracterizar como transcendental. Essa lógica, assim 

como a lógica geral, se divide em uma parte analítica e outra dialética: a Analítica 

Transcendental e a Dialética Transcendental. Nesta dissertação, eu examino apenas a parte 

da Analítica Transcendental denominada Analítica dos Conceitos, especificamente a seção 

denominada Dedução Metafísica das Categorias. 

Na primeira seção da Analítica dos Conceitos, Kant pretendeu estabelecer o conjunto 

completo dos conceitos puros dos entendimento, que ele denomina categorias, bem como 



14 
 

demonstrar seu estatuto como representações a priori. De acordo com ele, se não for 

possível estabelecer que as categorias são conceitos que o entendimento produz 

independentemente da experiência e, assim a priori, elas deverão ser consideradas conceitos 

derivados da experiência e, desse modo, estarão sujeitas à crítica de Hume de que elas não 

têm a necessidade que pode garantir sua validade objetiva como conceitos do entendimento 

para a referência a objetos. 

    Na seção dessa Dedução denominada Fio Condutor para a Descoberta de todos os 

Conceitos Puros do Entendimento, retroativamente por ele denominada DM das Categorias 

(B 159), Kant dedica a análise a essa tarefa, ao caracterizar o entendimento como ―faculdade 

de julgar‖. Como faculdade de julgar, o entendimento opera por meio de funções, que ele 

denomina ―funções de julgar‖. Na medida em que, de acordo com ele, a lógica geral 

estabelece o quadro completo das formas lógicas do juízo, esse quadro pode servir de guia, 

ou ―fio condutor‖, para a descoberta de todas as funções de julgar, pois, ao ligar seus 

conceitos em juízos, o entendimento, em seu uso discursivo, deve utilizar essas funções 

como regras lógicas de seu uso. Kant mostra então que, na medida em que o mesmo 

entendimento que liga, discursivamente, conceitos em juízos, por meio de sua forma lógica, 

também liga, prediscursivamente, o diverso de representações dadas pela sensibilidade, essa 

ligação prediscursiva deve ser produzida por essas mesmas funções de unidade que o 

entendimento usa para ligar seus conceitos nos juízos discursivos. Assim, o quadro das 

formas lógicas do juízo pode servir para determinar o conjunto de funções de unidade do 

entendimento para ligação prediscursiva do diverso de representações dadas pela 

sensibilidade. Esses procedimentos permitem a Kant estabelecer o quadro completo das 

categorias como a representação dessa unidade prediscursiva por meio de uma análise do 

entendimento puro que garante a elas seu estatuto a priori e cumpre, assim, a tarefa dessa 

Dedução Metafísica. 

Este trabalho se divide em três unidades. Um primeiro capítulo, no qual é examinada a 

apresentação e as justificativas que Kant fornece para seu projeto de uma lógica 

transcendental. Um segundo capítulo, no qual é abordada a derivação a priori das categorias 

a partir da tábua das formas lógicas de julgar na Dedução Metafísica das Categorias. Por 

fim, algumas considerações finais a respeito dos resultados obtidos por Kant nessa dedução, 

em vista de seu projeto de uma lógica transcendental. 

  



15 
 

CAPÍTULO 1: O PROBLEMA DA CONSTITUIÇÃO DE UMA LÓGICA TRANSCENDENTAL 
 

Na seção introdutória da Lógica Transcendental, Kant examina a possibilidade de uma 

investigação que aborde os conceitos fundamentais do entendimento puro, as categorias, em 

vista de avaliar a referência a priori aos objetos do conhecimento. Esse tipo de investigação é 

o que Kant denomina ―lógica transcendental‖ e que dá título a essa parte da Crítica. Para isso, 

ele caracteriza essa lógica a partir do confronto com o que ele denomina ―lógica geral‖, a 

lógica formal nos moldes de Aristóteles. Para estabelecer esse confronto, Kant parte da 

caracterização das faculdades de conhecimento e as conecta às formas de representação com 

que cada uma é dotada: a sensibilidade com intuições, e o entendimento com conceitos. 

Assim iniciamos nossa análise do problema da possibilidade de uma lógica transcendental, 

com uma exposição da doutrina das faculdades e das representações próprias a cada uma 

delas. 

 

1.1 As Faculdades e suas Representações 

 

    Kant, na introdução da Lógica Transcendental, distingue as faculdades da mente na 

seguinte observação: 

O nosso conhecimento provém de duas fontes fundamentais da mente, das quais 

a primeira consiste em receber as representações (a receptividade das 

impressões) e a segunda é a capacidade de conhecer um objeto mediante estas 

representações (espontaneidade dos conceitos) (A 50/B 74). 

 

           Nessa observação, embora Kant não designe as faculdades pelos seus nomes, ele está 

concordando que essas duas fontes são as já conhecidas faculdades da sensibilidade e do 

entendimento. Elas são capacidades próprias da mente humana, não sendo possível a não 

atuação das mesmas durante o processo de construção do conhecimento. Kant distingue 

ambas as faculdades em natureza e não apenas em grau, como se pensava. Porém, mesmo que 

sejam distintas e independentes, elas atuam de forma interdependentes na produção do 

conhecimento. A sensibilidade recebe representações e o entendimento as produz. A análise 

de Kant, a respeito das faculdades, estabelece que ambas, pelo fato de serem as promotoras do 

conhecimento, necessariamente exigem um uso puro a priori. Isto é, cada faculdade produz 



16 
 

uma forma de representação diferente, porém, possuem em comum o caráter de necessidade. 

A faculdade da sensibilidade é a faculdade das intuições e a faculdade do entendimento 

produz os conceitos. 

Kant distingue as faculdades envolvidas no processo do conhecimento em 

sensibilidade e entendimento. Cada faculdade seria uma fonte de representações, porém cada 

uma com sua respectiva representação. Se nós temos três representações, consequentemente 

temos três faculdades. As nossas representações são: intuição, conceito e ideia. A intuição tem 

sua origem na sensibilidade. O conceito tem sua origem no entendimento. Já a ideia tem sua 

fonte na razão, porém a ideia ultrapassa a experiência, não sendo, portanto, uma representação 

de um objeto de conhecimento. 

Faculdade está relacionada a representações. Representar significa ―estar por‖. O 

representante está pelo representado. Existe uma remissão ao representado. Portanto, as 

faculdades envolvidas no processo do conhecimento humano visam ―remeter‖ ao objeto 

representado. Esse ―estar por‖ apenas pode ser de um modo ―formal‖, pois do contrário, não 

seria uma representação do objeto e sim o próprio objeto. 

Kant inova a teoria do conhecimento ao apresentar a relação intrínseca entre faculdade 

do conhecimento e formalismo. O caráter formal das faculdades da sensibilidade e do 

entendimento também é transmitido às suas representações, daí a existência das intuições 

puras da sensibilidade e dos conceitos puros do entendimento. Isso trouxe a necessidade de 

um novo modo de se compreender o conhecimento: a filosofia transcendental, de modo 

especial, a Estética transcendental e a Lógica transcendental. Sendo esta última objeto próprio 

de nossa investigação nesta pesquisa. 

Como foi mencionado, as faculdades serão identificadas na proporção das 

representações existentes. Identifica-se três formas de representação: intuição, conceito e 

ideia. Consequentemente, existiriam três faculdades responsáveis por essas representações: 

sensibilidade, entendimento e razão. Um ponto de convergência entre tais representações é 

que todas possuem uma exclusividade das fontes e uma determinada forma de se referirem a 

objetos: mediata, imediata e ilusória ou reguladora. 

A intuição possui como fonte a faculdade da sensibilidade. Ela se refere de um modo 

imediato, isto é, sem mediação de outras representações a objetos dados na experiência. Daí, 

ser uma representação de objetos individuais. Já os conceitos possuem como fonte o 



17 
 

entendimento. Eles se referem de uma forma mediata, ou seja, por intermédio de mediações, 

seja de uma intuição, ou de outros conceitos, a objetos também dados na experiência. Por fim, 

as ideias possuem como fonte a razão. Diferentemente da intuição e dos conceitos, as ideias 

referem-se a objetos situados além da experiência, portanto, não passíveis de serem 

conhecidos. O processo de constituição das ideias, por parte da razão, é puramente formal, 

não possuindo o elemento de materialidade, necessário para a constituição do conhecimento. 

No entanto, a razão quer conhecer. Kant detecta esta ilusão da razão, tendo por base o fato de 

que apenas a lógica geral não é suficiente para a constituição do conhecimento, daí a 

imprescindibilidade da sensibilidade nesse processo. A união de intuições a conceitos será 

marca determinante para a efetivação do conhecimento. Como a razão unifica conceitos sob 

as ideias, faltando, assim, o elemento da sensibilidade, isto é, a intuição que lhe corresponda, 

os objetos que as ideias da razão representam não podem ser objetos de conhecimento. 

 

1.1.1. Intuições e Conceitos 

 

     Ainda na introdução da Lógica Transcendental, Kant retoma a tese já exposta na 

Estética Transcendental de que o conhecimento humano é constituído de dois elementos: 

intuições e conceitos. Ele faz essa exposição antes de abordar o conceito de lógica, bem como 

suas divisões. De acordo com essa tese, o objeto do conhecimento é dado por meio de 

intuições e pensado em conceitos. As intuições e conceitos são, de acordo com Kant, duas 

formas distintas e irredutíveis de representação. Kant caracteriza por meio de sua forma: 

intuições são representações singulares, enquanto conceitos são representações gerais, ou 

―universais‖. Cada um desses tipos de representação é objeto de uma faculdade específica. 

Intuições são representações da sensibilidade, enquanto conceitos são representações do 

entendimento. Essas duas faculdades de representação são indispensáveis ao conhecimento, 

por isso Kant resume a relação entre elas na seguinte fórmula: ―Intuição e conceitos 

constituem, pois, os elementos de todo o nosso conhecimento, de tal modo que nem conceitos 

sem intuição que de qualquer modo lhes corresponda, nem uma intuição sem conceitos podem 

dar um conhecimento‖ (A 50/B 74). 

Nas duas seções a seguir, examinaremos as duas faculdades responsáveis por essas 

representações: a sensibilidade e o entendimento. Vamos utilizar para essas análises materiais 



18 
 

relativos à doutrina das faculdades, encontrados tanto na Estética Transcendental, quanto na 

Lógica Transcendental propriamente dita. 

 

      1.1.2 A Sensibilidade 

 

     A primeira faculdade envolvida no processo de conhecimento é a sensibilidade. Como 

já mencionado, a sensibilidade é a fonte das representações chamadas intuições, ou 

representações singulares. Como representações singulares, as intuições se referem a um 

único objeto. Por isso, elas se contrapõem aos conceitos, que, como representações gerais, se 

referem a vários objetos. Enquanto as intuições que fornecem a representação do livro, 

referem-se apenas ao livro individual, que é dado à percepção por ocasião da experiência, o 

conceito de livro permite a referência aos múltiplos objetos que podem ser pensados sob o 

conceito de livro. Daí a caracterização de Kant do conhecimento: ―o conhecimento, por sua 

vez, é intuição ou conceito. A primeira refere-se imediatamente ao objeto e é singular, o 

segundo refere-se ao objeto mediatamente por meio de um sinal que pode ser comum a várias 

coisas‖ (A 320/B 377). 

A intuição além de ser singular, é também imediata. Para que seja possível a 

compreensão desse caráter de imediatez das intuições, é preciso, antes, entender o processo 

pelo qual a sensibilidade recebe suas representações. De acordo com Kant, só haverá intuição 

se ―o objeto nos for dado; o que, por sua vez, só é possível [pelo menos para nós seres 

humanos], se o objeto afetar a mente de certa maneira‖ (A 17/B 33). A intuição se produz no 

momento em que o objeto é ―dado‖ à mente humana, quando ele a afeta de um determinado 

modo, isto é, produzindo a representação singular do objeto, que Kant denomina intuição. Isso 

significa que a sensibilidade somente recebe suas representações, quando, por ocasião da 

experiência, o objeto é dado aos sentidos por meio das sensações e nós as recebemos na 

sensibilidade na forma de intuições. Daí, a sensibilidade ser designada por Kant como a ―[...] 

capacidade de receber representações (receptividade), graças à maneira como somos afetados 

pelos objetos [...]‖ (A 17/B 33). Isto é, para que intuições sejam dadas a nossa mente, é 

preciso que os objetos da experiência afetem nossa capacidade receptiva, a sensibilidade. Sem 

tais afecções empíricas essas intuições não podem ser dadas a nós. Como a sensibilidade é 

essa ―receptividade da mente‖, apenas por ela podem nos ser dados objetos, pois, como 

veremos, o entendimento depende de que representações dos objetos sejam dadas a ele pela 



19 
 

sensibilidade. Assim, ele jamais tem acesso direto aos objetos e a sensibilidade, com suas 

intuições, permanece como a única fonte de acesso a eles. Por isso, a Estética Transcendental 

tem início pela descrição do processo empírico pelo qual o conhecimento se produz na 

experiência quando o objeto é dado na forma de intuição: 

Sejam quais forem o modo e os meios pelos quais um conhecimento pode se 

referir a objetos, é pela intuição que ele se relaciona imediatamente com estes e 

ela é o fim para o qual tende, como meio, todo o pensamento. Essa intuição, 

porém, apenas se verifica na medida em que o objeto nos é dado; o que, por sua 

vez, só é possível, [pelo menos para nós seres humanos], se o objeto afetar a 

mente de certa maneira (A 17/B 33). 

 

      Não há conhecimento humano se a sensibilidade não recebe representações do objeto 

na forma de intuição sensível. Só há intuição quando o objeto é dado na experiência, isto é, 

quando o objeto fornece representações para a sensibilidade, ao afetar nossa mente. Por isso, 

Kant, mais adiante, na Lógica Transcendental, vai afirmar que intuições repousam sobre 

afecções (A 68/B 93). Isto é, é preciso que o objeto esteja presente ao campo perceptivo do 

sujeito por ocasião da experiência para que se produzam essas intuições. Isso significa que, 

para Kant, todo conhecimento é sempre conhecimento sensível produzido por ocasião da 

experiência, quando nossa sensibilidade recebe representações do objeto, ao ser afetada 

empiricamente por ele. 

Kant descreve as operações pelas quais a sensibilidade tem acesso a suas 

representações, ao caracterizar os elementos envolvidos na recepção de nossas intuições 

empíricas: 

O efeito de um objeto sobre a capacidade representativa, na medida em que por 

ele somos afetados, é a sensação. A intuição que se refere ao objeto, por meio 

da sensação, chama-se empírica. O objeto indeterminado de uma intuição 

empírica chama-se fenômeno (A 17/B 34). 

 

    Nessa passagem, Kant analisa o processo de formação das representações da 

sensibilidade. Nossas intuições se produzem como efeito da ação do objeto sobre a 

sensibilidade, a sensação. Esse processo pressupõe que o sujeito seja dotado de um aparato 

sensorial, isto é, que ele seja dotado de sentidos e nervos, capazes de transmitir ao cérebro 

impressões dos objetos na forma de sensações. Kant não explicita essa tese, mas ela está 

implícita nessa sua descrição da sensação como o modo da referência da intuição ao objeto. 

Por isso, a intuição que produz essa referência ao objeto é a intuição empírica, já que os 



20 
 

sentidos somente fornecem sensações por ocasião da experiência. Por isso, na segunda versão 

da dedução das categorias, Kant vai enfatizar o caráter imediato das intuições na medida em 

que elas são responsáveis pela recepção das representações dos objetos na experiência: 

Os fenômenos são os únicos objetos que nos podem ser dados imediatamente, e 

aquilo que neles se refere imediatamente ao objeto chama-se intuição (A 108/B 

150). 

 

            As intuições são a forma imediata da representação dos objetos porque é por meio 

delas que os objetos são diretamente dados a nossa faculdade de conhecimento de modo que 

entre o objeto e a representação dele na intuição não há nenhuma representação mediando a 

relação entre ambos. 

           Essa já era uma tese da Dissertação de 1770, na qual Kant observava a respeito do 

caráter imediato da representação intuitiva, ao contrapô-la à representação conceitual: 

Toda a nossa intuição está limitada a um certo princípio da forma sob a qual 

unicamente toda e qualquer coisa pode ser apreendida pela mente de forma 

imediata ou como singular, e não meramente concebida discursivamente por 

meio de conceitos gerais (Diss. 1770, § 10, Parag. 1). 

 

           Essa passagem não apenas descreve o caráter imediato e singular da intuição, mas 

introduz também seu caráter formal. De acordo com ela, a representação intuitiva está 

submetida a um princípio que determina sua forma, isto é, a intuição fornece a representação 

dos objetos da experiência sob as condições subjetivas da faculdade sensível: as formas a 

priori do espaço e do tempo. Assim, todo objeto que pode ser ―dado‖ a nossas faculdades de 

conhecimento estão submetidas às formas espaço-temporais. Desse modo, o espaço e o tempo 

constituem a forma da referência imediata aos objetos, pois ao serem dados na experiência 

como produto da afecção, os objetos estão necessariamente submetidos a essas formas a 

priori de representação da sensibilidade. Na Crítica da Razão Pura Kant fornecerá, nas 

exposições metafísica e transcendental do espaço e do tempo os argumentos que devem 

comprovar o caráter de intuição do espaço e do tempo como formas das representações 

singulares e imediatas do objeto e seu estatuto a priori como condição de toda representação 

dada na experiência. 

           Na Estética Transcendental, como introdução para a apresentação desses argumento, 

Kant analisa a intuição como a forma da referência imediata aos objetos e determina que ela 



21 
 

se refere a ele por meio da sensação, na medida em que, na experiência, o objeto produz um 

efeito sobre a mente, ao afetá-la. Por esse motivo, a intuição assim produzida é denominada 

―intuição empírica‖. Essa intuição empírica tem um objeto, que Kant qualifica como ―não 

determinado‖, isto é, enquanto tal, não submetido às condições de determinação do 

entendimento para a representação dos objetos (os conceitos), e esse objeto não determinado 

da intuição é designado por ele como fenômeno (A 20/B 34). 

Kant analisa então o conceito de fenômeno, mostra que ele é constituído por matéria e 

forma. A matéria é justamente a sensação – o produto da afecção da mente pelo objeto na 

experiência. Por isso Kant define sensação como: ―o efeito de um objeto sobre a capacidade 

representativa, na medida em que por ele somos afetados [...]‖ (A 20/B 34). Isto é, a sensação 

é o conteúdo empírico produzido como efeito do objeto sobre a sensibilidade por ocasião da 

experiência, ela é, portanto, o elemento a posteriori da intuição empírica. Na medida em que 

toda intuição é sempre uma representação da sensibilidade, isso caracteriza nossa intuição 

como intuição sensível. A forma da intuição, por outro lado, é o que fornece as várias relações 

nas quais o diverso do fenômeno é ordenado sob as condições da sensibilidade. 

Desse modo, a forma da intuição não provém da matéria empírica da sensação, mas 

constitui a forma subjetiva e a priori da sensibilidade: 

Uma vez que aquilo, unicamente no qual as sensações podem se ordenar e 

adquirir determinada forma, não pode, por sua vez, ser sensação, segue-se que, 

se a matéria de todos os fenômenos nos é dada somente a posteriori, a sua 

forma deve encontrar-se a priori na mente, pronta a aplicar-se a ela e, portanto, 

tem que poder ser considerada independentemente de qualquer sensação (A 

20/B 34). 

 

           Kant está dizendo nessa passagem que, na medida em que as sensações não podem ser 

o elemento ordenador das próprias sensações, temos que admitir que essa ordenação não pode 

provir da matéria a posteriori da sensação, mas deve ser encontrada na própria representação 

do sujeito, imposta pelas condições subjetivas da sensibilidade. Assim, é preciso concluir que 

a forma ordenadora da sensação no fenômeno não pode ser encontrada no a posteriori da 

sensação, mas deve ser atribuída à faculdade de intuições, a sensibilidade, como uma 

condição a priori de suas representações. Pelo fato de ser independente da experiência, a 

forma da sensibilidade é a priori: 

Chamo puras (no sentido transcendental) todas as representações em que nada 

se encontra que pertença à sensação. Por consequência, deverá encontrar-se 



22 
 

absolutamente a priori na mente a forma pura das intuições sensíveis em geral, 

na qual todo o diverso dos fenômenos se intui em determinadas condições. Essa 

forma pura da sensibilidade chamar-se-á também intuição pura (A 20/B 34-35). 

 

           Essa passagem nos indica que, se a sensibilidade é a faculdade responsável pela 

recepção das representações sensíveis do objeto da experiência, ela, no entanto, contém 

elementos constitutivos que não provêm da experiência. Kant já havia, na Introdução B de sua 

Crítica da Razão Pura, emitido a tese geral sobre o conhecimento humano de que ―todo 

conhecimento começa na experiência‖, uma tese que, como veremos, ele vai vincular à 

característica de nosso entendimento discursivo de não ser capaz de criar seus objetos, mas 

apenas de recebê-los por meio da sensibilidade, na experiência. Mas ele complementa essa 

tese observando que ―se, porém, todo o conhecimento se inicia com a experiência, isso não 

prova que todo ele deriva da experiência‖ (B 1). E Kant continua o argumento, apresentando a 

hipótese de que o conhecimento pode ser uma junção de elementos a priori e a posteriori: 

―pois bem poderia o nosso próprio conhecimento por experiência ser um composto do que 

recebemos através das impressões sensíveis e daquilo que a nossa própria capacidade de 

conhecer produz por si mesma [...]‖ (B 1). Esse composto é constituído pelas sensações dadas 

a posteriori na experiência e o a priori da intuição. As sensações, como mencionado, 

constituem o material empírico proveniente da experiência. Por outro lado, o a priori da 

intuição, que Kant identifica às formas do espaço e do tempo, consiste no modo próprio como 

a sensibilidade recebe a matéria empírica das sensações, sendo, portanto, necessário admitir 

que o espaço e o tempo constituem as formas a priori da faculdade sensível. Nossas intuições 

empíricas são, assim, constituídas pela matéria empírica das sensações e pelas formas a priori 

do espaço e do tempo. Nesse ponto da Estética Transcendental Kant pode introduzir os 

argumentos que devem demonstrar a aprioridade dessas formas da intuição. Ele desenvolve, 

nas duas exposições do espaço e do tempo, argumentos que devem comprovar que, fora do 

espaço e do tempo, não é possível que nossa sensibilidade receba representações dos objetos, 

já que é sob essas formas da intuição que elas chegam até nós, como conclui Kant na § 4 

(sobre o espaço) e na § 6 (sobre o tempo) com relação ao estatuto representativo dessas 

formas da intuição. 

Após estabelecer, na Estética Transcendental, de um lado (nos argumentos da 

exposição metafísica do espaço e do tempo), o estatuto a priori dessas duas formas da 

intuição e, de outro (nos argumentos da exposição transcendental), o estatuto representacional 

delas como as formas nas quais todo objeto da experiência é necessariamente dado a nossa 



23 
 

sensibilidade, Kant retoma a análise do conceito de fenômeno e formula, com base nos 

resultados desses argumentos, a tese de que nosso conhecimento é o conhecimento de 

fenômenos, e não de coisas em si. A contraposição fenômeno – coisa em si põe em destaque o 

caráter subjetivo do a priori do espaço e do tempo e permite estabelecer a tese de que as 

representações do objeto recebidas na sensibilidade dão o objeto apenas como ele aparece, 

isto é, como fenômeno, e não como ele seria em si mesmo independentemente das condições 

do sujeito, isto é, desse caráter subjetivo no qual o objeto é dado como representação à 

sensibilidade. 

Por outro lado, o estatuto representacional do espaço e do tempo como formas a priori 

e condições necessárias nas quais todo objeto é dado na sensibilidade não apenas permite a 

Kant estabelecer essa contraposição entre fenômeno e coisa em si, mas também a tese central 

da Estética Transcendental da realidade empírica do espaço e do tempo e a tese, a ela 

correlata, de sua idealidade transcendental. 

Nas conclusões a respeito das exposições do espaço, Kant observa: 

As nossas explicações ensinam-nos, pois, a realidade do espaço (isto é, a sua 

validade objetiva) em relação a tudo o que nos possa ser apresentado 

exteriormente como objeto, mas ao mesmo tempo a idealidade do espaço em 

relação às coisas, quando consideradas em si mesmas pela razão, isto é, quando 

se não atenda à constituição da nossa sensibilidade (A 27/B 44). 

 

E, nas conclusões acerca das exposições do tempo: 

As nossas afirmações ensinam, pois, a realidade empírica do tempo, isto é, a 

sua validade objetiva em relação a todos os objetos que possam apresentar-se 

aos nossos sentidos. E, como a nossa intuição é sempre sensível, nunca na 

experiência nos pode ser dado um objeto que não se encontre submetido à 

condição do tempo (A 35/B 52). 

 

           Tanto o espaço quanto o tempo possuem validade objetiva, isto é, valem 

necessariamente para todo e qualquer objeto dado à sensibilidade, pois todos os objetos, 

tomados como fenômenos, estão dados no espaço e no tempo, sendo eles, portanto, princípios 

universais, válidos para toda representação dada a nossa capacidade representativa. Essa 

validade objetiva do espaço e do tempo, por sua vez, garante sua realidade empírica, na 

medida em que os objetos da experiência só podem nos ser dados como extensos e temporais. 

A tese da realidade empírica do espaço e do tempo, por outro lado, tem como correlato sua 



24 
 

idealidade transcendental, na medida em que a validade objetiva (que garante a realidade 

empírica) do espaço e do tempo é fundada no a priori das formas da sensibilidade e devem, 

portanto, ser atribuídas ao sujeito, constituindo, assim, idealidades do ponto de vista 

transcendental, ou: ―idealidades transcendentais‖. A tese da idealidade transcendental do 

espaço e do tempo estabelece essas formas da sensibilidade como formas dos fenômenos e, 

assim, não como propriedades dos objetos em si, mas apenas dos objetos como fenômenos. 

Espaço e tempo são, dessa forma, meras idealidades do ponto de vista da análise 

transcendental. Mas é essa idealidade que permite a Kant estabelecer sua validade objetiva 

para todo objeto dado na experiência e, com isso, sua realidade empírica como forma 

necessária de todo objeto da experiência. 

A análise transcendental mostra que, na medida em que o entendimento depende da 

sensibilidade para receber representações do objeto, ele não é capaz de intuição intelectual e 

deve ser caracterizado como discursivo, isto é, um entendimento que deve produzir 

representações discursivas (os conceitos) a partir das representações intuitivas dadas pela 

sensibilidade. A Estética Transcendental constitui a parte da Doutrina dos Elementos que 

investiga essas formas a priori da sensibilidade humana. Já a Lógica Transcendental constitui 

a investigação complementar que analisa as formas a priori do entendimento humano. Vamos 

examinar, após nosso próximo tópico, a respeito do entendimento, essas duas formas de 

investigação que abordam a capacidade humana de conhecer os objetos na medida em que 

eles são dados a nossas faculdades de conhecimento como fenômenos, e não como coisas em 

si. 

 

     1.1.3 O Entendimento 

 

           A segunda faculdade envolvida no processo do conhecimento é o entendimento. O 

entendimento é a fonte dos conceitos, que são representações gerais e, dessa forma, mediadas. 

No Curso de Lógica, Kant apresenta a contraposição do caráter mediado do entendimento 

com o caráter imediato da sensibilidade: ―[...] o conceito opõe-se à intuição; pois ele é uma 

representação universal ou uma representação daquilo que é comum a diversos objetos, logo 

uma representação na medida em que pode estar contida em diferentes objetos‖ (A 139-140). 

Essa representação universal é produzida por meio dos atos lógicos de comparação, reflexão e 

abstração: 



25 
 

a. Comparação: o ato de comparar as diferentes representações dadas entre si e observar suas 

diferenças e semelhanças. 

b. Reflexão: a operação de determinar o que as diferentes representações têm em comum. 

c. Abstração: o ato de abstrair das diferenças específicas das características em comum. 

           Kant exemplifica essas operações lógicas com o exemplo da formação do conceito de 

árvore: 

Eu vejo, por exemplo, um pinheiro, um salgueiro e uma tília. Ao comparar antes 

de mais nada estes objetos entre si, observo que são diferentes uns dos outros no 

que respeita ao tronco, aos galhos, às folhas e coisas semelhantes; mas, em 

seguida, eu reflito apenas sobre aquilo que eles possam ter em comum entre si, 

o tronco, os / galhos, as folhas eles próprios, e, se eu abstraio do tamanho, da 

figura dos mesmos e assim por diante, obtenho um conceito da árvore (C. 

Lógica, A 146 / Ak 94-95 ). 

 

           É por isso que o conceito – diferentemente da intuição como representação singular – 

pode ser definido como ―representação de representação‖. Isto é, o conceito é uma 

representação que ―contém em si‖ (A 25/B 40), como sua intensão, uma diversidade de 

representações comuns as diversos objetos e, por meio delas, pode conter ―sob si‖, como sua 

extensão, diferentes representações de objetos singulares dados na sensibilidade por meio de 

intuições. Assim, a intuição pode apenas se referir a objetos singulares, enquanto o conceito 

pode se referir a vários objetos. Por não se referir diretamente ao objeto singular, mas apenas 

por mediação de intuições ou de outros conceitos, o conceito é uma representação mediada, 

seja por outro conceito, seja por intuições. 

Por essa atividade de produzir seus conceitos, o entendimento vai ser definido por 

Kant como ―espontaneidade dos conceitos‖ (A 50/B 74) e ―espontaneidade do conhecimento‖ 

(A 51/B 75). Isso significa que, ao contrário da sensibilidade, o entendimento produz suas 

próprias representações. É nisso que o entendimento se contrapõe à sensibilidade: enquanto a 

sensibilidade se caracteriza como faculdade passiva, na medida em que não produz suas 

representações e deve recebê-las ao ser afetada pelos objetos por ocasião da experiência, o 

entendimento deve produzir ele próprio suas representações a partir de outras representações 

dadas. Essas representações podem ser outros conceitos para os quais o entendimento busca 

um conceito de ordem mais geral, ou intuições, fornecendo representações singulares dos 

objetos da experiência para os quais o conceito deve servir de representação geral, ou 



26 
 

universal. Por isso Kant rejeita a possibilidade de uma intuição intelectual, isto é uma intuição 

que daria acesso direto aos objetos ao pensá-los ativamente, na medida em que o 

entendimento é faculdade ativa, ou espontânea. Nosso entendimento não pode intuir, isto é, 

obter diretamente representações dos objetos, mas apenas produzir conceitos, a partir de 

representações dadas a ele, sejam essas representações já conceitos, sejam elas intuições 

fornecendo representações imediatas dos objetos. Correlatamente a intuição, enquanto 

receptividade, não pode produzir suas representações, mas apenas recebê-las passivamente 

dos objetos, na experiência. Daí que, diz-nos Kant: 

Sem a sensibilidade, nenhum objeto nos seria dado; sem o entendimento, 

nenhum seria pensado. Pensamentos sem conteúdo são vazios; intuições sem 

conceitos são cegas. Pelo que é tão necessário tornar sensíveis os conceitos (isto 

é, acrescentar-lhes o objeto na intuição) como tornar compreensíveis as 

intuições (isto é, submetê-las aos conceitos) (A 51/B 75). 

 

           Conhecer é, de acordo com essa passagem, conectar intuições a conceitos. Se não 

houvesse a sensibilidade não seria possível a nosso conhecimento ter acesso às representações 

dos objetos. Do mesmo modo, sem o entendimento, mesmo que a sensibilidade recebesse um 

objeto da experiência, este não poderia ser pensado. É, portanto, fundamental, tornar os 

conceitos sensíveis e as intuições inteligíveis. Tornar os conceitos sensíveis significa atribuir 

uma intuição ao conceito; em contrapartida, tornar uma intuição inteligível significa subsumir 

tal intuição a um conceito. Apenas a junção de intuições a conceitos pode gerar um 

conhecimento. 

Colocando as representações do entendimento em paralelo com as representações da 

sensibilidade, para as quais a Estética Transcendental demonstrou o estatuto a priori, Kant 

pergunta, no início da seção II da Introdução à Lógica Transcendental, sobre a possibilidade 

de, assim como possuímos intuições puras, também possuirmos conceitos puros: ―como, 

porém, há intuições puras e há intuições empíricas (conforme mostra a Estética 

Transcendental), poder-se-ia também encontrar uma distinção entre pensamento puro e 

pensamento empírico dos objetos‖ (A 54/B 79). A investigação kantiana dessa possibilidade 

visa a demonstrar na sua ―dedução metafísica das categorias‖ que, de fato, o entendimento 

possui conceitos puros. Esses conceitos puros, Kant vai denominar categorias, ou ―conceitos 

puros do entendimento‖. Assim, pela sensibilidade, o objeto do conhecimento é intuído. Pelo 

entendimento, esse objeto vai ser ―pensado‖ por meio de conceitos. As categorias são os 

conceitos puros do entendimento que ordenam o diverso da intuição (já dado na experiência 



27 
 

sob as formas a priori do espaço e do tempo). Desse modo, apenas os conceitos não podem 

constituir conhecimento. É necessário que uma intuição esteja ligada ao conceito para esse 

conhecimento se produzir. O entendimento, por outro lado, deve ser considerado constitutivo, 

na medida em que as categorias, enquanto formas puras do entendimento, constituem o que 

Kant denomina ―experiência possível‖, ou a própria possibilidade do conhecimento da 

experiência, na medida em que a forma do conhecimento é constituída pelas categorias. 

Estabelecer esse caráter constitutivo do entendimento e suas categorias será a tarefa de toda a 

parte analítica da Lógica Transcendental, da qual, como indicamos no início de nosso 

trabalho, examinaremos apenas a Dedução Metafísica. 

Kant não caracteriza o entendimento apenas como facudade de conceitos. Ele é – e 

essencialmente – faculdade de julgar. Kant diz isso no início da Dedução Metafísica: 

―podemos, contudo, reduzir a juízos todas as ações do entendimento, de tal modo que o 

entendimento em geral pode ser representado como uma faculdade de julgar‖ (A 69/B 94). 

Como faculdade de julgar, o entendimento usa os conceitos que ele produz para ligá-los em 

juízos. Por meio dessa ligação de conceitos, o juízo faz referência aos objetos no 

conhecimento discursivo. Ele faz isso na medida em que os conceitos que ele liga são 

representações que contêm sob si outras representações que podem ser tanto outros conceitos 

quanto intuições. Essas representações, em última análise, referem-se a representações 

singulares dos objetos dadas na experiência por meio de intuições, na medida em que todo 

conceito sempre pode, no final, ser remetido a uma intuição fornecendo a matéria empírica 

para a representação do objeto dado na experiência. Assim, diz-nos Kant, o conceito [de 

corpo] ―só é conceito, portanto, na medida em que se acham contidas nele outras 

representações, por intermédio das quais ele pode se referir a objetos‖ (B 94). Essas outras 

representações são as intuições que têm referência imediata ao objeto, daí, essa ligação de 

conceitos poder produzir a referência discursiva ao objeto. Por exemplo, na proposição ―esta 

maçã é vermelha‖, estou emitindo um juízo que predica o conceito ―vermelho‖ ao conceito 

―maçã‖. Essa ligação de conceitos, no entanto, não apenas conecta a cor vermelha à maçã, 

mas faz referência a um objeto da experiência: a maçã à qual atribuo o predicado ―vermelho‖. 

Essa referência é produzida no juízo na medida em que, ao conectar seus conceitos, ele, por 

meio de sua forma lógica, refere o conhecimento representado no conceito do predicado (no 

caso o conceito de vermelho) ao conceito do sujeito (no caso, o conceito de maçã) e por meio 

desse conceito na posição do sujeito, ele faz referência aos objetos da experiência (as maçãs) 

dados por meio das representações singulares da sensibilidade, as intuições. Com isso, Kant 



28 
 

caracteriza o juízo por essa função referencial por meio da qual o entendimento e o 

pensamento fazem referência ao objeto da experiência. Kant explicita isso utilizando como 

exemplo a proposição ―todos os corpos são divisíveis‖: 

Em cada juízo há um conceito válido para diversos conceitos e que, nessa 

diversidade, compreende também uma dada representação, referindo-se esta 

última imediatamente ao objeto. Assim, nesse juízo, por exemplo, todos os 

corpos são divisíveis, o conceito de divisível refere-se a diversos outros 

conceitos; entre eles refere-se aqui, particularmente, ao conceito de corpo, e 

este, por sua vez, a certos fenômenos que se apresentam a nós. Esses objetos 

são, pois, apresentados mediatamente pelo conceito de divisibilidade. Assim, 

todos os juízos são funções da unidade entre as nossas representações, já que, 

em vez de uma representação imediata é utilizada, para conhecimento do objeto, 

outra mais elevada, que inclui em si a primeira e outras mais, e desse modo 

muitos conhecimentos possíveis são reunidos num só. Podemos, contudo, 

reduzir a juízos todas as ações do entendimento, de tal modo que o 

entendimento em geral pode ser representado como uma faculdade de julgar (A 

68-69/B 93-94). 

 

           Essas análises mostram como, por meio de sua forma lógica, o juízo faz, 

discursivamente, referência aos objetos da experiência e, por isso, pode ser definido pela 

função de referência ao objeto. Mas o juízo produz essa referência ao objeto não apenas no 

discurso, mas prediscursivamente, ao fornecer a unidade do entendimento ao diverso da 

intuição por meio do qual o objeto sensível é dado ao conhecimento. Isso porque, de acordo 

com Kant, o objeto dado na intuição não tem unidade objetiva, mas apenas a ordenação 

espaço-temporal na qual ele é fornecido à sensibilidade. Isto é, as representações (intuições) 

dadas à sensibilidade espaço-temporalmente devem ser determinadas pela unidade objetiva 

das categorias como a forma de unidade própria ao entendimento para, assim, representar um 

objeto. Por isso Kant afirma que, 

pensar um objeto e conhecer um objeto não são, portanto, a mesma coisa. O 

conhecimento requer dois elementos: primeiro o conceito pelo qual em geral um 

objeto é pensado (a categoria), e em segundo a intuição pela qual é dado. Com 

efeito, se ao conceito não pudesse ser dada uma intuição correspondente, seria 

um pensamento segundo a forma, mas sem nenhum objeto, por meio dele não 

sendo absolutamente possível conhecimento algum de qualquer coisa porque, 

por mais que eu soubesse, nada haveria nem poderia haver ao qual pudesse ser 

aplicado meu pensamento (A 105/B 146). 

 

           Para o conhecimento dos objetos, é preciso então não apenas intuições, nem também 

apenas categorias, mas sim a contribuição entre essas duas formas de representação. Daí a 

diferença entre pensar um objeto e conhecer um objeto. Para que o conhecimento seja 



29 
 

possível se faz necessária a atividade conjunta das duas faculdades: a sensibilidade, 

fornecendo intuições, o entendimento, fornecendo conceitos. Na medida em que pensar um 

objeto não envolve necessariamente a sensibilidade, mas unicamente o entendimento, não 

podemos identificar pensamento a conhecimento, já que, de acordo com Kant, conhecimento 

somente é possível pela contribuição dessas duas faculdades. Essa caracterização do 

conhecimento, ao mesmo tempo em que indica uma independência entre intuições e 

conceitos, também indica uma interdependência dessas duas formas de representação na 

produção do conhecimento dos objetos. Nessa medida, também estão envolvidas nessa 

produção de conhecimento as duas facudades responsáveis por essas representações, a 

sensibilidade e o entendimento. Cada uma dessas facudades é objeto, na Crítica, de uma 

forma específica de investigação: a Estética Transcendental, como a ―ciência‖ da 

sensibilidade, a Lógica Transcendental, como a ―ciência‖ do entendimento. 

 

1.2.  A Sensibilidade e o Entendimento como Objetos de Investigação da 

Crítica da Razão Pura 

 

           Na introdução geral à Lógica Transcendental
1
 Kant contrapõe sensibilidade a 

entendimento, em vista de caracterizar a lógica transcendental como a ―ciência do 

entendimento‖. Ele observa que, mesmo sendo faculdades interdependentes, sensibilidade e 

entendimento não podem trocar entre si sua função na produção de conhecimento, pois 

enquanto faculdades específicas elas são independentes, com funções próprias e seus modos 

específicos de representar objetos. Isto é, embora sensibilidade e entendimento, de fato, 

jamais operem em separado na representação e conhecimento de objetos, elas podem, em 

vista da compreensão de sua função na economia do conhecimento, ser distinguidas 

analiticamente. Mas essa distinção permanece um mero produto da análise, em vista de uma 

compreensão clara dessa sua função na produção de conhecimento, de modo que jamais 

vamos encontrar qualquer dessas faculdades operando sozinha. No entanto, essa distinção é 

essencial para a compreensão da estrutura e papel epistemológico de cada uma delas. Por isso 

Kant observa: ―eis porque distinguimos a ciência das regras da sensibilidade em geral, que é a 

estética, da ciência das regras do entendimento, que é a lógica‖ (A 51/B 76). Vamos 

                                                           
1
 Trata-se do início da seção denominada Ideia de uma Lógica Transcendental (A 50/B 74 a A 65/B 90). 



30 
 

acompanhar as análises de Kant primeiramente na Estética Transcendental e, em seguida, na 

Lógica Transcendental. Não porque uma faculdade teria primazia sobre a outra, mas apenas 

pela exigência lógica de que os objetos têm que ser dados para poder então ser pensados em 

conceitos. 

 

     1.2.1 A Estética Transcendental 

           Numa nota comentando a adoção do termo ―estética‖, Kant explana sobre a 

necessidade de reservar esse termo para designar uma teoria da faculdade responsável pela 

recepção das representações dos objetos. Para justificar isso, ele remete à distinção encontrada 

nos filósofos gregos entre αισθητα και νοητα, a distinção entre o sensível e o inteligível. No 

grego, o termo aisthesis significa sensação, ou percepção. Kant o adota na medida em que o 

termo estética deve caracterizar a dimensão sensível das representações dessa faculdade, 

como a faculdade que fornece as representações dos objetos na experiência. A primeira parte 

da Doutrina Transcendental dos Elementos que, na Crítica, investiga as representações 

elementares das duas faculdades fundamentais do conhecimento, é então denominada de 

Estética Transcendental e constitui, na definição de Kant, a doutrina do conhecimento 

sensível, bem como das formas a priori da faculdade responsável por esse conhecimento, a 

sensibilidade. 

A Estética Transcendental estuda quais são as estruturas próprias de nossa 

sensibilidade, a maneira como ela é afetada pelas sensações por ocasião da experiência. Ela 

deve então explicar a dimensão sensível de nosso conhecimento dos objetos. 

De acordo com Kant, a estética transcendental é: 

uma ciência de todos os princípios da sensibilidade a priori [...] ciência que 

constitui a primeira parte da teoria transcendental dos elementos, em 

contraposição à que contém os princípios do pensamento puro e que se 

denominará lógica transcendental (A 20/B 35-36). 

           Kant atribui à estética transcendental a tarefa de investigar os princípios a priori da 

sensibilidade. Em vista dessa tarefa, Kant aplica o procedimento que ele designa como 

procedimento de ―isolar‖, que consiste em excluir da representação dos objetos tanto a 

contribuição do entendimento (os conceitos) quanto a da experiência (o dado empírico, a 

posteriori, recebido na sensibilidade), reservando para a análise da Estética apenas a 



31 
 

contribuição a priori da sensibilidade. Esses princípios constituem as formas pelas quais 

nossa sensibilidade opera. Os conceitos de espaço e de tempo que, de acordo com os 

argumentos de Kant na Exposição Metafísica desses dois conceitos, eram, na tradição 

metafísica, concebidos como estruturas ontológicas presentes nos próprios objetos do 

conhecimento, passam, pelo resultado das análises da Estética, a serem compreendidos como 

formas próprias do sujeito cognoscente. 

Kant qualifica, então, o espaço e o tempo como intuições puras, porque, examinadas 

em separado, ou isoladas, de todo conteúdo empírico dado na experiência, ou ―percepção 

real‖ (A 42/B 60), essas representações podem ser conhecidas a priori. O espaço é a forma do 

sentido externo, enquanto o tempo é a forma do sentido interno. Isso significa que todas as 

coisas aparecem ao sujeito, externamente, como objetos dados aos sentidos, de modo espacial 

e, internamente, como objetos dados à mente, de forma temporal. Kant observa que essas 

conclusões valem para toda sensibilidade humana, isto é, na medida em que todos os seres 

humanos são dotados de uma sensibilidade configurada dessa maneira, mas elas não dizem 

nada a respeito de outros seres pensantes, pois não sendo propriedades das coisas em si 

mesmas, pode bem ser que outras mentes sejam dotadas de outros modos de acesso aos 

objetos ou mesmo conheçam as coisas como elas são em si mesmas. No entanto, tudo que 

podemos legitimamente afirmar a respeito do conhecimento dos objetos limita-se a nosso 

humano conhecimento dos objetos. Isto é: que, para que os objetos sejam conhecidos, eles 

devem ser dados na experiência e que, na medida em que o espaço e o tempo são a forma na 

qual nossa sensibilidade os recebe na experiência, todo objeto dado a nosso conhecimento 

está necessariamente sob as formas a priori do espaço e do tempo. 

Isso permite a Kant afirmar as teses da realidade empírica e da idealidade 

transcendental do espaço e do tempo (A 28/B 44; A 35-36/ B 52-52). Ambos possuem 

realidade empírica, pois toda intuição sensível (humana) dada na experiência, na qual 

unicamente os objetos reais são dados, está necessariamente no espaço e no tempo. Ao 

mesmo tempo, eles têm idealidade transcendental, já que espaço e tempo são os modos 

próprios pelos quais os seres humanos recebem sensivelmente os objetos da experiência e 

não, características dos objetos considerados em si mesmos. Espaço e tempo são apenas as 

formas pelas quais nossa intuição sensível é produzida e não, propriedades das coisas em si 

mesmas. 



32 
 

Esse novo modo de interpretar o espaço e o tempo, não mais como características das 

coisas, mas formas constitutivas da sensibilidade do sujeito, expressa, do ponto de vista da 

Estética Transcendental, o que Kant, no Prefácio da segunda edição da Crítica da Razão 

Pura, havia indicado por meio da analogia com a ―revolução copernicana‖, isto é, uma 

inversão na análise da relação entre o conhecimento e o objeto que abre a possibilidade da 

representação a priori e, com isso, da própria necessidade que deve garantir a objetividade de 

nossas representações. 

 

     1.2.2 A Lógica Transcendental 

           Kant, seguindo a tradição de Port Royal
2
, caracteriza a lógica como o conjunto de 

saberes que envolvem o entendimento. Essa disciplina deve esclarecer o modo como essa 

faculdade produz suas representações e as leis por meio das quais ela as conecta na produção 

do conhecimento discursivo. Kant acredita que essa disciplina foi desenvolvida em sua forma 

acabada nas investigações de lógica de Aristóteles, sobretudo no Órganon. Do ponto de vista 

da investigação transcendental da CRP
3
, no entanto, o exame do entendimento constitui o que 

Kant denomina lógica transcendental e é objeto da segunda parte da Doutrina Transcendental 

dos Elementos. Nela, Kant vai investigar a dimensão inteligível do conhecimento, ao 

examinar as formas a priori próprias do entendimento. 

Em seu Curso de Lógica (1800), Kant expõe a seguinte definição da lógica: 

A lógica é uma ciência, não segundo a mera matéria, mas segundo a forma; uma 

ciência a priori das leis necessárias do pensamento, mas não relativamente a 

objetos particulares, porém a todos os objetos em geral; portanto, uma ciência 

do uso correto do entendimento e da razão em geral, mas não subjetivamente, 

quer dizer, não segundo princípios empíricos (psicológicos), sobre a maneira 

                                                           
2
 A escola de Port-Royal interpretava a lógica como o estudo das regras do pensamento. Assim, o manual de lógica 

publicado por Arnauld e Nicole em 1662 era denominado La logique, ou l'art de penser. O manual de lógica 
utilizado por Kant em suas aulas de lógica, a Vernunftlehre de Meier, segue a orientação de Port-Royal, definindo 
a lógica como “doutrina da razão” (Meier, Auszug aus der Vernunftlehre, Halle, Johann Justinus Gebauer, 
1752, Introdução, § 1, URL: https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dq=log
ik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwiqtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6
wEIKDAA#v=onepage&q=vernunftlehre&f=false, consultado em 26.09.2017, 18h58). Esse manual serviu de base 
para as anotações que deram origem à publicação de seu Curso de Lógica, em 1800, e nele Kant desenvolve uma 
interpretação análoga da lógica, embora, em parte, já se distanciando dela. 

      
3
 Abreviação de Crítica da Razão Pura. 

https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dq=logik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwiqtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6wEIKDAA#v=onepage&q=vernunftlehre&f=false
https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dq=logik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwiqtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6wEIKDAA#v=onepage&q=vernunftlehre&f=false
https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dq=logik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwiqtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6wEIKDAA#v=onepage&q=vernunftlehre&f=false


33 
 

como pensa o entendimento, mas, sim, objetivamente, isto é, segundo princípios 

a priori de como ele deve pensar (CL A 9-10/Ak 16
4
). 

           Dessa definição da lógica extraem-se duas características essenciais: seu caráter formal 

e de generalidade. Essas duas características demarcam o campo da lógica, isto é indicam que 

a lógica não aborda conteúdos, mas apenas as regras e princípios do pensamento. Isso 

significa que os conhecimentos que ela produz são a priori, têm caráter analítico e são 

necessários. Ela é, numa outra definição de Kant também do Curso de Lógica, a ―ciência das 

leis necessárias do pensamento e da razão em geral‖ (CL, A4, Ak 13). 

Devido a esse caráter formal, a Crítica da Razão Pura se refere a essa disciplina como 

―lógica geral‖ e a caracteriza como ―ciência das regras do entendimento‖ (A 52/ B 76) e 

―cânone do entendimento e da razão‖ (A 53/ B 77). Essa disciplina pode ser subdividida em 

lógica do uso geral e lógica do uso particular do entendimento. Assim, Kant observa: 

A lógica, por sua vez, pode ser considerada numa dupla perspectiva: quer como 

lógica do uso geral, quer do uso particular do entendimento. A primeira contém 

as regras absolutamente necessárias do pensamento, sem as quais não pode 

haver nenhum uso do entendimento, e ocupa-se, portanto, deste, 

independentemente da diversidade dos objetos a que possa dirigir-se. A lógica 

do uso particular do entendimento contém as regras para pensar retamente sobre 

determinada espécie de objetos. A primeira pode-se chamar lógica elementar, à 

segunda, órganon desta ou daquela ciência (A 51/B 76). 

           O entendimento exerce sua atividade mediante regras. As regras necessárias são 

aquelas que, se suprimidas, não seria possível qualquer atividade do entendimento. Já as 

regras contingentes são aquelas que, caso suprimidas, a atividade do entendimento como um 

todo não seria comprometida: apenas ―um certo uso determinado do entendimento não 

poderia ter lugar‖ (CL, A3/Ak 12). Kant caracteriza a lógica do uso particular do 

entendimento como uma disciplina que investiga as técnicas do uso ―instruído‖, isto é, 

metódico, do entendimento, podendo ser definida como ―órganon desta ou daquela ciência‖ 

(A 52/ B 76). Ela seria então o ―órganon‖ dos diferentes saberes, ou retomando os termos de 

Kant, ―ciências‖. 

O próximo passo da argumentação de Kant é a análise da distinção entre lógica pura e 

lógica aplicada. Kant caracteriza a lógica pura como a disciplina cujo objeto é obtido quando 

―abstraímos de todas as condições empíricas relativamente às quais se exerce o nosso 

                                                           
4
 As passagens do Curso de Lógica serao citadas pela abreviação CL, seguida da numeração da edição original de 

1800, precedida da indicação A, mais a numeração da edição da Academia de Berlim, precedida da indicação Ak. 



34 
 

entendimento‖ (A 52/B 77). Isto é, na medida em que a lógica pura deve investigar as regras 

do entendimento, é preciso, em vista de examinar exclusivamente essas regras, excluir tudo 

que não faça parte do próprio entendimento. Isso significa excluir todo material que provenha 

da sensibilidade bem como todos os conceitos empíricos que o entendimento produz com base 

na experiência, em vista de considerar apenas o ―entendimento puro‖ e as regras formais de 

sua atividade, sem as quais o entendimento e o próprio pensamento não seriam possíveis. 

A essa lógica pura, Kant contrapõe a lógica aplicada, que trataria das leis empíricas e 

psicológicas que condicionam o uso efetivo do entendimento e, assim, não dizem respeito 

especificamente ao funcionamento do entendimento, mas apenas a condições exteriores a ele 

que podem prejudicar ou beneficiar a aplicação das regras lógicas do entendimento e, 

portanto, não podem fazer parte de uma investigação a respeito das regras formais do 

entendimento. 

A lógica aplicada também não pode ser um cânone do entendimento, porque ela está 

voltada para a investigação das condições subjetivas do entendimento e do pensamento. Nessa 

medida, ela não pode fornecer as regras necessárias que orientam sua atividade. Ela é, de 

acordo com Kant, ―uma representação do entendimento e das regras do seu uso necessário in 

concreto‖ (A 53/B 78). Isto é, a lógica aplicada lida com fatores psicológicos do sujeito que 

conhece. Ela possui, dessa forma, princípios empíricos. No entanto, diz-nos Kant, ela nem por 

isso deixa de ser uma lógica geral, pois não está voltada para nenhum objeto particular. Por 

isso, Kant diz que ela ―não é um cânone do entendimento em geral, nem um órganon de 

ciências particulares, mas simplesmente um catarticon do entendimento comum‖ (A 53/B 77-

78). Ela deve, então, exercer uma função purificadora do pensamento em relação aos erros 

que podem acontecer por causa da influência da estrutura psicológica do sujeito. Por exercer 

essa função catártica, a lógica aplicada deve ser esse elemento purificador do entendimento 

em seu uso cotidiano. 

A lógica pura, por outro lado, como disciplina das leis necessárias do pensamento, 

deve se restringir ao elemento formal do entendimento e investigar exclusivamente as regras a 

priori do seu uso em geral. Por isso Kant afirma que ela, como ―lógica geral, mas pura, 

ocupa-se [...] de princípios puros a priori e é um cânone do entendimento e da razão, mas só 

com referência ao que há de formal no seu uso, seja qual for o conteúdo‖ (A 52/B 77). Kant 

atribui à lógica pura a função de cânone do entendimento, justamente porque ela funciona 

como regra, ou medida da correção ou coerência do pensamento consigo mesmo. Ela é o 



35 
 

elemento puramente formal, que não contém nada de empírico. Por ser a forma do 

entendimento e do pensamento, ela está presente em todo conhecimento, independentemente 

do conteúdo do mesmo. Por estar presente em todo conhecimento ela é universal. Do mesmo 

modo, se ela é a medida e a regra do entendimento e do pensamento, sem ela não é possível 

conhecimento, de modo que ela também deve ser considerada como necessária. Isso significa 

que a lógica pura é um conhecimento marcado pelas características da universalidade e da 

necessidade. 

Essa constatação de que a lógica pura é universal e necessária resulta da forma como 

ela se constitui como saber, na medida em que, de acordo com Kant, ela se orienta por duas 

regras: 

1. Enquanto lógica geral, ela abstrai totalmente do conteúdo do conhecimento 

do entendimento e da diversidade dos seus objetos e refere-se apenas à simples 

forma do pensamento. 2. Enquanto lógica pura, ela não tem princípios 

empíricos, por conseguinte nada vai buscar à psicologia (ao contrário do que 

por vezes se tem julgado) pelo que esta não deverá ter influência alguma sobre o 

cânone do entendimento. É uma doutrina demonstrada, e tudo nela tem de ser 

certo inteiramente a priori (A 54/B 78). 

 

           De acordo com a primeira regra, a lógica não considera a referência aos objetos e 

restringe-se à investigação do elemento formal do pensamento, as regras que ele usa ao se 

exercer. Isso distingue a lógica das outras ciências, já que todas elas têm um objeto 

determinado, enquanto a lógica abstrai de todo conteúdo do conhecimento e trata unicamente 

da forma do pensamento nele presente. Além de promover a distinção entre lógica e ciências, 

essa primeira regra é responsável por duas características fundamentais da concepção kantiana 

da lógica geral: de um lado, sua universalidade e necessidade, que comentamos acima, e de 

outro, seu formalismo. 

A universalidade é uma característica da lógica geral já analisada por Aristóteles. Já o 

caráter de formalidade é uma contribuição genuinamente kantiana. A seguir, uma breve 

análise de cada uma delas. Essa análise deve partir da pergunta sobre o significado da 

afirmação de que a lógica é geral. Para se responder a essa pergunta podemos recorrer a uma 

analogia entre o xadrez e o pensamento. Esta analogia compara as normas hipotéticas e 

normas categóricas de um jogo de xadrez e do pensamento. 

 

 Um jogador principiante em xadrez começa uma partida contra um adversário com 

mais experiência. Esse jogador principiante não está habituado às estratégias próprias de um 



36 
 

jogo de xadrez. Ele apenas realiza os movimentos das peças, mas sem traçar um jogo tático 

que poderia conduzir à vitória da partida. O outro jogador, no entanto, consegue facilmente 

vencer seu adversário a partir de estratégias bem definidas. 

Desta situação específica, pode-se fazer uma análise do uso que o jogador menos 

experiente faz das normas categóricas e hipotéticas do xadrez. As normas hipotéticas de um 

jogo de xadrez são as regras contingentes, isto é, acidentais. O jogador mais experiente, ciente 

das várias táticas possíveis de se realizar em um jogo de xadrez, as executa e consegue a 

vitória, mas ele poderia ter derrotado seu adversário sem necessariamente fazer uso dessas 

táticas. Como o jogador iniciante não conhece essas estratégias, ele faz uso apenas das normas 

categóricas do xadrez, isto é, realiza os movimentos próprios de cada peça. Caso esse jogador 

realizasse um movimento inexistente nas regras do xadrez, ele poderia ser acusado de não 

estar jogando xadrez, pois estaria ferindo uma regra necessária do jogo. 

Esse exemplo serve como analogia para mostrar a distinção entre as normas 

categóricas e as normas contingentes do pensamento. Da mesma forma que se o jogador 

infringir as regras do xadrez não estará, em tese, jogando xadrez, assim também uma 

―infração‖ das regras do pensamento, inviabiliza todo pensamento. Por outro lado, da mesma 

forma que o jogador que utiliza as regras táticas do xadrez pode derrotar o adversário sem 

utilizar essas regras e sem com isso violar as regras do jogo, também a não utilização das 

regras contigentes do pensamento não resulta numa ―anulação do pensamento‖. 

 

     1.2.2.1 As Leis do Pensamento 

 

           Essa analogia da lógica geral com o jogo de xadrez nos mostra que as leis categóricas 

da lógica são constitutivas do pensamento, e isso fornece à lógica sua característica de 

universalidade: todo pensamento está submetido a elas e nenhum pensamento é pensamento 

sem elas. Paralelamente, na medida em que sem essas leis categóricas não há possibilidade de 

pensamento, elas devem também ser consideradas como o pensamento. O corolário dessa 

característica das leis da lógica para Kant é que elas não dependem da experiência, já que para 

Kant a experiência jamais pode ser fonte de conhecimentos necessários, como ele observa nas 

análises da Introdução à segunda edição da Crítica, B 3-4. Isto é, a lógica geral escapa a toda 

singularidade e particularidade próprias da experiência. 



37 
 

Essa primeira regra a que a lógica geral obedece, além de caracterizar sua 

generalidade, também garante seu caráter formal. O caráter formal da lógica significa que ela 

abstrai totalmente do conteúdo, tratando unicamente da forma do conhecimento. Com a 

afirmação do teor formal da lógica, Kant contesta a possibilidade da lógica poder gerar 

conhecimento. Como não lida com conteúdo algum, ela não tem um objeto e, assim, não pode 

produzir conhecimento. 

A distinção conteúdo e forma é um dos elementos básicos de suas análises de termos 

como conceito, juízo e inferência. No conceito, a matéria é constituída pelo dado proveniente 

da sensibilidade fornecendo ao entendimento o conteúdo sensível do conhecimento. Por outro 

lado, a forma do conceito está em sua universalidade, isto é a unidade formal produzida pelos 

atos lógicos de comparação, reflexão e abstração pelos quais o entendimento seleciona as 

características gerais que determinam a universalidade por meio da qual o conceito pode 

representar um conjunto universo de objetos, como explica Kant em seu Curso de Lógica (A 

144/Ak 93 – A 147/Ak 95). Nos juízos, a matéria é constituída pelos conhecimentos dados e 

ligados nele, isto é, as representações ligadas nos juízos, os conceitos. Sua forma, por outro 

lado, é dada pelos diversos modos como os juízos ligam esses conceitos. Na ―tábua dos 

juízos‖ apresentada no capítulo introdutório da Analítica dos Conceitos (A 70/B 95), Kant 

fornece o conjunto das formas lógicas dos juízos que são objeto da investigação da lógica 

geral. Por fim, na inferência investigada na lógica geral na doutrina do silogismo, as 

premissas constituem a matéria, enquanto a conclusão é extraída por meio da forma do 

silogismo. 

Esses desdobramentos permitem a Kant extrair uma conclusão a respeito da relação 

entre a lógica geral e o conhecimento: a lógica geral, na medida em que formal, não é 

suficiente para a produção de conhecimento. Como lógica formal ela não lida com objetos, 

mas apenas com a forma do pensamento. Como para Kant todo conhecimento sempre faz 

referência a algum tipo de objeto, esse caráter formal da lógica exclui dela a possibilidade a 

todo conhecimento. Na medida em que a possibilidade de conhecimento envolve a verdade 

como adequação entre o conhecimento e o objeto, é preciso examinar o problema da verdade 

em Kant. Esse é o objeto da unidade que se segue. 

 



38 
 

     1.2.2.2. O Problema da Verdade em Kant 

Na introdução à Lógica transcendental, Kant introduz o problema da verdade com uma 

pergunta: 

A velha e famosa pergunta pela qual se supunha colocar os lógicos na 

defensiva, tentando forçá-los a enredar-se em lamentável dialelo ou a 

reconhecer a sua ignorância e, por conseguinte, a vaidade de toda a sua arte, é 

esta: que é a verdade? (A 57/B 82). 

 

           Essa situação decorre, segundo Kant, de que essa relação de adequação não é suficiente 

para determinar o conhecimento como verdadeiro, levando os lógicos a se envolver em um 

círculo-vicioso ao tentar esboçar uma resposta para tal pergunta. 

Kant formula o problema da verdade partindo da definição tradicional de verdade 

como correspondência, mas indica que essa mera definição não é suficiente para a formulação 

do problema da verdade do conhecimento: 

A definição nominal do que seja a verdade, que consiste na concordância do 

conhecimento com o seu objeto, admitimo-la e pressupomo-la aqui; pretende-

se, porém, saber qual seja o critério geral e seguro da verdade de todo o 

conhecimento (A 57/B 82). 

 

           De acordo com Kant, o mero critério da correspondência fornece apenas as condições 

negativas da verdade. No entanto, para a concordância do conhecimento com seu objeto, é 

preciso que esse objeto seja distinguido de outros, pois um conhecimento é verdadeiro na 

medida em que ele afirma algo que vale para o objeto, mas não para outros objetos. Na 

medida em que a lógica geral busca um critério geral da verdade, ela não pode dar conta do 

conhecimento dos objetos, pois tal critério, como critério geral, vale para todo objeto e, assim, 

não permite a distinção entre o objeto do conhecimento e outros objetos que é requerida para 

a verdade do conhecimento. 

Portanto, em Kant, o problema da verdade será analisado como ―a correspondência do 

pensamento com o objeto‖. Ele utiliza a definição de verdade como correspondência apenas 

para caracterizar o juízo pela função de referência ao objeto. 

A análise kantiana do conhecimento visa constatar a possibilidade de um critério 

universal e seguro do conhecimento. Porém, antes de iniciar tal empreitada, Kant percebe uma 

consequência necessária na concepção de verdade como correspondência: 



39 
 

Se a verdade consiste na concordância de um conhecimento com o seu objeto, 

esse objeto tem, por isso, de distinguir-se de outros; pois um conhecimento é 

falso se não concorda com o objeto a que é referido, embora contenha algo que 

poderia valer para outros objetos (A 58/B 83). 

 

           Tal consequência necessária se dá pelo fato de que, como Kant adota a definição de 

verdade como correspondência, o conhecimento tem que concordar com dado objeto, e por 

isso, como indicamos acima, esse objeto tem que se distinguir dos demais, já que se não 

houvesse essa concordância com o referido objeto, cairia-se na falsidade do conhecimento. 

Isto é, trata-se da possibilidade do juízo ser verdadeiro ou falso. É sua função de referência ao 

objeto que torna isso possível. 

Percebe-se que o critério da verdade está condicionado ao requisito: o conhecimento 

será verdadeiro quando houver uma real correspondência do pensamento com determinado 

objeto específico. No entanto, neste ponto, Kant observa a presença de um problema: ―ora, 

um critério geral da verdade seria aquele que fosse válido para todos os conhecimentos, sem 

distinção dos seus objetos‖ (A 58/B 83). Estamos, portanto, diante de uma dificuldade: como 

conciliar o fato de que o conhecimento tem que concordar com um objeto específico e admitir 

que o critério da verdade necessariamente tenha de ser universal? 

Kant irá responder a essa pergunta nas seguintes palavras: 

É, porém, claro, que, abstraindo-se nesse critério de todo o conteúdo do 

conhecimento (da relação ao objeto) e referindo-se a verdade precisamente a 

esse conteúdo, é completamente impossível e absurdo perguntar por uma 

característica da verdade desse conteúdo dos conhecimentos e, portanto, é 

impossível apresentar um índice suficiente e ao mesmo tempo universal da 

verdade (A 58/B 83). 

 

           Kant responderá de uma forma negativa essa pergunta, pois como a verdade, enquanto 

correspondência do conhecimento com o objeto, necessariamente passa pelo objeto, ao se 

abstrair todo o conteúdo, ou seja, toda relação com o objeto, não será possível um critério 

universal da verdade. Kant está dizendo que como conhecimento é referência a esse conteúdo 

(o objeto), e o universal não pode ser dado nesse conteúdo (objeto dado a posteriori), esse 

conteúdo deve ser excluído por não fornecer nada de universal. Mas, nesse caso, a 

possibilidade de um critério universal positivo de verdade fica também excluída (ou é 

contraditória) porque ele deve ser dado justamente no que deve ser excluído: o objeto. E Kant 

complementa: 



40 
 

Como acima já designamos por matéria o conteúdo de um conhecimento, 

teremos de dizer: não se pode exigir nenhum critério geral da verdade do 

conhecimento, quanto à matéria, porque tal seria, em si mesmo, 

contraditório (A 58/B 83). 

 

           Na medida em que o conhecimento é constituído de matéria e forma, a matéria deve ser 

considerada como o conteúdo do conhecimento. Ela provém da experiência, sendo fornecida 

ao sujeito cognoscente. Já a forma do conhecimento é própria ao sujeito. O conteúdo é, 

portanto, organizado pelas formas a priori do conhecimento. A matéria é um elemento 

singular, particular, do conhecimento. Já a forma, como foi mencionada, é geral, ou universal. 

Isso significa que, se a característica da universalidade é algo próprio da forma do 

conhecimento, não se pode exigir tal atributo da matéria. Se assim o fosse, cairíamos na 

contradição de exigir universalidade daquilo que é singular. Consequência disso: Kant conclui 

que não pode existir um critério universal da verdade, ―válido para todos os conhecimentos, 

sem distinção dos seus objetos‖ (A 58/B 83). Porém, mesmo que, quanto ao conteúdo do 

conhecimento, seja impossível um critério universal da verdade, quanto à forma é possível se 

obter um critério universal negativo de verdade. Critério esse que veremos em seguida. 

Retomando agora a análise da caracterização da lógica como investigação sobre as leis 

gerais do pensamento, ao examinar essas leis, a lógica expõe as regras nas quais o pensamento 

deve se basear para ser coerente, isto é, concordar consigo mesmo. Para essa investigação, a 

lógica precisa excluir todo conteúdo, em vista de tomar como objeto de investigação, 

exclusivamente, a forma do pensamento sem o qual nenhum conhecimento é possível. 

Segundo Kant, 

No que respeita, porém, ao conhecimento, considerado simplesmente segundo a 

mera forma (pondo de parte todo o conteúdo), é igualmente claro que uma 

lógica, na medida em que expõe as regras gerais e necessárias do entendimento, 

deverá nessas mesmas regras expor critérios de verdade (A 59/B 83-84). 

 

           De acordo com Kant, a lógica geral, enquanto ciência que expõe as ―regras gerais e 

necessárias do entendimento‖ (A 59/ B 84), ao mesmo tempo em que expõe essas regras 

também explicita ―critérios de verdade‖ (A 59/ B 84). Isto é, são critérios com relação aos 

quais ―tudo o que os contradiga é falso, porque o entendimento assim estaria em contradição 

com as regras gerais do seu pensamento e, portanto, consigo mesmo‖ (A 59/B 84). Para um 

determinado conhecimento ser verdadeiro, ele deve, necessariamente, estar em conformidade 



41 
 

com as regras gerais que regulam o pensamento. Infringir tais regras significa inviabilizar o 

pensamento e, assim, o próprio conhecimento. Portanto, o critério de que o conhecimento não 

pode entrar em contradição com as regras pelas quais opera o entendimento e, com isso, 

inviabilizar o conhecimento quanto a sua forma, é um critério correto, porém, não é suficiente 

na determinação do conhecimento verdadeiro. Por exemplo, um determinado conhecimento 

pode estar em concordância com as regras do entendimento, mas por outro lado, pode não 

estar concordando com o objeto a que ele se refere, configurando, assim, um falso 

conhecimento, certo quanto à forma, mas falso quanto à matéria. Kant observa: 

o critério puramente lógico da verdade, ou seja, a concordância de um 

conhecimento com as leis gerais e formais do entendimento e da razão, é uma 

conditio sine qua non, por conseguinte a condição negativa de toda a verdade; 

mas a lógica não pode ir mais longe, e quanto ao erro que incida, não sobre a 

forma, mas sobre o conteúdo, não tem a lógica pedra de toque para o descobrir 

(A 59-60/B 84). 

 

           Isso nos mostra que o critério lógico da verdade é a condição sem a qual não pode 

haver conhecimento verdadeiro. Entretanto, ele é apenas a condição negativa da verdade, isto 

é, nenhum conhecimento pode ser verdadeiro contradizendo os critérios lógicos da verdade, 

mas mesmo tal conhecimento estando em conformidade com as leis da lógica, isso não 

significa que ele seja verdadeiro, pois necessita também da concordância com o objeto a que 

ele se refere. 

Essa passagem também nos mostra que, embora a lógica geral, enquanto a ciência das 

regras do pensamento forneça as ferramentas para identificar o erro em termos da forma do 

conhecimento, isto é, na medida em que aja violação dos critérios lógicos da verdade, gerando 

contradição, ela, porém, não possui os mecanismos necessários para identificar o erro, quando 

ele está presente na matéria do conhecimento. Isso porque ―a lógica geral resolve nos seus 

elementos todas as operações formais do entendimento e da razão e apresenta-os como 

princípios de toda a apreciação lógica do nosso conhecimento‖ (A 60/B 84). Ela elucida, 

portanto, as operações formais, mas não os elementos materiais do conhecimento. Ela 

apresenta, então, os elementos e princípios básicos constituintes do conhecimento, em termos 

exclusivamente formais, sendo apenas este seu único papel. 

Essa insuficiência da lógica geral explica por que os lógicos eram levados ―a enredar-

se em lamentável dialelo‖ e obrigados a girar em círculo-vicioso. Eles eram levados a esses 

impasses exatamente porque não percebiam a distinção entre o critério universal da verdade e 



42 
 

o fato de que cada conhecimento é específico, particular, e, portanto, não abarcável pelo 

critério universal da verdade. 

Kant chama a atenção para essa distinção e para o erro presente na metafísica em sua 

pretensão de obter conhecimentos verdadeiros por meio de meras inferências lógicas, quando 

o mero formalismo da lógica não é suficiente para tal propósito. Em vista disso, Kant propõe 

uma solução para esse problema a partir de uma distinção entre a lógica geral, que trata das 

condições necessárias para o funcionamento do pensamento, e a lógica transcendental, que 

trata das condições particulares do conhecimento, referentes ao conhecimento de objetos. 

Analisaremos adiante essa distinção, mas antes disso, vamos abordar a divisão da lógica geral 

em analítica e dialética. 

 

     1.2.2.3 A Divisão da Lógica Geral em Analítica e Dialética 

           Kant, continuando sua caracterização da lógica geral, a divide em uma parte analítica e 

outra dialética. A analítica é: 

a pedra de toque, pelo menos negativa, da verdade, na medida em que, 

primeiramente, comprovar e avaliar com base nestas regras, todo o 

conhecimento, quanto à sua forma, antes de investigar o seu conteúdo para 

descobrir se em relação ao objeto contém uma verdade positiva (A 60/B 84-85). 

 

           A parte analítica é aquela que se dedica à investigação dos critérios lógicos da verdade, 

que comentamos acima. É por isso que Kant a designa como a ―pedra de toque‖ da verdade. 

Mas apenas de forma negativa. É pela analítica que reconhecemos quando um conhecimento 

fere os princípios lógicos. Ela determina quando um conhecimento não pode ser verdadeiro, 

exatamente pelo fato de transgredir a tais princípios. É a analítica que investiga a coerência 

formal do conhecimento. Este é seu limite. Como já mencionamos anteriormente, a analítica, 

que investiga os critérios lógicos da verdade, não pode investigar a matéria do conhecimento, 

pois a lógica geral só lida com o universal, a forma, jamais com o conteúdo do conhecimento, 

que é, essencialmente, singular. 

Como consequência desse limite da lógica geral, Kant pode constatar que, como a 

lógica não é por si mesma suficiente para determinar a objetividade do conhecimento, mas 

constitui apenas a ―pedra de toque‖ negativa do conhecimento, ―[...] ninguém pode atrever-se 

a ajuizar dos objetos apenas mediante a lógica, e a afirmar seja o que for antes de sobre eles 



43 
 

ter colhido, fora da lógica, uma informação fundamentada [...]‖ (A 60/B 85). Isto é, com base 

apenas no fundamento lógico dos juízos não é possível determinar a verdade de nenhum 

conhecimento de objetos. Daí a necessidade de buscar ―fora da lógica‖ informações 

fundamentadas sobre o objeto. A lógica geral trata apenas da coerência formal do 

conhecimento, mas isso apenas não basta. Por isso, é preciso recorrer a algo exterior à lógica, 

para informações sobre o conteúdo do conhecimento. 

Porém, essa limitação da lógica nem sempre foi respeitada e sobretudo os metafísicos 

buscaram derivar das meras leis formais do pensamento estudadas pela lógica geral um 

conhecimento dos objetos quanto a seu conteúdo, em vez de buscar esse conteúdo ―fora da 

lógica‖. O diagnóstico de Kant para isso é que: 

Há algo de tão tentador na posse de uma arte especiosa que consiste em dar a 

todos os conhecimentos a forma do entendimento, por muito vazio e pobre que 

se possa estar quanto ao seu conteúdo, que essa lógica geral, que é apenas um 

cânone para julgar, tem sido usada como um órganon para realmente produzir 

afirmações objetivas ou, pelo menos, dar essa ilusão, o que de fato constitui um 

abuso. A lógica geral. considerada como pretenso órganon, chama-se dialética 

(A 60-61/B 85). 

 

           De acordo com essa passagem, é uma ―tentação‖ para o intelecto humano aventurar-se 

no que Kant chama de ―arte especiosa‖, que é a tentativa de fundamentar conhecimentos 

apenas por intermédio da forma do entendimento, mesmo que, em relação ao conteúdo, esse 

conhecimento esteja completamente vazio. 

Mas, não apenas os metafísicos, também os lógicos se enganam, segundo Kant, ao 

tentar utilizar a lógica geral como um ―órganon‖ do pensamento, quando na realidade, a 

função dela seria a de um cânone do entendimento, isto é, determinar as regras formais do 

pensamento e do conhecimento. Como vimos, a lógica geral é a ciência responsável apenas 

pelas leis fundamentais do entendimento sem as quais não pode haver pensamento. Ela 

examina, portanto, as regras que determinam se um determinado conhecimento está ou não 

em concordância com as leis do pensamento. Ignorando essa restrição da lógica geral, os 

lógicos a estariam utilizando, como um órganon, isto é, como um instrumento para a 

aquisição de conhecimentos. Com isso eles adentravam o território da metafísica. As 

pretensiosas ―afirmações objetivas‖ (A61 B 85) da metafísica seriam, então, ilusões 

―formadas‖ a partir desse abuso do uso da lógica para produzir conhecimento de objetos. Esse 

uso da lógica geral como ―instrumento‖ para a obtenção de conhecimentos é chamado por 

Kant de dialética. Segundo ele, 



44 
 

Por diferente que seja o significado em que os antigos empregavam esta 

designação de uma ciência ou de uma arte, pode todavia deduzir-se com 

segurança do seu uso real, que a dialética entre eles era apenas a lógica da 

aparência, uma arte sofística de dar um verniz de verdade à ignorância, e até às 

suas próprias ilusões voluntárias, imitando o método de profundidade que a 

lógica em geral prescreve e utilizando os seus tópicos para embelezar todas as 

suas alegações vazias (A 61/B 85-86). 

 

           Kant empregou o termo dialética para nomear esse uso incorreto da lógica geral. Ele 

utilizou esse termo referindo-se ao sentido de dialética como a ―lógica da aparência‖, isto é, 

um uso com o objetivo de macarar o erro com tons de verdade. Vale ressaltar que esta ilusão 

era muito bem arquitetada, pois os ―conhecimentos‖ por ela pronunciados estavam 

fundamentados na universalidade e necessidade lógicas. Isto dava ares de ―verdade absoluta‖ 

a tais proposições. Os ―conhecimentos‖ enunciados pela dialética eram, portanto, belos 

quanto à forma, mas vazios em relação ao conteúdo. 

Kant, desse modo, constata esse erro do uso lógico na obtenção do conhecimento, 

dizendo que: 

[...] convém fixar esta advertência segura e útil: que a lógica geral, considerada 

como órganon, é sempre uma lógica da aparência, isto é, dialética. Pois, dado 

que nada nos ensina acerca do conteúdo do conhecimento, mas apenas acerca 

das condições formais da sua concordância com o entendimento, que, aliás, em 

relação aos objetos são totalmente indiferentes, a pretensão de servir como 

instrumento (órganon) para, ao menos pretensamente, alargar e ampliar os 

conhecimentos, não pode senão redundar em oco palavreado, onde se afirma 

com certa aparência de verdade ou se contesta a bel-prazer tudo o que se quiser 

(A 61/B 86). 

 

           Portanto, para Kant, é inconcebível que a lógica possa exercer o papel de órganon do 

conhecimento. Ela é e sempre será um cânone do pensamento, servindo de regra para avaliar 

se um determinado conhecimento concorda ou fere as leis do pensamento. Ao permutar essas 

funções, a lógica geral se transforma em uma ―lógica da aparência‖. O conhecimento 

verdadeiro deve concordar com as leis lógicas e também com o objeto a que se refere. Só 

dessa maneira é possível obter afirmações objetivas sobre objetos de conhecimento. 

Kant está preocupado em realizar uma ―revolução‖ no interior da filosofia, e tais 

práticas ilusórias não estão de maneira nenhuma em conformidade ―com a dignidade da 

filosofia. Por esse motivo, se preferiu atribuir à lógica esta denominação de dialética, como 

crítica da aparência dialética, e como tal a desejamos aqui entendida‖ (A 62/B 86). Uma 



45 
 

crítica endereçada à pura razão visa esclarecer o erro de se utilizar apenas da lógica geral na 

pretensão de se obter conhecimentos. 

Retornando ao problema supracitado acerca da possibilidade de um critério universal 

da verdade e a particularidade de cada conhecimento, Kant propõe a solução da aporia tendo-

se em vista a divisão da lógica em lógica geral e lógica transcendental. Kant, desse modo, 

situa o problema da verdade a partir dessa divisão da lógica. Nem uma teoria coerentista da 

verdade que se contente em uma conformidade das leis do pensamento consigo mesmo pode 

ser suficiente para resolver tal problema, bem como uma teoria correspondentista que se 

pretenda universal diante da particularidade do objeto. 

Concluindo, vimos que a tentativa de se alcançar a verdade objetiva de um 

conhecimento, isto é, que esse concorde com seu objeto, não é possível, pois não chegaríamos 

a um critério universal da verdade, já que a universalidade é própria da forma, e cada objeto é 

particular. Vimos também que a lógica geral não pode emitir conhecimentos, pois ela lida 

apenas com a forma. Então, como obter um critério da verdade que seja universal, e que, ao 

mesmo tempo, atenda a cada conhecimento em particular? Como foi visto, é preciso buscar 

fora da lógica geral uma ―informação aprofundada‖. Mas, se estas informações devem ser 

buscadas fora da lógica, e que da experiência não é possível um conhecimento a priori, então, 

onde se deve buscar tais informações? É possível um conhecimento universal e necessário do 

objeto? Kant irá dizer que apenas uma lógica transcendental poderá resolver tais 

questionamentos. 

 

    1.3.1. O Conhecimento dos Objetos 

 

Na introdução à Lógica Transcendental, Kant faz uma importante observação acerca 

do conhecimento transcendental: 

é que não se deve chamar transcendental a todo o conhecimento a priori, mas 

somente àquele pelo qual conhecemos que e como certas representações 

(intuições ou conceitos) são aplicadas ou possíveis simplesmente a priori. 

(Transcendental significa possibilidade ou uso a priori do conhecimento) (A 

56/B 80). 

 

           Essa advertência kantiana serve para evitar o mal entendido de confundir o 

conhecimento transcendental com o ―conhecimento‖ transcendente. A metafísica, por 



46 
 

exemplo, é constituída por pretensos conhecimentos transcendentes. Tanto o conhecimento 

transcendental, como o transcendente são conhecimentos a priori, pois não retiram seus juízos 

da experiência, mas unicamente da razão. A diferença entre ambos é que Kant quer alertar. O 

conhecimento transcendental é aquele que certas representações, de modo especial as 

intuições subsumidas a conceitos, são possíveis de serem conhecidas de um modo a priori; já 

o transcendente é, na realidade, um uso hiperfísico dos conceitos, não possuindo em si 

intuições. O transcendental, como nos diz Kant, é puramente a possibilidade de um uso a 

priori do conhecimento. Única forma pela qual se pode explicar o conhecimento e resguardar 

a ciência. 

Em outra passagem da Crítica, na introdução B, Kant também expõe a definição de 

transcendental: ―Chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral se ocupa menos 

dos objetos, que do nosso modo de conhecê-los, na medida em que este deve ser possível a 

priori‖ (B 25). Isto é, o foco do conhecimento transcendental não é sobre os objetos em si, 

mas sobre o modo como nós podemos conhecê-los de uma forma a priori. Como são em si 

mesmos, isto nos é vedado, pois como veremos, apenas um intelecto intuitivo teria tal 

capacidade. Resta-nos o conhecimento pelos fenômenos. Conhecimento que se dá de uma 

forma a priori. 

 

    1.3. O Projeto kantiano de uma Lógica Transcendental 

 

Vimos anteriormente que o conhecimento verdadeiro não pode ser abarcado pura e 

simplesmente pela lógica geral. Daí há a necessidade de uma lógica que não se ocupe com um 

uso puramente formal do entendimento, tampouco com conteúdos empíricos. Essa lógica deve 

ser uma lógica transcendental, ocupada com o conhecimento de objetos. Apenas uma lógica 

transcendental poderia legitimar a possibilidade dos juízos sintéticos a priori, sendo possível, 

deste modo, o conhecimento a priori dos objetos. 

Kant, no início da introdução à Lógica Transcendental, levanta a seguinte hipótese: 

―Como, porém, há intuições puras e há intuições empíricas (conforme mostra a estética 

transcendental), poder-se-ia também encontrar uma distinção entre pensamento puro e 

pensamento empírico dos objetos‖ (A 55/B 79-80). Se o conhecimento humano exige a 

consecução de duas faculdades (sensibilidade e entendimento), sendo constituído de intuições 

subsumidas a conceitos, e que, como demonstrado na Estética Transcendental a existência 



47 
 

das intuições puras (espaço e tempo), consequentemente abre-se a possibilidade de um 

pensamento puro de objetos. Intuições puras subsumidas a conceitos puros. A investigação 

sobre a existência de tais conceitos é um papel da lógica transcendental. 

Assumindo a hipótese kantiana da existência dos conceitos puros do entendimento, 

consequentemente, ―haveria também uma lógica em que se não abstrairia de todo o conteúdo 

do conhecimento; porque a que contivesse apenas as regras do pensamento puro de um objeto 

excluiria todos os conhecimentos de conteúdo empírico‖ (A 55/B 80). A lógica geral abstrai 

os conteúdos do conhecimento. Pois como é a ciência das regras universais do pensamento, 

não pode se voltar para o particular. Essa lógica que se volta para a análise dos conceitos 

puros não pode conter nada de empírico, pois não seria lógica, bem como não pode abstrair de 

todo conteúdo, pois se identificaria com a própria lógica geral. Ela, portanto, deve ocupar-se 

do conteúdo do conhecimento, porém, que esse conteúdo não seja empírico. Daí seu papel ser 

de examinar os conteúdos puros do conhecimento. 

Segundo Kant, 

Essa lógica também se ocuparia da origem dos nossos conhecimentos dos 

objetos, na medida em que tal origem não pode ser atribuída aos objetos; 

enquanto a lógica geral nada tem que ver com esta origem do conhecimento, 

apenas considera as representações, quer sejam primitivamente dadas em nós a 

priori, ou só empiricamente, segundo as leis pelas quais o entendimento as usa 

umas em relação com as outras para pensar; a lógica geral trata, por 

conseguinte, apenas da forma do entendimento que pode ser dada às 

representações, qualquer que seja a sua origem (A 55-56/B 80). 

 

           De acordo com Kant, a lógica transcendental, além de se ocupar com o conteúdo puro 

do pensamento, também se ocuparia com a ―origem do conhecimento humano‖. Como 

veremos no tópico sobre a revolução copernicana, não é possível explicar o conhecimento dos 

objetos partindo pura e simplesmente da análise do objeto. Ao mudar essa concepção tornou-

se possível o conhecimento científico dos mesmos. A origem do conhecimento não pode 

provir dos objetos, pois ficaríamos ―presos‖ aos dados que a experiência fornecesse, sendo 

sempre juízos sintéticos, sem valor universal. A ciência que investiga a origem do 

conhecimento não pode ser a lógica geral, pois para ela pouco importa a origem do 

conhecimento. Ela apenas é responsável pela forma do conhecimento, pouco importando a 

origem, seja empírica ou pura. Deste modo, é papel da lógica transcendental se ocupar com a 

origem do conhecimento. 



48 
 

Como mencionado, não sendo possível a atribuição aos objetos da origem do 

conhecimento a priori dos mesmos, apenas poderia ser explicado tal conhecimento, 

admitindo-se a existência formal de conceitos puros. Estes conceitos puros legitimariam o 

conhecimento a priori e fundamentariam a lógica transcendental: 

Na presunção de que haja porventura conceitos que se possam referir a priori a 

objetos, não como intuições puras ou sensíveis, mas apenas como atos do 

pensamento puro, e que são, por conseguinte, conceitos, mas cuja origem não é 

empírica nem estética, concebemos antecipadamente a ideia de uma ciência do 

entendimento puro e do conhecimento de razão pela qual pensamos objetos 

absolutamente a priori (A 56/B 81). 

 

           Segundo Kant, a existência de conceitos puros, que poderiam se referir a objetos de 

conhecimento de um modo totalmente a priori, sendo assim, uma ação do pensamento, isto é, 

não se configurando como uma intuição, mesmo que pura ou sensível, seria determinante para 

a demarcação da lógica transcendental. Intuições puras são objeto da estética transcendental. 

Portanto, apenas conceitos puros, sem nenhuma mistura sensível, podem justificar uma lógica 

transcendental. Esta seria, desse modo, a ―ciência do entendimento puro‖. Entendimento que 

propiciaria o ―conhecimento de razão‖, isto é, o conhecimento a priori dos objetos, que antes 

nos foram fornecidos pelas intuições. 

Segundo Kant, 

Uma tal ciência, que determinaria a origem, o âmbito e o valor objetivo desses 

conhecimentos, deveria chamar-se lógica transcendental, porque trata das leis 

do entendimento e da razão, mas só na medida em que se refere a objetos a 

priori e não, como a lógica vulgar, indistintamente aos conhecimentos de razão, 

quer empíricos quer puros (A 57/B 81-82). 

 

           A lógica transcendental, dessa forma, tem por incumbência determinar a origem do 

nosso conhecimento (sabendo que este se dá de modo a priori), investigar o campo de alcance 

do conhecimento, analisando assim, as suas limitações, bem como, o valor objetivo dos 

mesmos, ou seja, qual o fundamento do conhecimento. Para se chegar a cumprir seu papel, ela 

tem que ―tratar das leis do entendimento e da razão‖ de um modo diferente da lógica geral, 

pois enquanto esta trata apenas da forma do conhecimento, independentemente do conteúdo, a 

lógica transcendental trata do conteúdo puro do conhecimento. 

Nesse ponto, se encontra a contraposição entre a lógica geral e a lógica transcendental. 

Kant compara as duas lógicas sob o aspecto do conhecimento de objetos. A lógica geral 

fundamenta a possibilidade do conhecimento em geral, mas apenas a lógica transcendental 



49 
 

pode fundamentar o conhecimento a priori dos objetos. O conhecimento a priori, portanto, 

necessita das duas lógicas para que possa se efetivar. Assim sendo, o projeto kantiano de uma 

lógica transcendental e o seu conceito de lógica geral, no interior do projeto do sistema da 

razão pura, da filosofia transcendental, legitimam o ―verdadeiro problema da razão pura‖, 

dando coerência ao todo deste projeto kantiano. 

     1.3.2.1 A Analítica e Dialética Transcendentais 

 

Dada a exposição da lógica transcendental, torna-se necessária a delimitação de seu 

campo de investigação. Kant, na introdução à lógica transcendental, afirma o imperativo de se 

realizar mais uma redução no campo epistemológico. Ele explica que em uma ―lógica 

transcendental, isolamos o entendimento (tal como anteriormente a sensibilidade na estética 

transcendental) e destacamos apenas do nosso conhecimento a parte do pensamento que tem 

origem no entendimento‖ (A 62/B 87). A primeira redução, Kant realizou na estética 

transcendental quando isolou a faculdade da sensibilidade dos elementos empíricos. Agora, 

no tocante à lógica transcendental, além de manter fora de si todos os elementos empíricos, 

também se exclui a faculdade da sensibilidade, isolando, assim, o entendimento. Deste modo, 

apenas os elementos puros envolvidos no processo do conhecimento que se originam no 

entendimento é que irão compor o campo de análise da lógica transcendental. Porém, isso não 

significa que ela seja independente da sensibilidade, como foi visto no tópico sobre o 

entendimento. Kant coloca uma condição sobre o modo de operar desses elementos puros: 

―que nos sejam dados objetos na intuição a que aquele conhecimento possa ser aplicado. Pois 

sem a intuição faltam objetos a todo o nosso conhecimento e este seria, por isso, totalmente 

vazio‖ (A 62/B 87). Mais uma vez, a necessidade de que o conceito puro possua uma intuição 

que lhe corresponda.  

Assim como a lógica geral, a lógica transcendental também possui uma divisão em 

analítica e dialética. Kant nos diz que: 

a parte da lógica transcendental que apresenta os elementos do conhecimento 

puro do entendimento e os princípios, sem os quais nenhum objeto pode, em 

absoluto, ser pensado, é a analítica transcendental e, simultaneamente, uma 

lógica da verdade. Porque nenhum conhecimento pode contradizê-la sem que 

perca, ao mesmo tempo, todo o conteúdo, isto é, toda a relação a qualquer 

objeto e, portanto, toda a verdade (A 62/B 87). 

 



50 
 

           A primeira parte da lógica transcendental chama-se analítica transcendental, pois, 

assim como a analítica da lógica geral, ela é responsável por apresentar os conceitos puros do 

entendimento, bem como seus princípios, que são constituintes do pensamento de objetos, isto 

é, sem tais princípios não seria possível o conhecimento de nenhum tipo de objeto. É, 

portanto, uma ―lógica da verdade‖, pois ela é determinante para o conhecimento de objetos. 

Se em relação à analítica da lógica geral, determinado conhecimento não concordasse com 

suas regras e leis, consequentemente este conhecimento perderia sua forma, e, assim, sua 

verdade. Já em relação à analítica transcendental, se determinado conhecimento contradisser 

seus elementos e princípios, necessariamente perderá seu conteúdo, mesmo que quanto à 

forma este conhecimento concorde com a lógica geral, ocasionando assim, a impossibilidade 

da verdade objetiva. 

Kant, mais uma vez vai alertar sobre o risco de se fazer um uso puro do entendimento: 

Como, porém, é muito atraente e sedutor servir-se apenas desses conhecimentos 

puros do entendimento e desses princípios e ainda utilizá-los para além dos 

limites da experiência, única fornecedora da matéria (dos objetos) a que esses 

conceitos puros do entendimento se podem aplicar, corre o entendimento o 

perigo de, mediante ocas subtilezas, fazer uso material de princípios meramente 

formais do entendimento puro e de julgar indiscriminadamente sobre objetos 

que não nos são dados, e que talvez de nenhum modo o possam ser. Como a 

lógica, verdadeiramente, deveria ser apenas o cânone para ajuizar do uso 

empírico (do entendimento), é abuso dar-lhe o valor de órganon para um uso 

geral e ilimitado, e constitui atrevimento julgar, afirmar e decidir sinteticamente 

sobre objetos em geral, utilizando somente o entendimento puro. Nesse caso, 

seria então dialético o uso do entendimento puro (A 63/B 87-88). 

 

             O uso material de princípios formais é, em si, contraditório. Kant tem consciência da 

sedução que tal prática suscita na mente humana, ansiosa pelo incondicionado. Porém, a 

utilização dos mesmos para além dos limites da experiência é algo vazio de sentido. Se a 

experiência é a única a fornecer os materiais pelos quais o entendimento pode se debruçar, 

onde encontrar o conteúdo de que necessita? Ao fazer o uso material de tais princípios, cai-se 

no erro de julgar sobre objetos que não podem nos ser dados. Esta prática é própria da 

metafísica, em que se julga sobre a alma, o mundo e Deus, como se tivéssemos intuições dos 

mesmos, que nos forneceriam o conteúdo para tais julgamentos. A lógica, enquanto cânone, 

medida para o conhecimento dos objetos, passa a ser órganon, instrumento para o 

conhecimento de objetos utilizando-se de suas próprias forças, sem recorrer aos elementos 

fornecidos pela sensibilidade. Esta pretensão de conhecimento a partir do uso puro do 

entendimento é chamada de dialética. 



51 
 

 De acordo com Kant, 

A segunda parte da lógica transcendental deve ser, por conseguinte, uma crítica 

da aparência dialética e denomina-se dialética transcendental, não como arte de 

suscitar dogmaticamente tal aparência (arte, infelizmente muito corrente, de 

múltiplas prestidigitações metafísicas), mas enquanto crítica do entendimento e 

da razão, relativamente ao seu uso hiperfísico, para desmascarar a falsa 

aparência de tais presunções sem fundamento e reduzir as suas pretensões de 

descoberta e extensão, que a razão supõe alcançar unicamente graças aos 

princípios transcendentais, à simples ação de julgar o entendimento puro e 

acautelá-lo de ilusões sofísticas (A 63-64/B 88). 

 

           Diferentemente da dialética da lógica geral que é uma ―lógica do erro‖, a dialética 

transcendental é uma ―crítica da aparência dialética‖. Isto muda todo o sentido, pois 

diferentemente da dialética da lógica geral, que suscitava ao erro, essa visa exatamente criticar 

e assim desmascarar a ilusão ou aparência dialética. A dialética transcendental visa, portanto, 

criticar a ilusão dialética, que surge quando o entendimento tenta alcançar o conhecimento por 

si próprio. Ao mostrar a ilusão em que se encontra a razão, a dialética transcendental revela 

que o uso metafísico fundamentado em princípios transcendentais é, na realidade, um 

conjunto de ―ilusões sofísticas‖. 

Após a demonstração da necessidade de uma lógica transcendental, além de uma 

lógica geral, para que seja possível o conhecimento de objetos, aprofundaremos no próximo 

capítulo a analítica transcendental, com o objetivo de demonstrar que possuímos conceitos 

puros a priori, as categorias. 

  



52 
 

CAPÍTULO 2: A DEDUÇÃO METAFÍSICA DAS CATEGORIAS 

 
 

Como ponto de partida deste segundo capítulo, examinaremos o ―problema geral da 

razão pura‖, bem como a proposta de solução, por Kant, chamada ilustrativamente de 

―revolução copernicana‖. O problema geral da razão pura visa a explicação de como são 

possíveis os juízos sintéticos a priori. A proposta kantiana de solucionar tal problema versará 

sobre a presença de estruturas transcendentais da mente que legariam o caráter necessário e 

universal dos juízos sintéticos a priori. A revolução copernicana foi essa tentativa de solução, 

que estabeleceu o estatuto transcendental do conhecimento sintético a priori. Kant, tendo 

como referência a tese de que nosso conhecimento é discursivo e não intuitivo, o analisa na 

parte da Lógica transcendental. Especificamente na Analítica dos Conceitos, na dedução 

metafísica, Kant investiga a possibilidade de conceitos puros do entendimento, que 

legitimariam o projeto kantiano de uma lógica transcendental. 

 

2.1 O Problema Geral da Razão Pura 

 

De acordo com Kant, os vários problemas elencados na Crítica da Razão Pura se 

resumem na 

[...] fórmula de um único problema, pois assim se facilita, não só o nosso 

próprio trabalho, na medida em que o determinamos rigorosamente, mas 

também se torna mais fácil a quantos pretendam examinar se o realizamos ou 

não satisfatoriamente. Ora o verdadeiro problema da razão pura está contido na 

seguinte pergunta: como são possíveis os juízos sintéticos a priori? (B 19). 

 

           Até então, eram conhecidos, apenas, os juízos analíticos e os sintéticos. Os juízos 

analíticos emitiam proposições a priori, enquanto que os juízos sintéticos enunciavam 

proposições a posteriori. Porém, a ciência, em seus juízos, dava exemplos que apontavam 

para a existência de um novo tipo de juízo que mesclava características dos juízos analíticos e 

sintéticos: a necessidade e universalidade dos analíticos, somado o elemento de novidade, o 

conhecimento novo, próprio dos sintéticos. Esse juízo é o sintético a priori. Ele é a resposta 

ao questionamento: Como é possível saber algo de modo a priori de um objeto situado na 

experiência? 

Se [no juízo sintético a priori] ultrapasso o conceito A para conhecer outro 

conceito B, como ligado ao primeiro, em que me apoio, o que é que tornará a 



53 
 

síntese possível, já que não tenho, neste caso, a vantagem de a procurar no 

campo da experiência? [...] Qual é aqui a incógnita X em que se apoia o 

entendimento quando crê encontrar fora do conceito A um predicado B, que lhe 

é estranho, mas todavia considera ligado a esse conceito? (B 13). 

 

           De posse da existência de juízos sintéticos a priori, sobrevêm ―o verdadeiro problema 

da razão pura‖: ―como são possíveis os juízos sintéticos a priori?‖ O que os fundamenta? A 

matemática e a física estiveram, por séculos, ―[...] em estado tão vacilante entre incertezas e 

contradições [...] simplesmente devido a não se ter pensado mais cedo neste problema, nem 

talvez mesmo na distinção entre juízos analíticos e juízos sintéticos‖ (B 19). Esse ―estado 

vacilante‖ se devia ao fato de não se ter percebido a existência dos juízos sintéticos a priori. 

―Na solução do problema enunciado está simultaneamente inclusa a possibilidade do 

uso puro da razão na fundamentação e desenvolvimento de todas as ciências que contém um 

conhecimento teórico a priori dos objetos [...]‖ (B 20). Portanto, ―é conveniente 

interrogarmo-nos como são possíveis; que têm de ser possíveis demonstra-o a sua realidade‖ 

(B 20-21). Como consequência da descoberta dos juízos sintéticos a priori: 

resulta a ideia de uma ciência particular [que se pode chamar Crítica da Razão 

Pura]. [Porque] a razão é a faculdade que nos fornece os princípios do 

conhecimento a priori. Logo, a razão pura é a que contém os princípios para 

conhecer algo absolutamente a priori. Um organon da razão pura seria o 

conjunto desses princípios, pelos quais são adquiridos todos os conhecimentos 

puros a priori e realmente constituídos (B 24). 

 

           A CRP é o exame crítico desse sistema da razão pura. Uma ―propedêutica‖: ―uma 

ciência que se limite simplesmente a examinar a razão pura, suas fontes e limites‖ (B 25). 

Uma ―crítica transcendental [...] deve fornecer-nos a pedra de toque que decide do valor ou 

não valor de todos os conhecimentos a priori‖ (B 26). Kant denomina de transcendental o 

conhecimento oriundo deste ―organon da razão pura‖: 

Chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral se ocupa menos dos 

objetos, que do nosso modo de os conhecer, na medida em que este deve ser 

possível a priori. Um sistema de conceitos deste gênero deveria denominar-se 

filosofia transcendental (B 25). 

 

           A legitimação e explicação dos juízos sintéticos a priori se encontram nas 

determinações transcendentais. As estruturas transcendentais que, mesmo não pertencendo 

aos objetos, são atribuídas a eles pelo sujeito cognoscente, que ―possui‖ estas estruturas. Isto 

explica a presença da universalidade e da necessidade, própria de juízos analíticos, nos juízos 



54 
 

sintéticos a priori. Isto é, conhecimentos de ordem empírica, mas ao mesmo tempo a priori. É 

a síntese a priori. As estruturas transcendentais são a condição de possibilidade do 

conhecimento a priori dos objetos. 

Dito isto, 

A filosofia transcendental é a ideia de uma ciência para a qual a Crítica da 

Razão Pura deverá esboçar arquitetonicamente o plano total, isto é, a partir de 

princípios, com plena garantia da perfeição e solidez de todas as partes que 

constituem esse edifício. [E o sistema de todos os princípios da razão pura] (A 

13/B 27). 

 

           A filosofia transcendental é, portanto, a ciência que estuda os princípios da razão pura. 

Tudo que diz respeito ao conhecimento transcendental de objetos, isto é, o que diz respeito ao 

conhecimento de objetos de um modo a priori faz parte do campo de investigação da filosofia 

transcendental. 

Analisado o ―problema geral da razão pura‖, investiguemos a proposta de solução 

apresentada por Kant, chamada ilustrativamente de ―revolução copernicana‖. 

 

2.2 A Revolução Copernicana 

 

Kant, no início do Prefácio da segunda edição da CRP, afirma que somente ―o 

resultado permite imediatamente julgar se a elaboração dos conhecimentos pertencentes aos 

domínios próprios da razão segue ou não a via segura da ciência‖ (B 7). Essa afirmação 

fornece a Kant um critério para avaliação do estatuto de conhecimento de um determinado 

saber, entre eles, o conjunto dos conhecimentos da razão que é denominado metafísica. 

Ao colocar esse problema, Kant constata que, ao longo de séculos, a metafísica 

sempre teve dificuldade de alcançar a meta de seguir o ―caminho seguro da ciência‖. Ele 

diagnostica esse problema da metafísica com o problema do objeto, isto é, da referência do 

conhecimento a seu objeto. Isso sugere para Kant que a forma adequada de tentar solucionar o 

problema da metafísica estaria no modo de se estabelecer a correta referência de seus 

conceitos a seu objeto de conhecimento, pois todas as ciências que ele examinou a título de 

exemplo nesse Prefácio, como a matemática e a física, deixaram de ser ―mero tateio‖ e 

encontraram a ―via segura da ciência‖ justamente ao descobrir sua adequada relação com seu 

objeto: ao estabelecer a correta relação com seus objetos específicos, essas ciências 



55 
 

descobriram a chave para encontrar, cada uma, seu método apropriado de produzir 

conhecimento. 

Mas, no caso da metafísica, observa Kant: 

O destino não foi até hoje tão favorável que permitisse trilhar o caminho seguro 

da ciência à metafísica, conhecimento especulativo da razão completamente à 

parte e que se eleva inteiramente acima das lições da experiência, mediante 

simples conceitos (não, como a matemática, aplicando os conceitos intuição), 

devendo, portanto, a razão ser discípula de si própria (B 14). 

 

           Mas, há aí um problema: de acordo com Kant, a metafísica se caracteriza como 

―conhecimento especulativo da razão‖. Isso significa que, na metafísica, a razão, sem sair de 

seus conceitos, adquire conhecimentos a partir de seus próprios princípios, sem necessidade 

de recorrer à experiência para obter ou verificar os conhecimentos que ela alcança 

exclusivamente a partir de conceitos. A metafísica com isso opera uma passagem do lógico ao 

ontológico, isto é, ela usa as regras do pensamento investigadas pela lógica para descobrir os 

objetos que ela quer conhecer puramente por meio da razão e por isso, ao contrário dos 

demais conhecimentos, ela não tem a experiência como guia para indicar seus erros e 

exorbitâncias. 

Nesse ponto, Kant avalia o uso que o metafísico faz da análise para produzir 

conhecimento. A metafísica fundamenta-se em juízos analíticos. Ao examinar a função desse 

tipo de juízo na produção de conhecimento, Kant observa que, como se fundamenta em juízos 

analíticos, a metafísica não recorre à experiência. Como é possível explicar que juízos 

analíticos produzam conclusões sintéticas? A resposta para essa pergunta é que ―[...] deve 

haver juízos sintéticos a priori‖ (B 18). Kant percebeu que o fato da metafísica não ter 

encontrado a via segura da ciência se deve ao fato da mesma estar fundamentada sobre juízos 

analíticos, isto é, a metafísica comete um erro lógico, ao extrair da análise uma conclusão 

sintética. 

Deste modo, Kant critica o uso do método analítico para produzir ontologia na 

metafísica. A inversão na relação entre sujeito e objeto é que vai tornar possíveis os juízos 

sintéticos a priori, já que se o objeto regular o conhecimento do sujeito, todos os juízos terão 

de ser a posteriori, consequentemente, sua afirmação como ciência. 

A metafísica, na pretensão de ser afirmada como uma ciência deveria, desta forma, 

revolucionar o modo como se relaciona com seu objeto, assim como fizeram a matemática e a 

física. Esse acerto na relação com seu objeto é que poderia abrir a possibilidade de 



56 
 

conhecimento a priori e, para Kant, o conhecimento a priori é o único que pode garantir a 

necessidade requerida para o conhecimento objetivo. 

Até hoje admitia-se que o nosso conhecimento se devia regular pelos objetos; 

porém, todas as tentativas para descobrir a priori, mediante conceitos, algo que 

ampliasse o nosso conhecimento, malogravam-se com este pressuposto. 

Tentemos, pois, uma vez, experimentar se não se resolverão melhor as tarefas 

da metafísica, admitindo que os objetos se deveriam regular pelo nosso 

conhecimento, o que assim já concorda melhor com o que desejamos, a saber, a 

possibilidade de um conhecimento a priori desses objetos, que estabeleça algo 

sobre eles antes de nos serem dados (B 16). 

 

           Só é possível o conhecimento a priori de um objeto, se o objeto se regular pela 

faculdade do conhecimento. Isto é, uma parte do objeto conhecido deve, necessariamente, 

―encontrar-se‖ no próprio sujeito. O conhecimento a priori dos objetos não poderia se efetivar 

se a nossa intuição se regulasse pela natureza do objeto, pois pelo fato de derivar da 

experiência, o conhecimento teria de ser a posteriori. 

Tal ―revolução‖ estabeleceu a matemática e a física como ciências. Por isso, Kant 

propõe realizar esta ―revolução‖ no conhecimento de modo geral. O grande mérito da 

revolução copernicana foi fazer conhecer sobre quais princípios se assentavam o 

conhecimento humano: as estruturas transcendentais. Tanto a matemática, como a física, se 

tornaram ciências no momento em que descobriram o método apropriado para lidar com seus 

objetos específicos. 

Após essa explanação da ―revolução copernicana‖, que apresentou o estatuto 

transcendental do conhecimento humano, passemos à análise da concepção kantiana de 

conhecimento. 

 

2.3 O Conhecimento em Kant 

 

Neste ponto, investigaremos a concepção kantiana de conhecimento, pois uma 

pesquisa sobre a necessidade de uma lógica transcendental só faz sentido tendo de antemão 

qual era a concepção de conhecimento adotada por Kant, em sua CRP. 

Para Kant, o conhecimento pode se processar de duas maneiras: ou ele é intuitivo ou 

discursivo. Para ilustrar melhor essa exposição, vejamos a definição que Kant dá sobre o 

conhecimento humano: ―Assim, o conhecimento de todo o entendimento, pelo menos do 

entendimento humano, é um conhecimento por conceitos, que não é intuitivo, mas discursivo‖ 



57 
 

(A 68/B 93). Aqui, Kant afirma que o conhecimento humano é discursivo, porém não nega a 

possibilidade da existência de um intelecto intuitivo. 

 

2.3.1 Intelecto Intuitivo 

 

Kant, na Estética Transcendental expõe que: 

Não querendo considerar o espaço e o tempo formas objetivas de todas as 

coisas, resta apenas convertê-las em formas subjetivas do nosso modo de 

intuição, tanto externa como interna; modo que se denomina sensível, porque 

não é originário, quer dizer, não é um modo de intuição tal, que por ele seja 

dada a própria existência do objeto da intuição (modo que se nos afigura só 

poder pertencer ao Ser supremo), antes é dependente da existência do objeto e, 

por conseguinte, só possível na medida em que a capacidade de representação 

do sujeito é afetada por esse objeto (B 72). 

 

           Kant, portanto, distingue intuição sensível de intuição intelectual. A intuição humana, 

segundo ele, pode ser apenas sensível. Kant tem consciência de que o espaço e o tempo não 

são as formas de todas as coisas, mas apenas do nosso modo humano próprio de intuir. Isto é, 

a nossa sensibilidade está configurada a perceber os objetos no tempo e no espaço. Kant 

também afirma que essa (nossa) intuição é denominada de sensível exatamente pelo fato de 

que não é uma intuição originária, intelectual. 

A intuição intelectual ou originária é aquela em que, por meio dela, se dá um 

conhecimento direto das coisas em si, ou seja, um conhecimento imediato. Kant atribui tal 

intelecto apenas ao ser divino, pois apenas este poderia ter acesso à coisa como ela é em si 

mesma e não sob o véu do espaço e do tempo. 

Dito isso, conclui-se que um intelecto intuitivo ao mesmo tempo em que intui o objeto, 

cria-o. Apenas este modo de intuir conhece a coisa em si, já a intuição sensível humana 

conhece unicamente o fenômeno, o aparecer da coisa. Como o conhecimento humano não é 

intuitivo, portanto, deve ser discursivo. 

 

2.3.2 Intelecto Discursivo 

 

Como foi dito anteriormente, o conhecimento humano se realiza por intermédio de 

conceitos, sendo assim, discursivo. O conceito faz a mediação entre o entendimento e a coisa 

representada. Exatamente pelo fato de ser um conhecimento mediado por conceitos, o objeto 



58 
 

de conhecimento não pode ser ―dado‖ ao intelecto humano, sendo possível apenas o 

conhecimento do fenômeno do objeto. 

Assim como existem características peculiares ao intelecto intuitivo, também existem 

aspectos particulares do intelecto discursivo. Analisemos a seguinte passagem da CRP, 

extraindo as características do intelecto discursivo. 

 

Esta intuição, porém, apenas se verifica na medida em que o objeto nos for 

dado; o que, por sua vez, só é possível [pelo menos para nós seres humanos], se 

o objeto afetar o espírito de certa maneira. A capacidade de receber 

representações (receptividade), graças à maneira como somos afetados pelos 

objetos, denomina-se sensibilidade. Por intermédio, pois, da sensibilidade são-

nos dados objetos e só ela nos fornece intuições; mas é o entendimento que 

pensa esses objetos e é dele que provêm os conceitos (A 17/B 31). 

 

Primeira característica: o intelecto discursivo não pode criar seu objeto de 

conhecimento. Isto fica claro pelo fato de que, como foi discutido anteriormente, o intelecto 

humano, por não ser intuitivo, originário, não pode criar seus objetos. Obviamente este objeto 

tem de ser fornecido pela experiência. 

Segunda característica: é uma consequência lógica da primeira. Se o intelecto humano 

não pode criar seus objetos, pois não é um intelecto intuitivo, originário, consequentemente é 

preciso que o objeto seja dado. 

Terceira característica: os objetos são dados pela intuição sensível. Isto é, apenas por 

intermédio da sensibilidade é que os objetos são dados ao intelecto. Bem como, somente a 

sensibilidade pode nos fornecer intuições. Possuímos intuições sensíveis, não intuições 

intelectuais. 

Quarta característica: o intelecto humano apenas conhece os objetos, que antes nos 

foram dados, por intermédio de conceitos. Podemos ter intuições sensíveis dos objetos, mas o 

conhecimento destes se dá pelo entendimento. 

Após a análise do intelecto discursivo em suas características básicas, chegamos à 

conclusão de que a concepção de conhecimento humano que Kant investiga na CRP é de tipo 

discursivo. Constatamos também, que nosso intelecto possui duas faculdades envolvidas no 

processo do conhecimento: uma primeira que ―receba‖ o objeto dado e uma segunda que 

―pense‖ por conceitos tais objetos. Tais faculdades são, como vimos, respectivamente, a 

sensibilidade e o entendimento. Passemos à análise do entendimento, especificamente quanto 

a possibilidade de conceitos puros, presente na analítica transcendental. 

 



59 
 

 

2.4 A Analítica Transcendental 

 

Kant irá apresentar os critérios que a analítica transcendental deve cumprir: 

Deverá nela atender-se ao seguinte: 1. Que os conceitos sejam puros e não 

empíricos. 2. Que não pertençam à intuição nem à sensibilidade, mas ao 

pensamento e ao entendimento. 3. Que sejam conceitos elementares e sejam 

bem distintos dos derivados ou dos compostos de conceitos elementares. 4. Que 

a sua tábua seja completa e abranja totalmente o campo do entendimento puro 

(A 64/B 89). 

 

          Kant exibe quatro critérios que a analítica transcendental deve atender. Primeiramente, 

é preciso que nenhum elemento empírico se misture aos conceitos. Estes devem ter sua 

origem no entendimento, sendo, deste modo, puros. Deixar fora tudo aquilo que provenha da 

experiência deve ser a primeira redução a ser realizada no entendimento. O segundo critério é 

consequência lógica do primeiro, pois um conceito puro necessariamente possui sua origem 

no entendimento e não na intuição e na sensibilidade, recordando que a sensibilidade é a 

faculdade de intuições e não de conceitos. Os conceitos são unicamente produzidos pelo 

entendimento. O terceiro critério exigido para a analítica transcendental exige que tais 

conceitos puros e originados no entendimento sejam ―elementares‖, isto é, que sejam o 

princípio pelo qual podem surgir os ―conceitos derivados‖. Ao se constatar que tais conceitos 

não podem ser derivados de outros conceitos comprova-se a origem pura dos mesmos, bem 

como a legitimidade do conhecimento a priori dos objetos. Para se chegar ao fato de que são 

elementares, deve-se descobrir o critério que distingue conceitos elementares de conceitos 

derivados, assim como, de conjuntos de conceitos elementares. O último critério apresentado 

por Kant consiste em conseguir de um modo seguro o conhecimento da totalidade dos 

conceitos puros, construindo, assim, uma ―tábua completa‖ que descreva de forma completa o 

entendimento humano. 

Apenas atendendo a estes quatro critérios, a analítica transcendental poderia se 

constituir como uma autêntica ―lógica transcendental da verdade‖, possibilitando a 

fundamentação do conhecimento a priori dos objetos. 

Entretanto, segundo Kant, 

[...] esta integral perfeição de uma ciência não pode ser aceite com confiança se 

assentar apenas sobre o cálculo aproximativo de um agregado, obtido por 

simples tentativas; daí que seja somente possível mediante uma ideia da 



60 
 

totalidade do conhecimento a priori do entendimento e [pela] divisão, 

determinada a partir dessa ideia, dos conceitos que o constituem, por 

conseguinte pela sua interconexão num sistema (A 64-65/B 89). 

 

           Essa advertência kantiana serve para não recair no mesmo erro cometido pelos lógicos, 

que ao tentarem construir uma ―tábua completa‖ dos conceitos do entendimento, recorriam a 

―cálculos aproximativos‖, fundamentados sobre probabilidades. Desse modo, não é possível 

chegar ao rigor científico que essa tarefa exige. É necessário um ―fio condutor‖ que possibilite 

um conhecimento aprofundado e de conjunto do conhecimento a priori, bem como, da divisão 

desse conjunto em elementos constitutivos, os conceitos puros, e relações, ou princípios, que 

conectam tais conceitos no todo do entendimento. 

O entendimento, pelo fato de ser independente tanto da experiência, como da 

sensibilidade, é que pode constituir em si um conjunto autônomo, como nos diz Kant: 

Daí que o conjunto do seu conhecimento constitua um sistema, a abranger e 

determinar por uma ideia, sistema cuja perfeição e articulação possa oferecer, 

ao mesmo tempo, uma pedra de toque da exatidão e genuinidade de todos os 

conhecimentos que nele se incluam. Toda esta parte da lógica transcendental é 

constituída por dois livros, dos quais o primeiro contém os conceitos e o outro 

os princípios do entendimento puro (A 65/B 90). 

 

           De acordo com Kant, o sistema de um entendimento puro é determinado por uma ideia 

que é ―fio condutor‖. Essa ideia dá o contorno do sistema e é também responsável por ser a 

―pedra de toque‖ que legitima todos os conhecimentos produzidos pelo sistema. No final da 

citação, Kant apresenta a divisão da analítica transcendental em dois livros: a analítica dos 

conceitos e a analítica dos princípios. O primeiro livro contendo a análise dos conceitos puros 

do entendimento e o segundo livro com os princípios pelos quais opera o entendimento. 

Nossa pesquisa restringe-se ao problema da legitimidade do projeto kantiano de uma 

lógica transcendental. Por isso, investigaremos apenas o livro da analítica dos conceitos. 

Conseguindo-se demonstrar a existência de conceitos puros originários do entendimento, 

apresenta-se a necessidade de uma ciência que os estude, a lógica transcendental, como 

também, o caráter a priori do conhecimento humano. 

 

2.4.1 A Analítica dos Conceitos 

 



61 
 

A analítica dos conceitos é a primeira parte da analítica transcendental. Kant dá a 

seguinte definição de analítica dos conceitos: 

Por analítica dos conceitos entendo não a análise dos mesmos ou o processo 

corrente em investigações filosóficas, de decompor, segundo o seu conteúdo, os 

conceitos que se oferecem e clarificá-los, mas a decomposição, ainda pouco 

tentada, da própria faculdade do entendimento, para examinar a possibilidade 

dos conceitos a priori, procurando-os somente no entendimento, como seu lugar 

de origem, e analisando em geral o uso puro do entendimento; esta é 

propriamente a tarefa de uma filosofia transcendental; o demais é o tratamento 

lógico dos conceitos na filosofia em geral (A 65-66/B 90-91). 

 

           Examinando ao ―pé da letra‖ a expressão ―analítica dos conceitos‖, tem-se a impressão 

de que significa uma análise dos conceitos, isto é, decompor os conceitos para melhor 

compreendê-los. Porém, Kant quer nos explicar que analítica dos conceitos significa a 

decomposição, mas não dos conceitos e sim, da própria faculdade do entendimento. Esta 

decomposição visa investigar a origem a priori dos conceitos no entendimento, bem como o 

modo como se processa o uso puro do entendimento. Kant vai dizer que este duplo papel de 

investigar a origem a priori dos conceitos no entendimento e o uso puro do mesmo é 

propriamente a função da filosofia transcendental, especificamente de uma lógica 

transcendental. Analisar a faculdade do entendimento e não uma decomposição dos conceitos, 

eis o que Kant propõe com a analítica dos conceitos. 

Kant, ao final da introdução à analítica dos conceitos, traça o itinerário a ser seguido 

por esta parte da CRP: 

Seguiremos pois os conceitos puros até aos seus primeiros germes e disposições 

no entendimento humano, onde se encontram preparados, até que, finalmente, 

por ocasião da experiência, se desenvolvam e, libertos pelo mesmo 

entendimento das condições empíricas que lhe são inerentes, sejam 

apresentados em toda a sua pureza (A 66/B 91). 

 

           Essa apresentação por Kant revela os conceitos como ―gérmens‖, sementes situadas no 

mais profundo do entendimento humano, e que, ao alcançarem o ―solo fértil‖ da experiência, 

germinam e ao alcançarem o pleno desenvolvimento, possam ser apresentados como 

conceitos puros, livres da experiência que os colocou em atividade. 

 

2.4.1.1 O Processo de Descoberta dos Conceitos Puros: o Fio Condutor 

 



62 
 

Kant denuncia o método utilizado pelos lógicos que o precederam no tocante à análise 

e descrição das faculdades envolvidas no processo do conhecimento. Segundo ele, 

quando se põe em jogo uma faculdade de conhecimento, surgem, consoante as 

diferentes circunstâncias, diversos conceitos, que dão a conhecer essa faculdade 

e se podem reunir numa lista mais ou menos pormenorizada, conforme o tempo 

aplicado na sua observação e o grau de perspicácia com que se procedeu. Não 

se poderá nunca determinar com segurança, por este processo, de certo modo 

mecânico, quando estará terminada tal investigação. Também os conceitos, que 

assim se descobrem ocasionalmente, não apresentam nenhuma ordem nem 

unidade sistemática; são por fim agrupados por analogias e conforme a 

grandeza do seu conteúdo, desde os mais simples aos mais complexos, 

colocados em séries que nada têm de sistemáticas, embora de certo modo 

estabelecidas metodicamente (A 66-67/B 91-92). 

 

           Nessa passagem, Kant critica o modo como se procedia à análise das faculdades do 

conhecimento, pelos lógicos. Eles realizavam a análise das faculdades do conhecimento de 

um modo mecânico. Ao final do processo recolhiam conceitos em listas, que descreviam a 

faculdade analisada. Kant não concorda com esta metodologia aplicada. Para ele, esse método 

jamais poderá descrever com segurança se tal processo de fato foi encerrado, ou se ficou algo 

omitido. Isso é constatado pelo fato de que os conceitos que foram descobertos pela análise 

não apresentarem ―nenhuma ordem, nem unidade sistemática‖, e ainda serem agrupados por 

semelhanças internas, mas sem a presença de um ―fio condutor‖ que de fato proporcionaria a 

ordem e unidade sistemática, requeridas por uma tarefa como é a análise de uma faculdade do 

conhecimento. 

Kant afirma que é papel da filosofia transcendental a busca por este ―fio condutor‖, 

único modo de se proceder corretamente a uma análise da faculdade do conhecimento: 

A filosofia transcendental tem a vantagem, mas também a obrigação de procurar 

esses conceitos segundo um princípio; porque brotam do entendimento como de 

uma unidade absoluta, puros e sem mistura, têm de se ligar entre si segundo um 

conceito ou uma ideia. Tal conexão, porém, fornece-nos uma regra pela qual se 

pode determinar a priori o lugar de cada conceito puro do entendimento e a 

integridade de todos em conjunto; o que, de outro modo, estaria dependente do 

capricho ou do acaso (A 67/B 92). 

 

           Se a filosofia transcendental visa ser um testamento das formas a priori do intelecto 

humano, consequentemente ela deve ter por ―obrigação‖ analisar a faculdade do 

conhecimento segundo um fio condutor. Do mesmo modo, a lógica transcendental deve 

iniciar a procura aos princípios puros do entendimento seguindo um princípio. Princípio este 

que será determinante para o sucesso ou fracasso de tal empreitada. A pista para esse 



63 
 

princípio é que se cada conceito brota do entendimento e que, o entendimento é a origem 

comum de todos eles, necessariamente eles têm de manter unidos entre si por meio de um 

princípio comum. Do contrário, não seria possível a constituição do entendimento como uma 

faculdade sistemática e autônoma do conhecimento. A conexão existente no sistema revela 

que existe uma ―regra‖ que tanto determina o lócus de cada conceito puro, como o modo de 

operar do conjunto. Pois, se assim não o fosse, o que constituiria o entendimento como esse 

todo sistemático, autônomo e funções próprias? Um ―fio condutor‖ é, portanto, essencial para 

a explicação do entendimento, como também para se proceder a uma análise do mesmo. 

 

2.4.1.2 O Uso Lógico do Entendimento 

 

Como foi visto no tópico que trata sobre o intelecto discursivo, o nosso intelecto não é 

intuitivo. A intuição é própria de nossa sensibilidade e não do nosso intelecto. Deste modo, se 

o entendimento não é uma faculdade de intuições, apenas pode ser de conceitos. Pois, 

segundo Kant: ―Fora da intuição, não há outro modo de conhecer senão por conceitos. Assim, 

o conhecimento de todo o entendimento, pelo menos do entendimento humano, é um 

conhecimento por conceitos, que não é intuitivo, mas discursivo‖ (B 93). Se não conhecemos 

por intuição, conhecemos por meio de conceitos. Não podemos conhecer intuitivamente a 

natureza das coisas, mas apenas discursivamente, de uma forma universal. Segundo Kant, 

Todas as intuições, enquanto sensíveis, assentam em afecções e os conceitos, 

por sua vez, em funções. Entendo por função a unidade da ação que consiste em 

ordenar diversas representações sob uma representação comum. Os conceitos 

fundam-se, pois, sobre a espontaneidade do pensamento, tal como as intuições 

sensíveis sobre a receptividade das impressões. O entendimento não pode fazer 

outro uso destes conceitos a não ser, por seu intermédio, formular juízos (A 

68/B 93). 

 

           As intuições, pelo fato de serem sensíveis, estão fundamentadas sobre afecções. 

Afecção deriva de afeto. Segundo o Dicionário Kant, afecção e afeto ―‘excluem a soberania 

da razão‘ e ‗pertencem à sensibilidade‘‖ (CAYGILL, 2000, p. 11). Dada esta definição de 

afeto, corrobora-se a ideia de que nossas intuições estão fundamentadas sobre a sensibilidade. 

Por sua vez, nossos conceitos estão fundamentados sobre funções. As funções são, na 

realidade, capacidades próprias do entendimento de unificar várias representações sob uma 

representação comum. Esta espontaneidade do entendimento de unificar representações é o 



64 
 

fundamento dos conceitos. Ao final da passagem, Kant afirmará que o entendimento usa os 

conceitos para emitir juízos. 

Segundo Kant, o ―juízo é, pois, o conhecimento mediato de um objeto, portanto a 

representação de uma representação desse objeto‖ (A 68/B 93). Isto porque, como ―nenhuma 

representação, exceto a intuição, se refere imediatamente ao objeto, um conceito nunca é 

referido imediatamente a um objeto, mas a qualquer outra representação (quer seja intuição ou 

mesmo já conceito)‖ (A 68/B 93). Por ser um conhecimento mediato, o juízo é representação 

de representação. Apenas a intuição é uma representação imediata de objetos. Já o juízo pode 

ser representação de outra representação, sendo esta, representação de uma intuição, ou pode 

ser já a representação de uma intuição. Para Kant, 

Em cada juízo há um conceito válido para diversos conceitos e que, nesta 

pluralidade, compreende também uma dada representação, referindo-se esta 

última imediatamente ao objeto. Assim, neste juízo, por exemplo, todos os 

corpos são divisíveis, o conceito de divisível refere-se a diversos outros 

conceitos; entre eles refere-se aqui, particularmente, ao conceito de corpo, e 

este, por sua vez, a certos fenômenos que se apresentam a nós. Estes objetos 

são, pois, apresentados mediatamente pelo conceito de divisibilidade (A 68-

69/B 93-94). 

 

           Ao tomar como exemplo o conceito de divisibilidade, Kant demonstra que tal conceito 

refere-se a vários outros, só que na expressão ―todos os corpos são divisíveis‖, está referindo-

se ao conceito ―corpo‖. Já o conceito ―corpo‖ também se refere a vários elementos que nos 

são apresentados pela sensibilidade, como um gato, uma maçã. Estes objetos não nos são 

conhecidos diretamente, mas indiretamente pela mediação dos conceitos. 

Ainda de acordo com Kant, 

[...] todos os juízos são funções da unidade entre as nossas representações, já 

que, em vez de uma representação imediata, se carece, para conhecimento do 

objeto, de uma mais elevada, que inclua em si a primeira e outras mais, e deste 

modo se reúnem num só muitos conhecimentos possíveis [...] (A 69/B 94). 

 

           Devido à complexidade do conhecimento humano, ao invés de uma representação 

mediata para cada objeto conhecido, possuímos uma representação ―mais elevada‖ que 

carrega em si várias outras. Porque caso para cada objeto tivéssemos uma representação 

particular, seria extremamente penosa a comunicação e o aprendizado. Por exemplo: reunimos 

sob o título de uma única representação ―gato‖ vários indivíduos. Do contrário, se nossas 

representações fossem imediatas, para cada ―gato‖ teríamos um conceito diferente. Por isso, 



65 
 

os juízos são estas funções que unificam as várias representações que possuímos. Ainda mais, 

segundo Kant, ―podemos, contudo, reduzir a juízos todas as ações do entendimento, de tal 

modo que o entendimento em geral pode ser representado como uma faculdade de julgar‖ (A 

69/B 94). Kant denomina o entendimento de ―faculdade de julgar‖. Se todas as atividades que 

o juízo realiza são, na realidade, julgamentos, esta definição cabe perfeitamente para o 

entendimento. 

O juízo é, desta maneira, ―uma capacidade de pensar. Ora pensar é conhecer por 

conceitos. Os conceitos, porém, referem-se, enquanto predicados de juízos possíveis, a 

qualquer representação de um objeto ainda indeterminado‖ (A 69/B 94). Para Kant, o pensar é 

um conhecer por intermédio de conceitos. Na realidade, tudo que pensamento é conceito. O 

nosso pensamento é marcado pela universalidade do conceito. Não pensamos o singular, mas 

o universal. 

Finalizando, é possível encontrar ―[...] todas as funções do entendimento, se pudermos 

expor totalmente as funções da unidade nos juízos‖ (A 69/B 94). Portanto, o ―fio condutor‖, 

essencial para se proceder a uma análise do entendimento está no modo pelo qual o juízo 

opera unidade entre diversas representações. Ao se expor estas funções de unidade é possível 

encontrar o sistema completo das funções do entendimento, e, assim, a tábua completa dos 

conceitos puros. 

 

2.5 A Dedução Metafísica das Categorias 

 

Segundo o Dicionário Kant, 

Em cada uma das analíticas das três críticas, Kant oferece uma dedução [...]. A 

dedução filosófica em cada uma das três críticas é requerida para justificar a 

posse e/ou o emprego dos conceitos puros teóricos do entendimento, os 

princípios práticos da razão prática pura e os juízos estéticos do gosto 

(CAYGILL, 2000, p. 91). 

 

           A dedução metafísica tem por finalidade estabelecer a quantidade e a identidade de 

cada categoria do entendimento por intermédio das formas do juízo. No tocante à Crítica da 

Razão Pura, a dedução visa legitimar a existência e o uso dos conceitos puros do 

entendimento. A dedução que demonstra a existência de tais conceitos é chamada de dedução 

metafísica, já a que legitima o uso a priori de tais conceitos é a dedução transcendental, que 



66 
 

não será objeto de estudo deste trabalho. A dedução metafísica se estende dos § 9 a 12 da 

Analítica dos Conceitos. 

 

2.5.1 A Função Lógica do Entendimento nos Juízos 

 

De acordo com Kant, o entendimento desempenha uma função puramente formal nos 

juízos: 

Se abstrairmos de todo o conteúdo de um juízo em geral e atendermos apenas à 

simples forma do entendimento, encontramos que nele a função do pensamento 

pode reduzir-se a quatro rubricas, cada uma das quais contém três momentos. 

Podem comodamente apresentar-se na seguinte tábua: 1. Quantidade dos juízos: 

Universais, Particulares, Singulares; 2. Qualidade: Afirmativos, Negativos, 

Infinitos; 3. Relação: Categóricos, Hipotéticos, Disjuntivos; 4. Modalidade: 

Problemáticos, Assertóricos, Apodíticos (A 70/B 95). 

 

           Kant revela que ao se abstrair de um juízo todo o seu conteúdo, restando, assim, apenas 

a sua forma, percebe-se nelas as funções do pensamento. Sendo estas classificadas em quatro 

grupos, e em cada grupo três funções. 

Kant, então, apresenta a tábua das funções do juízo com suas doze funções. 

Analisemos pormenorizadamente cada grupo e suas respectivas funções. 

 

 

2.5.1.1 Primeiro Grupo: a Quantidade dos Juízos 

 

A quantidade de um juízo é dependente da extensão do seu sujeito. Dito isto, em 

relação à quantidade, eles podem ser: 

1- Universais: um juízo é universal quando o seu sujeito possui extensão universal. Por 

exemplo: Todo homem é mortal. O sujeito ―homem‖ é universal, pois abrange o conjunto de 

todos os homens; 

2- Particulares: um juízo é particular quando o seu sujeito possui extensão particular. Exemplo: 

Alguns animais são homens. O sujeito ―animais‖ é particular, pois apenas uma parte dos 

animais é que são homens; 



67 
 

3- Singulares: um juízo é singular quando o seu sujeito possui extensão singular. Por exemplo: 

Este talher é de prata. O sujeito ―talher‖ é singular, pois a partícula ―este‖ está se referindo a 

um único indivíduo ―talher‖. 

 

2.5.1.2 Segundo grupo: a qualidade dos juízos 

 

A qualidade de um juízo é dependente do caráter afirmativo ou negativo da cópula 

entre sujeito e predicado. Dito isto, em relação à qualidade, eles podem ser: 

1- Afirmativos: um juízo é afirmativo quando a cópula entre sujeito e predicado possuir valor 

afirmativo. Por exemplo: Todo homem é mortal. A cópula possui valor positivo, pois o sujeito 

―homem‖ é ―mortal‖; 

2- Negativos: um juízo é negativo quando a cópula entre sujeito e predicado possuir valor 

negativo. Exemplo: Todo homem não é imortal. A cópula possui valor negativo, pois o sujeito 

―homem‖ não é ―imortal‖; 

3- Infinitos: um juízo é infinito quando colocamos o sujeito em algum conceito que não está 

determinado no juízo, portanto, está no ―infinito‖ de possibilidades, menos no predicado do 

juízo. Por exemplo: A alma é não mortal. Determinamos que a alma está no conjunto dos 

seres não passíveis de morrer, mas não determinamos qual é, então, o conceito em que o 

sujeito ―alma‖ foi colocado. É uma determinação pela via negativa. 

 

2.5.1.3 Terceiro Grupo: a Relação dos Juízos 

 

A ―relação‖ de um juízo diz respeito às relações estabelecidas entre o sujeito e o 

predicado de um juízo. Dito isto, no tocante à relação, eles podem ser: 

1- Categóricos: um juízo é categórico quando existe uma relação, entre sujeito e predicado, de 

subsistência e de inerência. Isto é, quando o predicado está inserido no sujeito. Por exemplo: 

A parede é verde. O predicado ―verde‖ está inserido no sujeito ―parede‖; 

2- Hipotéticos: quando dois juízos estão conectados um ao outro pela causalidade são juízos 

hipotéticos. O juízo que causa o outro é denominado de antecedente; já o que é causado é 



68 
 

denominado de consequente. Exemplo: ―Se houver justiça perfeita, o mau obstinado será 

castigado [...]‖ (A 73/B 98). Neste juízo existe uma relação de causa e efeito; 

3- Disjuntivos: Segundo Kant, ―o juízo disjuntivo encerra uma relação de duas ou mais 

proposições, mas não uma relação de consequência, antes de oposição lógica, porquanto a 

esfera de uma exclui a da outra; mas também a de comunidade porque ambas, em conjunto, 

perfazem a esfera do conhecimento propriamente dito‖ (A 73/B 99). Isto é, assim como os 

juízos hipotéticos, os juízos disjuntivos também apresentam uma relação entre si, porém, não 

uma relação de causa e efeito, mas de oposição, explicitada pela partícula ―ou‖. Mas a relação 

entre os juízos disjuntivos não é apenas de oposição, é também de comunhão, pois cada um 

precisa do outro para que o seu sentido seja explicitado, e assim, o sentido do conjunto dos 

juízos. Por exemplo: ―[...] quando digo que o mundo existe por cego acaso, ou por 

necessidade interior ou por causa exterior, cada uma destas proposições corresponde a uma 

parte da esfera do conhecimento possível acerca da existência de um mundo em geral, e todas, 

em conjunto, à totalidade da esfera‖ (A 74/B 99). Vemos no exemplo várias probabilidades a 

cerca da existência do mundo. Cada uma necessariamente exclui de si a outra. Porém, para o 

conhecimento do conjunto é preciso a união de todas para que o sentido seja completo. 

 

2.5.1.4 Quarto Grupo: a Modalidade dos Juízos 

 

A modalidade de um juízo não se refere ao conteúdo do mesmo, como se referiam a 

quantidade, a qualidade e a relação. A modalidade se refere unicamente ―ao valor da cópula 

em relação ao pensamento em geral‖ (B 100). Ela refere-se, portanto, unicamente à forma do 

juízo. Dito isto, em relação à modalidade, eles podem ser: 

1- Problemáticos: um juízo é problemático quando o valor da cópula indica possibilidade. Por 

exemplo: ―o mundo existe por cego acaso‖ (A 75/B 100). É possível que seja desta forma; 

2- Assertóricos: um juízo é assertórico quando o valor da cópula é considerado verdadeiro. 

Exemplo: Este animal é um gato. Se o animal a que o juízo está se referindo for de fato um 

gato, o juízo será verdadeiro, portanto, assertórico; 

3- Apodíticos: um juízo é apodítico quando o valor da cópula exprime uma necessidade lógica. 

Por exemplo: O todo é maior que uma parte. Está presente neste juízo a necessidade lógica de 

que o universal é maior que o particular. 

 



69 
 

2.5.2 As Categorias como Conceitos puros do Entendimento 

 

Kant inicia o § 10 da analítica dos conceitos retomando a distinção entre lógica geral e 

lógica transcendental: 

A lógica geral abstrai, como repetidas vezes dissemos, de todo o conteúdo do 

conhecimento e espera que, por outra via, seja ela qual for, sejam dadas 

representações para as transformar em conceitos, o que se processa 

analiticamente. Em contrapartida, a lógica transcendental defronta-se com um 

diverso da sensibilidade a priori, que a estética transcendental lhe fornece, para 

dar uma matéria aos conceitos puros do entendimento, sem a qual esta lógica 

seria destituída de conteúdo, portanto completamente vazia (A 77/B 102). 

 

           A lógica geral pelo processo de análise, ao receber representações, transforma-a em 

conceitos. Já a lógica transcendental também necessita receber o conteúdo das representações 

da estética transcendental para subsumi-las em conceitos. A diferença está no fato de que a 

lógica geral transforma analiticamente as representações em conceitos, já a lógica 

transcendental inclui as intuições em conceitos pré-existentes. Deste modo, a lógica geral 

necessita das representações da sensibilidade para formar os conceitos, já na lógica 

transcendental estes conceitos são puros. No entanto, ambas sem esta matéria fornecida pela 

sensibilidade são vazias de conteúdo. 

 

2.5.2.1 A Síntese como Elo entre a Tábua dos Juízos e a Tábua das Categorias 

 

A síntese é o fundamento da lógica transcendental. É ela que produz o conhecimento 

sintético a priori, e assim, o próprio conhecimento humano, ligando intuições a conceitos. 

Segundo Kant, a nossa sensibilidade é a receptividade da mente de receber 

representações de objetos. ―Porém, a espontaneidade do nosso pensamento exige que este 

diverso seja percorrido, recebido e ligado de determinado modo para que se converta em 

conhecimento. A este ato dou o nome de síntese‖ (A 76/B 102). Já o entendimento que é a 

espontaneidade de nossa mente, tem por papel receber o dado sensível e ―ligado‖ de um modo 

específico, constituindo, assim, o conhecimento. Este ato do entendimento é a síntese. 

Kant dá a seguinte denominação de síntese: ―Entendo, pois por síntese, na acepção 

mais geral da palavra, o ato de juntar, umas às outras, diversas representações e conceber a 

sua diversidade num conhecimento‖ (A 76/B 103). A síntese é o ato de unir representações, 



70 
 

para que desta união surja o conhecimento. A síntese, para Kant, pode ser pura ou empírica. É 

pura quando o diverso que será unido não pertence à experiência, mas à própria mente. É 

empírica quando o diverso é dado pela experiência. 

A síntese do conhecimento é anterior à sua análise. Pois uma representação só pode 

ser dividida se antes tiver sido unida. Deste modo, é impossível um conceito ser de origem 

analítica como nos diz a lógica geral, sem antes ter sido gerado pela síntese. Segundo Kant, 

―[...] é a síntese que, na verdade, reúne os elementos para os conhecimentos e os une num 

determinado conteúdo; é, pois a ela que temos de atender em primeiro lugar, se quisermos 

julgar sobre a primeira origem do nosso conhecimento‖ (A 77/B 103). Esta recomendação 

kantiana é de suma importância para a compreensão de seu projeto de uma lógica 

transcendental. Enquanto que, para a lógica geral, era preciso investigar a origem do 

conhecimento a partir do processo de análise, pelo qual o entendimento ao receber 

representações, as transformava em conceitos. Pela lógica transcendental, a origem do 

conhecimento está na síntese, pois é ela que reúne e une os elementos do conhecimento. De 

acordo com Kant, 

A síntese em geral é, como veremos mais adiante, um simples efeito da 

imaginação, função cega, embora imprescindível, da alma, sem a qual nunca 

teríamos conhecimento algum, mas da qual muito raramente temos consciência. 

Todavia, reportar essa síntese a conceitos é uma função que compete ao 

entendimento e pela qual ele nos proporciona pela primeira vez conhecimento 

no sentido próprio da palavra (A 78/B 103). 

 

A síntese como um ato da imaginação é algo ―cego‖, pois não tomamos consciência de 

sua atividade. Porém, sem sua função, não seria possível o conhecimento. Quando esta síntese 

é realizada pelo entendimento em conceitos é que surge o conhecimento. Segundo Kant, 

A síntese pura, representada de uma maneira universal, dá o conceito puro do 

entendimento. Entendo, porém, por esta síntese, a que assenta sobre um 

fundamento da unidade sintética a priori: assim, a nossa numeração é uma 

síntese segundo conceitos (o que é sobretudo evidente nos números elevados), 

porque se processa segundo um fundamento comum da unidade (o da dezena, 

por exemplo). Sob este conceito é, pois, necessária a unidade da síntese do 

diverso (A 78/B 104). 

 

           É pela síntese pura que surge o conceito puro. O fundamento dela é a ―unidade 

sintética a priori‖, uma unidade sintética originária, antes de toda experiência. 

Kant apresenta três elementos necessários para se efetivar o conhecimento a priori: 



71 
 

Diversas representações são reduzidas, analiticamente, a um conceito (questão 

de que trata a lógica geral). Mas a lógica transcendental ensina-nos a reduzir a 

conceitos, não as representações, mas a síntese pura das representações. O que 

primeiro nos tem de ser dado para efeito do conhecimento de todos os objetos a 

priori é o diverso da intuição pura; a síntese desse diverso pela imaginação é o 

segundo passo, que não proporciona ainda conhecimento. Os conceitos, que 

conferem unidade a esta síntese pura e consistem unicamente na representação 

desta unidade sintética necessária, são o terceiro passo para o conhecimento de 

um dado objeto e assentam no entendimento (A 78-79/B 104). 

 

           Inicialmente, Kant distingue o modo como as lógicas geral e transcendental operavam 

a constituição de conceitos. Em seguida, ele nos apresenta os passos a serem realizados na 

constituição do conhecimento a priori. Inicialmente deve ser dado o diverso da intuição pura 

(espaço e tempo), para que em um segundo momento este diverso seja sintetizado pela 

imaginação. Por fim, o conceito puro dará unidade à síntese. Resumindo, o primeiro elemento 

é o próprio material sensível, depois a imaginação sintetiza sob as intuições puras este 

diverso, e, por fim, a imaginação sintetiza a intuição sensível nos conceitos puros. Estes três 

passos tornam possível o conhecimento a priori dos objetos. Ainda de acordo com Kant: 

A mesma função, que confere unidade às diversas representações num juízo, dá 

também unidade à mera síntese de representações diversas numa intuição; tal 

unidade, expressa de modo geral, designa-se por conceito puro do 

entendimento. O mesmo entendimento, pois, e isto através dos mesmos atos 

pelos quais realizou nos conceitos, mediante a unidade analítica, a forma lógica 

de um juízo, introduz também, mediante a unidade sintética do diverso na 

intuição em geral, um conteúdo transcendental nas suas representações do 

diverso; por esse motivo se dá a estas representações o nome de conceitos puros 

do entendimento, que se referem a priori aos objetos, o que não é do alcance da 

lógica geral (A 79/B 104-105). 

 

           A função que dá unidade à forma do juízo, também unifica o conteúdo da intuição. O 

conceito puro é, pois a unidade da síntese das representações de uma intuição. É próprio do 

entendimento realizar tanto a ―unidade analítica‖ dos conceitos, dando origem à forma lógica 

do juízo, como a ―unidade sintética‖ que origina os conceitos puros. A unidade analítica é um 

procedimento realizado pela lógica geral, e que tem como resultado a forma lógica do juízo, 

com sua tábua dos juízos. Já a unidade sintética é realizada pela lógica transcendental, tendo 

por base a forma lógica do juízo e, assim, originando os conceitos puros (a tábua das 

categorias). Os conceitos puros possuem uma referência a priori aos objetos. Como eles 

pertencem à lógica transcendental, sua investigação ultrapassa os limites da lógica geral. 

A síntese pura é, portanto, o elo entre a tábua dos juízos e a tábua das categorias. 



72 
 

Dessa maneira, segundo Kant, 

[...] originam-se tantos conceitos puros do entendimento, referidos a priori a 

objetos da intuição em geral, quantas as funções lógicas em todos os juízos 

possíveis que há na tábua anterior; pois o entendimento esgota-se totalmente 

nessas funções e a sua capacidade mede-se totalmente por elas. Chamaremos a 

estes conceitos categorias, como Aristóteles, já que o nosso propósito é, de 

início, idêntico ao seu, embora na execução dele se afaste consideravelmente (A 

79-80/B 105). 

 

           Para cada função lógica corresponde um conceito puro. O entendimento é demarcado 

pelas funções lógicas. Kant atribui o mesmo nome aos conceitos puros que Aristóteles 

atribuiu: categorias. O objetivo de ambos os filósofos era elaborar um testamento do 

entendimento humano. Porém, Aristóteles queria determinar o conhecimento humano 

puramente a partir da lógica geral, por meio do método analítico. Já para Kant, o 

conhecimento era produzido a partir da lógica transcendental, por intermédio da síntese. 

Eis a ―tábua das categorias‖: 

1. Da Quantidade: Unidade, Pluralidade, Totalidade; 2.Da Qualidade: 

Realidade, Negação, Limitação; 3.Da Relação: Inerência e Subsistência 

(substantia et accidens), Causalidade e Dependência (causa e efeito), 

Comunidade (ação recíproca entre o agente e o paciente); 4. Da Modalidade: 

Possibilidade — Impossibilidade, Existência — Não existência, Necessidade — 

Contingência (A 80/B 106). 

 

           São em número doze os conceitos puros do entendimento. A tábua das categorias 

possui quatro classes, contendo, cada uma, três categorias. A primeira e segunda classe 

referem-se aos objetos dados na intuição. Já a terceira e quarta classe fazem referência à 

existência dos mesmos. Em cada classe a terceira categoria é fruto da ligação da primeira com 

a segunda. Exemplo: A totalidade é fruto da síntese da unidade com a pluralidade. Porém, 

mesmo com esta característica, todos os doze conceitos são originários, puros. 

Para Kant, 

[...] só mediante eles pode compreender algo no diverso da intuição, isto é, pode 

pensar um objeto dela. Esta divisão é sistematicamente extraída de um princípio 

comum, a saber, da faculdade de julgar (que é o mesmo que a faculdade de 

pensar) e não proveniente, de maneira rapsódica, de uma procura de conceitos 

puros, empreendida ao acaso e cuja enumeração, sendo concluída por indução, 

nunca se pode saber ao certo se é completa, sem pensar que desse modo nunca 

se compreenderia porque são esses e não outros os conceitos inerentes ao 

entendimento puro (A 80-81/B 106-107). 



73 
 

           Sem os conceitos puros não é possível o conhecimento de nenhum objeto da intuição. 

A ―tábua das categorias‖ provém do ―fio-condutor‖ que é a essência do entendimento: ser 

uma ―faculdade de julgar‖. Sem este ―fio-condutor‖ todo achado seria mera probabilidade. 

Não seria possível saber se a tábua estaria completa ou não. Nem, ao menos, a justificativa do 

lugar que cada conceito ocuparia no entendimento. 

Os procedimentos realizados por Kant confirmaram o estatuto transcendental das 

categorias, legitimando seu projeto de uma lógica transcendental, a partir de uma investigação 

que abordou os conceitos fundamentais do entendimento puro, em vista de avaliar a referência 

a priori aos objetos do conhecimento. 

 

 

  



74 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Este trabalho examinou o projeto kantiano de uma lógica transcendental e os 

procedimentos por meio dos quais Kant estabelece o estatuto a priori das categorias. Esse 

projeto tem em vista estabelecer os fundamentos e princípios sobre os quais se assenta o 

conhecimento humano na medida em que seu objeto é irredutivelmente dado na experiência. 

Kant parte da tese de que o conhecimento humano não pode se regular pelo objeto, 

pois dessa forma seria impossível conhecer algo de uma maneira necessária e universal – de 

acordo com ele, características essenciais do conhecimento objetivo. Assim, se possuímos um 

conhecimento a priori dos objetos, esses objetos devem se regular pela faculdade do 

conhecimento. Isso significa que o conhecimento a priori dos objetos não poderia se produzir 

se a nossa intuição se regulasse pela natureza do objeto, pois se esse conhecimento derivasse 

da experiência, ele teria de ser a posteriori e não a priori. Dessa observação, Kant deriva a 

tese de que parte do conhecimento dos objetos é produzida pelo próprio sujeito. De acordo 

com Kant, essa descoberta operou uma ―revolução‖ na forma de compreender a produção do 

conhecimento humano, à qual ele se refere por meio da analogia com a ―revolução 

copernicana‖. 

Nas seções introdutórias da Lógica Transcendental, Kant apresenta o problema de uma 

investigação que deve examinar o caráter a priori das representações que devem garantir a 

necessidade e objetividade do conhecimento humano. Para essa tarefa, essa investigação deve 

estabelecer que essas representações podem ser derivadas independentemente da experiência. 

O conhecimento humano, observa ele, é ―um conhecimento por conceitos‖ (A 68/B 93). Isto 

é, o conhecimento humano é discursivo. Isso significa que para conhecer os objetos, nosso 

entendimento precisa que os objetos sejam dados na experiência. E os objetos são dados por 

uma outra faculdade, a sensibilidade, invetigada na Estética Transcendental, onde Kant nos 

mostra que ao serem dados a nosso conhecimento, os objetos são, necessariamente, 

submetidos a formas a priori, o espaço e o tempo, que não provêm dos objetos dados à 

sensibilidade. Isso significa que não temos um acesso às coisas como elas são em si mesmas, 

mas apenas ao modo como elas aparecem à nossa capacidade de conhecimento. A Lógica 

Transcendental tem o objetivo de investigar como o entendimento aplica seus conceitos, as 

categorias, às representações dadas na experiência por meio da sensibilidade e, assim, 

submetidas às formas a priori do espaço e do tempo. Ele desenvolve essa investigação a partir 



75 
 

do confronto com o que ele denomina ―lógica geral‖, a lógica formal nos moldes de 

Aristóteles. Para estabelecer esse confronto, Kant parte da caracterização das faculdades de 

conhecimento e as conecta às formas de representação com que cada uma é dotada: a 

sensibilidade, com intuições, e o entendimento, com conceitos. Daí iniciamos nosso primeiro 

capítulo, abordando o problema da constituição de uma lógica transcendental, com a 

exposição da doutrina das faculdades, bem como das representações próprias de cada uma 

dessas faculdades. À faculdade da sensibilidade corresponde a representação por meio de 

intuições. Já à faculdade do entendimento corresponde a representação por meio de conceitos. 

As faculdades da sensibilidade e do entendimento são os objetos de investigação da 

Crítica da Razão Pura, as duas grandes faculdades responsáveis pelo conhecimento objetivo, 

além da imaginação e da razão, evidentemente, na medida em que a serviço das tarefas 

impostas pelo entendimento no conhecimento dos objetos. A sensibilidade é objeto de estudo 

da Estética Transcendental. Já o entendimento é objeto das análises da Lógica Transcendental. 

A Crítica apresenta inicialmente a Estética Transcendental e, em seguida, a Lógica 

transcendental nesta sequência, não porque uma faculdade teria primazia sobre a outra, mas 

apenas pela exigência lógica de que os objetos têm que ser dados para poder então ser 

pensados por meio de conceitos. 

A lógica transcendental deve ser distinguida da lógica geral, isto é, a lógica formal nos 

moldes aristotélicos. A lógica geral lida apenas com as leis do pensamento, isto é, as leis de 

seu funcionamento sem as quais não haveria possibilidade do pensamento. A lógica geral diz 

respeito apenas à coerência lógica, às leis do pensamento, pouco importando os objetos e o 

conhecimento aos quais essas leis se aplicam. A lógica geral produz então uma abstração de 

todo conteúdo do conhecimento. Por meio dessa abstração, o que é considerado é apenas a 

forma lógica, que é comum a todo pensamento, e pode se referir a todo e qualquer objeto, seja 

ele qual for. Já a lógica transcendental, em contraposição a essa lógica geral, deve explicar a 

natureza da relação do conhecimento a priori com os objetos. É tarefa da lógica 

transcendental a investigação e justificação do conhecimento a priori de objetos dados no a 

posteriori da experiência. O caráter transcendental dessa lógica é definido pelo tipo de 

conhecimento que ela produz: ela investiga a possibilidade do conhecimento a priori dos 

objetos e estabelece a legitimidade dos conceitos responsáveis pela objetividade desse 

conhecimento. 



76 
 

Os procedimentos por meio dos quais Kant estabelece a legitimidade das categorias 

são apresentados na parte da Analítica transcendental denominada de Analítica dos Conceitos. 

Nela, Kant examina a possibilidade de uma investigação que aborde os conceitos 

fundamentais do entendimento puro, as categorias, em vista de avaliar a referência a priori 

aos objetos do conhecimento. Apenas estabelecendo as categorias como representações a 

priori do entendimento é possível instituir a legitimidade do uso delas no conhecimento dos 

objetos da experiência. 

O princípio da investigação do estatuto a priori das categorias como conceitos puros 

do entendimento, segundo Kant, é que as categorias são derivadas das funções de julgar do 

entendimento. Essa tese é estabelecida por Kant a partir da análise que ele faz do 

entendimento puro, nas seções introdutórias da Lógica Transcendental (I, II, III e IV: A 50/ B 

74 A 64/ B 88). Na primeira parte da Analítica dos Conceitos, a seção denominada Dedução 

Metafísica das Categorias, partindo da tese de que os conceitos responsáveis pela objetividade 

do conhecimento a priori devem ser necessários e universais, o procedimento de investigação 

que deve chegar a tais conceitos não pode ser aleatório, mas deve seguir um ―fio condutor‖, 

observa Kant, excluindo todo material empírico e sensível, detendo-se apenas no 

entendimento puro, único capaz de fornecer conceitos puros. O resultado de tal investigação é 

o estabelecimento do conjunto das categorias como as representações a priori necessárias 

para o conhecimento dos objetos. Isto é, que elas são as representações produzidas 

independentemente da experiência. Se não fosse possível demonstrar que as categorias são 

representações a priori não  não seria possível, na seção seguinte, a Dedução Transcendental 

das Categorias, estabelecer sua validade objetiva para a referência aos objetos da experiência 

e, por conseguinte, a Crítica não teria cumprido a tarefa de demonstrar a legitimidade das 

categorias como as representações sem as quais não seria possível o conhecimento dos 

objetos. 

Para estabelecer, na DM, a tábua completa das categorias e demonstrar que elas 

formam o quadro completo das representações a priori do entendimento, Kant caracteriza o 

entendimento como uma ―faculdade de julgar‖, mostrando que o entendimento é uma 

faculdade que opera por meio de funções de julgar. O quadro completo das funções de julgar 

pode ser obtido com base no quadro das formas lógicas do juízo, e esse quadro é fornecido 

pela lógica geral. De acordo com as análises de Kant, o entendimento que liga 

discursivamente os conceitos em juízos, por meio de suas formas lógicas, é o mesmo 

entendimento que liga prediscursivamente, por meio das mesmas funções de julgar, o diverso 



77 
 

de representações dadas pela sensibilidade. Isso significa que se o entendimento que liga 

discursivamente os conceitos em juízos também liga prediscursivamente as representações 

sensíveis, o quadro das formas lógicas do juízo fornecido pela lógica geral pode servir de 

base, ou o ―fio condutor‖, para a descoberta do quadro completo das categorias, ou conceitos 

puros do entendimento para o conhecimento dos objetos. 

Desse modo, esses procedimentos utilizados por Kant na Dedução Metafísica das 

Categorias, permitem a ele estabelecer o quadro completo das categorias do entendimento 

puro, definindo-as como representações da unidade prediscursiva do entendimento, e 

demonstrando seu estatuto de representações a priori, que tornam possível o conhecimento 

dos objetos da experiência. Resta então a Kant demonstrar que esses conceitos puros do 

entendimento têm validade e realidade objetiva como condição de possibilidade do 

conhecimento dos objetos da experiência. Essa tarefa, no entanto, Kant atribui a sua Dedução 

Transcendental das Categorias, a unidade seguinte da parte analítica de sua lógica 

transcendental. Essa questão, no entanto, não faz parte da presente investigação. 

 

  



78 
 

REFERÊNCIAS 

 

Bibliografia Citada: 

CAYGILL, H. Dicionário Kant. Trad. Álvaro Cabral; revisão técnica, Valério Rohden. – Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2000. 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Trad. Alexandre Fradique Morujão. Lisboa: 

Calouste Gulbenkian, 2001.  

______. Curso de Lógica. Tradução: Guido Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1992.  

______. Dissertação acerca da Forma e dos Princípios do Mundo Sensível e do Mundo 

Inteligível. [1770] In MAGALHÃES, Rui (ed). Textos pré-críticos. Trad. José Andrade. 

Porto: Rés, 1983. 

MACFARLANE, John Gordon. What does it Mean to Say that Logic is Formal? Pittsburgh, 

EUA, 2000. Tese de doutorado (Filosofia) University of Pittsburgh. 

 

Bibliografia Consultada: 

ABBAGNANO, Nicolas. Dicionário de Filosofia. 5a. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

ARNOLD, José O. – A Crítica da Metafísica em Kant. Programa de pós-graduação em 

Filosofia. Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Prof. Dr. Thadeu Weber 

(orientador). 1996. 

AZARI, Juliano César. O Método Combinado de Análise e Síntese na Filosofia do 

Conhecimento Kantiano. Programa de Pós-Graduação em Filosofia – Pontifícia Universidade 

Católica Do Rio Grande Do Sul. Prof. Dr. ZeljkoLoparic (orientador). 2006. 

BENDA, Julien. O Pensamento Vivo de Kant. Trad. De Wilson Veloso. São Paulo, Livraria 

Martins Ed., 1961 (Biblioteca do Pensamento Vivo, n. 20). 

BENEVIDES, Pablo Severiano. A Dissolução das Ilusões Transcendentais na „Crítica da Razão 

Pura‟: Um Estudo sobre a Estética, a Analítica e a Dialética Transcendentais. Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia – Universidade Federal do Ceará. Prof. Dr. Kleber Carneiro Amora 

(orientador). 2008. 

BORDIN, Gustavo Leoni. “A Necessidade das Ideias Transcendentais para o Sistema 

Kantiano”. Programa de Pós-Graduação em Filosofia – Universidade Federal do paraná. Prof. 

Dr. Vinicius Berlendis de Figueiredo (orientador). 2010. 

CASAGRANDE, Edison – Os Pressupostos de Kant na Crítica à Metafísica Geral. Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Prof. Dr. Ernildo Stein (orientador). 1999. 

DALBOSCO, Cláudio – O idealismo transcendental de Kant. Programa de pós-graduação em 

Filosofia. Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul. Prof. DR. Hans-Georg 

Flickinger (orientador). 1996. 

DELEUZE, Gilles. 1963. A Filosofia Crítica de Kant. Lisboa: Edições 70. 



79 
 

______. Para Ler Kant. Trad. De Sônia Dantas Pinto Guimarães. Rio de janeiro, Livraria 

Francisco Alves Ed., 1976 (Série Para ler). 

DREHER, Edmundo. A Impossibilidade da Metafísica na Crítica da Razão Pura: Ensaio de 

Síntese e Análise. Curitiba, Edições Paulinas, 1960. 

DÜSING, Klaus. Immanuel Kant – Iluminismo e Crítica. In: Kreimendahl, Lothar (Org.). 

Filósofos do Século XVIII. Trad. DankwartBernsmüyller. São Leopoldo: Unisinos, 2004. p. 236-

261. [Coleção História da Filosofia] 

FERRY, Luc. Kant: uma Leitura das Três "Críticas"; tradução de Karina Jannini. - Rio de 

Janeiro: DIFEL, 2009. 

FIGUEIREDO, Vinicius B. de. Kant & a Crítica da Razão Pura. Coleção Passo a Passo Nº 54. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2005. 

GALEFFI, Romano. 1986. A Filosofia de I. Kant. Brasília: Editora da Universidade de Brasília. 

GOMES, Débora Corrêa. O Ideal Transcendental da Razão Pura. Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia – Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Prof. Dr. Gerson Luiz Louzado 

(orientador). 2009. 

HEIDEGGER, Martin – Kant y el Problema de la Metafísica. Trad. GredIbscher Roth. Buenos 

Aires: Fondo de Cultura Económica, 1954. 

HESSEN, Johannes. Teoria do conhecimento. Tradução: João Vergílio GalleraniCuter.  2. ed. 

São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

HOFFE, Otfried. 2005.Immanuel Kant. São Paulo: Martins Fontes. 

LEBRUN, G. Kant e o Fim da Metafísica. Tradução de Carlos Alberto Ribeiro de Moura. – 2ª 

edição – São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

MAGEE, B. Os Grandes Filósofos. Lisboa: Ed. Presença, 1989. 

MORA, J. F. Dicionário de Filosofia. Lisboa: D. Quixote, 1982. 

PASCAL, Georges. O Pensamento de Kant. Tradução: Raimundo Vier. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 

1999.  

PECORARO, Rosano. Os Filósofos: Clássicos da Filosofia - de Kant a Popper. Petrópolis: 

Vozes; Rio de Janeiro: PUC - Rio, 2008.(Coleção Clássicos da Filosofia, vol. 2). 

TORRETTI, R. Estudio sobre los Fundamentos de la Filosofía Crítica. Santiago de Chile: 

Editorial Universidad de Chile. 1967. 

ZINGANO, Marco Antônio. Razão e História em Kant. São Paulo: Brasiliense. 1988. 




