UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA - UFPB
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES - CCHLA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA - PPGFIL

CARLOS MAGNO DE FREITAS COSTA

O PROJETO KANTIANO DE UMA LOGICA TRANSCENDENTAL
E ADEDUCAO METAFISICA DAS CATEGORIAS

JOAO PESSOA - PB
2017



CARLOS MAGNO DE FREITAS COSTA

O PROJETO KANTIANO DE UMA LOGICA
TRANSCENDENTAL E A DEDUCAO METAFISICA DAS
CATEGORIAS

Dissertacdo apresentada a Universidade
Federal da Paraiba como um dos requisitos
para obtencéo do grau de Mestre em Filosofia,
na linha de Pesquisa Fenomenologia e
Hermenéutica Filosofica.

ORIENTADORA: Profa. Dra. Maria Clara
Cescato.

JOAOQ PESSOA - PB
2017



CARLOS MAGNO DE FREITAS COSTA

O PROJETO KANTIANO DE UMA LOGICA TRANSCENDENTAL E A DEDUCAO

METAFISICA DAS CATEGORIAS

Dissertagdo de Mestrado apresentada ao Programa
de Poés-Graduagdo em Filosofia do Centro de
Ciéncias Humanas, Letras e Artes da Universidade
Federal da Paraiba — UFPB, em cumprimento as
exigéncias para obten¢do do titulo de Mestre em
Filosofia.

Orientadora: Profa. Dra. Maria Clara Cescato

DISSERTACAO DE MESTRADO AVALIADA EM: 15/ 12/ 2017

BANCA EXAMINADORA

Profa. Dra. MARIA CLARA CESCATO

Programa de P6s-Graduag@o em Filosofia — Orientadora UFPB

Y (-

Prof. Dr. SERGIO LUIS PERSCH

Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia - Examinador UFPB

=N

Eiine . o e o

Prof. Dr. FRANCISCO ALMEIDA DE LUCENA

Diregéo de Ensino do Campus Patos - Examinador IFPB

JOAO PESSOA - PB
2017



Catalogagdo na publicagédo
Segédo de Catalogagdo e Classificagéo

C838p Costa, Carlos Magno de Freitas.
O projeto Kantiano de uma légica transcendental e a

deducdo metafisica das categorias / Carlos Magno de
Freitas Costa. - Jodo Pessoa, 2017.
80 £. : il.

Orientacdo: Maria Clara Cescato.
Dissertacdo (Mestrado) - UFPB/CCHLA.

1. Filosofia. 2. Logica transcendental. 3. Kant,
Tmmanuel. I. Cescato, Maria Clara. IT. Titulo.

UFPB/BC







DEDICATORIA

A minha esposa, Sheylla Pereira Clementino, que preenche de amor o sentido da minha

existéncia.



AGRADECIMENTOS

Ao “mistério dos mil nomes”, a quem chamo de Deus. Ele que é a grande inspiracdo e motivo da
consecucdo deste trabalho. Foi por meio da busca a esse mistério, que aprendi a lancar-me no

desafio de compreender minha realidade.

Aos meus pais, Marlene Alves de Freitas e José de Arimatéia Alves Costa, e a minha esposa
Sheylla Pereira Clementino, pela compreensédo, atencdo e incentivo dados ao longo de arduos

meses, nos quais se foi tecendo este trabalho de concluséo de mestrado.

Aos meus familiares que sempre me motivaram na caminhada, tanto na vida, como na academia:
Elinaldo, Erivaldo, Matildes e Alessandra. Vocés foram grandes pais e maes que sempre levarei

em meu coracgdo. A vos, minha eterna gratidao!

Aos amigos que compartilham comigo as alegrias e tristezas da vida e aos companheiros deste

itinerario académico, que sempre me motivaram na busca da concretizacdo deste objetivo.

Aos meus amigos da secretaria da pds-graduacdo: Chico, Paulo, Graca e Tadeu. De modo
especial a Fatima, uma méezona sempre solicita a me ajudar na caminhada académica e pessoal.

A ti, minha eterna gratiddo!

Ao meu amigo-irmdo Francisco Almeida de Lucena, pela essencial contribuicdo na realizacédo
desse sonho, me incentivando e conduzindo pelos caminhos do fazer filoséfico, como também,
pelos inimeros papeis que desempenhou em minha vida: promotor vocacional, professor no
Ensino Médio e na FAFIC, reitor no Seminario Sao José, orientador da graduacdo. Saiba que o

tenho na conta de um grande pai e irm&o. A ti, minha eterna gratidao!

A minha orientadora a Prof® Dra. Maria Clara Cescato, mulher de fibra que com seu zelo pelo
fazer filosofico e sua solicitude em ajudar tornou possivel a concretizacdo deste sonho.

Muitissimo obrigado Professora Clara! Moras em meu coracao!

Ao grupo de estudos kantianos, ambiente filoséfico no qual foi brotando e se solidificando
minha paixdo pelo estudo de Kant, tendo o presente trabalhno como um fruto amadurecido.

Jamais esquecerei 0s inUmeros momentos que vivenciamos no grupo de estudos.



“Sapere aude! Tenha a coragem de te servir de teu proprio entendimento (...)”.

(Immanuel Kant)



RESUMO

O presente trabalho tem como objetivo examinar a Dedugdo Metafisica das Categorias em vista do
projeto kantiano de uma Idgica transcendental que estabeleca a legitimidade das categorias.Na Introducéo
a edicdo B da Critica da Razdo Pura, Kant afirma que, somente estabelecendo que as categorias sao
representacdes a priori, serd possivel garantir sua necessidade como os conceitos puros do entendimento
para a representacdo dos objetos da experiéncia — necessidade sem a qual ndo sera possivel demonstrar
sua legitimidade. Para essa tarefa, Kant busca derivar esses conceitos das fungdes logicas de julgar por
meio de uma analise do entendimento puro que ele denomina légica transcendental. Essa nova légica
deve estabelecer o estatuto a priori e a legitimidade das categorias, em complemento a sua investigacao
das formas a priori da sensibilidade, levada a cabo na se¢do da Critica denominada Estética
Transcendental. Para isso, na secdo da Logica Transcendental denominada Deducdo Metafisica das
Categorias, Kant vai contrapor a l6gica geral, isto é, a l6gica formal nos moldes de Aristoteles, a ldgica
transcendental, em vista de determinar o conjunto completo desses conceitos puros do entendimento e
estabelecer que, como formas a priori do entendimento, as categorias sdo a representacdo da unidade
necessaria do entendimento para o diverso de intuicbes dadas pela sensibilidade, em vista da
representacdo dos objetos da experiéncia.

Palavras chave: Idgica transcendental; categorias; entendimento; juizos; sensibilidade.



ABSTRACT

The present work aims at examining the Metaphysical Deduction of the Categories in view of Kant’s
project of a transcendental logic that establishes the legitimacy of the categories. In the Introduction to
edition B of the Critique of Pure Reason, Kant states that, only by establishing that the categories are
representations a priori it is possible to guarantee their necessity as the pure concepts of the
understanding for the representation of the objects of experience — a necessity without which it will not
be possible to establish their necessity. In order to accomplish this task, Kant derives these concepts from
the logical functions of judgment by means of an analysis of the pure understanding which he names
transcendental logic. This new logic should establish the a priori status and legitimacy of the categories,
in parallel to the investigation of the a priori forms of sensibility, carried out in the section of the Critique
named Transcendental Aesthetics. With this aim, in the section of the of the Transcendental Logic
entitled Metaphysical Deduction of the Categories, Kant counters general logic, that is, Aristotle’s formal
logic, to transcendental logic, in order to determine the complete inventory of the pure concepts of the
understanding and to establish that, as a priori forms of the understanding, the categories are the
representation of the necessary unity of the understanding for the diverse of given intuitions by sensibility
for the representation of the objects of experience.

Keywords: Transcendental logic; categories; understanding; judges; sensibility.



L1STA DE ABREVIATURAS

CRP — Critica da Razao Pura

DM — Deducédo Metafisica



SUMARIO

INTRODUGAD .. .eiiiiiee ittt ettt et ettt e et e et e et e e et e e e st e e anb e e e nb e e e ant e e e anbeeesteeaneeesnneeeanseeeanneeennnneann 12
CAPITULO 1: O PROBLEMA DA CONSTITUIGAO DE UMA LOGICA TRANSCENDENTAL .............. 15
1.1 As Faculdades e suas REPIESENTAGOES ......cc.coverveiiriiieieie ettt 15
1.1.1 INtUICOES € CONCEITOS ....vveveeiieie e stie sttt sttt te et e e ste et e reenbeebesnaesreeneenee e 17
1.0.2 A SENSIDIIAAAR ..ot nb bbb 18
1.1.3 O ENENAIMENTO. .....eivieiieieiiesii ettt bbbt e et bbb sbeeneeneas 24

U | TP PR ST PP PR 29
1.2.1 A EStética TransCeNdENTal ..........ccooueiiieiiieieie st nneas 30
1.2.2 A LOQica TranSCeNABNTAL .........coiuiiiiiiiieise ettt 32
1.2.2.1 AS LEIS A0 PENSAMENTO .....veviiviiiiiiieiieie ettt sttt sttt bbb ene e 36
1.2.2.2. O Problema da Verdade em Kant ..........cccccoieeriiiieiieie e 38
1.2.2.3 A Divisdo da Logica Geral em Analitica e Dialética ...........cccccvevevviieiicneic e, 42

1.3.1. O Conhecimento d0OS ODJELOS ........cccueiiieiieiieieeie ettt sra e sre e sre e sreeee s 45
1.3. O Projeto kantiano de uma Légica Transcendental ............c.ccoceveeviiinienenenieneneenees 46
1.3.2.1 A Analitica e Dialética TransCendeNtalS ............cueveieierereie e 49
CAPITULO 2: A DEDUCAO METAFISICA DAS CATEGORIAS ..occoiiiiiitieiiiiee e seitrreeee e siavaaes 52
2.1 O Problema Geral da RAzZ80 PUIA ........cooiiiiiiiiieie e 52
2.2 A ReVOIUGAOD COPEINICANG ....uviueirieiiteite ettt 54
2.3 O Conhecimento €M KANT ..ottt snaenes 56
2.3. 1 INTElECLO INTUITIVO ©.vvevieeiee ettt sttt ne e 57
2.3.2 INEEIECLO DISCUISIVO ...ttt sttt sttt et sre e 57

2.4 A Analitica TransCendental ...........ccccoveeiieiieiieie e sre e 59
2.4.1 A ANalitica A0S CONCEITOS ......eiveeiieieiierieeiesiee e ete e se e eeste e sreesaesreesseeeesneesreeneenseeas 61

2.4.1.1 O Processo de Descoberta dos Conceitos Puros: 0 Fio Condutor ............ccvvveevevevenennnns 62



2.4.1.2 O Uso LAgico do ENtENAIMENTO .....oivveieiiieiieeie ettt 63

2.5 A Deducéo Metafisica das Categorias ...........coceiverieiiieiiieie e seese e sae e 65
2.5.1 A Funcdo Légica do Entendimento NOS JUIZOS ........ccovrveiieiniiniinieinesie e 66
2.5.1.1 Primeiro Grupo: a Quantidade d0S JUIZOS ..........ccoviriririririeieesiesieese e 66
2.5.1.2 Segundo grupo: a qualidade dOS JUIZOS ..........cccueieeriiiieiiece e 67
2.5.1.3 Terceiro Grupo: a Relag8o d0S JUIZOS .......cccceieeriieie e 67
2.5.1.4 Quarto Grupo: a Modalidade d0S JUIZOS ........ccceevveiieiieieiieseee e 68
2.5.2 As Categorias como Conceitos puros do Entendimento ...........cccooeveieienencneniseeeee, 69
2.5.2.1 A Sintese como Elo entre a Tabua dos Juizos e a Tabua das Categorias ............c.c....... 69
(070 N IS] [ ] =1 27X o0 =13 ol 1Y 1SR 74

REFERENCIAS 1uttiitittt st s s s e st s et s st s e e a s et s e s e e s s s e e e s e e e s e s e et e e enn e e e e e e eennens 78



INTRODUCAO

O objetivo deste trabalho serd examinar o projeto kantiano de uma logica
transcendental e investigar os procedimentos pelos quais Kant estabeleceu a legitimidade
das categorias. Ao abordar, na Introducdo da Critica da Razdo Pura, a exigéncia de
necessidade para o conhecimento objetivo, Kant observou que, somente estabelecendo que
as categorias sdo representagdes a priori, sera possivel garantir sua necessidade como 0s
conceitos puros do entendimento para a representacdo dos objetos da experiéncia. Para essa
tarefa, Kant buscou derivar esses conceitos das fungdes de julgar do entendimento por meio

de uma analise do entendimento puro que ele denominou l6gica transcendental.

Na secdo introdutdria da Logica Transcendental, Kant mostra que a necessidade que
deve caracterizar determinados conceitos responsaveis pelo conhecimento objetivo exige
que se estabeleca o estatuto a priori desses conceitos. Isso significa que a investigacéo deles
ndo pode se basear numa derivacdo empirica por meio da analise do uso do entendimento na
experiéncia. Ao contrério, se tal investigacdo desses conceitos for possivel, ela devera se
apoiar inteiramente numa andlise do entendimento puro, isolado de todo material sensivel
dado na experiéncia bem como das representagdes a priori da sensibilidade, as intuigdes
puras do espaco e do tempo. Essa investigacdo devera, entdo, estabelecer a “validade
objetiva” desses conceitos, demonstrando que eles sdo as representacdes do entendimento
por meio das quais “pensamos objetos absolutamente a priori” (A 56/B 81), isto é que esses
conceitos puros do entendimento, ou categorias, sd0 conceitos a priori necessarios para a

referéncia aos objetos da experiéncia.

Esse tipo de investigacdo, ou “ciéncia do entendimento puro”, constitui o que Kant
denomina “logica transcendental”. Essa ciéncia seria entdo encarregada de explicar a
possibilidade e a legitimidade da aplicacdo desses conceitos aos objetos dados na
experiéncia por meio das representacGes empiricas da sensibilidade.

Essa nova logica, estabelecendo o estatuto a priori e a legitimidade das categorias,
deve complementar sua investigacdo das formas a priori da sensibilidade, levada a cabo na

secdo da Critica denominada Estética Transcendental.

12



Kant distingue sua logica transcendental do que ele denomina “logica geral”, a
I6gica formal nos moldes aristotélicos. De acordo com ele, a logica geral se caracteriza
como uma investigacao das “leis do pensamento em geral”. Isso porque ela examina as leis
do pensamento sem distinguir entre um uso empirico dessas leis e seu uso no conhecimento
puro da razdo. Nessa tarefa, ela investiga a natureza e formagdo dos conceitos, juizos e
regras de inferéncia da razdo, bem como as formas de inferéncia ilegitima nos paralogismos
e nos sofismas. Por exemplo, que 0s conceitos sdo representacfes gerais produzidas pelos
atos logicos de comparacdo, reflexdo e abstracdo e que sua forma é a da universalidade. Ela
também apresenta que 0s juizos sdo constituidos por uma ligacdo de conceitos determinada
por diferentes tipos de formas ldgicas, como a quantidade, qualidade, relagdo e modalidade.
Ela mostra ainda que as formas logicas da inferéncia sdo dadas pelas regras da inferéncia
silogistica que podem todas serem determinadas pelo conjunto das diferentes figuras e
modos silogisticos. Isto €, a ldgica geral, como essa investigacdo formal do pensamento,
descreve apenas as leis da coeréncia logica do entendimento e da razdo, sem investigar 0s
tipos de objeto e conhecimento aos quais elas se aplicam. Por isso, Kant define essa Idgica
como uma investigagdo que “abstrai de todo contetido do conhecimento, isto ¢, de toda
relacdo do conhecimento com o objeto e considera apenas a forma Iégica dos conhecimentos

entre si, isto é, a forma logica do pensamento em geral” (A 55/B 79).

A ldgica transcendental, ao contrario, deve, como vimos, explicar a natureza da
relacdo do conhecimento a priori com os objetos. Para ela, ndo basta examinar as leis que o
pensamento usa para manter a coeréncia consigo mesmo. Ela precisa esclarecer e justificar a
possibilidade da referéncia de representacbes a priori a objetos conhecidos somente a
posteriori, ao serem dados a faculdade sensivel na experiéncia. E isso que caracteriza essa
I6gica como transcendental: na medida em que Kant define o transcendental como
investigagdo sobre a “possibilidade ou uso a priori do conhecimento” (A 56/B 80), uma
investigacdo que estabeleca a legitimidade da referéncia a priori ao objeto dado na
experiéncia deve, evidentemente, se caracterizar como transcendental. Essa ldgica, assim
como a ldgica geral, se divide em uma parte analitica e outra dialética: a Analitica
Transcendental e a Dialética Transcendental. Nesta dissertacdo, eu examino apenas a parte
da Analitica Transcendental denominada Analitica dos Conceitos, especificamente a secao

denominada Deducdo Metafisica das Categorias.

Na primeira secdo da Analitica dos Conceitos, Kant pretendeu estabelecer o conjunto

completo dos conceitos puros dos entendimento, que ele denomina categorias, bem como

13



demonstrar seu estatuto como representacbes a priori. De acordo com ele, se ndo for
possivel estabelecer que as categorias sdo conceitos que o entendimento produz
independentemente da experiéncia e, assim a priori, elas deverdo ser consideradas conceitos
derivados da experiéncia e, desse modo, estardo sujeitas a critica de Hume de que elas ndo
tém a necessidade que pode garantir sua validade objetiva como conceitos do entendimento

para a referéncia a objetos.

Na secdo dessa Deducdo denominada Fio Condutor para a Descoberta de todos os
Conceitos Puros do Entendimento, retroativamente por ele denominada DM das Categorias
(B 159), Kant dedica a analise a essa tarefa, ao caracterizar o entendimento como “faculdade
de julgar”. Como faculdade de julgar, o entendimento opera por meio de fungdes, que ele
denomina “fungdes de julgar”. Na medida em que, de acordo com ele, a logica geral
estabelece o quadro completo das formas légicas do juizo, esse quadro pode servir de guia,
ou “fio condutor”, para a descoberta de todas as fungdes de julgar, pois, ao ligar seus
conceitos em juizos, o entendimento, em seu uso discursivo, deve utilizar essas funcgdes
como regras ldgicas de seu uso. Kant mostra entdo que, na medida em que 0 mesmo
entendimento que liga, discursivamente, conceitos em juizos, por meio de sua forma légica,
também liga, prediscursivamente, o diverso de representacdes dadas pela sensibilidade, essa
ligacdo prediscursiva deve ser produzida por essas mesmas fungdes de unidade que o
entendimento usa para ligar seus conceitos nos juizos discursivos. Assim, o quadro das
formas l6gicas do juizo pode servir para determinar o conjunto de fungdes de unidade do
entendimento para ligacdo prediscursiva do diverso de representacOes dadas pela
sensibilidade. Esses procedimentos permitem a Kant estabelecer o quadro completo das
categorias como a representacdo dessa unidade prediscursiva por meio de uma analise do
entendimento puro que garante a elas seu estatuto a priori e cumpre, assim, a tarefa dessa

Deducédo Metafisica.

Este trabalho se divide em trés unidades. Um primeiro capitulo, no qual é examinada a
apresentacdo e as justificativas que Kant fornece para seu projeto de uma logica
transcendental. Um segundo capitulo, no qual é abordada a derivagdo a priori das categorias
a partir da tdbua das formas Idgicas de julgar na Dedugdo Metafisica das Categorias. Por
fim, algumas consideracdes finais a respeito dos resultados obtidos por Kant nessa deducao,

em vista de seu projeto de uma légica transcendental.

14



CAPITULO 1: O PROBLEMA DA CONSTITUICAO DE UMA LOGICA TRANSCENDENTAL

Na secdo introdutdria da Logica Transcendental, Kant examina a possibilidade de uma
investigacdo que aborde os conceitos fundamentais do entendimento puro, as categorias, em
vista de avaliar a referéncia a priori aos objetos do conhecimento. Esse tipo de investigacdo é
o que Kant denomina “l6gica transcendental” e que da titulo a essa parte da Critica. Para isso,
ele caracteriza essa logica a partir do confronto com o que ele denomina “logica geral”, a
I6gica formal nos moldes de Aristoteles. Para estabelecer esse confronto, Kant parte da
caracterizacdo das faculdades de conhecimento e as conecta as formas de representacdo com
que cada uma é dotada: a sensibilidade com intuicdes, e 0 entendimento com conceitos.
Assim iniciamos nossa analise do problema da possibilidade de uma logica transcendental,
com uma exposicdo da doutrina das faculdades e das representacfes proprias a cada uma

delas.

1.1 As Faculdades e suas Representagoes

Kant, na introdugdo da Légica Transcendental, distingue as faculdades da mente na
seguinte observacao:

O nosso conhecimento provém de duas fontes fundamentais da mente, das quais

a primeira consiste em receber as representacbes (a receptividade das

impressdes) e a segunda € a capacidade de conhecer um objeto mediante estas
representacdes (espontaneidade dos conceitos) (A 50/B 74).

Nessa observacao, embora Kant ndo designe as faculdades pelos seus nomes, ele esta
concordando que essas duas fontes sdo as ja conhecidas faculdades da sensibilidade e do
entendimento. Elas sdo capacidades préprias da mente humana, ndo sendo possivel a nao
atuacdo das mesmas durante o processo de constru¢cdo do conhecimento. Kant distingue
ambas as faculdades em natureza e ndo apenas em grau, Como se pensava. Porém, mesmo que
sejam distintas e independentes, elas atuam de forma interdependentes na producdo do
conhecimento. A sensibilidade recebe representacfes e o entendimento as produz. A anélise
de Kant, a respeito das faculdades, estabelece que ambas, pelo fato de serem as promotoras do

conhecimento, necessariamente exigem um uso puro a priori. Isto €, cada faculdade produz

15



uma forma de representacdo diferente, porém, possuem em comum o carater de necessidade.
A faculdade da sensibilidade é a faculdade das intuicdes e a faculdade do entendimento

produz os conceitos.

Kant distingue as faculdades envolvidas no processo do conhecimento em
sensibilidade e entendimento. Cada faculdade seria uma fonte de representacGes, porém cada
uma com sua respectiva representagdo. Se nds temos trés representacdes, consequentemente
temos trés faculdades. As nossas representacfes sao: intuicdo, conceito e ideia. A intuicdo tem
sua origem na sensibilidade. O conceito tem sua origem no entendimento. Ja a ideia tem sua
fonte na razdo, porém a ideia ultrapassa a experiéncia, nao sendo, portanto, uma representacdo

de um objeto de conhecimento.

Faculdade esta relacionada a representagdes. Representar significa “estar por”. O
representante esta pelo representado. Existe uma remissdo ao representado. Portanto, as
faculdades envolvidas no processo do conhecimento humano visam ‘“remeter” ao objeto
representado. Esse “estar por” apenas pode ser de um modo “formal”, pois do contrario, ndo

seria uma representacao do objeto e sim o proprio objeto.

Kant inova a teoria do conhecimento ao apresentar a relacdo intrinseca entre faculdade
do conhecimento e formalismo. O carater formal das faculdades da sensibilidade e do
entendimento também é transmitido as suas representacdes, dai a existéncia das intuicdes
puras da sensibilidade e dos conceitos puros do entendimento. Isso trouxe a necessidade de
um novo modo de se compreender o conhecimento: a filosofia transcendental, de modo
especial, a Estética transcendental e a Ldgica transcendental. Sendo esta Gltima objeto proprio

de nossa investigacdo nesta pesquisa.

Como foi mencionado, as faculdades serdo identificadas na proporcdo das
representacdes existentes. ldentifica-se trés formas de representacdo: intui¢do, conceito e
ideia. Consequentemente, existiriam trés faculdades responséaveis por essas representagdes:
sensibilidade, entendimento e razdo. Um ponto de convergéncia entre tais representacdes é
que todas possuem uma exclusividade das fontes e uma determinada forma de se referirem a

objetos: mediata, imediata e iluséria ou reguladora.

A intuicdo possui como fonte a faculdade da sensibilidade. Ela se refere de um modo
imediato, isto é, sem mediacdo de outras representacdes a objetos dados na experiéncia. Dai,

ser uma representacdo de objetos individuais. Ja os conceitos possuem como fonte o

16



entendimento. Eles se referem de uma forma mediata, ou seja, por intermédio de mediacdes,
seja de uma intuicdo, ou de outros conceitos, a objetos também dados na experiéncia. Por fim,
as ideias possuem como fonte a razdo. Diferentemente da intui¢do e dos conceitos, as ideias
referem-se a objetos situados além da experiéncia, portanto, ndo passiveis de serem
conhecidos. O processo de constituicdo das ideias, por parte da razdo, é puramente formal,
ndo possuindo o elemento de materialidade, necessario para a constituicdo do conhecimento.
No entanto, a raz&o quer conhecer. Kant detecta esta iluséo da razéo, tendo por base o fato de
que apenas a logica geral ndo é suficiente para a constituicdo do conhecimento, dai a
imprescindibilidade da sensibilidade nesse processo. A unido de intuices a conceitos sera
marca determinante para a efetivacdo do conhecimento. Como a razdo unifica conceitos sob
as ideias, faltando, assim, o elemento da sensibilidade, isto é, a intuicdo que Ihe corresponda,
0s objetos que as ideias da razdo representam ndo podem ser objetos de conhecimento.

1.1.1. IntuicOes e Conceitos

Ainda na introducdo da Logica Transcendental, Kant retoma a tese ja exposta na
Estética Transcendental de que o conhecimento humano é constituido de dois elementos:
intuicdes e conceitos. Ele faz essa exposicdo antes de abordar o conceito de I6gica, bem como
suas divisGes. De acordo com essa tese, 0 objeto do conhecimento é dado por meio de
intuicbes e pensado em conceitos. As intuicdes e conceitos sdo, de acordo com Kant, duas
formas distintas e irredutiveis de representacdo. Kant caracteriza por meio de sua forma:
intuicbes sdo representacOes singulares, enquanto conceitos sdo representacOes gerais, ou
“universais”. Cada um desses tipos de representagdo ¢ objeto de uma faculdade especifica.
Intuicbes sdo representacdes da sensibilidade, enquanto conceitos sdo representacdes do
entendimento. Essas duas faculdades de representacdo sdo indispensaveis ao conhecimento,
por isso Kant resume a relagdo entre elas na seguinte formula: “Intui¢do e conceitos
constituem, pois, os elementos de todo o nosso conhecimento, de tal modo que nem conceitos
sem intuicdo que de qualquer modo lhes corresponda, nem uma intui¢do sem conceitos podem
dar um conhecimento” (A 50/B 74).

Nas duas se¢des a seguir, examinaremos as duas faculdades responsaveis por essas

representacdes: a sensibilidade e o entendimento. Vamos utilizar para essas analises materiais

17



relativos a doutrina das faculdades, encontrados tanto na Estética Transcendental, quanto na

Logica Transcendental propriamente dita.

1.1.2 A Sensibilidade

A primeira faculdade envolvida no processo de conhecimento é a sensibilidade. Como
ja mencionado, a sensibilidade é a fonte das representacGes chamadas intuicbes, ou
representacdes singulares. Como representagcdes singulares, as intuicbes se referem a um
Unico objeto. Por isso, elas se contrapdem aos conceitos, que, como representacdes gerais, se
referem a varios objetos. Enquanto as intuicbes que fornecem a representacdo do livro,
referem-se apenas ao livro individual, que é dado a percepc¢do por ocasido da experiéncia, 0
conceito de livro permite a referéncia aos multiplos objetos que podem ser pensados sob o
conceito de livro. Dai a caracterizacdo de Kant do conhecimento: “o conhecimento, por sua
vez, € intuicdo ou conceito. A primeira refere-se imediatamente ao objeto e € singular, o
segundo refere-se ao objeto mediatamente por meio de um sinal que pode ser comum a varias
coisas” (A 320/B 377).

A intuicdo além de ser singular, ¢ também imediata. Para que seja possivel a
compreensdo desse carater de imediatez das intuicdes, é preciso, antes, entender 0 processo
pelo qual a sensibilidade recebe suas representacdes. De acordo com Kant, s6 havera intuicdo
se “o objeto nos for dado; o que, por sua vez, s6 € possivel [pelo menos para nds Seres
humanos], se o objeto afetar a mente de certa maneira” (A 17/B 33). A intuicdo se produz no
momento em que o objeto ¢ “dado” a mente humana, quando ele a afeta de um determinado
modo, isto €, produzindo a representacdo singular do objeto, que Kant denomina intuicdo. Isso
significa que a sensibilidade somente recebe suas representacdes, quando, por ocasido da
experiéncia, o objeto € dado aos sentidos por meio das sensacdes e nos as recebemos na
sensibilidade na forma de intui¢des. Dai, a sensibilidade ser designada por Kant como a “[...]
capacidade de receber representacdes (receptividade), gracas a maneira como somos afetados
pelos objetos [...]” (A 17/B 33). Isto é, para que intuicdes sejam dadas a nossa mente, €
preciso que os objetos da experiéncia afetem nossa capacidade receptiva, a sensibilidade. Sem
tais afecces empiricas essas intuicdes ndo podem ser dadas a nés. Como a sensibilidade é
essa “receptividade da mente”, apenas por ela podem nos ser dados objetos, pois, como

veremos, 0 entendimento depende de que representacdes dos objetos sejam dadas a ele pela

18



sensibilidade. Assim, ele jamais tem acesso direto aos objetos e a sensibilidade, com suas
intuicOes, permanece como a unica fonte de acesso a eles. Por isso, a Estética Transcendental
tem inicio pela descricdo do processo empirico pelo qual o conhecimento se produz na
experiéncia quando o objeto é dado na forma de intuicdo:
Sejam quais forem o0 modo e 0s meios pelos quais um conhecimento pode se
referir a objetos, é pela intuicdo que ele se relaciona imediatamente com estes e
ela é o fim para o qual tende, como meio, todo o pensamento. Essa intuicéo,
porém, apenas se verifica na medida em que o objeto nos é dado; o que, por sua

vez, sO é possivel, [pelo menos para nos seres humanos], se o objeto afetar a
mente de certa maneira (A 17/B 33).

N&o ha conhecimento humano se a sensibilidade nédo recebe representacdes do objeto
na forma de intuicdo sensivel. S6 ha intuicdo quando o objeto é dado na experiéncia, isto é,
quando o objeto fornece representacOes para a sensibilidade, ao afetar nossa mente. Por isso,
Kant, mais adiante, na Ldgica Transcendental, vai afirmar que intuicdes repousam sobre
afeccdes (A 68/B 93). Isto &, é preciso que 0 objeto esteja presente ao campo perceptivo do
sujeito por ocasido da experiéncia para que se produzam essas intuicdes. Isso significa que,
para Kant, todo conhecimento é sempre conhecimento sensivel produzido por ocasido da
experiéncia, quando nossa sensibilidade recebe representagdes do objeto, ao ser afetada

empiricamente por ele.

Kant descreve as operagdes pelas quais a sensibilidade tem acesso a suas
representacdes, ao caracterizar os elementos envolvidos na recepcdo de nossas intui¢oes
empiricas:

O efeito de um objeto sobre a capacidade representativa, na medida em que por
ele somos afetados, é a sensagdo. A intuigdo que se refere ao objeto, por meio

da sensacdo, chama-se empirica. O objeto indeterminado de uma intuicdo
empirica chama-se fenémeno (A 17/B 34).

Nessa passagem, Kant analisa o processo de formacdo das representacdes da
sensibilidade. Nossas intuicbes se produzem como efeito da acdo do objeto sobre a
sensibilidade, a sensacdo. Esse processo pressupde que o sujeito seja dotado de um aparato
sensorial, isto €, que ele seja dotado de sentidos e nervos, capazes de transmitir ao cerebro
impressdes dos objetos na forma de sensagdes. Kant ndo explicita essa tese, mas ela esta
implicita nessa sua descrigdo da sensa¢do como o modo da referéncia da intuicdo ao objeto.

Por isso, a intuicdo que produz essa referéncia ao objeto € a intuicdo empirica, ja que 0s

19



sentidos somente fornecem sensacgdes por ocasido da experiéncia. Por isso, na segunda versdo
da deducédo das categorias, Kant vai enfatizar o carater imediato das intuicbes na medida em
que elas séo responsaveis pela recep¢do das representacdes dos objetos na experiéncia:

Os fendmenos sdo o0s Unicos objetos que nos podem ser dados imediatamente, e

aquilo que neles se refere imediatamente ao objeto chama-se intui¢do (A 108/B
150).

As intuicdes sdo a forma imediata da representacdo dos objetos porque é por meio
delas que os objetos sdo diretamente dados a nossa faculdade de conhecimento de modo que
entre o0 objeto e a representacdo dele na intuicdo ndo ha nenhuma representacdo mediando a

relacdo entre ambos.

Essa ja era uma tese da Dissertacdo de 1770, na qual Kant observava a respeito do
carater imediato da representacdo intuitiva, ao contrapd-la a representacao conceitual:

Toda a nossa intuicdo esta limitada a um certo principio da forma sob a qual

unicamente toda e qualquer coisa pode ser apreendida pela mente de forma

imediata ou como singular, e ndo meramente concebida discursivamente por
meio de conceitos gerais (Diss. 1770, 8 10, Parag. 1).

Essa passagem ndo apenas descreve o carater imediato e singular da intuicdo, mas
introduz também seu carater formal. De acordo com ela, a representacdo intuitiva esta
submetida a um principio que determina sua forma, isto €, a intui¢do fornece a representacao
dos objetos da experiéncia sob as condi¢des subjetivas da faculdade sensivel: as formas a
priori do espaco e do tempo. Assim, todo objeto que pode ser “dado” a nossas faculdades de
conhecimento estdo submetidas as formas espago-temporais. Desse modo, 0 espago e 0 tempo
constituem a forma da referéncia imediata aos objetos, pois ao serem dados na experiéncia
como produto da afeccdo, os objetos estdo necessariamente submetidos a essas formas a
priori de representacdo da sensibilidade. Na Critica da Razdo Pura Kant fornecera, nas
exposicBes metafisica e transcendental do espaco e do tempo o0s argumentos que devem
comprovar o carater de intuicdo do espaco e do tempo como formas das representacoes
singulares e imediatas do objeto e seu estatuto a priori como condigéo de toda representacédo

dada na experiéncia.

Na Estética Transcendental, como introducdo para a apresentacdo desses argumento,

Kant analisa a intuicdo como a forma da referéncia imediata aos objetos e determina que ela

20



se refere a ele por meio da sensacdo, na medida em que, na experiéncia, o objeto produz um
efeito sobre a mente, ao afetd-la. Por esse motivo, a intuicdo assim produzida € denominada
“intuicdo empirica”. Essa intui¢do empirica tem um objeto, que Kant qualifica como “nao
determinado”, isto €, enquanto tal, ndo submetido as condi¢des de determinacdo do
entendimento para a representacdo dos objetos (0s conceitos), e esse objeto ndo determinado

da intuicdo é designado por ele como fenémeno (A 20/B 34).

Kant analisa entdo o conceito de fenbmeno, mostra que ele é constituido por matéria e
forma. A matéria é justamente a sensacdo — o produto da afec¢do da mente pelo objeto na
experiéncia. Por isso Kant define sensacdo como: “o efeito de um objeto sobre a capacidade
representativa, na medida em que por ele somos afetados [...]” (A 20/B 34). Isto é, a sensacdo
é o conteldo empirico produzido como efeito do objeto sobre a sensibilidade por ocasido da
experiéncia, ela é, portanto, o elemento a posteriori da intuicdo empirica. Na medida em que
toda intuicdo é sempre uma representacdo da sensibilidade, isso caracteriza nossa intuicao
como intuicao sensivel. A forma da intuicdo, por outro lado, é o que fornece as varias relacdes

nas quais o diverso do fenémeno é ordenado sob as condi¢fes da sensibilidade.

Desse modo, a forma da intuicdo ndo provém da matéria empirica da sensacdo, mas

constitui a forma subjetiva e a priori da sensibilidade:

Uma vez que aquilo, unicamente no qual as sensagdes podem se ordenar e
adquirir determinada forma, ndo pode, por sua vez, ser sensacdo, segue-se que,
se a matéria de todos os fendmenos nos é dada somente a posteriori, a sua
forma deve encontrar-se a priori na mente, pronta a aplicar-se a ela e, portanto,
tem que poder ser considerada independentemente de qualquer sensagdo (A
20/B 34).

Kant esta dizendo nessa passagem que, na medida em que as sensa¢cdes ndo podem ser
o0 elemento ordenador das prdprias sensacfes, temos que admitir que essa ordenacao ndo pode
provir da matéria a posteriori da sensacdo, mas deve ser encontrada na propria representacao
do sujeito, imposta pelas condicdes subjetivas da sensibilidade. Assim, é preciso concluir que
a forma ordenadora da sensagdo no fendmeno ndo pode ser encontrada no a posteriori da
sensacdo, mas deve ser atribuida a faculdade de intuigdes, a sensibilidade, como uma
condicdo a priori de suas representacdes. Pelo fato de ser independente da experiéncia, a
forma da sensibilidade € a priori:

Chamo puras (no sentido transcendental) todas as representactes em que nada
se encontra que pertenca a sensacdo. Por consequéncia, deverd encontrar-se

21



absolutamente a priori na mente a forma pura das intuicdes sensiveis em geral,
na qual todo o diverso dos fendmenos se intui em determinadas condig¢des. Essa
forma pura da sensibilidade chamar-se-4 também intuicdo pura (A 20/B 34-35).

Essa passagem nos indica que, se a sensibilidade é a faculdade responsavel pela
recepcdo das representacGes sensiveis do objeto da experiéncia, ela, no entanto, contém
elementos constitutivos que ndo provém da experiéncia. Kant ja havia, na Introducao B de sua
Critica da Razdo Pura, emitido a tese geral sobre o conhecimento humano de que “todo
conhecimento comega na experiéncia”, uma tese que, como veremos, ele vai vincular a
caracteristica de nosso entendimento discursivo de ndo ser capaz de criar seus objetos, mas
apenas de recebé-los por meio da sensibilidade, na experiéncia. Mas ele complementa essa
tese observando que “‘se, porém, todo o conhecimento se inicia com a experiéncia, isso ndo
prova que todo ele deriva da experiéncia” (B 1). E Kant continua o argumento, apresentando a
hip6tese de que o conhecimento pode ser uma juncdo de elementos a priori e a posteriori:
“pois bem poderia 0 nosso proprio conhecimento por experiéncia ser um composto do que
recebemos através das impressfes sensiveis e daquilo que a nossa prépria capacidade de
conhecer produz por si mesma [...]” (B 1). Esse composto ¢ constituido pelas sensacdes dadas
a posteriori na experiéncia e o a priori da intuicdo. As sensagdes, como mencionado,
constituem o material empirico proveniente da experiéncia. Por outro lado, o a priori da
intuicdo, que Kant identifica as formas do espaco e do tempo, consiste no modo préprio como
a sensibilidade recebe a matéria empirica das sensacfes, sendo, portanto, necessario admitir
que 0 espaco e o tempo constituem as formas a priori da faculdade sensivel. Nossas intuicGes
empiricas sdo, assim, constituidas pela matéria empirica das sensacdes e pelas formas a priori
do espaco e do tempo. Nesse ponto da Estética Transcendental Kant pode introduzir os
argumentos que devem demonstrar a aprioridade dessas formas da intuicdo. Ele desenvolve,
nas duas exposicdes do espaco e do tempo, argumentos que devem comprovar que, fora do
espaco e do tempo, ndo é possivel que nossa sensibilidade receba representaces dos objetos,
ja que é sob essas formas da intuicdo que elas chegam até nés, como conclui Kant na § 4
(sobre o espago) e na 8 6 (sobre o tempo) com relacdo ao estatuto representativo dessas

formas da intuicao.

Apbs estabelecer, na Estética Transcendental, de um lado (nos argumentos da
exposicdo metafisica do espaco e do tempo), o estatuto a priori dessas duas formas da
intuicdo e, de outro (nos argumentos da exposicéo transcendental), o estatuto representacional

delas como as formas nas quais todo objeto da experiéncia é necessariamente dado a nossa

22



sensibilidade, Kant retoma a analise do conceito de fendmeno e formula, com base nos
resultados desses argumentos, a tese de que nosso conhecimento € o conhecimento de
fendmenos, e ndo de coisas em si. A contraposicdo fendmeno — coisa em si pGe em destaque 0
carater subjetivo do a priori do espaco e do tempo e permite estabelecer a tese de que as
representacdes do objeto recebidas na sensibilidade ddo o objeto apenas como ele aparece,
isto €, como fendmeno, e ndo como ele seria em si mesmo independentemente das condigdes
do sujeito, isto é, desse carater subjetivo no qual o objeto é dado como representagdo a
sensibilidade.

Por outro lado, o estatuto representacional do espaco e do tempo como formas a priori
e condicBes necessarias nas quais todo objeto € dado na sensibilidade ndo apenas permite a
Kant estabelecer essa contraposicao entre fenémeno e coisa em si, mas também a tese central
da Estética Transcendental da realidade empirica do espaco e do tempo e a tese, a ela
correlata, de sua idealidade transcendental.

Nas conclus6es a respeito das exposi¢des do espaco, Kant observa:

As nossas explicagBes ensinam-nos, pois, a realidade do espaco (isto é, a sua
validade objetiva) em relacdo a tudo o que nos possa ser apresentado
exteriormente como objeto, mas ao mesmo tempo a idealidade do espaco em
relacdo as coisas, quando consideradas em si mesmas pela razdo, isto é, quando
se ndo atenda a constitui¢do da nossa sensibilidade (A 27/B 44).

E, nas conclusdes acerca das exposi¢fes do tempo:

As nossas afirmacdes ensinam, pois, a realidade empirica do tempo, isto é, a
sua validade objetiva em relacdo a todos 0s objetos que possam apresentar-se
aos nossos sentidos. E, como a nossa intuicdo é sempre sensivel, nunca na
experiéncia nos pode ser dado um objeto que ndo se encontre submetido a
condicdo do tempo (A 35/B 52).

Tanto o espaco quanto o tempo possuem validade objetiva, isto €, valem
necessariamente para todo e qualquer objeto dado a sensibilidade, pois todos os objetos,
tomados como fendmenos, estdo dados no espaco e no tempo, sendo eles, portanto, principios
universais, validos para toda representacdo dada a nossa capacidade representativa. Essa
validade objetiva do espaco e do tempo, por sua vez, garante sua realidade empirica, na
medida em que os objetos da experiéncia s6 podem nos ser dados como extensos e temporais.

A tese da realidade empirica do espago e do tempo, por outro lado, tem como correlato sua

23



idealidade transcendental, na medida em que a validade objetiva (que garante a realidade
empirica) do espaco e do tempo é fundada no a priori das formas da sensibilidade e devem,
portanto, ser atribuidas ao sujeito, constituindo, assim, idealidades do ponto de vista
transcendental, ou: “idealidades transcendentais”. A tese da idealidade transcendental do
espaco e do tempo estabelece essas formas da sensibilidade como formas dos fendmenos e,
assim, ndo como propriedades dos objetos em si, mas apenas dos objetos como fendmenos.
Espaco e tempo sdo, dessa forma, meras idealidades do ponto de vista da analise
transcendental. Mas é essa idealidade que permite a Kant estabelecer sua validade objetiva
para todo objeto dado na experiéncia e, com isso, sua realidade empirica como forma

necessaria de todo objeto da experiéncia.

A analise transcendental mostra que, na medida em que o entendimento depende da
sensibilidade para receber representacdes do objeto, ele ndo € capaz de intuicdo intelectual e
deve ser caracterizado como discursivo, isto é, um entendimento que deve produzir
representacdes discursivas (0s conceitos) a partir das representacGes intuitivas dadas pela
sensibilidade. A Estética Transcendental constitui a parte da Doutrina dos Elementos que
investiga essas formas a priori da sensibilidade humana. Ja a Logica Transcendental constitui
a investigacdo complementar que analisa as formas a priori do entendimento humano. Vamos
examinar, apés nosso préximo tdépico, a respeito do entendimento, essas duas formas de
investigacdo que abordam a capacidade humana de conhecer os objetos na medida em que
eles sdo dados a nossas faculdades de conhecimento como fendmenos, e ndo como coisas em

Si.

1.1.3 O Entendimento

A segunda faculdade envolvida no processo do conhecimento é o entendimento. O
entendimento é a fonte dos conceitos, que sdo representacdes gerais e, dessa forma, mediadas.
No Curso de Légica, Kant apresenta a contraposi¢cdo do carater mediado do entendimento
com o carater imediato da sensibilidade: “[...] 0 conceito opfe-se a intuicdo; pois ele é uma
representacdo universal ou uma representacdo daquilo que é comum a diversos objetos, logo
uma representagdo na medida em que pode estar contida em diferentes objetos” (A 139-140).
Essa representacdo universal é produzida por meio dos atos 16gicos de comparacéo, reflexao e

abstracao:

24



a. Comparacdo: o ato de comparar as diferentes representacdes dadas entre si e observar suas

diferencas e semelhancas.
b. Reflexdo: a operacao de determinar o que as diferentes representacGes tém em comum.
c. Abstracdo: o ato de abstrair das diferencas especificas das caracteristicas em comum.

Kant exemplifica essas operacdes logicas com o exemplo da formacgédo do conceito de
arvore:

Eu vejo, por exemplo, um pinheiro, um salgueiro e uma tilia. Ao comparar antes

de mais nada estes objetos entre si, observo que sdo diferentes uns dos outros no

que respeita ao tronco, aos galhos, as folhas e coisas semelhantes; mas, em

seguida, eu reflito apenas sobre aquilo que eles possam ter em comum entre si,

o0 tronco, os / galhos, as folhas eles proprios, e, se eu abstraio do tamanho, da

figura dos mesmos e assim por diante, obtenho um conceito da arvore (C.
Légica, A 146 / Ak 94-95).

E por isso que o conceito — diferentemente da intuicdo como representacao singular —
pode ser definido como “representacdo de representacdo”. Isto €, o conceito é uma
representacdo que “contém em si” (A 25/B 40), como sua intensdo, uma diversidade de
representacdes comuns as diversos objetos e, por meio delas, pode conter “sob si””, como sua
extensdo, diferentes representacfes de objetos singulares dados na sensibilidade por meio de
intuicbes. Assim, a intuicdo pode apenas se referir a objetos singulares, enquanto o conceito
pode se referir a varios objetos. Por ndo se referir diretamente ao objeto singular, mas apenas
por mediacdo de intuicdes ou de outros conceitos, o conceito € uma representacdo mediada,

seja por outro conceito, seja por intuicdes.

Por essa atividade de produzir seus conceitos, o entendimento vai ser definido por
Kant como “espontaneidade dos conceitos” (A 50/B 74) e “espontaneidade do conhecimento”
(A 51/B 75). Isso significa que, ao contrério da sensibilidade, o entendimento produz suas
proprias representacdes. E nisso que o entendimento se contrapde a sensibilidade: enquanto a
sensibilidade se caracteriza como faculdade passiva, na medida em que nao produz suas
representacOes e deve recebé-las ao ser afetada pelos objetos por ocasido da experiéncia, 0
entendimento deve produzir ele proprio suas representacdes a partir de outras representacoes
dadas. Essas representacOes podem ser outros conceitos para os quais o entendimento busca
um conceito de ordem mais geral, ou intuigcdes, fornecendo representacdes singulares dos

objetos da experiéncia para 0s quais 0 conceito deve servir de representacdo geral, ou



universal. Por isso Kant rejeita a possibilidade de uma intuicao intelectual, isto € uma intui¢éo
que daria acesso direto aos objetos ao pensad-los ativamente, na medida em que o
entendimento é faculdade ativa, ou espontanea. Nosso entendimento ndo pode intuir, isto &,
obter diretamente representacdes dos objetos, mas apenas produzir conceitos, a partir de
representacdes dadas a ele, sejam essas representacdes ja conceitos, sejam elas intuicGes
fornecendo representacdes imediatas dos objetos. Correlatamente a intuicdo, enquanto
receptividade, ndo pode produzir suas representagdes, mas apenas recebé-las passivamente
dos objetos, na experiéncia. Dai que, diz-nos Kant:

Sem a sensibilidade, nenhum objeto nos seria dado; sem o entendimento,

nenhum seria pensado. Pensamentos sem contetdo sdo vazios; intui¢des sem

conceitos sdo cegas. Pelo que € tdo necessario tornar sensiveis 0s conceitos (isto

é, acrescentar-lhes o objeto na intuicdo) como tornar compreensiveis as
intuicdes (isto é, submeté-las aos conceitos) (A 51/B 75).

Conhecer €, de acordo com essa passagem, conectar intuicbes a conceitos. Se nao
houvesse a sensibilidade ndo seria possivel a nosso conhecimento ter acesso as representacoes
dos objetos. Do mesmo modo, sem o entendimento, mesmo que a sensibilidade recebesse um
objeto da experiéncia, este ndo poderia ser pensado. E, portanto, fundamental, tornar os
conceitos sensiveis e as intuicdes inteligiveis. Tornar os conceitos sensiveis significa atribuir
uma intuicdo ao conceito; em contrapartida, tornar uma intuicdo inteligivel significa subsumir
tal intuicdo a um conceito. Apenas a juncdo de intuices a conceitos pode gerar um

conhecimento.

Colocando as representacfes do entendimento em paralelo com as representacdes da
sensibilidade, para as quais a Estética Transcendental demonstrou o estatuto a priori, Kant
pergunta, no inicio da secdo Il da Introducdo a Logica Transcendental, sobre a possibilidade
de, assim como possuimos intuicBes puras, também possuirmos conceitos puros: “COmMo,
porém, ha intuicbes puras e ha intuicdes empiricas (conforme mostra a Estética
Transcendental), poder-se-ia também encontrar uma distincdo entre pensamento puro e
pensamento empirico dos objetos” (A 54/B 79). A investigacdo kantiana dessa possibilidade
visa a demonstrar na sua “dedugdo metafisica das categorias” que, de fato, o entendimento
possui conceitos puros. Esses conceitos puros, Kant vai denominar categorias, ou “conceitos
puros do entendimento”. Assim, pela sensibilidade, o objeto do conhecimento € intuido. Pelo
entendimento, esse objeto vai ser “pensado” por meio de conceitos. As categorias Sdo 0sS

conceitos puros do entendimento que ordenam o diverso da intui¢do (ja dado na experiéncia

26



sob as formas a priori do espaco e do tempo). Desse modo, apenas 0s conceitos ndo podem
constituir conhecimento. E necessario que uma intuicio esteja ligada ao conceito para esse
conhecimento se produzir. O entendimento, por outro lado, deve ser considerado constitutivo,
na medida em que as categorias, enquanto formas puras do entendimento, constituem o que
Kant denomina “experiéncia possivel”, ou a propria possibilidade do conhecimento da
experiéncia, na medida em que a forma do conhecimento € constituida pelas categorias.
Estabelecer esse carater constitutivo do entendimento e suas categorias sera a tarefa de toda a
parte analitica da Ldgica Transcendental, da qual, como indicamos no inicio de nosso

trabalho, examinaremos apenas a Deduc¢do Metafisica.

Kant ndo caracteriza o entendimento apenas como facudade de conceitos. Ele é — e
essencialmente — faculdade de julgar. Kant diz isso no inicio da Deducdo Metafisica:
“podemos, contudo, reduzir a juizos todas as agdes do entendimento, de tal modo que o
entendimento em geral pode ser representado como uma faculdade de julgar” (A 69/B 94).
Como faculdade de julgar, o entendimento usa os conceitos que ele produz para liga-los em
juizos. Por meio dessa ligacdo de conceitos, o juizo faz referéncia aos objetos no
conhecimento discursivo. Ele faz isso na medida em que os conceitos que ele liga sdo
representacdes que contém sob si outras representaces que podem ser tanto outros conceitos
qguanto intuicdes. Essas representacfes, em ultima andlise, referem-se a representacdes
singulares dos objetos dadas na experiéncia por meio de intui¢des, na medida em que todo
conceito sempre pode, no final, ser remetido a uma intui¢do fornecendo a matéria empirica
para a representacdo do objeto dado na experiéncia. Assim, diz-nos Kant, o conceito [de
corpo] “s6 ¢é conceito, portanto, na medida em que se acham contidas nele outras
representacdes, por intermédio das quais ele pode se referir a objetos” (B 94). Essas outras
representacdes sdo as intuicbes que tém referéncia imediata ao objeto, dai, essa ligacdo de
conceitos poder produzir a referéncia discursiva ao objeto. Por exemplo, na proposicao “esta
maga ¢ vermelha”, estou emitindo um juizo que predica o conceito “vermelho” ao conceito
“maca”. Essa ligacdo de conceitos, no entanto, ndo apenas conecta a cor vermelha a maca,
mas faz referéncia a um objeto da experiéncia: a mag¢a a qual atribuo o predicado “vermelho”.
Essa referéncia é produzida no juizo na medida em que, ao conectar seus conceitos, ele, por
meio de sua forma ldgica, refere o conhecimento representado no conceito do predicado (no
caso o conceito de vermelho) ao conceito do sujeito (no caso, 0 conceito de maga) e por meio
desse conceito na posicao do sujeito, ele faz referéncia aos objetos da experiéncia (as macas)

dados por meio das representacfes singulares da sensibilidade, as intuicbes. Com isso, Kant

27



caracteriza o juizo por essa funcdo referencial por meio da qual o entendimento e o
pensamento fazem referéncia ao objeto da experiéncia. Kant explicita isso utilizando como

exemplo a proposi¢do “todos os corpos sao divisiveis”:

Em cada juizo h& um conceito valido para diversos conceitos e que, nessa
diversidade, compreende também uma dada representacdo, referindo-se esta
Gltima imediatamente ao objeto. Assim, nesse juizo, por exemplo, todos os
corpos sao divisiveis, o conceito de divisivel refere-se a diversos outros
conceitos; entre eles refere-se aqui, particularmente, ao conceito de corpo, e
este, por sua vez, a certos fenbmenos que se apresentam a nos. Esses objetos
sdo, pois, apresentados mediatamente pelo conceito de divisibilidade. Assim,
todos os juizos sdo funcBes da unidade entre as nossas representagdes, ja que,
em vez de uma representacdo imediata é utilizada, para conhecimento do objeto,
outra mais elevada, que inclui em si a primeira e outras mais, e desse modo
muitos conhecimentos possiveis sdo reunidos num s6. Podemos, contudo,
reduzir a juizos todas as agGes do entendimento, de tal modo que o
entendimento em geral pode ser representado como uma faculdade de julgar (A
68-69/B 93-94).

Essas analises mostram como, por meio de sua forma ldgica, o juizo faz,
discursivamente, referéncia aos objetos da experiéncia e, por isso, pode ser definido pela
funcéo de referéncia ao objeto. Mas o0 juizo produz essa referéncia ao objeto ndo apenas no
discurso, mas prediscursivamente, ao fornecer a unidade do entendimento ao diverso da
intuicdo por meio do qual o objeto sensivel é dado ao conhecimento. Isso porque, de acordo
com Kant, o objeto dado na intuicdo ndo tem unidade objetiva, mas apenas a ordenacao
espaco-temporal na qual ele é fornecido a sensibilidade. Isto é, as representacdes (intuicdes)
dadas a sensibilidade espaco-temporalmente devem ser determinadas pela unidade objetiva
das categorias como a forma de unidade prépria ao entendimento para, assim, representar um
objeto. Por isso Kant afirma que,

pensar um objeto e conhecer um objeto ndo sdo, portanto, a mesma coisa. O
conhecimento requer dois elementos: primeiro o conceito pelo qual em geral um
objeto é pensado (a categoria), e em segundo a intuigcdo pela qual é dado. Com
efeito, se ao conceito ndo pudesse ser dada uma intuicdo correspondente, seria
um pensamento segundo a forma, mas sem nenhum objeto, por meio dele ndo
sendo absolutamente possivel conhecimento algum de qualquer coisa porque,

por mais que eu soubesse, nada haveria nem poderia haver ao qual pudesse ser
aplicado meu pensamento (A 105/B 146).

Para o conhecimento dos objetos, é preciso entdo ndo apenas intuicdes, nem também
apenas categorias, mas sim a contribuicdo entre essas duas formas de representacdo. Dai a

diferenca entre pensar um objeto e conhecer um objeto. Para que o conhecimento seja

28



possivel se faz necessaria a atividade conjunta das duas faculdades: a sensibilidade,
fornecendo intui¢des, o entendimento, fornecendo conceitos. Na medida em que pensar um
objeto ndo envolve necessariamente a sensibilidade, mas unicamente o entendimento, néo
podemos identificar pensamento a conhecimento, ja que, de acordo com Kant, conhecimento
somente € possivel pela contribuicdo dessas duas faculdades. Essa caracterizacdo do
conhecimento, a0 mesmo tempo em que indica uma independéncia entre intuicdes e
conceitos, também indica uma interdependéncia dessas duas formas de representacdo na
producdo do conhecimento dos objetos. Nessa medida, também estdo envolvidas nessa
producdo de conhecimento as duas facudades responsaveis por essas representacfes, a
sensibilidade e o entendimento. Cada uma dessas facudades € objeto, na Critica, de uma
forma especifica de investigacdo: a Estética Transcendental, como a “ciéncia” da

sensibilidade, a Logica Transcendental, como a “ciéncia” do entendimento.

1.2. A Sensibilidade e o Entendimento como Objetos de Investigacdao da

Critica da Razdo Pura

Na introducdo geral a Légica Transcendental'! Kant contrapde sensibilidade a
entendimento, em vista de caracterizar a logica transcendental como a “ciéncia do
entendimento”. Ele observa que, mesmo sendo faculdades interdependentes, sensibilidade e
entendimento ndo podem trocar entre si sua funcdo na producdo de conhecimento, pois
enquanto faculdades especificas elas sdo independentes, com funcdes proprias e seus modos
especificos de representar objetos. Isto é, embora sensibilidade e entendimento, de fato,
jamais operem em separado na representacdo e conhecimento de objetos, elas podem, em
vista da compreensdo de sua funcdo na economia do conhecimento, ser distinguidas
analiticamente. Mas essa distincdo permanece um mero produto da analise, em vista de uma
compreensdo clara dessa sua funcdo na producdo de conhecimento, de modo que jamais
vamos encontrar qualquer dessas faculdades operando sozinha. No entanto, essa distin¢éo é
essencial para a compreensdo da estrutura e papel epistemolégico de cada uma delas. Por isso
Kant observa: “eis porque distinguimos a ciéncia das regras da sensibilidade em geral, que é a

estética, da ciéncia das regras do entendimento, que ¢ a légica” (A 51/B 76). Vamos

! Trata-se do inicio da se¢3o denominada Ideia de uma Légica Transcendental (A 50/B 74 a A 65/B 90).

29



acompanhar as analises de Kant primeiramente na Estética Transcendental e, em seguida, na
Logica Transcendental. Ndo porque uma faculdade teria primazia sobre a outra, mas apenas
pela exigéncia logica de que os objetos tém que ser dados para poder entdo ser pensados em

conceitos.

1.2.1 A Estética Transcendental

Numa nota comentando a adogdo do termo “estética”, Kant explana sobre a
necessidade de reservar esse termo para designar uma teoria da faculdade responsavel pela
recepcdo das representacdes dos objetos. Para justificar isso, ele remete a distingdo encontrada
nos filésofos gregos entre aioOnta ko vonra, a distingdo entre o sensivel e o inteligivel. No
grego, o termo aisthesis significa sensacdo, ou percepgdo. Kant o adota na medida em que o
termo estética deve caracterizar a dimensao sensivel das representaces dessa faculdade,
como a faculdade que fornece as representacdes dos objetos na experiéncia. A primeira parte
da Doutrina Transcendental dos Elementos que, na Critica, investiga as representaces
elementares das duas faculdades fundamentais do conhecimento, é entdo denominada de
Estética Transcendental e constitui, na definicdo de Kant, a doutrina do conhecimento
sensivel, bem como das formas a priori da faculdade responsavel por esse conhecimento, a

sensibilidade.

A Estética Transcendental estuda quais sdo as estruturas préprias de nossa
sensibilidade, a maneira como ela é afetada pelas sensacGes por ocasido da experiéncia. Ela

deve entdo explicar a dimensdo sensivel de nosso conhecimento dos objetos.
De acordo com Kant, a estética transcendental é:

uma ciéncia de todos os principios da sensibilidade a priori [...] ciéncia que
constitui a primeira parte da teoria transcendental dos elementos, em
contraposicdo & que contém os principios do pensamento puro e que se
denominaré ldgica transcendental (A 20/B 35-36).

Kant atribui a estética transcendental a tarefa de investigar os principios a priori da
sensibilidade. Em vista dessa tarefa, Kant aplica o procedimento que ele designa como
procedimento de “isolar”, que consiste em excluir da representacdo dos objetos tanto a
contribuicdo do entendimento (os conceitos) quanto a da experiéncia (o0 dado empirico, a

posteriori, recebido na sensibilidade), reservando para a analise da Estética apenas a



contribuicdo a priori da sensibilidade. Esses principios constituem as formas pelas quais
nossa sensibilidade opera. Os conceitos de espaco e de tempo que, de acordo com 0s
argumentos de Kant na Exposicdo Metafisica desses dois conceitos, eram, na tradicao
metafisica, concebidos como estruturas ontoldgicas presentes nos proprios objetos do
conhecimento, passam, pelo resultado das analises da Estética, a serem compreendidos como

formas proprias do sujeito cognoscente.

Kant qualifica, entdo, o espaco e o tempo como intuicdes puras, porque, examinadas
em separado, ou isoladas, de todo contetdo empirico dado na experiéncia, ou “percepgdo
real” (A 42/B 60), essas representacdes podem ser conhecidas a priori. O espaco € a forma do
sentido externo, enquanto o tempo é a forma do sentido interno. Isso significa que todas as
coisas aparecem ao sujeito, externamente, como objetos dados aos sentidos, de modo espacial
e, internamente, como objetos dados a mente, de forma temporal. Kant observa que essas
conclusdes valem para toda sensibilidade humana, isto é, na medida em que todos os seres
humanos sdo dotados de uma sensibilidade configurada dessa maneira, mas elas ndo dizem
nada a respeito de outros seres pensantes, pois ndo sendo propriedades das coisas em si
mesmas, pode bem ser que outras mentes sejam dotadas de outros modos de acesso aos
objetos ou mesmo conhegcam as coisas como elas sdo em si mesmas. No entanto, tudo que
podemos legitimamente afirmar a respeito do conhecimento dos objetos limita-se a nosso
humano conhecimento dos objetos. Isto é: que, para que 0s objetos sejam conhecidos, eles
devem ser dados na experiéncia e que, na medida em que 0 espago e 0 tempo sdo a forma na
qual nossa sensibilidade os recebe na experiéncia, todo objeto dado a nosso conhecimento

estd necessariamente sob as formas a priori do espaco e do tempo.

Isso permite a Kant afirmar as teses da realidade empirica e da idealidade
transcendental do espaco e do tempo (A 28/B 44; A 35-36/ B 52-52). Ambos possuem
realidade empirica, pois toda intuicdo sensivel (humana) dada na experiéncia, na qual
unicamente 0s objetos reais sdo dados, estd necessariamente no espaco e no tempo. Ao
mesmo tempo, eles tém idealidade transcendental, ja& que espaco e tempo sd&o 0s modos
préprios pelos quais 0s seres humanos recebem sensivelmente os objetos da experiéncia e
ndo, caracteristicas dos objetos considerados em si mesmos. Espaco e tempo Sdo apenas as
formas pelas quais nossa intuicdo sensivel € produzida e nao, propriedades das coisas em si

mesmas.

31



Esse novo modo de interpretar o espago e o tempo, ndo mais como caracteristicas das
coisas, mas formas constitutivas da sensibilidade do sujeito, expressa, do ponto de vista da
Estética Transcendental, o que Kant, no Prefacio da segunda edi¢do da Critica da Razéo
Pura, havia indicado por meio da analogia com a “revolugdo copernicana”, isto €, uma
inversdo na andlise da relacdo entre o conhecimento e o objeto que abre a possibilidade da
representacdo a priori e, com isso, da propria necessidade que deve garantir a objetividade de

nossas representacoes.

1.2.2 A Légica Transcendental

Kant, seguindo a tradicdo de Port Royal?, caracteriza a l6gica como o conjunto de
saberes que envolvem o entendimento. Essa disciplina deve esclarecer 0 modo como essa
faculdade produz suas representacdes e as leis por meio das quais ela as conecta na produgéo
do conhecimento discursivo. Kant acredita que essa disciplina foi desenvolvida em sua forma
acabada nas investigacdes de logica de Aristoteles, sobretudo no Organon. Do ponto de vista
da investigagdo transcendental da CRP®, no entanto, o exame do entendimento constitui o que
Kant denomina légica transcendental e é objeto da segunda parte da Doutrina Transcendental
dos Elementos. Nela, Kant vai investigar a dimensdo inteligivel do conhecimento, ao

examinar as formas a priori préprias do entendimento.
Em seu Curso de Logica (1800), Kant expe a seguinte defini¢do da lgica:

A légica é uma ciéncia, ndo segundo a mera matéria, mas segundo a forma; uma
ciéncia a priori das leis necessarias do pensamento, mas ndo relativamente a
objetos particulares, porém a todos o0s objetos em geral; portanto, uma ciéncia
do uso correto do entendimento e da razdo em geral, mas ndo subjetivamente,
quer dizer, ndo segundo principios empiricos (psicolégicos), sobre a maneira

32

2 A escola de Port-Royal interpretava a Iégica como o estudo das regras do pensamento. Assim, o manual de légica
publicado por Arnauld e Nicole em 1662 era denominado La logique, ou l'art de penser. O manual de ldgica
utilizado por Kant em suas aulas de légica, a Vernunftlehre de Meier, segue a orientagdo de Port-Royal, definindo
a logica como “doutrina da razdo” (Meier, Auszug aus der Vernunftlehre, Halle, Johann Justinus Gebauer,
1752, Introdugéo, § 1, URL: https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dg=log

ik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwigtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6

WEIKDAA#v=0onepage&q=vernunftlehre&f=false, consultado em 26.09.2017, 18h58). Esse manual serviu de base
para as anotag¢des que deram origem a publicacdo de seu Curso de Ldgica, em 1800, e nele Kant desenvolve uma

interpretacdo analoga da logica, embora, em parte, ja se distanciando dela.
3 Abreviacdo de Critica da Razdo Pura.


https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dq=logik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwiqtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6wEIKDAA#v=onepage&q=vernunftlehre&f=false
https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dq=logik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwiqtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6wEIKDAA#v=onepage&q=vernunftlehre&f=false
https://books.google.com.br/books?id=CkUMAAAAYAAJ&printsec=frontcover&dq=logik+georg+friedrich+meyer+auszug+vernunftlehre&hl=de&sa=X&ved=0ahUKEwiqtp7e48PWAhUHHZAKHeHcBz8Q6wEIKDAA#v=onepage&q=vernunftlehre&f=false

como pensa o entendimento, mas, sim, objetivamente, isto €, segundo principios
a priori de como ele deve pensar (CL A 9-10/Ak 16).

Dessa definicdo da I6gica extraem-se duas caracteristicas essenciais: seu carater formal
e de generalidade. Essas duas caracteristicas demarcam o campo da logica, isto € indicam que
a logica ndo aborda conteldos, mas apenas as regras e principios do pensamento. 1sso
significa que os conhecimentos que ela produz sdo a priori, tém carater analitico e sdo
necessarios. Ela €, numa outra definicdo de Kant também do Curso de Ldgica, a “ciéncia das

leis necessarias do pensamento e da razdo em geral” (CL, A4, Ak 13).

Devido a esse carater formal, a Critica da Razdo Pura se refere a essa disciplina como
“logica geral” e a caracteriza como “ciéncia das regras do entendimento” (A 52/ B 76) e
“canone do entendimento e da razdo” (A 53/ B 77). Essa disciplina pode ser subdividida em
I6gica do uso geral e Idgica do uso particular do entendimento. Assim, Kant observa:

A logica, por sua vez, pode ser considerada numa dupla perspectiva: quer como
légica do uso geral, quer do uso particular do entendimento. A primeira contém
as regras absolutamente necessarias do pensamento, sem as quais ndo pode
haver nenhum wuso do entendimento, e ocupa-se, portanto, deste,
independentemente da diversidade dos objetos a que possa dirigir-se. A légica
do uso particular do entendimento contém as regras para pensar retamente sobre

determinada espécie de objetos. A primeira pode-se chamar ldgica elementar, a
segunda, 6rganon desta ou daquela ciéncia (A 51/B 76).

O entendimento exerce sua atividade mediante regras. As regras necessarias Sao
aquelas que, se suprimidas, ndo seria possivel qualquer atividade do entendimento. Ja as
regras contingentes sdo aquelas que, caso suprimidas, a atividade do entendimento como um
todo ndo seria comprometida: apenas “um certo uso determinado do entendimento ndo
poderia ter lugar” (CL, A3/Ak 12). Kant caracteriza a logica do uso particular do
entendimento como uma disciplina que investiga as técnicas do uso “instruido”, isto é,
metddico, do entendimento, podendo ser definida como “6rganon desta ou daquela ciéncia”
(A 52/ B 76). Ela seria entdo 0 “organon” dos diferentes saberes, ou retomando os termos de

Kant, “ciéncias”.

O proximo passo da argumentacdo de Kant é a analise da distin¢do entre l0gica pura e
I6gica aplicada. Kant caracteriza a l6gica pura como a disciplina cujo objeto é obtido quando

“abstraimos de todas as condi¢bes empiricas relativamente as quais Se exerce 0 NOSSO

33

* As passagens do Curso de Ldgica serao citadas pela abreviacdo CL, seguida da numeragdo da edicdo original de

1800, precedida da indicagdo A, mais a numeracgdo da edicdo da Academia de Berlim, precedida da indicacao Ak.



entendimento” (A 52/B 77). Isto é, na medida em que a Idgica pura deve investigar as regras
do entendimento, é preciso, em vista de examinar exclusivamente essas regras, excluir tudo
que ndo faca parte do proprio entendimento. Isso significa excluir todo material que provenha
da sensibilidade bem como todos os conceitos empiricos que o entendimento produz com base
na experiéncia, em vista de considerar apenas o “entendimento puro” e as regras formais de

sua atividade, sem as quais 0 entendimento e o préprio pensamento nao seriam possiveis.

A essa logica pura, Kant contrapde a logica aplicada, que trataria das leis empiricas e
psicoldgicas que condicionam o uso efetivo do entendimento e, assim, ndo dizem respeito
especificamente ao funcionamento do entendimento, mas apenas a condigdes exteriores a ele
que podem prejudicar ou beneficiar a aplicacdo das regras logicas do entendimento e,
portanto, ndo podem fazer parte de uma investigacdo a respeito das regras formais do

entendimento.

A ldgica aplicada também ndo pode ser um cénone do entendimento, porque ela esta
voltada para a investigacao das condigdes subjetivas do entendimento e do pensamento. Nessa
medida, ela ndo pode fornecer as regras necessarias que orientam sua atividade. Ela é, de
acordo com Kant, “uma representacdo do entendimento e das regras do seu uso necessario in
concreto” (A 53/B 78). Isto é, a logica aplicada lida com fatores psicolégicos do sujeito que
conhece. Ela possui, dessa forma, principios empiricos. No entanto, diz-nos Kant, ela nem por
isso deixa de ser uma ldgica geral, pois ndo esta voltada para nenhum objeto particular. Por
isso, Kant diz que ela “ndo € um cénone do entendimento em geral, nem um o6rganon de
ciéncias particulares, mas simplesmente um catarticon do entendimento comum” (A 53/B 77-
78). Ela deve, entdo, exercer uma funcdo purificadora do pensamento em relacdo aos erros
que podem acontecer por causa da influéncia da estrutura psicolégica do sujeito. Por exercer
essa funcdo catartica, a logica aplicada deve ser esse elemento purificador do entendimento

em seu uso cotidiano.

A lbgica pura, por outro lado, como disciplina das leis necessarias do pensamento,
deve se restringir ao elemento formal do entendimento e investigar exclusivamente as regras a
priori do seu uso em geral. Por isso Kant afirma que ela, como “logica geral, mas pura,
ocupa-se [...] de principios puros a priori e € um canone do entendimento e da razdo, mas s
com referéncia ao que ha de formal no seu uso, seja qual for o contetido” (A 52/B 77). Kant
atribui a légica pura a funcdo de canone do entendimento, justamente porque ela funciona

como regra, ou medida da correcdo ou coeréncia do pensamento consigo mesmo. Ela € o

34



elemento puramente formal, que ndo contém nada de empirico. Por ser a forma do
entendimento e do pensamento, ela esta presente em todo conhecimento, independentemente
do contetido do mesmao. Por estar presente em todo conhecimento ela é universal. Do mesmo
modo, se ela é a medida e a regra do entendimento e do pensamento, sem ela ndo é possivel
conhecimento, de modo que ela também deve ser considerada como necessaria. 1sso significa
que a logica pura € um conhecimento marcado pelas caracteristicas da universalidade e da

necessidade.

Essa constatacdo de que a l6gica pura é universal e necesséria resulta da forma como
ela se constitui como saber, na medida em que, de acordo com Kant, ela se orienta por duas
regras:

1. Enquanto l6gica geral, ela abstrai totalmente do conteldo do conhecimento
do entendimento e da diversidade dos seus objetos e refere-se apenas a simples
forma do pensamento. 2. Enquanto l6gica pura, ela ndo tem principios
empiricos, por conseguinte nada vai buscar a psicologia (ao contrario do que
por vezes se tem julgado) pelo que esta ndo devera ter influéncia alguma sobre o

canone do entendimento. E uma doutrina demonstrada, e tudo nela tem de ser
certo inteiramente a priori (A 54/B 78).

De acordo com a primeira regra, a l6gica ndo considera a referéncia aos objetos e
restringe-se a investigacdo do elemento formal do pensamento, as regras que ele usa ao se
exercer. Isso distingue a logica das outras ciéncias, ja que todas elas tém um objeto
determinado, enquanto a Idgica abstrai de todo contetdo do conhecimento e trata unicamente
da forma do pensamento nele presente. Além de promover a distingdo entre ldgica e ciéncias,
essa primeira regra € responsavel por duas caracteristicas fundamentais da concepc¢édo kantiana
da légica geral: de um lado, sua universalidade e necessidade, que comentamos acima, e de

outro, seu formalismo.

A universalidade é uma caracteristica da légica geral ja analisada por Aristoteles. Ja o
carater de formalidade é uma contribuicdo genuinamente kantiana. A seguir, uma breve
analise de cada uma delas. Essa analise deve partir da pergunta sobre o significado da
afirmacdo de que a ldogica é geral. Para se responder a essa pergunta podemos recorrer a uma
analogia entre o xadrez e 0 pensamento. Esta analogia compara as normas hipotéticas e

normas categoricas de um jogo de xadrez e do pensamento.

Um jogador principiante em xadrez comeca uma partida contra um adversario com

mais experiéncia. Esse jogador principiante ndo esta habituado as estratégias proprias de um

35



jogo de xadrez. Ele apenas realiza 0s movimentos das pecas, mas sem tracar um jogo tatico
que poderia conduzir a vitoria da partida. O outro jogador, no entanto, consegue facilmente

vencer seu adversario a partir de estratégias bem definidas.

Desta situacdo especifica, pode-se fazer uma analise do uso que o jogador menos
experiente faz das normas categdricas e hipotéticas do xadrez. As normas hipotéticas de um
jogo de xadrez sdo as regras contingentes, isto €, acidentais. O jogador mais experiente, ciente
das vérias taticas possiveis de se realizar em um jogo de xadrez, as executa e consegue a
vitoria, mas ele poderia ter derrotado seu adversario sem necessariamente fazer uso dessas
taticas. Como o jogador iniciante ndo conhece essas estratégias, ele faz uso apenas das normas
categoricas do xadrez, isto &, realiza 0s movimentos préprios de cada peca. Caso esse jogador
realizasse um movimento inexistente nas regras do xadrez, ele poderia ser acusado de nédo

estar jogando xadrez, pois estaria ferindo uma regra necessaria do jogo.

Esse exemplo serve como analogia para mostrar a distincdo entre as normas
categéricas e as normas contingentes do pensamento. Da mesma forma que se o jogador
infringir as regras do xadrez ndo estard, em tese, jogando xadrez, assim também uma
“infragdo” das regras do pensamento, inviabiliza todo pensamento. Por outro lado, da mesma
forma que o jogador que utiliza as regras taticas do xadrez pode derrotar o adversario sem
utilizar essas regras e sem com isso violar as regras do jogo, também a ndo utilizacdo das

regras contigentes do pensamento ndo resulta numa “anula¢do do pensamento”.

1.2.2.1 As Leis do Pensamento

Essa analogia da l6gica geral com o jogo de xadrez nos mostra que as leis categdricas
da logica sdo constitutivas do pensamento, e isso fornece a ldgica sua caracteristica de
universalidade: todo pensamento esta submetido a elas e nenhum pensamento é pensamento
sem elas. Paralelamente, na medida em que sem essas leis categdricas ndo ha possibilidade de
pensamento, elas devem também ser consideradas como 0 pensamento. O corolario dessa
caracteristica das leis da I6gica para Kant é que elas ndo dependem da experiéncia, ja que para
Kant a experiéncia jamais pode ser fonte de conhecimentos necessarios, como ele observa nas
andlises da Introducdo a segunda edigdo da Critica, B 3-4. Isto é, a l6gica geral escapa a toda

singularidade e particularidade proprias da experiéncia.

36



Essa primeira regra a que a logica geral obedece, alem de caracterizar sua
generalidade, também garante seu carater formal. O carater formal da logica significa que ela
abstrai totalmente do conteudo, tratando unicamente da forma do conhecimento. Com a
afirmacdo do teor formal da ld6gica, Kant contesta a possibilidade da ldgica poder gerar
conhecimento. Como nao lida com contetdo algum, ela ndo tem um objeto e, assim, ndo pode

produzir conhecimento.

A distin¢do conteudo e forma é um dos elementos basicos de suas analises de termos
como conceito, juizo e inferéncia. No conceito, a matéria € constituida pelo dado proveniente
da sensibilidade fornecendo ao entendimento o conteudo sensivel do conhecimento. Por outro
lado, a forma do conceito estd em sua universalidade, isto é a unidade formal produzida pelos
atos légicos de comparacdo, reflexdo e abstracdo pelos quais o entendimento seleciona as
caracteristicas gerais que determinam a universalidade por meio da qual o conceito pode
representar um conjunto universo de objetos, como explica Kant em seu Curso de Ldgica (A
144/Ak 93 — A 147/Ak 95). Nos juizos, a matéria é constituida pelos conhecimentos dados e
ligados nele, isto &, as representacdes ligadas nos juizos, os conceitos. Sua forma, por outro
lado, é dada pelos diversos modos como 0s juizos ligam esses conceitos. Na “tabua dos
juizos” apresentada no capitulo introdutorio da Analitica dos Conceitos (A 70/B 95), Kant
fornece o conjunto das formas légicas dos juizos que sdo objeto da investigacdo da ldgica
geral. Por fim, na inferéncia investigada na logica geral na doutrina do silogismo, as
premissas constituem a matéria, enquanto a conclusdo é extraida por meio da forma do

silogismo.

Esses desdobramentos permitem a Kant extrair uma conclusdo a respeito da relagédo
entre a logica geral e o conhecimento: a logica geral, na medida em que formal, ndo é
suficiente para a producdo de conhecimento. Como légica formal ela ndo lida com objetos,
mas apenas com a forma do pensamento. Como para Kant todo conhecimento sempre faz
referéncia a algum tipo de objeto, esse carater formal da Idgica exclui dela a possibilidade a
todo conhecimento. Na medida em que a possibilidade de conhecimento envolve a verdade
como adequacdo entre o0 conhecimento e o objeto, é preciso examinar o problema da verdade

em Kant. Esse é o objeto da unidade que se segue.

37



1.2.2.2. O Problema da Verdade em Kant

Na introducdo a Ldgica transcendental, Kant introduz o problema da verdade com uma

pergunta:

A velha e famosa pergunta pela qual se supunha colocar os l6gicos na
defensiva, tentando forcd-los a enredar-se em lamentavel dialelo ou a
reconhecer a sua ignorancia e, por conseguinte, a vaidade de toda a sua arte, é
esta: que é a verdade? (A 57/B 82).

Essa situacao decorre, segundo Kant, de que essa relacdo de adequacdo ndo é suficiente
para determinar o conhecimento como verdadeiro, levando os lI6gicos a se envolver em um

circulo-vicioso ao tentar esbogar uma resposta para tal pergunta.

Kant formula o problema da verdade partindo da definicdo tradicional de verdade
como correspondéncia, mas indica que essa mera defini¢do néo é suficiente para a formulacao

do problema da verdade do conhecimento:

A definicdo nominal do que seja a verdade, que consiste na concordancia do
conhecimento com o seu objeto, admitimo-la e pressupomo-la aqui; pretende-
se, porém, saber qual seja o critério geral e seguro da verdade de todo o
conhecimento (A 57/B 82).

De acordo com Kant, o mero critério da correspondéncia fornece apenas as condicdes
negativas da verdade. No entanto, para a concordancia do conhecimento com seu objeto, é
preciso que esse objeto seja distinguido de outros, pois um conhecimento é verdadeiro na
medida em que ele afirma algo que vale para o objeto, mas ndo para outros objetos. Na
medida em que a légica geral busca um critério geral da verdade, ela ndo pode dar conta do
conhecimento dos objetos, pois tal critério, como critério geral, vale para todo objeto e, assim,
ndo permite a distincdo entre o objeto do conhecimento e outros objetos que € requerida para

a verdade do conhecimento.

Portanto, em Kant, o problema da verdade serd analisado como “a correspondéncia do
pensamento com o objeto”. Ele utiliza a defini¢do de verdade como correspondéncia apenas

para caracterizar o juizo pela funcao de referéncia ao objeto.

A analise kantiana do conhecimento visa constatar a possibilidade de um critério
universal e seguro do conhecimento. Porém, antes de iniciar tal empreitada, Kant percebe uma

consequéncia necessaria na concepcao de verdade como correspondéncia:

38



Se a verdade consiste na concordancia de um conhecimento com o seu objeto,
esse objeto tem, por isso, de distinguir-se de outros; pois um conhecimento é
falso se ndo concorda com o objeto a que é referido, embora contenha algo que
poderia valer para outros objetos (A 58/B 83).

Tal consequéncia necessaria se da pelo fato de que, como Kant adota a definicdo de
verdade como correspondéncia, o conhecimento tem que concordar com dado objeto, e por
isso, como indicamos acima, esse objeto tem que se distinguir dos demais, ja que se nao
houvesse essa concordancia com o referido objeto, cairia-se na falsidade do conhecimento.
Isto é, trata-se da possibilidade do juizo ser verdadeiro ou falso. E sua fungio de referéncia ao
objeto que torna isso possivel.

Percebe-se que o critério da verdade estd condicionado ao requisito: 0 conhecimento
sera verdadeiro quando houver uma real correspondéncia do pensamento com determinado
objeto especifico. No entanto, neste ponto, Kant observa a presen¢a de um problema: “ora,
um critério geral da verdade seria aquele que fosse valido para todos os conhecimentos, sem
distin¢ao dos seus objetos” (A 58/B 83). Estamos, portanto, diante de uma dificuldade: como
conciliar o fato de que o conhecimento tem que concordar com um objeto especifico e admitir

que o critério da verdade necessariamente tenha de ser universal?
Kant ir& responder a essa pergunta nas seguintes palavras:

E, porém, claro, que, abstraindo-se nesse critério de todo o conteido do
conhecimento (da relagdo ao objeto) e referindo-se a verdade precisamente a
esse contetdo, é completamente impossivel e absurdo perguntar por uma
caracteristica da verdade desse conteldo dos conhecimentos e, portanto, é
impossivel apresentar um indice suficiente e a0 mesmo tempo universal da
verdade (A 58/B 83).

Kant respondera de uma forma negativa essa pergunta, pois como a verdade, enquanto
correspondéncia do conhecimento com o objeto, necessariamente passa pelo objeto, ao se
abstrair todo o contetdo, ou seja, toda relacdo com o objeto, ndo serd possivel um critério
universal da verdade. Kant esta dizendo que como conhecimento é referéncia a esse contetido
(o objeto), e o universal ndo pode ser dado nesse conteldo (objeto dado a posteriori), esse
conteudo deve ser excluido por ndo fornecer nada de universal. Mas, nesse caso, a
possibilidade de um critério universal positivo de verdade fica também excluida (ou é
contraditdria) porque ele deve ser dado justamente no que deve ser excluido: o objeto. E Kant

complementa:



Como acima ja designamos por matéria o conteddo de um conhecimento,
teremos de dizer: ndo se pode exigir nenhum critério geral da verdade do
conhecimento, quanto a matéria, porque tal seria, em si mesmo,
contraditério (A 58/B 83).

Na medida em que o conhecimento e constituido de matéria e forma, a matéria deve ser
considerada como o conteido do conhecimento. Ela provem da experiéncia, sendo fornecida
ao sujeito cognoscente. Ja a forma do conhecimento é propria ao sujeito. O contetdo e,
portanto, organizado pelas formas a priori do conhecimento. A matéria é um elemento

singular, particular, do conhecimento. Ja a forma, como foi mencionada, € geral, ou universal.

Isso significa que, se a caracteristica da universalidade é algo proprio da forma do
conhecimento, ndo se pode exigir tal atributo da matéria. Se assim o fosse, cairiamos na
contradicdo de exigir universalidade daquilo que € singular. Consequéncia disso: Kant conclui
que ndo pode existir um critério universal da verdade, “valido para todos os conhecimentos,
sem distingdo dos seus objetos” (A 58/B 83). Porém, mesmo que, quanto ao contetdo do
conhecimento, seja impossivel um critério universal da verdade, quanto a forma é possivel se

obter um critério universal negativo de verdade. Critério esse que veremos em seguida.

Retomando agora a analise da caracterizacdo da l6gica como investigacdo sobre as leis
gerais do pensamento, ao examinar essas leis, a légica expde as regras nas quais 0 pensamento
deve se basear para ser coerente, isto €, concordar consigo mesmo. Para essa investigacdo, a
I6gica precisa excluir todo conteldo, em vista de tomar como objeto de investigacdo,
exclusivamente, a forma do pensamento sem o qual nenhum conhecimento é possivel.

Segundo Kant,

No que respeita, porém, ao conhecimento, considerado simplesmente segundo a
mera forma (pondo de parte todo o contetdo), é igualmente claro que uma
I6gica, na medida em que expde as regras gerais e necessarias do entendimento,
devera nessas mesmas regras expor critérios de verdade (A 59/B 83-84).

De acordo com Kant, a ldgica geral, enquanto ciéncia que expde as “regras gerais e
necessarias do entendimento” (A 59/ B 84), a0 mesmo tempo em que expde essas regras
também explicita “critérios de verdade” (A 59/ B 84). Isto é, s&o critérios com relagdo aos
quais “tudo o que os contradiga € falso, porque o entendimento assim estaria em contradi¢éo
com as regras gerais do seu pensamento e, portanto, consigo mesmo” (A 59/B 84). Para um

determinado conhecimento ser verdadeiro, ele deve, necessariamente, estar em conformidade



com as regras gerais que regulam o pensamento. Infringir tais regras significa inviabilizar o
pensamento e, assim, o0 proprio conhecimento. Portanto, o critério de que o conhecimento nédo
pode entrar em contradicdo com as regras pelas quais opera o entendimento e, com isso,
inviabilizar o conhecimento quanto a sua forma, € um critério correto, porém, ndo é suficiente
na determinacdo do conhecimento verdadeiro. Por exemplo, um determinado conhecimento
pode estar em concordancia com as regras do entendimento, mas por outro lado, pode nao
estar concordando com 0 objeto a que ele se refere, configurando, assim, um falso

conhecimento, certo quanto a forma, mas falso quanto a matéria. Kant observa:

0 critério puramente légico da verdade, ou seja, a concordancia de um
conhecimento com as leis gerais e formais do entendimento e da razéo, é uma
conditio sine qua non, por conseguinte a condi¢do negativa de toda a verdade;
mas a l6gica ndo pode ir mais longe, e quanto ao erro que incida, ndo sobre a
forma, mas sobre o contetdo, ndo tem a ldgica pedra de togue para o descobrir
(A 59-60/B 84).

Isso nos mostra que o critério 16gico da verdade é a condicdo sem a qual ndo pode
haver conhecimento verdadeiro. Entretanto, ele é apenas a condi¢do negativa da verdade, isto
é, nenhum conhecimento pode ser verdadeiro contradizendo os critérios logicos da verdade,
mas mesmo tal conhecimento estando em conformidade com as leis da logica, isso nédo
significa que ele seja verdadeiro, pois necessita também da concordancia com o objeto a que

ele se refere.

Essa passagem também nos mostra que, embora a Idgica geral, enquanto a ciéncia das
regras do pensamento forneca as ferramentas para identificar o erro em termos da forma do
conhecimento, isto é, na medida em que aja violacdo dos critérios ldgicos da verdade, gerando
contradicéo, ela, porém, ndo possui 0s mecanismos necessarios para identificar o erro, quando
ele esta presente na matéria do conhecimento. Isso porque “a logica geral resolve nos seus
elementos todas as operacdes formais do entendimento e da razdo e apresenta-0s como
principios de toda a apreciagdo 16gica do nosso conhecimento” (A 60/B 84). Ela elucida,
portanto, as operacdes formais, mas ndo os elementos materiais do conhecimento. Ela
apresenta, entdo, os elementos e principios basicos constituintes do conhecimento, em termos

exclusivamente formais, sendo apenas este seu Unico papel.

Essa insuficiéncia da logica geral explica por que os l6gicos eram levados “a enredar-
se em lamentéavel dialelo” e obrigados a girar em circulo-vicioso. Eles eram levados a esses

impasses exatamente porque ndo percebiam a distin¢do entre o critério universal da verdade e

41



o fato de que cada conhecimento é especifico, particular, e, portanto, ndo abarcavel pelo

critério universal da verdade.

Kant chama a atencdo para essa distin¢do e para o erro presente na metafisica em sua
pretensdo de obter conhecimentos verdadeiros por meio de meras inferéncias logicas, quando
o mero formalismo da logica ndo é suficiente para tal propésito. Em vista disso, Kant propde
uma solucgéo para esse problema a partir de uma distingé@o entre a ldgica geral, que trata das
condicOes necessarias para o funcionamento do pensamento, e a Idgica transcendental, que
trata das condicgdes particulares do conhecimento, referentes ao conhecimento de objetos.
Analisaremos adiante essa distin¢ao, mas antes disso, vamos abordar a diviséo da légica geral

em analitica e dialética.

1.2.2.3 A Divisdo da Légica Geral em Analitica e Dialética

Kant, continuando sua caracterizacdo da légica geral, a divide em uma parte analitica e

outra dialética. A analitica é:

a pedra de toque, pelo menos negativa, da verdade, na medida em que,
primeiramente, comprovar e avaliar com base nestas regras, todo o
conhecimento, quanto a sua forma, antes de investigar o seu contelido para
descobrir se em relagéo ao objeto contém uma verdade positiva (A 60/B 84-85).

A parte analitica é aquela que se dedica a investigacdo dos critérios 1dgicos da verdade,
que comentamos acima. E por isso que Kant a designa como a “pedra de toque” da verdade.
Mas apenas de forma negativa. E pela analitica que reconhecemos quando um conhecimento
fere os principios logicos. Ela determina quando um conhecimento ndo pode ser verdadeiro,
exatamente pelo fato de transgredir a tais principios. E a analitica que investiga a coeréncia
formal do conhecimento. Este é seu limite. Como ja mencionamos anteriormente, a analitica,
que investiga os critérios légicos da verdade, ndo pode investigar a matéria do conhecimento,
pois a légica geral s6 lida com o universal, a forma, jamais com o contetido do conhecimento,

que é, essencialmente, singular.

Como consequéncia desse limite da Idgica geral, Kant pode constatar que, como a
I6gica ndo é por si mesma suficiente para determinar a objetividade do conhecimento, mas
constitui apenas a “pedra de toque” negativa do conhecimento, “[...] ninguém pode atrever-se

a ajuizar dos objetos apenas mediante a l6gica, e a afirmar seja o que for antes de sobre eles

42



ter colhido, fora da logica, uma informacdo fundamentada [...]” (A 60/B 85). Isto €, com base
apenas no fundamento logico dos juizos ndo é possivel determinar a verdade de nenhum
conhecimento de objetos. Dai a necessidade de buscar “fora da logica” informagdes
fundamentadas sobre o objeto. A ldgica geral trata apenas da coeréncia formal do
conhecimento, mas isso apenas nao basta. Por isso, € preciso recorrer a algo exterior a logica,

para informac@es sobre o contetdo do conhecimento.

Porém, essa limitacdo da légica nem sempre foi respeitada e sobretudo os metafisicos
buscaram derivar das meras leis formais do pensamento estudadas pela légica geral um
conhecimento dos objetos quanto a seu conteddo, em vez de buscar esse contetdo “fora da

l6gica”. O diagndstico de Kant para isso € que:

Ha algo de tdo tentador na posse de uma arte especiosa que consiste em dar a
todos os conhecimentos a forma do entendimento, por muito vazio e pobre que
se possa estar quanto ao seu conteldo, que essa ldgica geral, que € apenas um
canone para julgar, tem sido usada como um drganon para realmente produzir
afirmacg0es objetivas ou, pelo menos, dar essa ilusdo, o que de fato constitui um
abuso. A logica geral. considerada como pretenso 6rganon, chama-se dialética
(A 60-61/B 85).

De acordo com essa passagem, ¢ uma “tentagdo” para o intelecto humano aventurar-se
no que Kant chama de “arte especiosa”, que ¢ a tentativa de fundamentar conhecimentos
apenas por intermédio da forma do entendimento, mesmo que, em relacdo ao contetdo, esse

conhecimento esteja completamente vazio.

Mas, ndo apenas os metafisicos, também os logicos se enganam, segundo Kant, ao
tentar utilizar a logica geral como um “o6rganon” do pensamento, quando na realidade, a
funcdo dela seria a de um cénone do entendimento, isto €, determinar as regras formais do
pensamento e do conhecimento. Como vimos, a logica geral é a ciéncia responsavel apenas
pelas leis fundamentais do entendimento sem as quais ndo pode haver pensamento. Ela
examina, portanto, as regras que determinam se um determinado conhecimento esta ou nao
em concordancia com as leis do pensamento. Ignorando essa restricdo da logica geral, 0s
I6gicos a estariam utilizando, como um drganon, isto €, como um instrumento para a
aquisicdo de conhecimentos. Com isso eles adentravam o territorio da metafisica. As
pretensiosas ‘“afirmagdes objetivas” (A61 B 85) da metafisica seriam, entdo, ilusdes
“formadas” a partir desse abuso do uso da logica para produzir conhecimento de objetos. Esse
uso da logica geral como “instrumento” para a obtencdo de conhecimentos € chamado por

Kant de dialética. Segundo ele,

43



44

Por diferente que seja o significado em que os antigos empregavam esta
designacdo de uma ciéncia ou de uma arte, pode todavia deduzir-se com
seguranca do seu uso real, que a dialética entre eles era apenas a logica da
aparéncia, uma arte sofistica de dar um verniz de verdade a ignorancia, e até as
suas proéprias ilusGes voluntérias, imitando o método de profundidade que a
I6gica em geral prescreve e utilizando os seus topicos para embelezar todas as
suas alegacdes vazias (A 61/B 85-86).

Kant empregou o termo dialética para nomear esse uso incorreto da ldgica geral. Ele
utilizou esse termo referindo-se ao sentido de dialética como a “logica da aparéncia”, isto €,
um uso com o objetivo de macarar o erro com tons de verdade. Vale ressaltar que esta ilusao
era muito bem arquitetada, pois os ‘“conhecimentos” por ela pronunciados estavam
fundamentados na universalidade e necessidade l6gicas. Isto dava ares de “verdade absoluta”
a tais proposigdes. Os ‘“conhecimentos” enunciados pela dialética eram, portanto, belos

quanto a forma, mas vazios em relacdo ao conteudo.

Kant, desse modo, constata esse erro do uso Idgico na obtengcdo do conhecimento,

dizendo que:

[...] convém fixar esta adverténcia segura e Util: que a légica geral, considerada
como drganon, é sempre uma logica da aparéncia, isto é, dialética. Pois, dado
gue nada nos ensina acerca do conteldo do conhecimento, mas apenas acerca
das condigGes formais da sua concordancia com o entendimento, que, aliés, em
relacdo aos objetos sdo totalmente indiferentes, a pretensdo de servir como
instrumento (6rganon) para, a0 menos pretensamente, alargar e ampliar o0s
conhecimentos, ndo pode sendo redundar em oco palavreado, onde se afirma
com certa aparéncia de verdade ou se contesta a bel-prazer tudo o que se quiser
(A 61/B 86).

Portanto, para Kant, é inconcebivel que a l6gica possa exercer o papel de drganon do
conhecimento. Ela é e sempre sera um canone do pensamento, servindo de regra para avaliar
se um determinado conhecimento concorda ou fere as leis do pensamento. Ao permutar essas
fungdes, a logica geral se transforma em uma “logica da aparéncia”. O conhecimento
verdadeiro deve concordar com as leis logicas e também com o objeto a que se refere. SO

dessa maneira é possivel obter afirmacGes objetivas sobre objetos de conhecimento.

Kant estd preocupado em realizar uma “revolug¢do” no interior da filosofia, e tais
praticas ilusdrias ndo estdo de maneira nenhuma em conformidade “com a dignidade da
filosofia. Por esse motivo, se preferiu atribuir a l6gica esta denominacdo de dialética, como

critica da aparéncia dialética, e como tal a desejamos aqui entendida” (A 62/B 86). Uma



critica enderecada a pura razéo visa esclarecer o erro de se utilizar apenas da Idgica geral na

pretensdo de se obter conhecimentos.

Retornando ao problema supracitado acerca da possibilidade de um critério universal
da verdade e a particularidade de cada conhecimento, Kant propde a solugdo da aporia tendo-
se em vista a divisdo da l6gica em ldgica geral e logica transcendental. Kant, desse modo,
situa o problema da verdade a partir dessa divisdo da l6gica. Nem uma teoria coerentista da
verdade que se contente em uma conformidade das leis do pensamento consigo mesmo pode
ser suficiente para resolver tal problema, bem como uma teoria correspondentista que se

pretenda universal diante da particularidade do objeto.

Concluindo, vimos que a tentativa de se alcancar a verdade objetiva de um
conhecimento, isto €, que esse concorde com seu objeto, ndo € possivel, pois ndo chegariamos
a um critério universal da verdade, ja que a universalidade é propria da forma, e cada objeto é
particular. Vimos também que a légica geral ndo pode emitir conhecimentos, pois ela lida
apenas com a forma. Entdo, como obter um critério da verdade que seja universal, e que, ao
mesmo tempo, atenda a cada conhecimento em particular? Como foi visto, é preciso buscar
fora da logica geral uma “informagao aprofundada”. Mas, se estas informacgdes devem ser
buscadas fora da l6gica, e que da experiéncia nao é possivel um conhecimento a priori, entdo,
onde se deve buscar tais informacdes? E possivel um conhecimento universal e necessario do
objeto? Kant ird dizer que apenas uma ldgica transcendental podera resolver tais

questionamentos.

1.3.1. O Conhecimento dos Objetos

Na introducdo a Ldgica Transcendental, Kant faz uma importante observacdo acerca

do conhecimento transcendental:

é que ndo se deve chamar transcendental a todo o conhecimento a priori, mas
somente aquele pelo qual conhecemos que e como certas representacGes
(intuicbes ou conceitos) sdo aplicadas ou possiveis simplesmente a priori.
(Transcendental significa possibilidade ou uso a priori do conhecimento) (A
56/B 80).

Essa adverténcia kantiana serve para evitar o mal entendido de confundir o

conhecimento transcendental com 0 ‘“conhecimento” transcendente. A metafisica, por

45



exemplo, € constituida por pretensos conhecimentos transcendentes. Tanto o conhecimento
transcendental, como o transcendente sdo conhecimentos a priori, pois nao retiram seus juizos
da experiéncia, mas unicamente da razdo. A diferenca entre ambos é que Kant quer alertar. O
conhecimento transcendental é aquele que certas representacfes, de modo especial as
intuicbes subsumidas a conceitos, sdo possiveis de serem conhecidas de um modo a priori; ja
0 transcendente é, na realidade, um uso hiperfisico dos conceitos, ndo possuindo em si
intuicdes. O transcendental, como nos diz Kant, é puramente a possibilidade de um uso a
priori do conhecimento. Unica forma pela qual se pode explicar o conhecimento e resguardar
a ciéncia.

Em outra passagem da Critica, na introducdo B, Kant também expde a definicdo de
transcendental: “Chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral se ocupa menos
dos objetos, que do nosso modo de conhecé-los, na medida em que este deve ser possivel a
priori” (B 25). Isto é, o foco do conhecimento transcendental ndo é sobre os objetos em si,
mas sobre 0 modo como nds podemos conhecé-los de uma forma a priori. Como sdo em si
mesmos, isto nos é vedado, pois como veremos, apenas um intelecto intuitivo teria tal
capacidade. Resta-nos o conhecimento pelos fenémenos. Conhecimento que se da de uma

forma a priori.

1.3. 0 Projeto kantiano de uma Ldgica Transcendental

Vimos anteriormente que o conhecimento verdadeiro ndo pode ser abarcado pura e
simplesmente pela I6gica geral. Dai ha a necessidade de uma légica que ndo se ocupe com um
uso puramente formal do entendimento, tampouco com conteidos empiricos. Essa l6gica deve
ser uma logica transcendental, ocupada com o conhecimento de objetos. Apenas uma légica
transcendental poderia legitimar a possibilidade dos juizos sintéticos a priori, sendo possivel,
deste modo, o conhecimento a priori dos objetos.

Kant, no inicio da introducdo a Ldgica Transcendental, levanta a seguinte hipotese:
“Como, porém, ha intuigdes puras ¢ ha intuicdes empiricas (conforme mostra a estética
transcendental), poder-se-ia também encontrar uma distin¢gdo entre pensamento puro e
pensamento empirico dos objetos” (A 55/B 79-80). Se o conhecimento humano exige a
consecucdo de duas faculdades (sensibilidade e entendimento), sendo constituido de intui¢cGes

subsumidas a conceitos, e que, como demonstrado na Estética Transcendental a existéncia

46



das intuicdes puras (espaco e tempo), consequentemente abre-se a possibilidade de um
pensamento puro de objetos. Intui¢bes puras subsumidas a conceitos puros. A investigacao

sobre a existéncia de tais conceitos € um papel da légica transcendental.

Assumindo a hipotese kantiana da existéncia dos conceitos puros do entendimento,
consequentemente, “haveria também uma logica em que se ndo abstrairia de todo 0 contetdo
do conhecimento; porgue a que contivesse apenas as regras do pensamento puro de um objeto
excluiria todos os conhecimentos de contetido empirico” (A 55/B 80). A logica geral abstrai
os contetdos do conhecimento. Pois como € a ciéncia das regras universais do pensamento,
ndo pode se voltar para o particular. Essa logica que se volta para a analise dos conceitos
puros ndo pode conter nada de empirico, pois ndo seria logica, bem como nédo pode abstrair de
todo conteddo, pois se identificaria com a propria légica geral. Ela, portanto, deve ocupar-se
do contetdo do conhecimento, porém, que esse contelido ndo seja empirico. Dai seu papel ser

de examinar os contetdos puros do conhecimento.
Segundo Kant,

Essa l6gica também se ocuparia da origem dos nossos conhecimentos dos
objetos, na medida em que tal origem ndo pode ser atribuida aos objetos;
enguanto a légica geral nada tem que ver com esta origem do conhecimento,
apenas considera as representagdes, quer sejam primitivamente dadas em nds a
priori, ou s6 empiricamente, segundo as leis pelas quais o entendimento as usa
umas em relagdo com as outras para pensar; a logica geral trata, por
conseguinte, apenas da forma do entendimento que pode ser dada as
representacdes, qualquer que seja a sua origem (A 55-56/B 80).

De acordo com Kant, a légica transcendental, além de se ocupar com o contetdo puro
do pensamento, também se ocuparia com a “origem do conhecimento humano”. Como
veremos no tépico sobre a revolucdo copernicana, ndo € possivel explicar o conhecimento dos
objetos partindo pura e simplesmente da analise do objeto. Ao mudar essa concepg¢do tornou-
se possivel o conhecimento cientifico dos mesmos. A origem do conhecimento ndo pode
provir dos objetos, pois ficariamos “presos” aos dados que a experiéncia fornecesse, sendo
sempre juizos sintéticos, sem valor universal. A ciéncia que investiga a origem do
conhecimento ndo pode ser a logica geral, pois para ela pouco importa a origem do
conhecimento. Ela apenas € responsavel pela forma do conhecimento, pouco importando a
origem, seja empirica ou pura. Deste modo, é papel da l6gica transcendental se ocupar com a

origem do conhecimento.

47



Como mencionado, ndo sendo possivel a atribuicdo aos objetos da origem do
conhecimento a priori dos mesmos, apenas poderia ser explicado tal conhecimento,
admitindo-se a existéncia formal de conceitos puros. Estes conceitos puros legitimariam o

conhecimento a priori e fundamentariam a l6gica transcendental:

Na presuncdo de que haja porventura conceitos que se possam referir a priori a
objetos, ndo como intuicbes puras ou sensiveis, mas apenas como atos do
pensamento puro, e que sdo, por conseguinte, conceitos, mas cuja origem nao é
empirica nem estética, concebemos antecipadamente a ideia de uma ciéncia do
entendimento puro e do conhecimento de razdo pela qual pensamos objetos
absolutamente a priori (A 56/B 81).

Segundo Kant, a existéncia de conceitos puros, que poderiam se referir a objetos de
conhecimento de um modo totalmente a priori, sendo assim, uma acdo do pensamento, isto €,
ndo se configurando como uma intuicdo, mesmo que pura ou sensivel, seria determinante para
a demarcacdo da logica transcendental. IntuicGes puras sdo objeto da estética transcendental.
Portanto, apenas conceitos puros, sem nenhuma mistura sensivel, podem justificar uma logica
transcendental. Esta seria, desse modo, a “ciéncia do entendimento puro”. Entendimento que
propiciaria o “conhecimento de razao”, isto ¢, o conhecimento a priori dos objetos, que antes

nos foram fornecidos pelas intuigdes.
Segundo Kant,

Uma tal ciéncia, que determinaria a origem, o &mbito e o valor objetivo desses
conhecimentos, deveria chamar-se ldgica transcendental, porque trata das leis
do entendimento e da razdo, mas s6 na medida em que se refere a objetos a
priori e ndo, como a ldgica vulgar, indistintamente aos conhecimentos de razéo,
guer empiricos quer puros (A 57/B 81-82).

A logica transcendental, dessa forma, tem por incumbéncia determinar a origem do
nosso conhecimento (sabendo que este se da de modo a priori), investigar o campo de alcance
do conhecimento, analisando assim, as suas limitacGes, bem como, o valor objetivo dos
mesmos, ou seja, qual o fundamento do conhecimento. Para se chegar a cumprir seu papel, ela
tem que “tratar das leis do entendimento e da razao” de um modo diferente da logica geral,
pois enquanto esta trata apenas da forma do conhecimento, independentemente do conteudo, a

I6gica transcendental trata do contedldo puro do conhecimento.

Nesse ponto, se encontra a contraposicdo entre a légica geral e a logica transcendental.
Kant compara as duas lo6gicas sob o aspecto do conhecimento de objetos. A logica geral

fundamenta a possibilidade do conhecimento em geral, mas apenas a ldgica transcendental

48



pode fundamentar o conhecimento a priori dos objetos. O conhecimento a priori, portanto,
necessita das duas logicas para que possa se efetivar. Assim sendo, o projeto kantiano de uma
I6gica transcendental e o seu conceito de logica geral, no interior do projeto do sistema da

3

razao pura, da filosofia transcendental, legitimam o “verdadeiro problema da razdo pura”,

dando coeréncia ao todo deste projeto kantiano.

1.3.2.1 A Analitica e Dialética Transcendentais

Dada a exposicdo da logica transcendental, torna-se necessaria a delimitacdo de seu
campo de investigacdo. Kant, na introdugdo a lI6gica transcendental, afirma o imperativo de se
realizar mais uma redug¢do no campo epistemoldgico. Ele explica que em uma “logica
transcendental, isolamos o entendimento (tal como anteriormente a sensibilidade na estética
transcendental) e destacamos apenas do nosso conhecimento a parte do pensamento que tem
origem no entendimento” (A 62/B 87). A primeira reducdo, Kant realizou na estética
transcendental quando isolou a faculdade da sensibilidade dos elementos empiricos. Agora,
no tocante a logica transcendental, além de manter fora de si todos 0s elementos empiricos,
também se exclui a faculdade da sensibilidade, isolando, assim, o entendimento. Deste modo,
apenas os elementos puros envolvidos no processo do conhecimento que se originam no
entendimento é que irdo compor o campo de analise da I6gica transcendental. Porém, isso ndo
significa que ela seja independente da sensibilidade, como foi visto no topico sobre o
entendimento. Kant coloca uma condi¢do sobre o modo de operar desses elementos puros:
“que nos sejam dados objetos na intuicdo a que aquele conhecimento possa ser aplicado. Pois
sem a intuicdo faltam objetos a todo 0 nosso conhecimento e este seria, por isso, totalmente
vazio” (A 62/B 87). Mais uma vez, a necessidade de que o conceito puro possua uma intuigdo

que Ihe corresponda.

Assim como a logica geral, a l6gica transcendental também possui uma divisdo em

analitica e dialética. Kant nos diz que:

a parte da logica transcendental que apresenta os elementos do conhecimento
puro do entendimento e os principios, sem 0s quais nenhum objeto pode, em
absoluto, ser pensado, é a analitica transcendental e, simultaneamente, uma
I6gica da verdade. Porque nenhum conhecimento pode contradizé-la sem que
perca, a0 mesmo tempo, todo o conteldo, isto é, toda a relacdo a qualquer
objeto e, portanto, toda a verdade (A 62/B 87).



A primeira parte da logica transcendental chama-se analitica transcendental, pois,
assim como a analitica da logica geral, ela é responsavel por apresentar os conceitos puros do
entendimento, bem como seus principios, que s&o constituintes do pensamento de objetos, isto
€, sem tais principios ndo seria possivel o conhecimento de nenhum tipo de objeto. E,
portanto, uma “logica da verdade”, pois ela é determinante para 0 conhecimento de objetos.
Se em relacdo a analitica da Idgica geral, determinado conhecimento ndo concordasse com
suas regras e leis, consequentemente este conhecimento perderia sua forma, e, assim, sua
verdade. Ja em relagdo a analitica transcendental, se determinado conhecimento contradisser
seus elementos e principios, necessariamente perdera seu conteddo, mesmo que quanto a
forma este conhecimento concorde com a logica geral, ocasionando assim, a impossibilidade

da verdade objetiva.
Kant, mais uma vez vai alertar sobre o risco de se fazer um uso puro do entendimento:

Como, porém, é muito atraente e sedutor servir-se apenas desses conhecimentos
puros do entendimento e desses principios e ainda utiliza-los para além dos
limites da experiéncia, Unica fornecedora da matéria (dos objetos) a que esses
conceitos puros do entendimento se podem aplicar, corre 0 entendimento o
perigo de, mediante ocas subtilezas, fazer uso material de principios meramente
formais do entendimento puro e de julgar indiscriminadamente sobre objetos
gue ndo nos sdo dados, e que talvez de nenhum modo o possam ser. Como a
légica, verdadeiramente, deveria ser apenas o0 canone para ajuizar do uso
empirico (do entendimento), é abuso dar-lhe o valor de érganon para um uso
geral e ilimitado, e constitui atrevimento julgar, afirmar e decidir sinteticamente
sobre objetos em geral, utilizando somente o entendimento puro. Nesse caso,
seria entdo dialético o uso do entendimento puro (A 63/B 87-88).

O uso material de principios formais é, em si, contraditério. Kant tem consciéncia da
seducdo que tal pratica suscita na mente humana, ansiosa pelo incondicionado. Porém, a
utilizacdo dos mesmos para além dos limites da experiéncia é algo vazio de sentido. Se a
experiéncia é a Unica a fornecer os materiais pelos quais o entendimento pode se debrucar,
onde encontrar o conteudo de que necessita? Ao fazer o uso material de tais principios, cai-se
no erro de julgar sobre objetos que ndo podem nos ser dados. Esta pratica é propria da
metafisica, em que se julga sobre a alma, 0 mundo e Deus, como se tivéssemos intui¢cdes dos
mesmos, que nos forneceriam o contetdo para tais julgamentos. A légica, enquanto canone,
medida para o conhecimento dos objetos, passa a ser drganon, instrumento para o
conhecimento de objetos utilizando-se de suas préprias forgas, sem recorrer aos elementos
fornecidos pela sensibilidade. Esta pretensdo de conhecimento a partir do uso puro do
entendimento é chamada de dialética.

50



De acordo com Kant,

A segunda parte da légica transcendental deve ser, por conseguinte, uma critica
da aparéncia dialética e denomina-se dialética transcendental, ndo como arte de
suscitar dogmaticamente tal aparéncia (arte, infelizmente muito corrente, de
multiplas prestidigitagdes metafisicas), mas enquanto critica do entendimento e
da razdo, relativamente ao seu uso hiperfisico, para desmascarar a falsa
aparéncia de tais presunc@es sem fundamento e reduzir as suas pretensdes de
descoberta e extensdo, que a razdo supde alcancar unicamente gragas aos
principios transcendentais, a simples acdo de julgar o entendimento puro e
acautela-lo de ilusGes sofisticas (A 63-64/B 88).

Diferentemente da dialética da logica geral que é uma “logica do erro”, a dialética
transcendental ¢ uma “critica da aparéncia dialética”. Isto muda todo o sentido, pois
diferentemente da dialética da ldgica geral, que suscitava ao erro, essa visa exatamente criticar
e assim desmascarar a ilusdo ou aparéncia dialética. A dialética transcendental visa, portanto,
criticar a ilusdo dialética, que surge quando o entendimento tenta alcancar o conhecimento por
si proprio. Ao mostrar a ilusdo em que se encontra a razéo, a dialética transcendental revela
que o uso metafisico fundamentado em principios transcendentais é, na realidade, um

conjunto de “ilusdes sofisticas”.

Apds a demonstracdo da necessidade de uma ldgica transcendental, além de uma
I6gica geral, para que seja possivel o conhecimento de objetos, aprofundaremos no préximo
capitulo a analitica transcendental, com o objetivo de demonstrar que possuimos conceitos

puros a priori, as categorias.

51



CAPITULO 2: A DEDUCAO METAFISICA DAS CATEGORIAS

Como ponto de partida deste segundo capitulo, examinaremos o “problema geral da
razao pura”, bem como a proposta de solu¢do, por Kant, chamada ilustrativamente de
“revolucdo copernicana”. O problema geral da razdo pura visa a explicagdo de como sao
possiveis 0s juizos sintéticos a priori. A proposta kantiana de solucionar tal problema versara
sobre a presenca de estruturas transcendentais da mente que legariam o carater necessario e
universal dos juizos sintéticos a priori. A revolugdo copernicana foi essa tentativa de solucao,
que estabeleceu o estatuto transcendental do conhecimento sintético a priori. Kant, tendo
como referéncia a tese de que nosso conhecimento € discursivo e ndo intuitivo, o analisa na
parte da Logica transcendental. Especificamente na Analitica dos Conceitos, na deducao
metafisica, Kant investiga a possibilidade de conceitos puros do entendimento, que

legitimariam o projeto kantiano de uma ldgica transcendental.

2.1 O Problema Geral da Razdo Pura

De acordo com Kant, os varios problemas elencados na Critica da Razdo Pura se

resumem na

[...] férmula de um Udnico problema, pois assim se facilita, ndo s6 0 nosso
proprio trabalho, na medida em que o determinamos rigorosamente, mas
também se torna mais facil a quantos pretendam examinar se o realizamos ou
ndo satisfatoriamente. Ora 0 verdadeiro problema da razdo pura esta contido na
seguinte pergunta: como sao possiveis 0s juizos sintéticos a priori? (B 19).

Até entdo, eram conhecidos, apenas, 0s juizos analiticos e os sintéticos. Os juizos
analiticos emitiam proposi¢cGes a priori, enquanto que 0s juizos sintéticos enunciavam
proposicBes a posteriori. Porém, a ciéncia, em seus juizos, dava exemplos que apontavam
para a existéncia de um novo tipo de juizo que mesclava caracteristicas dos juizos analiticos e
sintéticos: a necessidade e universalidade dos analiticos, somado o elemento de novidade, o
conhecimento novo, préprio dos sintéticos. Esse juizo é o sintético a priori. Ele é a resposta
ao questionamento: Como € possivel saber algo de modo a priori de um objeto situado na
experiéncia?

Se [no juizo sintético a priori] ultrapasso o conceito A para conhecer outro
conceito B, como ligado ao primeiro, em que me apoio, 0 que é que tornara a

52



sintese possivel, jA que ndo tenho, neste caso, a vantagem de a procurar no
campo da experiéncia? [...] Qual é aqui a incégnita X em que se apoia 0
entendimento quando cré encontrar fora do conceito A um predicado B, que lhe
é estranho, mas todavia considera ligado a esse conceito? (B 13).

De posse da existéncia de juizos sintéticos a priori, sobrevém “o verdadeiro problema
da razdo pura”: “como s3o possiveis 0S juizos sintéticos a priori?” O que os fundamenta? A
matematica e a fisica estiveram, por séculos, “[...] em estado tdo vacilante entre incertezas e
contradices [...] simplesmente devido a néo se ter pensado mais cedo neste problema, nem
talvez mesmo na distin¢do entre juizos analiticos e juizos sintéticos” (B 19). Esse “estado

vacilante” se devia ao fato de ndo se ter percebido a existéncia dos juizos sintéticos a priori.

“Na solucdo do problema enunciado estd simultaneamente inclusa a possibilidade do
uso puro da razdo na fundamentacdo e desenvolvimento de todas as ciéncias que contém um
conhecimento tedrico a priori dos objetos [...]” (B 20). Portanto, “é¢ conveniente
interrogarmo-nos como sdo possiveis; que tém de ser possiveis demonstra-o a sua realidade”

(B 20-21). Como consequéncia da descoberta dos juizos sintéticos a priori:

resulta a ideia de uma ciéncia particular [que se pode chamar Critica da Razéo
Pura]. [Porque] a razdo € a faculdade que nos fornece os principios do
conhecimento a priori. Logo, a razdo pura é a que contém os principios para
conhecer algo absolutamente a priori. Um organon da razdo pura seria 0
conjunto desses principios, pelos quais sao adquiridos todos os conhecimentos
puros a priori e realmente constituidos (B 24).

(13

A CRP ¢ o exame critico desse sistema da razdo pura. Uma “propedéutica”: “uma
ciéncia que se limite simplesmente a examinar a razdo pura, suas fontes e limites” (B 25).
Uma “critica transcendental [...] deve fornecer-nos a pedra de toque que decide do valor ou
ndo valor de todos os conhecimentos a priori” (B 26). Kant denomina de transcendental o

conhecimento oriundo deste “organon da razdo pura’:

Chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral se ocupa menos dos
objetos, que do nosso modo de os conhecer, na medida em que este deve ser
possivel a priori. Um sistema de conceitos deste género deveria denominar-se
filosofia transcendental (B 25).

A legitimacdo e explicacdo dos juizos sintéticos a priori se encontram nas
determinagfes transcendentais. As estruturas transcendentais que, mesmo ndo pertencendo
aos objetos, sdo atribuidas a eles pelo sujeito cognoscente, que “possui” estas estruturas. ISto

explica a presenca da universalidade e da necessidade, propria de juizos analiticos, nos juizos

53



sintéticos a priori. Isto é, conhecimentos de ordem empirica, mas ao mesmo tempo a priori. E
a sintese a priori. As estruturas transcendentais sdo a condicdo de possibilidade do

conhecimento a priori dos objetos.
Dito isto,

A filosofia transcendental é a ideia de uma ciéncia para a qual a Critica da
Razdo Pura devera esbocar arquitetonicamente o plano total, isto é, a partir de
principios, com plena garantia da perfeicdo e solidez de todas as partes que
constituem esse edificio. [E o sistema de todos os principios da razdo pura] (A
13/B 27).

A filosofia transcendental €, portanto, a ciéncia que estuda os principios da razédo pura.
Tudo que diz respeito ao conhecimento transcendental de objetos, isto €, o que diz respeito ao
conhecimento de objetos de um modo a priori faz parte do campo de investigacao da filosofia

transcendental.

Analisado o “problema geral da razdo pura”, investiguemos a proposta de solucio

apresentada por Kant, chamada ilustrativamente de “revolu¢do copernicana”.

2.2 A Revolucao Copernicana

Kant, no inicio do Prefacio da segunda edicdo da CRP, afirma que somente “o
resultado permite imediatamente julgar se a elaboracdo dos conhecimentos pertencentes aos
dominios proprios da razdo segue ou ndo a via segura da ciéncia” (B 7). Essa afirmacao
fornece a Kant um critério para avaliacdo do estatuto de conhecimento de um determinado
saber, entre eles, o conjunto dos conhecimentos da razao que é denominado metafisica.

Ao colocar esse problema, Kant constata que, ao longo de séculos, a metafisica
sempre teve dificuldade de alcancar a meta de seguir o “caminho seguro da ciéncia”. Ele
diagnostica esse problema da metafisica com o problema do objeto, isto €, da referéncia do
conhecimento a seu objeto. Isso sugere para Kant que a forma adequada de tentar solucionar o
problema da metafisica estaria no modo de se estabelecer a correta referéncia de seus
conceitos a seu objeto de conhecimento, pois todas as ciéncias que ele examinou a titulo de
exemplo nesse Prefacio, como a matematica ¢ a fisica, deixaram de ser “mero tateio” e
encontraram a “via segura da ciéncia” justamente ao descobrir sua adequada relagdo com seu

objeto: ao estabelecer a correta relagdo com seus objetos especificos, essas ciéncias

54



descobriram a chave para encontrar, cada uma, seu método apropriado de produzir

conhecimento.

Mas, no caso da metafisica, observa Kant:

O destino ndo foi até hoje téo favoravel que permitisse trilhar o caminho seguro
da ciéncia a metafisica, conhecimento especulativo da razdo completamente a
parte e que se eleva inteiramente acima das licbes da experiéncia, mediante
simples conceitos (ndo, como a matematica, aplicando os conceitos intuicéo),
devendo, portanto, a razdo ser discipula de si prdpria (B 14).

Mas, ha ai um problema: de acordo com Kant, a metafisica se caracteriza como
“conhecimento especulativo da razao”. Isso significa que, na metafisica, a razao, sem sair de
seus conceitos, adquire conhecimentos a partir de seus proprios principios, sem necessidade
de recorrer a experiéncia para obter ou verificar os conhecimentos que ela alcanca
exclusivamente a partir de conceitos. A metafisica com isso opera uma passagem do légico ao
ontoldgico, isto €, ela usa as regras do pensamento investigadas pela I6gica para descobrir 0s
objetos que ela quer conhecer puramente por meio da razao e por isso, ao contrario dos
demais conhecimentos, ela ndo tem a experiéncia como guia para indicar seus erros e
exorbitancias.

Nesse ponto, Kant avalia o uso que o metafisico faz da analise para produzir
conhecimento. A metafisica fundamenta-se em juizos analiticos. Ao examinar a funcéo desse
tipo de juizo na producédo de conhecimento, Kant observa que, como se fundamenta em juizos
analiticos, a metafisica ndo recorre a experiéncia. Como é possivel explicar que juizos
analiticos produzam conclusdes sintéticas? A resposta para essa pergunta ¢ que “[...] deve
haver juizos sintéticos a priori” (B 18). Kant percebeu que o fato da metafisica ndo ter
encontrado a via segura da ciéncia se deve ao fato da mesma estar fundamentada sobre juizos
analiticos, isto €, a metafisica comete um erro légico, ao extrair da analise uma conclusao
sintetica.

Deste modo, Kant critica 0 uso do método analitico para produzir ontologia na
metafisica. A inversdo na relacdo entre sujeito e objeto é que vai tornar possiveis 0s juizos
sintéticos a priori, ja que se o objeto regular o conhecimento do sujeito, todos 0s juizos terdo

de ser a posteriori, consequentemente, sua afirmagéo como ciéncia.

A metafisica, na pretensdo de ser afirmada como uma ciéncia deveria, desta forma,
revolucionar o modo como se relaciona com seu objeto, assim como fizeram a matematica e a

fisica. Esse acerto na relagdo com seu objeto é que poderia abrir a possibilidade de

55



conhecimento a priori e, para Kant, o conhecimento a priori € o Unico que pode garantir a

necessidade requerida para o conhecimento objetivo.

Até hoje admitia-se que 0 nosso conhecimento se devia regular pelos objetos;
porém, todas as tentativas para descobrir a priori, mediante conceitos, algo que
ampliasse 0 nosso conhecimento, malogravam-se com este pressuposto.
Tentemos, pois, uma vez, experimentar se ndo se resolverdo melhor as tarefas
da metafisica, admitindo que os objetos se deveriam regular pelo nosso
conhecimento, o que assim ja concorda melhor com o que desejamos, a saber, a
possibilidade de um conhecimento a priori desses objetos, que estabelega algo
sobre eles antes de nos serem dados (B 16).

SO € possivel o conhecimento a priori de um objeto, se o objeto se regular pela
faculdade do conhecimento. Isto é, uma parte do objeto conhecido deve, necessariamente,
“encontrar-se” no proprio sujeito. O conhecimento a priori dos objetos ndo poderia se efetivar
se a nossa intuicdo se regulasse pela natureza do objeto, pois pelo fato de derivar da
experiéncia, o conhecimento teria de ser a posteriori.

Tal “revolucdo” estabeleceu a matematica e a fisica como ciéncias. Por isso, Kant
propde realizar esta “revolu¢do” no conhecimento de modo geral. O grande mérito da
revolucdo copernicana foi fazer conhecer sobre quais principios se assentavam o0
conhecimento humano: as estruturas transcendentais. Tanto a matematica, como a fisica, se
tornaram ciéncias no momento em que descobriram o método apropriado para lidar com seus

objetos especificos.

ApoOs essa explanacdo da “revolugdo copernicana”, que apresentou O estatuto
transcendental do conhecimento humano, passemos a analise da concepcdo kantiana de

conhecimento.

2.3 O Conhecimento em Kant

Neste ponto, investigaremos a concep¢do kantiana de conhecimento, pois uma
pesquisa sobre a necessidade de uma ldgica transcendental s6 faz sentido tendo de anteméo
qual era a concepcao de conhecimento adotada por Kant, em sua CRP.

Para Kant, o conhecimento pode se processar de duas maneiras: ou ele é intuitivo ou
discursivo. Para ilustrar melhor essa exposicdo, vejamos a definicdo que Kant d& sobre o
conhecimento humano: “Assim, o conhecimento de todo o entendimento, pelo menos do

entendimento humano, € um conhecimento por conceitos, que nio ¢ intuitivo, mas discursivo”

56



(A 68/B 93). Aqui, Kant afirma que o conhecimento humano é discursivo, porém nao nega a

possibilidade da existéncia de um intelecto intuitivo.

2.3.1 Intelecto Intuitivo

Kant, na Estética Transcendental expbe que:

N&o querendo considerar o espaco e o tempo formas objetivas de todas as
coisas, resta apenas converté-las em formas subjetivas do nosso modo de
intuicdo, tanto externa como interna; modo que se denomina sensivel, porque
ndo € originario, quer dizer, ndo é um modo de intui¢do tal, que por ele seja
dada a propria existéncia do objeto da intuicdo (modo que se nos afigura sé
poder pertencer ao Ser supremo), antes é dependente da existéncia do objeto e,
por conseguinte, s6 possivel na medida em que a capacidade de representacdo
do sujeito é afetada por esse objeto (B 72).

Kant, portanto, distingue intuicdo sensivel de intuicdo intelectual. A intuicdo humana,
segundo ele, pode ser apenas sensivel. Kant tem consciéncia de que o0 espaco e o tempo nédo
sdo as formas de todas as coisas, mas apenas do nosso modo humano proprio de intuir. Isto €,
a nossa sensibilidade estd configurada a perceber os objetos no tempo e no espaco. Kant
também afirma que essa (nossa) intuicdo é denominada de sensivel exatamente pelo fato de
gue ndo é uma intuicdo originaria, intelectual.

A intuicdo intelectual ou originaria ¢ aquela em que, por meio dela, se d& um
conhecimento direto das coisas em si, ou seja, um conhecimento imediato. Kant atribui tal
intelecto apenas ao ser divino, pois apenas este poderia ter acesso a coisa como ela € em si
mesma e ndo sob o véu do espaco e do tempo.

Dito isso, conclui-se que um intelecto intuitivo ao mesmo tempo em que intui o objeto,
cria-0. Apenas este modo de intuir conhece a coisa em si, ja a intuicdo sensivel humana
conhece unicamente o fendmeno, o aparecer da coisa. Como o conhecimento humano néo é

intuitivo, portanto, deve ser discursivo.

2.3.2 Intelecto Discursivo

Como foi dito anteriormente, o conhecimento humano se realiza por intermédio de
conceitos, sendo assim, discursivo. O conceito faz a mediagéo entre o entendimento e a coisa

representada. Exatamente pelo fato de ser um conhecimento mediado por conceitos, 0 objeto

57



de conhecimento ndo pode ser “dado” ao intelecto humano, sendo possivel apenas o
conhecimento do fenémeno do objeto.

Assim como existem caracteristicas peculiares ao intelecto intuitivo, também existem
aspectos particulares do intelecto discursivo. Analisemos a seguinte passagem da CRP,

extraindo as caracteristicas do intelecto discursivo.

Esta intuicdo, porém, apenas se verifica na medida em que o objeto nos for
dado; o que, por sua vez, s é possivel [pelo menos para nos seres humanos], se
0 objeto afetar o espirito de certa maneira. A capacidade de receber
representacdes (receptividade), gracas a maneira como somos afetados pelos
objetos, denomina-se sensibilidade. Por intermédio, pois, da sensibilidade sao-
nos dados objetos e sO ela nos fornece intuicBes; mas é o entendimento que
pensa esses objetos e € dele que provém os conceitos (A 17/B 31).

Primeira caracteristica: o intelecto discursivo ndo pode criar seu objeto de
conhecimento. Isto fica claro pelo fato de que, como foi discutido anteriormente, o intelecto
humano, por ndo ser intuitivo, originario, ndo pode criar seus objetos. Obviamente este objeto
tem de ser fornecido pela experiéncia.

Segunda caracteristica: € uma consequéncia légica da primeira. Se o intelecto humano
ndo pode criar seus objetos, pois ndo é um intelecto intuitivo, originario, consequentemente €
preciso que o objeto seja dado.

Terceira caracteristica: 0s objetos sdo dados pela intuicdo sensivel. Isto €, apenas por
intermédio da sensibilidade é que os objetos sdo dados ao intelecto. Bem como, somente a
sensibilidade pode nos fornecer intuicdes. Possuimos intuicBes sensiveis, ndo intuicdes
intelectuais.

Quarta caracteristica: o intelecto humano apenas conhece o0s objetos, que antes nos
foram dados, por intermédio de conceitos. Podemos ter intuicdes sensiveis dos objetos, mas o
conhecimento destes se da pelo entendimento.

Apoés a andlise do intelecto discursivo em suas caracteristicas bésicas, chegamos a
conclusdo de que a concepc¢do de conhecimento humano que Kant investiga na CRP é de tipo
discursivo. Constatamos também, que nosso intelecto possui duas faculdades envolvidas no
processo do conhecimento: uma primeira que “receba” o objeto dado e uma segunda que
“pense” por conceitos tais objetos. Tais faculdades sdo, como vimos, respectivamente, a
sensibilidade e o entendimento. Passemos a analise do entendimento, especificamente quanto

a possibilidade de conceitos puros, presente na analitica transcendental.

58



2.4 A Analitica Transcendental

Kant ird apresentar os critérios que a analitica transcendental deve cumprir:

Deveréd nela atender-se ao seguinte: 1. Que 0s conceitos sejam puros e ndo
empiricos. 2. Que ndo pertencam a intuicdo nem a sensibilidade, mas ao
pensamento e ao entendimento. 3. Que sejam conceitos elementares e sejam
bem distintos dos derivados ou dos compostos de conceitos elementares. 4. Que
a sua tabua seja completa e abranja totalmente o campo do entendimento puro
(A 64/B 89).

Kant exibe quatro critérios que a analitica transcendental deve atender. Primeiramente,
é preciso que nenhum elemento empirico se misture aos conceitos. Estes devem ter sua
origem no entendimento, sendo, deste modo, puros. Deixar fora tudo aquilo que provenha da
experiéncia deve ser a primeira reducéo a ser realizada no entendimento. O segundo critério é
consequéncia logica do primeiro, pois um conceito puro necessariamente possui sua origem
no entendimento e ndo na intuicdo e na sensibilidade, recordando que a sensibilidade é a
faculdade de intuicGes e ndo de conceitos. Os conceitos sdo unicamente produzidos pelo
entendimento. O terceiro critério exigido para a analitica transcendental exige que tais
conceitos puros ¢ originados no entendimento sejam “elementares”, isto €, que sejam o
principio pelo qual podem surgir os “conceitos derivados”. Ao se constatar que tais conceitos
ndo podem ser derivados de outros conceitos comprova-se a origem pura dos mesmos, bem
como a legitimidade do conhecimento a priori dos objetos. Para se chegar ao fato de que séo
elementares, deve-se descobrir o critério que distingue conceitos elementares de conceitos
derivados, assim como, de conjuntos de conceitos elementares. O ultimo critério apresentado
por Kant consiste em conseguir de um modo seguro o conhecimento da totalidade dos
conceitos puros, construindo, assim, uma “tdbua completa” que descreva de forma completa o

entendimento humanao.

Apenas atendendo a estes quatro critérios, a analitica transcendental poderia se
constituir como uma auténtica “logica transcendental da verdade”, possibilitando a
fundamentagdo do conhecimento a priori dos objetos.

Entretanto, segundo Kant,

[...] esta integral perfei¢cdo de uma ciéncia ndo pode ser aceite com confianca se

assentar apenas sobre o calculo aproximativo de um agregado, obtido por
simples tentativas; dai que seja somente possivel mediante uma ideia da

59



totalidade do conhecimento a priori do entendimento e [pela] divisdo,
determinada a partir dessa ideia, dos conceitos que o constituem, por
conseguinte pela sua interconexao num sistema (A 64-65/B 89).

Essa adverténcia kantiana serve para nao recair no mesmo erro cometido pelos l6gicos,
que ao tentarem construir uma “tabua completa” dos conceitos do entendimento, recorriam a
“calculos aproximativos”, fundamentados sobre probabilidades. Desse modo, ndo ¢ possivel
chegar ao rigor cientifico que essa tarefa exige. E necessario um “fio condutor” que possibilite
um conhecimento aprofundado e de conjunto do conhecimento a priori, bem como, da divisao
desse conjunto em elementos constitutivos, 0s conceitos puros, e relacdes, ou principios, que

conectam tais conceitos no todo do entendimento.

O entendimento, pelo fato de ser independente tanto da experiéncia, como da

sensibilidade, € que pode constituir em si um conjunto autbnomo, como nos diz Kant:

Dai que o conjunto do seu conhecimento constitua um sistema, a abranger e
determinar por uma ideia, sistema cuja perfeicdo e articulacdo possa oferecer,
ao mesmo tempo, uma pedra de toque da exatiddo e genuinidade de todos os
conhecimentos gue nele se incluam. Toda esta parte da l6gica transcendental é
constituida por dois livros, dos quais o primeiro contém 0s conceitos e o outro
os principios do entendimento puro (A 65/B 90).

De acordo com Kant, o sistema de um entendimento puro é determinado por uma ideia
que ¢ “fio condutor”. Essa ideia da o contorno do sistema e ¢ também responsavel por ser a
“pedra de toque” que legitima todos os conhecimentos produzidos pelo sistema. No final da
citacdo, Kant apresenta a divisdo da analitica transcendental em dois livros: a analitica dos
conceitos e a analitica dos principios. O primeiro livro contendo a analise dos conceitos puros

do entendimento e o segundo livro com os principios pelos quais opera o entendimento.

Nossa pesquisa restringe-se ao problema da legitimidade do projeto kantiano de uma
I6gica transcendental. Por isso, investigaremos apenas o livro da analitica dos conceitos.
Conseguindo-se demonstrar a existéncia de conceitos puros originarios do entendimento,
apresenta-se a necessidade de uma ciéncia que os estude, a légica transcendental, como

também, o caréater a priori do conhecimento humano.

2.4.1 A Analitica dos Conceitos

60



A analitica dos conceitos é a primeira parte da analitica transcendental. Kant da a

seguinte defini¢do de analitica dos conceitos:

Por analitica dos conceitos entendo ndo a analise dos mesmos ou 0 processo
corrente em investigacdes filoséficas, de decompor, segundo o seu conteldo, 0s
conceitos que se oferecem e clarifica-los, mas a decomposicdo, ainda pouco
tentada, da propria faculdade do entendimento, para examinar a possibilidade
dos conceitos a priori, procurando-os somente no entendimento, como seu lugar
de origem, e analisando em geral o uso puro do entendimento; esta é
propriamente a tarefa de uma filosofia transcendental; o demais é o tratamento
I6gico dos conceitos na filosofia em geral (A 65-66/B 90-91).

Examinando ao “pé da letra” a expressdo “analitica dos conceitos”, tem-Se a impressao
de que significa uma andlise dos conceitos, isto €, decompor 0s conceitos para melhor
compreendé-los. Porém, Kant quer nos explicar que analitica dos conceitos significa a
decomposi¢do, mas ndo dos conceitos e sim, da propria faculdade do entendimento. Esta
decomposicdo visa investigar a origem a priori dos conceitos no entendimento, bem como o
modo como se processa 0 uso puro do entendimento. Kant vai dizer que este duplo papel de
investigar a origem a priori dos conceitos no entendimento e 0 uso puro do mesmo €
propriamente a funcdo da filosofia transcendental, especificamente de uma ldgica
transcendental. Analisar a faculdade do entendimento e ndo uma decomposi¢do dos conceitos,

eis 0 que Kant propde com a analitica dos conceitos.

Kant, ao final da introducdo a analitica dos conceitos, traca o itinerario a ser seguido

por esta parte da CRP:

Seguiremos pois 0s conceitos puros até aos seus primeiros germes e disposicoes
no entendimento humano, onde se encontram preparados, até que, finalmente,
por ocasido da experiéncia, se desenvolvam e, libertos pelo mesmo
entendimento das condi¢bes empiricas que lhe sdo inerentes, sejam
apresentados em toda a sua pureza (A 66/B 91).

Essa apresentacdo por Kant revela os conceitos como “gérmens”, sementes situadas no
mais profundo do entendimento humano, e que, ao alcangarem o “solo fértil” da experiéncia,
germinam e ao alcangarem o pleno desenvolvimento, possam ser apresentados como

conceitos puros, livres da experiéncia que os colocou em atividade.

2.4.1.1 O Processo de Descoberta dos Conceitos Puros: o Fio Condutor

61



Kant denuncia o método utilizado pelos 16gicos que o precederam no tocante a analise

e descricdo das faculdades envolvidas no processo do conhecimento. Segundo ele,

guando se pde em jogo uma faculdade de conhecimento, surgem, consoante as
diferentes circunstancias, diversos conceitos, que dao a conhecer essa faculdade
e se podem reunir numa lista mais ou menos pormenorizada, conforme o tempo
aplicado na sua observacgdo e o grau de perspicacia com que se procedeu. N&o
se poderd nunca determinar com segurancga, por este processo, de certo modo
mecanico, quando estara terminada tal investigacdo. Também o0s conceitos, que
assim se descobrem ocasionalmente, ndo apresentam nenhuma ordem nem
unidade sistemética; sdo por fim agrupados por analogias e conforme a
grandeza do seu conteudo, desde os mais simples aos mais complexos,
colocados em séries que nada tém de sistematicas, embora de certo modo
estabelecidas metodicamente (A 66-67/B 91-92).

Nessa passagem, Kant critica 0 modo como se procedia a analise das faculdades do
conhecimento, pelos logicos. Eles realizavam a analise das faculdades do conhecimento de
um modo mecanico. Ao final do processo recolhiam conceitos em listas, que descreviam a
faculdade analisada. Kant ndo concorda com esta metodologia aplicada. Para ele, esse método
jamais podera descrever com seguranca se tal processo de fato foi encerrado, ou se ficou algo
omitido. Isso é constatado pelo fato de que os conceitos que foram descobertos pela analise
ndo apresentarem ‘“nenhuma ordem, nem unidade sistematica”, e ainda serem agrupados por
semelhangas internas, mas sem a presenga de um “fio condutor” que de fato proporcionaria a
ordem e unidade sistematica, requeridas por uma tarefa como € a anélise de uma faculdade do

conhecimento.

Kant afirma que € papel da filosofia transcendental a busca por este “fio condutor”,

unico modo de se proceder corretamente a uma andlise da faculdade do conhecimento:

A filosofia transcendental tem a vantagem, mas também a obrigag&o de procurar
esses conceitos segundo um principio; porque brotam do entendimento como de
uma unidade absoluta, puros e sem mistura, tém de se ligar entre si segundo um
conceito ou uma ideia. Tal conexdo, porém, fornece-nos uma regra pela qual se
pode determinar a priori 0 lugar de cada conceito puro do entendimento e a
integridade de todos em conjunto; o que, de outro modo, estaria dependente do
capricho ou do acaso (A 67/B 92).

Se a filosofia transcendental visa ser um testamento das formas a priori do intelecto
humano, consequentemente ela deve ter por ‘“obrigagdo” analisar a faculdade do
conhecimento segundo um fio condutor. Do mesmo modo, a ldgica transcendental deve
iniciar a procura aos principios puros do entendimento seguindo um principio. Principio este

que serd determinante para o sucesso ou fracasso de tal empreitada. A pista para esse

62



principio é que se cada conceito brota do entendimento e que, o entendimento é a origem
comum de todos eles, necessariamente eles tém de manter unidos entre si por meio de um
principio comum. Do contrario, ndo seria possivel a constituicdo do entendimento como uma
faculdade sistematica e autbnoma do conhecimento. A conexdo existente no sistema revela
que existe uma “regra” que tanto determina o I6cus de cada conceito puro, como o modo de
operar do conjunto. Pois, se assim ndo o fosse, 0 que constituiria 0 entendimento como esse
todo sistematico, autbnomo e fungdes proprias? Um “fio condutor” €, portanto, essencial para

a explicacdo do entendimento, como também para se proceder a uma anélise do mesmo.

2.4.1.2 O Uso Logico do Entendimento

Como foi visto no tdpico que trata sobre o intelecto discursivo, 0 nosso intelecto ndo é
intuitivo. A intuigdo € propria de nossa sensibilidade e ndo do nosso intelecto. Deste modo, se
o entendimento ndo € uma faculdade de intuicGes, apenas pode ser de conceitos. Pois,
segundo Kant: “Fora da intui¢do, ndo ha outro modo de conhecer sendo por conceitos. Assim,
0 conhecimento de todo o entendimento, pelo menos do entendimento humano, é um
conhecimento por conceitos, que ndo ¢ intuitivo, mas discursivo” (B 93). Se ndo conhecemos
por intuicdo, conhecemos por meio de conceitos. Ndo podemos conhecer intuitivamente a

natureza das coisas, mas apenas discursivamente, de uma forma universal. Segundo Kant,

Todas as intuigcdes, enquanto sensiveis, assentam em afeccdes e 0s conceitos,
por sua vez, em fungdes. Entendo por funcdo a unidade da a¢&o que consiste em
ordenar diversas representagfes sob uma representacdo comum. Os conceitos
fundam-se, pois, sobre a espontaneidade do pensamento, tal como as intui¢fes
sensiveis sobre a receptividade das impressfes. O entendimento ndo pode fazer
outro uso destes conceitos a ndo ser, por seu intermédio, formular juizos (A
68/B 93).

As intuicbes, pelo fato de serem sensiveis, estdo fundamentadas sobre afeccgdes.
Afeccdo deriva de afeto. Segundo o Dicionario Kant, afecgdo e afeto ‘“’excluem a soberania
da razdo’ e ‘pertencem a sensibilidade’” (CAYGILL, 2000, p. 11). Dada esta definicao de
afeto, corrobora-se a ideia de que nossas intuigdes estdo fundamentadas sobre a sensibilidade.
Por sua vez, nossos conceitos estdo fundamentados sobre fungdes. As funcgdes sdo, na
realidade, capacidades prdprias do entendimento de unificar varias representacdes sob uma

representacdo comum. Esta espontaneidade do entendimento de unificar representacfes é o

63



fundamento dos conceitos. Ao final da passagem, Kant afirmara que o entendimento usa 0s

conceitos para emitir juizos.

Segundo Kant, o “juizo ¢, pois, o conhecimento mediato de um objeto, portanto a
representacdo de uma representacdo desse objeto” (A 68/B 93). Isto porque, como “nenhuma
representacdo, exceto a intuicdo, se refere imediatamente ao objeto, um conceito nunca é
referido imediatamente a um objeto, mas a qualquer outra representacao (quer seja intuicdo ou
mesmo ja conceito)” (A 68/B 93). Por ser um conhecimento mediato, o juizo é representacdo
de representacdo. Apenas a intuicdo é uma representacdo imediata de objetos. J& o juizo pode
ser representacao de outra representacdo, sendo esta, representacdo de uma intuicdo, ou pode

ser ja a representacdo de uma intuicdo. Para Kant,

Em cada juizo ha um conceito valido para diversos conceitos e que, nesta
pluralidade, compreende também uma dada representacdo, referindo-se esta
Gltima imediatamente ao objeto. Assim, neste juizo, por exemplo, todos os
corpos sdo divisiveis, o conceito de divisivel refere-se a diversos outros
conceitos; entre eles refere-se aqui, particularmente, ao conceito de corpo, e
este, por sua vez, a certos fendmenos que se apresentam a nés. Estes objetos
sdo, pois, apresentados mediatamente pelo conceito de divisibilidade (A 68-
69/B 93-94).

Ao tomar como exemplo o conceito de divisibilidade, Kant demonstra que tal conceito
refere-se a varios outros, s6 que na expressao “todos os corpos sdo divisiveis”, esta referindo-
se ao conceito “corpo”. Ja o conceito “corpo” também se refere a varios elementos que nos
sdo apresentados pela sensibilidade, como um gato, uma maca. Estes objetos ndo nos séo
conhecidos diretamente, mas indiretamente pela mediagdo dos conceitos.

Ainda de acordo com Kant,

[...] todos os juizos sdo fungdes da unidade entre as nossas representacdes, ja
que, em vez de uma representacdo imediata, se carece, para conhecimento do
objeto, de uma mais elevada, que inclua em si a primeira e outras mais, e deste
modo se reinem num s6 muitos conhecimentos possiveis [...] (A 69/B 94).

Devido a complexidade do conhecimento humano, ao invés de uma representacédo
mediata para cada objeto conhecido, possuimos uma representacdo “mais elevada” que
carrega em si varias outras. Porque caso para cada objeto tivéssemos uma representacdo
particular, seria extremamente penosa a comunicacao e o aprendizado. Por exemplo: reunimos
sob o titulo de uma tnica representacdo “gato” vérios individuos. Do contrario, se nossas

representacdes fossem imediatas, para cada “gato” teriamos um conceito diferente. Por isso,

64



0s juizos sdo estas funcBes que unificam as varias representacdes que possuimos. Ainda mais,
segundo Kant, “podemos, contudo, reduzir a juizos todas as agdes do entendimento, de tal
modo que o entendimento em geral pode ser representado como uma faculdade de julgar” (A
69/B 94). Kant denomina o entendimento de “faculdade de julgar”. Se todas as atividades que
0 juizo realiza sdo, na realidade, julgamentos, esta definicdo cabe perfeitamente para o

entendimento.

O juizo ¢, desta maneira, “uma capacidade de pensar. Ora pensar ¢ conhecer por
conceitos. Os conceitos, porém, referem-se, enquanto predicados de juizos possiveis, a
qualquer representa¢ao de um objeto ainda indeterminado” (A 69/B 94). Para Kant, o pensar €
um conhecer por intermédio de conceitos. Na realidade, tudo que pensamento é conceito. O
nosso pensamento é marcado pela universalidade do conceito. Ndo pensamos o singular, mas

0 universal.

Finalizando, ¢é possivel encontrar “[...] todas as fun¢des do entendimento, se pudermos
expor totalmente as fun¢des da unidade nos juizos” (A 69/B 94). Portanto, o “fio condutor”,
essencial para se proceder a uma anélise do entendimento esta no modo pelo qual o juizo
opera unidade entre diversas representacdes. Ao se expor estas funcdes de unidade é possivel
encontrar o sistema completo das funcdes do entendimento, e, assim, a tabua completa dos

conceitos puros.

2.5 A Deducédo Metafisica das Categorias

Segundo o Dicionario Kant,

Em cada uma das analiticas das trés criticas, Kant oferece uma deducéo [...]. A
deducéo filosofica em cada uma das trés criticas é requerida para justificar a
posse e/ou 0 emprego dos conceitos puros tedricos do entendimento, 0s
principios praticos da razdo prética pura e 0s juizos estéticos do gosto
(CAYGILL, 2000, p. 91).

A deducdo metafisica tem por finalidade estabelecer a quantidade e a identidade de
cada categoria do entendimento por intermedio das formas do juizo. No tocante a Critica da
Razdo Pura, a dedugdo visa legitimar a existéncia e o uso dos conceitos puros do
entendimento. A dedugdo que demonstra a existéncia de tais conceitos é chamada de deducéo

metafisica, ja a que legitima o uso a priori de tais conceitos é a deducdo transcendental, que

65



ndo serd objeto de estudo deste trabalho. A deducdo metafisica se estende dos 8 9 a 12 da

Analitica dos Conceitos.

2.5.1 A Funcdo Ldgica do Entendimento nos Juizos

De acordo com Kant, o entendimento desempenha uma funcéo puramente formal nos
juizos:
Se abstrairmos de todo o contelido de um juizo em geral e atendermos apenas a
simples forma do entendimento, encontramos que nele a funcéo do pensamento
pode reduzir-se a quatro rubricas, cada uma das quais contém trés momentos.
Podem comodamente apresentar-se na seguinte tabua: 1. Quantidade dos juizos:
Universais, Particulares, Singulares; 2. Qualidade: Afirmativos, Negativos,

Infinitos; 3. Relagdo: Categoricos, Hipotéticos, Disjuntivos; 4. Modalidade:
Problematicos, Assertoricos, Apoditicos (A 70/B 95).

Kant revela que ao se abstrair de um juizo todo o seu conteddo, restando, assim, apenas
a sua forma, percebe-se nelas as funcBes do pensamento. Sendo estas classificadas em quatro

grupos, e em cada grupo trés fungoes.

Kant, entdo, apresenta a tdbua das funcGes do juizo com suas doze funcGes.

Analisemos pormenorizadamente cada grupo e suas respectivas funcdes.

2.5.1.1 Primeiro Grupo: a Quantidade dos Juizos

A quantidade de um juizo é dependente da extensdo do seu sujeito. Dito isto, em
relacdo a quantidade, eles podem ser:

Universais: um juizo é universal quando o seu sujeito possui extensdo universal. Por
exemplo: Todo homem ¢ mortal. O sujeito “homem” ¢ universal, pois abrange o conjunto de
todos os homens;

Particulares: um juizo € particular quando o seu sujeito possui extensao particular. Exemplo:
Alguns animais sdo homens. O sujeito “animais” ¢ particular, pois apenas uma parte dos

animais € que sao homens;



3-

Singulares: um juizo é singular quando o seu sujeito possui extensdo singular. Por exemplo:
Este talher ¢ de prata. O sujeito “talher” € singular, pois a particula “este” esta se referindo a

um unico individuo “talher”.

2.5.1.2 Segundo grupo: a qualidade dos juizos

A qualidade de um juizo € dependente do carater afirmativo ou negativo da copula

entre sujeito e predicado. Dito isto, em relacdo a qualidade, eles podem ser:

Afirmativos: um juizo é afirmativo quando a cdpula entre sujeito e predicado possuir valor
afirmativo. Por exemplo: Todo homem é mortal. A copula possui valor positivo, pois o sujeito
“homem” € “mortal”;

Negativos: um juizo € negativo quando a coOpula entre sujeito e predicado possuir valor
negativo. Exemplo: Todo homem néo é imortal. A copula possui valor negativo, pois o sujeito
“homem” ndo € “imortal”;

Infinitos: um juizo é infinito quando colocamos o sujeito em algum conceito que ndo esta
determinado no juizo, portanto, estd no “infinito” de possibilidades, menos no predicado do
juizo. Por exemplo: A alma é ndo mortal. Determinamos que a alma esta no conjunto dos
seres ndo passiveis de morrer, mas ndo determinamos qual €, entdo, o conceito em que 0

sujeito “alma” foi colocado. E uma determinacdo pela via negativa.

2.5.1.3 Terceiro Grupo: a Relagdo dos Juizos

A “relagdo” de um juizo diz respeito as relagdes estabelecidas entre 0 sujeito e o

predicado de um juizo. Dito isto, no tocante a relacéo, eles podem ser:

Categoricos: um juizo € categdrico quando existe uma relacdo, entre sujeito e predicado, de
subsisténcia e de ineréncia. Isto é, quando o predicado esta inserido no sujeito. Por exemplo:
A parede ¢ verde. O predicado “verde” esta inserido no sujeito “parede”;

Hipotéticos: quando dois juizos estdo conectados um ao outro pela causalidade sdo juizos

hipotéticos. O juizo que causa o outro é denominado de antecedente; ja o que é causado é



denominado de consequente. Exemplo: “Se houver justica perfeita, o mau obstinado sera
castigado [...]” (A 73/B 98). Neste juizo existe uma relagédo de causa e efeito;

Disjuntivos: Segundo Kant, “o juizo disjuntivo encerra uma relagdo de duas ou mais
proposi¢Ges, mas ndo uma relacdo de consequéncia, antes de oposic¢do logica, porquanto a
esfera de uma exclui a da outra; mas também a de comunidade porque ambas, em conjunto,
perfazem a esfera do conhecimento propriamente dito” (A 73/B 99). Isto €, assim como 0s
juizos hipotéticos, os juizos disjuntivos também apresentam uma relacdo entre si, porém, ndo
uma relagdo de causa e efeito, mas de oposi¢do, explicitada pela particula “ou”. Mas a relacao
entre 0s juizos disjuntivos ndo é apenas de oposicdo, é também de comunhd&o, pois cada um
precisa do outro para que o seu sentido seja explicitado, e assim, o sentido do conjunto dos
juizos. Por exemplo: “[...] quando digo que o mundo existe por cego acaso, ou por
necessidade interior ou por causa exterior, cada uma destas proposi¢es corresponde a uma
parte da esfera do conhecimento possivel acerca da existéncia de um mundo em geral, e todas,
em conjunto, a totalidade da esfera” (A 74/B 99). Vemos no exemplo varias probabilidades a
cerca da existéncia do mundo. Cada uma necessariamente exclui de si a outra. Porém, para o

conhecimento do conjunto é preciso a unido de todas para que o sentido seja completo.

2.5.1.4 Quarto Grupo: a Modalidade dos Juizos

A modalidade de um juizo ndo se refere ao conteldo do mesmo, como se referiam a
quantidade, a qualidade e a relagdo. A modalidade se refere unicamente “ao valor da copula
em relagdo ao pensamento em geral” (B 100). Ela refere-se, portanto, unicamente a forma do

juizo. Dito isto, em relacdo a modalidade, eles podem ser:

Problematicos: um juizo é problematico quando o valor da cépula indica possibilidade. Por
exemplo: “o mundo existe por cego acaso” (A 75/B 100). E possivel que seja desta forma;
Assertdricos: um juizo é assertérico quando o valor da cépula é considerado verdadeiro.
Exemplo: Este animal é um gato. Se o animal a que o juizo esta se referindo for de fato um
gato, o juizo sera verdadeiro, portanto, assertorico;

Apoditicos: um juizo é apoditico quando o valor da copula exprime uma necessidade logica.
Por exemplo: O todo é maior que uma parte. Esta presente neste juizo a necessidade ldgica de

que o universal é maior que o particular.

68



2.5.2 As Categorias como Conceitos puros do Entendimento

Kant inicia o 8 10 da analitica dos conceitos retomando a distin¢do entre légica geral e
I6gica transcendental:

A logica geral abstrai, como repetidas vezes dissemos, de todo o contedo do
conhecimento e espera que, por outra via, seja ela qual for, sejam dadas
representagbes para as transformar em conceitos, 0 que se processa
analiticamente. Em contrapartida, a 14gica transcendental defronta-se com um
diverso da sensibilidade a priori, que a estética transcendental lhe fornece, para
dar uma matéria aos conceitos puros do entendimento, sem a qual esta logica
seria destituida de conteldo, portanto completamente vazia (A 77/B 102).

A logica geral pelo processo de andlise, ao receber representacGes, transforma-a em
conceitos. J& a légica transcendental também necessita receber o contetdo das representacoes
da estética transcendental para subsumi-las em conceitos. A diferenca esta no fato de que a
I6gica geral transforma analiticamente as representacdes em conceitos, ja a logica
transcendental inclui as intuicdes em conceitos pré-existentes. Deste modo, a légica geral
necessita das representacbes da sensibilidade para formar os conceitos, j& na ldgica
transcendental estes conceitos sdo puros. No entanto, ambas sem esta matéria fornecida pela

sensibilidade sdo vazias de contetdo.

2.5.2.1 A Sintese como Elo entre a Tabua dos Juizos e a Tabua das Categorias

A sintese é o fundamento da légica transcendental. E ela que produz o conhecimento

sintético a priori, e assim, o proprio conhecimento humano, ligando intui¢bes a conceitos.

Segundo Kant, a nossa sensibilidade é a receptividade da mente de receber
representacdes de objetos. “Porém, a espontaneidade do nosso pensamento exige que este
diverso seja percorrido, recebido e ligado de determinado modo para que se converta em
conhecimento. A este ato dou o nome de sintese” (A 76/B 102). J& o entendimento que € a
espontaneidade de nossa mente, tem por papel receber o dado sensivel e “ligado” de um modo

especifico, constituindo, assim, o conhecimento. Este ato do entendimento € a sintese.

Kant da a seguinte denomina¢do de sintese: “Entendo, pois por sintese, na acepcao
mais geral da palavra, o ato de juntar, umas as outras, diversas representagdes e conceber a

sua diversidade num conhecimento” (A 76/B 103). A sintese é o ato de unir representacdes,

69



para que desta unido surja o conhecimento. A sintese, para Kant, pode ser pura ou empirica. E

pura quando o diverso que sera unido ndo pertence a experiéncia, mas a propria mente. E

empirica quando o diverso é dado pela experiéncia.

A sintese do conhecimento é anterior & sua analise. Pois uma representacdo s6 pode
ser dividida se antes tiver sido unida. Deste modo, é impossivel um conceito ser de origem
analitica como nos diz a ldgica geral, sem antes ter sido gerado pela sintese. Segundo Kant,
“[...] é a sintese que, na verdade, reune os elementos para os conhecimentos € os une num
determinado conteudo; €, pois a ela que temos de atender em primeiro lugar, se quisermos
julgar sobre a primeira origem do nosso conhecimento” (A 77/B 103). Esta recomendacao
kantiana € de suma importancia para a compreensdo de seu projeto de uma logica
transcendental. Enquanto que, para a ldgica geral, era preciso investigar a origem do
conhecimento a partir do processo de analise, pelo qual o entendimento ao receber
representacdes, as transformava em conceitos. Pela logica transcendental, a origem do
conhecimento esta na sintese, pois é ela que relne e une os elementos do conhecimento. De

acordo com Kant,

A sintese em geral é, como veremos mais adiante, um simples efeito da
imaginacdo, funcdo cega, embora imprescindivel, da alma, sem a qual nunca
teriamos conhecimento algum, mas da qual muito raramente temos consciéncia.
Todavia, reportar essa sintese a conceitos € uma funcdo que compete ao
entendimento e pela qual ele nos proporciona pela primeira vez conhecimento
no sentido préprio da palavra (A 78/B 103).

A sintese como um ato da imaginagao ¢ algo “cego”, pois ndo tomamos consciéncia de
sua atividade. Porém, sem sua func¢éo, ndo seria possivel o conhecimento. Quando esta sintese

é realizada pelo entendimento em conceitos é que surge o conhecimento. Segundo Kant,

A sintese pura, representada de uma maneira universal, da o conceito puro do
entendimento. Entendo, porém, por esta sintese, a que assenta sobre um
fundamento da unidade sintética a priori: assim, a nossa numeracdo é uma
sintese segundo conceitos (0 que é sobretudo evidente nos nimeros elevados),
porgue se processa segundo um fundamento comum da unidade (o da dezena,
por exemplo). Sob este conceito é, pois, necessaria a unidade da sintese do
diverso (A 78/B 104).

E pela sintese pura que surge o conceito puro. O fundamento dela é a “unidade

sintética a priori”, uma unidade sintética originaria, antes de toda experiéncia.

Kant apresenta trés elementos necessarios para se efetivar o conhecimento a priori:

70



Diversas representacfes sdo reduzidas, analiticamente, a um conceito (questdo
de que trata a I6gica geral). Mas a logica transcendental ensina-nos a reduzir a
conceitos, ndo as representacdes, mas a sintese pura das representagdes. O que
primeiro nos tem de ser dado para efeito do conhecimento de todos 0s objetos a
priori é o diverso da intui¢do pura; a sintese desse diverso pela imaginacdo é o
segundo passo, que ndo proporciona ainda conhecimento. Os conceitos, que
conferem unidade a esta sintese pura e consistem unicamente na representacdo
desta unidade sintética necessaria, sdo o terceiro passo para 0 conhecimento de
um dado objeto e assentam no entendimento (A 78-79/B 104).

Inicialmente, Kant distingue 0 modo como as légicas geral e transcendental operavam
a constituicdo de conceitos. Em seguida, ele nos apresenta 0os passos a serem realizados na
constituicdo do conhecimento a priori. Inicialmente deve ser dado o diverso da intuicdo pura
(espaco e tempo), para que em um segundo momento este diverso seja sintetizado pela
imaginagdo. Por fim, o conceito puro dara unidade a sintese. Resumindo, o primeiro elemento
é o préoprio material sensivel, depois a imaginacdo sintetiza sob as intuicBes puras este
diverso, e, por fim, a imaginacdo sintetiza a intuicdo sensivel nos conceitos puros. Estes trés

passos tornam possivel o conhecimento a priori dos objetos. Ainda de acordo com Kant:

A mesma funcdo, que confere unidade as diversas representacdes num juizo, da
também unidade & mera sintese de representagdes diversas numa intuicéo; tal
unidade, expressa de modo geral, designa-se por conceito puro do
entendimento. O mesmo entendimento, pois, e isto através dos mesmos atos
pelos quais realizou nos conceitos, mediante a unidade analitica, a forma légica
de um juizo, introduz também, mediante a unidade sintética do diverso na
intuicdo em geral, um contetdo transcendental nas suas representacdes do
diverso; por esse motivo se da a estas representacfes 0 nome de conceitos puros
do entendimento, que se referem a priori aos objetos, 0 que ndo é do alcance da
I6gica geral (A 79/B 104-105).

A funcdo que da unidade a forma do juizo, também unifica o contetido da intuicdo. O
conceito puro €, pois a unidade da sintese das representacdes de uma intuicdo. E proprio do
entendimento realizar tanto a “unidade analitica” dos conceitos, dando origem a forma légica
do juizo, como a “unidade sintética” que origina os conceitos puros. A unidade analitica ¢ um
procedimento realizado pela logica geral, e que tem como resultado a forma légica do juizo,
com sua tabua dos juizos. Ja a unidade sintética é realizada pela légica transcendental, tendo
por base a forma ldgica do juizo e, assim, originando 0s conceitos puros (a tabua das
categorias). Os conceitos puros possuem uma referéncia a priori aos objetos. Como eles

pertencem a logica transcendental, sua investigacdo ultrapassa os limites da logica geral.

A sintese pura &, portanto, o elo entre a tabua dos juizos e a tabua das categorias.

71



Dessa maneira, segundo Kant,

[...] originam-se tantos conceitos puros do entendimento, referidos a priori a
objetos da intuicdo em geral, quantas as funcbes l6gicas em todos 0s juizos
possiveis que ha na tabua anterior; pois o entendimento esgota-se totalmente
nessas fungdes e a sua capacidade mede-se totalmente por elas. Chamaremos a
estes conceitos categorias, como Aristoteles, ja que o nosso proposito é, de
inicio, idéntico ao seu, embora na execucdo dele se afaste consideravelmente (A
79-80/B 105).

Para cada funcéo ldgica corresponde um conceito puro. O entendimento é demarcado
pelas fungdes logicas. Kant atribui 0 mesmo nome aos conceitos puros que Aristoteles
atribuiu: categorias. O objetivo de ambos os filosofos era elaborar um testamento do
entendimento humano. Porém, Aristételes queria determinar o conhecimento humano
puramente a partir da légica geral, por meio do método analitico. J& para Kant, o

conhecimento era produzido a partir da légica transcendental, por intermédio da sintese.

Eis a “tabua das categorias”:

1. Da Quantidade: Unidade, Pluralidade, Totalidade; 2.Da Qualidade:
Realidade, Negacdo, Limitagdo; 3.Da Relagdo: Ineréncia e Subsisténcia
(substantia et accidens), Causalidade e Dependéncia (causa e efeito),
Comunidade (agdo reciproca entre o agente e o paciente); 4. Da Modalidade:
Possibilidade — Impossibilidade, Existéncia — N&o existéncia, Necessidade —
Contingéncia (A 80/B 106).

Sd0 em numero doze os conceitos puros do entendimento. A tabua das categorias
possui quatro classes, contendo, cada uma, trés categorias. A primeira e segunda classe
referem-se aos objetos dados na intuicdo. Ja a terceira e quarta classe fazem referéncia a
existéncia dos mesmos. Em cada classe a terceira categoria é fruto da ligacdo da primeira com
a segunda. Exemplo: A totalidade é fruto da sintese da unidade com a pluralidade. Porém,

mesmo com esta caracteristica, todos os doze conceitos sdo originarios, puros.

Para Kant,

[...] s6 mediante eles pode compreender algo no diverso da intui¢&o, isto €, pode
pensar um objeto dela. Esta divisdo é sistematicamente extraida de um principio
comum, a saber, da faculdade de julgar (que ¢ o mesmo que a faculdade de
pensar) e ndo proveniente, de maneira rapsodica, de uma procura de conceitos
puros, empreendida ao acaso e cuja enumeragdo, sendo concluida por inducéo,
nunca se pode saber ao certo se é completa, sem pensar que desse modo nunca
se compreenderia porque sdo esses e ndo outros 0s conceitos inerentes ao
entendimento puro (A 80-81/B 106-107).

72



Sem o0s conceitos puros ndo é possivel o conhecimento de nenhum objeto da intuicao.
A “tabua das categorias” provém do “fio-condutor” que ¢ a esséncia do entendimento: ser
uma “faculdade de julgar”. Sem este “fio-condutor” todo achado seria mera probabilidade.
N&o seria possivel saber se a tAbua estaria completa ou ndo. Nem, ao menos, a justificativa do

lugar que cada conceito ocuparia no entendimento.

Os procedimentos realizados por Kant confirmaram o estatuto transcendental das
categorias, legitimando seu projeto de uma ldgica transcendental, a partir de uma investigacéo
que abordou os conceitos fundamentais do entendimento puro, em vista de avaliar a referéncia

a priori aos objetos do conhecimento.

73



CONSIDERACOES FINAIS

Este trabalho examinou o projeto kantiano de uma ldgica transcendental e o0s
procedimentos por meio dos quais Kant estabelece o estatuto a priori das categorias. Esse
projeto tem em vista estabelecer os fundamentos e principios sobre os quais se assenta o

conhecimento humano na medida em que seu objeto é irredutivelmente dado na experiéncia.

Kant parte da tese de que o conhecimento humano néo pode se regular pelo objeto,
pois dessa forma seria impossivel conhecer algo de uma maneira necessaria e universal — de
acordo com ele, caracteristicas essenciais do conhecimento objetivo. Assim, se possuimos um
conhecimento a priori dos objetos, esses objetos devem se regular pela faculdade do
conhecimento. Isso significa que o conhecimento a priori dos objetos ndo poderia se produzir
se a nossa intuicdo se regulasse pela natureza do objeto, pois se esse conhecimento derivasse
da experiéncia, ele teria de ser a posteriori e ndo a priori. Dessa observacdo, Kant deriva a
tese de que parte do conhecimento dos objetos é produzida pelo proprio sujeito. De acordo
com Kant, essa descoberta operou uma “revolugdo” na forma de compreender a producdo do
conhecimento humano, a qual ele se refere por meio da analogia com a “revolugdo

copernicana’.

Nas se¢Oes introdutorias da Logica Transcendental, Kant apresenta o problema de uma
investigacdo que deve examinar o carater a priori das representacBes que devem garantir a
necessidade e objetividade do conhecimento humano. Para essa tarefa, essa investigacdo deve
estabelecer que essas representacdes podem ser derivadas independentemente da experiéncia.
O conhecimento humano, observa ele, € “um conhecimento por conceitos” (A 68/B 93). Isto
é, o conhecimento humano ¢ discursivo. Isso significa que para conhecer 0s objetos, nosso
entendimento precisa que 0s objetos sejam dados na experiéncia. E 0s objetos sdo dados por
uma outra faculdade, a sensibilidade, invetigada na Estética Transcendental, onde Kant nos
mostra que ao serem dados a nosso conhecimento, os objetos s&o, necessariamente,
submetidos a formas a priori, 0 espaco e o tempo, que ndo provém dos objetos dados a
sensibilidade. Isso significa que ndo temos um acesso as coisas como elas sdo em si mesmas,
mas apenas ao modo como elas aparecem a nossa capacidade de conhecimento. A Logica
Transcendental tem o objetivo de investigar como o entendimento aplica seus conceitos, as
categorias, as representacGes dadas na experiéncia por meio da sensibilidade e, assim,

submetidas as formas a priori do espaco e do tempo. Ele desenvolve essa investigacéo a partir

74



do confronto com o que ele denomina “légica geral”, a légica formal nos moldes de
Aristoteles. Para estabelecer esse confronto, Kant parte da caracterizacdo das faculdades de
conhecimento e as conecta as formas de representacdo com que cada uma € dotada: a
sensibilidade, com intuigdes, e o entendimento, com conceitos. Dai iniciamos nosso primeiro
capitulo, abordando o problema da constituicdo de uma logica transcendental, com a
exposicdo da doutrina das faculdades, bem como das representaces proprias de cada uma
dessas faculdades. A faculdade da sensibilidade corresponde a representacdo por meio de
intuicdes. Ja a faculdade do entendimento corresponde a representacéo por meio de conceitos.

As faculdades da sensibilidade e do entendimento sdo os objetos de investigacdo da
Critica da Razéo Pura, as duas grandes faculdades responsaveis pelo conhecimento objetivo,
além da imaginacdo e da razdo, evidentemente, na medida em que a servico das tarefas
impostas pelo entendimento no conhecimento dos objetos. A sensibilidade é objeto de estudo
da Estética Transcendental. J& o entendimento é objeto das anélises da Logica Transcendental.
A Critica apresenta inicialmente a Estética Transcendental e, em seguida, a Logica
transcendental nesta sequéncia, ndo porque uma faculdade teria primazia sobre a outra, mas
apenas pela exigéncia l6gica de que os objetos tém que ser dados para poder entdo ser
pensados por meio de conceitos.

A légica transcendental deve ser distinguida da l6gica geral, isto €, a l6gica formal nos
moldes aristotélicos. A logica geral lida apenas com as leis do pensamento, isto é, as leis de
seu funcionamento sem as quais ndo haveria possibilidade do pensamento. A ldgica geral diz
respeito apenas a coeréncia ldgica, as leis do pensamento, pouco importando os objetos e 0
conhecimento aos quais essas leis se aplicam. A ldgica geral produz entdo uma abstracdo de
todo contetdo do conhecimento. Por meio dessa abstracdo, 0 que é considerado é apenas a
forma l6gica, que é comum a todo pensamento, e pode se referir a todo e qualquer objeto, seja
ele qual for. J& a légica transcendental, em contraposicdo a essa logica geral, deve explicar a
natureza da relagdo do conhecimento a priori com os objetos. E tarefa da logica
transcendental a investigacao e justificagdo do conhecimento a priori de objetos dados no a
posteriori da experiéncia. O carater transcendental dessa légica é definido pelo tipo de
conhecimento que ela produz: ela investiga a possibilidade do conhecimento a priori dos
objetos e estabelece a legitimidade dos conceitos responsaveis pela objetividade desse

conhecimento.

75



Os procedimentos por meio dos quais Kant estabelece a legitimidade das categorias
séo apresentados na parte da Analitica transcendental denominada de Analitica dos Conceitos.
Nela, Kant examina a possibilidade de uma investigacdo que aborde o0s conceitos
fundamentais do entendimento puro, as categorias, em vista de avaliar a referéncia a priori
aos objetos do conhecimento. Apenas estabelecendo as categorias como representacdes a
priori do entendimento é possivel instituir a legitimidade do uso delas no conhecimento dos

objetos da experiéncia.

O principio da investigacdo do estatuto a priori das categorias como conceitos puros
do entendimento, segundo Kant, é que as categorias sdo derivadas das funcfes de julgar do
entendimento. Essa tese € estabelecida por Kant a partir da analise que ele faz do
entendimento puro, nas se¢Oes introdutodrias da Logica Transcendental (1, 11, 111 e IV: A 50/ B
74 A 64/ B 88). Na primeira parte da Analitica dos Conceitos, a se¢cdo denominada Deducao
Metafisica das Categorias, partindo da tese de que 0s conceitos responsaveis pela objetividade
do conhecimento a priori devem ser necessarios e universais, o procedimento de investigacdo
que deve chegar a tais conceitos ndo pode ser aleatorio, mas deve seguir um “fio condutor”,
observa Kant, excluindo todo material empirico e sensivel, detendo-se apenas no
entendimento puro, Unico capaz de fornecer conceitos puros. O resultado de tal investigacdo é
0 estabelecimento do conjunto das categorias como as representacGes a priori necessarias
para 0 conhecimento dos objetos. Isto €, que elas sdo as representacBes produzidas
independentemente da experiéncia. Se nao fosse possivel demonstrar que as categorias sdo
representacfes a priori ndo ndo seria possivel, na secdo seguinte, a Deducdo Transcendental
das Categorias, estabelecer sua validade objetiva para a referéncia aos objetos da experiéncia
e, por conseguinte, a Critica ndo teria cumprido a tarefa de demonstrar a legitimidade das
categorias como as representacdes sem as quais ndo seria possivel o conhecimento dos

objetos.

Para estabelecer, na DM, a tadbua completa das categorias e demonstrar que elas
formam o quadro completo das representacdes a priori do entendimento, Kant caracteriza o
entendimento como uma ‘“faculdade de julgar”, mostrando que o entendimento é uma
faculdade que opera por meio de funcdes de julgar. O quadro completo das funcdes de julgar
pode ser obtido com base no quadro das formas Idgicas do juizo, e esse quadro é fornecido
pela logica geral. De acordo com as analises de Kant, o entendimento que liga
discursivamente 0s conceitos em juizos, por meio de suas formas logicas, € 0 mesmo

entendimento que liga prediscursivamente, por meio das mesmas funcées de julgar, o diverso

76



de representacOes dadas pela sensibilidade. Isso significa que se o entendimento que liga
discursivamente 0s conceitos em juizos também liga prediscursivamente as representacoes
sensiveis, 0 quadro das formas logicas do juizo fornecido pela légica geral pode servir de
base, ou o “fio condutor”, para a descoberta do quadro completo das categorias, ou conceitos

puros do entendimento para o conhecimento dos objetos.

Desse modo, esses procedimentos utilizados por Kant na Deducdo Metafisica das
Categorias, permitem a ele estabelecer o quadro completo das categorias do entendimento
puro, definindo-as como representacbes da unidade prediscursiva do entendimento, e
demonstrando seu estatuto de representacdes a priori, que tornam possivel o conhecimento
dos objetos da experiéncia. Resta entdo a Kant demonstrar que esses conceitos puros do
entendimento tém validade e realidade objetiva como condicdo de possibilidade do
conhecimento dos objetos da experiéncia. Essa tarefa, no entanto, Kant atribui a sua Deducéo
Transcendental das Categorias, a unidade seguinte da parte analitica de sua ldgica

transcendental. Essa questdo, no entanto, ndo faz parte da presente investigacao.

77



78

REFERENCIAS

Bibliografia Citada:

CAYGILL, H. Dicionario Kant. Trad. Alvaro Cabral: revisdo técnica, Valério Rohden. — Rio
de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2000.

KANT, Immanuel. Critica da Razdo Pura. Trad. Alexandre Fradique Morujdo. Lisboa:
Calouste Gulbenkian, 2001.

. Curso de Ldgica. Traducdo: Guido Antbnio de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 1992.

. Dissertacdo acerca da Forma e dos Principios do Mundo Sensivel e do Mundo
Inteligivel. [1770] In MAGALHAES, Rui (ed). Textos pré-criticos. Trad. José Andrade.
Porto: Rés, 1983.

MACFARLANE, John Gordon. What does it Mean to Say that Logic is Formal? Pittsburgh,
EUA, 2000. Tese de doutorado (Filosofia) University of Pittsburgh.

Bibliografia Consultada:

ABBAGNANO, Nicolas. Dicionario de Filosofia. 5a. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007.

ARNOLD, José O. — A Critica da Metafisica em Kant. Programa de pds-graduacdo em
Filosofia. Pontificia Universidade Cato6lica do Rio Grande do Sul. Prof. Dr. Thadeu Weber
(orientador). 1996.

AzARI, Juliano César. O Meétodo Combinado de Andlise e Sintese na Filosofia do
Conhecimento Kantiano. Programa de P6s-Graduacdo em Filosofia — Pontificia Universidade
Catolica Do Rio Grande Do Sul. Prof. Dr. ZeljkoLoparic (orientador). 2006.

BENDA, Julien. O Pensamento Vivo de Kant. Trad. De Wilson Veloso. Sdo Paulo, Livraria
Martins Ed., 1961 (Biblioteca do Pensamento Vivo, n. 20).

BENEVIDES, Pablo Severiano. A Dissolucédo das llusGes Transcendentais na ‘Critica da Razéo
Pura’: Um Estudo sobre a Estética, a Analitica e a Dialética Transcendentais. Programa de
Pds-Graduagdo em Filosofia — Universidade Federal do Ceara. Prof. Dr. Kleber Carneiro Amora
(orientador). 2008.

BoRDIN, Gustavo Leoni. “A Necessidade das lIdeias Transcendentais para o Sistema
Kantiano”. Programa de P6s-Graduacdo em Filosofia — Universidade Federal do parana. Prof.
Dr. Vinicius Berlendis de Figueiredo (orientador). 2010.

CASAGRANDE, Edison — Os Pressupostos de Kant na Critica a Metafisica Geral. Pontificia
Universidade Catdlica do Rio Grande do Sul. Prof. Dr. Ernildo Stein (orientador). 1999.

DALBosco, Claudio — O idealismo transcendental de Kant. Programa de pos-graduagdo em
Filosofia. Pontificia Universidade Catolica do Rio Grande do Sul. Prof. DR. Hans-Georg
Flickinger (orientador). 1996.

DELEUZE, Gilles. 1963. A Filosofia Critica de Kant. Lisboa: Edi¢des 70.



79

. Para Ler Kant. Trad. De Sonia Dantas Pinto Guimaraes. Rio de janeiro, Livraria
Francisco Alves Ed., 1976 (Série Para ler).

DREHER, Edmundo. A Impossibilidade da Metafisica na Critica da Razado Pura: Ensaio de
Sintese e Analise. Curitiba, Edi¢des Paulinas, 1960.

DUsING, Klaus. Immanuel Kant — luminismo e Critica. In: Kreimendahl, Lothar (Org.).
Filésofos do Século XVIII. Trad. DankwartBernsmiyller. Sdo Leopoldo: Unisinos, 2004. p. 236-
261. [Colegdo Historia da Filosofia]

FERRY, Luc. Kant: uma Leitura das Trés ""Criticas™; traducdo de Karina Jannini. - Rio de
Janeiro: DIFEL, 2009.

FIGUEIREDO, Vinicius B. de. Kant & a Critica da Razdo Pura. Cole¢do Passo a Passo N° 54,
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2005.

GALEFFI, Romano. 1986. A Filosofia de I. Kant. Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia.

GoMEs, Débora Corréa. O Ideal Transcendental da Razéo Pura. Programa de Pds-Graduacéo
em Filosofia — Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Prof. Dr. Gerson Luiz Louzado
(orientador). 2009.

HEIDEGGER, Martin — Kant y el Problema de la Metafisica. Trad. Gredlbscher Roth. Buenos
Aires: Fondo de Cultura Econdmica, 1954.

HEsSSEN, Johannes. Teoria do conhecimento. Traducdo: Jodo Vergilio GalleraniCuter. 2. ed.
S&o Paulo: Martins Fontes, 2003.

HoFrE, Otfried. 2005.Immanuel Kant. Sdo Paulo: Martins Fontes.

LEBRUN, G. Kant e o Fim da Metafisica. Traducdo de Carlos Alberto Ribeiro de Moura. — 22
edicdo — S&o Paulo: Martins Fontes, 2002.

MAGEE, B. Os Grandes Fil6sofos. Lisboa: Ed. Presenca, 1989.
MORA, J. F. Dicionario de Filosofia. Lisboa: D. Quixote, 1982.

PAscAL, Georges. O Pensamento de Kant. Traducdo: Raimundo Vier. 6. ed. Petropolis: Vozes,
1999.

PECORARO, Rosano. Os Fildsofos: Classicos da Filosofia - de Kant a Popper. Petropolis:
Vozes; Rio de Janeiro: PUC - Rio, 2008.(Colecdo Classicos da Filosofia, vol. 2).

TorRRETTI, R. Estudio sobre los Fundamentos de la Filosofia Critica. Santiago de Chile:
Editorial Universidad de Chile. 1967.

ZINGANO, Marco Antonio. Razdo e Historia em Kant. Sdo Paulo: Brasiliense. 1988.





