
 

 

UFPB 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

EUCLIDES SILVESTRE PEREIRA NETO 

 

 

 

 

 

NIETZSCHE: O CORPO COMO EXPRESSÃO DA VIDA 

ENQUANTO FIO CONDUTOR DA VONTADE DE PODER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa- PB 

2017  



 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 NIETZSCHE: O CORPO COMO EXPRESSÃO DA VIDA 

ENQUANTO FIO CONDUTOR DA VONTADE DE PODER 

 

  

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa 

de Pós-Graduação em Filosofia do Centro de Ciência 

Humanas, Letras e Artes da Universidade Federal da 

Paraíba – UFPB, em cumprimento às exigências 

para obtenção do título de Mestre em Filosofia. 
 

Orientador: Prof. Dr Abrahão Costa Andrade 

 

 

 

 

 

 

EUCLIDES SILVESTRE PEREIRA NETO 

Orientador: Prof. Dr Abrahão Costa Andrade 

 

 

 

JOÃO PESSOA- PB 

2017 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

  



 

DEDICATÓRIA 

 

 Dedico este escrito aos meus pais, Ivan Bernardo Pereira (in memoriam) e Lucia de 

Fatima Leite Bernardo, como também aos meus antepassados que nos forneceram a base ética 

e as condições materiais e intelectuais para que eu me aventurasse a chegar até esta etapa 

profissional de minha vida. 

 Aos meus rebentos nesta existência Daniel, Enmanuel e Ana Clara, que comigo 

enfrentaram as saudades de uma solidão necessária à escrita. 

 Por fim, a todos os amigos inspiradores que contribuem no momento da minha escrita 

sem exigir reconhecimento de personalidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

EPÍGRAFE 

 

―Os gregos... são admiráveis na arte do aprendizado frutífero; e, assim como eles, nós 

devemos aprender com os nossos vizinhos – para a vida, e não para o conhecimento erudito, 

utilizando todo o nosso aprendizado como suporte do qual podemos impulsionar-nos para o 

alto, mais alto do que o próprio vizinho‖ 

 

(Friedrich Nietzsche, A filosofia na era trágica dos gregos) 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Aos meus pais, Ivan Bernardo Pereira (in memorian) e Lucia de Fatima Leite 

Bernardo, que – com prazer – me conceberam para a vida. 

Aos mestres, Prof. Dr. Abrahão Costa Andrade, Prof. Dr. Iraquitan de 

Oliveira Caminha e Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro, que pela vida de dedicação às pesquisas 

nos motivaram a orientar nossa pesquisa pela intuição fruto de suas vivências. 

Aos amigos de pesquisa em Nietzsche João Morais e Thiago Medeiros, que nas 

peripatéticas caminhadas as margens do Açude Novo em Campina Grande ou nas ―caravanas‖ 

para as aulas do mestrado nos impeliram a novos caminhos de pesquisa. 

A todos os que nos antecederem na arte da escrita filosófica e em especial aos que se 

dedicaram as pesquisas sobre Nietzsche, tradutores e ou comentadores, pois estes nos 

permitiram adicionar um pouco de nossa perspectiva a este vasto e ainda incipiente ―campo 

de força‖ dos estudos nietzscheanos que sempre encontra sua expansão em novas 

interpretações com um ressoar das próprias vivências de cada novo leitor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 

 

Este trabalho acolhe a proposta nietzschiana de ―partir do corpo e usá-lo como fio condutor‖ 

de uma pesquisa que busca ilustrar sua percepção da vida como manifestação da vontade de 

poder. Nessa perspectiva é possível compreender Nietzsche como um ―filósofo da vida‖, 

porque, por meio de uma concepção de corpo como oligarquia de forças instintuais originadas 

da vontade de poder, é que ele desenvolve ―uma filosofia do instinto‖ como criador de vida. 

Desta forma ocorre a observação do corpo, seu novo campo paradigmático de pesquisa, pois 

como instrumento e objeto de indagação filosófica ele permitiria fazer uma redução de todas 

as funções orgânicas à vontade de poder. Com esta perspectiva fisiológica, o pensamento de 

Nietzsche quer dissipar a obscuridade dos pressupostos transcendentais da tradição metafísica, 

que denega à vida sensível qualquer valor de verdade em benefício de uma suposta vida num 

além-mundo, para afirmar a existência trágica como fundamento de uma concepção de vida 

saudável como fenômeno da vontade de potência. Para clarificar esta compreensão, optamos 

por escrever pequenos ensaios filosóficos que analisam o sentido próprio dos diversos termos 

que Nietzsche utiliza para constituir sua visão do corpo como fio condutor da vida como 

vontade de poder. No seu conjunto estes ensaios demonstram a evolução da concepção de 

corpo, vida e vontade de poder no pensamento de Nietzschiano ao caracterizar seus status de 

compreensão e desenvolvimento no contexto específico de cada obra em que são 

apresentados. 
 

Palavras-chave: Instinto, vida, trágico, corpo e vontade de poder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

ABSTRACT 

 

We developed the thematic of this master's thesis, that is linked to the Philosophical 

Phenomenology and Philosophical Hermeneutics Line in PPGH-UFPB, and we are receiving 

the Nietzschean suggestion and ―starting from the body and using it as a conducting wire" in a 

research that seeks to illustrate its perception of life as a demonstration of the will to power. 

In this perspective is possible to understand Nietzsche as a "philosopher of life," because from 

a conception of the body as an oligarchy of instinctual forces originated by the will to power 

is that he develops "a philosophy of instinct" as a creator of life. In this way, the observation 

of the body in its new paradigmatic field of research, because as an object and tool of 

philosophical inquiry it would allow to make a reduction of all organic functions for the will 

to power. With this physiological perspective, Nietzsche's thought seeks to dissipate the 

obscurity of the transcendental presuppositions of the metaphysical tradition, which denies the 

sensitive life any value of truth for the sake of a supposed life in another world, affirming the 

tragic existence as foundation of a conception of healthy life as a phenomenon of the will to 

potency. To clarify this comprehension we chose to write small philosophical essays that 

analyze the particular meaning of the manifold terms that Nietzsche uses to constitute his 

vision of the body as conducting wire of life as a will to power. Thus, as a joint these essays 

demonstrate the evolution of the conception of body, life and the will to power in Nietzschean 

thinking, especially when characterizing his understanding and development status in specific 

context of each work and when they are being presented.  
 

Keywords: Instinct, Life, Tragic, Body and The Will to Power. 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

 

 

ABM [Além do bem e do mal]; 

AC [O anticristo]; 

AU [Aurora]; 

CI [Crepúsculo dos ídolos];  

EH [Ecce Homo]; 

FT [A filosofia na era trágica dos gregos]; 

GC [A gaia ciência];  

GM [Genealogia da moral]; 

HH [Humano, demasiadamente humano]; 

HO [Homero e a filologia clássica] 

LF [O livro do filósofo]; 

ZT [Assim falou Zaratustra]; 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

 

Introdução ________________________________________________________________   12 

 

I. Prelúdio de uma filosofia para vida como vontade de potência ______________________   17 

 

II. Instinto: um uso indistinto e polissêmico do Trieb _______________________________  22 

 

III. Discórdia dos instintos em O nascimento da tragédia __________________________  26 

 

IV. Humano, demasiado humano: uma psicologia dos instintos como manifestação da vida 30 

 

V. Vida e prazer: manifestações do instinto humano, demasiado humano _______________  35 

 

VI. Aurora da vontade de poder como sentimento de poder _________________________ 40 

 

VII. Gaia ciência: um hino à vida trágica ________________________________________ 45 

 

VIII. Assim falou Zaratustra: o corpo faz Eu, criador de vida _______________________ 51 

 

IX. Muito Além do bem e do mal é o instinto uma manifestação de vida _______________ 56 

 

X. Genealogia da Moral: uma busca pela origem dos instintos como ―Bom e mal‖ _______ 61 
 

XI. Eu, uma resposta dos instintos para a vida como vontade de potência _______________ 66 

 

XII. Corpo e prazer: O sentimento de poder como manifestação da vida ________________ 73 

 

XIII. A vida como criação de mundo____________________________________________ 77 

 

XIV. O corpo como fio expressão da vida enquanto fio condutor da vontade de poder _____ 80 

 

Referências bibliográficas ___________________________________________________ 83 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

Introdução 

 

Distinguir entre o simples e o complexo não é critério suficiente para analisar o 

pensamento filosófico de Friedrich Nietzsche (1844-1900), pois seu estilo aforístico permite 

elaborar ressonâncias diversas e mesmo antagônicas acerca da compreensão de sua obra que 

vai muito além de uma ou outra etiqueta possível que sua escrita sempre reverbera.  

Uma das ressonâncias deste seu modo particular de escrever filosofia repercute no 

caráter perspectivista dos seus escritos
1
, condição que nos impele a laborar sua filosofia como 

―a arte de formar, de inventar, de fabricar conceitos‖
2
, algo que se assemelha a ―uma arte de 

ourivesaria e uma perícia no conhecimento da ‗palavra‘‖
3
. Assim, como o ofício de polir 

sentenças para forjar conceitos é que pretendemos desenvolver a temática desta dissertação, 

que encontra na proposta nietzschiana de ―partir do corpo e usá-lo como fio condutor‖
4
 como 

material necessário para lapidar sua particular concepção da vida
5
 como manifestação da 

vontade de poder
6
. 

Partindo deste viés é que acolhemos uma perspectiva que compreende Nietzsche como 

um ―filósofo da vida‖
7
, porque ele desenvolve ―uma filosofia do instinto‖

8
 a partir de um 

entendimento particular noção de corpo
9
 que desvendaremos mais adiante. Nesta lida 

buscamos, como artífices da palavra, ilustrar uma compreensão da noção nietzschiana de vida 

que seja forjada a partir da apreensão da polissemia dos diversos termos que o próprio filósofo 

 
1O entendimento sobre o caráter perspectivista da filosofia de Nietzsche pode ser clarificado no §374 de Gaia 

Ciência, nele Nietzsche considera que toda a existência é tão somente uma interpretação realizada a partir do 

nosso ângulo humano, demasiado humano, e que, portanto dela só se pode ter apenas perspectivas. 

NIETZSCHE, 2012 b, p. 251. Gv, § 374. 

2 DELEUZE E GATTARI, 2010, p. 11.  

3 NIETZSCHE, 2008 a, p. 14. AU, § 5 do prefácio. 

4 NIETZSCHE, 2015, p. 589. Frag. Post. 43 (15) de Agosto - Setembro de 1885. 

5 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 144.  Frag. Póst. 2 (190) Do outono de 1885 ao outono de 1887. 

6 Para a tradução da expressão nietzschiana Wille Zur Macht optamos por empregar tanto sua transcrição literal 

para a língua portuguesa ―vontade de poder‖ quanto o termo mais sedimentado entre os estudiosos do tema no 

Brasil ―vontade de potência‖ de acordo com o sentido que melhor se apresente para a coesão textual, pois nosso 

intuito é não restringir seu campo semântico com a exclusão de um dos termos. 

7 STEGMAIER, 2013, p. 49. 

8 ASSOUN, 1999, p. 93. 

9 De forma preliminar ressaltamos que a concepção nietzschiana do corpo não se restringe a uma acepção 

meramente fisiológica, como será mais adiante examinado a noção de corpo tem sentido de aglomeração, 

conjunto ou união de elementos organizados em torno de uma unidade em constante discórdia, ou seja, ―a união 

dos contrários‖ conforme a descrição heraclítica. 



13 

 

utiliza para constituir sua percepção de que o corpo é o fio condutor
10

 do prodigioso 

fenômeno da vida como expressão singular da vontade de potência. 

Nesse âmbito, o filósofo acredita não ser possível a validade de qualquer investigação 

que não tenha o próprio corpo como fio condutor
11

, pois, segundo ele, ―tudo depende 

indizivelmente mais daquilo que se chama ‗corpo‘ e ‗carne‘: o resto é somente um pequeno 

acessório‖
12

. Tendo o corpo como novo horizonte paradigmático, a filosofia nietzschiana 

lança a luz da sensibilidade sobre as sombras dos pressupostos metafísicos. Para isto 

Nietzsche questiona a validade dos fundamentos filosóficos da tradição – que depreciam a 

vida sensível em prol da invenção de um além-mundo ideal – ao alçar a fisiologia como 

instrumento e ponto de partida
13

 de suas investigações filosóficas, pois a partir dela ele 

empreende uma compreensão da vida através de uma redução de todas as funções orgânicas a 

vontade de potência
14

. 

Contemplado sob a perspectiva do estudo fisiológico, o corpo revela-se "cada vez 

menos ser uma aparência!‖
15

, pois é o único farol a auxiliar a observação da vida como uma 

forma particular
16

 de exteriorização da vontade de potência. A concepção de corpo 

nietzschiana associa o conceito fisiológico de corpo, como organização orgânica, a uma forma 

particular de representar o corpo como uma verdadeira oligarquia
17

 de forças
18

 instintuais que 

abriga uma ―coletividade inaudita de seres vivos, todos dependentes e subordinados‖
19

 a uma 

única origem: a vontade de poder. 

Assim, explorar esta percepção do corpo como aglomerados de forças instintivas é 

embarcar numa jornada que busca compreender os sentidos labirínticos de alguns dos termos 

de que Nietzsche faz uso para insinuar sua noção de vida atrelada ao corpo como expressão da 

vontade de poder. Entre estes termos sinuosos encontramos no uso que Nietzsche faz do 

 
10 NIETZSCHE, 2013, p. 292 

11 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 278. Frag. Póst. 26 (432) da primavera-outono de 1884.  

12 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 371. Frag. Póst. 11 (83) do outono de 1887 a março de 1888.  

13 NIETZSCHE, 2013 b. p. 287. Frag. Póst. 40 (15) Do outono de 1884 ao outono de 1885. 

14 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 141. Frag. Póst. 1 (30) Do outono de 1885 ao outono de 1887. 

15 NIETZSCHE, 2013, p. 287. 

16 No fragmento póstumo 692 escrito da primavera de 1888, organizados e publicados com o título ―A vontade 

de poder‖, Nietzsche afirma que ―a vida é apenas um caso isolado da vontade de poder‖ (NIETZSCHE, 2008, p. 

351). 

17 NIETZSCHE, 2009, p, 43. GM II, § 1. 

18 De maneira geral, a concepção de ―força‖ adotada por Nietzsche é atrelada à ideia de movimento, 

transformação, mudança ou mais precisamente a uma noção de Devir que está muito próxima ao conatus, 

como força ativa, de Baruch Spinoza que não pode ser restrita ao movimento mecânico. O próprio filósofo torna 

nítida esta compreensão quando num fragmento póstumo, da primavera-outono de 1884, atrela sua genealogia 

filosófica ao movimento antiteleológico spinozista ressaltando, entretanto, que não acredita na matéria.  

(NIETZSCHE, 2013 b, p. 284) 

19 NIETZSCHE, 2013 b, p. 284. Frag. Póst 37 (4) Do outono de 1884 ao outono de 1885. 



14 

 

vocábulo germânico Trieb
20

 uma concepção primordial para a compreensão da problemática 

desta pesquisa, quando no parágrafo 36 de Além do bem e do mal deparamo-nos com o 

sentido mais específico do termo Trieb em conotação com ―toda a nossa vida instintiva 

[Trieb] como a elaboração e ramificação de uma forma básica de vontade – a saber, a vontade 

de poder‖
21

. 

Contudo, apenas esta passagem, aliás, truncada, não se faz suficiente para sedimentar 

uma compreensão mais nítida sobre o entendimento de Nietzsche acerca das relações 

conceituais entre corpo, vida e vontade de potência. Estas concepções não são conceitos 

firmes nem mesmo possuem definições precisas no discurso de Nietzsche; semelhantes a 

mosaicos, são ideias com sentidos próprios, mas que quando agrupadas adquirem uma ampla 

acepção semântica que se modifica no decorrer da trajetória dos seus escritos. 

Diante desta intrincada situação, qual seria o roteiro a seguir para elaborar uma 

compreensão mais sistêmica da problemática desta pesquisa? Como proposta metodológica 

para a análise do problema do corpo como fio condutor da vida enquanto vontade de poder 

dilema, optamos por conduzir uma investigação de algumas principais obras publicadas
22

 de 

Nietzsche seguindo a ordem cronológica de suas publicações, bem como de alguns 

fragmentos póstumos publicados, a fim de identificar um liame entre os diversos 

desdobramentos de sentido que estes termos formam nos vários momentos do seu 

pensamento. Para isto, aventuramo-nos a analisar através de pequenos ensaios filosóficos 

como surge e evolui a concepção de corpo, vida e vontade de poder nas três fases
23

 de 

 
20 Há controvérsias acerca da tradução do vocábulo germânico Trieb para o português. No livro ―As palavras de 

Freud: o vocabulário freudiano e suas versões‖ o tradutor e comentador das obras de Nietzsche e Freud Paulo 

César de Souza (2010, p. 252) salienta que Trieb deriva do verbo treiben, utilizado em muitas situações 

coloquiais com sentido de ―impelir, mover, empurrar, enxotar, conduzir, estimular, animar, ocupar-se de ou 

dedicar-se a algo, fazer, ter relação sexual, brotar, germinar‖. Mais a frente na página 262 da mesma obra o autor 

destaca que é, portanto, necessário fazer reserva que de que verter Trieb por instinto, impulso ou ímpeto não 

encerra a totalidade do seu sentido germânico, destarte, optamos por seguir sua sugestão de utilizar uma das três 

palavras, segundo o contexto do fragmento citado e incluindo o original em itálico e entre colchetes. Entretanto, 

referente a ímpeto preferimos a terminologia a pulsão, por ser um termo de uso mais recorrente na literatura 

especializada. 

21 NIETZSCHE, 2005 a, p, 40. ABM, § 36. 

22 Além do bem e do mal; O anticristo; Aurora; Crepúsculo dos ídolos; Ecce Homo; Filosofia na era 

trágica dos gregos; A gaia ciência; Genealogia da moral; Homero e a filologia clássica; Humano, 

demasiadamente humano; O livro do filósofo; Assim falou Zaratustra.  

23 É comum identificar no conjunto das obras de Nietzsche três fases: na primeira encontramos o pessimismo 

romântico dos escritos da juventude onde a concepção de vida é atrelada a um idealismo de metafísica do artista- 

(1869-1876); o livro Humano, demasiado humano dá início a uma ―fase intermediária‖ do pensamento 

nietzschiano, é um período de rupturas com o romantismo onde sua proposta assemelha-se a um positivismo 

cético que fundamenta á constituição de uma psicofisiologia produto da ciência e da história, que tem na crítica 

seu papel de negação dos valores metafísicos que se fundamentam na crença da existência de numa vida num 

além-mundo (1876-1880); e por fim a última conhecida como escritos da maturidade, é iniciada no ano de 1881 

com a publicação de Aurora, que pode ser reconhecida como a fase ―positiva‖ da filosofia nietzschiana, pois 



15 

 

desenvolvimento do pensamento Nietzschiano, caracterizando o status de compreensão que 

cada termo tem para Nietzsche no contexto do seu pensamento filosófico específico ao 

momento da escrita de cada obra. 

O primeiro ensaio aborda de forma panorâmica como os primeiros escritos do jovem 

filósofo Nietzsche já anunciam uma proposta de ―filosofia para a vida‖, que encontra sua 

expressão na afirmação dos instintos artísticos em oposição à força hipertrofiada que os 

instintos da ciência e da moral possuíam na sociedade moderna. O segundo ensaio busca 

esclarecer o como e o porquê do uso inicialmente polissêmico de Trieb nos escritos do autor 

continuar sendo empregado nos mais variados sentidos durante toda a sua escrita filosófica. 

 Do terceiro ao quinto ensaio a ênfase é especialmente destacar como o sentido 

polissêmico e indistinto de Trieb, utilizado desde as primeiras obras nietzschianas publicadas, 

faz desdobrar novas percepções sobre a concepção da vida numa conotação ainda ligada à 

metafísica do artista em O nascimento da tragédia, que será posteriormente desenvolvida 

com enfoque mais psicológico
24

 em Humano, demasiado humano, quando não possui mais 

uma caracterização metafísica. 

O sexto ensaio visa demonstrar como o livro Aurora apresenta as primeiras noções da 

futura concepção de vontade de poder que se constituem a partir de uma forma básica de 

sentimento de poder que tem sua origem no julgamento dos instintos (trieb). Os dois ensaios 

posteriores apresentam como os desdobramentos das ideias de sentimento de poder 

favoreceram o desenvolvimento de uma compreensão da vida como existência trágica em 

Gaia ciência, que possibilitou fundamentar o entendimento do corpo como criador de vida 

enquanto expressão da vontade de potência em Assim falou Zaratustra. 

O nono e o décimo ensaio discorrem sobre duas obras da maturidade de Nietzsche: 

Além do bem e do mal e Genealogia da Moral, que versam sobre como a origem da moral é 

fundamentada na distinção de ―bem‖ e ―mal‖. Desta forma, o nono ensaio concentra seus 

esforços para expor como na primeira obra citada os instintos fazem surgir o fenômeno vida 

como uma expressão da vontade de poder que está muito além da avaliação ―bem‖ e ―mal‖, 

enquanto o segundo ensaio apresenta a outra como uma síntese que busca esclarecer como os 

instintos fazem surgir uma moral que deprecia a vida com seu critério de avaliação em ―bem e 

mal‖. 

                                                                                                                                                         
agora ele concentra sua atenção em afirma à existência trágica como nova proposta de uma concepção de vida 

que permita a superação do ideal asceta de vida. Estes temas serão mais bem desenvolvidos adiante. 
24 Segundo HOLLINGDALE ―O propósito inicial de Humano, demasiado humano é explicar a realidade sem 

depender de conceitos metafísicos.‖ (HOLLINGDALE, 2015, p. 151). 



16 

 

Nos quatro últimos ensaios temos o momento de concluir sobre como o corpo se faz 

fio condutor para que a vida possa se manifestar como vontade de poder. Assim, do décimo 

primeiro ao décimo terceiro ensaio há um esclarecimento sobre como Nietzsche compreende 

que o Eu consciente é um produto do corpo, que foi constituído pelos instintos para lhe servir 

de artifício para ampliação da percepção da vida que se faz afirmação da vontade de poder 

pela criação de mundo. Estes últimos ensaios servem de prelúdio para o desfecho final desta 

pesquisa que quer lançar luz à compreensão da apreensão do corpo como fio condutor da vida 

enquanto vontade de potência em Nietzsche.   



17 

 

ENSAIO I 

Prelúdio de uma filosofia para vida como vontade de potência 

 

É notório que o antagonismo estabelecido por Nietzsche entre ciência e moral encontre 

sua atenção desde os seus primeiros escritos. Isso é o que já se evidencia na aurora de sua 

obra, na qual se pode vislumbrar o raiar da proposta de uma filosofia para a vida como estágio 

inicial de incubação da futura concepção de vontade de poder, que neste momento inicial dos 

escritos nietzschianos se apresenta como forma afirmativa de vida sob a forma incipiente de 

instinto artístico para contrapor a um modo antagônico de aparecer da vontade de potência, ou 

seja, a vontade de verdade que serve apenas à conservação e não a expansão da vida
25

. 

Este ponto de vista avigora-se quando observamos que, já nos seus primeiros escritos 

da juventude, a exemplo de O livro do filósofo, o jovem pensador arremessa uma desvelada 

crítica ao eruditismo da tradição filosófica; ―contra o saber dirigimos a arte: retorno à vida! 

Domínio dos instintos do conhecimento! Reforço dos instintos morais e estéticos!‖
26

. Este 

fragmento tonifica uma marca primordial que percorre todo o pensamento nietzschiano, qual 

seja: consentir o instinto filosófico do conhecimento como um impulso para a vida e não a 

vida como meio para o conhecimento. 

Diante disto, perguntamo-nos: qual seria a proposta nietzschiana de uma filosofia para 

a vida como vontade de potência? Uma possível resposta a esta indagação pode ser também 

encontrada no livro Crepúsculo dos Ídolos ou como se filosofa com o martelo para operar 

"uma transvaloração de todos os valores"
27

, ou seja, dos valores negativos da vida que tiveram 

ascendência a partir de Sócrates, para fazer florescer uma filosofia a partir do resgate dos 

instintos como condição de vida. 

Não obstante, Nietzsche compreende que foi a partir de Sócrates que o pensamento 

filosófico se enveredou numa desenfreada vontade de verdade como valor superior à vida, 

pois considera que ―nada é mais necessário do que a verdade, e em relação a ela tudo o mais é 

de valor secundário‖
28

. Esta forma de filosofia se fez a partir do que Nietzsche chamou de 

socratismo lógico, uma proposta filosófica na qual o impulso do filosofar da arte trágica da 

Grécia arcaica foi hipertrofiado num discurso racionalista que fez desenvolver uma vontade 

de verdade, o que faz do processo de conhecimento uma busca por compreender a totalidade 

 
25 NIETZSCHE, 2015, p. 648. Frag. Post.  43 (1) do outono de 1885. 

26 NIETZSCHE, 2013 d, p. 35. LF, § 43. 

27 NIETZSCHE, 2014 a, p. 7. CI, prólogo. 

28 NIETZSCHE, 2012 b, p. 209. GC, § 344. 



18 

 

universal. Esta maneira de filosofar tornou-se ―um signo de declínio, do cansaço, da doença, 

de instintos que se dissolvem anárquicos‖
29

, anárquicos pois agora os instintos de vida se 

voltam contra a própria vida ao buscarem um sentido para a vida fora da própria vida, mais 

especificamente num suposto mundo transcendente que seria a ―morada do ser‖. 

Assim o conceito de vontade de verdade, como ―confiança na razão e em suas 

categorias‖
30

, é mais ―uma crença – crença na superioridade da verdade‖
31

 em relação à vida, 

pois a crença na verdade ―é a fé em um valor metafísico‖
32

 que quer condicionar à existência a 

uma forma ascética de vida que serviria de ―passaporte‖ para uma vida num ―além mundo‖. 

Este é o ideal ascético
33

 – a busca por afastar-se da vida que assume uma perspectiva 

metafísica – que Nietzsche denuncia como valor decadente, isto porque são valores negativos 

da sensibilidade, que ao invés de serem considerados como referências para fortalecer a vida 

passam a condicionar o surgimento de uma moral artificialmente elaborada como verdade a 

priori ao mesmo homem que a criou. É nesse momento em que a criação (a verdade) toma a 

posição do criador, torna o homem seu produto e logo passa a condicionar sua própria 

existência. 

Assim, a filosofia metafísica é compreendida como resultado de uma vontade para a 

verdade que ao transpôs o próprio ―valor da vida para uma vida depois da morte‖
34

, tornou-se 

―uma vontade de morte‖
35

. Isto é o que também se delineia no Fédon, no qual Sócrates afirma 

entender que é dever do filósofo consagrar sua vida à filosofia, pois fazer filosofia consistiria 

em ter única ocupação: ―preparar-se para morrer e em estar morto‖
36

. Esta perspectiva 

racionalista faz da filosofia um exercício de dedicação exclusiva a uma vida teórica 

contemplativa, que permitiria ao homem o acesso à verdade, pois só através da mortificação 

do corpo e afastamento dos prazeres corporais a mente humana se purificaria das impurezas 

 
29 NIETZSCHE, 2007, p. 12. NT, § 1. 

30 NIETZSCHE, 2013 c, p. 291. Frag. Póst. Outono de 1887, 9 (38). 

31MACHADO, 1985, p. 89. 

32 NIETZSCHE, 2012 b, p. 209. GC M III § 130. 

33 O ascetismo é um tema mais a frente tradado no ensaio sobre a Genealogia da moral, entretanto, 

imaginamos ser conveniente adiantar o status de sua concepção para o filósofo a fim de direcionar a 

compreensão do leitor para o entendimento mais específico do sentido de que Nietzsche faz uso deste termo. 

Segundo ele o asceta só considera possível ao homem ―encontrar sua paz interior‖ pela purificação do espírito 

através da negação do devir. Foi a partir do ascetismo que se propagou na tradição filosófica a primazia do 

menosprezo à sensibilidade que fez com que ―em todos os tempos os mais sábios julgassem a vida da mesma 

maneira ela não vale nada‖ (NIETZSCHE, 2014 a, p17) CI, O problema Sócrates §1, pois o, então o ideal 

ascético ―significa, ousemos compreendê-lo, uma vontade de nada, uma aversão à vida, uma revolta contra os 

mais fundamentais pressupostos da vida, mas é e continua sendo uma vontade!... E, para repetir em conclusão o 

que afirmei no início: o homem preferirá ainda querer o nada a nada querer...‖ (NIETZSCHE, 2009, p. 140), 

GM, III §28. 

34 NIETZSCHE, 2013 c, p. 209. Frag. Post. 7 (1) Final de 1886 a primavera de 1887. 

35 NIETZSCHE, 2015, p. 602. Frag. Post. 40 (39) Agosto-Setembro de 1885. 

36 PLATÃO, 1972, p. 71. 64ª. 



19 

 

da sensibilidade pela especulação metafísica e assim distanciamento da impermanência da 

diversidade sensível. 

Fica evidente que o corpo é para Sócrates apenas um instrumento (ainda que 

indispensável) para a alma apreender as coisas sensíveis, pois é o meio necessário para a 

ligação material entre o que é puro intelecto com as coisas sensíveis. Entretanto, a 

imaterialidade da alma teria na materialidade do corpo um entrave necessário ―quando se trata 

de adquirir verdadeiramente a sabedoria‖
37

. De modo geral, Sócrates compreende que o 

filósofo, como um amante da sabedoria, não deveria dirigir suas preocupações ―para o que diz 

respeito ao corpo, mas ao contrário, na medida em que lhe é possível, elas se afastam do 

corpo, e é para a alma que estão voltadas‖
38

. Isto implica que, para Sócrates, o exercício do 

filosofar assemelha-se a um estado de morte, ou melhor, é o caminhar da alma para seu 

afastamento do corpo.  

Desta forma, a vida em sua sensibilidade não seria mais que um caminho, um meio 

tortuoso e tenebroso que o filósofo deve abreviar para ter acesso à verdade num suposto 

mundo metafísico. É esta forma de filosofia que Nietzsche considera decadente, porque ela 

tornou convalescentes os amigos do saber, pois estes passaram a gozar enfastiados de uma 

"curiosidade douta", contentando-se em não querer saber mais do que uma única verdade: a 

do ―além mundo‖ em detrimento do próprio mundo. Por consequência disto, a filosofia seguiu 

totalmente indiferente à sua origem nos pré-socráticos, quando em sua serenojovialidade 

experimentava no devir sua fonte do conhecer. Isto foi o que fez serenar a curiosidade 

filosófica sobre sensibilidade: promover o esquecimento do devir como fundamento da vida
39

.  

Para Nietzsche, são Sócrates e Platão os sintomas de declínio e decadência da 

filosofia, porque considera a vida sensível uma contradição lógica e por isso retira da vida 

qualquer valor, pois ela não teria um sentido verdadeiro. O niilismo foi, portanto, o resultado, 

o desdobramento de um socratismo lógico que fez da filosofia um discurso de "cansaço da 

vida repleta de resistência contra a vida"
40,

 que se converteu num pessimismo que considera 

que "viver - significa estar doente por muito - eu devo um galo a Asclépio salvador"
41

, pois 

foi ele o médico
42

 que fez da cicuta
43

 o remédio que curou o que Sócrates considerava sua 

 
37 PLATÃO, 1972, p. 72. 65c. 

38 PLATÃO, 1972, p. 71. 65a 

39 No Fédon o conceito de vida – entendido como um entrelaçamento entre os opostos corpo e alma – pode ser 

relacionada à morte como uma questão acerca do saber sobre a verdade que se faz pelo desenlace oportunizado 

pela filosofia, enquanto uma preparação para a morte realizada pela libertação dos prazeres da sensibilidade. 

40  NIETZSCHE, 2007, p. 17. NT, § 5. 

41 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 17. NT, § 5. 

42 Asclépio é o deus da medicina e da cura na cultura grego-romana. 

43 Cicuta foi o veneno que, segundo o livro ―O banquete‖ de Platão, teria levado a morte de Sócrates.  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Medicina


20 

 

doença: a sua vida. Nesta perspectiva a finalidade da filosofia seria a morte, compreendida 

como uma libertação dos grilhões da sensibilidade, ou ainda, um remédio para as dores da 

vida que tem como antídoto a morte. 

É nesse âmbito que Nietzsche localiza Sócrates como representante de uma filosofia 

decadente que considera que o "viver - isso significa estar doente por muito tempo"
44

 sendo a 

morte uma oportunidade para a libertação da alma das amarras do corpo, como uma passagem 

para uma existência de outra vida num suposto mundo do além, fictício mundo de perfeição 

suprassensível que lhe daria acesso à compreensão da verdade – pois sua consciência livre do 

corpo não seria obscurecida pela diversidade das percepções sensíveis. 

A proposta da filosofia nietzschiana é de compreender a verdade como ―aquilo que dá 

ao pensamento o maior sentimento de força‖,
45

 algo como um instinto de afirmação da vida. 

Para isto, quer realizar um resgate dos valores da arte trágica da Grécia arcaica para com eles 

fazer contraposição a toda a tradição filosófica, que tem no ideal ascético ―a fé em um valor 

metafísico, um valor em si da verdade‖
46

 premissa de seu exercício filosófico. Nessa 

perspectiva ele compreende que o pensamento filosófico ocidental, ao fazer da racionalidade 

um valor supremo, encontra na metafísica platônica uma filosofia pessimista que tem como 

apogeu o próprio niilismo, que tem na melancolia em relação à vida como princípio de uma 

desvalorização geral do sentido e valor da própria vida
47

. 

 Foi por entender que a filosofia subjugou a vida à razão, substituindo o homem de 

rapina (aquele que age guiado pelos instintos) pelo homem racional, que Nietzsche fez de sua 

filosofia "uma grande declaração de guerra"
48

 a todos os seus ídolos metafísicos, aos valores 

absolutos negativos da vida. Sua filosofia é a vontade de potência
49

 como afirmação da vida 

como valor em si que não pode ser avaliado, pois é antes o valor para qualquer avaliação. 

 A uma vida de estéril contemplação, Nietzsche propõe uma existência como saber 

trágico; isso se faz como exercício artístico de criação e recriação do mundo pela aceitação do 

vazio de fundo que faz o mundo. Foi por criticar no socratismo lógico uma supremacia da 

racionalidade repressora dos instintos como manifestação da vida que Nietzsche reafirmou a 

natureza da filosofia não como uma ação teórica e contemplativa,
50

 mas como atitude prática 

 
44 NIETZSCHE, 2014 a, p. 17. CI, § 1. 

45 NIETZSCHE, 2013 c, p. 320. Frag. Póst. 9 (91) do outono de 1887. 

46 NIETZSCHE, 2009, p. 130. GM, § 24 

47 NIETZSCHE, 2013 c, p. 209. Frag. Post. 7 (1) do final de 1886 a primavera de 1887. 

48 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 4. 

49 MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. 2ª ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1985. 

50 CORDEIRO, 2012, p. 61. 



21 

 

semelhante a uma guerra (agon) em que se faz instintos criadores de vida pela celebração do 

próprio viver. 

Enfim, Nietzsche propõe uma filosofia para a vida como ―impulso tirânico mesmo, a 

mais espiritual vontade de poder, de ‗criação de mundo‘, de causa prima [causa primeira]‖
51

. 

Isto ele se faz através de uma volta às origens arcaicas da filosofia grega, um resgate da vida 

onde trágico onde a era então celebrado como condição própria do viver. Compreender a vida 

em seu devir como expressão da vontade para a potência
52

 é o que torna possível reconhecer 

em Nietzsche uma filosofia dos instintos, pois ―o instinto é justamente a força afirmativa-

criativa‖
53

 da vida como da vontade de potência. 

 

  

 
51 NIETZSCHE, 2005 a, p. 15. ABM, § 9. 

52 CORDEIRO, 2010, p. 25. 

53 NIETZSCHE, 2007, p. 83. NT, § 13. 



22 

 

ENSAIO II 

Instinto: um uso indistinto e polissêmico do Trieb 

 

Abordar a obra de Nietzsche como uma filosofia do instinto é perfeitamente possível 

quando se reconhece o quanto os termos Trieb e instintk possuem um papel discursivo 

funcional e central em sua obra, visto que constituem uma discussão recorrente em seus 

escritos
54

. Contudo, apesar de evidente a relevância da problemática dos instintos em 

Nietzsche, identificá-la como a questão fundamental de sua filosofia seria uma interpretação 

reducionista desta, pois solaparia seu modo perspectivista
55

 de escrever filosofia. Assim, 

seguindo este percurso faríamos uma pesquisa indiferente ao próprio projeto filosófico do 

autor quando afirma que ―não podemos enxergar além de nossa própria esquina: é uma 

curiosidade desesperada querer saber que outros tipos de intelecto e de perspectiva poderia 

haver‖
56

. 

Qual seria então a concepção nietzschiana de instinto? Oferecer uma resposta 

definitiva implica ofertar o que Wolfgang Muller-Lauter
57

 denomina de interpretação 

simplificadora, uma nova tentativa de tornar manifesta uma raiz oculta de sua filosofia com 

indiferença ao Nietzsche ―inteiro‖. Nesta perspectiva buscarmos compreender
58

 a concepção 

nietzschiana de instinto em sua amplitude sem a pretensão de defini-lo com a fixidez de um 

conceito delimitado. 

Resta-nos reconhecer que a demanda pela finitude deste escrito exige-nos a definição 

de uma abordagem crítica que possibilite um prisma capaz de orientar a delimitação do 

problema para nortear sua análise da compreensão
59

 da noção de instinto por Nietzsche. Para 

isto se faz necessário analisar e interpretar seu sentido específico nos mais variados sentidos 

no uso que o filósofo faz do termo instinto durante as várias fases do seu percurso filosófico, 

 
54  ASSOUN, 1999, p. 93. 

55 Segundo Stegmaier ―a margem de manobra do mal-entendimento, que tem seu limite na exigência de 

propriedade, é a margem de manobra na qual Nietzsche escreve. Na medida em que se atenta para isso, não se 

esperará mais escrever seus escritos de maneira unívoca ou de modo universalmente válido.‖ (STEGMAIER, 

2013, p. 144). 

56 NIETSZCHE, 2012 b, p. 251. GC, § 374. 

57  MULLER-LAUTER, 2009, p. 30 

58 Seguimos por orientação a sugestão do próprio Nietzsche quando afirma no fragmento 2 (86) do outono de 

1885- outono 1986 que ―o que pode ser por si só o conhecimento? Interpretação, não explicação.‖ 

(NIETZSCHE, 2013 c, p. 85). 

59 Sobre a questão da profundidade em sua compreensibilidade Nietzsche declara em Gaia Ciência §381 que 

não quer apenas ser compreendidos ao escrever, mas igualmente não ser compreendidos, pois encara os 

problemas profundos como um banho frio, entrando rapidamente e saindo rapidamente. 



23 

 

com enfoque no entendimento de suas relações semânticas entre os termos instinkt e Trieb no 

uso destes pelo autor aqui estudado. 

Já de início, no primeiro uso público e oficial
60

 que faz da palavra instinto, Nietzsche 

utiliza simultaneamente os termos Instintkt e Trieb com sentidos distintos para apresentar o 

conceito e origem da filologia. Primeiro usa Instintkt no sentido de uma faculdade 

fundamental, quando faz referência ―ao instinto mais profundo do ser humano, o instinto 

linguístico‖ 
61

 como objeto de estudo da filologia enquanto ciência natural e logo em seguida 

faz uso de Trieb com sentido de ―impulsos [Triebe] inteiramente diversos, o científico e o 

estético‖ 
62

 que foram se reunindo para formar a filologia. 

A princípio, para designar o sentido da palavra instinto Nietzsche utiliza o termo Trieb 

no sentido de uma aglomeração de instintos, que em sua unidade possui uma pluralidade de 

sentidos semelhante a sementes que dão origem a realidades diversas em manifestações 

dinâmicas de sentido em cada uso específico. Ao contrário, quando Nietzsche designa instinto 

por Instintk quer dar a entender, segundo Assoun
63

, que se trata de algo mais profundo, uma 

faculdade fundamental que age calma e continuamente com a perenidade da vida, ao contrário 

de quando o associa a Trieb, em que faz referência a uma força de irrupção dinâmica que age 

subterraneamente, são ―os instintos da massa e os impulsos inconscientes dos povos‖.
64

 Se 

desde o primeiro uso público Nietzsche utiliza o termo Trieb com um sentido mais amplo que 

o de Instintk, é certo que este sentido será ainda mais ampliado
65

 no desenvolvimento de sua 

concepção de instinto. 

Observamos noutro escrito A filosofia na era trágica dos gregos
66

,  ainda do primeiro 

período
67

 do seu pensamento, Nietzsche evocar ―os gregos como os verdadeiros saudáveis‖ 
68

, 

pois eles ―são admiráveis na arte do aprendizado frutífero; e, assim como eles, nós devemos 

aprender com nossos vizinhos – para a vida, e não para o conhecimento erudito‖ 
69

. Quais são 

 
60 Segundo Assoun Nietzsche proferiu este discurso na sua aula inaugural em Basiléia intitulada ―Homero e a 

filologia clássica‖ por ocasião da sua posse da cátedra de Filologia Clássica da Universidade da Basiléia em 28 

de maio de 1869 (1999, p. 94-95).  

61 NIETZSCHE, P. 8, 2006. HO. 

62 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 8. 

63 ASSOUN, 1999, p. 95-97. 

64 NIETZSCHE, P. 5, 2006. HO. 

65 Segundo Paul-Laurent Assoun (1999, p. 95) Nietzsche nele já formula várias ideias mestras que vinculará, de 

certo modo para sempre, à ideia de instinto como uma diversidade heterogênea que se apresenta em caráter 

inumerável como feixes numa diversidade fervilhante, semelhante a pequenos demônios que animam as 

atividades humanas. 

66 Este livro foi escrito entre os anos de1873 e 1874 quando Nietzsche lecionava um curso sobre filosofia pré-

socrática na Universidade da Basileia, na Suíça. 

67 A primeira fase dos escritos nietzschianos é conhecida com a denominação ―escrito da juventude‖ 

68 NIETZSCHE, 2013 a, p. 27, FT, I. 
69 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 29, FT, I. 



24 

 

os gregos a que Nietzsche faz estas referências e quais são os atributos de sua saúde? O 

próprio título da obra indica: ―os gregos da era trágica‖. Nietzsche, então, assinala que esta é 

uma época de saúde, pois foi quando ―os gregos domaram seu próprio impulso de saber, em si 

insaciável, por meio de uma vida prudente, por uma ideal necessidade de viver – pois logo 

queriam viver aquilo que aprendiam‖
70

. 

Assim, a saúde trágica dos gregos ―tinha a vida em opulento acabamento diante de si‖ 

71
, pois expressa seu abastado esplendor de existir ao superar a dicotomia ―entre o desejo por 

liberdade, beleza e grandeza de vida e o impulso para a verdade, que pergunta apenas; qual é, 

afinal, o valor da vida?‖
72

. Neste combate trágico os instintos de vida e verdade são, então, 

encarados como impulsos discordantes onde cada um busca a afirmação de si, sem um 

aniquilamento do outro. Na vida trágica celebra-se a existência como uma verdadeira agonia 

(luta) em que os combatentes se digladiam sem que se exterminem. A necessidade da luta 

impulsiona mutuamente os combatentes a si superarem, a fim de estarem sempre preparados 

para o eterno combate entre forças que conflui para a harmonia dos contrários. 

É este o momento em que o filósofo Heráclito é chamado a entrar em cena na trama 

nietzschiana para forjar a partir de sua resposta ao problema da Hybris, (ὕ ϐ ρις) a desmedida, 

uma proposta a concepção de instinto como um combate que se estabelece na ―harmonia dos 

contrários‖. Sobre isso, observa Nietzsche que, onde o homem comum encontra a causa da 

discórdia (éris, Ἔρις) – uma vontade de aniquilar o outro e que faz aparecer a ―culpa, 

injustiça, contradição, sofrimento neste mundo‖ 
73

- Heráclito avista uma disputa (agón, 

Ἀ γών) uma vontade de competir sem a necessidade de eliminar a existência do oponente, pois 

―a própria briga do múltiplo é a única justiça! E, acima de tudo: o uno é o múltiplo‖ 
74

, já que 

na disputa, ao contrário da discórdia, ―toda contrariedade conflui para uma harmonia‖ 
75

 que 

semelhante a uma brincadeira de criança que tem no 

vir a ser e parecer, um construir destruir, sem qualquer acréscimo moral, 

numa inocência eternamente idêntica, neste mundo existe apenas no jogo do 

artista e da criança. E do mesmo modo que a criança ou o artista brincam, 

 
70 NIETZSCHE, Op. Cit, p. 30 FT, I. 

71 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 33. FT, I. 

72 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 33. FT, I. 

73 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 68. FT, VII. 

74 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 63. FT, VI. 

75 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 68. FT, VII. 



25 

 

brinca também o fogo eternamente vivo, construindo e destruindo, sem culpa 

– e esse jogo o éon joga consigo mesmo 
76

  

Não por acaso Nietzsche experimenta nesta elaboração heraclítica do jogo o símbolo 

da saúde grega para a vida. Estes opostos saúde versus doença, presente no livro ―A filosofia 

na era trágica dos gregos‖, é já um prelúdio do que vem a ser desenvolvido no momento de 

publicação de seu primeiro livro O nascimento da tragédia, como a expressão do múltiplo 

na dualidade instintiva Apolo e Dionísio. 

Percebe-se que este momento do pensamento nietzschiano, em que suas reflexões 

sobre o instinto encontram-se envoltos sobre as relações da noção de luta [agón] como fator 

de promoção da vida, encontram-se presentes as ideias embrionárias que direcionarão outro 

tempo em que a diversidade conflitante dos instintos de verdade e da vida terão 

respectivamente suas realidades atribuídas a uma discórdia entre Apolo e Dionísio. Agora ―a 

civilização homérica é então abordada como sendo a que faz valer (gelten lassen) este instinto 

fundamental do eris‖
77

, esta uma luta já antecipada e caracterizada em A filosofia na era 

trágica dos gregos, no qual não se ―podia mais observar os pares em luta e os juízes 

separadamente; os próprios juízes pareciam lutar, os próprios lutadores pareciam julgar a si 

mesmos‖.
78

  

 
76 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 68. FT, VII. 

77 ASSOUN, 1999, p. 97. 

78 NIETZSCHE, 2013 a, Op. Cit., p. 63. FT, VI. 



26 

 

ENSAIO III 

Discórdia dos instintos em O nascimento da tragédia 

 

A noção nietzschiana de instinto apresenta-se em O nascimento da tragédia
79

 com 

sentidos ainda mais diversos que os apresentados em seus escritos anteriores, contudo, agora 

se encontra vinculada a uma dicotomia: apolíno-dionisíaco. Nestes escritos Nietzsche toma os 

dois deuses gregos da arte, Apolo e Dionísio, não como conceitos, mas como figuras 

representativas da visão da arte helênica, ou melhor, ―como impulsos, tão diversos, caminham 

lado a lado, na maioria das vezes em discórdia aberta‖ e que têm na tragédia grega uma 

expressão de mundo ―em que a luta é incessante e onde intervêm periódicas reconciliações‖
80

. 

Manifestamente no O nascimento da tragédia, livro que inicia o primeiro período de 

suas obras públicas, a palavra ―Trieb‖ é empregada numa concepção naturalista pelo jovem 

Nietzsche. Anos mais tarde o próprio filósofo confessa ter, nesta época de sua vida, sido 

influenciado
81

 tanto pelo naturalismo romântico de Richard Wagner quanto pela metafísica 

schopenhaueriana. O próprio filósofo reconhece ser este um livro romântico, ―cheio de 

inovações psicológicas e de segredos de artistas, com uma metafísica de artista no plano de 

fundo, uma obra de juventude cheia de coragem juvenil e de melancolia juvenil‖. Esta 

influência se deve porque Nietzsche, ao aderir ao wagnerianismo, absorve as influências do 

movimento literário que influenciou o próprio Wagner; o pré-romantismo alemão, que com 

seu naturalismo idealista termina por influenciar o próprio Nietzsche que faz conceber o Trieb 

como um impulso ―motor que age na realidade humana e exige ser vertido em discurso 

poético‖
82

. 

Segundo Paul-Laurent Assoun esta primeira concepção nietzschiana de instinto deve 

muito mais a influência direta de Richard Wagner que a de Schopenhauer
83

. Isso porque ele 

compreende o instinto vital como poder criador autêntico da natureza, ou mais 

 
79 NIETZSCHE. Friedrich. O Nascimento da tragédia. Trad. J. Guinburg. São Paulo: Ed. Companhia das 

Letras: 1992. Coleção das obras de Nietzsche. 

80 NIETZSCHE, 1992, p. 27. 

81 Em um fragmento do outono de 1887 Nietzsche declara: ―por volta de 1876, assustei-me ao ver o meu querer 

até aqui comprometido, quando compreendi para onde tendia agora o caminho de Wagner: e eu estava muito 

firmemente ligado a ele, por meio de todos os laços [...] Parecia estar como que indissoluvelmente voltado para o 

interior da minha filologia e de minha atividade docente [...] por essa época, compreendi que meu instinto 

apontava para a direção oposta à de Schopenhauer: para uma justificação da vida, mesmo em seu caráter mais 

terrível, mais ambíguo e mendaz: - para tanto, tinha em minhas mãos a fórmula do ‗dionisíaco‘‖. (NIETZSCHE, 

2013 c, p. 292), Frag. Póst. 9 (42) do outono de 1887). 

82 ASSOUN, 1999, p. 109. 

83 Pois, de acordo com Paul-Laurent Assoun esta é uma concepção anterior ao ano de 1854 que foi o momento 

de acesso de Nietzsche a obra de Schopenhauer.  



27 

 

especificamente como uma força estética onde reina uma arbitrariedade sem limites e que se 

opõe violenta e desordenadamente ao reinado da inteligência abstrata, característica da 

decadência cultural
84

. Assim, o instinto estético da natureza em Wagner como um ―querer 

viver‖, decorrente da concepção de vontade em Schopenhauer, é replicado por Nietzsche que 

aborda uma concepção do instinto através da dualidade Apolo e Dionísio que, como 

representantes de forças instintivas, são verdadeiros ―impulsos artísticos da natureza‖
85

. 

Foi neste momento de sua obra pública que Nietzsche como ―cismador de ideias e 

amigo de enigmas‖
86

 fez nascer, em seu primeiro livro publicado, uma interrogação sobre o 

valor da existência ao estabelecer uma oposição entre a arte trágica e racionalidade socrática. 

Afirma que ―contra a moral, portanto, voltou-se então com este livro problemático, o meu 

instinto como um instinto em prol da vida‖
87

 localizando no ―socratismo um signo de 

declínio, do cansaço, da doença, de instintos que se dissolvem anárquicos?‖
88

, sim, pois seria 

esta moral uma "vontade de negação da vida"
89

 que ―pela mão de tal instinto da ciência‖
90

, 

conduziu a ciência a naufragar no alto-mar dessa universalidade
91

 metafísica, que como 

observa Paul-Laurent Assoun
92

 tem na hipertrofia deste instinto de conhecimento um sintoma 

patológico que se evidência em sua ―hostilidade à vida‖
93

. 

Afinal, em que consiste ―a pretensa ‗serenojovialidade‘ dos gregos e da arte grega‖
94

, 

representada na dualidade instintiva Apolo-Dioniso? Qual é e ―o que significa, vista sob a 

ótica da vida – a moral?‖
95

 Para alçarmos uma resposta a estes questionamentos iniciemos por 

averiguar qual a concepção de vida Nietzsche atribuí aos gregos da Grécia arcaica em O 

nascimento da tragédia. 

Como dois universos artísticos separados entre si
96

 é que Nietzsche apresenta o 

instinto dionisíaco e apolíneo como estados fisiológicos, respectivamente de embriaguez e 

consciência desperta. Dioniso, deus do vinho, faz da embriaguez um ritual que permite eclodir 

à desmedida (hibris) através da perda do sentimento de individualidade. Este sentimento é o 

próprio princípio da individuação simbolizado na cultura grega na cultura grega por Apolo, o 

 
84 ASSOUN ,1999, p. 113. 

85 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 29. NT, § 2. 

86 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 11. NT, tentativa de autocrítica § 15. 

87 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 18. NT, tentativa de autocrítica § 5. 

88 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 12. NT, tentativa de autocrítica § 1. 

89 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 18. NT, tentativa de autocrítica § 5. 

90 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 91. NT, tentativa de autocrítica § 15. 

91 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 91. NT, tentativa de autocrítica § 15. 

92 ASSOUN, 1999, p. 9. 

93  NIETZSCHE, 2007, p. 17. NT, tentativa de autocrítica § 5. 

94 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 11. NT, tentativa de autocrítica § 1. 

95  NIETZSCHE, Op. Cit., p. 16. NT, tentativa de autocrítica § 1. 

96 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 24. NT, § 1. 



28 

 

deus plasmador de imagens ―a partir de cujos gestos e olhares nos falam todo o prazer e toda a 

sabedoria da ‗aparência‘‖
97

. Assim, na arte trágica ―é como se Apolo ensina-se a medida a 

Dioniso‖
98

, pois nessa díade instintiva é Apolo quem dá unidade às disformes forças 

dionisíacas, ao configurar por imagens o Uno primordial, que ―enquanto eterno padecente e 

pleno de contradição necessita, para a sua constante redenção, também da visão extasiante, da 

aparência prazerosa‖
99

 da arte apolínea.  

O grego da era trágica faz o enfrentamento da vida pela aceitação do sofrimento como 

condição do viver. Na psicologia do orgiástico a noção de sentimento trágico é concebida por 

Nietzsche como um sentimento transbordante de vida e de força que considera a própria dor 

como um efeito estimulante
100

 para o enfrentamento das aflições do viver, assim o filósofo 

expressa em Ecce Homo que o conceito de trágico é um 

 

dizer-sim à vida, até mesmo em seus problemas mais estranhos e mais duros, 

a vontade à vida, que se alegra com a própia inesgotabilidade até mesmo no 

sacrifício de seus mais altos tipos – foi isso que eu chamei de dionisíaco, foi 

isso que eu entendi como ponte para a psicologia do poeta trágico
101 

 

É assim entendida que a tragédia grega ganha relevância no discurso nietzschiano, 

pois ela representa a possibilidade de afirmação da vida não mais por meio de uma fuga do 

sofrimento num ―além mundo‖, mas pela superação da agonia do existir que, transformada em 

tragédia, faz a vida ser encenada como um combate trágico entre Apolo e Dioniso.  

É através deste liame do conflito entre a arte dionisíaca e apolínea que Nietzsche 

delineia em O nascimento da tragédia uma nomeação mais específica sobre o sentido do uso 

que faz do termo Trieb em suas obras. Para isto ele demonstra que tanto a arte do figurador 

plástico [Bilder], a apolínea, quanto à arte não figurada [um-bildlichen] da música, a de 

Dioniso, são ―onipotentes impulsos artísticos‖
102

 e que como símbolos artísticos de expressão 

da natureza, são indissociáveis, pois emanam desta mesma fonte. 

Deste modo os instintos podem se especificar noutras formas de expressão além da 

dualidade Apolo e Dionísio, pois, concebidos como forças contrárias que se agrupam e 

desagrupam podem por isso se converter nas mais variadas e particulares formas de aparição, 

mesmo que contrárias entre si. Eis um caso exemplar de como o instinto se manifesta de 

modo particular como forças contrárias que lutam em afirmações opostas; é o caso de 

 
97 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 27. NT, § 1. 

98 MACHADO, 1985, P. 29. 

99 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 36. NT, § 4. 

100 NIETZSCHE, 2014 a, p. 89. CI, § 5 ―o que devo aos antigos‖. 

101 NIETZSCHE, 2014 b, p. 85. EH, O nascimento da tragédia § 3. Grifos no original. 

102 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 36. NT, § 4. 



29 

 

Sócrates contra a vida, em que este é considerado ―mistagogo da ciência‖,
103

 pois seria o 

protótipo da natureza conservadora dos instintos do conhecimento que se voltam contra sua 

própria fonte, a vida, no momento em que eles trazem consigo a supremacia de uma 

racionalidade repressora da vida. 

Para denominar as várias formas possíveis de expressão dos instintos, Nietzsche faz 

utiliza o recurso de justapor a palavra Trieb a outros termos que podem especificar o seu 

sentido de uso. Isto é o que Paul-Laurent Assoun denomina ―modo de reprodução 

cissiparitário‖
 104

, ou seja, o momento em que Nietzsche se põe a tecer novos termos 

compostos por meio do seu Trieb, quando este é prefixado a outras palavras para dar nome a 

novos instintos em suas múltiplas formas de expressão. 

Esta é a forma indistinta e polissêmica que caracteriza o uso do termo Trieb por 

Nietzsche. Embora o filósofo localize na natureza (physis) a única fonte desta dualidade de 

instintos, ele afirma também que estes se manifestam em múltiplas formas de composição 

resultado do conflito entre a arte apolínea e a dionisíaca. Como se não bastasse este termo 

germânico ter por si mesmo uma semântica bastante abrangente, esta marca nietzschiana de 

forjar novas concepções de instinto pela simples justaposição de Trieb a qualquer termo é o 

que proporciona o alargamento das margens em que se podem desembarcar sempre novas e 

ainda mais complexas interpretações das muitas concepções de instinto que podem ser 

encontradas nos mais diferentes momentos do conjunto de sua obra. 

É, portanto, com este sêmem da luta entre instintos de vida contra o instinto de 

verdade do socratismo lógico que Nietzsche faz fecundar em O nascimento da tragédia 

(1872) o que cinco anos mais tarde se desenvolveu em Humano, demasiado humano (1878): 

uma nova concepção do instinto de conservação como um ―verdadeiro eixo psicológico de 

sua obra‖
105

. O referente livro fez fecundar as primeiras noções de instinto como manifestação 

da vida o que tornou possível, através de uma gestação de mais de dez anos, desenvolver uma 

nova abordagem psicológica que deu luz a uma expressão mais elaborada da concepção de 

vida como expressão da vontade de poder na Genealogia da moral (1887). 

  

 
103 NIETZSCHE, 2007, p. 91. NT, 

104 ASSOUN, 1999, p. 99. 

105 FONSECA, 2012, p. 220. 



30 

 

ENSAIO IV 

Humano, demasiado humano:  

uma psicologia dos instintos como manifestação da vida 

 
Não deveria causar estranheza

106
 reconhecer um psicólogo no Nietzsche filósofo, pois 

o mesmo reconhece publicamente em sua autobiografia Ecce Homo que ―no fundo dos meus 

escritos fala um psicólogo sem igual‖
107

 que quer investigar o fenômeno humano a partir do 

que seja humano, demasiado humano, ou seja do instinto e mais especificamente de 

conservação. Navegando no fervilhante leito do desenvolvimento da concepção nietzschiana 

do instinto aportarmos ―já na segunda fase da sua produção intelectual‖
 108

 e desembarcamos 

no livro Humano, demasiado humano para nos debruçamos em analisar como a 

problemática dos instintos é apresentada nesta obra sob um enfoque que faz ―segundo uma 

expressão mais erudita: a observação psicológica‖
109

. 

Este livro pode ser nomeado como uma autêntica carta de emancipação do pensamento 

nietzschiano
110

, pois como observa R. J. Hollingdale, é a partir deste escrito que ocorre uma 

verdadeira a reviravolta
111

 na sua produção intelectual que se desliga tanto do romantismo de 

Richard Wagner quanto da metafísica schopenhaueriana
112

. Este é um momento de passagem 

onde eclodem as ―primeiras erupções de vontade e força de autodeterminação, de 

determinação própria dos valores, essa vontade de livre vontade‖
113

 em que Nietzsche declara 

 
106 Osvaldo Giacoia Júnior (2002, p. 8) confere autoridade a Walter Kaufman ao apontá-lo como o precursor do 

reconhecimento da importância da abordagem psicológica dos escritos nietzschianos. Observa, ainda, que o 

mesmo comentador considera espantoso que apesar do Nietzsche reconhecer-se um psicólogo, poucos 

comentadores clássicos levaram a sério tal reconhecimento, o que em suas palavras ―isso é, decerto, espantoso. 

Porém, ainda mais espantoso é que ninguém se espata com isso‖. 

107 NIETZSCHE, 2014 b, p. 78. EH porque escrevo tão bons livros § 5. 

108 Esta é a observação que Noéli Correia de Melo Sobrinho faz a apresentação dos ―Escritos sobre psicologia: 

Friedrich Nietzsche” (NIETZSCHE, 2013 b) onde acrescenta, ainda, que esta é a fase Nietzsche em que 

começa a abordar a psicologia mais decididamente marcada tanto pelo racionalismo e positivismo como também 

pelo abandono do romantismo anterior, presente em O nascimento da tragédia (1871). 

109  NIETZSCHE, 2005 c, P. 41. HH, § 35. 

110 Charles Andler aponta que em Humano, demasiado humano Nietzsche ―confessa, antes de tudo, o que há 

de ‗Humano, demasiado humano‘ em suas tentativas idealistas do passado‖ (2016, P. 385). É esclarecedor que o 

próprio Nietzsche tenha reconhecido numa ―tentativa de autocrítica‖, publicada posteriormente ao O nascimento 

da tragédia, quanto no próprio prólogo de Humano, demasiado humano que até então seus escritos estavam 

marcados pela influência romântica de Richard Wagner e Schopenhauer, pois possuíam ―uma metafísica de 

artista no plano de fundo‖ (NIETZSCHE, 1992, P. 15), 

111 HOLLINGDALE, 2015, p. 141 

112 Ainda no prólogo de Nietzsche deixa bastante clara que sua posição aquela época de Humano, demasiado 

humano diverge da época posterior que se inicia com Além do bem e do mal quando ―de maneira consciente-

caprichosa fechei os olhos à cega vontade de moral de Schopenhauer, num tempo em que já era clarividente o 

bastante acerca da moral; e também que me enganei quanto ao incurável romantismo de Richard Wagner, como 

se ele fosse um início e não um fim; também quanto aos gregos, também com os alemães e seu futuro — e talvez 

se fizesse toda uma lista desses tambéns...‖. (NIETZSCHE, 2005, p. 8). 
113 NIETZSCHE, 2005 c, p. 41. HH, § 35. 



31 

 

seu afastamento de uma especulação metafísica que marcou o início de seus escritos. Segundo 

o próprio filósofo, agora sua filosofia orienta-se a partir do que denomina ―o mais novo dos 

métodos filosóficos‖, ou seja, uma ―filosofia histórica, que não se pode mais conceber como 

distinta da ciência natural‖
114

, pois tem como material para sua abordagem psicológica ―o 

conjunto dos fenômenos humanos que ‗aparece‘ como o material de observação e de 

diagnóstico que constitui o objeto de uma avaliação fria‖
 115

 do fenômeno da vida não mais 

direcionado pelo preconceito moral que diferencia a origem ―bem‖ e ―mal‖. 

É notório que, a partir deste momento de sua produção intelectual, Nietzsche 

prossegue em sua busca pela origem dos instintos, agora direcionada pela filosofia histórica 

que faz da genealogia da moral seu método de pesquisa. Nesse sentido, o filósofo esclarece 

que a reflexão sobre Humano, demasiado humano é uma observação psicológica que 

permite aliviar o fardo da vida
116

. É o momento em que Nietzsche anuncia aos espíritos livres 

um novo problema; o de empreender como ―aventureiros e circunavegadores desse mundo 

interior que se chama ‗ser humano‘‖
117

 uma reformulação dos problemas filosóficos que deste 

momento em diante serão abordados não mais por um viés metafísico, como faz os interpretes 

da doutrina do dualismo platônico a que Aristóteles denomina "segunda navegação", mas por 

uma nova concepção de filosofia que significa ―a mais abrangente extensão do conceito de 

história‖
118

. 

Como observação psicológica, a filosofia histórica nietzschiana considera que ―o 

ressurgimento da observação moral se tornou necessário, e não pode ser poupada à 

humanidade a visão cruel da mesa de dissecação psicológica e de suas pinças e bisturis‖
119

. 

Esta dissecação da moral se faz com uma análise genealógica dos fenômenos humanos, que 

demonstra como o ato de verdade é ―exposto a condições de vida mutáveis‖
120

 e assim 

compreende que toda e qualquer verdade é criação moral e portanto humana, ou seja, os 

valores morais são interpretados como invenções do próprio homem e mais considerados 

substâncias metafísicas que, para Nietzsche, não são mais do que produtos estéreis de uma fé 

cega em verdades eternas na especulação metafísica.  

 
114 NIETZSCHE, 2005 c, p. 15. HH, § 1. 

115 ASSOUN, 1991, p. 131. 

116 NIETZSCHE, 2005 c, p. 41. HH, § 35. 

117 NIETZSCHE, 2005 c, 13. HH, prólogo § 7. 

118 NIETZSCHE, 2015, p. 568. Frag. Post. § 38 (14). 

119  NIETZSCHE, 2005 c, p. 41. HH, § 35. 

120  STEGMAIER, 2013, p. 53. 



32 

 

É, portanto, neste momento de sua vida intelectual que Nietzsche, como ―psicólogo-

historiador dos sentimentos morais‖
121

, embarca numa viagem de retorno aos problemas 

daquela "primeira navegação" das pesquisas da filosofia pré-socrática. E é assim que ele 

substitui o naturalismo romântico, que foi o leme que direcionou suas primeiras pesquisas, 

pelo naturalismo antropocêntrico dos primeiros filósofos fiscalistas com objetivo de lançar 

sua pesquisa filosófica nos horizontes da observação psicológica. 

Um tempo em que uma filosofia nascente principiava a máxima de Protágoras ―o 

homem como medida das coisas‖
122

 foi recuperado por Nietzsche que reestabelece por 

princípio abordagem da realidade humana através do próprio homem, pois ―o homem era para 

eles a verdade e o cerne das coisas‖
123

. É desta perspectiva que segundo Paul-laurent Assoun 

emerge nas pesquisas nietzschianas o ‗fator humano‘ como estrutura psíquica, um novo 

momento que tem uma conotação naturalista que não abole, mas especifica-se por uma 

determinante antropológica
124

. É marcante que esta segunda visão naturalista
125

 de Nietzsche 

esteja presente no aforismo de abertura de Humano, demasiado humano, com o título 

―química dos conceitos e sentimentos‖, pois é com esta denominação fisicalista da química 

que ele se propõe a edificar uma nova psicologia
126

 como ―uma psicologia das 

profundezas‖
127

 que tem nos instintos seu objeto de apreensão do fenômeno vida. 

Fundamentada como ciência dos sentimentos morais, esta nova psicologia histórica 

serviria de instrumento de observação natural para empreender (por meio da compreensão dos 

instintos como fator impulsionador das ações humanas) uma análise das origens da moral 

desprendida do preconceito maniqueísta, presente na psicologia de então, que utiliza como 

critério de avaliação dos fenômenos humanos o preconceito moral de diferenciar bem como 

altruísmo e o mal como egoísmo. 

 
121 ASSOUN, 1991, p. 131. 

122 Frase atribuída ao filósofo pré-socrático Protágoras. 

123 NIETZSCHE, 2013 a, p. 4. FT, § 13. 

124 ASSOUN, 1991, p. 132. 

125 Esta segunda visão naturalista de Nietzsche emprega o termo naturalista num sentido fisicalista, ou melhor, 

materialista, histórico em oposição ao sentido metafísico, anteriormente utilizado por ele quando no O 

nascimento da tragédia é ainda influenciado pelo Romantismo alemão por intermédio de Wagner.  

126 Importa salientar que esse é o momento intermédio da produção intelectual de Nietzsche, pois se localiza 

entre os escritos da juventude e da maturidade. Ressalto que este entendimento é reforçado nas palavras de Paulo 

César de Souza, apontadas no posfácio a sua tradução de ―Humano, demasiado humano”, quando observa que 

nesta obra ―não é preciso pesquisar muito para encontrar mais passagens antecipadoras de ideias e atitudes da 

época madura. A noção de perspectivismo, a ênfase na impossibilidade de um puro conhecer, é prenunciada nos 

§§ 32, 33 e 34. Indícios de uma visão da psicologia como ―o caminho para os problemas fundamentais‖, tal 

como seria apresentada no § 23 de Além do bem e do mal, já estão nas primeiras seções do segundo capítulo 

(que originalmente seria o primeiro). O escrutínio psicológico da natureza artística, que culminaria no célebre 

aforismo § 269 de ABM, aparece em seções como a de número 164‖. NIETZSCHE, Além do bem e do mal: 

prelúdio a uma filosofia do futuro. Trad. Renato Zwick. Porto Alegre: L&PM, 2015. P. 302. 

127 NIETZSCHE, 2013, p. 12. 



33 

 

Assim, Nietzsche apreende que ―não existe ação altruísta nem contemplação 

totalmente desinteressada; ambas são apenas sublimações, em que o elemento básico parece 

ter se volatilizado e somente se revela à observação mais aguda‖
128

. Não obstante, a que 

elemento básico Nietzsche afirma ter o altruísmo se volatilizado? Esta pergunta aponta para 

uma resposta que pode ser encontrada na mesma ―observação mais aguda‖ reafirmada 

diversas vezes pelo próprio filósofo: ―não existe ação altruísta‖ 
129

, pois, em toda ação age o 

egoísmo. Nietzsche enuncia que o altruísmo é apenas mais um modo, sublimado, de aparecer 

do impulso egoísta e isto pode ser demonstrado quando atentamos que ―jamais um homem fez 

algo apenas para outros e sem qualquer motivo pessoal... [pois] como poderia o ego agir sem 

ego?‖
130

. 

Oportunamente Nietzsche chama atenção ao fato de que ao se afastar dos 

malabarismos das especulações metafísicas é possível perceber, através de uma observação do 

comportamento humano, que tanto as ―boas‖ quanto ―todas as ‗más‘ ações são motivadas pelo 

impulso de conservação ou, mais exatamente, pelo propósito individual de buscar o prazer e 

evitar o desprazer
131

‖
132

. Se a conservação é um instinto característico a toda e qualquer forma 

de vida, o é para impulsionar, ou seja, mobilizar de modo imperioso todas as ações; sejam elas 

altruístas ou egoístas. 

Disto segue-se que nenhuma ação humana, ou mesmo animal, pode ser definida como 

―boa‖ ou ―má‖, posto que toda ação é tão somente uma resposta necessária ao impulso de 

conservação que visa apenas e tão somente à preservação do ser individual. Isto implica que 

nenhum ser vivente pode, ao agir, desviar-se dos fins deste instinto que impele o indivíduo a 

agir sempre em busca do próprio bem estar individual, assim mesmo quando arrisca sua vida 

 
128 NIETZSCHE, 2005, p. 15. HH, § 1. 

129 Esta afirmação reaparece de modo ainda mais enfático no último escrito de Nietzsche Ecce homo: ―Em mim 

parece ser simples ingenuidades do engano: por exemplo, aquela crença que assegura que ―egoísta‖ e ―altruísta‖ 

são antônimos, enquanto o ego em si seria apenas uma ‗fraude ainda maior‘, um ‗ideal‘. Não existe nem ações 

egoístas, nem ações altruístas: os dois conceitos são um contrassensos psicológicos...‖ (NIETZSCHE, 2014, P. 

78). Estas reafirmações manifestam a importância desta temática para todo o desenvolvimento posterior dos 

escritos da maturidade deste filósofo, em especial aqueles dirigidos às relações entre os instintos e o ego e 

vontade de poder inicialmente desenvolvidas em Além do bem e do mal e que encontra expressão mais agudas 

nos escritos póstumos colecionados com o título A vontade de poder. 

130 NIETZSCHE, 2005 c, p. 95. HH, § 133. 

131Há em Humano, demasiado humano uma convergência inicial entre David Hume e Nietzsche acerca da 

importância que tem o prazer para a origem da moral, contudo, os dois filósofos divergem sobre qual papel 

desempenha o prazer para o surgimento da moral. Em sua fase genealógica Nietzsche compreende o instinto de 

conservação semelhante à teoria utilitarista de Hume em que as paixões morais são o resultado de um julgamento 

que sempre busca maximizar o prazer e minimizar o desprazer. Contudo, há no pensamento de Hume um 

fideísmo da natureza que o distingui de Nietzsche, neste as paixões calmas e sociais são originadas direta ou 

indiretamente de uma natureza humana e promovem virtudes sociais como consequência da propensão natural a 

certos sentimentos morais e virtudes, que favorecem interesses e bens comuns da sociedade.  

132 NIETZSCHE, 2005 c, p. 70. HH, § 99. 



34 

 

em benefício do grupo no fim o que está em jogo é seu próprio interesse. Isto posto, pode-se 

concluir que ―ninguém é responsável por suas ações, ninguém responde por seu ser‖
133

, pois 

toda ação humana, demasiada humana, é sempre uma resposta ao instinto de conservação que 

inexoravelmente empuxa o ser individual a buscar o seu próprio bem estar, negando a este 

qualquer possibilidade de ação que não seja a de exercer a busca de sua própria vontade de 

conservação. 

  

 
133 NIETZSCHE, 2005 c, 46. HH, § 39. 



35 

 

ENSAIO V 

Vida e prazer: manifestações do instinto humano, demasiado humano 

 

O que se desvela no livro Humano, demasiado humano (1877)? Entre as várias 

nuances que a obra apresenta, podemos asseverar que um dos enfoques principais desta 

encontra-se em buscar compreender como ―o prazer, o egoísmo, a vaidade são necessários 

para a geração dos fenômenos morais‖
134

 a fim de reestabelecer à vida como o critério 

avaliador de valor e não mais a moral como critério de avaliação da vida. Em todo o seu 

conjunto o livro faz uma nítida demonstração sobre como buscar o prazer e evitar o desprazer 

é o meio de manifestação do que até então, neste tempo de sua obra, Nietzsche considera 

como o instinto fundamental: o de conservação, pois ―sem prazer não há vida; a luta pelo 

prazer é a luta pela vida‖
135

. 

Pode-se observar nesta nova instância do regime instintual em Nietzsche que o 

impulso de conservação é o princípio que motiva toda e qualquer ação, pois é a fonte geradora 

de tensão interna que estabelece e fomenta uma luta por hegemonia entre as diversas forças 

pulsionais que constituem o corpo
136

. 

O que se estabelece nas relações de forças instintivas é algo muito semelhante a um 

jogo onde energias pulsionais diversas e contrárias se chocam e se contrapõem umas as outras 

sem qualquer objetivo exterior a não ser o de que cada uma encontre na própria disputa um 

meio para a autoafirmação de sua própria vontade
137

. Assim é que Nietzsche apresenta o 

antagonismo egoísmo e altruísmo como falso binômio estabelecido pela moral metafísica, 

pois seu entendimento em Humano, demasiado humano é de que estes instintos apesar de 

serem aparentemente contraditórios originam-se de uma mesma fonte; o instinto de 

conservação. Altruísmo e egoísmo representam, portanto, duas faces de uma mesma moeda, 

pois são instintos que se completam na luta ao se manifestarem como vida; uma harmoniosa 

potência da força de conservação. 

O que se constitui deste conflito instintivo é uma relação de forças em que a 

―harmonia dos contrários‖
138

 é conquistada a partir do estabelecimento de uma hierarquia de 

 
134 NIETZSCHE, 2005 c, p. 77. HH, § 107. 

135 NIETZSCHE, 2005 c, p. 97. HH, § 104. 

136 Mais a frente será mais bem detalhada à noção nietzschiana do corpo como aglomerado de forças pulsionais. 

137 Este pensamento nietzschiano das relações de força instintivas em busca de hegemonia de suas vontades 

individuais é uma temática retomada, desenvolvida e aprofundada por Michel Foucault na sua Microfísica do 

Poder. 
138 Eis aí uma reafirmação do pensamento heraclítico que persiste nesta segunda fase dos escritos nietzschianos; 

não há opostos. 



36 

 

forças que se faz quando instintos opostos estabelecem, através da luta, níveis de poder 

segundo o grau de intensidade da força de cada instinto. Nesta hierarquia cada instinto 

governa e é governado segundo seu próprio poder de estabelecer sua vontade a uma força 

mais débil e ao mesmo tempo obedecer à outra força mais forte que lhe oferece, portanto, é 

maior resistência. Como resultado deste elã de forças contrárias, temos o estabelecimento de 

uma convivência que, embora harmoniosa, é caracterizada pela própria tensão que garante às 

forças mais fracas a oportunidade de se conservarem, mesmo diante da supremacia do seu 

opositor, ao se submeterem ao domínio de forças maiores. 

Onde encontrar a origem deste jogo que constitui a hierarquia nas relações de forças 

instintivas? Nas palavras de Paul-Laurent Assoun, ―tudo parte daí. Pode-se reconstituir o 

conjunto da realidade psicológica a partir deste instinto egoísta, desdobrando em instinto 

altruísta‖
139

. Contud,o não foi esta a ―oposição fundamental que levou os homens à 

diferenciação entre moral e imoral, bom e mau, mas sim estar ligado a uma tradição, uma lei, 

ou desligar-se dela‖
140

, pois a tradição filosófica optou por identificar a origem do mal nas 

ações egoístas e consequentemente legou ao altruísmo a fonte das boas ações. Portanto, a 

consolidada a distinção entre o bem e mal, através da respectiva identificação altruísmo 

versus egoísmo, possui o mesmo manancial: a moral metafísica. 

A proposta nietzschiana aponta para uma perspectiva antagônica a esta tradição que 

sempre negou a evidência de que toda ―a justiça remonta naturalmente ao ponto de vista de 

uma perspicaz autoconservação, isto é, ao egoísmo‖
141

. Convenientemente Nietzsche 

ressignifica o argumento da própria tradição para contestar sua tese de que 

 

o indivíduo quer para si o prazer ou quer afastar o desprazer; a questão é 

sempre, em qualquer sentido, a autoconservação. Sócrates e Platão estão 

certos: o que quer que o homem faça, ele sempre faz o bem, isto é: o que lhe 

parece bom (útil) segundo o grau de seu intelecto, segundo a eventual 

medida de sua racionalidade.
142

 
 

É notório que neste fragmento o sentido platônico do ―Bem‖ como algo que é bom 

(útil) por ter como fim o ―bem comum‖ foi transvertido para o sentido de bom como o que é 

útil para o indivíduo e não necessariamente para a comunidade. Este enfoque do bem como o 

que é bom para si é posteriormente reforçado no fragmento 2 de O Anticristo, no qual 

Nietzsche lança mão de questionamentos retóricos para melhor lustrar seu próprio 

 
139 ASSOUN, 1991, p. 133. 

140 NIETZSCHE, 2005 c, p. 68. HH, § 96. 

141NIETZSCHE, Op. Cit., p. 65. HH, § 92. 

142 NIETZSCHE, Op. Cit, p. 73. HH, § 102. 



37 

 

pensamento adverso ao platonismo, herdeiro do socratismo lógico, quando questiona ―o que é 

bom? – Tudo o que eleva a sensação de poder, a vontade de poder, o próprio poder no 

homem. O que é ruim? Tudo o que provém da fraqueza‖
143

. Neste sentido podemos afirmar 

que Nietzsche ironicamente consente autoridade a filosofia metafísica de Sócrates e Platão 

com total interesse de transvalorar a máxima ―só conhece o bem quem faz o bem‖
144

, que 

legou a todos os filósofos moralistas posteriores uma interpretação da moral como fenômeno 

de origem metafísica em total desprezo o que seria a sua verdadeira gênese; os instintos de 

auto conservação.  

A falta de sentido histórico de toda metafísica foi o manancial de onde emanou todo o 

discurso lógico racional que serviu de sustentáculo teórico para fundamentar uma falsa 

concepção moral firmada no princípio de uma ―fé cega na bondade da natureza humana, uma 

arraigada aversão à análise das ações humanas, uma espécie de pudor frente à nudez da 

alma‖
145

. Assim, ao depreciar os instintos de conservação a metafísica tem a própria vida em 

desdém, pois esta não é mais que uma manifestação dos próprios instintos. 

Portanto, prazer, vida e luta são expressões de uma vontade que deseja poder e que 

como instinto se manifesta ―como prazer da satisfação no exercício do poder‖ 
146

. Onde há 

instinto há também manifestação de vida como exercício de poder em que através os instintos 

apresentam o sentimento de prazer como o próprio resultado do exercício de satisfação de 

força, pois ―na medida em que há um prazer na ação (sentimento do próprio poder, da 

intensidade da própria excitação), a ação ocorre para conservar o bem-estar do indivíduo, sob 

um ponto de vista similar ao da legítima defesa, ao da mentira por necessidade‖
147

. 

Isto é o que, para Nietzsche, a filosofia histórica pode demonstrar através de uma 

genealogia da moral que investiga como, na origem deste duelo instintivo, toda ação ocorre 

por um sentimento da própria vontade de poder que por intermédio dos instintos faz da 

própria conservação da vida individual um meio de propagar o bem-estar individual e assim 

permitir expansão da vontade de poder. 

É perceptível como em Humano, demasiado humano, Nietzsche apresenta o instinto 

de conservação como sendo uma condição comum tanto aos homens quanto aos outros 

animais. Este é um instinto humano, demasiado humano, pois pertence a todos os homens 

mas não é uma exclusividade do humano, já que é uma manifestação comum a todo ser vivo. 

 
143 NIETZSCHE, 2016, p.14. AC, § 2. 

144 Frase atribuída ao filósofo Sócrates, que creditava à ignorância a motivação de toda má ação.  

145 NIETZSCHE, 2005, p. 42. HH, § 36. 

146 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 74. HH, § 103. 

147 NIETZSCHE, Op. Cit. 75. HH, § 104. 



38 

 

Na verdade o que serve para diferenciar homens de animais é a consciência moral que, 

segundo Nietzsche, não é mais que hábitos ancestrais que foram transmitidos para as gerações 

futuras sob a título de justiça, dito com suas palavras: ―tudo quanto designamos sob o nome 

de virtudes socráticas – são animais; estas virtudes são uma consequência desses instintos 

que ensinaram a buscar o sustento e a escapar aos inimigos‖
148

. 

Consequentemente, a moral é fruto de um desenvolvimento dos instintos que 

compreendidos como ―julgamentos fundados em experiências anteriores‖ 
149

, são da evolução 

das estratégias de ação necessárias à defesa da vida que se tornaram hábitos e posteriormente 

costumes. Ou seja, a é moral uma evolução específica do instinto de conservação que se 

tornou uma condição necessária para que a besta que ainda existe em nós, a força descomunal 

dos instintos, não nos dilacere, pois sem as suposições da moral que impõem leis severas o 

animal homem teria permanecido nos estágios iniciais de sua animalidade sem condições de 

viver num corpo social
150

. 

Nesse sentido, o homem como servo fiel da moral ―Bem e Mal‖ sempre foi e 

continuará sendo um animal de rebanho. Uma verdadeira besta domesticada cuja única 

aspiração é buscar o prazer entendido não como afirmação de sua vontade de poder, mas 

como conformação de sua vontade a uma universal felicidade que a vida em rebanho pode 

promover pela segurança e ausência de perigo trazendo um bem estar para todos
151

, exigindo 

em troca ―apenas‖ a repressão dos instintos e consequentemente da própria vida como 

afirmação da vontade de poder. 

Em Humano, demasiado humano, Nietzsche entende que o instinto de conservação é 

uma condição primordial a todo ser vivo, sendo, portanto, um ―fato antropológico simples e 

essencial‖
152

 do qual procedem todas as ações. Como atributo imprescindível ao ser humano, 

o instinto de conservação é o motor (moti, motim, motivo) com que a vontade de poder se 

materializa no corpo para impelir a ação. Portanto, toda ação humana, não sendo mais que 

uma resposta à imperiosa vontade de conservação, não pode ser julgada como boa ou má, pois 

ambas ―são motivadas pelo impulso de conservação ou, mais exatamente, pelo propósito 

individual de buscar o prazer e evitar o desprazer; são, assim, motivadas, mas não são 

más‖
153

, pois como manifestações inerentes a manutenção da vida não agir para outro fim que 

 
148 NIETZSCHE, 2008 a, p. 31. AU, § 26. 

149 NIETZSCHE, 2013 b, p. 130. Frag. Póst 25 (378) da primavera ao outono de 1884 

150 NIETZSCHE, 2005 b, p. 47. HH, § 40. 

151 NIETZSCHE, 2005 a, p. 45. ABM, § 44. 

152 ASSOUN, 1991, p. 133. 

153 NIETZSCHE, 2005 b, p. 70. HH, § 99. 



39 

 

não seja buscar o próprio bem estar do ser individual que não é mais que a afirmação de sua 

própria vontade de poder. 

Humano, demasiado humano fecunda as primeiras noções da futura concepção da 

―vontade de poder‖ sob a forma ainda embrionária do instinto de conservação da vida. Este 

embrião, gestado por quase dez anos, que posteriormente se desenvolveu no livro Aurora 

(1881) como um sentimento de poder – originado de um julgamento instintivo – tem sua 

origem explorada em Além do bem e do Mal (1886) através de uma crítica aos preconceitos 

morais de ―bom‖ e ―mal‖ que evolui na Genealogia da moral (1887)
 154

 para dar luz a sua 

expressão definitiva como ―vontade de poder‖
155

. 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
154 LEFRANC, 2003, p. 110. 

155 Importa salientar que no final do aforismo 349 do quinto livro de Gaia ciência (1882) há a expressão 

―vontade de poder‖. Contudo, esta é uma citação tardia, pois este livro foi acrescentado à primeira edição 

somente em 1887 é, portanto, uma publicação posterior a Além do bem e do mal e contemporânea a 

Genealogia da moral. 



40 

 

ENSAIO VI 

Aurora da vontade de poder como sentimento de poder 

 

 

 Uma compreensão hedonística
156

 do instinto de conservação que foi desenvolvida em 

Humano, demasiado humano (1878) – que entende que maximizar o prazer e minimizar a 

dor é a causa e o propósito único de toda ação humana – é agora substituída no livro Aurora 

(1881) por uma noção de ―sentimento de poder‖
157

 como fruto de um julgamento instintivo 

que faz surgir à consciência moral. Em Ecce Homo Nietzsche afirma que com Aurora 

começa sua campanha contra a moral, pois como num porto seguro é nesta obra que 

desembarcam, na alvorada da manhã de um novo dia, ideias anteriores que vagavam mais 

dispersamente
158

, mas que agora encontram melhor sustentação para seu desenvolvimento 

  

em uma transvaloração de todos os valores, em um desprende-se de todos 

os valores morais, em um dizer-sim e um ter confiança em tudo que até 

agora foi proibido, desprezado e anatematizado. Este livro afirmativo jorra 

sua luz, seu amor, a sua ternura, por todas as coisas puramente ruins, ele 

volta a lhes devolver a ‗alma‘, a consciência limpa, o direito altivo e o 

privilégio à existência
159

 

  

É, portanto, através de uma ―transvaloração de todos os valores‖ (Umwerthung aller 

Werthe) – desprendimento e liberação dos preconceitos morais da tradição filosófica – que 

Nietzsche quer fazer ressurgir os valores nobres da Grécia arcaica, como uma nova aurora 

(Morgen) de afirmação da vida. É assim que Aurora quer ―chegar à crítica moral, ter por 

problemática à moral‖
160

 para operar ―a autossuperação da moral‖
161

. Isto é o que faz 

despontar este livro no projeto nietzschiano como uma fase ―pré-genealógica‖, pois são suas 

―reflexões sobre os preconceitos morais”
162

 que mais tarde subsidiará os elementos 

necessários para a futura constituição do que será seu novo modo de investigação, isto é, o 

 
156 Cinco anos depois Nietzsche declara em Além do bem e do mal que ―seja hedonismo, seja pessimismo, 

utilitarismo ou eudemonismo: todos esses modos de pensar que medem o valor das coisas conforme o prazer e a 

dor, isto é, conforme estados concomitantes e dados secundários, são ingenuidades e filosofias de fachada‖. 

NIETZSCHE, 2005 a, p. 117. ABM, § 225. 

157 ―Nietzsche, antes mesmo de ter elaborado o conceito de vontade de poder e de lhe ter dado toda a sua 

significação, falava já num sentimento de poder: o poder foi tratado por Nietzsche como caso de sentimento e de 

sensibilidade, antes de o ser como um caso de vontade‖. DELEUZE, 2001, p. 95. 

158 Apesar de Humano, demasiado humano Nietzsche questionar os preconceitos morais, este livro e ―suas 

continuações estavam repletos de ideias pouco desenvolvidas, que lhes dão um ar de compêndio e não de obras 

individuais‖ HOLLINGDALE, 2015, p. 160. 

159 NIETZSCHE, 2014 b, p. 104. EH, Aurora. 

160 NIETZSCHE, 2008 a, p. 10. AU, prefácio § 4. 

161 NIETZSCHE, 2008 a, p. 14. AU, prefácio § 4. 

162 Subtítulo de Aurora. 



41 

 

genealógico. Este escrito é, consequentemente, um momento de transição
163

 que liga a 

psicologia instintiva presente em Humano, demasiado humano com sua terceira fase 

genealógica; que experimentalmente se principia com Além do bem e do mal e tem seu 

desenvolvimento e síntese na Genealogia da moral. 

Afinal, o que Aurora apresenta como ―ideias diretrizes que presidiram à formação da 

moral (Moral)‖
164

? Inicialmente o filósofo encontra na antropologia filosófica um caminho 

para solucionar este questionamento, pois nele busca respostas nos primórdios da humanidade 

analisando como o sentido de moralidade surge e se desenvolve como exigência de 

obediência aos costumes, estes compreendidos como uma maneira de avaliar sobre como se 

deve agir, que se tornou tradição pela repetição do hábito adquirido. 

O fenômeno moral começa a surgir no momento em que uma forma habitual de avaliar 

o agir se torna costume, ―quando o hábito de uma ação que distingue se torna hereditário‖
165

. 

Segundo Nietzsche é a partir do julgamento instintivo que a consciência moral se desenvolve 

como evolução de um fenômeno moral dos animais: o ―sentimento de poder‖. Portanto, resta-

nos demonstrar como a evolução do julgamento instintivo faz desenvolver um ―sentimento de 

poder‖ que proporciona o surgimento da consciência moral. 

Neste momento de sua escrita Nietzsche inicia a concepção de que a moral é 

fenômeno de um julgamento instintivo que se faz a partir de um instinto comum tanto a 

homens quanto a animais; o de conservação. Sendo compartilhado por ambos, é evidente que 

o que dele decorra para o animal também ocorra, ao menos em parte, para o homem. Desta 

forma, Nietzsche sustenta que a moral humana, ―como moral social, encontra-se em geral até 

na escala mais baixa da espécie animal‖,
166

 pois ela é apenas ―uma consequência destes 

instintos que ensinam a buscar o sustento e a escapar aos inimigos‖
167

.  

Assim, o julgamento moral teria seu nascedouro no momento em que ―o animal julga 

os movimentos de seus adversários e de seus amigos‖
168

 - tentando identificar oportunidades e 

ameaças para sua sobrevivência – é o mesmo que se desenvolve como moral superior no 

homem, pois este não fez mais que elevar-se e aperfeiçoar-se nas estratégias de busca por 

alimento e proteção
169

. 

 
163Segundo a hipótese de Geraldo Dias a partir do conjunto dos escritos de Nietzsche, Aurora pode ser 

compreendida como uma obra portadora de uma filosofia transitória (2014, p. 238). 

164 NIETZSCHE, 2008 a, p. 18. AU, § 9. 

165 NIETZSCHE, 2008 a, p. 33. AU, § 99. 

166 NIETZSCHE, 2008 a, p. 30. AU, § 26. 

167 NIETZSCHE, 2008 a, p. 31. AU, § 26. 

168 NIETZSCHE, 2008 a, p. 31. AU, § 26. 

169 NIETZSCHE, 2008 a, p. 35. AU, § 30. 



42 

 

A consciência moral é, portanto, um desdobramento do julgamento do instinto de 

conservação. Este é compreendido por Nietzsche como uma maneira de avaliar sobre como se 

deve agir diante de uma situação de risco à vida que se tornou tradição pela repetição do 

hábito adquirido. Ou seja, o instinto é uma evolução do hábito de avaliar o poder de suas 

próprias forças em relação à intensidade de força do seu adversário para julgar quais são as 

melhores formas de agir a fim de ―escapar dos perseguidores e ser favorecido na procura de 

sua presa‖
170

. Portanto, como decorrência do julgamento instintivo, o que prevalece na origem 

do fenômeno moral é um sentimento de poder que quer dominar o ambiente para conservação 

individual e não da espécie. 

Derivado do instinto de conservação, o sentimento de poder é efeito da felicidade
171

 

sentida pelo indivíduo quando este se sente senhor do ambiente; porque imagina controlar as 

forças desde que sejam necessárias para sua proteção e alimentação
172

. Assim, em seu 

nascedouro a moral não é mais que um julgamento instintivo, que decide sobre como se deve 

agir para proporcionar a conservação do indivíduo e não da sociedade
173

. 

Contudo, a vida comunitária surge impulsionada pelo instinto de conservação, pois a 

princípio ela fornece ao indivíduo a proteção como uma vantagem maior que a sua liberdade 

vivida na vulnerabilidade do seu isolamento
174

. Assim, pela necessidade de conservação 

funda-se a civilização como meio de restringir a liberdade individual em benefício da própria 

segurança no convívio grupal, pois, ―em tudo isso – na escolha da alimentação, do lugar e do 

clima, da recreação – quem comanda é um instinto de auto preservação, que se manifesta de 

maneira menos ambígua na condição de instinto de autodefesa‖
175

. Foi a partir da moral 

civilizada que desde os tempos mais primitivos uma ação executada passou a ser sempre 

medida por uma mesma escala que qualifica: ―o homem livre é imoral (unsittlich) porque em 

todas as coisas quer depender de si mesmo e não da tradição estabelecida‖
176

. Imoral é ser 

 
170 NIETZSCHE, 2008 a, p. 31. AU, § 26. 

171 NIETZSCHE, 2008 a, p. 194. AU, § 356. 

172 Segundo HOLLINGDALLE este modo naturalista de Nietzsche explicar a origem da moral de uma forma 

não metafísica é quase um ―darwinismo‖ quando considera que os homens e sua moral evoluíram dos animais 

como consequência do medo e do desejo de poder. HOLINGDALLE, 2015, p. 162. 

173 Sobre o gregarismo do instinto de conservação Wilson Antônio Frezzatti Jr esclarece no capítulo terceiro do 

seu livro Nietzsche contra Darwin que a posição Darwinista dá um valor a priori ao gregarismo e a consonância 

social considerando-os como meios para que o objetivo da vida se realize, ou seja, para que por hereditariedade 

seja repassado às características genéticas as futuras gerações garantindo assim a preservação da espécie. Ao 

contrário para Nietzsche a comunidade é apenas um meio, às vezes necessário, para conservação que também é 

meio para a expressão da vida como crescimento de poder. 

174 Considero que esta tese nietzschiana é muito semelhante ao argumento hipotético de Jean-Jacques Rousseau 

sobre o ―bom selvagem‖ que teria trocado sua felicidade real no estado de natureza por uma paz prometida na 

civilização, e assim vivendo em sociedade a ―razão perniciosa‖ teria pervertido sua natureza. 

175 NIETZSCHE, 2014 b, p. 61. EH, § 8 – Por que eu sou tão sábio. 

176 NIETZSCHE, 2008 a, p. 19. AU, § 9. 



43 

 

contra a moral, isto é, não inspirar à ação na obediência à tradição, mas na utilidade 

individual, o que pode ser constatado quando se observa que ―em todos os estados primitivos 

da humanidade, ‗mal‘ é equivalente de ‗individual‘, de ‗livre‘, de ‗arbitrário‘, de 

‗desacostumado‘, de ‗imprevisto‘ ou de ‗incalculável‘‖
177

. 

Assim, na origem do agir moral o indivíduo não se sacrifica pela comunidade porque 

lhe seja útil tal ato, mas porque entende que se deve obedecer aos costumes e nunca pensar 

nos benefícios que a ação pode trazer para si a não ser o de evitar o risco de ser punido, caso 

seja descoberta sua infração. Só pelo sacrifício o transgressor pode resgatar sua dívida e a 

comunidade se livrar de sua culpa evitando ou adiando toda da ira divina, uma vez que ―o 

castigo pela violação dos costumes afeta antes de tudo a comunidade [...], pois, por causa dele 

– como uma suposta consequência do seu ato –, as nuvens divinas e as explosões da cólera 

divina se acumularam sobre a cidade‖
178

. Consequentemente a obediência aos costumes é 

fixada pelo medo de ser castigado conforme a autoridade superior da tradição, de tal forma 

que o sentimento de culpa da comunidade deve ser expiado pela aplicação de uma ―justa‖ 

punição ao infrator dos costumes, pois desta forma os deuses aceitariam o sacrifício 

individual como expiação coletiva e, assim, evitando que toda a comunidade sofra uma 

punição divina. 

Segundo Nietzsche, este temor à ira divina só foi ainda mais ampliado quando o 

homem, durante muito tempo, considerou as coisas da natureza ―como vivas e animadas, com 

força de prejudicar e de subtrair-se as intenções humanas‖
179

. Esta crença fez o sentimento de 

medo se generalizar no imaginário da humanidade, promovendo um sentimento de impotência 

diante das forças naturais que o homem não conseguia controlar. Foi por conta deste temor, 

perante as forças naturais, que ―o sentimento de potência se desenvolveu de maneira tão 

sutil‖
180

, pois homem considerado estas forças ―sobrenaturais‖ sentiu-se impotente diante 

delas o que fez com que ele atribui-se a objetos poderes mágicos para por meios deles 

influenciar as forças da natureza por meio de rituais que supostamente serviriam para 

controlar essas forças. 

Portanto, em Aurora Nietzsche desenvolve sua filosofia histórica, que já fora 

apresentada em Humano, demasiado humano, como instrumento teórico capaz de realizar a 

crítica da moral a partir da análise de um sentimento de potência cujo sentido irá mais a tarde 

convergir para a formulação da doutrina da vontade de potência (Wille Zur Macht).  

 
177 NIETZSCHE, 2008 a, p. 19. AU, § 9. 

178 NIETZSCHE, 2008 a, p. 20. AU, § 9. 

179 NIETZSCHE, 2008 a, p. 29. AU, § 23. 

180 NIETZSCHE, 2008 a, p. 29. AU, § 23. 



44 

 

Conforme toda a narrativa de Aurora, a moral surge como produto do 

desenvolvimento histórico da humanidade em sua sanha por ampliar seu sentimento de poder 

e não como um sentimento de soberania motivado na crença de que o homem é procedente de 

origem divina
181

. Assim, Nietzsche defende a tese de que se deve buscar o entendimento 

sobre o fenômeno moral, muito além do ―bem e do mal‖, como critério de avaliação do agir, 

pois estes em ―qualquer que seja a parte que tomem na grande política o utilitarismo e a 

vaidade dos indivíduos e dos povos: a força viva que os impulsiona para frente é a 

necessidade do sentimento de poder‖
182. 

  

 
181 NIETZSCHE, 2008 a, p. 29. AU, § 49. 

182 NIETZSCHE, 2008 a, p. 132. AU, § 189. 



45 

 

ENSAIO VII 

Gaia ciência: um hino à vida trágica 

  

É como um trovador que ―canta uma canção de dança exuberante‖ que Nietzsche, em 

Gaia ciência (1882), afirma a vida como o valor supremo e muito além da moral
183

, para com 

ela operar a transfiguração de toda uma tradição filosófica ―em que a confiança na vida se 

foi‖
184

. Como uma partitura, que tenta dar unidade a um coro disforme de ideias dispersas que 

se anunciavam; como o início de uma tragédia grega, este livro tenta dar foco às concepções 

nietzschianas de instinto, agora sob o enfoque da questão do valor da existência como 

sintomas fisiológicos de saúde ou doença: potência versus impotência. Segundo Nietzsche, de 

um mesmo corpo os instintos eclodem e podem gerar tanto o bem-estar (quando 

proporcionam o aumento de potência da vontade e consequente crescimento de vida), quanto 

a enfermidade (que resulta de uma diminuição do poder que causa a degenerescência da vida). 

Isso é o que ocorre sob a insana aparência de uma tradição metafísica que ―teria sido apenas 

uma interpretação do corpo e uma má-compreensão do corpo‖
185

. 

Nesse momento da escrita nietzschiana, as reflexões sobre a conservação da vida ainda 

norteiam sua pesquisa. Assim, pois, não é a toa que o instinto de conservação da vida apareça 

já nas linhas iniciais do primeiro aforismo de Gaia ciência, quando o filósofo apresenta os 

homens como ―sempre ocupados numa só tarefa, todos e cada um em particular: fazendo o 

que ajuda a conservação da espécie humana‖
186

. É nessa perspectiva que Nietzsche almeja 

fazer de Gaia ciência uma incubadora de pensamentos póstumos, na qual se desenvolve o 

sentido de suas ideias anteriores sobre a derivação do sentimento de poder do instinto de 

conservação a partir da compreensão de que um ―querer preservar a si mesmo é expressão de 

um estado indigente, de uma limitação do instinto fundamental da vida, que tende a expansão 

de poder” 
187

 a fim de que desabrochem as futuras concepções de vontade de poder e super-

homem
188

 conforme apresentadas em Assim falou Zaratustra. 

 
183 NIETZSCHE, 2014 b, p. 109. EH, Gaia ciência I. 

184 NIETZSCHE, 2012 b, p. 13. GC, prólogo III. 

185 NIETZSCHE, 2012 b, p. 11. GC, prólogo II. 

186 NIETZSCHE, 2012 b, p. 50. GC I, § 1. 

187 NIETZSCHE, 2012 b, p. 217. GC I, § 1. 

188 Ressaltamos que a terminologia vontade de poder e super-homem não constam na edição inaugural de 1882. 

Apesar de suas ideias principiarem em Aurora são termos extemporâneos, pois só foram acrescentados numa 

segunda edição em 1887 quando Nietzsche inclui um quinto capítulo a obra. Nestas terminologias específicas 

estas ideias só serão apresentadas e experimentadas pela primeira vez no próximo livro da série nietzschiana 

Assim falou Zaratustra, contudo seus sentidos só serão mais clarificados no livro Genealogia da moral 

(1887). 



46 

 

Prossigamos a observar e analisar quais as marcas deixadas em Gaia ciência pelos 

lentos passos da caminhada nietzschiana rumo à construção de sua compreensão sobre o papel 

do instinto de autoconservação para a constituição de sua concepção sobre a vida como 

manifestação da vontade de potência. Ainda no aforismo primeiro desta obra, Nietzsche 

reafirma a relevância desse instinto para a economia da vida dos homens, quando considera 

que ―nada, neles, é mais antigo, mais inexorável, mais insuperável que esse instinto... [pois] 

tudo o mais que [neles] se chama de mau: tudo é parte da assombrosa economia da 

conservação da espécie‖ 
189

. Por consequência de ser intrínseco à condição de humanidade, o 

próprio instinto de conservação não deve ser considerado mau, pois é uma força fomentadora 

e benfeitora da vida derivada daquilo que não pode ser extirpado do homem, vez que ele 

 

age igualmente nos homens mais elevados e nos mais vis, o impulso à 

conservação da espécie, surge de tempo em tempo como razão e paixão do 

espírito; traz então um esplêndido cortejo de motivos ao redor, e com toda 

força quer esquecer que no fundo é impulso, instinto, tolice, ausência de 

motivo
190

 

  

Em vista disso, pode-se concluir que todas as ações humanas são motivadas pelo 

instinto de conservação e que, por isso, também elas não devem ser avaliadas como boas ou 

más porque são apenas efeitos terminais deste instinto. Contudo, é a moral que torna obscura 

esta percepção, de que é à força do egoísmo o propulsor da ação. É, pois através da educação 

moral que o indivíduo é sutilmente encaminha ―por uma série de estímulos e vantagens, para 

uma maneira de pensar e agir que, quando se torna hábito, impulso, paixão, vigora nele e 

acima dele, de encontro a sua derradeira vantagem, mas ‗para o bem de todos‘‖
191

. 

Assim, Nietzsche considera que ―todas as éticas foram sempre tolas e antinaturais‖
192

, 

pois tentam fazer da consciência moral um elemento derivado da natureza dos homens que 

busca extirpar o que considera um mal, ou seja, os efeitos egoístas dos instintos de 

conservação. Portanto, tudo o que queremos quando agimos é tão somente afirmar nosso 

próprio querer, pois 

 

ao fazer o bem e fazer o mal a outros, exercitamos neles nosso poder – [e 

isso] é tudo o que queremos nesse caso!... Não altera o valor último de 

nossas ações o fato de que fazer o bem ou o mal envolva sacrifícios para nós; 

mesmo se oferecemos a vida, como fazem os mártires da igreja, é um 

 
189 NIETZSCHE, 2012 b, p. 50. GC I, § 1. 

190 NIETZSCHE, 2012 b, p. 51. GC I, § 1. 

191NIETZSCHE, 2012 b, p. 69. GC I, § 21. 

192 NIETZSCHE, 2012 b, p. 52. GC I, § 1. 



47 

 

sacrifício ao nosso desejo de poder, ou com a finalidade de preservar nosso 

sentimento de poder
193

 

 

De agora em diante, o sentido do instinto de conservação ganha novo status no 

discurso nietzschiano. Seu objetivo é ampliado para além da preservação da vida, pois passa 

também a asseverar a ampliação do poder. Nessa conjuntura o prazer de dominar supera a 

própria força que quer apenas a preservação, pois ―querer preservar a si mesmo é expressão 

de um estado indigente, de uma limitação de um verdadeiro instinto fundamental da vida, que 

tende a expansão do poder e, assim querendo, muitas vezes questiona e sacrifica a 

autoconservação‖
194

 na medida em que o homem coloca em risco a conservação de sua vida 

para aventurar-se em perigosas ações a fim de experimentar tal sentimento de domínio e 

ampliação do poder. Pois bem, dessa maneira Nietzsche entende que o homem moral age 

semelhante a ―um animal que, arriscando sua própria vida, protege seus filhotes, ou que na 

época do cio acompanha a fêmea até a morte, não pensa no perigo e na morte‖
195

,  já que 

encontra na aventura a oportunidade de sentir o prazer de vê sua força ampliada pela 

superação da resistência dos desafios enfrentados. Assim, 

  

a luta pela existência é apenas uma exceção, uma temporária restrição da 

vontade de vida; a luta grande e pequena gira sempre em torno da 

preponderância, de crescimento e expansão, de poder, conforme a vontade 

de poder, que é justamente a vontade de vida
196

 

 

Aqui o sentido da vida, mesmo que atrelado às manifestações instintivas da luta pela 

sobrevivência, ganha ares de afirmação de força e poder no discurso nietzschiano. Deste 

momento em diante a concepção nietzschiana de vida assemelha-se a um grande espetáculo 

visual e sonoro
197

 que encena a existência humana em seu ―caráter polissêmico”
198

, pois passa 

a considerar viver como um convite para o homem criar mundo ao inventar para si seu 

próprio sol
199

 como novas formas de interpretação de sua existência e para isto busca 

―continuamente afastar de si algo que quer morrer; viver – é ser cruel e implacável com tudo o 

que em nós, e não apenas em nós, se torna fraco e velho‖
200

. 

A vida humana se assemelha a uma vela que, em sua potência, se consome e faz de 

sua existência apenas o cintilar sem propósito de uma vontade que, como fogo, consome a si 

 
193 NIETZSCHE, 2012 b, p. 62. GC I, § 13.  

194 NIETZSCHE, 2012 b, p. 217. GC V, § 349. 

195 NIETZSCHE, 2012 b, p. 54. GC I, § 3. 

196 NIETZSCHE, 2012 b, p. 217. GC V, § 349. 

197 NIETZSCHE, 2012 b, p. 181. GC IV, § 301. 

198 NIETZSCHE, 2012 b, p. 250. GC V, § 373. 

199 NIETZSCHE, 2012 b, p. 190. GC IV, § 320. 

200 NIETZSCHE, 2012 b, p. 75. GC I, § 26. 



48 

 

mesmo ao inflamar poder sem se questionar o para que ou o porquê de sua existência. A vida 

é um desperdício, uma vez que se realiza em um dispêndio de força sem qualquer propósito 

definido. Cabe ao homem viver esse despropósito da existência com tanta intensidade que 

torne possível dar um sentido singular às suas próprias experiências. 

Esta é a proposta nietzschiana de afirmação da vida como uma superação de si mesmo; 

ser o homem seu próprio legislador, para que possa definir para si e por si o que lhe seja bom 

ou ruim para sua vida. Isto segundo Nietzsche só se faz quando ―queremos nos tornar aquele 

que somos – os novos, únicos, incomparáveis, que dão leis a si mesmos, que criam a si 

mesmos!‖
 201

 ao recriar para si um ideal próprio de si mesmo, que seja feito a partir da 

invenção de novas tábuas de valores idealizadas a partir da depuração de nossas próprias 

opiniões e valorações que estejam atreladas as experiências passadas. 

O homem teria como único dever a necessidade de se aventurar em assumir a vida 

como exclusivo critério de avaliação moral
202

. Isto exigiria que ele deixasse de lado qualquer 

julgamento sobre o valor moral das ações que atribuem ao egoísmo a origem do mal, pois 

para esta moral de tipo decadente ―as virtudes de um homem não são chamadas boas em vista 

dos efeitos que tenham para ele, mas em vista dos efeitos que pressupomos que tenham para 

nós e a sociedade‖
203

. Nesse sentido, Nietzsche propõe a superação desta moral que regula os 

impulsos e atos humanos sempre em benefício das necessidades de uma comunidade
204

, em 

benefício da constituição de um novo tipo de homem que assuma consentir o seu egoísmo 

como o próprio juízo de uma lei universal
205

 que faz de sua existência uma afirmação da 

própria vida pelo enfrentamento dos desafios que lhe constituem. 

Em Nietzsche, o louvor à vida não se passa sem um reconhecimento do valor do 

trágico como constituinte da saúde existencial. Esta perspectiva é ilustrada por meio de uma 

bela metáfora na qual o próprio filósofo sugere que indaguemos a nós mesmos ―se uma árvore 

que deve crescer orgulhosamente no ar poderia dispensar o mau tempo e os temporais‖
206

. 

Com isso, não se deve entender que Nietzsche pretenda sugerir que o sofrimento seja um 

martírio necessário para a expiação das desventuras da vida, pois é a isso que o mesmo critica 

 
201 NIETZSCHE, 2012 b, p. 199. GC IV, § 335. 

202 Para Scarlett Marton uma característica do trágico na filosofia nietzschiana é afirma que ―o único critério de 

avaliação que se impõe por se mesmo é a vida. [Pois] Perguntar pelo valor da vida implicaria colocar-se fora 

dela. A linguagem, a história, o mundo, são pensados por forças que aí se manifestam. As forças podem ser 

ativas ou reativas; as ativas contribuem para o florescimento da vida e as reativas, para sua degenerescência‖ 

(1999, p.70). 

203 NIETZSCHE, 2012 b, p. 67. GC I, § 20. 

204 NIETZSCHE, 2012 b, p. 132. GC III, § 116. 

205 NIETZSCHE, 2012 b, p. 198. GC IV, § 335. 

206 NIETZSCHE, 2012 b, p. 67. GC I, § 19. 



49 

 

nos metafísicos que se valem desta falsa ideia de expiação pelo sofrimento para oferecer uma 

vida perfeita no além-mundo. 

Ao contrário, o que ele propõe é que a resignação diante da inevitabilidade do 

sofrimento seja precedida de um amor ao seu enfrentamento. Pois, ainda que a vida seja uma 

fonte inesgotável de desventuras, são estas que, ao fazer resistência à realização de nossa 

vontade, nos estimulam a ampliar nossas forças a fim de que as superemos. É só assim que 

nos fortalecemos para existência, ou seja, quando assumimos 

 

a necessidade pessoal do infortúnio... [pois] a trilha pessoal para o céu 

sempre passa pela volúpia de seu próprio inferno. [Se] se veem o sofrimento 

e o desprazer como maus, merecedores de ódio e destruição, como máculas 

na existência: bem, então vocês levam no coração, além da sua religião da 

compaixão, ainda uma outra, que será talvez a mãe dessa: - a religião da 

comodidade207 

 

Portanto, para a filosofia trágica ―é preciso aprender a amar‖
208

 ―esta vida, como você 

está vivendo e já viveu‖
209

. O homem trágico é um herói que se aventura em sair da 

comodidade de receber a paz como dádiva de um mundo construído pela vontade alheia para 

encarar a felicidade de ser o criador dos seus próprios caminhos pelo enfrentando, sem 

murmúrio, das aflições que lhe resistem. Esta compreensão trágica concebe que  

 

toda filosofia pode ser vista como remédio e socorro, a serviço da vida que 

cresce e que luta: elas pressupõem sempre sofrimento e sofredores. Mas 

existem dois tipos de sofredores, os que sofrem de abundância de vida, que 

querem uma arte dionisíaca e também uma visão e compreensão trágica da 

vida – e depois os que sofrem de empobrecimento de vida, que buscam 

silêncio, quietude, mar liso
210

 

 

Enfim, são as páginas finais do quarto livro de Gaia ciência fazem brilhar ―a beleza 

diamantina das primeiras palavras de Zaratustra‖
211

, pois nelas lampejam, do primeiro ao 

último aforismo, uma compreensão da vida como um ―amor fati (amor ao destino)‖
212

. Este 

amor é o tipo saudável de afirmação da vida, porque favorece a intensificação de poder ao 

vincular o sentimento de liberdade e felicidade pessoal à ideia de que uma existência saudável 

requer que cada um assuma uma providência pessoal e intransferível diante dos desafios da 

vida. E isso não se faz com passividade, mas sim pela aceitação do ―belo caos da 

 
207 NIETZSCHE, 2012 b, p. 202. GC IV, § 338. 

208 NIETZSCHE, 2012 b, p. 196. GC IV, § 334. 

209 NIETZSCHE, 2012 b, p. 205. GC IV, § 341. 

210 NIETZSCHE, 2012 b, p. 245. GC V, § 370. 

211 NIETZSCHE, 2014 b, p. 108. EH, Gaia ciência I.  

212 NIETZSCHE, 2012 b, p. 166. GC IV, § 276. 



50 

 

existência‖
213

 como enfrentamento das tragédias que constituem o existir, pois ―o fato de doer 

não é argumento contra ela, é sua essência‖. Tudo isto implica num desejo constante de 

ampliação dos próprios limites, isso só se realiza através da afirmação do sentimento de poder 

que não se faz sem que afirmemos a cada instante que o ―nosso ‗próprio caminho‘ é coisa 

muito dura e exigente, distante do amor e da gratidão dos demais‖
214

. 

Apresentar-se como o evocar de um hino de louvor à vida trágica
215

 faz de Gaia 

ciência um verdadeiro preâmbulo do que virá a ser a terceira e última fase do pensamento 

filosófico nietzschiano que só terá início quatro anos mais tarde com a publicação do livro 

Além do bem e do mal (1886). Como ―prelúdio a uma filosofia do futuro‖ as visões deste 

livro foram antecipadas em Gaia ciência, mas só terão maior ebulição no ínterim entre os 

anos de 1883 e 1885 quando na escrita do seu próximo livro Assim falou Zaratustra 

Nietzsche afirma a vida como o páthos trágico par excellence
216

. Que venha Zaratustra, como 

―senhor Eremita e Músico do Futuro‖
217

, para com o seu canto dionisíaco dar corpo a 

concepção nietzscheana trágica da vida.  

 
213 NIETZSCHE, 2012 b, p. 166. GC IV, § 277. 

214 NIETZSCHE, 2012 b, p. 203, 2012. GC V, § 338. 

215 NIETZSCHE, 2014 b, p. 111, 2014 b. EH, Assim falou Zaratustra § 1. 

216 NIETZSCHE, 2014,b p. 111, 2014 b. EH, Assim falou Zaratustra § 1. 

217 NIETZSCHE, 2012 b, p. 260. GC V, § 383. 



51 

 

ENSAIO VIII 

Assim falou Zaratustra: o corpo faz Eu, criador de vida 

 

 Com Assim falou Zaratustra, o pensamento de Nietzsche atinge o ápice de uma 

proposta filosófica que podemos nomear de positiva iniciada em Aurora e desenvolvida em 

Gaia ciência, que preconiza a afirmativa da vida trágica como critério de avaliação moral e 

não apenas a negação da metafísica do tipo sacerdotal. Se até então a negação da moral cristã 

era o epicentro da sua crítica, que tinha como objetivo a superação de um tipo de moral que 

considerava decadente pela superação de todos os seus valores metafísicos, agora com 

Zaratustra sua escrita filosófica ganha uma característica mais propositiva, pois passa a 

propor mais claramente outro ideal para contrapor ao critério de ―Bom e mal‖ como 

fundamento moral, qual seja 

 

um ideal prodigioso, tentador, pleno de perigos... O ideal de um espírito 

que... por [sua] transbordante abundância e potência, brinca com tudo o que 

até aqui se chamou santo, bom, intocável, divino; para o qual o mais 

elevado, aquilo em que o povo encontra naturalmente sua medida de valor, 

já não significaria senão perigo, declínio, rebaixamento ou, no mínimo, 

distração, cegueira, momentâneo esquecer de si; o ideal de bem-estar e bem-

querer humano-sobre-humano, que com frequência parecerá inumano, por 

exemplo, ao colocar-se ao lado de toda seriedade terrena até então
218

.  
 

 Neste aforismo de Gaia ciência
219

, Nietzsche caracteriza a vida trágica como um tipo 

de existência que identifica a abundância de saúde ao transbordamento de potência, 

considerando-a uma consequência derivada de um princípio bem humano; a afirmação do 

próprio bem-estar e bem-querer como condição inerente e inseparável do agir moral. Esta 

proposição é a continuação da tese apresentada em Aurora, quando defende que todas as 

ações morais são motivadas unicamente por um desejo de poder que proporciona uma 

sensação de prazer ao sentir que uma vontade se fez poder, pois superou a força de 

resistências contrárias. 

São estas mesmas discussões que se desdobram em Assim falou Zaratustra em uma 

proposta de vida trágica. Entretanto, o então sentimento de poder apresentado em Aurora – 

como um espetáculo de ―força que um gênio emprega, não em obras, mas no 

desenvolvimento de si mesmo‖
220 – tem seu sentido ampliado, pois se desenvolve como uma 

 
218 NIETZSCHE, 2012 b, p. 259. GC V, § 382. 

219 Este aforismo não compõe o conjunto da primeira edição de Gaia Ciência, pois foi escrito e acrescentado às 

edições posteriores desta obra após a publicação de Assim falou Zaratustra. 

220 NIETZSCHE, 2008 a, p. 254. AU, § 548. 



52 

 

tábua de valores que foi inicialmente criada pelo próprio homem para si conservar mas é que 

agora é compreendida como uma voz de afirmação da vontade de poder
221

 que faz superar o 

bem e o mal como critérios de avaliação moral,
222

 identificando o homem como único criador 

de valores. 

Para personificar este modo trágico de vida, Nietzsche apresenta o personagem 

Zaratustra como protótipo do homem pleno de potência que tem seu sentido ―superado a cada 

instante e o conceito ‗super-homem‘ se torna a mais alta realidade‖
223

. Afinal, quais seriam as 

distinções atribuídas por Nietzsche à sua proposta de um ―super-homem‖ e quais traços o 

distinguiriam qualitativamente em relação aos outros homens do seu tempo? 

Nietzsche caracteriza Zaratustra como uma figura dramática que encarna as virtudes 

do herói trágico. Seus valores são criados a partir daquela ―vontade de poder – a inexausta, 

geradora vontade de vida‖
224

, pois ele faz da ―vontade dominadora‖
225

 sua única lei; a 

afirmação da vida mesmo diante da ―mais dura, a mais terrível visão da realidade, [porque] 

apesar disto não encontra nesse fado qualquer objeção à existência, [...] mas vê nele, muito 

antes, um motivo para ser, ele mesmo, o dizer sim a todas as coisas‖
226

. 

Identificado com a vida, Zaratustra diz ―eu sou aquilo que sempre tem de superar a si 

mesmo‖
227

, pois como artista trágico ele busca nas adversidades da existência a oportunidade 

de aumentar suas forças ao romper resistências contrárias a realização de sua vontade. É assim 

que ele pode criar a si mesmo, ou seja, expandindo seu poder pela autossuperação de si 

mediante a afirmação da sua própria vontade como lei, pois considera que ―a dor não serve de 

objeção contra a vida‖
228

, porque ela impele a superação de si mesmo. 

Eis a proposta de saúde para o viver trágico; eu como algo ―que cria a verdade, um 

espírito que governa o mundo‖
229

. Quem é o tipo de homem que vive o trágico da 

existência? O criador de mundo, pois ele é um valorador e não apenas um aderente a um 

mundo criado por valores alheios a sua própria vontade. Mas onde encontrar ―esse eu criador, 

querente, que é a medida e o valor das coisas‖
230

? 

 
221 Nas obras de Nietzsche a terminologia ―vontade de poder‖ tem seu uso inaugural em Assim falou 

Zaratustra. Como anunciado anteriormente, na nota de rodapé nº 186, sua presença no aforismo 349 de Gaia 

Ciência é fruto de uma publicação posterior ao escrito de Assim Falou Zaratustra. 

222 NIETZSCHE, p. 57, 2011. ZT, Das mil metas e uma só meta. 

223 NIETZSCHE, p. 122, 2014 b. EH, Assim falou Zaratustra § 6. 

224 NIETZSCHE, p. 108, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

225 NIETZSCHE, p. 108, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

226 NIETZSCHE, p. 120, 2014 b. EH, Assim falou Zaratustra § 6. 

227 NIETZSCHE, p. 110, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

228 NIETZSCHE, p. 111-12, 2014 b. EH, Assim falou Zaratustra § 1. 

229 NIETZSCHE, p. 120, 2014 b. EH, Assim falou Zaratustra § 6. 

230 NIETZSCHE, p. 33, 2011. ZT, Dos transmundanos. 



53 

 

Segundo Nietzsche, do corpo brota a vida como irromper da vontade de poder, pois ele 

é o único meio que permite ao homem ascender à existência para se tornar senhor e criador de 

mundo. Nessa perspectiva o ―corpo sou eu inteiramente e nada mais‖
231

 porque sem ele, ser 

vivo eu não seria. Nesse sentido o corpo é para Nietzsche um fenômeno maior e mais 

importante que o Eu porque ele é a grande razão que ―faz Eu‖
232

 como uma pequena razão 

que serve de instrumento e brinquedo para que a grande razão possa dar forma a existência 

humana pela valoração do mundo. 

Enquanto fenômeno consciente, o Eu é uma parte do corpo que serve para criar 

mundo, pois funciona como os olhos do corpo
233

 quando utiliza os pensamentos para dar 

sentido e fim à diversidade da percepção sensorial sob a forma representação de ideias. 

Portanto, não é o Eu que sente, mas o teu corpo que como ―teu Si-mesmo ri de teu Eu [e] diz 

para o Eu: ‗sente dor aqui‘. [porque] Por trás dos teus pensamentos e sentimentos, [meu] 

irmão, há um poderoso soberano, um sábio desconhecido – ele se chama Si-mesmo‖
234

. 

Assim, ao Eu que afirma; sinto que meu corpo dói? Perguntamo-nos, o que é anterior ao 

sentir? É o corpo, porque ele é a origem de qualquer sensação, pois inclusive o Eu como 

consciência de si mesmo não é mais que uma percepção não desgarrada do próprio corpo. 

  O corpo criou o Eu para que através da valoração possa se manifestar como vontade 

de poder que cria o mundo, pois sua tábua de valores é a tábua de suas superações, é a voz de 

sua vontade de poder
235

. Segundo Nietzsche, o homem é impelido pela vontade de poder a 

preservar sua existência porque sabe que ela é a condição necessária para ―que domine, vença 

e brilhe‖
236

 e para isto ocorrer é que ele busca meios para compreender as forças constituintes 

do mundo a fim de criar e recriar formas para dominá-lo. 

Nestas circunstâncias, o homem precisa ―criar sentido para as coisas, um sentido 

humano!‖
237

  que favoreça a apreensão das sensações corporais difusas sobre o mundo como 

unidade consciente. O homem é criador de mundo, pois este é constituído pela invenção de 

valores que lhe dão forma e é ―por isso ele se chama ‗homem‘, isto é, o estimador. Estimar é 

criar [pois] apenas através do estimar existe valor: e sem o estimar seria oca a noz da 

 
231 NIETZSCHE, p. 34, 2011. ZT, Dos desprezadores do corpo. 

232 NIETZSCHE, p. 35, 2011. ZT, Dos desprezadores do corpo. 

233 NIETZSCHE, p. 35, 2011. ZT, Dos desprezadores do corpo. 

234 NIETZSCHE, p. 35, 2011. ZT, Dos desprezadores do corpo. 

235 NIETZSCHE, p. 57, 2011. ZT, Das mil metas e uma só meta. 

236 NIETZSCHE, p. 57, 2011. ZT, Das mil metas e uma só meta. 

237 NIETZSCHE, p. 57, 2011. ZT, Das mil metas e uma só meta. 



54 

 

existência‖
 238

; porque lhe faltaria a vida, aqui compreendida como o eterno movimento 

humano de invenção de sentido. 

 Se para criar mundo o corpo inventou o Eu, por conseguinte este fez do homem um 

indivíduo como a sua mais nova criação
239

, para que a manifestação da vontade de poder 

encontre ainda maior expansão através de uma expressão da liberdade individual. O Eu 

entendido por consciência individual é a distinção de uma parte de um corpo social, nomeada 

por Nietzsche de rebanho, que surge quando o homem é impulsionado pela vontade de poder 

a ergue sua vontade como uma lei para com ela afirmar-se como legislador e juiz de si mesmo 

a fim de determinar seu mal e seu bem,
240

 independentemente da moral do rebanho. Contudo, 

―o esperto Eu, o sem amor, que procura o que lhe é útil no que é útil a muitos‖
241

 e por isso 

também encontra prazer no rebanho, pois faz dele um meio para a satisfação de sua própria 

vontade dominadora ao impelir nos outros o sentimento de que sua vontade é a melhor opção 

para o grupo e deste modo a ela todos devem se adequar e se dobrar 
242

 para o bem comum. 

 É, portanto, à inexaurível vontade de poder a geradora de vontade de vida,
243

 pois ela 

inventa o Eu para criar mundo pela valoração das percepções corporais. Mas, de que maneira 

cada vivente expressa a vontade de poder como vida? Nietzsche experimenta afirmar: ―onde 

encontrei seres vivos, ouvi falar também de obediência. Tudo que é vivo obedece. Esta foi à 

segunda coisa: recebe ordens àquele que não sabe obedecer a si próprio. Tal é a maneira do 

que vive. Mas esta foi à terceira coisa que ouvi: que dar ordens é mais difícil que 

obedecer
244

‖. A vida impõe obediência ao homem: seja a sua própria vontade ou a de outro, 

pois ainda que alguém afirme ―quero não querer‖ já está a obedecer a um querer. Entretanto, 

aquele que obedece a si mesmo ―tem de se tornar juiz, vingador e vítima de sua lei‖
245

 porque 

impõe sua vontade não apenas ao outro, mas primeiramente a si próprio.  

Desta forma, arriscamos compreender que mesmo Zaratustra afirmando à necessidade 

da solidão, ele não dispensa a utilidade da vida social porque não desiste de buscar 

companheiros vivos que ―o sigam porque querem seguir a si mesmo‖
246

. Conhecer a si 

mesmo, seu potencial e seus limites, é o único caminho a ser trilhado para quem buscar viver 

a felicidade trágica, e para isto é preciso mergulhar no caos dentro de si e recriar-se para 

 
238 NIETZSCHE, p. 58, 2011. ZT, Das mil metas e uma só meta. 

239 NIETZSCHE, p. 58, 2011. ZT, Das mil metas e uma só meta. 

240 NIETZSCHE, p. 61, 2011. ZT, Do caminho do criador. 

241 NIETZSCHE, p. 58, 2011. ZT, Das mil metas e uma só meta. 

242 NIETZSCHE, p. 108, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

243 NIETZSCHE, p. 108, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

244 NIETZSCHE, p. 109, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

245 NIETZSCHE, p. 109, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

246 NIETZSCHE, p. 23, 2011. ZT, § 9. 



55 

 

poder dar à luz a si mesmo
247

. Só dentro de si o homem poderá encontrar, quem sabe, uma 

vida rica em perigos que possibilite os desafios necessários para conquistar vitória sobre si 

mesmo pela superação do que si é, pois Eu sou a minha própria vida: ―aquilo que sempre tem 

de superar a si mesmo’‖
248

. É isto o que esta concepção de vida trágica nos ensina: para 

dominar o mundo comece por dominar a si mesmo e, assim, ampliando nossas forças pela 

superação dos próprios limites, encontraremos em nós mesmos à vontade de poder necessária 

para criar as leis que nos tornarão o senhor do nosso mundo com horizontes de oportunidades 

infinitas para nos tornarmos o que somos. 

Por fim, compreendemos que a concepção de corpo, Eu, valor e homem são noções 

que se fundem na visão da vida trágica como uma forma saudável de existência, porque criam 

o mundo como expressão da vontade de poder. No discurso nietzschiano, ―apenas onde há 

vida há também vontade: mas não vontade de vida, e sim – eis o que te ensino – vontade de 

poder‖
249

. Se o homem cria os valores morais como reflexo de si mesmo, conclui-se que ―bem 

e mal que sejam perenes não existe! Por si mesmo têm de superar-se sempre de novo‖
250

, uma 

vez que o homem é impelido a agir pela vontade de poder a criar e recriar seu próprio mundo 

inventando valores que possa dar sentido singular a própria existência e isto é algo que está 

muito além do Bem e do mal moral. 

  

 
247 NIETZSCHE, p. 18, 2011. ZT, § 5. 

248 NIETZSCHE, p. 110, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

249  NIETZSCHE, p. 110, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 

250 NIETZSCHE, p. 110, 2011. ZT, Da superação de si mesmo. 



56 

 

ENSAIO IX 

Muito “Além do bem e do mal” é o instinto uma manifestação de vida 

 

 

 Com Além do bem e do mal (1886), Nietzsche inicia a terceira e última fase de sua 

produção intelectual. O próprio autor reconhece publicamente em sua autobiografia Ecce 

homo que, no requinte e na forma desta obra emergem em primeiro plano, do pano de fundo 

de sua genealogia moral que se principia, uma psicologia manejada com dureza e crueldade 

contra toda a palavra de bondade que renunciou de forma arbitrária aos impulsos egoístas
251

. 

Ao mesmo tempo reafirma ser o primeiro psicólogo
252

, pois se considera o pioneiro na busca 

de fundamentar uma psicologia além do bem e do mal que seja, portanto, livre dos 

preconceitos de uma moral idealista de então que superestimava a bondade ao diferenciar os 

impulsos altruístas dos egoístas considerando-os respectivamente causadores das ações ―boas‖ 

e ―más‖. 

Além do bem e do mal é o brotar de uma psicologia profunda. Nele se desenvolve 

uma autêntica fisiopsicologia crítica e opositora de uma tradição psicológica que até aquele 

tempo tinha ―estado presa a preconceitos e temores morais: não ousou descer em suas 

profundezas‖
253

. Essa é uma perspectiva que aflora no desenvolvimento do pensamento 

nietzschiano, ou seja, a concepção de uma psicologia calcada na fisiologia do corpo ―como 

morfologia e teoria da evolução da vontade de poder‖, que busca sua gênese e 

desenvolvimento através de teoria na qual os impulsos bons derivam dos maus
254

. 

Chamamos atenção ao fato de que a concepção de corpo na fisiologia nietzscheana não 

se restringe apenas ao significado físico-orgânico, pois ela possui uma compreensão mais 

ampla e designa qualquer ―coletividade inaudita de seres vivos‖
255

. Ainda que o filósofo 

inúmeras vezes se refira ao ―corpo humano‖ para especificar suas funções orgânicas, ele 

sempre o faz em referência a um sentido mais amplo, ou seja, como uma ―bela alegoria‖
256

 do 

que dá corporeidade as coisas. 

 
251 NIETZSCHE, 2014 b, p. 128. EH, Além do bem e do mal. 

252 Nessa obra da maturidade Nietzsche afirmar de modo claro e conciso que ―antes de mim não havia sequer 

psicologia. – Ser o primeiro nisso pode ser uma maldição; é em todo caso, um destino, pois também se 

despreza sendo o primeiro... O asco o homem é o meu destino‖. NIETZSCHE, 2014 b, p. 150. EH, Por que sou 

um destino, § 6. Esta reafirmação tardia demonstra a relevância e a perenidade do pensamento psicológico 

nietzschiano no conjunto de sua obra. 

253 NIETZSCHE, 2005 a, p. 27. ABM, § 23. 

254 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 27. ABM, § 23. 

255 NIETZSCHE, 2013 c, p. 284. Frag. Post. 37 (4) de Junho – Julho de 1985. 

256 NIETZSCHE, 2015, p. 535. Frag. Post. 37 (4) de Junho – Julho de 1985. 



57 

 

Nesse sentido, Nietzsche esclarece que o corpo é o que dá forma, pois ―é apenas uma 

estrutura social de muitas almas‖
257

 sendo mais especificamente, uma ―representação correta 

do tipo de nossa unidade subjetiva, a saber, como regente no ápice de uma coletividade, não 

como ‗almas‘ ou como ‗forças vitais‘‖
258

. 

Nietzsche se autoafirma como o ―novo psicólogo‖
259

, pois estaria liberto das amarras 

morais da psicologia de então. Doravante, com sua psicofisiologia passaria a experimentar 

uma resposta sobre como sua doutrina faz derivar os bons instintos dos maus ao estabelecer 

uma teoria da ―interdependência dos instintos ‗bons‘ e maus‘‖
260

. Não obstante, ele observa 

que 

 

os fisiólogos deveriam refletir, antes de estabelecer o impulso de 

conservação como um impulso cardial de um ser orgânico. Uma criatura 

viva quer antes de tudo, sobretudo dar vazão à sua força – a própria vida é 

vontade de poder-: a auto conservação é apenas uma das indiretas, mais 

frequentes consequências disso.
261

 

 

Neste aforismo, localizamos a concepção nietzschiana de instinto ser atrelada a uma 

noção de força que se converte em vida como expressão de uma vontade de poder que 

encontra no instinto de conservação apenas um meio para expansão de sua própria potência.  

Este é o momento que marca a evolução do estatuto do instinto de conservação, atrelado a 

ideia incipiente de uma vontade de poder como expansão de poder em Nietzsche, pois ―o que 

era instinto fundamental torna-se então uma redução do instinto fundamental, doravante 

localizado na extensão de poder‖
262

. 

A dualidade instintiva egoísmo versus altruísmo, presente em Humano, demasiado 

humano, concede em Além do bem e do mal seu status de primazia ao monismo de uma 

vontade de poder de onde ―se origina o fenômeno ‗vida‘‖ 
263

. Nesse período do pensamento 

nietzschiano, o instinto de conservação não mais se apresenta como à causa da vida, pois 

agora Nietzsche o compreende apenas como um meio necessário para a manutenção da vida, 

afim que esta possa se expressar como mais um entre tantos outros fenômenos de 

manifestação da vontade de poder. 

 
257 NIETZSCHE, 2005 a, p. 24. ABM, § 19. 

258 NIETZSCHE, 2015, p. 592. Frag. Post. 40 (21) de Agosto – Setembro de 1985. 

259 NIETZSCHE, 2005 a, p. 35. ABM, § 12. 

260 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 46. ABM, § 23. 

261 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 19. ABM, § 13. 

262 ASSOUN, 1991, p. 151. 

263 NIETZSCHE, 2005 a, p. 25. ABM, § 21. 



58 

 

Ou seja, a vontade de poder, quando se expressa como vida, é uma forma de querer 

dominar e ampliar a si, que se realiza através das manifestações de forças fisiológicas 

instintivas de um corpo, pois, 

 

supondo-se que se pudesse reconduzir todas as funções orgânicas a essa 

vontade de poder, e nela se encontra-se também a solução para o problema 

da geração e nutrição – é um só problema – então se obteria o direito de 

definir toda a força atuante, inequivocadamente, como vontade de poder264
 

 

Esta percepção, de entender que a vida se expressa como vontade de poder através das 

funções orgânicas, é efetivamente compreendida por Nietzsche como ―uma luta dos instintos, 

[no qual] o crescimento de um é a regressão de outros‖
265

. Nesse sentido, não se deve 

conceber a proposta nietzschiana de vida apenas como uma ―espécie de vida instintiva, em 

que todas as funções orgânicas (como autorregulação, assimilação, nutrição, eliminação, 

metabolismo, entre outras) se acham sinteticamente ligadas umas às outras – como uma forma 

prévia da vida?‖
266

. 

Evidentemente que isso implicaria no reducionismo que considera a concepção de 

vida meramente como autoconservação, embora esta seja uma tese que já demonstramos 

como contrária ao pensamento do próprio Nietzsche. Uma vez que o filósofo compreende a 

vida como afirmação da vontade de poder, ela deve ser mais que a manutenção da vida, pois o 

que ela quer é mais que a ampliação e manifestação do acúmulo de forças instintivas, que 

lutam para estabelecer a hegemonia de sua vontade através da superação das forças contrárias 

mais fracas. 

A isto, acrescenta Noéli Correia de Melo Sobrinho
267

 que na base única desta 

psicologia das profundezas de Nietzsche está a vontade de poder que estabelece a relação 

fundamental entre afetos e intelecto, na qual os primeiros são explosão de forças instintivas 

antagônicas que invadem o intelecto que, por sua vez, dão sentido as excitações pulsionais, 

projetando-as em múltiplas imagens sensíveis. Nietzsche faz alusão a esta perspectiva no 

aforismo §19 de ABM:  ―assim como sentir, aliás, muitos tipos de sentir, deve ter tido como 

ingrediente do querer, do mesmo modo, e em segundo lugar, também o pensar: em todo ato da 

vontade há um pensamento que comanda‖
268

. 

 
264 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 40. ABM, § 36. 

265 NIETZSCHE, 2013 b, p. 332. Frag. Póst. 7 (239) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

266 NIETZSCHE, 2005 a, p. 40. ABM, § 36. 

267 NIETZSCHE, 2013 b, p. 16. 

268 NIETZSCHE, 2005 a, p. 23. ABM, § 19. 



59 

 

Há, portanto, em todo ato da vontade consciente uma infinidade de sentimentos 

inconscientes
269

, muitas vezes contraditórios, que são apenas direcionados pelo pensamento. 

Uma vontade é o resultado manifesto de um instinto que sobrepôs sua força aos outros 

instintos mais fracos, estabelecendo seu mando sobre eles. Aqui, a vontade de poder tem o 

sentido de expansão de força que impõe sua vontade à outra de força decadente. A vontade 

triunfante é aquela cujas forças são mais fortes e que por isso superaram as resistências das 

outras vontades mais fracas, o que estabelece seu senhorio pela afirmação do seu querer, ou 

seja, impõe a satisfação de sua vontade ao descarregar sua força naquela vontade mais débil. 

O prazer é o estado de bem estar sentido quando há a satisfação de uma vontade. Isto 

ocorre quando há um aumento da força que faz o poder de realizar uma vontade ao superar as 

vontades mais fracas, o que proporciona ao sujeito da ação ―um aumento daquela sensação de 

poder que todo êxito traz consigo‖
270

. Nessa perspectiva, o prazer é entendido como um afeto 

agradável de liberdade da vontade, proporcionado por uma sensação de superioridade diante 

da obediência das outras vontades que possuem forças mais fracas. Assim, pois, o que 

chamamos ―de ‗livre arbítrio‘ é, essencialmente, o afeto de superioridade em relação àquele 

que tem de obedecer: ‗eu sou livre, ele tem de obedecer‖
271

. É um sentimento de satisfação 

proporcionado pelo prazer de sentir que uma vontade se realizou porque se fez poder. 

Entretanto, a busca pelo prazer não é o objetivo da ação pulsional, é antes seu 

desfecho, ou melhor, é um fenômeno terminal do corpo. Desta forma, o prazer é o meio que 

faz com que o indivíduo busque sua conservação com o propósito por vezes inconsciente de 

ampliar a vida, pois esta, como exercício de poder, não encontra seu objetivo apenas na sua 

conservação, mas faz deste apenas um meio para expandir o seu sentimento de poder. 

O prazer experimentado pela consciência é fruto do sentimento de poder que é 

proporcionado pela sensação de que sua vontade é livre e soberana porque direciona a 

descarga das forças instintivas. Contudo, Nietzsche compreende que são os instintos quem 

verdadeiramente comandam a ação, pois  

 

a maior parte do pensamento consciente deve ser incluída entre as atividades 

instintivas... Também ‗estar consciente não se opõe de algum modo decisivo 

ao que é instintivo... Por trás de toda lógica e de sua aparente soberania de 

 
269 Quatro anos antes, ou seja, em 1982, Nietzsche já anunciava em Aurora a perspectiva de que ―por longo 

período o pensamento consciente foi tido como o pensamento em absoluto: apenas agora começa a raiar para nós 

a verdade de que a atividade de nosso espírito ocorre, em sua maior parte, de maneira inconsciente e não sentida 

por nós‖. (NIETZSCHE, 2012 b, p. 196). GC IV, §333.  

270 NIETZSCHE, 2005 a, p. 46. ABM, § 19. 

271 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 39. ABM, § 19. 



60 

 

movimentos existem valorações, ou, falando mais claramente, exigências 

fisiológicas para a preservação de uma determinada espécie de vida
272

 

 

 Desta forma, Nietzsche afirma que a vontade consciente apenas direciona a descarga 

acumulada das forças instintivas oferecendo-lhes motivos para que elas se manifestem sob a 

forma de pensamentos representação de ideias. Desta forma, ―pensar é apenas a relação desses 

impulsos entre si‖
273

. Isto significa que é tão somente aparente a propalada soberania da 

vontade da razão, pois seu ―livre arbítrio não é mais que a ilusão que expressar um multiforme 

estado de prazer do querente, que ordena, e ao mesmo tempo se identifica com o executor da 

ordem – que, como tal, goza também do triunfo sobre as resistências, mas pensa consigo que 

foi sua vontade que as superou‖
274

. 

É assim que o eu cria mundo, pois como representação de forças orgânicas ele é um 

querer viver diferente da Natureza que quer formar juízos de valor
275

 a partir da afirmação de 

sua vontade como lei. Ele é uma manifestação da consciência que manifesta vida como 

interpretação e criação de mundo, pois ―o mundo que nos concerne é falso, quer dizer, não é 

um estado de fato, mas uma invenção poética, esfera total de uma magra soma de 

observações‖
276

 

O eu é, portanto, o que, pela representação de ideia, introduz falsamente nas coisas um 

mundo de símbolos imaginados
277

. Eu sou é o querer viver que se projeta a partir do 

sentimento de poder, para fazer da inverdade a condição de expressão da vida como criação 

de mundo; cujo valor está muito além do bem e do mal
278

 como critérios de avaliação moral. 

Eis o mundo como ―meu universo dionisíaco que se cria e se destrói eternamente, esse mundo 

misterioso de volúpias duplas, eis o meu para além do bem e do mal‖
279

. 

 

  

 
272 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 11. ABM, § 3. 

273 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 23. ABM, § 36. 

274 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 24. ABM, § 19. 

275 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 14. ABM, § 09. 

276 NIETZSCHE, 2013 b, p. 143. Frag. Póst. 2 (108) do outono de 1885 a outono de 1887. 

277 NIETZSCHE, 2005 a. ABM, § 21. 

278 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 11. ABM, § 04. 

279 NIETZSCHE, 2013, p. 139. Frag. Póst. 38 (12) do outono de 1884 a outono de 1885. 



61 

 

ENSAIO X 

 

Genealogia da Moral:  

uma busca pela origem dos instintos como “Bom e mal” 
 

Onde situar a Genealogia da moral (1887) em um panorama teórico do pensamento 

nietzschiano sobre os instintos? De acordo com o prólogo póstumo do próprio livro, é um 

momento que convém ao filósofo fazer a interseção e síntese de suas investigações
280

. Dito de 

modo mais específico, a Genealogia da moral aborda o problema da origem dos preconceitos 

morais como desdobramento de uma problemática que teve sua primeira e modesta expressão 

sob a forma provisória
281

 de crítica ao preconceito moral que distinguia como bons e maus os 

instintos altruístas dos egoístas em Humano, demasiado humano, livro que, segundo o 

próprio autor, fez deitar os olhos sobre uma terra vasta e perigosa que seu espírito percorrera 

até então, afim de realizar uma verdadeira amarração
282

 entre os seus atuais pensamentos com 

os do passado que, em essência, são os mesmos que retoma nas dissertações seguintes
283

, pois 

estão ―todos relacionados e relativos uns aos outros‖
284

. 

É através de uma observação psicológica que Nietzsche desenvolve, em conjunto com 

um conhecimento histórico e filológico, uma genealogia da moral que busca compreender a 

origem do mal mais por trás do mundo que fora dividido pelo preconceito teológico em dois: 

sensível e suprassensível. Sua proposta é fazer com que o problema da moral seja a própria 

moral como problema, ou seja, fazer uma genealogia dos valores morais para investigar ―sob 

que condições o homem inventou para si os juízos de valor ‗bom‘ e ‗mal‘? e que valor eles 

 
280 NIETZSCHE, 2009, p. 8. GM, prólogo § 2. 

281 Para HOLLINGDALE Humano, demasiado humano e suas continuações estavam repletos de ideias poço 

desenvolvidas, que lhes dão um ar de compêndio e não de obras individuais, mas na época em que escreveu 

morgenröte havia separado desse monte de sugestões aquelas que acreditava poder levar a uma conclusão 

concreta: o que mais o absorvia era a ideia de que a moral havia se desenvolvido a partir do desejo de poder e do 

medo da desobediência‖ (HOLLINGDALE, 2015, p. 160) 

282 Se o livro Humano, demasiado humano representa o momento de ruptura de Nietzsche com naturalismo 

de Wagner e consequentemente com o romantismo metafísico de schopenhauereano é, contudo, na Genealogia 

da moral que o próprio Nietzsche reafirma não apenas o seu desligamento da tradição metafísica mais também 

defende a originalidade e independência de seu pensamento que como ―um chão próprio, um mundo silente, 

próspero, florescente, como um jardim secreto‖ (NIETZSCHE, 2009, p. 9. GM, prólogo § 3) que já vinha sendo 

cultivado nas obras passadas e em especial na anterior, pois em ―Humano, demasiado humano‖ ao abordar o 

problema do instinto de conservação era já tratar ―do valor da moral – e nisso eu tinha de me defrontar, 

sobretudo com o meu grande mestre Schopenhauer‖. 

283 De acordo com o tradutor e comentado de Nietzsche Paulo César de Souza consta no frontispício da 

primeira edição da Genealogia da moral que esta obra serviria de ―complemento e clarificação de Além do bem 

e do mal‖. Seguindo esta compreensão achamos mais conveniente situar este ensaio sobre a ―Genealogia da 

moral‖ logo após o ensaio sobre Humano, demasiado humano por considera-lo uma síntese que nos serve para 

fazer um entrelaçamento entre as duas primeiras fases do pensamento nietzschiano com sua terceira fase que se 

inicia com Além do bem e do mal. 

284 NIETZSCHE, 2009, p. 8. GM, prólogo § 3. 



62 

 

tem? Obstruíram ou promoveram, até agora o crescimento dos homens? São indícios de 

miséria, empobrecimento, degeneração da vida?‖ É seguindo este roteiro estabelecido com 

perguntas que Nietzsche busca efetivar uma pesquisa sobre as origens da moral como 

fenômeno da criação humana, demasiada humana. 

Para isto escreve três dissertações. Na primeira analisa a origem da distinção moralista 

entre ―Bom e mau‖, ―bom e ruim‖ para em seguida investigar sua relação com a ―culpa‖, ―má 

consciência‖ e, por fim, entender ―o que significa ideais ascéticos?‖ e suas relações com as 

origens da moral. Na primeira dissertação, o filósofo demonstra como os sacerdotes judaico-

cristãos substituem os valores da moral nobre aristocrática da Grécia arcaica, que identificava 

―Bom e mal‖ como o que era respectivamente forte e fraco, por uma moral escrava que tendo 

como valor o ressentimento passa a considerar ―ruim‖ todo aquele que é forte para impor sua 

vontade a outro indivíduo mais fraco que passa a ser considerado ―bom‖ apenas por ser o 

subjugado e não subjugador. Para Nietzsche, este modo de valoração sacerdotal é quem opera 

esta inversão moral onde se considera que 

 

os miseráveis somente são os bons, apenas os pobres, impotentes, baixos são 

bons, os sofredores, necessitados, feios, doentes são os únicos beatos, os 

únicos abençoados, unicamente para eles há bem-aventurança - mas vocês, 

nobres e poderosos, vocês serão por toda a eternidade os maus, os cruéis, os 

lascivos, os insaciáveis, os ímpios, serão também eternamente os 

desventurados, malditos e danados!...
285

 

 

Portanto, tudo o que é nobre e poderoso – o que aspira a vida como manifestação da 

vontade de poder – é considerado pela moral sacerdotal como sendo algo cruel, ruim e, 

portanto, mau. É uma verdadeira moral ressentida, pois ―sua ação é no fundo reação‖
286

 a 

vontade do outro e não uma afirmação da sua própria vontade. É consequentemente uma 

vontade de poder decadente na medida em que não quer afirmar vontade diante de uma força 

superior que lhe resiste, pois prefere antes ressentir a dor de sua fraqueza a buscar se superar 

para enfrentar as causas do que lhe faz sofrer. 

Esta é uma moral sacerdotal é de estirpe escrava, pois tem sua origem nos ―instintos de 

reação e ressentimento‖
287

 com a vida. Estes instintos foram gerados e nutridos por um 

sentimento de impotência para enfrentar à imposição de uma existência servil que encontra na 

queixa contra os mais fortes o alívio para seu sentimento de impotência. A moral do 

ressentimento utiliza dois meios para expressão do sofrimento com a vida: projeção e 

 
285 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 23. GM, I § 7. 

286 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 26. GM, I § 10. 

287 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 30. GM, I § 11. 



63 

 

introjeção da culpa. A primeira consiste no movimento de lançar a culpa do próprio 

sofrimento contra quem lhe é superior considerando-o mal, seja por que considera que este foi 

quem lhe causou a dor seja porque ele teria o poder para evitar o seu sofrimento, mas não o 

faz porque não quer; como se o querer fosse uma obrigação. O segundo modo de 

manifestação do ressentimento é a má consciência de que não é mais que a interiorização 

consciência da culpa,
288

 é outra forma que o indivíduo ressentido encontra para aliviar seu 

sofrimento com a vida, pois nela o sentimento de culpado é introjetado e ―todos os instintos 

que não se descarregam para fora voltam-se para dentro - isto é o que chamo de 

interiorização do homem‖
289

 , na qual o indivíduo passa a se considerar o causador de sua 

própria dor: é a trama de uma vingança contra si mesmo. Nos dois casos, o ressentido rejeita 

em afirmar a vida como vontade de poder, pois nega a sua própria vontade de potência por 

considerá-la má; mesquinha. 

É na segunda dissertação da Genealogia da Moral que Nietzsche desenvolve a 

compreensão sobre como ―a má consciência é uma doença‖
290

 que surgiu nos primórdios da 

vida em comunidade na relação de dívida entre os ―vivos e seus antepassados‖
291

. Argumenta 

que na época dos primórdios das comunidades tribais os homens sentiam-se culpados por se 

acharem numa relação de dívida [Schuld] para com seus antepassados por estes terem 

realizados sacrifícios para fundarem a estirpe, o que trazia para os membros da comunidade 

um sentimento de culpa que deveria ser amenizada através de sacrifícios para o resgate de 

parte da dívida. 

Estes homens tinham ainda outra convicção, que só aumentava o sentimento da culpa 

coletiva. A crença de que os espíritos dos ancestrais persistiam em influenciar as conquistas 

atuais da comunidade. Isto só aumentava o montante da dívida (e consequentemente o 

sentimento de culpa), tornando-a impagável e restando apenas à má consciência como 

sentimento de que um eterno castigo serviria atenuar a dívida com os antepassados. Foi, 

portanto, nesse momento em que o sacerdócio judaico-cristão ofereceu como solução a 

crucificação do primogênito de Deus, Jesus Cristo, como sacrifício de expiação coletiva.  

Foi este discurso que legitimou os sacerdotes a exigir de cada ser humano o pagamento 

do sacrifício na cruz pela submissão à vontade divina. Agindo como agiotas da fé, dilataram o 

prazo de quitação do resgate da dívida simbólica, dividindo o pagamento em eternas 

prestações a serem pagas através da obediência incondicional à autoridade sacerdotal; pois 

 
288 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 48. GM, II § 4. 

289 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 67. GM, II § 16. 

290 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 71. GM, II § 19. 

291 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 71. GM, II § 19. 



64 

 

estes, como legítimos emissários da vontade divina, seriam os devotados cobradores de sua 

justiça. 

Assim, a moral sacerdotal passa a valorizar um beato devotamento, que não é mais que 

o dever de crucificar a carne, ou melhor, a rejeição do corpo pela negação da vontade de viver 

no mundo em busca de um além-mundo suprassensível pela aceitação da sua moral. Esta 

moral foi impulsionada pelo ideal ascético que o ―cristianismo tomou o partido de tudo o que 

é fraco, vil e malogrado, ele fez um ideal [de moral] a partir da contradição aos instintos de 

conservação da vida forte‖
292

. 

Assim, a culpa e a má consciência do homem para com as divindades encontram no 

cristianismo seu apogeu na medida em ―o próprio Deus se sacrificando pela culpa dos 

homens, o próprio Deus pagando a si mesmo, Deus como o único que pode redimir o homem 

o credor se sacrificando por seu devedor, por amor‖
293

 e passa a exigir dos homens não 

apenas um sacrifício, mas a própria vida como sacrifício; pela negação do existir no mundo. 

O que resta para o ressentido que retirou a vida de foco? Alijar a vida no além
294

, isto é 

o ideal ascético; ressentimento com a vida. Este é o problema tratado na terceira dissertação 

da Genealogia da moral, na qual Nietzsche demonstra como isso tem sua origem no 

ressentimento com as aflições da existência. Consequentemente, esta moral sacerdotal é 

concebida como uma resposta de fuga para os sofrimentos da vida entendida, que tem 

aspirações a uma existência em um conjecturado mundo do além, que foi fundamentado em 

uma crença metafísica contrária ―aos sentidos, aos instintos, a natureza, ao animal, em suma, 

os ideais até agora vigentes, todos os ideais hostis à vida, difamadores do mundo, devem ser 

irmanados a má consciência‖
295

, como uma busca de se abster do sofrimento pela negação do 

mundo. 

É, portanto, em um ancestral sentimento de culpa e má consciência – como sentimento 

de impotência diante da exuberância da vida – que Nietzsche localiza a origem da moral 

sacerdotal; que consiste em considerar a vida como um fardo que deve ser evitado. Ou seja, é 

uma moral derivada e não original, decadente, pois surge como uma reação tardia, uma 

resposta de ação que é sempre postergada, pois é ―uma vingança imaginária‖
296

 em busca de 

obter reparação que é sempre adiada, porque este indivíduo se sente impotente diante da 

afirmação da força da vontade de poder outro que lhe resiste. 

 
292 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 74. AC II, § 21. 

293 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 74. GM II, § 21. 

294 NIETZSCHE, 2015, p. 576. Frag. Post. 39 (5) De Agosto - Setembro de 1985. 

295 NIETZSCHE, 2009, p. 78. GM II, § 24. 

296 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 26. GM I, § 10. 



65 

 

Ao contrário da moral nobre, que valoriza a vida como afirmação da vontade de poder, 

o ideal ascético é ―a vontade que se volta contra a vida‖
297

 e sofre para fugir do embate 

necessário a superar as aflições. Para a moral de tipo nobre se no mundo a dor faz o homem 

sofrer, este sofre porque rejeita enfrentar o inevitável: a dor. Resta como resposta para o 

asceta negar a própria vida desinteressando-se do mundo ao se abster dos prazeres do corpo 

para que, assim, possa superar as suas amarguras através da contemplação da divindade que 

promete a esperança de um novo mundo melhor. 

A este processo de degeneração do valor da vida Nietzsche reconhece como uma 

filosofia firmada numa moral da decadência, pois esta nega aos instintos seu valor como meio 

de manifestação da vida como afirmação da vontade de poder em prol da possibilidade de 

uma existência num além-mundo metafísico. Com isto ―a realidade foi despojada de seu 

valor, de seu sentido, de sua veracidade justamente no mesmo grau em que foi falsificado um 

mundo ideal...‖
298

. 

E assim é que Nietzsche conclui a sua genealogia da moral, ao denunciar que todos os 

instintos foram considerados maus pelo ideal ascético da moral sacerdotal que fundiu ―numa 

só definição o ‗rico, ‗ímpio‘, ‗violento‘, sensual‘ e pela primeira vez colocaram a pecha da 

infâmia à palavra ‗mundo‘‖.
299

 Isto se fez quando ―os dois valores contrapostos, ‗bom e ruim‘, 

‗Bom e mau‘, travaram na terra uma luta terrível‖
300

 em que a moral sacerdotal obteve êxito 

em sufocar a vida com o predomínio do cristianismo que encontrou no ascetismo ―a 

verdadeira maneira de pensar para aquele que tem de destruir seus instintos carnais, porque 

estes instintos são bestas ferozes. Mas somente para eles‖
301

. Contudo, é certo que um pedaço 

da própria vida que resistiu como desejo de poder e vontade de aumentar poder, e isso já é 

bastante suficiente para propor os instintos como grandes potências conservadoras e 

afirmadoras da vida. 

  

 
297 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 11. GM, prólogo § 5. 

298 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 16. HH, prólogo § 2. 

299 NIETZSCHE, 2005 a, p. 83. ABM, § 195. 

300  NIETZSCHE, 2009, p. 26. GM II, §16. 

301 NIETZSCHE, 2008 a, p. 190. AU, § 331. 



66 

 

ENSAIO XI 

Eu, uma resposta dos instintos para a vida enquanto vontade de potência 

 

O pensamento nietzschiano compreende que uma vontade inconsciente age no 

processo de percepção da consciência imediata sem o controle do Eu. Esta crítica é divergente 

da tradição filosófica que identifica, a partir de Descartes, a concepção do Eu como agente 

autônomo de uma razão soberana. Para tanto, argumenta Nietzsche que tanto a noção de ―eu 

penso‖ como ―certeza imediata‖ estabelecida por Descartes, quanto o entendimento do ―eu 

quero‖ como o agente da vontade, ou seja, a ―coisa em si‖ por Schopenhauer implicam tão 

somente em uma ―sedução das palavras‖
302

 que deveríamos nos libertar pois, 

 

um pensamento vem quando ele‘ quer, e não quando ‗eu‘ quero; de modo 

que é uma falsificação dos fatos afirmar: o sujeito ―eu‖ é a condição do 

predicado ―penso‖. Isso pensa: mas que este ―isso‖ seja precisamente aquele 

velho, célebre ―eu‖, é, para dizer o mínimo, apenas uma suposição, uma 

afirmação, sobretudo não é uma ―certeza imediata‖. No fim, com esse ―isso 

pensa‖ já se foi longe demais: esse ―isso‖ já contém uma interpretação do 

processo e não pertence ao próprio processo. Aqui se tiram conclusões 

segundo o hábito gramatical de que ―pensar‖ é uma atividade, a cada 

atividade corresponde age
303

 

 

Logo, para Nietzsche não pode existe um Eu como unidade da vontade, pois querer é 

―algo que é unidade apenas como palavra‖
304

. O ―eu quero‖ ou mesmo o ―eu penso‖ é apenas 

um ―conceito sintético‖
305

 de uma estrutura lógico gramatical que considera o pensamento 

como efeito ou produto do próprio Eu. Contudo, a tradição filosófica metafísica tomou o Eu 

não como uma estrutura linguística, mas como uma substância causadora do próprio 

pensamento. 

Com sentido diverso da tradição metafísica, o eu consciente é para Nietzsche ―apenas 

uma síntese feita pelo próprio pensamento‖
306

 que direciona e reúne vários instintos 

conflitantes para fornecer uma unidade de sentido aos afetos inconscientes sob a forma de 

representação conceitual. Entretanto, o eu não se percebe como subproduto do próprio 

pensamento, pois se considera o agente causador do pensar e não se permite perceber-se como 

um ―conceito sintético‖
307

, produto de uma ambivalência de afetos que está sempre presente 

na vontade. Em outras palavras, ―o eu é somente uma ‗ficção reguladora‘, uma ‗invenção 

 
302 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 21, ABM, § 16. 

303 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 38. ABM, § 17. 

304 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 39. ABM, § 19. 

305 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 40. ABM, § 19. 

306 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 80. ABM, § 54. 

307 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 40. ABM, § 19. 



67 

 

poética‘ com a qual o homem pretende compreender o mundo, um esquema que trabalha com 

a gramática‖ 
308

. 

Assim, ―pensar é apenas um modo de comportar-se desses impulsos‖
309

 que se 

revelariam como o emergir da "vontade de potência" na consciência. Este eu consciente é 

mais um modo do florescer da vontade de potência quando, através de forças instintuais, os 

impulsos mais elevados e fortes impõem seu domínio e comando sobre os demais instintos 

mais débeis, a fim de projetar na consciência seu mando, sua vontade, e assim se assenhorear 

da determinação das formas conscientes de manifestações da vida orgânica. 

É desta perspectiva que Nietzsche sustenta uma primazia dos instintos sobre a 

consciência ao assegurar que a vontade não é o fundamento e nem mesmo a causa da ação, 

pois ela é sempre movida como resposta a uma paixão dominante que lhe antecede. Portanto, 

o que falta à vontade é autonomia, pois ela é sempre ação secundária, ou seja, é uma resposta 

que tem como origem uma ―imposição tirânico-impiedosa e implacável de pretensões de 

poder‖
310

 em que diversas forças instintuais aparecem à consciência como a unidade de um 

impulso dominante que impõe impetuosamente a descarga de sua força, como vontade. 

Assim, ―na vida real, trata-se apenas de vontade forte e fraca‖
311

, porquanto 

 

o que se chama "livre arbítrio" é essencialmente o sentimento de 

superioridade que se sente ante um subalterno. "Eu sou livre, ele deve 

obedecer", eis o que há no fundo de toda vontade, a certeza intima que 

constitui o estado de ânimo de quem manda
312

 

 

Eis para onde Nietzsche direciona o leme de sua pesquisa genealógica, para uma 

psicologia como rainha das ciências, ―pois doravante a psicologia volta a ser o caminho para 

os problemas fundamentais‖
313

, ou seja, do ―querer a partir do ângulo da moral, a moral como 

conceito de uma ciência dominante. Donde brota o fenômeno da vida‖
314

 como uma 

manifestação do sentimento de poder, pois 

 

à vida mesma é essencialmente apropriação, ofensa, sujeição do é estranho e 

mais fraco, opressão, dureza, imposição de formas próprias, incorporação e, 

no mínimo e mais comedido, exploração[...pois] a vontade de poder 

encarnada, quererá crescer, expandir-se, atrair para si, ganhar predomínio- 

 
308 NIETZSCHE, 2013 b, p. 6. Apresentação de Noéli Correia de Melo Sobrinho. 

309 NIETZSCHE, 2005 a. ABM, § 36.  

310 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 45. ABM, § 22. 

311NIETZSCHE, Op. Cit., p. 45, ABM § 22. 

312 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 40, ABM § 19 

313 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 47, ABM § 23 

314 Por se adequar melhor ao contexto semântico desta passagem preferi, para esta citação, a tradução de Márcio 

Pugliesi em: NIETZSCHE, Friedrich W.J Além do bem e do mal. Trad. Márcio Puglies. Curitiba – PR: Ed. 

Hemus S.A., 2001. p. 29, ABM, § 19. 



68 

 

não devido a uma moralidade ou imoralidade qualquer, mas porque vive, e 

vida é precisamente vontade de poder[...] A ‗exploração‘ não é própria de 

uma sociedade corrompida, ou imperfeita e primitiva: faz parte da essência 

do que vive, como função orgânica básica, é uma consequência da própria 

vontade de poder, que é precisamente a vontade de vida
315 

 

Ao apresentar a vida como vontade de poder, Nietzsche reconhece que ―uma autêntica 

psicofisiologia
316

 tem de lutar com resistências inconscientes
317

 no coração do 

investigador‖
318

. Deste ponto em diante, o filósofo argumenta em favor de uma tese 

organicista que encontra nas funções orgânicas uma decorrência da vontade de poder. Eis 

outro aforismo que denota de modo singular como esta ―tese organicista‖ concebe os 

impulsos como uma condição necessária de todo ser vivo, que compreende os fenômenos 

orgânicos como meio para a expressão da vida enquanto manifestação da vontade de poder. 

 

Supondo, finalmente, que se conseguisse explicar toda a nossa vida 

instintiva como a elaboração e ramificação de uma forma básica da vontade 

– a vontade de poder, como é minha tese-; supondo que se pudessem 

reconduzir todas as funções orgânicas a essa vontade de poder, e nela se 

encontrassem também a solução para o problema da geração e nutrição – é 

um só problema-, então se obteria o direito de definir toda força atuante, 

inequivocadamente, como vontade de poder. O mundo visto de dentro, o 

mundo definido e designado conforme o seu ‗caráter de inteligível‘– seria 

justamente ‗vontade de poder‘, e nada mais.
319

 

 

Sendo todas as funções orgânicas compreendidas como fenômenos terminais de 

configurações da vontade de poder, o que seria e como atuariam as estas ―forças atuantes‖ no 

mundo interior do corpo? Nietzsche compreende que ―o nosso corpo [é] apenas uma estrutura 

social de muitas almas‖ 
320

, pois ele hospeda forças pulsionais diversas que lutam entre si na 

busca de estabelecer uma hierarquia de força em que o ―impulso mais forte, o tirano em nós, 

submete-se não apenas a nossa razão, mas também a nossa consciência‖ 
321

. 

 
315 NIETZSCHE, 2005 b, p. 155. HH, § 259. 

316 Em Nietzsche o termo ―fisiologia‖ ganha uma conotação mais ampla que simplesmente os processos 

biológicos, pois o corpo não é compreendido apenas unidade orgânica: é um conjunto, conglomerado de 

impulsos. Portanto, o termo ―fisiológico‖ indica sempre um luta de quantas e força de potência (impulsos ou 

forças) por uma vontade de poder que se faz presente não apenas em corpos orgânicos, mas também nos 

inorgânicos tais como Estado, religião, arte, filosofia, ciência, etc.  

317 Importa observar que esta mesma referência da psicofisiologia de Nietzsche as ―resistências inconscientes‖ é 

objeto o de um artigo de Fred ―Uma dificuldade da psicanálise‖. Neste o psicanalista afirma que a psicanálise foi 

mal recebida pela crítica por ser mal compreendida devido às resistências inconscientes e por ferir o narcisismo 

da humanidade ao questionar a autonomia do ego e, portanto da razão. 

318 NIETZSCHE, 2005 a, p. 27. ABM, § 23. 

319 NIETZSCHE, idem, p. 40. ABM, § 36. 

320 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 24. ABM, § 19. 

321 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 71. ABM, § 159. 



69 

 

É nesse contexto que Nietzsche faz da vontade de poder, compreendida como ―a forma 

primitiva do afeto, de outros afetos não passarem de reconfigurações‘‖
322

, o objeto de estudo 

de sua psicologia. Esta, fundamentada como ciência natural busca fazer uma psicofisiologia 

ao ―tomar como ponto de partida o corpo e fazer dele um fio condutor‖
323

, pois assim seria 

possível ―definir a vida como uma forma duradoura de um processo das constatações de 

força, nas quais os diversos combatentes crescem, por sua vez, de maneira desigual‖
324

 e 

inexoravelmente se descarregam na consciência como instintos através dos processos 

fisiológicos da vida orgânica. 

Esta marca de impermanência do regime instintivo, onde as forças instintuais 

experimentam combates sucessivos, afeta decisivamente o processo de julgamento das 

excitações de todo ser vivo, pois este ―cresce, desaparece e ignora a estabilidade, no seio do 

instante mais breve a nossa maneira de sentir o mundo exterior está constantemente em devir 

ou em vias de deterioração: portanto, mutante‖
325

. Esta condição caótica do processo de 

percepção do mundo pelo corpo exigiu a criação, ou desenvolvimento, de um órgão 

centralizador e regulador dos sentidos, ou seja, a consciência que através da representação 

fornece um motivo para que a diversidade das forças instintuais tenha uma unidade e sentido 

na sua descarga energética. 

Desta feita, toda ação humana consciente é somente compreendida como efeito 

terminal do corpo, pois é uma decorrência inevitável da descarga de tensão das forças 

instintivas na consciência. Isto implica que a consciência é efeito derradeiro, que só ocorre 

depois que ―uma dada quantidade de força se desencadeia, se apodera de algo sobre o que ela 

pode se descarregar. O que se chama ‗objetivo‘ ou ‗fim‘ é na realidade um meio desse 

processo explosivo em que a vontade não está presente‖
326

, pois aqui é o corpo que 

comanda
327

, sendo a consciência seu efeito tardio dos processos fisiológicos. 

Disto, pode-se depreender que em toda ação da vontade ―só há estados corporais: os 

estados mentais são consequências‖
328

 sendo a consciência não a causa motora de todo esse 

processo, mas apenas o veículo que tem como função dirigir à vazão ocasionada pela 

inexorável descarga das forças instintivas. Enfim, todos os processos fisiológicos de um ser 

orgânico que irrompem na consciência sob a forma de instintos são apenas respostas, sob a 

 
322 NIETZSCHE, 2012 a, p. 271. Frag. Post. 14 (121) de dezembro de 1888 ao início de janeiro de 1988. 

323 NIETZSCHE, 2013 b, p. 287. Frag. Post. 40 (15) do outono de 1884 ao outono de 1885. 

324 NIETZSCHE, 2015, p. 520. Frag. Post. 36 (22) de junho – julho de 1885. 

325 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 313. Frag. Post. 6 (62). 

326 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 127. Frag. Post. 7 (77) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

327 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 292. Frag. Post. 2 (92) do outono de 1987 a março de 1888. 

328 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 266. Frag. Post. 9 (41) do verão de 1882 a primavera de 1884. 



70 

 

forma de motivos conscientes, às muitas excitações nervosas. Consequentemente, todos os 

produtos de nossa consciência moral 

 

nossas valorizações e nossos juízos morais não são mais que imagens e 

fantasias, que ocultam um processo fisiológico desconhecido para nós, uma 

espécie de linguagem conveniente para designar certas irritações nervosas, 

que tudo quando chamamos consciência não é mais que o comentário mais 

ou menos fantástico de um teto desconhecido talvez incognoscível 

 

Assim, segundo Nietzsche, no seu primórdio a consciência surge quando um grande 

perigo apresenta-se ao ser individual e, diante disso, este sujeito sente ―a necessidade de se 

fazer compreender... seja para dar assistência a si próprio ou se submeter uns aos outros‖
329

, 

com o objetivo de buscar a ajuda necessária para a solução de uma situação que identificou, 

ora um risco potencial para a manutenção de sua vida, ora como a oportunidade para ampliar 

o domínio de sua vontade. Portanto, a origem da consciência está ligada ao desenvolvimento 

do corpo, pois ―foi a nossa relação com o ‗mundo exterior‘ que a desenvolveu‖
 330

 como um 

subproduto do instinto de conservação, de rebanho, necessário a manutenção da sua 

existência. 

Nesse processo evolutivo, a própria ―consciência é o último e derradeiro 

desenvolvimento do orgânico e, por conseguinte, também o que nele é mais inacabado e 

menos forte‖
331

. E é nesse sentido que Nietzsche pondera que ―talvez, em toda a evolução do 

espírito, seja somente do corpo que se trata: é a história perceptivelmente em devir do fato de 

que um corpo superior está em vias de se formar‖.
332

 

Concebida desta forma ―a consciência é somente um ‗instrumento‘, nada mais – no 

mesmo sentido que o estômago é também um instrumento‖
333

  do corpo. Assim, sendo apenas 

o aparelho responsável por direcionar a descarga instintiva sob a forma de vontade como 

representação de ideia à consciência torna-se um utensílio necessário à vida que faz com que 

o corpo estabeleça sua ligação com 

 

o mundo da representação [que] é o meio de manter no mundo da ação e de 

nos obrigar a serviço dos instintos. A representação é um motivo para a 

ação: embora ela não toque em nada a essência da ação. O instinto que nos 

obriga a ação e a representação que entra como motivo na nossa consciência 

são exteriores um ao outro. A liberdade da vontade é o mundo dessas 

 
329 NIETZSCHE, 2013 b, p. 362. Frag. Post. 30 (10) do outono de 1884 a outono de 1885. 

330 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 372. Frag. Post. 11 (145) do outono de 1887 a março de 1888. 

331 NIETZSCHE, 2012 b, p. 61, GC, § 11. 

332 NIETZSCHE, 2013, p. 271. Frag. Post. 24 (16) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

333 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 284. Frag. Post. 37 (4) do outono de 1884 a outono de 1885. 



71 

 

representações introduzidas no intervalo, à crença de que necessariamente o 

motivo e a ação se condicionam reciprocamente
334

 

 

Como a consciência ―não é a direção, mas um órgão de direção‖
335

 ela oferece a 

representação apenas como um motivo, como fim ou objetivo que direcionará a ação. Deste 

ponto de vista, a própria ação é um efeito inevitável, que resulta de uma descarga imperiosa 

das energias instintuais, pois ―quando as representações conduzem à ação, o homem não pode 

senão seguir a representação que lhe promete mais prazer: o instinto mais forte decide sobre 

a escolha‖
336

. É nesse sentido que Nietzsche compreende que toda ação é um reflexo dos 

instintos. O resultado desta descarga energética gera um sentimento de poder não apenas 

porque proporciona uma sensação de prazer ao diminuir a tensão das forças orgânicas 

conflitantes do interior do corpo
337

, mas também porque nutre uma sensação de liberdade 

quando a força de sua vontade de poder faz romper as resistências das forças contrárias, pois 

 

quando encontramos uma resistência e somos forçados a ceder a ela, então, 

nos sentimos não livres; livres quando não cedemos a ela, mas obrigamos 

que ela se submeta a nós. Quer dizer, é o sentimento do nosso excedente de 

força que designamos com o nome ―liberdade da vontade‖, a consciência do 

fato de que nossa força exerce uma coerção em relação a uma força que 

sofre uma coerção.
338

 

 

Neste processo de uma vontade mais forte que se impõe a uma vontade mais fraca, se 

estabelece a ilusão do livre arbítrio, em que a consciência, não sendo consciente de que ela 

mesma não é senão o ―saber de um saber‖
339

 do corpo, desconsidera a origem da causa que 

lhe originou. Ou seja, a consciência não se reconhece como mais um resultado deste 

emaranhado de forças instintivas: por que dirige sua descarga energética, ela pretende ser a 

própria autora destas forças. Contudo, Nietzsche adverte que no ―homem, o seu instinto de 

poder – chama-se instinto de liberdade‖
340

, pois na origem do sentimento de vontade livre 

encontra-se  ―um julgamento e, portanto, a interpretação de uma excitação, de tal maneira 

que ela seja agradável ou dolorosa. ‗Essa excitação aumenta ou diminui a nossa força?‘‖
341

. 

Ora, se o próprio ―prazer e desprazer são os efeitos de julgamentos de valor complexos 

 
334 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 297. Frag. Póst. 5 (77), correspondência de junho de 1850 a abril de 1869. 

335 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 373. Frag. Póst. 11 (145) do outono de 1887 a março de 1888. 

336 NIETZSCHE, 2013 b, p. 333. Frag. Póst. 7 (239) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

337 Esta descrição é muito semelhante à tese defendida por Freud em sua hipótese energética apresentada em 

―além do princípio do prazer‖ (1920). 

338 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 136. Frag. Póst. 34 (250) do outono de 1884 a outono de 1885. 

339 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 119. Frag. Póst. 10 (F 101) Aurora, início de 1880 a primavera de 1881. 

340 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 141. Frag. Póst. 1 (33) do outono de 1987 a março de 1888. 

341 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 118. Frag. Póst. 10 (F 10) do início de 1880 a primavera de 1881. 



72 

 

regulados pelos instintos‖
342

 percebe-se que a vontade consciente não possui a autonomia que 

ela atribui a si mesma, pois ―seu julgamento ‗Isso está certo‘ tem uma pré-história nos seus 

impulsos‖
343

. 

Por fim, compreendemos que para Nietzsche o eu, como consciência de si, sinaliza 

uma resposta dos instintos para a vida, como uma vontade de potência que cria o mundo. Não 

para finalizar, mas para instigar novas interpretações é que achamos conveniente citar uma 

interrogação do próprio filósofo: ―Que são, pois, os fatos de nossa vida? Muito mais o que 

neles pomos do que o que neles existe. Talvez fosse melhor dizer: são vazios em si mesmos. 

Viver é inventar‖
344

. 

 

  

 
342  NIETZSCHE, Op. Cit., p. 276. Frag. Póst. 26 (94) da primavera ao outono de 1884. 

343 NIETZSCHE, 2012 b, p.196. GC, § 334. 

344 NIETZSCHE, 2008 a, p. 93. AU, § 119. 



73 

 

ENSAIO XII 

Corpo e prazer: O sentimento de poder como manifestação da vida 

 

Nietzsche compreende que os instintos geram, julgam as experiências, gerando um 

sentimento de poder que experimenta como mais ou menos prazerosa as sensações delas 

provenientes, respectivamente, de acordo com a maior ou menor capacidade que suas forças 

possuem para romper as resistências das forças contrárias. O que é o prazer? Qual sua relação 

com o sentimento de poder? Existe vida sem corpo ou prazer sem vida? É evidente que a vida 

não eclode sem um corpo e que este não subsiste sem vida. Não há vontade sem corpo, pois é 

por meio dele que a vida como manifestação do sentimento de poder se expressa como uma 

sensação de liberdade geradora de prazer que ocorre quando a realização de uma vontade não 

é identificada como uma ação de resposta coagida pela descarga energética das funções 

orgânicas. Esta sensação de livre arbítrio de uma vontade se fez poder ocorre porque 

 

quando sentimos que fazemos uma coisa conservando um excedente de 

força, nos sentimos livres; quando a ação dá prazer em si mesma, em vez de 

ser somente realizada em vista de um fim agradável, nasce um sentimento de 

liberdade da vontade: tendemos sobretudo para um fim, mas o fim não nos 

domina completamente, ele oferece somente à nossa força uma ocasião de 

dar livre curso a si mesma, e sabendo que haveria muitas outras ocasiões; 

visto que avaliamos o fim coo algo arbitrário e de pouco valor, não temos o 

sentimento de ser escravos; quer dizer, temos o sentimento de querer em 

relação a esse fim, conservando absolutamente a nossa liberdade diante 

dele
345

 
 

Neste caso, o prazer é identificado como um sentimento de que o poder aumentou, 

enquanto o desprazer representa uma sensação de diminuição de poder. Desta forma, o prazer 

gerado pelo sentimento de poder ocorre quando há um excedente de força capaz de dar livre 

vazão à sua descarga, e assim Nietzsche compreende que ―prazer é sempre crescimento de 

poder, desprazer sempre o sentimento de não resistir e de não poder se tornar senhor‖
346

. Isto 

proporciona o sentimento de que a vontade é livre, vez que fez exercer seu mando através da 

afirmação de sua força ao romper a resistência de uma força de menor potência. 

Este sentimento de poder é, pois, o resultado de um julgamento condicionado pela 

memória, pois "toda representação se constitui com o auxílio da memória, ela é o produto de 

 
345 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 115-116. Frag. Póst. 3 (48) do início de 1880 a primavera de 1881. 

346 NIETZSCHE, 2012 a, p. 235. Frag. Póst. 14 (80) do começo do ano de 1888. 



74 

 

experiências, de julgamentos, de erros, de prazeres e desprazeres inumeráveis de momentos 

passados do homem‖
347

 

 
enfim, a mais antiga experiência pressupõe também um julgamento e, 

portanto, a interpretação de uma de uma excitação, de tal maneira que ela 

seja agradável ou dolorosa. ‗Esta excitação aumenta ou diminui a nossa 

força?‘ Em suma, um julgamento está na origem do aparecimento ou da 

diminuição do sentimento de força. Assim, os efeitos das coisas são 

agradáveis ou desagradáveis segundo acreditemos ou não que eles são 

saudáveis para a nossa força. Mas essa crença, por sua vez, não pode ser 

levada a uma experiência, ela deveria diferentemente extrair as origens do 

aparecimento, nesse momento, de um sentimento de força. Acredita-se na 

força quando se vivencia um sentimento de força. O sentimento de força vale 

como prova de força. Depois desta prova, a sensação da excitação se 

transforma em prazer
348 

 

Enfim, é através dos instintos que a memória é impulsionada a liberar o seu 

conteúdo
349

 e faz o corpo humano reviver e encarnar o seu ―passado mais longínquo e o mais 

próximo‖
350

, pois toda ―célula germinativa carrega consigo o passado resumido‖
351

. Essas 

memórias das experiências de gerações passadas, transmitidas como herança às novas 

gerações pelas células germinativas, ―são descobertas e reativadas‖
352

 a cada nova excitação 

percebida, pois elas são utilizadas como critério de tradução e interpretação das atuais 

impressões sensoriais experimentadas. Este entendimento permite asseverar 

 

que todo momento vivido, para falar propriamente, é precedido por um 

tempo em que o fato a ser vivido recebe um motivo – poderia se assim no 

movimento de cada nervo, de  cada músculo. Assim, em toda percepção 

sensorial, como disse, há um julgamento que afirma ou nega o 

acontecimento que se apresenta antes que ele ‗entre‘ na consciência
353

 

 

Assim, o sentimento de prazer não se relaciona apenas com a atual experiência 

sensorial, pois está atrelado ao julgamento obtido no ―‗conhecimento‘ da pré-história mais 

primitiva e mais longa da humanidade e da animalidade, pois ―nas paixões humanas o animal 

se revela‖
354

. É nessa perspectiva que Nietzsche observa que a compreensão mais comum do 

conceito de instinto está ligada à repetição de hábitos adquiridos, pois ―a palavra instinto é 

uma facilidade que nos atribuímos, que empregamos em todo lugar onde os efeitos 

 
347 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 254. Frag. Póst. 11 (33) do verão de 1881 ao verão de 1882. 

348  NIETZSCHE, Op. Cit., p. 118. Frag. Póst. 10 (F 100) do início de 1880 a primavera de 1881. 

349 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 314. Frag. Póst. 6 (63) do início de 1880 a primavera de 1881. 

350 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 283. Frag. Póst. 36 (35) do outono de 1884 a outono de 1885. 

351 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 292. Frag. Póst. 2 (146) do outono de 1987 a março de 1888. 

352 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 299. Frag. Póst. 19 (227) correspondência de abril 1869 a dezembro de 1874. 

353 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 275. Frag. Póst. 26 (35) da primavera ao outono de 1884. 

354 NIETZSCHE, 2008 a, p. 311. AU, § 119. 



75 

 

regularmente observados sobre os organismos não fora ainda referidos a suas leis químicas e 

mecânicas‖
355

.  

Nietzsche contraria esta compreensão determinística dos instintos, pois em sua 

concepção particular os têm como forças artísticas de interpretação de mundo que se originam 

―quando um julgamento qualquer [o gosto no seu primeiro estágio] é incorporado, de sorte 

que agora ele se produzirá espontaneamente sem mais esperar ser provocado pelas 

excitações‖
356

. Nesta acepção, os instintos operam sempre novos julgamentos de valor, 

através de uma verdadeira mnemotécnica
357

 do corpo, que se efetiva a cada nova excitação 

percebida, quando a memória dos sentimentos de poder é requisitada a interpretar cada nova 

sensação, percebida conscientemente ou não, utilizando como parâmetros os critérios de valor 

de julgamentos anteriores, pois ―por trás dos teus pensamentos... o teu si-mesmo no teu corpo, 

quer, por esse meio, algo.‖
358

. Neste processo de percepção e representação do mundo o que 

impera é a lei do passado que foi encarnado no corpo sob a forma de memória de um hábito 

adquirido, pois 

 

o julgamento é a crença em que esta ou aquela coisa é como tal. Quer dizer, 

o julgamento oculta a confissão de que se é confrontado com um caso 

idêntico: ele pressupõe, portanto, a comparação que se realiza com o auxílio 

da memória. Mas não é o julgamento que é responsável pelo fato de que um 

caso idêntico pareça assim existir [...] Como se chama, então essa função 

que deve ser mais antiga e estar em operação há muito tempo, e que 

identifica e torna homólogos casos em si diferentes? Antes que um 

julgamento seja formulado é necessário que o processo de assimilação 

esteja já realizado: aí está presente uma atividade intelectual que não chega 

à consciência
359

 
 

 Por conseguinte, Nietzsche considera indispensável o estudo da fisiologia para 

descobrir os instintos como ―forças artísticas que intervêm na nossa evolução, e não somente 

na evolução do homem, mas também na do animal: ela estabelecerá que com o orgânico 

começa também o artístico‖
360

 como força instintiva do corpo que faz da consciência sua 

atividade moduladora de vida, pois 

 

nossa vida desperta é uma interpretação de processos instintivos internos 

com o auxílio com o auxílio da lembrança de tudo que experimentamos e 

 
355 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 303. Frag. Póst. 23 (9) 

356 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 323. Frag. Póst. 11 (164) do verão de 1881 ao verão de 1882. 

357 NIETZSCHE, 2009, p. 46. GM II, § 3.  

358 NIETZSCHE, 2013 b, p. 262. Frag. Póst. 5 (31) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

359 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 287. Frag. Póst. 40 (15) do outono de 1884 a outono de 1885. 

360 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 237. Frag. Póst. 19 (50) do verão de 1874 a primavera de 1876. 



76 

 

vivemos: uma tradução arbitrária em imagens, assim como o sonho, é uma 

tradução da sensação durante o sono
361

 

 

Portanto, uma pesquisa psicológica deve sempre ―captar o corpo como o que é 

superior – esse é o futuro da moral‖
362

. Assim, compreender os processos orgânicos como 

efeitos terminais dos instintos e estes da vontade de poder permite concluir que ―o que se 

produz no curso das atividades dos nossos afetos humanos são esses movimentos fisiológicos, 

e os afetos [luta etc.] não são outra coisa senão interpretações elaboradas pelo intelecto que, lá 

mesmo onde ele não sabe nada, pretende tudo saber‖.
363 

Com isso, o pensamento nietzschiano sobre o corpo fornece a possibilidade de uma 

concepção sobre a complexidade do indizível da vida
364

 como uma efetiva luta ente os 

instintos
365

, que se estabelece no interior do corpo e se projeta como vida pela interpretação e 

criação de mundo como vontade de poder. Pois, segundo ele, somente é possível realizar esta 

pesquisa sobre a concepção de vida através de uma investigação do corpo em sua ―morfologia 

dos afetos‖: sua redução à vontade de poder. Ou seja, as funções orgânicas, consideradas 

como formas extraídas da vontade de poder‖
366

. 

  

 
361 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 314. Frag. Póst. 6 (81) do início de 1880 a primavera de 1881. 

362 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 265. Frag. Póst. 7 (155) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

363 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 252. Segundo a tradutora consta numa nota da edição francesa que este fragmento 

diz respeito à leitura de Nietzsche do livro de W. Roux, Der Kampf der Theile im Organismus. 

364 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 280. Frag. Póst. 34 (46) do outono de 1884 a outono de 1885. 

365 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 332. Frag. Póst. 7 (239) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

366 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 145. Frag. Póst. 6 (26) do outono de 1885 a outono de 1887. 



77 

 

ENSAIO XIII 

A vida como criação de mundo 

 

 

O que caracterizaria a vida para Nietzsche? Certamente, não fosse a força 

conservadora dos instintos, a existência humana ―pereceria por juízos equivocados‖
367

. 

Contudo, seria um desacerto restringir à concepção nietzschiana de vida as funções de 

preservação do corpo, porque neste caso a vida teria um sentido de sobrevida e não de 

afirmação da vontade de poder, como é a proposta de Nietzsche. 

Afinal, o que faz o filósofo afirmar à vida como ―vontade de poder interpreta‖
368

? É 

porque ele entende que é através dos instintos que a vida como ―vontade de poder se exprime 

pela interpretação, pela forma do consumo ou dispêndio da energia – metamorfose da energia 

em vida e da vida em suprema potência‖
369

. Portanto, a interpretação como invenção de 

mundo é um atributo fundamental a vida, que tem na 

 

faculdade de criar ‗modelar, inventar, imaginar‘, sua faculdade fundamental 

[...] ‗Um ser que tem o hábito de seguir uma espécie de regra nos seus 

sonhos‘ – é isto que é um ser vivo [...] o poder criador em todo ser vivo, que 

poder é esse? – é que tudo aquilo que constitui para cada um o seu ‗mundo 

exterior‘ representa um somatório de avaliações
370

 

 

Doravante, a própria vida como uma vontade de poder que interpreta pode, então, ser 

compreendida como uma potência criadora de mundo e não apenas como mantenedora de 

processos orgânicos. É através do corpo que a vida dá corpo ao mundo, pois ―a interpretação 

mesma é um sintoma de determinados estados fisiológicos, assim como de um nível espiritual 

determinado de juízos dominantes. Quem interpreta? - Nossos afetos‖
371

. 

A vida se faz criação porque em ―cada um dos nossos instintos fundamentais, há uma 

avaliação de acordo com uma perspectiva diferente de todo acontecimento e de todo o 

vivido‖
372

. Isso implica que o homem faz mundo ao criar sentido para sua existência através 

de um julgamento instintivo que elabora e projeta, na tela da consciência, as diversas 

possibilidades de formas para seu existir. Sendo os instintos o irromper destes estados de 

 
367 NIETZSCHE, 2012 b, p. 61. GC, § 11. 

368 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 144. Frag. Póst. 2 (148) do outono de 1885 a outono de 1887. 

369 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 147. Frag. Póst. 10 (138) do outono de 1887 a março de 1888. 

370 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 134-135. Frag. Póst. 34 (247) do outono de 1884 a outono de 1885. 

371 NIETZSCHE, 2013 c, p. 134. Frag. Post. 2 (190) do outono de 1885 ao outono de 1886. 

372 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 142. Frag. Póst. 1 (58) do outono de 1885 a outono de 1887. 



78 

 

força orgânica na consciência, conclui-se então que são eles que nos obrigam à ação
373

, já que 

são eles mesmos que operam a própria interpretação do mundo, e deste modo tornam-se os 

únicos responsáveis por fornecer a consciência o julgamento das impressões sensíveis 

necessárias para elaborar uma representação mundo que comandará o agir. Portanto, isto torna 

evidente que 

 

todos os ‗fins‘, todos os ‗objetivos‘, todas as ‗significações‘ são somente 

modos de expressão e metamorfose da única vontade inerente a qualquer 

acontecimento, a vontade de poder: que ter e querer os fins, os objetivos, as 

intenções é de uma maneira geral o mesmo que querer-se-tornar-mais-forte, 

querer crescer e querer também os meios para esse efeito; que o instinto 

mais comum e mais subterrâneo em todo fazer e querer permaneceu por isso 

mesmo o mais desconhecido e o mais secreto, porque in praxi obedecemos 

sempre ao seu comando, somos esse comando... Todos os juízos de valor são 

apenas consequências e perspectivas mais estreitas a serviço dessa única 

vontade: o juízo de valor é somente essa vontade de poder”374
 

 

Deste modo, a vida não é apenas uma luta com objetivo de conservar o ser vivo 

através da nutrição
375

; vai muito mais além, ela é uma batalha de instintos que do corpo faz 

mundo. Como combatente, o homem serve às forças instintivas que, em sua expansão de 

poder, criam e recriam o mundo como um eterno vir a ser que precisa estar sempre sendo. 

Pois, tanto na vida quanto em qualquer outra expressão da vontade de poder ―é preciso que 

haja a luta pelo amor da luta: e dominar é suportar o contrapeso da força mais fraca; é, 

portanto, uma espécie de continuação da luta‖
376

. Em vista disso, a vida compreendida como 

desejo de expansão de poder forja-se no mundo como constante interpretar, sendo a 

conservação apenas um meio de se obter seu objetivo primeiro e nunca o seu fim, pois ―a vida 

mesma não é o meio para qualquer outra coisa: ela é somente uma forma de crescimento de 

poder‖
377

. 

Mas afinal, Nietzsche se pergunta ―o que é o mundo?‖
378

, e responde comparando-o a 

um monstro de forças sem começo nem fim. O mundo é caracterizado pelo filósofo como 

uma soma fixa de força dura, como o ferro que não aumenta nem diminui, pois não se gasta, 

mas apenas se transforma de acordo com a vontade de poder que se faz vida, ao dar corpo ao 

 

373 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 297. Frag. Póst. 5 (77) do outono de 1869 a primavera de 1872. 

374 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 149-150. Frag. Post. 11 (96) do outono de 1887 a Março de 1888. 

375 Aqui se encontra uma discordância de Nietzsche em relação ao darwinismo interpretado por Spencer que 

considera a luta pela subsistência como o objetivo da vida. 
376 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 132. Frag. Post. 26 (276) da primavera ao outono de 1884. 

377 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 163. Frag. Post. 16 (12) do início de 1888 ao início de janeiro de 1989. 

378  NIETZSCHE, Op. Cit., p. 138. Frag. Post. 38 (12) do outono de 1884 a outono de 1885. 



79 

 

mundo através dos processos orgânicos, porque é uma totalidade de grandeza variável que 

tem uma economia sem despesa nem perda. 

Esta noção da vida, atrelada à vontade de poder se caracteriza como um verdadeiro e 

veemente desejo de poder que quer unicamente ampliar seu domínio. Esta implacável vontade 

de mais poder é o que faz com que as relações de forças dos instintos estejam em incessante 

movimento, pois os instintos mais fortes anseiam tornarem-se senhores dos mais fracos. Nesta 

disputa cada força instintiva estabelece os limites do seu domínio e de sua submissão em 

relação ao poder de resistência de outro instinto, pois ―a vontade de poder não pode se 

manifestar senão por resistências: ela procura o que lhe resiste‖
379

 visto que é na disputa que 

à força se manifesta ao romper a resistência de uma força contrária. 

Este ininterrupto confronto de forças contrárias cria uma tensão oscilante na hierarquia 

das oligarquias de forças, na qual cada instinto busca a superação dos seus próprios limites. 

Assim, no seu ―capricho tirânico; toda oligarquia está sempre a tremer da tensão que cada 

membro sente para permanecer senhor deste capricho‖
380

 de constantemente estabelecer para 

si e para o outro a sua vontade como lei. Esta condição vacilante na economia instintiva 

ocasiona consecutivas e contínuas deformações nas suas estruturas de poder, o que favorece o 

soerguimento de novas oligarquias de forças instintiva e é isso que faz com que o equilíbrio 

de forças no interior do corpo se atualiza a cada instante, pois o eterno conflito entre as forças 

instintivas antagônicas não permite que se estabeleça uma estabilidade definitiva ou ao menos 

duradoura nas suas relações de força. E assim, à vida se faz o corpo como criação de mundo.  

  

 
379 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 147. Frag. Post. 9 (151) do outono 1987 a março de 1888. 

380 NIETZSCHE, 2009, p. 116, GM III, § 18. 



80 

 

ENSAIO XIV 

O corpo como fio condutor da vida enquanto expressão da vontade de 

poder 

 

Nietzsche propõe que para uma compreensão da vida enquanto existência trágica é 

―essencial partir do corpo e usá-lo como fio condutor‖
381

 na busca por formular uma nova e 

mais precisa versão do conceito de vida como vontade de poder
382

 através de uma ―redução de 

todas as funções orgânicas a vontade de poder‖
383

. Para avançar nessa compreensão, o 

filósofo salienta não ser possível acreditar na validade de qualquer investigação que não tenha 

o próprio corpo como fio condutor
384

, pois, segundo ele, ―tudo depende indizivelmente mais 

daquilo que se chama ‗corpo‘ e ‗carne‘: o resto é somente um pequeno acessório‖
385

. 

Nesse âmbito, a fisiologia apresenta-se para Nietzsche como o ponto de partida
386

 pelo 

qual se buscará o entendimento o da vida como um fenômeno ―particular da vontade de 

poder‖
387

, que se expressa por meio do estudo do corpo. Para isto, ele associa a concepção 

fisiológica do corpo humano como uma organização orgânica, ou seja, é uma forma particular 

de representar o corpo como uma verdadeira oligarquia
388

 de forças instintuais que brotam de 

uma única fonte, a vontade de poder. Interpretado dessa perspectiva, o corpo torna-se para 

Nietzsche o único objeto pelo qual se pode observar o fenômeno da vida como um modo 

determinado com que a vontade de poder se utiliza para sua exteriorização. 

É deste prisma que o estudo dos processos fisiológicos do corpo fornece ao 

pesquisador a possibilidade de realizar uma redução de todas as funções orgânicas como 

expressão da vontade de poder porquanto; 

 
orientando-nos pelo corpo, podemos reconhecer no homem uma 

multiplicidade de seres inanimados, que, por um lado, se combatem 

mutuamente, por outro lado, são mandados e subordinados entre si, e fazem 

involuntariamente da afirmação do seu ser individual também uma 

afirmação do seu conjunto. Entre esses seres vivos, há aqueles que são 

dominantes mais do que obedecem, e há novamente entre eles combate e 

vitória. A totalidade que constitui o homem tem todas as propriedades do 

 
381 NIETZSCHE, 2015, p. 589. Frag. Post. 40 (15) de agosto a setembro de 1885. 

382 NIETZSCHE, 2013 b, p. 144. Frag. Post. 2 (190) do outono de 1885 ao outono de 1887. 

383 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 141. Frag. Post. 30 (27) do outono de 1885 a outono de 1887. 

384 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 278. Frag. Post. 26 (374) da primavera ao outono de 1884. 

385 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 371. Frag. Post. 11 (83) do outono 1987 a março de 1888. 

386 NIETZSCHE, 2015, p. 592. Frag. Post. 40 (21) de agosto – setembro de 1985. 

387 NIETZSCHE, 2012 a, p. 272. Frag. Post. 14 (121) do começo do ano de 1888. 

388 NIETZSCHE. 2009, p. 43, GM II, § 1. 



81 

 

orgânico, que, por um lado, permanecem inconscientes para nós e, por outro 

lado, se tornam conscientes sob a forma de instintos
389 

 

Assim, após deduzir que todos os instintos derivam da vontade de poder e 

compreendê-los como a manifestação consciente dos processos orgânicos que constituem o 

homem é que Nietzsche depreende que também ―se pode deduzir todos os instintos da 

vontade de poder: também todas as funções da vida orgânica derivam dessa fonte única‖
390

. 

Portanto, todos os instintos concebidos como ―liberações de força‖
391

 de processos 

fisiológicos são apenas o resultado manifesto na consciência de suas próprias relações de 

forças instintivas. 

Nesse sentido, é possível afirmar que são os instintos a causa efetiva de toda ação. 

Tendo a nossa vontade consciente apenas função diretiva das forças pulsionais, ela não é mais 

que um reflexo exterior de uma vontade interior do corpo. Por conseguinte, ―todos os nossos 

motivos conscientes são fenômenos de superfície: por trás deles se desenrola o combate dos 

nossos instintos e de nossos estados, combate pelo poder‖
392

. Enfim, é através de relações de 

quanta e força, ―cuja essência consiste em que eles exercem o seu poder sobre todos os outros 

quanta de forças‖
393

, que os instintos fazem do corpo orgânico um verdadeiro campo de 

batalha e estabelecem, no seu interior, uma eterna luta de forças, na qual se desenvolve um 

combate em que cada instinto busca se impor como o supremo soberano as diversas forças 

instintuais mais fracas.  

É desta forma que a noção de instintos, atrelada à concepção de força, encontra sua 

expressão num fenômeno da vontade de poder que ―chamamos de ‗vida‘, uma multiplicidade 

de forças ligadas por um processo comum de alimentação‖
394

. Deste modo, a vida é assim 

concebida como uma relação de forças instintuais, pois ela é 

 
especificamente uma vontade de acumulação de força [... onde] nada quer se 

conservar, tudo quer crescer e acumular. A vida como caso isolado [da 

vontade de poder é a]: hipótese a partir da qual o caráter geral da existência 

tende a um sentimento máximo de poder395
 

 

 
389 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 279. Frag. Post. 27 (27) da primavera ao outono de 1884. 

390 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 138. Frag. Post. 36 (31) do outono de 1884 a outono de 1885. 

391 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 278. Frag. Post. 27 (3) da primavera ao outono de 1884. 

392 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 367. Frag. Post. 1 (20) do outono de 1885 ao outono de 1887. 

393 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 155. Frag. Post. 14 (81) do início de 1888 ao início de 1889. 

394 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 129. Frag. Post. 24(14) do verão de 1882 a primavera de 1884. 

395 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 155. Frag. Post. 14 (82) do início de 1888 ao início de 1889. 



82 

 

Por consequência, a vida mesmo não é ―um meio para algo: ela é a expressão das 

formas de crescimento do poder‖
396

 que através dos processos orgânicos se materializam 

como corpo e faz deste o fio condutor de forças instintuais que expressam a vida como 

vontade de poder. É, portanto, como força, de processos pulsionais, que a vida se manifesta 

como ―‗vontade de poder‘, [que] quer dizer, o apetite insaciável de demonstração de poder; ou 

de uso e exercício de poder, [que] sob a forma de instinto criador‖
397

 julga os afetos e a partir 

deste julgamento elabora concepções sempre novas de mundo. 

Desta forma, vir à vida pode ser um ato involuntário ao sujeito, pois sua concepção 

num corpo orgânico não depende de si mesmo, mas o viver não é ato aleatório, porque isto 

exige dar corpo a sua vontade de poder. Existir é ser voluntário, ou seja, é afirmação da nossa 

própria vontade de potência como desejo de criar e sempre reinventar mundo, de querer ser 

mais do que se é; é ir além de si pela superação do que se é buscando encontrar o que se esta 

sempre por ―vir a ser‖. Viver é insistir consigo mesmo em criar a si mesmo, é mais que 

apenas respirar para se conservar numa sobrevida, pois é um perene movimento de reinventar-

se a cada novo expirar e assim inspirar sempre novas inspirações a sua vontade de viver. 

Mais além... Nietzsche se pergunta ―que é a vida? Aqui se precisa, portanto, de uma 

nova concepção mais determinada do conceito de ‗vida‘: minha fórmula para tanto diz [o 

filósofo]: vida é vontade de poder!‖
398

. Viver é eclodir num corpo para criar de mundo. Isso 

exige a coragem de enfrentar a vida como existência trágica, onde o sentido de viver não pode 

ser aceito como uma dádiva divina, ou mesmo uma adesão ao desejo do outro, pois é antes o 

exercício de uma vontade de poder que se faz vida tendo o corpo como o seu meio de criação 

de mundo. 

 

 

  

 
396 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 146. Frag. Post. 9 (13) do outono de 1887 a março de 1888. 

397 NIETZSCHE, Op. Cit., p. 138. Frag. Post. 36 (31) do outono de 1884 a outono de 1885. 

398 NIETZSCHE, 2013 c, p. 134. Frag. Post. 2 (190) do outono de 1885 ao Início do ano 1886. 



83 

 

Referências 

ALMEIDA, Rogério M. de. Eros e tânatos: a vida, a morte, o desejo. São Paulo: Edições 

Loyola, 2007. 

__________________. Nietzsche e Freud: eterno retorno e compulsão a repetição. São 

Paulo: Edições Loyola, 2005. 

ANDLER, Charles. Nietzsche: vida e pensamento. Rio de Janeiro: Vol II; Contra Ponto, 

editora PUC- Rio, 2016. 

ANDREAS-SALOMÉ, Lou. Nietzsche em suas obras. Trad. José Carlos Martins Barbosa. 

São Paulo: Discurso Editorial & Editora Unijui e Grupo de Estudos Nietzsche: 2004. 

ASSOUN, Paul-Laurent. Freud & Nietzsche. Trad. Ana Lúcia Pereira. São Paulo: 

Brasiliense, 1991. 

CÉSAR, Paulo de Souza. As palavras de Freud: o vocabulário freudiano e suas versões. 

São Paulo: Companhia da Letras, 2010. 

CORDEIRO, Robson Costa. Nietzsche e a vontade de poder como arte: uma leitura a 

partir de Heidegger. João Pessoa, PB: Editora Universitária da UFPB: 2010. 

__________________. O corpo como grande razão: Análise do fenômeno do corpo no 

pensamento de Friedrich Nietzsche. São Paulo: Annablume, 2012. 

DELEUZE, G. Nietzsche e a filosofia. 2° ed, Rés-Editora, Portugal, 2001. 

DELEUZE, G e GUATTARI, Félix. O que é filosofia? 3° ed, Editora 34, São Paulo, 2010. 

FERREZ, Olgaria Chaim e CHAUÍ, Marilena de Souza. Vida e obra Nietzsche. In Os 

pensadores. São Paulo: Editora Nova Cultura, 1999. 

FOSECA, Eduardo Ribeiro da. Psiquismo e vida: sobre a noção de Trieb nas obras de 

Freud, Schopenhauer e Nietzsche. Curitiba: Ed. da UFPR, 2012. 

FOUCAUT. Michel. Nietzsche, Freud e Marx. Trad. Jorge Lima Barreto. São Paulo, SP: 

Princípio Editora, 1997. 

GIACÓIA JÚNIOR, Oswaldo. Nietzsche, para a genealogia da moral. São Paulo: Editora 

Scipione, 2002 a. 

__________________. Nietzsche & Para além do bem e do mal. 2ª Ed. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Editor, 2005. 

__________________. Nietzsche como psicólogo. São Leopoldo, RS: Ed. Unisinos, 2002 b. 

HALÉVY. Daniel. Nietzsche: uma biografia. Trad. Roberto Cortes de Lacerda e Waltensir 

Dutra. Rio de Janeiro: Campus, 1989. 

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Trad. Marco Antônio Casanova. v. 2. Rio de Janeiro: 

Editora Forense Universitária, 2007. 



84 

 

HOLLINGDALE, R. J. Nietzsche: uma biografia. Trad. Maria Luisa de Abreu Lima Paz. 

São Paulo: Ed. Edipro, 2015. 

LEFRANC, Jean. Compreender Nietzsche. Trad. Lúcia M. Endlich Orth. 2. ed. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2003. 

MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. 2ª Ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1985. 

__________________. Zaratustra, Tragédia Nietzschiana . Rio de Janeiro: Ed Jorge Zahar, 

1997. 

MARTON, Scarlett. Extravagâncias: ensaios sobre a filosofia de Nietzsche. 2ª Ed. São 

Paulo: Discurso Editoria & Editora Unijuí, 2001. 

__________________. Nietzsche: a transvaloração dos valores. São Paulo: Editora 

Moderna, 1996. 

__________________. Nietzsche: Uma filosofia a marteladas. 5ª Ed. Editora Brasiliense, 

1999. 

MOURA. Carlos Alberto Ribeiro. Nietzsche: civilização e Cultura. São Paulo: Livraria 

Martins Fontes Editora, 2005. 

MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. 

Apresentação Scarlett Marton e Trad. Oswaldo Giacoia. 2ª Ed. São Paulo: Annablume 

editora, 1997. 

NIETZSCHE, Friedrich W. A filosofia na era trágica dos gregos. Trad. de Gabriel Valladão 

Silva. Porto Alegre: L&PM, 2013 a. 

__________________. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. Trad. 

Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2005 a. 

__________________. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. 14ª 

Ed. Trad. Notas e posfácio Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2011. 

__________________. Aurora. Trad. Mário Ferreira dos Santos. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008 

a.  

__________________. A visão dionisíaca do mundo: e outros textos de juventude. Trad. 

Marcos Pereira Fernandes e Maria Cristina Fernandes Souza. São Paulo: Martins Fontes, 

2005 b. 

__________________. A vontade de poder. 1ª ed. Trad. Marcos Sinésio Pereira Fernandes, 

Francisco José Dias de Morais. Rio de Janeiro: Contra Ponto, 2008 b. 

__________________. Crepúsculo dos ídolos: como se filosofa com martelo. Trad. de Jorge 

Luiz Viesenteiner. Petrópolis: Vozes, 2014 a. 

__________________. Ecce homo: de como agente se torna o que é. Trad. de Marcelo 

Backes. Porto Alegre: L&PM Pocket, 2014 b. 



85 

 

__________________. Escritos sobre psicologia. Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio 

de Janeiro: PUC-Rio; São Paulo: Ed. Loyola, 2013 b. 

__________________. Fragmentos póstumos: 1884-1885; vol. V. Trad. de Marco Antônio 

Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2015.  

__________________. Fragmentos póstumos: 1885-1887; vol. VI. Trad. de Marco Antônio 

Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2013 c.  

__________________.  Fragmentos póstumos: 1887-1889; vol. VII. Trad. Marco Antônio 

Casanova. Rio de janeiro: Forense Universitária, 2012 a.  

__________________. Gaia ciência. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 

de Bolso, 2012 b. 

__________________. Genealogia da moral: uma polêmica. 10. ed. Trad. de Paulo César de 

Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

__________________. Homero e a filologia Clássica, de Nietzsche. Trad. de Juan Adolfo 

Bonaccini. Pernambuco: Princípios revista de filosofia UFPE; v. XII, n. 19-20, 2006. 

Consultado em https://periodicos.ufrn.br/principios/article/view/518. 

__________________. Humano demasiadamente humano: um livro para espíritos livres. 

Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia de Bolso, 2005 c. 

__________________. O anticristo: maldição contra o cristianismo. Trad. Renato Zwick. 

Porto Alegre, Rs: L&PM POCKET, 2016. 

__________________. Obras incompletas. Vol. I. Trad. Rubens Rodrigues Torres Filho. 

São Paulo: Nova Cultura: Coleção os Pensadores, 1987. 

__________________.  O livro do filósofo. Trad. Antônio Carlos Braga. São Paulo: Escala, 

2013 d. 

__________________. O nascimento da tragédia. Trad. de J. Guinburg. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 

PERESTRELLO, Marialzira. A formação cultural de Freud. Rio de Janeiro: Imago Ed., 

1996. 

PLATÃO. Fédon. Trad. Jorge Paleikat e João Cruz Costa. Editor Victor Civita. Coloção os 

pensadores III. São Paulo, SP: Ed. Abril Cultural. 1972. 

SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche – biografia de uma tragédia. Trad. Lya Luft. São Paulo: 

Geração Editorial, 2005. 

STEGMAIER, Werner. As linhas fundamentais do pensamento de Nietzsche: coleções de 

artigos. Organização de Jorge Luiz Viesenteiner e André Luís Muniz Garcia. Vários 

tradutores. Petrópolis, RJ: Vozes, 2013. 

 

file:///C:/Users/Jackie/Desktop/Jackie/AppData/Roaming/Microsoft/Word/v.%20XII,%20n.%2019-20,%202006

