UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA - PPGF

KLEDSON TIAGO ALVES DE SOUZA

Liberdade, igualdade e amor: perspectivas para uma ética
em Nicolau de Cusa (1401-1464)

Jodo Pessoa / PB
2018



KLEDSON TIAGO ALVES DE SOUZA

Liberdade, igualdade e amor: perspectivas para uma ética
em Nicolau de Cusa (1401-1464)

Dissertacdo apresentada como requisito final a
obtencdo do grau de Mestre em Filosofia, do Curso de
Pds-graduacdo em Filosofia, Programa de Pds-
Graduacdo em Filosofia (PPGF) do Centro de
Ciéncias Humanas, Letras e Artes (CCHLA) da
Universidade Federal da Paraiba (UFPB).

Orientadora: Profa. Dra. Maria Simone Marinho
Nogueira.

Jodo Pessoa / PB
Fevereiro / 2018



Catalogacgao na publicagao
Secgao de Catalogagao e Classificagao

S729I Souza, Kledson Tiago Alves de.

Liberdade, igualdade e amor: perspectivas para uma
ética em Nicolau de Cusa (1401-1464) / Kledson Tiago
Alves de Souza. - Jodo Pessoa, 2018.

151 f.

Orientacdo: Maria Simone Marinho Nogueria.
Dissertacdo (Mestrado) - UFPB/CCHLA.

1. Nicolau de Cusa. 2. Viva imago Dei. 3. Liberdade. 4.
Justica. 5. Caritas. |. Nogueria, Maria Simone Marinho.

[I. Titulo.

UFPB/CCHLA




KLEDSON TIAGO ALVES DE SOUZA

LIBERDADE, IGUALDADE E AMOR: PERSPECTIVAS PARA UMA ETICA EM
NICOLAU DE CUSA (1401-1464)

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao Programa de
Pds-Graduacdo em Filosofia do Centro de Ciéncias
Humanas, Letras e Artes da Universidade Federal da
Paraiba — UFPB, em cumprimento as exigéncias para
obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia.

Orientadora: Profa. Dra. Maria Simone Marinho
Nogueira

DISSERTACAO DE MESTRADO APROVADA EM: 20/07/2018

BANCA EXAMINADORA

Dkl S rricz Dt rhy P09t 9

Profa. Dra. MARIA SIMONE MARINHO NOGUEIRA
Programa de Pds-Graduacgdo em Filosofia — Orientadora UEPB/UFPB

Prof. Dr. ANDERSON D’ARC FERREIRA
Programa de Pds-Graduacdo em Filosofia — Examinador UFPB

P P
e /@MWW
Prof. Dr. JOSE TEIXEIRA NETO
Membro externo — Examinador UERN




A Maria do Livramento Alves de Souza
A Francisco das Chagas de Souza



AGRADECIMENTOS

A Coordenac&o do programa de P6s-Graduacdo da Universidade Federal da Paraiba.

A CAPES, pelo apoio financeiro de desenvolvimento a pesquisa durante parte do periodo do
Curso do Mestrado.

Aos meus familiares, por todo apoio e incentivo.

A Profa. Maria Simone Marinho Nogueira, minha querida orientadora, por todo
acompanhamento, amizade e incentivo.

Ao Prof. José Teixeira Neto, pela amizade e companheirismo no processo dessa pesquisa,
cedendo sua biblioteca, e fazendo-se presente as bancas de qualificacdo e defesa.

Ao Prof. Anderson D’Arc Ferreira, pela leitura atenta do Texto e por compor as bancas de
qualificacdo e defesa.

Ao meu primo, Marcos Anténio Alves de Aradjo, por todo apoio, incentivo e ajuda financeira
nos momentos em que ndo tinha bolsa, minha eterna gratidao.

Ao Pe. Francisco de Assis Costa da Silva, pelo apoio, incentivo e ajuda financeira que tanto me
foi til nos primeiros momentos.

A Yraguacyara Santos Mascarenhas, pelo companheirismo.

A Deocleide, um anjo em minha vida, que me acolheu quando a providéncia divina se
manifestou.

Ao Pe. Antonio Lorenzo Rendon (OMI), pelo apoio na traducdo do resumo para o inglés.

A Comunidade religiosa da Congregacdo Nossa Senhora de Belém em Caic6 (Irma Maria de
Jesus, Irma Vitoria e Irma Rosa Maria) que fazem-se presentes nas linhas de minha existéncia
mostrando-me o rosto de Cristo.

Ao0s amigos e amigas que até aqui me acompanharam e foram sinal de esperanca na caminhada.



Sis tu tuus et ego ero tuus
Nicolau de Cusa (De visione dei)



RESUMO

A problematica que percorrerd as linhas desta dissertacdo sera: é possivel encontrar nas obras
de Nicolau de Cusa aspectos que nos proporcione uma reflexao ética, mesmo sem ele ter escrito
alguma obra especifica sobre tal tema? Como hip6tese de trabalho vemos ser possivel encontrar
uma ética nos seus textos, mesmo considerando que esses textos estdo mais voltados a discutir
o caminho da mente humana a verdade. N&o obstante, entendemos que nesse espaco reflexivo
ha a possibilidade de se contemplar uma ética. O germe da nossa discussao esta na relagédo e
posicao que Nicolau de Cusa assume perante a Verdade, pois para ele a esséncia do ser humano
esta toda ela na sua relacdo com a Verdade. O homem tem um desejo vivo de felicidade, e esse
desejo s se pode realizar no conhecimento daquela Verdade por ele perseguida. E fato que n&o
h& nenhuma obra sistematica sobre ética que o Cardeal tenha escrito. Mesmo assim, o aspecto
ético presente em suas obras conflui para a configuracdo do comportamento humano na
prossecucdo do seu ser como tarefa. Para atingir nossos objetivos dividimos o presente trabalho
em trés capitulos: no primeiro, trataremos a respeito da metafisica e do conhecimento, a partir
de dois caminhos: explicitacdo dos conceitos metafisicos complicatio, explicatio e contractio e
suas articulages; e o dinamismo inerente na busca pela verdade absoluta, sendo este dinamismo
fruto da contracdo. No segundo capitulo, trés passos nos serdo importantes: a caracterizacao do
homem como singular, pensar o homem como viva imago dei e o seu lugar de mediagéo. Ora,
se 0 homem estd como natura media, se faz importante mais um passo que é reconhecé-lo como
simbolo dos simbolos. Nesse sentido, 0 homem cumpre uma finalidade de compreender a gléria
e o louvor de Deus a partir da interpretacdo das coisas. O terceiro capitulo esta dividido em trés
momentos: o primeiro € o da cognitio sui, que faz 0 homem perceber os rastros da trindade em
si e sua triplice participacdo (sensus, ratio e intellectus) na uni-trinidade absoluta (unitas,
aequalitas e conexio), sendo que este é o primeiro passo no assemelhamento com Deus e depois
desse conhecimento de si serd importante pensar e trabalhar a ideia da posse plena de si, através
da formulacdo cusana sis tu tuus et ego ero tuus. O segundo momento € pensar a liberdade. Este
tema é central e serd pensado em articulagdo com o motivo do microcosmo e do capax dei. O
ser que Deus da ao homem é dotado de livre vontade em que pode restringir ou ampliar sua
participacdo no principio. No terceiro e Ultimo momento mostraremos dois aspectos
importantes e complementares ao amplexo ético-gnosioldgico de Nicolau de Cusa: a justica,
como modo contraido da aequalitas, e caritas, como forma da fé atuada. Ainda trataremos nessa
parte do imperativo ético ou da lei da igualdade. Com essa configuracéo da pesquisa esperamos
conseguir explicitar uma ética em Nicolau de Cusa ou pelo menos langar um pouco mais de luz
sobre a questao.

Palavras-chave: Nicolau de Cusa. Viva imago dei. Liberdade. Justica. Caritas.



ABSTRACT

The problematic question that will underline this dissertation will be the following: the possible
existence in the works of Nicholas of Cusa in some aspect that offers us a reflection on ethics,
even though he did not specifically write anything on this theme. As a hypothesis we see the
possibility of discovering ethics in his texts, while considering that these texts are geared to
debate the human mind’s tendency to Truth. However, we conclude that in this reflexsive state
there is a possibility of contemplating ethics. The core of our discussion is based on the relation
and position that Nicholas of Cusa assumes in relation to Truth , since for him the essence of
the human being is completely in its relation to Truth. Man has an ardent desire for happiness
and that longing can only be attained in knowing the Truth that he seeks. It is a known fact that
there is not a systematic work on ethics that the Cardinal could have written. Besides this, the
ethical aspect present in his works continues in a configuration of human behavior in the pursuit
of his existence as a task. To reach our goal we divided our presentation into three chapters: the
exploitation of the metaphysical concepts complication, explication e contractio and their
articulations; the inerrant dynamism in the search of the absolute truth, this dynamism being
the result of the contraction. In the second chapter, three steps will be important to consider:
the characterization of man as singular, and to think of man as viva imago dei and his place as
mediator. If man is natura media it is important to take a further step wherein he can be seen as
a symbol of symbols. In this sense, man realizes a finality of understanding the glory and the
praise to God through the interpretation of things. The third chapter is divided in three moments:
the first is the cognitio sui, that makes man realize the traces of the trinity in him and his
triplicate participation (sensus, ratio et intellectus) in the absolute one-trinity (unitas, aequalitas
et conexio) the first step in the being created in God’s image and after this self-knowledge it
will be important to think and work at the idea of one’s full possession of self, using the formula
sis tuus et ego ero tuus.The second moment is to think out freedom. This theme is essential and
will be considered in articulating aa motive s f the microcosmos and of the capax dei. The life
that God gives man possesses the gift of free will where he can restrict or augment his
participation from the start. In the third and final moment we will demonstrate two important
aspects and its complements to the ethical-gnostic logic of Nicholas of Cusa: justice as a
contracted means of the aequalitas and caritas as a form of of a practiced faith. Lastly, we will
address this segment of imperative ethics or the law of equality. With that configuration of the
census we trust in making explicit ethics in Nicholas of Cusa’s works or at least shedding a bit
more light on this question.

Key words: Nicholas of Cusa. Viva imago dei. Freedom. Justice. Caritas.



SUMARIO

LINTRODUGAO ..ottt 10
2 METAFISICA E CONHECIMENTO COMO FUNDAMENTACAO DE UMA
ETICA EM NICOLAU DE CUSA ..o oot eeee e e aee e es e eeseeee e e esaeenenans 17
2.1 COMPLICATIO, EXPLICATIO E CONTRACTIO w.vooveeeeeeeeeeeeeeeee e e en e, 19
2.2 DINAMISMO E BUSCA PELA VERDADE ........coeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e s e eesens 36
3O LUGAR DO HOMEM ....ooe oo e eee et et e e s et eeaeeees et ateteeeeensseeeeeenananns 61
3.1 ASINGULARITAS E A CONCEPCAO DE HOMEM .......cocovviiieiieiceeeeees e, 65
3.2 AMENTE HUMANA COMO VIVA IMAGO DEI ..oveveeeeeeeeceeeeeeeeeeeee oo eae e, 78
3.3 O HOMEM COMO SIMBOLO DOS SIMBOLOS......oceeoeeeee oo eeeeeeeeeeeeee e eeeeneae e, 91
4 CAMINHO PARA O MELHOR AGIR HUMANO ...oooveeeeeeeeeeeeeeee e, 102
4.1 COGNITIO SUI — “SIS TU TUUS ET EGO ERO TUUS” ...ooocooeeeeeeeeeeeeeeereeeeerererenann, 104
4.2 A LIBERDADE (LIBERA VOLUNTAS) ....cooovirrerririennns e 118
4.3 JUSTICA E AMOR NO PROCESSO DE TRANSCENDENCIA ADEUS............... 128
5 CONSIDERACGOES FINAIS ..ottt st 142

REFERENCIAS oot e et e e e et et e e e e e e e et e s e e e e er e e e e ee s, 145



1 INTRODUCAO

Na historia da humanidade muitos sdo os pensadores que, por algum motivo, séo
esquecidos, negligenciados ou quase silenciados. E o caso de Nicolau Krebs que nasceu no ano
de 1401 na cidade de Kues (Cusa), aldeia que se encontra ao sul da Alemanha as margens do
rio Mosela. Seu percurso formativo se deu com o ingresso na Faculdade das Artes da
Universidade de Heidelberg em 1416. Entre os anos de 1417 e 1423 formou-se em Direito pela
Universidade de Padua, onde conseguiu o grau de Doctor decretorum e conheceu 0 movimento
do primeiro humanismo. Na Universidade de Colnia em 1425 estudou Filosofia e Teologia
onde aprofundou-se no neoplatonismo cristdo. Foi em Colonia que Nicolau de Cusa estudou o
aristotelismo, profundamente neoplatonizado, de Alberto, o pensamento de Raimundo Lullo
com a forte presenca da investigacdo simbdlica, assim como Hemérico de Campo, também
ligado a Dionisio, o pseudo-areopagita. Estas sdo algumas fontes apontadas por Santinello
(1987) como relevantes na formacéo da filosofia e da teologia de Nicolau de Cusa. Além destas
é possivel detectar outras como S. Agostinho, Hugo de S&o Victor, Thierry de Chartres e Mestre
Eckhart. Em 1449 Nicolau de Cusa fora nomeado Cardeal e no ano seguinte recebera o chapéu
cardinalicio e o titulo de S. Pedro in Vincoli. Morreu o moselano na cidade de Todi na Itélia,
no ano de 1464, sendo o corpo sepultado na igreja de S. Pedro in Vincoli e o coragéo na capela
do asilo que mandara construir na cidade de Cusa.

Todo o potencial filosofico de Nicolau de Cusa nasce no intuito ndo de apresentar provas
da existéncia de Deus, como fé-los Anselmo de Aosta com o seu argumento ontoldgico, e
Tomas de Aquino com as suas Cinco vias; mas apresentou uma proposta em que mostrou e
reuniu num arsenal conceitual a possibilidade do conhecimento de Deus. Para tanto, em 12 de
fevereiro de 1440 concluiu a sua obra proposital o De docta ignorantia e a enviou ao seu amigo
Cardeal Juliano Cesarini. Anexado a esta obra envia-lhe também uma carta em que apresenta
suscintamente o0 contexto em que insere 0 seu pensamento acerca do principio da douta
ignorancia: o local da inspiracdo e o motivo da mesma, ja que fora ele levado por um dom do
Pai das Luzes a abracar o incompreensivel incompreensivelmente na douta ignoréncia, em que
transcende o que € humanamente cognoscivel das verdades incorruptiveis, mistérios profundos

que conduzem o homem a atingir a coincidentia oppositorum, ou unidade simplissima.

1 Cf. De docta ignorantia, w, Epistola auctoris ad dominum lulianum Cardinalem, 263. No De docta ignorantia,
primeira obra de cunho filoséfico, Nicolau complica (complicatio) os seus principais conceitos. Bocken (2002)
diz que esta obra traz um projeto filoséfico de explorar as possibilidades que sdo dadas dentro dos limites do
conhecimento humano, muito mais que explorar acerca do maximo absoluto. Neste processo de busca apresentado
por Nicolau de Cusa nos defrontamos com a desproporcao que ha entre o finito e o infinito. Ora, no processo do



11

Em pleno século XXI ousar numa pesquisa em que tem como base o pensamento de um
autor que se encontra no zénite do dito periodo medieval, e no inicio dos novos tempos que dao
inicio @ modernidade, € um desafio laborioso porque é questionarmo-nos a partir de ndcleos
conceituais de um outro tempo; é confrontarmo-nos com outra estrutura de pensamento.
Todavia, pode ser a abertura para pensar do melhor modo possivel o ja pensado. Talvez seja a
possibilidade de enxergar um pensamento que ndo esteja cristalizado e nem seja cristalizador,
mas que, ao contrario de um modo de discurso filoséfico afirmativo, tético e normativo, seja
questionador, e porque ndo dizer interpelativo. Para tanto, escolhemos o Cardeal alemao
Nicolau de Cusa como aquele a quem dedicaremos a leitura e compreensao do seu organismo
intelectual da melhor forma que nos for possivel, para podermos explicitar a possibilidade ou o
caminho de fundamentacdo de uma ética em seu pensamento, que, ao que nos parece, esta-lhe
implicita. André (1999) em um artigo, cujo titulo ¢ O homem como microcosmo, afirma que
uma das formas mais atuais de interrogar 0 pensamento renascentista é equacionar as relagdes
que nele se estabelecem entre 0 homem e a natureza. No ano de 2012 aconteceu na cidade de
Buenos Aires, na Argentina, o 111 Congreso Internacional Cusano de Latinoamérica que trouxe
como proposta tematica a ser discutida a questdo do homem. Reinhardt (2015) afirma, na
publicacdo da coletéanea de textos resultantes do evento, que o tema da antropologia ndo havia
perdido nada de sua atualidade. Nicolau, diz o professor “¢ um dos pensadores que iniciaram o
giro antropologico pondo o homem no centro do seu pensamento” (REINHARDT, 2015, p. 17).

No pensamento filoséfico de Nicolau de Cusa ha uma imbricacdo das dimensdes
gnosiologica, antropoldgica e ética. Posto que a pergunta pelo conhecer Deus ou a Verdade nédo
se esgota na impossibilidade. Se olharmos pelo campo da gnosiologia nos defrontaremos com
a natureza do conceito da conjectura, isto é, o conhecimento humano é sempre perspectivistico
ou conjectural, em outras palavras, € porque a forca da Sabedoria Una € inefavel que torna as
expressdes humanas conjecturas. Quando pensamos na dimensdo antropoldgica, pensamos no
caminho do homem a Verdade. Parece que, pela sua singularidade intelectual e mediadora entre
Deus e 0 mundo, 0 homem, como ser de desejo, esta como um ser dindmico, justamente pelo
fato de ser contraido e ndo poder ser tudo aquilo que pode ser, nem conhecer Deus em si. Desta
faisca de uma possivel frustracéo surge o dinamismo, pois 0 homem pode ser sempre do melhor

modo possivel. A sua relacdo com Deus o propicia a relacionar-se com 0s outros e consigo

conhecimento o homem usa de ferramenta adequada em que passa do ja conhecido para o desconhecido, mediante
a comparagao proporcional. Contudo, quando quer conhecer a Verdade absoluta a qual estd dependente sua
esséncia, se depara com a imprecisdo. A raiz da desproporgdo esta na contractio que impede ao ser contraido de
alcancar a verdade que é absoluta, tornando-se assim desconhecida.



12

mesmo. Este aspecto € interessante tendo em vista que Nicolau de Cusa, a partir da metafora
do mundo como livro, vé 0 homem como o destinatario da obra da criacdo. Aquele que
interpreta 0 mundo, interpreta a si e os seus semelhantes. Nogueira (2013) levanta algumas
questdes pertinentes e interessantes, a primeira no sentido de que nao sera a nossa relacdo com
0 outro ao abordar a nossa relagdo com Deus um vero problema ético? A segunda como um
complemento da primeira, isto é, a partir do prisma do modo dialdgico de pensar a filosofia, o
objetivo ndo consistiria na procura por incluir o outro e a diversidade que este comporta?

Assim, podemos perguntar, o que é ética? E interessante como essa pergunta ¢ facil de
ser pensada, porém dificil de ser respondida. Alvaro Valls (1994, p. 7) quando responde a essa
pergunta indica-a no sentido de estudo ou reflex&o, cientifica ou filoséfica, sobre os costumes
ou acdes humanas ou ainda define-a como um tipo de comportamento. Ora, esse € um modo
hodierno de enxergar a ética. Quando partimos para uma outra pergunta: o que é ética em
Nicolau de Cusa? O grau de dificuldade aumenta, pois ele ndo define o que seja uma ética ou
ainda ndo escreve de modo sistematico sobre este tema. Porém, ndo deixou de pensar sobre o
problema. Assim, a ética que poderemos contemplar no pensamento do Cardeal é muito mais
uma ética conjectural, em que nos permite pensar o ser humano como um ser que sempre esta
em processo de aperfeicoamento de si. Esse modo de pensar torna a questdo mais profunda,
porque a ética ndo é vista no pensamento cusano como uma dimensdo separada de outras
dimensdes do pensamento cusano, muito pelo contréario, Nicolau vé o homem integralmente,
em sua dimensdo gnosioldgica, metafisica, antropoldgica e pratica. Deste modo, perceberemos
gue o homem participa integralmente do seu principio, ou seja, 0 homem participa no intelecto,
na razao e nos sentidos da unitas, aequalitas e conexio, principio fundante unitrino. O homem
que busca conhecer a verdade € 0 mesmo que age de tal forma para com o outro, como se agisse
para si mesmo. Esse mesmo homem busca assemelhar-se a essa verdade que é buscada.
Destarte, temos uma ética conjectural que toma o bem supremo como principio e como
exemplar para que o homem ao contempla-lo assemelhe-se a ele sempre da melhor forma
possivel, numa dindmica que o torna um ser em devir e ndo um ser pronto, feito ou acabado.
Tudo isso torna a pesquisa que ora apresentamos um esforgo intelectual de olhar para os textos
cusanos e extrair ou explicitar os caminhos ou as perspectivas que nos conduzem ndo a uma
definicdo de ética, mas a uma problematizacéo do agir, do ethos, humano.

E na radicago da finitude do homem, do movimento ato e poténcia, do seu processo de
busca pela verdade que se encontra a questdo do homem: a liberdade. E a liberdade o campo
em que a ética cusana se assenta como pressuposto no conceito de justica que nada mais é que

0 modo contraido da igualdade (tendo em vista que a igualdade sé se da no principio de modo



13

absoluto). Toda a radicalizacdo da ética cusana é proposta em seu imperativo ético com base
no conceito de justica: “aquilo que desejas que seja feito a ti, fi-lo ao outro™? (De Aequalitate,
27). A isto Nicolau de Cusa chama de lei da igualdade, como esté presente em suas obras: De
docta ignorantia (1440), De aequalitate (1459) e De coniecturis (1441-44). Dentro do campo
politico, por exemplo, como mostra o De pace fidei (1453) é possivel promover a partir da
liberdade um didlogo entre as diferencas em que se perceba a concérdia como fundamento. Isto
€, no campo da contracgéo, ndo € o dialogo que fara surgir a concordia, mas € porque a concordia
é anterior as diferencas que pelo didlogo entre elas poder-se-a percebé-la. Assim, no campo da
contracdo somente havera as diferencas que poderdo co-existir harmonicamente mediante uma
certa ordem (existir, viver e entender) estabelecida pela unidade criadora.

O problema que esta pesquisa levanta é: mesmo sem ter dedicado uma obra especifica
a ética, podemos afirmar a existéncia de uma tal dimensdo no pensamento de Nicolau de Cusa?
Como hipdtese de trabalho vemos ser possivel encontrar uma ética nos seus textos, mesmo
considerando que esses textos estdo mais voltados a discutir o caminho da mente humana a
verdade. De toda forma, entendemos que nesse espaco reflexivo ha a possibilidade de se
contemplar uma ética conjectural. Assim, nosso objetivo sera explicitar esta referida dimenséo
nos diversos textos de Nicolau de Cusa que serdo analisados. Para tanto, investigaremos
inicialmente os conceitos de contractio e do homem como viva imago dei, presentes em
algumas obras do filésofo alemé&o, que apontam perspectivas em que se pode desenvolver uma
ética. Como ja dissemos, é-nos sabido que ele ndo escreveu uma obra sistematica sobre ética,
como afirma Senger (1970). E, ainda que em seu pensamento ndo haja a distin¢ao entre razdo
prética e razdo tedrica, contudo, nesse movimento livre do homem em direcéo & verdade ha
uma reflex@o sobre a conduta concreta do homem (BOCKEN, 2001). Logo, o problema a ser
investigado por nds acaba por nos aproximar de Senger (1970) que também se questiona se o
problema da moralidade e da determinacdo do bem moral para a filosofia cusana néo foi de tal
significado que néo tenha se tornado objeto de sua filosofia, suposto motivo para que Nicolau

de Cusa ndo tenha escrito nenhuma obra?? Para o Cardeal a esséncia do ser humano esta toda

2 De aequalitate, hx/1, 27: lustitia in regula aequalitatis «quod tibi vis fieri, alteri fac» fundatur. Sublata
aequaitate cessat prudentia, cessat temperantia et omnis virtus, quoniam in medio, quod est aequalitas, consistit.
A parte citada no corpo do texto aparece em destaque aqui. A mesma ideia aparece nas seguintes obras: cf. De
docta ignorantia, L 111, cap. VI, 216; Cf. De coniecturis, L. 11, cap. XVII, 183. Cf. também Compendium, hXI/3,
X, 34.

3 SENGER, 1970, p. 5-6: “An den anfang einer Untersuchung iiber die Frage nach einer philosophischen Ethik
des Nikolaus von Kues gehort die Feststellung, dass keine Schrift des Nikolaus tberliefert ist, die in systematischer
Weise das Sittliche, sein Wessen und seine Begriindung zum Gegenstand einer Erdrterung gemacht hatte. Ist
demnach das problem der Sittlichkeit und die Bestimmung des sittlich Guten fiir die Cusanische Philosophie nicht
von derartiger bedeutung gewesen, dass sie Objekt seines Philosophierens wurde?”



14

ela na sua relagdo com a verdade esta relacdo do homem com a verdade € pautada pela
impreciséo, posto que se 0 homem conhecesse a Verdade poria fim a incerteza e a ignorancia.
Nicolau reconhece que entre o finito e o infinito ndo ha proporc¢éo. Ora, a Verdade € infinita, e
0 medir (conhecer) do homem é finito. Deste modo, mediante a contracdo 0 homem esta no
campo da incerteza, campo este que esta ligado a desproporcéo entre o infinito e o finito. E,
porém, no campo da incerteza que se instaura as possibilidades, como destaca Bocken (2001,
p. 175): “A incerteza perpétua ¢ uma fonte de alegria e criatividade, e ndo motivo de resignacéo
cética”. O caminho que a mente humana, viva imago dei, percorre até o seu exemplar, mens
divina, tem em si um aspecto especulativo, 0 do conhecimento do mundo, mas, outrossim,
apresenta certo teor de transformacdo moral®. Ora, a propria postura do conceito de douta
ignorancia, de um saber que é douto porgue reconhece que nao sabe, traz fortemente uma carga
ética. O ser humano tem um desejo vivo de felicidade, e esse desejo s se pode realizar no
conhecimento daquela verdade por ele perseguida. Esse encontro do homem com a verdade,
onde realiza-se a sua esséncia, ndo pode ser definido como posse, e sim COmo processo
indefinido, isto é dinamismo. O instrumento utilizado para essa caca da verdade € o intelecto,
contudo, este, segundo Paula Pico Estrada (2016) em sua tese doutoral, ainda inédita, intitulada
“La dimension ética en la filosofia de Nicolads de Cusa. Su integracion en la antropologia
cusana”, precisa ser lido numa perspectiva que contemple todas as dimensdes da natureza
humana. E interessante essa questdo do pensar o homem em sua integralidade posto por Pico
Estrada, pois, ao que parece, corrobora com o pensamento de Senger (1970) quando aponta que
Nicolau considera todo o &mbito do ético desde a fundac&o de sua filosofia®. Nicolau parece
ndo distinguir ética de filosofia, mas trata da questdo a partir da integridade do ser humano.
Para atingir nosso objetivo de explicitar uma ética nas obras de Nicolau de Cusa
percebemos que é preciso partir do seu arco metafisico, gnosiolégico e antropoldgico. E-nos
imprescindivel a relacdo que se da entre Deus e mundo. E nesta relacio que emerge a triade dos
conceitos complicatio, explicatio e contractio, que precisardo, logo no primeiro capitulo desta
dissertagdo, ser analisados para que o leitor ndo se perca na estrutura do pensamento de nosso
filésofo. Quando se trata da complicatio, de modo sucinto, podemos dizer que esta a se falar do

modo como as coisas estdo em Deus. A grosso modo, explicatio é o modo que Deus se explicita

4 BOCKEN (2001, p. 173-174) aponta para uma nao distingdo absoluta entre as ordens moral e ontoldgica: “Les
conflits dans la société du 15éme siécle, mais aussi la crise dans la philosophie scolastique, causée par la critique
nominaliste, montrent a Nicolas que ce n’est plus évident de déduire I’ordre moral de 1’ordre ontologique. Pourtant
ces deux ordres ne sont pas distincts de maniére absolute. Dissons plut6t que 1’ordre ontologique doit étre déduit
de I’ordre moral”.

> SENGER, 1970, p. 6: “Nikolaus bedenkt den gesamten bereich des Ethischen auch als Philosoph von dem
Fundament seiner Philosophie her”.



15

nas coisas, isto é, € 0 modo de sua manifestagdo. Desta relacdo esta o conceito em que, de fato,
se d& o &mbito para uma ética cusana, isto €, de contractio. Contracao significa ser isto ou
aquilo, ou seja, contracdo é determinacdo. Ora, a demarcacdo presente nesta definicdo é a
explicitacdo e afirmacéo da diferenca. Assim, € no &mbito da contractio que se da a ética.

Dividiremos esta dissertacdo em trés capitulos, obedecendo uma certa l6gica em que se
compreenda a gnosiologia, a antropologia e a ética devidamente articuladas.

No primeiro capitulo trataremos acerca da metafisica e do conhecimento. Para responder
a essa relacdo, ser-nos-a necessario apontar dois caminhos, a saber: o primeiro caminho é
explicitar os conceitos metafisicos complicatio, explicatio e contractio no sentido de mostrar
sua articulacdo. Dessa triade conceitual podemos extrair o conceito que julgamos ser essencial
para a discussao que ora apresentamos. Poderiamos dizer que uma ética em Nicolau de Cusa se
da no ambito da contractio. Dela irrompera a ideia de que cada coisa € aquilo que é, i.e., um
isto ou aquilo. Estes conceitos nos proporcionam a reflexao sobre a relagdo Deus e mundo, ou,
em outros termos, unidade e multiplicidade que poderiamos dizer, como Heimsoeth (1960), é
o0 problema imediato da filosofia ocidental. O segundo caminho se da no dinamismo da busca
pela verdade absoluta. O dinamismo € fruto da contracdo. Aqui percebemos um movimento
interessante no percurso do conhecimento da verdade, a inflexdo. Nesse movimento, surge a
limitacdo do homem enquanto ser contraido em conhecer a verdade que € absoluta. Mas, é
justamente o fato de 0 homem ser contraido que o possibilita a entrar numa dindmica ou método
do ponto de vista do conhecimento— segundo Bocken (2001) — conjectural que o faz ser do
melhor modo possivel.

No segundo capitulo, seguiremos trés passos na compreensdo do homem: o primeiro,
pensaremos a respeito da caracterizagdo do homem como singularidade, posto que a
humanidade ndo existe sendo contraida no singular de cada homem. Desta forma, cada homem
é um mundo de sentido e expressdo em que se afirma primeiramente a identidade de ser aquilo
que é, e depois a diferenca numa perspectiva positiva em que a mesma € vista como um sinal
da forca e expresséo da unidade de onde ela veio. Aqui ha uma novidade no caminho filosofico
de Nicolau de Cusa, i. €., a diferenca entre o0 que é imagem e 0 que é explicagdo. O segundo
passo diz respeiro a pensar o homem como viva imago dei, e o seu lugar de mediagéo entre
Deus e 0 mundo; este que é natura media € posto como imagem da imagem de Deus, imagem
de Jesus Cristo, igualdade da unidade. O homem como substancia viva e caracterizado pelo seu
dinamismo, pela sua busca pela verdade, que acaba por torna-lo um ser em devir, ou seja, um
ser em conversdo (ANDRE, 2001). O terceiro passo é percebermos que o mundo é um grande

complexo de simbolos, onde Deus com sua forca inefavel quis se expressar. Para que a



16

expressdo se realize no sentido de ter alguém que seja o receptor da mensagem simbdlica, cabe
ao homem, sem deixar de ser simbolo como os demais, ser intérprete ou receptor da mensagem
enigmatica de Deus. Deste modo, usando uma expressdo de André (1997), podemos dizer que
0 homem é simbolo dos simbolos, porque mesmo sem deixar de ser simbolo em relacdo aos
demais, é também intérprete de todos os simbolos. Cumprindo, assim, uma finalidade de
compreender a gléria e o louvor de Deus, mediante a interpretacdo das coisas criadas,
constituindo quase que uma ética do louvor.

O terceiro capitulo aparecera estruturado em trés passos que nos conduz a pensar no
modo como o homem se comporta no processo de caga da verdade. Primeiro trataremos do
conhecimento de si, este que, como movimento sutil, faz o homem perceber os rastros da tri-
unidade em si. Acontece aqui um impulso de melhoramento de si, pois 0 homem se reconhece
trino (sensus, ratio e intellectus) e participativo na unitrinidade absoluta. Assim, diriamos que
0 conhecimento de si é o primeiro passo para 0 assemelhamento com Deus. O segundo é a
necessidade da posse plena de si — sis tu tuus — que precede a posse de Deus; eis 0 segundo
passo para assemelhamento ou aprimoramento do ser imago. Depois, trataremos do problema
da liberdade — libera voluntas. Este tema € central e é pensado em sua articulagdo com o motivo
do microcosmo e do capax dei . O ser que Deus d& ao homem é um ser livre tal que, mediante
a vontade, este pode restringir ou ampliar a sua participacdo em Deus. Neste Gltimo passo
tentaremos mostrar dois aspectos que consideramos importantes e complementares no amplexo
ético-gnosioldgico do Cardeal, a saber: justica, como 0 modo contraido da aequalitas, e caritas
como forma da fé atuada; ambas como virtudes que conduzem o homem a transcender-se, sem
negligenciar o que chamamos de imperativo ético, que diz: “A justi¢a funda-se na regra da
igualdade [que diz]: aquilo que desejas que seja feito a ti, fa-lo ao outro” (De aequalitate, 27).

As obras primarias que utilizaremos como base fundamental para o que aqui queremos
tratar serdo: De Docta ignorantia (1440), De coniecturis (1440), Idiota de mente (1453) e De
visione dei (1453). O gue ndo nos impede de usar outras obras para reforcar algumas teses. As
obras secundarias que muito nos ajudaram na construcdo desse trabalho foram: SENGER
(1970), ANDRE (1997) DUPRE (2000), NOGUEIRA (2010) e PICO ESTRADA (2016).
Assim, pudemos explicitar uma dimensdo do pensamento de Nicolau de Cusa, que por muito é

negligenciada, quando ndo esquecida.



2 METAFISICA E CONHECIMENTO COMO FUNDAMENTACAO DE UMA ETICA
EM NICOLAU DE CUSA

A metafisica é 0 que sustenta e legitima a possibilidade de se pensar uma ética a partir
da obra cusana. Para Nicolau de Cusa a esséncia do homem se realiza por completo na sua
relagdo com a verdade. Esta tendéncia do homem a Verdade Una se faz no comprometimento
de todas as dimensdes humanas, isto €, ndo somente na dimensdo gnosiologica, mas, outrossim,
antropologica e ética. Ademais, para 0 nosso autor, o ser humano tem um desejo inato de
felicidade® que somente pode ser preenchido ou realizado pelo conhecimento da verdade. Desta
forma, a relagdo homem e Verdade Absoluta ndo se restringe ao ambito do conhecimento, mas
se amplia ao campo da antropologia e da ética (PICO ESTRADA, 2016). Destarte, € preciso
pensar a via metafisica em que se constitui toda a tessitura filoséfica do nosso pensador como
ponto de partida para o aprofundamento de uma reflexdo ética.

Para percebermos esse percurso, é necessario que fagamos antes uma pequena incursao
no contexto historico do nosso autor. Nicolau de Cusa como homem de igreja traz em seu
pensamento aspectos filosoficos e teoldgicos, mas traz também marcadamente a figura do
homem como mediador na relacdo Deus e mundo, aspecto interessante que o coloca, sem ter
consciéncia disso, num horizonte histérico do outono da idade média com a primavera do
mundo moderno (COLOMER, 1964). André (1997) demonstra preocupa¢do com esse tempo
entre fronteiras ao mostrar que uma abordagem das filosofias desse tempo, limitada apenas no
sentido de articula-las com os tempos anteriores ou 0s seculos que se Ihe seguiram, corre 0 risco
de perder a singularidade e a profundidade da época, e conclui que o pensamento dos fil6sofos
desse tempo ndo se esgotam nas suas fontes inspiradoras antigas ou medievais, nem todos 0s
caminhos que nos seus esforcos interrogativos do real eles abriram, encontram continuidade
nos tempos modernos. J& Cassirer (2001) resume na formula Individum und kosmos aquilo que
expressa 0 pensamento do renascimento. Por tudo isso, podemos dizer que Nicolau de Cusa é
um filosofo de fronteira, i.e., ele esta entre o fim da idade média e o inicio do renascimento.
Colomer (1964) chama-o de “um pensador na fronteira de dois mundos”. Este fato é
determinante para que possamos entender o seu modo de pensar. Dai a ideia de Nicolau de Cusa
olhar para o individuo e o cosmo, mas ter como problema central em sua filosofia o querer

compreender ou alcancar a verdade absoluta’, isto é, Deus. Desta forma, nosso filosofo é um

6 Cf. De pace fidei, hVII, XII1, 44-45. O desejo de felicidade aparecera aqui como connato desiderio.
7 André (1997, p. 441) afirma que a experiéncia do homem com a verdade é, em Nicolau de Cusa, sempre uma
experiéncia simbolica, ja que a apreensédo da verdade é imprecisa: “A experiéncia da verdade ¢, assim, em Nicolau



18

pensador que traz a perspectiva da relacdo individuo e cosmo (poder-se-ia aqui pensar a
problemética cosmoldgica, a discussdo apresentada no livro Il do De docta ignorantia sobre o
universo, como também, os conceitos de infinito privativo e infinito negativo), mas nao perde
a sua capacidade de transcendéncia, ou seja, a busca por compreender Deus. Nesse seu processo
de envolvimento filoséfico ou de caca® pela verdade absoluta ele percebe que esta verdade
absoluta é incompreensivel pelo fato de ser ela infinita — “[...] o infinito como infinito, porque
escapa a qualquer proporg¢do, ¢ desconhecido™® (A douta ignorancia, 1, 1, 3) — e esta para além
dos limites de nossa compreensao.

E possivel detectar que é o problema da relagdo da unidade com a multiplicidade que
traspassa a filosofia cusana, como destaca Machetta (1999). Problema este que Heimsoeth
(1960), como poder-se-4 doravante ver, elenca como o primeiro dos seis grandes temas da
metafisica ocidental. Dessa relacdo unidade e diversidade brota o conceito que assumimos
como fundamento metafisico para o que aqui queremos apresentar: a explicitacdo de uma ética
em Nicolau de Cusa, onde estejam relacionados os coneitos de liberdade, igualdade e amor.
Assim, esta secdo sera dividida em duas subsec¢des para que possamos explicar da melhor forma
possivel a metafisica como base da ética de Nicolau de Cusa. Na primeira subsecdo o objetivo
é explicar de modo mais acurado os conceitos de complicatio, explicatio e contractio que serdo
de suma importancia para a compreensdo de todo o envolvimento filos6fico — algo como que

familiar'® (THERUVATHU, 2010) — de Nicolau de Cusa para com Deus que, neste caso, nio

de Cusa uma experiéncia eminentemente simbdlica, ou seja, s6 experimentando-se como simbolo (simbolo criado
e simbolo criador), 0 homem se experimenta na sua tensdo para a verdade que o ultrapassa e que, ao ultrapassa-lo,
0 obriga a ultrapassar-se a si proprio”.

8 Ao que parece a metafora da venatio (caga) encontra-se presente no modo cusano de escrever e buscar
compreender de modo incompreensivel Deus. Ndo obstante, é quase no final de sua vida que dedicar-se-4 a
escrever uma obra com esse clave. André (1997, p. 19) observa que o uso da referida met&fora é para caracterizar
tanto o seu percurso filoséfico, como também a tradicdo com que se foi sucessivamente confrontando. Exemplo
disso é a busca pelo nome de Deus: non-aliud, posse ipsum, possest etc... O autor do De docta ignorantia sempre
buscou 0 melhor nome possivel para Deus, ou 0 que mais se aproximasse. Nos primeiros meses de 1463 Nicolau
de Cusa escreveu o De venetione sapientiae apés ter lido Didgenes Laércio, caracterizou um tipo de olhar em
relagdo aos filosofos anteriores a ele: “Nihil enim sunt philosophi nisi venatores sapientiae, quam quisque in lumine
logicae sibi conatae suo modo investigat” De venatione sapientiae, h. XII, I, 5. Todos os textos de Nicolau de
Cusa, com excepcdo do De docta ignorantia, das Cartas aos Irmaos de Tegernsee e da Carta a Albergati, serdo
citados tendo como referéncia o texto da Edicdo Critica preparado pela Academia de Heidelberg. Destarte, as
referéncias aparecerdo da seguinte forma: titulo, h (identificacdo da Edicdo de Heidelberg) nimero do volume e
do fasciculo subscrito (quando houver), livro ou parte, capitulo e paragrafo(s).

% “Propter quod infinitum ut infinitum, cum omnem proportionem aufugiat, ignotum est.” NICOLAU DE CUSA,
De docta ignorantia, Liber primus, Cap. I, 3. in: H. G. SENGER (Hrsg.), Philosophischtheologische Werke,
Hamburg, Felix Meiner Verlag, 2000, Band I. A partir de agora optamos por citar 0 De docta ignorantia da
seguinta forma: titulo, w. (forma como estamos identificando a Edicdo Philosophisch-theologische Werke), livro,
capitulo, paragrafo(s) - (De docta ignorantia, w., |, I, 3). Todas as cita¢Ges desta obra na lingua portuguesa sdo da
traducdo de Jodo Maria André: NICOLAU DE CUSA. A Douta Ignorancia. Trad. Jodo Maria André. Lisboa/PT:
Ed. Fundacgdo Calouste Gulbenkian, 2008.

10 Theruvathu (2010, p. 33) ao tratar sobre o conceito de inefavel traz a perspectiva da relagéo familiar que Nicolau
tem com o objeto de seu estudo, que mais que um simples objeto é algo de ou um ser de envolvimento que 0



19

é mera relagdo de investigador e objeto, mas ha uma afinidade entre o pensador alemao e o Ser
absoluto que o mesmo investiga (ANDRE, 1997). Na segunda subsec&o ha o intento de mostrar
a base da discussdo metafisica cusana sobre a relacdo unidade e multiplicidade, tido por
Heimsoeth (1960) como a mais imediata e primeira das questdes filosoficas a partir do caminho

de caga e de esforco filosofico que Nicolau faz para compreender o maximo absoluto.

2.1 COMPLICATIO, EXPLICATIO E CONTRACTIO

E importante iniciar essa pesquisa partindo desses trés conceitos, a saber: complicatio,
explicatio!! e contractio, pelo fato deles acompanharem todo o percurso de sentido'? da filosofia
de Nicolau de Cusa, tendo em vista que tais conceitos tratam da relacdo Deus, mundo e homem.
Para ndo nos perdermos no caminho filoséfico que escolhemos tracar ¢ imprescindivel a
especulacdo sobre essa triade conceitual, pois tais conceitos estdo presentes em todas as areas
de discussdo em que se € possivel pensar a partir dos textos cusanos, por exemplo: metafisica,
antropologia, linguagem (mesmo ndo havendo textos explicitos), até mesmo na ética (também
ndo havendo textos explicitos). Desta forma, esta subsecdo sera dedicada ao exame de cada
conceito em sua particularidade como também da relacdo que ha entre eles. Ademais, € preciso
chamar a atencéo para o conceito de contractio que propriamente nos faz refletir sobre a relacdo
mundo e homem, onde se instaura a perspectiva da ética, a partir de dois caminhos, o primeiro
pela singularidade do homem, que trataremos no segundo capitulo dessa dissertacdo; e pela
radicacdo da liberdade, que trataremos de modo mais propicio no terceiro capitulo desse texto.

Os conceitos supracitados estdo no amago da discusséo sobre a relagdo Deus e mundo,
contudo, esta relacio se aprofundara no topico 2.2 deste capitulo. Nicolau de Cusa tem a fé*3

pensador alemdo busca “When we search through De docta ignorantia, we need to wait until chapter 24 to locate
the term ‘ineffable’. Even the first meeting with the term in chapter 24 does not arouse any curiosity in our mind.
our inquisitive mind thinks that Cusanus gives neither any due notice nor significance to the term. He proceeds to
impart the impression that he is talking of something that is taken for granted and something that is as familiar to
him as it is to his reader”

11 Ha no Brasil uma pesquisa de Mestrado pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN) que trata
acerca dos conceitos complicatio, explicatio e imago. E de autoria de Osvaldo Ferreira de Andrade Filho, sob a
orientacdo do Prof. Dr. Oscar Federico Bauchwitz. A discussao presente nesta dissertacdo gira em torno da relacao
Deus, mundo e mente com base na obra Idiota de mente (1450), apoiando-se também em Idiota de sapientia e De
docta ignorantia. Cf. OSVALDO FERREIRA DE ANDRADE FILHO. Deus, mente e mundo: sobre os
conceitos de complicatio, imago e explicatio a partir do dialogo “De mente” de Nicolau de Cusa. — 23.12.2013
— 1v. 105p. Mestrado. UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE. Orientador (es): Oscar
Federico Bauchwitz. Disponivel em:
http://www.cchla.ufrn.br/ppgfil/paginas/mestrado/dissertacao/PDF/osvaldo_ferreira_de_andrade_filho.pdf.

12 Cf. ANDRE, 1997, p. 19-130 sobre a questdo do sentido na obra de Nicolau de Cusa.

13 E interessante a discussdo sobre a complexidade de entender o conceito de fé em Nicolau de Cusa feita por
Bonetti (1973, p. 17) em que apresenta trés pontos assim discriminados: “innanzi tutto, per il Cusano, come
I’evidenza dei primi principi delle singole scienze sta allo svolgimento delle medesime, cosi la fede nel dato



http://www.cchla.ufrn.br/ppgfil/paginas/mestrado/dissertacao/PDF/osvaldo_ferreira_de_andrade_filho.pdf

20

como fundamento e principio da especulagdo filosofical®. Isto se da pelo fato de ele entender o
mundo como revelacdo e determinante para o acesso ao proprio Deus. Ndo obstante, o
nascimento da doutrina complicatio-explicatio, em De docta ignorantia, se da quando o autor
questiona: “Quem pode entender como todas as coisas sao imagem daquela forma Unica infinita
[...]?”1(A douta ignorancia, 11, 11, 104).

Entender o mundo como manifestacdo ou explicacdo de Deus é o espaco filoséfico em
que entra em jogo o par de conceitos complicatio-explicatio®, que formam o que poder-se-ia
denominar para o filosofo alemdo como doutrina da criacdo. Deste modo, 0s conceitos se
cruzam para justamente expressar o modo de entender a relagdo Deus e mundo de Nicolau, i.e.
¢ a partir de tais conceitos que ele mostra o seu entendimento da relacdo
unidade/multiplicidade®’. Tal problema visto como sentido da criacdo (ANDRE, 1997)
encontra-se formulado de modo filos6fico em De venatione sapientiae a partir do conceito de

posse fieri em que o bispo de Brixen detecta uma Unica causa criadora do poder ser feito das

rivelato sta allo svolgimento della sacra dottrina ovvero della scienza di Dio; in questo senso viene riconosciuta
alla fede la funzione di fondamento ed inizio del sapere teologico. In secondo luogo il nostro Autore indica in
Gesu la perfezione della fede nel daplice senso della fides qua creditur e della fides quae creditur; la fede di Gesu
infatti come fede perfetta si risolve nella visione di Dio, mentre il Verbo divino € la stessa verita che & oggetto
della fede e dello sviluppo del dato della fede nella sacra dottrina. Infine la fede & complicatio di ogni intelligibile
non gia nel senso che essa sia pressuposto, germe, potenzialita della conoscenza razionale ed intellettiva, ma nel
senso medesimo in cui Dio, ...est omnia complecans in hoc, quod omnia in eo; est omnia explicans in hoc quod
ipse in omnibus. La fede cioe ¢ la pienezza della verita, di cui & participazione ed immagine ogni conoscenza in
guanto vera; ben lungi dall’essere svolta e superata nella conoscenza razionale ed intellettuale la fede ¢ la verita
medesima, nel cui ambito soltando una conoscenza puo essere detta vera”. Além destes pontos o autor ainda traz
uma nota de rodapé excelente em que aponta algumas variagdes em interpretacdo sobre o conceito de fides em
Nicolau de Cusa. Este aspecto da fé é importante ser destacado porque poderemos ver no terceiro capitulo que a
possibilidade de uma ética em Nicolau de Cusa se dara com o primado de uma fé que se desdobre na acdo, assim
ele trabalha na perspectiva de uma fé que seja atuada, isto €, uma fé que se faca ato, a saber, a Caridade.

14 BONETTI, 1973, p. 15: “[...] & la fede infatti che costituisce il principio ed il fondamento della filosofia”.

15 De docta ignorantia, w., Il, 11, 104: Quis ista intelligere posset, quomodo omnia illius unicae infinitae formae
sunt imago[...]?

16 André (1997, p. 189-190, transliteragdo e grifo nosso) traz uma perspectiva etimoldgica interessante em que
apresenta a raiz grega dos conceitos: “A ‘complica¢do’ significa a presenga de tudo em Deus; a ‘explicacdo’ remete
para a presenga de Deus em tudo. ‘Complicar’ e ‘explicar’ radicam no verbo grego plekein que significa dobrar, o
qual, com prefixos com- e ex- envolve, no primeiro caso, uma dimenséo de total fechamento de um conjunto sobre
si prdprio e, no segundo caso, de abertura e desdobramento para o exterior. Numa perspectiva dinamica [...] esta
ideia seria traduzivel pelo significado etimoldgico de comprimir e exprimir”.

17 Acerca desse par doutrinal Complicatio et explicatio Maurice de Gandillac diz: “[...] le couple complicatio-
explicatio sera explicitement utilisé — & partir du commentaire proclien du Parménide — pour definir, en se référant
a de célébres formules ‘paiennes’ comme louis omnia plena, 1’‘enveloppement de toutes choses dans 1’“Unité
autosuffisante’ et leur ‘développement’ au triple niveau intellectuel, rationnel et sensible, on devine I’ébauche du
théme dés le tout premier sermon prononcé par le jeune Nicolas en 1430 (sinon méme un peu avant), la ou le
prédicateur, s'autorisant de Lactance et notant au surplus que I'essentiel est dans lar réalité plus que dans les mots
(‘nihil obstant uerba cum sententia congruat ueritati’), assimile hardiment a 1’anima louis antique, voire au factum,
appelé aussi necessitas rerum, cette forma Dei d’ou ‘effluent’ toutes formes créées, chacune exprimant sur son
mode (les Anges de fagon spirituelle les corps au triple niveau de 1’élémentaire, du végétal et de I’animal, I’homme
enfin comme mixta natura) ’unitrinité originelle dont les uestigia Se trouvent ainsi diversement explicités”
(GANDILLAC, 1993, p. 77).



21

coisas e um Unico termo, e assim essas coisas criadas participam de modos diversos de sua
causa’®.

Dentro do &mbito da filosofia cusana Deus é visto como 0 méximo absoluto e o universo
como maximo contraido. De modo preliminar, no livro | do De docta ignorantia, o Cardeal
alemao aponta alguns pressupostos para se entender o0 maximo absoluto, vendo-o assim como
uno, desligado universalmente de qualquer referéncia e contragcdo em que nada se lhe opde, i.e.,
tudo, no maximo absoluto, coincide. Além disso, o0 maximo absoluto “é entdo em acto todo o
ser possivel, nada contraindo das coisas, e todas dele derivando” (A douta ignorancia, 1, 11, 5)°.
Acerca do maximo contraido, ou seja, do universo, Cusa apresenta a dependéncia que ha entre
a unidade universal de ser para com a unidade absoluta, aléem de afirmar que a unidade do
universo esta contraida na pluralidade, sem a qual o universo nio poderia ser®.

No livro | do De docta ignorantia ja se pode ver contemplada a ideia de complicatio,
como também de explicatio, sendo articulada a ideia de providéncia?! irrompendo na nogéo de
coincidéncia?? (ANDRE, 1997). Contudo, foi no livro 1l da mesma obra que Nicolau de Cusa

aprofundou e tematizou sobre os conceitos que envolvem a relacdo Deus e mundo.

18 De venatione sapientiae, h., VII, 16: 1d in quo meae quiescunt venationum coniecturae, hoc est, quod non est
nisi una omnium causa creatrix posse fieri omnium et quod illa omne posse fieri praecedat sitque ipsius terminus;
quae nec est nominabilis nec participabilis, sed eius similitudo in omnibus participatur. Et quia varia participantia
sunt in omnibus, quae secundum eandem speciem similitudinis participant ipsius causae similitudinem, est
devenire ad unum quod est maxime tale et est primum seu praecipuum aut principium illus specificae
participationis et ordine ad ilia eiusdem speciei maxime tale et per se tale, cuils specificam similitudinem alia
allius ordinis participant.

19 De docta ignorantia, w., I, 11, 5: Coincidit itaque maximitati unitas, quae est et entitas, quod, si ipsa talis unitas
ab omni respectu et contractione universaliter est absoluta, nihil sibi opponi manifestum est, cum sit maximitas
absoluta. Maximum itaque absolutum unum est quod est omnia; in quo omnia, quia maximum. Et quoniam nihil
sibi opponitur, secum simul coincidit minimum. Quare et in omnibus. Et quia absolutum, tunc est actu omne
possibile esse, nihil a rebus contrahens, a quo omnia. Optamos por fazer a citacdo mais ampla que a traducéo a
qual esta nota se relaciona para que se perceba a dimensao ou a explicacdo de Nicolau de Cusa ao tentar esclarecer
0 que é 0 maximo absoluto.

2 De docta ignorantia, w., 1, II, 6: [...] sicut absoluta maximitas est entitas absoluta, per quam omnia id sunt
quod sunt, ita et universalis unitas essendi ab illa, quae maximum dicitur ab absoluto, et hinc contracte exsistens
uti universum. Cuius quidem unitas in pluralitate contracta est, sine qua esse nequit. Quod quidem maximum, etsi
in sua universali unitate omnia complectatur, ut omnia, quae sunt ab absoluto, sint in eo et ipsum in omnibus, non
tamen habet extra pluralitatem in qua est subsistentiam, cum sine contractione, a qua absolvi nequit, non exsistat.
21 Este tema da providéncia aparece ja no De docta ignorantia. Cf. De docta ignorantia, w., I, XXII, 67. André
(2008, p. 50) faz uma observagdo interessante quanto a raiz etimoldgica desse conceito: “O termo usado por
Nicolau de Cusa é providere, que significa prever, mas também prover. Tendo em conta que o verbo prover inclui
o sentido de prever (ver antecipadamente), mas nao o inverso, optdmos por manter a tradugdo literal, embora em
outras traducdes, para o alemao ou taliano, por exemplo, isso ndo se tenha verificado”.

22 André (1997, p. 188) traz algumas consideragdes importantes acerca da relagéo entre os conceitos de complicatio
e providéncia: “[...] ao caracterizar a Providéncia, ela adquire de imediato uma conotagdo expressionista devido a
carga semantica que o conceito de Providéncia comporta e que é claramente explorada por Nicolau de Cusa: Deus
é a providéncia enquanto prové. E o verbo ver, metafora predileta de Nicolau de Cusa para exprimir a divina
reflexdo de sentido, ou, se quisermos, a divina projecéo de sentido, que esta aqui na raiz da ‘complicatio’ [...]. Mas
ndo ¢ s6 o conceito de ‘complicatio’ que ¢ introduzido neste contexto. E-o também o conceito de ‘explicatio’, nio
para explicitar ainda o seu verdadeiro contelido, mas para reafirmar a transcendéncia divina ao inserir justamente
0s termos que permitem pensar a sua imanéncia”.



22

O conceito complicatio, dentro do ambito filosofico de Nicolau de Cusa, se aplica
guando se fala da unidade infinita ou maximo absoluto “ao qual nada pode ser maior” e que “o
minimo coincide com o0 maximo™?3. O sentido de complicar é posto numa perspectiva de estar
em ou de ser-dependente, i.e., ab-esse?*, isto a partir da criatura, pois ¢ esta que é dependente
de Deus (doravante, quando se tratar acerca da antropologia, poder-se-a aprofundar sobre essa
discussdo que implica a questdo do ser das criaturas). O Ser das coisas consiste, entdo, no
proceder de Deus (BONETTI, 1973). Todos os entes estdo complicados no maximo absoluto
que € omne id quod esse potest?®. Assim, temos 0 maximo como todos os possiveis em ato
(omnia possibilia actu?). Entendemos que em Deus esta toda a possibilidade de ser dos entes
e essa possibilidade é em ato, mas ndo estdo as coisas de modo diverso, estdo em unidade
infinita, ou seja, estdo em Deus como Deus ou como coincidentia®’, no podendo haver uma

pluralidade de formas (RUSCONI, 2012): “Nele todas as coisas sdo sem pluralidade o proprio

2 De docta ignorantia, w., I, IV, 11: Maximum, quo maius esse nequit, simpliciter et absolute cum maius sit,
guam comprehendi per nos possit, quia est veritas infinita, non aliter quam incomprehensibiliter attingimus. [...]
Et sicut non potest esse maius, eadem ratione nec minus, cum sit omne id quod esse potest. Minimum autem est,
guo minus esse non potest. Et quoniam maximum est huiusmodi, manifestum est minimum méximo coincidere.

24 A primeira vez que vai surgir essa expressdo ¢ quando Nicolau tratara sobre o ser da criatura e afirmara: “Non
habet igitur creatura, quae ab-esse est, omne id quod est: corruptibilitatem, divisibilitatem, imperfectionem,
diversitatem, pluralitatem et cetera huiusmodi a maximo, aeterno, indivisibili, perfectissimo, indistincto, uno
neque ab aligua causa positiva” De docta ignorantia, w., 11, I, 98, grifo nosso. Ademais, Bonetti (1973, p. 39)
afirma: “Solo il massimo, infatti, nella sua intrinseca unita e necessita, ¢ di per se stesso: nihil a se est nisi maximum
simpliciter. Il finito invece, ovvero tutto cio che, essendo per definizione um principiatum, é ab alio, est ab aeterno
esse; e il suo essere, come essere creaturale, si risolve in abesse. Ma ¢ proprio ’esse del finito, in tale modo
concepito, che risulta per il Cusano contraddittorio e presenta aporie insolubili: quod esse creaturae sit
inintelligibiliter ab esse primi [...]".

25 O tradutor da obra De docta ignorantia para o portugués, Jodo Maria André, traz uma nota interessante em que
apresenta a dificuldade da tradugdo da frase “omne id quod esse potest”, assim afirma: “Ha autores que entendem
que deve traduzir-se ‘tudo aquilo que ele pode ser’ e outros que optam pela versdo mais abrangente da natureza do
maximo ‘tudo aquilo que [em geral] pode ser’, cobrindo, neste caso, a actualidade do maximo ndo sé a sua plena
possibilidade, mas a absoluta possibilidade de todas as coisas” (ANDRE, 2008, Nota 10, p. 9). Desta forma,
seguimos o tradutor e optamos por pensar a frase em sua maior amplitude, tendo em vista que a partir das leituras
de Cusa entendemos 0 maximo como fundamento de todo ser, ou forma essendi.

% Cf. De docta ignorantia, w., I, 1V, 12.

21 Afirma Gonzales Rios (2010, p. 175): “La fuerza de ‘maximum’ (que el Cusano utiliza como sustantivo, adjetivo,
adverbio y, sobre todo, como un adjetivo sustantivado en género neutro) radica en que él mismo coincide con su
contrario, ‘minimum’. A través de estos términos el Cusano expresa la anterioridad del principio respecto de la
oposicion de los opuestos, de la que son presa en mayor medida las afirmaciones y en menor medida las
negaciones. Pues todo se da entre ‘maximum et minimum absolutum’. Toda metafora, toda afirmacion, toda
negacion pasible de mas y de menos, tiene lugar entre ‘maximum et minimum absolutum’. Lo cual es lo mismo
que decir que todo se da en la unidad absoluta, en la que los opuestos coinciden. A través de ‘maximum et minimum
absolutum’ Nicolas de Cusa hace visible intellectualiter la comprension del principio primero como coincidencia
de los opuestos, como aquella unidad maxima en la que los opuestos coinciden”. E preciso observar que Deus é
inefavel, todavia se pode pensar, no ambito da filosofia cusana, a ideia de que essa doutrina da coincidentia
oppositorum é posta pelo Cardeal como via que conduz a Deus, sem que esta via seja Deus (Cf. De non aliud,
cap. Il, 7), pois este esta para além, ou numa perspectiva ontoldgica, Deus €é anterior a qualquer coisa e qualquer
nome ou palavara que lhe seja atribuido. Dai que em De visione dei, h.VI, X, Nicolau dedica todo o capitulo para
mostrar que Deus esta além da coincidéncia dos opostos que nada mais é que um muro a ser ultrapassado ou ainda
uma logica propria do intelecto, igual o principio de ndo contradicdo pertence a I6gica da razao.



23

maximo absoluto de modo simplicissimo e indistinto”?® (A douta ignorancia, Il, 1V, 113). O
méaximo absoluto, Deus, € o ser de todo ente. Devido isto, Deus é necessitas absoluta?®: “[...]
nada € a partir de si a ndo ser o maximo simples, no qual a partir de si, por si e para si Sa0 0
mesmao, ou seja, o proprio ser absoluto, e que é necessario que tudo aquilo que € seja, devido a
ele, o que é enguanto €¢7%° (A douta ignorancia, Il, 11, 98). Para demonstrar tal necessidade
absoluta Nicolau faz uso da matematica ao mostrar que a multiplicidade de nimero néo existe
sem a unidade® (SANTINELLO, 1987). Desta forma, analogamente, a multiplicidade dos entes
ndo pode existir sem a unidade absoluta que é Deus, e Nele esta todas as coisas de modo
complicado: “Por isso, a unidade infinita é a complica¢éo de tudo. Diz-se unidade o que une
todas as coisas. E € maxima ndo s6 como a unidade é a complicagdo do nimero, mas porque é
a complicagdo de todas as coisas”. Sendo 0 maximo a complicacdo de todas as coisas, ou todas
Nele estando complicadas, é-o o fundamento de todo ente. Dai Nicolau concluir: “E assim como
no nimero que explica a unidade ndo se encontra sendo a unidade, assim em todas as coisas
que sdo ndo se encontra sendo o maximo” 32 (A douta ignorancia, I1, 111, 105). Assim, podemos
afirmar que Deus, Unidade Absoluta enquanto fundamento do ser dos entes, é omnia
complicatio. Nicolau de Cusa ao fazer uso de metéaforas para apresentar a relacdo dos seus

conceitos de complicatio et explicatio, escreve:

Assim 0 repouso é a unidade que complica 0 movimento, que é 0 repouso
seriadamente ordenado, se prestares uma subtil atencdo. O movimento €, por
isso, a explicacdo do repouso. Do mesmo modo, 0 agora ou O presente
complica o tempo. O pretérito foi presente, o futuro serd presente. Nada se
encontra no tempo sendo o presente ordenado. O pretérito e o futuro séo, por
isso, a explicacdo do presente. O presente é a complicacdo de todos os tempos
presentes e 0s tempos presentes sdo a sua explicacdo seriada e neles ndo se
encontra sendo o presente. Um sé presente &, pois, a complicacdo dos tempos.
E esse presente é a propria unidade. Assim também a identidade é a
complicacdo da diversidade, a igualdade da desigualdade e a simplicidade a

2 De docta ignorantia, w., Il, 1V, 113: In quo omnia sunt sine pluralitate ipsum maximum absolutum
simplicissime, indistincte.

29 RUSCONI, 2012, p. 29, grifo nosso: “Evidentemente en lo absoluto no hay discrecion y de esa manera no puede
haber una pluralidad de formas — donde cada una seria distinta de las otras -, sino por el contrario, indistincion. En
este sentido, las formas consideradas en la mente divina constituyen la forma Gnica absoluta”

% De docta ignorantia, w., 11, 11, 98: [...] nihil a se esse nisi maximum simpliciter, ubi a se, in se et ad se idem
sunt: ipsum scilicet absolutum esse, necesseque esse omne quod est id quod est inquantum est, a ispo esse”.

31 De docta ignorantia, w., I, V, 14: Nam ut numerus, qui ens rationis est fabricatum per nostram comparativam
discretionem, praesupponit necessario unitatem pro tali numeri principio, ut sine eo impossibile sit numerum esse,
ita rerum pluralitates ab hac infinita unitate descendentes ad ipsam se habent, ut sine ipsa esse nequeant.
Quomodo enim essent sine esse? Unitas absoluta est entitas, ut posterius videbimus. Idiota de mente, h.V, 11, 61:
[...] omne finitum principiatum ab infinito principio.

32 De docta ignorantia, w., I, I11, 105: Unitas igitur infinita est omnium complicatio. Hoc quidem dicit unitas,
guae unit omnia. Non tantum ut unitas numeri complicatio est, est maxima, sed quia omnium. Et sicut in numero
explicante unitatem non reperitur nisi unitas, ita in omnibus quae sunt non nisi maximum reperitur.



24

complicacdo das divisGes ou das descricdes®®. (A douta ignorancia, II, 11,
106)

O que disse o Cardeal de Cusa pode ser sintetizado na tese de que uma sO é a
complicacdo de todas as coisas, a Unidade Absoluta, ou como disse no De visione dei** (XIV,
58): “[...] és a infinidade que tudo abraga”®. No De coniecturis (1441 — 1444) o autor trouxe o
jogo de conceitos complicatio et explicatio associando unidade a verdade e multiplicidade a
conjecturas. Deste modo, tem-se a precisdo da verdade como inatingivel, mas a explicacdo
dessa verdade se da nas conjecturas que sdo feitas pela mente humana®, assim a unidade da
verdade inatingivel se conhece com a alteridade da conjectura (De coniecturis. I, 2)*". Nesta
mesma obra Nicolau de Cusa coloca a mente humana como nobre imagem da mente divina, e
afirma que as conjecturas tém sua origem da mente como o mundo real da razdo divina infinita.
Dai que a explicacdo racional do mundo, que procede da mente humana complicante, tem sua
causa na capacidade fabricante, por participar segundo sua possibilidade da fecundidade da
natureza criativa da mente divina®. Deste modo, ha aqui uma inflex&o em que o autor apresenta
0s conceitos complicatio et explicatio na perspectiva da mente humana, tendo em vista que o
desenvolvimento ou desdobramento € 0 mesmo em relacdo a mente divina, e afirma que a mente
explica a multiplicidade da forca da unidade complicativa e a multiplicidade é geradora da
desigualdade e da grandeza®.

3 De docta ignorantia, w., I1, 111, 106: Ita quidem quies est unitas motum complicans, qui est quies seriatim
ordinata, si subtiliter advertis. Motus igititur est explicatio quietis. Ita nunc sive praesentia complicat tempus.
Praeteritum fuit praesens, futurum erit praesens. Nihil ergo reperitur in tempore nisi praesentia ordinata.
Praeteritum igitur et futurum est complicatio praesentis. Praesens est omnium praesentium temporum
complicatio, et praesentia tempora illus seriatim sunt explicatio, et non reperitur in ipsis nisi praesens. Una est
ergo praesentia omnium temporum complicatio. Et illa quidem praesentia est ipsa unitas. Ita identitas est
diversitatis complicatio, aequalitas inaequalitatis, et simplicitas divisionum sive discretionum.

3 Todas as citaces desta obra na lingua portuguesa séo da traducéo de Jodo Maria André: NICOLAU DE CUSA.
A Visdo de Deus. Trad. Jodo Maria André. Lishoa/PT: Ed. Fundagdo Calouste Gulbenkian, 2012

% De visione dei, h.VI, XIV, 58: Video, domine, ex infinitate misericordiae tuae te infinitatem omnia
ambientem.Para que ndo se perca o sentido filosofico apontado no texto, optamos por trazer a frase completa da
referida obra.

% Idiota de mente, hV, IIl, 69: Nam deus est cuiuscumque rei praecisio. Unde si de uma re precisa scientia
haberetur, omnium rerum scientia necessario haberetur. Sic si praecisum nomen unius rei sciretur, tunc et omnium
rerum nomina scirentur, quia praecisio citra deum non est. Hinc qui praecisionem unam attingeret, deum
attingeret, qui est veritas omnium scibilium. Neste texto, e de forma mais detalhada em todo o capitulo terceiro do
De mente, Nicolau de Cusa traz a questdo de que se 0 homem pudesse conhecer a totalidade de qualquer coisa real
esse conhecimento coincidiria com a visdo divina que € o fundamento de ser de todas as coisas. Assim, conhecer
a realidade seria conhecer a Deus. E nesta perspectiva que se instaura as conjecturas como possibilidade do
discurso sobre aquilo que escapa a razao e ao intelecto.

37 De Coniecturis. h.Ill, I, Prologus, 2: Cognoscitur igitur inattingibilis veritatis unitas alteritate coniecturali
atque ipsa alteritatis coniectura in simplicissima veritatis unitate.

3 De Coniecturis. h.Ill, I, 1, 5: [..] ita quidem rationalis mundi explicatio, a nostra complicante mente
progrediens, propter ipsam est fabricatricem.

39 De Coniecturis. h.1l1, 1, 1, 6: Sola enim ratio multitudinis, magnitudinis ac compositionis mensura est, ita ut
ipsa sublata nihil horum subsistat, sicut entitate infinita negata omnium rerum entitates pariter constat esse



25

Nicolau de Cusa se utiliza da matematica*® para facilitar a compreenséo do leitor em
relacdo ao seu conceito de complicatio. Em De coniecturis afirma que o nimero nédo € outro
que a razéo explicada, ou seja, 0 nimero é a explicagio da razdo que em si complica*!. Acerca
disso afirma Santinello (1987, p. 43) que 0s numeros tém o ser verdadeiro na unidade
complicante, e a unidade explica os numeros porque ela da-lhes o ser mediante sua prépria
poténcia. Nicolau de Cusa, no Idiota de mente, trouxe a ideia do ponto como aquele que
complica a linha, e aponta, em tom de acréscimo ao entendimento do conceito, 0s termos: termo

(terminus), perfeicdo (perfectio) e totalidade (totalitas).

FILOSOFO: O ponto é a perfeicdo da linha, sendo o0 seu termo?

IDIOTA: E a sua perfeigéo e totalidade que complica em si a linha. Por um
ponto é terminar uma coisa: e, onde ela termina, no mesmo lugar é
aperfeicoada. A sua perfeicdo é a sua totalidade. Por isso que o ponto é o termo
da linha, é a sua totalidade e perfeicdo que complica em si a prépria linha,
como esta explica o ponto. Quando digo que em geometria a perfeicdo total
da linha é do ponto A ao B, antes de tragar a linha de A a B, com os pontos A
e B tenho desenhado a totalidade da linha, ou seja, que a linha ndo deve ser
posta (estendida) além. Porque incluir a totalidade da coisa que é em ato, ou
no intelecto, deste [ponto] a este, é complicar a linha no ponto. Explicar é
tracar a linha particularmente de A a B. Deste modo, a linha explica a
complicacdo do ponto®,

Ja se pode observar presente o conceito de explicatio. H4 uma intrinseca construcao
dialética entre os dois conceitos (complicatio-explicatio). Se tomarmos o exemplo dado,
teremos o ponto como a complicacdo de toda forma geométrica. No texto sobre o complemento

negatas. Quapropter unitas mentis in se omnem complicat multitudinem eiusque aequalitas omnem magnitudinem,
sicut et conexio compositionem. Mens igitur unitrinum principium primo ex vi complicative unitatis multitudinem
explicat, multitudo vero inaequalitatis atque magnitudine, ut in primo exemplari, magnitudines seu perfectiones
integritatum varias et inaequales venatur, deinde exu trisque ad compositionem progreditur.

40 Cf. De docta ignorantia, w., IlI, 11, 108. Sobre o uso matematico para o desdobramento dos conceitos
metafisicos de Nicolau de Cusa, Machetta (1999, p. 824) afirma: “Con incansable prolijidad elabora nuevos
conceptos a partir de la docta ignorancia y los aplicara a todas las cuestiones metafisicas y antropolégicas que
investiga. Recoge de la aritmética y de la geometria el lenguaje y los similes acerca del nimero, el punto, la linea,
la esfera, el triangulo, ilustrando con ellos su pensamiento. Trabaja ahincadamente las nociones de maximo, de
infinito, de minimo, de igualdad, de conexion y de unidad pues la precision y la posibilidad para pensarlos mas
alla de sus limites formales le permite acercase mejor a su propoésito de complicacion — explicacion, contraccion —
maximidad, precisién — conjetura, unidad — multiplicidad, propone clarificar los diversos aspectos de la relacion
entre lo uno y lo multiple; lo infinito y lo creado”.

41 De Coniecturis. h.111, I, 11, 7: Rationalis fabricae naturale quoddam pullulans principium numerus est; mente
enim carentes, uti bruta, non numerant. Nec est aliud numerus quam ratio explicata.

42 |diota de mente. h. V, 9, 120: PHILOSOPHUS: Estne punctus lineae perfectio, cum sit eius terminus?
IDIOTA: Est eius perfectio et totalitas, quae lineam in se complicat. Punctare enim est rem ipsam terminare; ubi
autem terminatur, ibidem perficitur. Perfectio vero eius est ipsius totalitas. Unde punctus est terminus lineae et
eius totalitas ac perfectio, quae ipsam lineam in se complicat, sicut linea punctum explicat. Cum enim perfectionem
totalem lineae in geometricis dico esse ex a puncto in b, tunc ante protractionem lineae de a ad b per puncta a b
totalitatem lineae designavi, scilicet quod linea non debet ultra protrahi. Unde quod est actu vel intellectu rei
totalitatem ab hoc in hoc includere, hoc est lineam in puncto complicare. Explicare autem est de a in b particulatim
lineam trahere. Sic linea explicat complicationem puncti.



26

teoldgico de 1453 o Cardeal fez uso de outra forma geométrica e apontou a ideia do circulo:
“Se observamos o modo como descrevemos o circulo, encontraremos que primeiro vem o
ponto, a partir do ponto se explica a linha e do ponto e da linha o circulo”®® (De theologicis

complementis, 111). Em outro momento do mesmo texto diz:

Se se observa atentamente como se traca o circulo se compreenderd melhor o
gue se disse acima. Em primeiro lugar desenhas o centro com um ponto,
depois o prolongas em uma linha. Entdo, conduzis a linha ao redor do ponto.
De tal modo que do ponto e da linha reta nasce a linha circular. Se, fazendo
assim, te voltas para a igualdade absoluta do ser veras algo de semelhante. O
circulo ao qual guardas, que é inefavel ou nominavel com os nomes de todas
as figuras, é de um modo tal que possui um centro do qual nasce a linha, e
dessa a circunferéncia. Mas porque é infinito, o centro, a linha, e a
circunferéncia sdo a igualdade, como dissemos acima. Por isso o centro nao
foi antes da linha, nem o centro e a linha antes da circunferéncia, porque, se
fosse assim, ndo existiria nem a suma igualdade do centro, da linha e da
circunferéncia, nem uma Unica infinidade. Uma tal igualdade na infinidade é
eternidade. O centro, a linha e a circunferéncia procedem do eterno. Porém, a
linha é explicagdo do ponto, e a circunferéncia é explicacdo do ponto e da
linha. O centro, na eternidade, gera eternamente, ou seja explica, a partir da
sua virtude complicante a linha consubstancial gerada. E o centro, junto com
a linha, explica eternamente o nexo, ou seja, a circunferéncia*. (De
theologicis complementis, VI)

Observa-se com isso que no ponto estd complicado a linha e o circulo ou qualquer outra
figura. Nicolau quer demonstrar com isso, para nos ajudar a ascender ao discurso sobre Deus,
que: “[...] o uno ¢é tudo de modo complicado e que tudo ¢ o uno de modo explicado™® (De
theologicis complementis, 111).

Desta forma, se tem a dinamicidade dos conceitos complicatio-explicatio, pois na
medida em que o ponto é a complicacdo da linha, esta é a explicacdo daquele. Mas, é preciso
se ater aum detalhe, a linha € a explicagdo do ponto porque este da origem a linha. N&o obstante,

também pode-se dizer que as coisas criadas sdo explicacdo de Deus porque Este esta nas coisas

43 De theologicis complementis, h., I11, linhas 32-34: Si igitur respicimus, qua descriptione constituitur circulus,
reperimus punctum prioriter et ex puncto lineam explicari et ex puncto et linea circulum.

4 De theologicis complementis, h., VI, linhas 1-18: Amplius si consideras, quomodo circulum depingis: Nam
centrum primo ponis punctale, deinde extendis in lineam punctum illum, deinde circumducis lineam super puncto,
et sic ex puncto et linea recta oritur linea circularis. Si igitur hoc faciendo ad aequalitatem essendi absolutam
respicis, tunc in ipsa aliquid tale vides. Nam circulus ille, ad quem respicis, qui ineffabilis est aut omnium
figurarum nominibus nominabilis, sic se habet, quod habet centrum, ex quo linea, ex quibus circumferentia. Sed
quia est infinitus, centrum, linea et circumferentia sunt ipsa aequalitas, ut in prioribus tactum est. Unde non fuit
prius centrum quam linea nec prius centrum et linea quam circumferentia, quia, si sic, non esset summa aequalitas.
Aequalitas igitur illa in infinitate non est nisi aeternitas. Ab aeterno igitur est centrum, linea et circumferentia.
Sed linea est explicatio puncti et circumferentia puncti et linea. Centrum igitur in aeternitate est aeternaliter
generans seu explicans de sua virtute complicante genitum consubstantiale, lineam, et centrum cum linea est
aeternaliter explicans nexum seu circumferentiam.

4 De theologicis complementis, h., I1l, linhas 79-80: [...] omnia unum complicite et unum omnia explicite.



27

como principio de ser®®. Neste jogo dindmico de conceitos podemos afirmar que Deus a partir
das coisas criadas por Ele mesmo é omnia explicatio, no sentido em que d& origem a
multiplicidade que Nele tem o seu ser*’. Portanto, se se pode ver as coisas, 0s entes criados, 0s
principiados como explicacédo do principio é porque o principio esta ou se apresenta (imanéncia)
naquilo que de si advém, assim o ser da criatura sempre serd um ser dependente, i.e., ab-esse:
“Vejo, senhor, pela infinidade da tua misericordia, que €s a infinidade que tudo abraga. Por isso,
nada ha fora de ti. Mas em ti todas as coisas ndo séo diferentes de ti. Ensinas-me, Senhor, como
a alteridade que n&o € em ti, também n&o é nem pode ser em si”**® (A visdo de Deus, X1V, 58);
ou como afirma Machetta (1999, p. 825) que diz ser claro que 0 méximo e infinito ndo pode
ndo estar presente no limitado e finito, pois todo o ser do finito provém (ab-esse) do infinito
como afirma o proprio Cardeal®®. Assim, tendo em vista que ha uma identidade entre o ato
criador e o ser mesmo de Deus®, ou seja, Deus é a forma de ser®, Ele se manifesta, a partir de
si, como omnis complicans e a partir das coisas criadas, como omnia explicans. Acerca dessa
perspectiva Bonetti (1973, p. 43) aponta Deus omnis complicans como totalidade do ser, sendo
assim o fundamento de ser de todo ente, tendo em vista que o ente ndo pode ser do nada, mas
do ser; outrossim, o autor pde Deus omnia explicans no sentido que Deus da origem a
multiplicidade do finito, que Nele tem o seu ser®2.

O mundo é manifestacdo ou explicacdo de Deus, 0s conceitos aqui tratados trazem a
tona a discussao sobre a imanéncia e transcendéncia de Deus sobre 0 mundo, mas é preciso ter
em conta que uma coisa ndo anula a outra, a razdo da imanéncia esta na transcendéncia, como
o0 contrario é verdadeiro, segundo Colomer (1964, p. 397): “Finalmente, em virtude da teoria
da complicatio-explicatio o mundo ndo pode compreender-se sendo como automanifestacéao de

Deus™, A partir de Gonzalez Rios (2010, p. 15) pode-se afirmar: “o mundo revela o autor

% De docta ignorantia, w., I1, I, 98: Docuit nos sacra ignorantia in prioribus nihil a se esse nisi maximum
simpliciter, ubi a se , in se, per se et ad se idem sunt.

4TBONETTI, 1973, p. 43: “Dio ¢ omnia complicans nel senso che in Dio, come totalita dell’essere, ¢ il fondamento
dell’essere di ogni ente, che, come tale, non puo essere dal nulla ma dall’essere. Dio ¢ omnia explicans nel senso
che Dio da origine alla molteplicita del finito, che Lui ha il suo essere”.

48 De visione dei, h.VI, XIV, 38: Video, domine, ex infinitate misericordiae tuae te infinitatem omnia ambientem.
Non est igitur extra te quidqguam. Omnia autem in te non sunt aliud a te. Doces me, domine, quomodo alteritas,
quae in te non est, etiam in se non est nec esse potest.

4 MACHETTA, 1999, p. 825: “Desde la metafisica cusana es claro que lo maximo e infinito no puede no estar
presente en lo limitado y finito: todo el ser de lo finito proviene, ab-esse [...] de lo infinito”.

%0 De docta ignorantia, w., 11, I1, 101: Quoniam vero creatura per esse maximi creata est, in maximo vero idem
est esse, facere et creare, tunc non aliud videtur esse creare quam deum omnia esse.

51 Cf. De docta ignorantia, w., I, VIII, 22.

52 BONETTIL, 1973, p. 43: “Dio ¢ omnia complicans nel senso che in Dio, come totalita dell’essere, ¢ il fondamento
dell’essere di ogni ente, che, come tale, non puo essere dal nulla ma dall’essere. Dio & omnia explicans nel senso
che Dio da origine alla molteplicita del finito, che in Lui ha il suo essere”.

% COLOMER, 1964, p. 397: “La inmanencia de Dios al mundo no anula su absoluta transcendencia por encima
del mundo, ya que se trata en ella de la doble presencia de la imagen en el ejemplar y de la causa en el efecto. [...]



28

como a linguagem o homem™>4. Ha uma pergunta interessante que Nicolau de Cusa faz em De
dato patris luminum (1445/46) com relagdo a esse modo de Deus se explicar na alteridade,
deixando assim a evidéncia da positividade da diferenca, pois é na variedade que a unidade se

explica:

Todas as coisas sdo apari¢des ou luzes. Mas, porque um so é o pai ou a fonte
das luzes, todas as coisas séo, entdo, apari¢des de um Gnico Deus que, embora
seja uno, ndo pode aparecer sendo na variedade. Em que modo, na verdade, a
virtude infinita pode aparecer, se ndo na variedade?*® (De dato patris luminum,
1V, 108).

Deste modo, percebe-se que é a variedade das coisas, ou seja, 0 estatuto da diferencga,
da alteridade que explica da melhor forma o principio primeiro. Ora, no movimento da
complicatio percebemos que as coisas estdo em Deus, como Deus, isto é, no estatuto da
identidade; todavia, a partir do movimento de contractio estas coisas apresentam Deus,
principio primeiro, no ambito da diferenga. Percebemos com isso que a forga da unidade é
tamanha que sé a diferenca para apresentar da melhor forma possivel a explicacdo desta
unidade. O mundo, por sua vez, usando uma metafora de Nicolau de Cusa € um livro em que
Deus escreveu seu proprio nome. Segundo Colomer (1964), a escrita por parte de Deus, sendo
0 Seu escrever, criar; € assim uma escrita de louvacéo e glorificacdo de si mesmo, 0 mundo nao
fora criado com um porqué, mas fora criado como impulso de louvor, tanto é que as coisas sdo
0 que sao nao por si, mas pelo criador que as fez, que é-lhes anterior, como se pode perceber

nas cartas escritas do bispo de Brixen a Nicolau Albergati®®. Ora, cabe-nos uma questdo, que

Al fin y al cabo, en virtud de la teoria de la complicatio-explicatio, el mundo no puede comprenderse sino como
automanifestacion de Dios. Imagen de su Creador, el mundo es como un gran libro en el que Dios ha escrito su
proprio nombre”. O texto original que citamos aqui esta maior que a traducéo feita no texto, para que o leitor possa
ter acesso a complementariedade que a primeira oracdo da citacdo da ao sentido apresentado. Cf. Luis Gonzélez,
2005, p. 9-10 para alguns apontamentos sobre a relacdo imanéncia e trancendéncia de Deus non aliud com 0 mundo
a partir do De non aliud. Bonetti (1973, p. 154) ao trazer essa discussdo sobre a relagdo imanéncia e transcendéncia
fa-la a partir dos conceitos aliud e non-aliud aponta para um ponto nefralgico da discussdo sobre a distin¢éo entre
criatura e criador: “"La relazione non aliud-aliud ... ritenuta sufficiente per comprendere e giustificare la relazione
e la distinzione di Creatore e creatura. Domandarci se questa relazione dia una sufficiente fondazione dell'attualita
della creatura, del suo actus essendi, equivale a porre una domanda senza senso, € parlare un linguaggio che non
puo essere recepito nell'ambito della filosofia dell'unita”.

5 Gonzalez Rios, 2010, p. 15: “El mundo revela al autor como el lenguaje al hombre”.

5 De dato patris luminum, 1V, 108: Sunt igitur omnia apparitiones sive lumina quaedam. Sed quia unus est pater
et fons luminum, tunc omnia sunt apparitiones unius dei, etsi situ nus, non potest tamen nisi in varietate apparere.
Quomodo enim infinita virtus aliter quam in varietate apparere posset?

% Epistula ad Nicolaum Bononiensem, cp., 2-3: Oportet igitur primum ut diligenter attendas. Cum nihil omnium
quae compreendi possunt careat esse et ipsum quod sunt non possint a se ipsis habere (quomodo enim non
exsistens se ipsum crearet ut esset?), hinc ante omnia quae facta sunt necesse est aeternum esse omnium
creatorem, a quo omnia id quod sunt habent. Nihil enim movit creatorem, ut hoc universum conderet pulcherrimum
opus, nisi laus et gloria sua quam ostendere voluit; finis igitur creationis ipse est qui et principium. Et quia omnis



29

nos possibilita adiantar a reflexdo que estara no capitulo terceiro desta dissertacdo: ndo seria o
louvor e a glorificagdo, por parte das criaturas, uma postura ética diante de si e do principio que
as fez?

Bonetti (1973) analisa os conceitos complicatio et explicatio dentro da perspectiva da
doutrina da criacdo. O autor aponta como primeira aporia 0 maximo absoluto como procul ab
omni invidia e deste modo ndo pode esse diminitum ut tale communicare. A segunda aporia

notada por Bonetti é posta a partir da questao feita por Nicolau de Cusa a saber:

Quem pode, pois, entender como uma forma infinita é participada, de modos
diversos, em diversas criaturas, uma vez que o ser da criatura ndo pode ser
diferente do proprio resplendor, ndo [sendo] recebido de modo positivo em
alguma coisa, mas diverso de modo contingente?*” (A douta ignorancia, 11, I,
103)

Neste sentido, a segunda aporia que Bonetti traz esta associada a ideia de causa positiva
do limite do ser da criatura, ndo é Deus nem a criatura mesma a condicao do limite do seu ser,
i.e. esse diminutum ut tale ndo tem causa positiva, é, na verdade, contingéncia e assim
ininteligivel. A terceira aporia cusana identificada pelo autor corresponde ao problema da
desproporc¢éo entre a eternidade do ser de Deus e a temporalidade da criatura. Dai poder-se
perguntar: “Como ¢ possivel, de fato, se a criagdo ¢é explicatio, que o ser uno de Deus néo sé dé
origem, mas compreenda em si a pluralitas rerum? Como é possivel que o ser eterno
compreenda em si a temporalidade da criatura?”®® (BONETTI, 1973, p. 44). E nesta terceira
aporia, a do finito, que mais propriamente esta posta a questdo da relacdo complicatio et
explicatio. E isto se d4, segundo a explicacdo do autor, num sentido ontolégico, que o ser da
criatura ndo é esse, e sim descendit esse® como afirma o Cardeal de Cusa. A partir dessa via
que Bonetti aponta pode-se assentar a tese de que as coisas com sua temporalidade s6 explicam
Deus porque Ele mesmo se explica nas coisas (ANDRE, 1997). Dai se poder compreender,

dentre outras formas de relacionar®®, complicatio et explicatio como relagdo Deus e mundo na

rex incognitus est sine laude et gloria, cognosci voluit omnium creator, ut gloriam suam ostendere posset. Hinc
qui voluit cognosci creavit intellectualem naturam cognitionis capacem.

5" De docta ignorantia, w., I1, 11, 103: Quis est igitur, qui intelligere queat, quomodo diversimode una infinita
forma participetur in diversis creaturis, cum creaturae esse non possit aliud esse quam ipsa resplendentia, non in
aliquo alio positive recepta, sed contingenter diversa?

8 BONETTI, 1973, p. 44: “Come ¢ possibile infatti, se la creazione ¢ explicatio, che I’essere uno di Dio non solo
dia origine, ma compreenda in sé la pluralitas rerum? Come ¢ possibile che 1’essere eterno compreenda in sé la
temporalita della creatura?”.

% De docta ignorantia, w., 1, 11, 100: Videtur igitur neque esse, per hoc quod descendit de esse, neque non esse,
quia est ante nihil, neque compositum ex illis.

60 Beierwaltes (1989) é quem trata dos conceitos de complicatio e explicatio a partir da ideia de identidade e
diferenca, tendo em vista que nos termos non-aliud, idem e possest estdo reunidos os dois aspectos do Uno



30

perspectiva de criagdo e uma creatio ex nihilo®!, como aparece em Apologia doctae ignorantiae
(H. 11):

E ndo é verdade, se Deus € tudo o que &, que ele ndo tenha criado tudo a partir
do nada. Na verdade, na medida em gque Deus é a complicacdo de todo o ser e
de qualquer existente, assim ele criando explicou o céu e a terra; mas, porque
Deus é complicativamente tudo dum modo intelectualmente divino, por isso
ele é também de tudo o explicador, o criador, o fazedor, ou 0 mais que
relativamente a isto se possa dizer®?,

Diante de tudo o que se falou acerca dos conceitos de complicatio et explicatio, em suma
se quis dizer que Deus € o que complica tudo devido tudo estar nele, e € o que tudo explica por
estar ele em tudo®. Todavia, 0 modo em que se da essa complicacio ou a explicacio, diz
Nicolau: “excede nossa mente®” (A douta ignorancia, 11, 111, 109).

Para concluir essa triade de conceito que forma a base dialética da metafisica de Nicolau
de Cusa se faz necessario tratar sobre contractio, a qual dedicar-se-a as linhas subsequentes,
para que se perceba como ha, de fato, um envolvimento ou uma relacdo dialética entre tais
conceitos. Dentro do contexto filoséfico do Bispo de Brixen contractio aparece na necessidade
de se falar daquilo que ndo é Deus, mas que tem seu ser fundamentado e a partir (Ab-esse) de
Deus, i.e., falar das coisas criadas.

A primeira vez que o Cardeal faz uso do conceito é quando afirma:

[...] aunidade, que é também a entidade, coincide com a maximidade, pois se
uma tal unidade é desligada universalmente de qualquer referéncia e
contraccdo, entdo porque é maximidade absoluta, é claro que nada se lhe
opde®. (A douta ignorancia, I, 11, 5)

neoplatdnico, ou seja, sua absoluta transcendéncia e sua absoluta imanéncia, considera aqueles “trés nomes
cusanos de Deus, ou melhor, as trés caracterizagdes enigmaticas da origem divina [...]” deste modo, dever-se-4
pensa-los de “modo paradoxal, ou seja, contemporaneamente”. (BEIERWALTES, 1989, p. 153 apud TEIXEIRA
NETO, 2017, p. 103-104).

61 Segundo André (1997, p. 192), é no nada que se dara a explicagdo do principio da multiplicidade, tendo em vista
que este principio ndo pode ser positivo nem negativo, deste modo, afirma: “E o tema da ‘creatio ex nihilo’ que
acaba por irromper [...], no contexto de uma teoria expressiva da relacdo entre unidade e multiplicidade, do estatuto
ontoldgico da multiplicidade”. E essa tese se confirma na premissa oferecida por Nicolau em De docta ignorantia,
w., IL, I1I, 110: “Nam tolle deum a creatura, et remanet nihil”.

62 Apologia doctae ignorantiae, cp., h 11, 42, p. 28: Neque est verum, si Deus est omne, quod est, quod propterea
non creaverit omnia de nihilo. Nam cum Deus solum sit complicatio omnis esse cuiuscumque existentis, hinc
creando explicavit caelum et terram; immo, quia Deus est omnia complicite modo intellectualiter divino, hinc et
omnium explicator, creator, fator et quidquid circa hoc dici potest. Traducéo feita por André (1997, p. 193)

8 De docta ignorantia, w., I, 11, 107: Deus ergo est omnia complicans in hoc, quod omnia in eo. Est omnia
explicans in hoc, quod ipse in omnibus.

® De docta ignorantia, w., 11, 11, 109: Excedit autem mentem mostram modus complicationis et explicationis.

® De docta ignorantia, w., 1, 11, 5: Coincidit itaque maximitati unitas, quae est et entitas, quod, si ipsa talis unitas

ab omni respect et contractione universaliter est absoluta, nihil sibi opponi manifestum est, cum sit maximitas
absoluta.



31

Vé-se, portanto, que o autor do De docta ignorantia esta a diferenciar ou demarcar
(MACHETTA, 1999) Deus da coisa criada, além de apontar a dependéncia do ente em relacdo
ao ser absoluto. A partir deste ponto perceber-se-a que sempre que o autor esta a tratar sobre as
coisas criadas ou sobre aquilo que estad no &mbito da proporcao fé-lo a partir da contractio. Dai
ser no segundo livro do De docta ignorantia, quando trata do méaximo contraido, que ele
desenvolve de modo mais acurado o conceito de contractio.

Antes de ter dado a definicdo do que seja contractio, Nicolau de Cusa escreve algumas
coisas interessantes que ja conduzem o leitor a ir conjecturando em sua mente a ideia de
contragdo. Tudo sobre o maximo absoluto foi dito no livro primeiro do De docta ignorantia, o
que investigar-se-4 é como o infinito se manifesta no finito, ou seja, a sua contragdo®. A
primeira caracterizacdo deste movimento que aparece nas palavras do Cardeal € a ideia de
diferenca. Apos ter afirmado que a igualdade precisa s6 a Deus convém, 0 autor prossegue:
“[...] o que quer que se dé, para além dele, comporta diferenga”®’ (A douta ignorancia, 11, 1, 91).
Uma segunda coisa a ser realgada é a questdo dos excedentes e excedidos e a capacidade de ser
maior ou menor: “[...] dado um qualquer finito, sempre ¢ possivel dar, necessariamente, um
maior ou menor, tanto em quantidade ou virtude como em perfei¢do ou em outro aspecto [...]””
(A douta ignorancia, Il, I, 96). Somando-se a esse caminho ha duas outras citacdes que além de
conduzirem ao aspecto ou a tese de contractio tratam, outrossim, sobre o ser da coisa criada
(ab-esse): “o ser da criatura ndo € antes do ser-dependente”®® (A douta ignorancia, I1, 11, 102)
e “Porque a propria forma infinita ndo € recebida sendo de modo finito, de modo que toda a
criatura seja como que uma infinitude finita ou um Deus criado”™ (A douta ignorancia, 11, II,
104). Assim, ja se percebe que quando se fala de um ser que esteja no ambito da contractio esta

a se falar da criatura humana, esta que imita quanto pode aquele ser absoluto do qual provém o

% Hopkins (1983, p. 97-98) ao tratar das correntes de intérpretes britanicos e norteamericanos de Nicolau de Cusa,
faz um jogo de palavras interessante quando aponta a perspectiva do conceito de contragdo em meio a relagéo
entre o infinito e o finito, e deixa claro também que a contragdo marca o ponto em que pode-se afirmar nao haver
identificacdo entre Deus e a criagdo, e sustenta a tese de que a criagdo é manifestagdo de Deus: “Considered
contractedly, God is the world; considered absolutely, the world is God. Creatures, then, are theophanies: i.e., they
are manifestations of God—or better, they are God in His finite mode of existence [...] If God is the Essence of all
things and if all things are a contraction of God, then God is present in all things and all things are present in God.
In God each thing is God; and in each thing God is that which this thing is absolutely, for the core of each thing is
Being itself, or God. [...]So in last analysis, Nicholas's metaphysics verges on pantheism: although no particular
finite thing is the Infinite God, still if we remove from any particular thing its finite determinations, what we are
left with is Absolute Quiddity”.

67 De docta ignorantia, w., 11, 1, 91: Ex quo sequitur omnia debilia praeter ipsum difere.

8 De docta ignorantia, w., 11, I, 96: [...] tunc patet quod dato quocumque finito semper est maius et minus sive in
quantitate aut virtute vel perfectione et ceteris necessario dabile, cum maximum aut minimum simpliciter dabile
in rebus non sit.

% De docta ignorantia, w., I1, 1, 96: [...] cum non sit esse creaturae ante ab-esse.

0 De docta ignorantia, w., 11, 1l, 104: Quoniam ipsa forma infinita non est nisi finite recepta, ut omnis creatura
sit quase infinitas finita aut deus creatus [...].



32

seu ser. Nicolau de Cusa diferencia quididade absoluta de quididade contraida. Quididade
absoluta é Deus. Nele ndo hé pluralidade, i.e., Ele é desligado. Quididade contraida € o universo
uno, e universo significa universalidade, unidade de coisas diversas. Nicolau trouxe o0 exemplo
do sol para clarificar sua tese, afirmando que a quididade absoluta da lua é a mesma do sol,
contudo, a quididade contraida da lua é diferente da quididade contraida do sol’*. No mesmo
viés que a quididade absoluta ndo é a propria coisa (tendo em vista que a quididade absoluta é
Deus, e tudo em Deus é Deus), a quididade contraida de uma coisa ndo é diferente dela propria.
O universo que é a quididade contraida ¢ de um modo na lua e de outro no sol, sendo na lua
como lua e no sol como sol. Dai que a identidade do universo (quiditas contracta) existe na
pluralidade. E a partir desta tese que o Bispo de Brixen dira a definic&o do que seja contractio:
“Contrac¢io significa, relativamente a uma coisa, o ser isto ou aquilo”’? (A douta ignorancia,
I, 111, 116).

Contragdo é o concreto. Tal conceito faz referéncia com o delimitado, o determinado,
ou ainda, o circunscrito. Machetta (1999, p. 825) realca esse movimento de contragdo ou

descenso que héa do infinito ao finito:

A realidade contraida ndo mostra sendo uma realidade de uma ordem superior,
enguanto este desceu e se fez presente, de um modo peculiar, em uma ordem
ou realidade inferior. A contragdo marca, precisamente, esta descida. O
maximo, o principio, contraido se da na criatura, cujas caracteristicas proprias,
a respeito do maximo, ndo mostra sendo a imperfeicdo que é-lhe inerente:
corruptibilidade, divisibilidade, imperfeicéo, diversidade, pluralidade, etc..”

O que acima fora citado est4, em um certo grau, em consonancia com a afirmacao de
Santinello (1987, p. 44) que apresenta a ideia de contratio ndo como um desenvolvimento ou
potencialidade de Deus, mas contracdo é depotenziamento ou seja, uma espécie de reducdo da
poténcia do ser divino ou sua diminuicdo. D’Amico (1999) aponta a contragdo como um
empobrecimento do ponto de vista ontoldgico. Outra concepgdo pertinente é a de Alvarez
Gbmez (2002, p. 28) que pensa dentro dessas discussdes acerca do referido conceito, a partir
dos capitulos 1V, V e VI do segundo livro — em que o fil6sofo alemédo apresenta de forma mais

clara e objetiva 0 seu conceito de contractio e os graus de contracdo do universo — do De docta

L Cf. De docta ignorantia, w., 11, 1V, 115.

2 De docta ignorantia, w., I1, 1V, 116: Contractio dicit ad aliquid, ut ad essendum hoc vel illud.

8 MACHETTA, 1999, p. 825: “la realidad contracta no muestra sino una realidad de un orden superior, en cuanto
éste ha descendido y se ha hecho presente, de un modo peculiar, en un orden o realidad inferior. La contraccion
marca, precisamente, este descenso. Lo maximo, el principio, lo descendente se da en la creatura, cuyos rasgos
propios, respecto de lo maximo, no muestra sino la imperfeccion que le es inherente: corruptibilidad, divisibilidad,
imperfeccion, diversidad, pluralidad, etc..”



33

ignorantia o problema do fundamento e constituigéo do diferente. Tais afirmacoes se sustentam
quando, ao se voltar para o texto cusano, se percebe o processo de contragéo:

[...] a unidade absoluta esta desligada de toda pluralidade. Mas a unidade
contraida que é o0 universo uno, apesar de ser 0 maximo uno, uma vez que é
contraida, ndo esta desligada da pluralidade, embora ndo haja sendo um sé
méaximo contraido. E assim, ainda que seja maximamente uno, a sua unidade
é, contudo, contraida pela pluralidade, como a infinitude é contraida pela
finitude, a simplicidade pela composicdo, a eternidade pela sucessdo, a
necessidade pela possibilidade, etc., como se a necessidade absoluta se
comunicasse sem mistura e terminasse de modo contraido no seu oposto. (A
douta ignorancia, I1, 1V, 114)™

H& um descenso ou uma caida do méaximo absoluto a0 maximo contraido, tendo em
vista que o fundamento de ser do universo &, justamente, 0 maximo absoluto. Daqui € preciso
se ter cautela para entender pari passu o que Nicolau quer mostrar com sua agudeza filosofica.
A primeira proposicao aferida por ele é que o maximo absoluto € desligado da pluralidade. A
segunda é que o maximo contraido ndo é desligado da pluralidade, inclusive a sua unidade é
contraida pela mesma pluralidade. O exemplo do sol e da lua usado pelo Cardeal é muito claro,
a saber, a quididade absoluta do sol e da lua ndo diferem, tendo em vista que esta é Deus,
méaximo absoluto que € anterior a todas as coisas e sem pluralidade, por outro lado, a quididade
contraida do sol diverge da quididade da lua. Desta forma, afirma Nicolau: “[...] torna-se entdo
claro que como o universo é uma quididade contraida, que é contraida de um modo no sol e de
outro modo na lua, entdo a identidade do universo existe na diversidade” (A douta ignorancia,
I1, IV, 115). No entanto, é preciso deixar claro que o universo ndo é nem o sol nem a lua, mas

é 0 sol no sol e a lua na lua’. Destarte, o bispo de Brixen se aprofunda na frase de Anaxagoras

4 De docta ignorantia, w., I, IV, 114: Unde unitas absoluta ab omni pluralitate absoluta est. Sed contracta
unitas, quae est unum universum, licet situ num maximum, cum sit contractum, non est a pluralitate absolutum,
licet non sit nisi unum maximum contractum. Quare quamvis sit maxime unum, est tamen illa eius unitas per
pluralitatem contracta, sicut infinitas per finitatem, simplicitas per compositionem, aeternitas per successionem,
necessitas se communicet absque permictione et eius opposito contracte terminetur. Sobre 0 modo de Deus,
enquanto méaximo absoluto, se comunicar através da contragio, afirma Alvarez Gomez (2002, p. 29): “Asi pues, a
pesar de que lo maximo absoluto, Dios, se comunica de forma imediata y sin mezcla al universo, con lo cual se
realza la importancia del universo y cuantas cosas lo forman, no deja de ser considerado dentro de ese esquema
plotiniano, como constituido por la emanacidn y el descenso, acentuado éste ademas en grado sumo, y penetrado
por la diversidad y la pluralidad, que dentro de dicho esquema expresan imperfeccion [...]”. D’Amico (1999, p.
818) sobre essa questdo diz: “Esta difusion de lo infinito recortada o actualizada es lo que el Cusano denomina
‘contraccion’ e implica, con relacion al ser de las cosas en el Maximo absoluto, un empobrecimiento desde el
punto de vista ontolégico”

> De docta ignorantia, w., Il, IV, 115: Nam sicut deus, cum sit immensus, non est nec in sole nec in luna, licet in
illis sit id quod sunt absolute, ita universum non est in sole nec luna, sed in ipsis est id quod sunt contracte. Et
quia quiditas solis absoluta non est aliud a quiditate absoluta lunae — quoniam est ipse deus, qui est entitas et
quiditas absoluta omnium -, et quiditas contracta solis est alia a quiditate contracta lunae — quia ut quiditas
absoluta rei non est res ipsa, ita contracta non est aliud quam ipsa -, quare patet quod, cum universum sit quiditas
contracta, quae aliter est in sole contracta et aliter in luna, hinc identitas universi est in diversitate sicut unitas in



34

que diz “qualquer coisa é em qualquer coisa” mostrando assim a intrinseca relacdo que ha entre
as coisas criadas, ou 0s entes contraidos, como afirma Alvarez Gomez (2002)"® que diz que a
expressao ndo é em seu rigor equivalente a “cada coisa esta em cada coisa”, tendo em vista que
tal assertiva suporia que somente existiria coisas particulares, assim mediante aquela afirma-se
que 0 universo estd em cada coisa, mas também que € essa mesma coisa: “Pois em qualquer
criatura o universo € a propria criatura e assim qualquer coisa recebe as coisas para que sejam
ela propria de modo contraido”, nesse jogo ha que se perceber a afirmacao cusana de que “tudo
é em tudo, a totalidade das coisas parece preceder cada coisa”’’ (A douta ignorancia, Il, V,
117). Ora, esse tudo ndo € a mesma coisa de pluralidade ou muitas coisas, mas esse tudo indica
anterioridade segundo a ordem natural. Isso ndo quer dizer que 0 universo exista sem as coisas,
mas quer dizer que ele esta de modo contraido na contracdo de cada coisa, ou ainda que se trata
de uma prioridade de natureza que em nada tem a ver com o tempo, pois como afirma Alvarez
Gomez (2002, p. 31): “O universo nao existe sendo de forma contracta nas coisas”.

Nesta perspectiva, cabe ainda tratar, de modo breve, acerca dos graus de contracéo.
Deste processo, que em De coniecturis o autor chamou de De naturali progressione’®, se detecta
0 uso da matematica para explicar como da unidade absoluta, Deus, ha a contracdo as coisas
particulares, assim “A primeira unidade absoluta complica absolutamente tudo, a primeira
contraida complica todo contraente” (A douta ignorancia, Il, VI, 124). Ora, ao que parece, se
tem uma unidade absoluta, Deus, que € representada pelo nimero 1 e se tem trés unidades
contraidas, a saber, a primeira contraida que sdo as substancias e os géneros, representadas pelo

namero 10; a segunda que € o género, representada pelo numero 100; e a terceira que é a

pluralitate.Unde universum, licet non sit nec sol nec luna, est tamen in sole sol et luna luna. Deus autem non est
in sole sol et in luna luna, sed id quod est sol et luna sine pluralitate et diversitate.

8 ALVAREZ GOMEZ, 2002, p. 30-31: “La expresion ‘todas las cosas estan en todas las cosas’ no es en rigor
equivalente a ‘cada cosa esta en cada cosa’, ya que tal equivalencia supondria que so6lo existen cosas particulares.
Pero dando eso por supuesto, se puede afirmar que el universo estd en cada una de ellas, mas alin que es esa misma
€osa, ya que de no ser asi se volveria a la idea de que el universo es algo separado de las cosas”.

" De docta ignorantia, w., 11, V, 117: In qualibet enim quase ordine naturae ut perfectissimum praecessit omnia,
ut in ipso sint ipsum contractae. Cum quadlibet non possit esse actu omnia, cum sit contractum, contrahit omnia,
ut sint ipsum. Si igitur omnia sunt in omnibus, omnia videntur quodlibet praecedere. A presente citacdo esta maior
que a traducdo devido o cuidado para ndo se perder o nexo dialdgico presente no texto latino. A retirada de uma
parte, poderia incorrer em seu ndo entendimento.

8 De coniecturis, h.lll, 1, 111, 10-11: Primum autem progressioni eius incumbe et quaternario eam expleri
probabis. Unum enim, duo, tria et quattuor simul iuncta denarium eficiente, qui unitatis simplicis numeralem
explicat virtutem. De ipso equidem denario, qui altera unitas est, pari quaternario progressu radicis quadrata
attingitur explicatio: 10, 20, 30 et 40 simul iuncta centum sunt, qui denariae radicis exstat quadratura. Centenaria
itidem unitas pari motu millenarium exserit: 100, 200, 300 et 400 simul iuncta mille sunt. Nec amplius hac via,
quase quid restet, proceditur, quamvis tam post denarium, ut in undenario, ubi post ipsum denarium ad unitatem
fit regressio, quam post millenarium pariformiter repetitivo non negetur. Non sunt igitur naturali in fluxu plures
guam decem numeri, qui quaterna progressine arcentur, nec ultra solidum denariae radicis millenarium fit
repetitionis variatio.



35

espécie, representada pelo ndmero 10007°. O 0 marca, portanto, a contragdo. O porqué do
filosofo alemé&o fazer uso dos nimeros 1, 10, 100 e 1000 est4 no fato de considerar o nimero
quatro (4), enquanto explicacdo da unidade, contém a poténcia de todo o nimero, i.e. a unidade
geral, de fato, torna-se evidente em quatro unidades que sdo imaginadas de acordo com uma
ordem conveniente®®. Para a concepgdo de um universo de quatro unidades Nicolau se serve de
uma concepgao pitagorica que traz o 10 como nimero perfeito (GONZALES RIOS, 2010) .
Assim, se percebe que ha uma certa ordem de contracdo, deste modo se tem 0 universo que €
contraido e este ndo se explica sendo nas espécies.

Destarte, 0 numero nesse processo € importante devido o autor concebé-lo, ao que se
percebe, como principio natural germinante da razdo. Desta forma, Nicolau de Cusa traz a
reflexdo sobre a mente divina para ser pensada de modo simbolico pela mente humana, dai o
namero ser importante nesse movimento filoséfico, em que do finito busca-se uma especulacao
acerca do infinito, sempre de modo simbdlico.

Dada a explicagdo acerca dos conceitos de complicatio, explicatio et contractio
percebemos que a perspectiva da ética emerge do conceito de contracdo, pois é no ambito do
principiado ou do determinado que se daré de forma afirmativa a diferenca. E pela radicacfo da
contragdo que o homem né&o pode ser a realizagdo plena de todas as suas possibilidades, pois
esta condicionado a ser apenas isto ou aquilo, temos assim a partir da contractio a possibilidade
de refletir acerca da ideia de identidade e da diferenca, dois aspectos que surgem a partir do

9 De docta ignorantia, w., 11, VI, 124: Prima absoluta unitas omnia complicat absolute, prima contracta omnia
contracte. Sed ordo habet, ut absoluta unitas videatur quase primam contractam complicare, ut per eius médium
alia omnia [...] Est igitur universum gquasi decem generalissimorum universitas, et deinde genera, deinde species.
Et ita universalia sunt illa secundum gradus suos, quae ordine quodam naturae gradatim ante rem, quae actu ipsa
contrahit, exsistunt. Et quoniam universum est contractum, tunc non reperitur nisi in generibus explicatum, et
genera non reperiuntur nisi in speciebus. Individua vero sunt actu, in quibus sunt contracte universa.

8 De coniecturis, h.111, I, 111, 11: Cum hic progressione quaternaria, triniter repetita, denario exsurgat ordine,
habes quaternarium, unitatis explicationem, universi numeri continere potentiam. Unitas enim generalis quattuor
unitatibus distinguitur, quae ordine cdngruo figurantur: prima simplicissime, secunda habet ordinis tantum nihili
figuram adiectam, ut alterae congruit unitati, tertia huius naturae duas adicit, quarta tres, ut 1, 10, 100, 1000.
Quae omnia quamvis indubia cunctis, ad ocularem redegi formulam, proposito nostro. Para ilustrar como a
unidade geral torna-se evidente em quatro unidades imaginadas, apresentamos o quadro presente na obra citada de
Nicolau de Cusa:

3 4 20 30 40 | 200 | 300 | 400

81 Acerca da discussdo do problema da linguagem no De coniecturis diz Gonzélez Rios (2010, p. 85): “Pues en el
De coniecturis Nicolas de Cusa ofrece, a partir de la presentacion de su metafisica de la mente humana a través de
la estructura dinamica de las cuatro unidades conjeturales, uma perspectiva para el problema de la comprension
de aquello que es representado o significado en toda expresion del lenguaje que, de cierta manera, como lo
advertimos, desafia la propuesta que habia realizado en De docta ignorantia”.



36

conceito de contracdo. Contudo, como veremos no terceiro capitulo dessa dissertagdo, é
também aqui que radica a liberdade do homem, i.e., no movimento da poténcia para o ato.
Andreé (1997) afirma que pela natureza corporea ha a limitacdo da matéria que sobredetermina
0 corpo, porém, pela natureza intelectual, a sua vontade é caracterizada pela extensa liberdade
de escolha, como também no fato de assumir este ou aquele comportamento. Ademais, tal
positividade é radicada precisamente na unidade do fundamento e essa unidade é tdo rica em
sentido, que se faz necessario muitos entes para explica-la. A Contractio nos sera fundamental
para entender a pluralidade, a diferenca como constituicdo entitativa da realidade. Este mesmo
conceito nos impulsiona a pensar a articulacdo com a liberdade, posto que 0 homem néo é em
ato tudo aquilo que pode ser, ele esta num processo de caca pela Verdade. Ora, se ele ndo pode
ser tudo o que pode ser, abre-se, na perspectiva da filosofia cusana a possibilidade de, na sua
contracdo, ser do melhor modo possivel. Assim, a liberdade se ancora na diferenca. SO existe a
humanidade de modo contraido na singularidade de cada homem e de cada povo (ANDRE,
2005). Nesta secdo explicitamos a relacdo e como se da o conceito de contracdo na metafisica
de Nicolau de Cusa. E justamente esse conceito que servira de base ou fundamento para
podermos articular a liberdade, a diferenca e 0 amor.

O homem, para Nicolau, nutre um desejo de felicidade que s6 serd realizado ou
completado através do conhecimento da Verdade. A esséncia do ser humano se joga na relacao
com essa Verdade. Como consequéncia do que fora dito, investigaremos no préximo passo o
caminho do conhecimento do maximo absoluto, posto que é ele a Verdade; tendo em vista que
é nesse caminho filoséfico que surge o que André (1997) chama de inflexdo, a virada de atengédo
do divino aos problemas e limites humanos, ocasionando-nos o germe da reflexdo sobre a

singularidade do homem, que se da no seu Intellectus.

2.2 DINAMISMO E BUSCA PELA VERDADE

“Sua realidade invisivel — seu eterno poder e sua divindade —
tornou-se inteligivel, desde a criacdo do mundo, através das
criaturas, de sorte que ndo tém desculpa” (Rm 1, 20)

“Nao olhamos para as coisas que se véem, mas para as que nao
se véem; pois 0 que se vé é transitorio, mas o que nao se vé é
eterno” (I1 Cor 4, 18)

Tratar acerca de uma metafisica do conhecimento é, como destaca Bonetti (1973) o

modo humano de falar sobre o conhecimento da transcendéncia de Deus, e é justamente isto



37

que esta no cerne, explicitamente, da obra filoséfica de Nicolau de Cusa, i.e., mais que falar
sobre a existéncia de Deus®?, ele se preocupa com a possibilidade do conhecimento de Deus,
assim ha, ao que parece, um deslocamento filosofico de um problema ontoldgico para um
problema gnosiolégico, ndo que Nicolau de Cusa ponha a existéncia de Deus em davida, pois
sua existéncia é tdo evidente que ndo necessita demonstracdo. O que ele faz com esse
movimento é trazer a possibilidade de conhecer a Deus, enquanto verdade absoluta. Essa
viragem é uma das marcas pelas quais alguns intérpretes véem no filésofo alemé&o o inicio da
modernidade, como destaca André (1997) 8. E-nos pertinente mostrar este aspecto do problema
do conhecimento, porque € dele que nasce outras tantas questdes relacionadas a Nicolau de
Cusa. No processo de caca da verdade ou de Deus a mente humana deverd desdobrar-se e
aperfeicoar-se para alcancar a plenitude. Ora, no De docta ignorantia, o autor trabalha na

perspectiva de propiciar uma via que eleve o engenho humano a simplicidade em que coincidem

82 Este ¢ um aspecto interessante que, ao que parece, diferencia o pensamento cusano do pensamento da escolastica.
Enqguanto Nicolau de Cusa propde uma discussédo voltada ao problema da gnosiologia, os pensadores da escolastica
discutem a existéncia de Deus. Exemplo disso é Anselmo de Aosta que no Proslogion traz essa procura ontoldgica
e Tomas de Aquino que nas obras Summa Theologiae e Summa contra gentiles apresenta as cinco vias da existéncia
de Deus.

8 BONETTI, 1973, p. 26-27, grifo nosso: “Il Cusano non si preoccupa molto, nel De docta ignorantia e nelle altre
opere, di provare I’esistenza di Dio. E ¢io sia per il motivo che la fede, che € per il nostro pensatore principio e
guida della ricerca filosofica, non pone tanto il problema dell’esistenza di Dio quanto quello della umana
conoscenza di Dio, sia perch¢ nella concezione cusaniana del reale, che risolve, [...], I’essere del finito nell’essere
di Dio, cio che costituisce problema ¢ 1’essere della creatura e non ’essere di Dio. La metafisica del Cusano,
insomma, si annuncia nella dottrina di Dio come una metafisica dall’alto, che non risale dal finito a Dio, sibbene
si propone di cogliere la realta tutta in funzione del suo principio”. Nesta mesma perspectiva Colomer (1964, p.
393) se coloca ao afirmar: “La filosofia del Cardenal germano, en conformidad con su filiaciéon neoplatonica, es
como un gran edificio que se aguanta desde arriba. Su clave de béveda y a la vez su piedra sillar es Dios. De ahi
que el pensamiento cusano ronde inlasablemente en torno al problema de Dios. Lo que preocupa a nuestro filésofo
[...] no es precisamente la existencia de Dios, sino la posibilidad de su conocimiento.”. Do mesmo modo, ainda
nessa linha de pensamento Cassirer (2001, p. 18, grifos do autor): “Nao obstante, as primeiras consideracdes de
De docta ignorantia deixam entrever um pensamento que apontam para uma orientacdo intelectual inteiramente
nova. Também neste caso, 0 ponto de partida é a oposicdo entre o ser do absoluto e o ser do empiricamente
condicionado, do infinito e do finito. Tal oposi¢do, contudo, ndo é mais colocada de forma simplesmente
dogmatica, mas deve ser compreendida em toda a sua profundidade, deve ser entendida a partir das condicdes do
conhecimento humano. Essa atitude diante do problema do conhecimento caracteriza Nicolau de Cusa como o
primeiro pensador moderno. Seu primeiro trabalho consiste em um questionamento que ele se faz ndo apenas sobre
Deus, mas também sobre a possibilidade de se conhecer Deus.”. Ademais, André (1997, p. 75) traz sua perspectiva
daquilo que distingue Nicolau de Cusa do espirito medieval, que somente reforcgara a tese de que Nicolau esta no
limiar da fronteira entre a idade média e a modernidade ao fazer a viragem ou movimento filosofico: “[...] a crise
da escolastica, como traducdo sistematica conceptual dos principios filoséficos subjacentes ao cristianismo, era
evidente no seu confronto com a critica nominalista por um lado, e, por outro, com a mistica afectiva, em que o
discurso apenas dava lugar ao siléncio. Como pensar, assim, 0 acesso cognoscitivo a uma transcendéncia que
parece escapar as possibilidades discursivas do homem? E neste enquadramento que a filosofia cusana comporta
uma deslocacdo para os problemas do conhecimento, significando assim uma viragem de natureza gnoseolégica
em que muitos intérpretes véem o inicio da Modernidade”.Concluimos essa tese de que a existéncia de Deus ndo
é um fato de divida para Nicolau com um texto do mesmo em que trata a questdo como supérflua: De coniecturis,
h.1ll, 1, V, 19-20: “[...] nullaque esse potest quaestio, quae eam non supponat. Quaestio ‘an sit’ nonne entitatem,
‘quid sit’ quiditatem, ‘quaere’ causam, ‘propter quid’ finem praesupponit? Id igitur, quod in omni dubio
supponitur, certissimum esse necesse est. [...]Jquoniam ad omnem de deo formabilem quaestionem primum posse

2

respondere vides quaestionem omnem de ipso ineptam.”.



38

os contraditorios, isto €, 0 maximo ou a Verdade absoluta. Além deste problema, discute sobre
0 universo, como méaximo contraido, e sobre Jesus, como aquele que é simultaneamente
méaximo absoluto e contraido. Nesse problema da busca por conhecer Deus, queremos destacar
a inflexdo que acontece, chamando assim a atengdo para 0 homem, de modo mais especifico,
sua mente. 1sso nos dara abertura para aprofundar a figura do homem na se¢éo seguinte.

O que esta por trés dessa relacdo de conhecimento da mente finita com o méximo
absoluto € o problema que Heimsoeth (1960) elenca em Los seis grandes temas de la metafisica
occidental, a relacdo entre unidade e multiplicidade ou ainda a relacdo entre o finito e o
infinito®4. Este problema ganha forca ao se ter a percepgdo dos contrarios na realidade. Isto é,
olhar a realidade e vé-los, mas também ver a unidade que ha& nesses contrarios, e, segundo
Heimsoeth, esse trabalho é feito pela razdo, pois € ela que exige a unidade, a conexao entre tudo
que existe®®. O autor ainda realca que este problema da conciliagio da unidade do mundo com
a pluralidade e os contrastes desde os primeiros dias da filosofia natural grega ja existiam.
Claro, com os gregos a tentativa de se solucionar essa questéo era na perspectiva da evolucéo
ou da emanagdo®, contudo, frente a essas doutrinas, o cristianismo apresenta a creatio ex nihilo.
Nicolau de Cusa adentra nesse contexto com intuicGes especulativas e misticas que
fundamentam sua doutrina a partir de um certo rigor sistematico, a saber, coincidentia
oppositorum como ldgica do intelecto e via para o conhecimento de Deus e o entendimento do
mundo como explicatio Dei.

Nicolau de Cusa, ao regressar de sua viagem a Constantinopla, por mar, fora levado a
abracar incompreensivelmente o incompreensivel, como que num dom do alto, do Pai das luzes,
segundo narra o autor em sua carta ao Cardeal Juliano. Esta cena narrada na carta®’ caracteriza
0 nascimento da busca ou da caca por compreender 0 méaximo absoluto, que é Deus, a partir da
douta ignorancia. H4 que se destacar uma frase que traz uma carga de sentido para a
compreensdo do pensamento filosofico de Nicolau, quando o mesmo, ainda na carta ao Cardeal

Juliano, afirma que Jesus cresceu continuamente no seu intelecto e no seu afeto pelo aumento

8 E possivel afirmar segundo Heimsoeth® (1960, p. 91, grifo nosso) que houve mudancas no conceito de universo
a partir de uma evolugdo na relagdo finito e infinito: “a transformacgdo no conceito metafisico e cientifico do
universo, descrita até aqui, vem acompanhada de uma significativa evolugdo na ideia da relacdo entre o finitoe o
infinito®”. Koyré (2006, p. 13-14, grifo nosso), quando discute sobre a radicalissima revolugéo espiritual sofrida
pela ciéncia moderna e 0 modo de pensar o cosmo (universo) mostra que o homem perdeu seu lugar no mundo e
que: “perdeu o proprio mundo em que vivia e sobre o0 qual pensava, e teve de transformar e substituir ndo so seus
conceitos e atributos fundamentais, mas até mesmo o quadro de referéncia de seu pensamento”. Ambos pensadores
parecem concordar no que diz respeito a evolugao ou transformacédo dos conceitos quando o assunto é universo ou
relacdo entre o finito e o infinito.

8 Cf. HEIMSOETH, 1960, p. 34.

8 Cf. HEIMSOETH, 1960, p. 38-39.

87 Cf. De docta ignorantia, w, Epistola auctoris ad dominum lulianum cardinalem, 263.



39

da fé. E importante destacar que a fé é o principio e a guia de toda a busca filoséfica de Nicolau
de Cusa, porque € ela parte de uma dimensdo da mens, ndo é, assim, o resultado légico do
desdobramento racional, mas aquele saber que precede (praegustatio) e implica ndo sé a razéo,
mas também o intelecto (PICO ESTRADA, 2016). Ademais, sera esta mesma fé congénita
também caracterizada como desiderium intellectuale que deve alcancar sua plenitude que € a
fé formada, concretizada ou atuada que despontard numa ética da justica e do amor, posto que
o sentido pleno da realizacéo da fé se encontra na obra, e ai esta esta mesma fé plenificada na
caridade.

Nicolau de Cusa inicia o De docta ignorantia ao tratar sobre o desejo natural que ha em
todas as coisas: “hd em todas as coisas um desejo natural de serem do melhor modo que lhes
permite a sua condicdo natural, que agem em ordem a esse fim e dispdem dos instrumentos
adequados”. Diz mais: “a capacidade de julgar corresponde ao objectivo de conhecer, para que
ndo seja em vao a apeténcia e cada um possa atingir no [objecto] amado o repouso da sua prépria
natureza” 88 (A douta ignorancia, 1, 1, 2). Tem-se assim o “desejo de conhecer” 8 que é natural
ao homem e a “capacidade de julgar” que corresponde ao objetivo de conhecer. Deste modo, a
capacidade de julgar € o “instrumento” que o homem possui para que o desejo de conhecer ndo
seja vdo! O desejo de conhecer ¢ a capacidade de julgar sdo “dons naturais”. Neste movimento
ou neste impulso do homem a verdade percebe-se uma dimensdo afetiva no iudicium cognatum,
apesar do seu carater eminentemente intelectual em que faz a mente humana repousar na
felicidade de sua natureza por atingir o amado (PICO ESTRADA, 2016). Agora, poderiamos
nos perguntar, desde aqui do ambito da especulacdo metafisica-antropoldgica cusana, ndo seria

a capacidade de julgar uma abertura para se perceber rasgos ou caminhos éticos imbuidos no

8 Esta nota corresponde as duas citagdes que sdo feitas separadamente no corpo do texto, porém, aqui na nota
aparece juntas. Ademais, tentamos fazer uma breve discussdo sobre 0 uso do conceito instrumentum a partir de
outras traducgdes, de modo que o leitor vera em outras linguas somente a parte que cabe a discussdo a qual a nota
se propde. De docta ignorantia, w. I, I, 2: [...] in rebus naturale quoddam desiderium inesse conspicimus, ut sint
meliori quidem modo, quo hoc cuiusque naturae patitur condition, atque ad hunc finem operari instrumentaque
habere oportuna, quibus iudicium cognatum est conveniens proposito cognoscendi, ne sit frustra appetitus et in
amato pondere propriae naturae quietem attingere possit; W. DUPRE traduz: Allen Dingen ein natiirliches
Verlangen innewohnt, auf die bestmégliche Weise, zu der eines jeden Natur die Voraussetzungen in sich birgt, zu
sein; sie besitzen geeignete Mittel, um auf dieses Ziel hinzuarbeiten. Por sua vez, J. HOPKINS (1981, p. 5), traduz:
in all things a natural desire to exist in the best manner in which the condition of each thing's nature permits this
And [we see that all things] act toward this end and have instruments adapted thereto. Nesta versdo André traduz
0 termo “instrumentum,i” literalmente, e a traducdo portuguesa pode gerar uma pseudo interpretacdo e deixar o
conceito metafisico obtuso; em outra perspectiva Dupré traduz para o alemdo “instrumentum, i” por Das Mittel e
ndo por Das Instrument; um dos motivos possiveis é pelo fato de Das instrument ser usado mais para um objeto
técnico, e, Das Mittel ter uma abrangéncia ontolégica maior, para o aleméo. Esta observacéo torna-se importante
por, neste momento, o sentido de instrumento ndo ser tido nem entendido como técnico, mas ontolégico. Tendo
em vista que a capacidade de julgar é um instrumento que conduz o homem a atingir o desejo natural de sua
natureza, isto é, conhecer do melhor modo possivel.

8 Metafisica, A, 1, 980a: Todos os homens, por natureza, tendem ao saber.



40

pensamento de Nicolau de Cusa? Ora, no Idiota de mente, nos passos 77-78, ele afirma algo
curioso sobre um espirito que fala e que julga e que sabe definir que uma coisa € bela, justa e
verdadeira. No Idiota de mente, a personagem do FILOSOFO lanca uma pergunta ao IDIOTA
sobre qual seria a verdade acerca das teses de Aristoteles e de Platdo sobre se a mente tem ou
ndo nocdo (notio) que seja inata. O IDIOTA, parte primeiro de Aristoteles para mostrar a
necessidade dos sentidos para a capacidade compreensiva e nocional da mente,

IDIOTA: Indubitavelmente nossa mente foi posta por Deus neste corpo para
sua utilidade. E preciso, portanto, que ela tenha de Deus tudo o que é preciso
para que possa desenvolver-se. N&o se deve, por conseguinte, crer que com a
alma tenham sido criadas nogdes que ela tenha perdido depois com o corpo,
mas que ela tem necessidade do corpo com o fim de que a forga inata chegue
ao ato. Como a poténcia visivel da alma pode cumprir sua operacédo de ver em
ato sO se é estimulada por um objeto, e pode ser estimulada somente pelo
obstaculo das espécies que se multiplicam por meio do érgdo e por isso tém
necessidade do olho, da mesma maneira a poténcia da mente, que é a
capacidade compreensiva e nocional das coisas, ndo pode cumprir suas
operagdes se ndo é excitada pelas coisas sensiveis, e ndo pode ser excitada
mais que por meio dos fantasmas sensiveis. Tem, pois, necessidade de um
corpo organico, de tal modo que sem ele ndo poderia produzir-se a excitacao.
Parece gque Aristoteles acertou neste ponto, quer dizer, que a alma néo possui
nocdes inatas desde o inicio, que teria perdido ao entrar no corpo®. (De mente,
IV, 77)

Neste primeiro momento parece que Nicolau nega o inatismo da capacidade de julgar
da mente humana, pois afirma que a mente s6 pode cumprir suas func@es a partir dos sentidos.
Em sua resposta a questdo apresentada, hd uma substituicdo de termo, pois a0 mesmo tempo
em que nega as nocdes inatas, afirma a necessidade de uma forga (vis) que possibilite a criagéo
A pergunta fora direcionada a partir do termo nocdo, e é mudado para forca inata (vis
concreata). Assim, ndo existe nogdes inatas que a mente tenha esquecido ou perdido, mas existe
sim uma vis concreata que necessita do estimulo do sensivel para chegar ao ato. No paragrafo
seguinte ele afirma sobre a mente ter uma capacidade inata de juizo sem a qual ndo poderia

progredir, segundo a fala da mesma personagem:

% |diota de mente, h.V, 77: IDIOTA: Indubie mens nostra in hoc corpus a deo posita est ad sui profectum. Oportet
igitur ipsam a deo habere omne id, sine quo profectum acquirere nequit. Non est igitur credendum animae fuisse
notiones concreatas, quas in corpore perdidit, sed quia opus habet corpore, ut vis concreata ad actum pergat. Sicuti
Vvis visiva animae non potest in operationem suam, ut actu videat, nisi excitetur ab obiecto, et non potest excitari
nisi per obstaculum specierum multiplicatarum per medium organi et sic opus habet oculo, sic vis mentis, quae est
vis compreensiva rerum et notionalis, non potest in suas operationes, nisi excitetur a sensibilibus, et non potest
excitari nisi mediantibus phantasmatibus sensibilibus. Opus ergo habet corpore organico, tali scilicet, sine quo
excitatio fieri non posset. In hoc igitur Aristoteles videtur bene opinari animae non esse notiones ab initio
concreatas, quas incorporando perdiderit.



41

Mas certamente como ndo pode desenvolver-se se carece de todo juizo, o
mesmo que um surdo ndo pode progredir e chegar a ser citarista se estivesse
privado da capacidade de julgar sobre a harmonia, com a qual poderia julgar
se avanga ou ndo, por essa razdo nossa mente tem uma capacidade inata de
juizo sem a qual ndo poderia progredir. Esta capacidade julgadora é por
natureza criada junto com a mente, por meio da qual julga de si mesmo sobre
as razdes, se sdo debeis, fortes ou conclusivas. E se Platdo chamou a esta forca
conhecimento inato, ndo esteve equivocado de todo. (De mente, 77)

No contexto dessa sequéncia de passagens, ao que parece, ha uma negacdo do inatismo
no conhecimento. Isto é, o homem ndo recebe ideias inatas. Ndo tem assim, sua vida
determinada, que irromperia numa anulagéo da liberdade e da criagdo da mens. 1ssso porque no
que diz respeito ao conhecimento, a mente ndo contém nog¢des das coisas em ato, e no que diz
respeito ao comportamento, a forca inata ndo nos permite acessar um dado codigo que a regule
(PICO ESTRADA, 2016). Ora, o homem ndo tem um conhecimento inato, tem sim um
degustar, motivo que impulsiona a busca, isto €, um praegustatio connaturata. Aqui também
h& uma mudanca de termo, pois a partir de Platdo pensa-se a ideia no sentido de nocao inata,
contudo, Nicolau de modo mais profundo e dando um dinamismo ao problema chamara de
iudicium cognatum, pois esta capacidade de julgar € movida por uma forga inata, mas ndo tem
em si nogOes inatas sobre as coisas. Se pensarmos esse iudicium cognatum no sentido da busca
da verdade notaremos sua identificacio com o connatum desiderium. Acerca disso Alvarez
Gobmez (2004) afirma que a relacdo entre ambos deve ser entendida como uma interpretacao e
fecundacdo reciprocas de modo que um ndo pode verificar-se sem o outro. Assim, o desejo e a
capacidade de julgar sdo dadas por Deus que é o fim de todo desejo e de toda capacidade de
julgar, e ndo podem ser tidas como antag6nicas®-.

E interessante destacar essas mudancas de conceitos, para ndo acharmos que Nicolau
apenas troca o termo notio por iudicium. Ora, como ja falamos na Introducédo desta dissertacéo,
a filosofia de Nicolau de Cusa é dindmica, ela traz em sua raiz uma dinamicidade que
resplandecera em todos os ambitos. Assim, a mudanca se da pelo fato de o conceito platénico
de nocdo inata apresentar uma ideia de que no homem j& estaria encerrada toda possibilidade
nocional em que ele sé ira corresponder com o real. Para o Cardeal o conceito de iudicium
cognatum da um alcance maior ao que ele pretende, como se pode perceber nesse dialogo entre
0 FILOSOFO e 0 IDIOTA:

%1 para uma discuss&o sobre os impasses e a saida da relagdo conhecer e desejar, Cf. ALVAREZ GOMEZ, 2004,
p. 77-80.



42

FILOSOFO: Quéo clara é a tua explicaco, que quem a ouve esta obrigado a
assentir a ela! Sem duvida é preciso prestar muita atencao a estas doutrinas.
Nos experimentamos de modo claro em nossa mente que o espirito fala e julga
que isto é bom, isto é justo, isto é verdadeiro, e nos reprova se Nos separamos
do justo. E a mente ndo aprendeu nunca este discurso e este juizo, sendo que
Ihe seja inato.

IDIOTA: Experimentamos, portanto, que a mente é essa forca que, embora
careca de toda forma nocional, ndo obstante pode, estimulada, assemelhar-se
a toda forma e produzir as nogdes de todas as coisas, semelhantes em certo
modo a uma vista sa que estd na escuriddo e que jamais esteve na luz; essa
vista esta privada de toda nocdo atual das coisas visiveis, mas quando advém
a luz e é estimulada, se assemelha ao visivel para ter uma nocao. (De mente,
78)

A capacidade de julgar — iudicium cognatum — guia os homens a verdade, como também
ao bem. Assim, do que foi dito ha uma vis concreata que distingue o bem do mal, pois é um
espirito que fala e que julga o que é bom, e o0 que € justo. Esse iudicium cognatum e esta vis
concreata se identificam com a desiderium veritatis. O desejo ou impulso pela verdade.

André (1997) interpreta o desejo natural como sendo desejo intelectual, e as capacidades
cognitivas sdo como instrumentos que possibilitam a realizacédo da condi¢do natural do homem.
Ademais, deixa claro que a dimenséo especifica da natureza humana se cumpre no processo de
atuacdo das capacidades cognitivas, para poder atingir ao seu respectivo fim, o saber. Neste
mesmo sentido esta Alvarez Gémez (2004) que aponta 0 homem como um ser convertido a
Deus, no sentido de enquanto natureza intelectual € um desejo congénito de conhecer a verdade
Pico Estrada (2016) classifica 0 movimento de busca da verdade como movimento intelectual
e movimento amoroso (afetivo) devido aquele que busca encontrar repouso no objeto amado.
Assim, ao que parece, o iudicium cognatum aparece para 0 nosso autor como infalivel, posto
que a capacidade de escolher o bem é inerente ao intelecto, é intrinseco a sua propria natureza.
Todavia, apresenta-se a questdo do como se dé essa referida realizacdo (ANDRE, 1997) %2,

Para tal questdo é preciso se ater a ideia de propor¢ao comparativa que se apresenta logo
no inicio do De docta ignorantia. No processo de conhecer ha sempre uma investigacdo. No
pensamento cusano, a investigacdo é comparativa e recorre a propor¢do em que do conhecido
se avanca para o desconhecido. E isto que o Cardeal tenta mostrar quando diz que: “Mas todos

0s que investigam julgam o incerto, comparando-0, em termos proporcionais, com pressupostos

92 André (1997, p. 90): “O desejo intelectual é, aqui, definido como elemento integrante da condigdo natural do
homem, encontrando nas respectivas capacidades cognoscitivas o instrumento que possibilita a sua realizagdo. No
processo dindmico de actuacdo dessas capacidades em ordem a atingir o respectivo fim, o saber, se cumprird a
dimensdo especifica da natureza humana, face a natureza dos outros seres. Todavia, como acontece praticamente
essa realizagio?”. Alvarez Gomez (2004, p. 72), afirma: “Tengamos ante la vista que el hombre es un ser converso
a Dios. Como naturaleza intelectual es, y no Unicamente tiene, un deseo congénito de conocer la verdad, el cual
no es por tanto sino un estar vocado y converso a Dios mismo”.



43

certos. Toda a investigagdo ¢, pois, comparativa e recorre a propor¢io”® (A douta ignorancia,
I, 1, 2). Contudo, a proporc¢do ndo pode ser entendida sem o nimero®, e este nimero inclui em
si as coisas que sdo passiveis de proporcdo, desta forma ele ndo esta apenas no ambito da
quantidade (que cria propor¢do), mas em todas as coisas que concordem ou difiram em
substancia ou acidente. Na investigagdo comparativa em que Se recorre & proporcao passa-se
do desconhecido para o conhecido, comparando proporcionalmente um ao outro, porém, deve-
se avaliar que nem todo desconhecido se reduz a essa proporcéo comparativa (ANDRE, 1997).
Afirma Nicolau de Cusa que “[...] toda investiga¢do consiste numa proporgao comparativa facil
ou dificil. E por isso que o infinito como infinito, porque escapa a qualquer proporgéo, é
desconhecido”® (A douta ignorancia, 1, 1, 3). Surge, aqui, pela primeira vez, o termo infinitum
nesta obra. Consequentemente, surge também o problema sobre a possibilidade de conhecer
este infinito. E na tentativa de se conhecer o infinito ou de se acessar cognoscitivamente a essa
transcendéncia, que parece escapar aos limites da finitude racional, que acontece uma virada
filosofica em que da problemética da existéncia de Deus se passa a problematica do seu
conhecimento (ANDRE, 1997).

Ja que toda investigacdo recorre a propor¢do comparativa, ndo havendo proporcéo entre
o infinito e o finito, a razdo nao pode conhecer Deus. Assim: “A tinica maneira em que a razao

pode entender tal coisa € como um absurdo”®® (RUSCONI, 2012, p. 206). Se “h4 em todas as

% De docta ignorantia, w., I, I, 2: Omnes autem investigantes in comparatione praesuppositi certi
proportionabiliter incertum iudicant; comparativa igitur est omnis inquisitio, médio proportionis utens. Et dum
haec, quae inquiruntur, propinqua proportionali reductione praesupposito possunt comparari, facile est
apprehensionis iudicium.

% Cf. De docta ignorantia, I, I, 3. Ademais, € interessante 0 comentario que Rusconi (2012, p. 185) faz referente
a proporcao e ao numero, a partir do De mente (h V n. 92), numa perspectiva sobre a misica, comparando as
filosofias de Boécio e Nicolau de Cusa, mostrando que se pode pensar que a proporcao se segue, de Boécio a
Nicolau, sendo concebida nos mesmo termos. Assim, 0 que se busca é saber o que Nicolau de Cusa pensa por
Proportio: “Es claro por otra parte que Nicolas no le da a la proporcion un sentido distinto del que tiene en la
matematica, puesto que la considera explicitamente como una expresion numérica. Asi por ejemplo dice que: ‘el
ntmero es substrato de la proporcion, pues no puede haber proporcion sin nimero’. Ahora bien, todo niimero es
en si mismo la expresion de una proporcién i.e. de una relacion entre nimeros. En efecto el nimero es un
compuesto simple. Con esto se quiere decir que no es compuesto a partir de elementos distintos, sino a partir de si
mismo. Es decir que el nimero estd compuesto a partir del nimero”.

% De docta ignorantia, w., I, 1, 3: Omnis igitur inquisitio in comparativa proportione facili vel difficili existit;
propter quod infinitum ut infinitum, cum omnem proportionem aufugiat, ignotum est.

% RUSCONI, 2012, p. 206, grifo nosso: “El problema es evidente: si la razén solamente conoce comparando
¢como se le puede explicar aquello que no tiene comparacién? La Unica manera en que la razén puede entender
tal cosa es como un absurdo”. André (1993, p. 378) quando esta a falar sobre a teoria da Trindade e a teoria do
discurso mostra que ha algo que esta entre ambos que ¢ a dialética entre finito e infinito e afirma: “Assim , o que
transparece desta interseccdo da teoria da Trindade com a teoria do discurso é a dialéctica entre o finito ( que é
aquilo que ¢ ‘de-finido”) e o ‘in - finito’ (que é 0 que tudo ‘de-fine’, ‘de-finindo- se” a si proprio, mas ndo podendo
ser ‘de-finido” por algo que Ihe seja estranho. Esta dialéctica entre o finito e o ‘in - finito’ pensada no quadro de
uma teoria da linguagem , encontra a sua mais concreta formulagdo no conceito de ‘ex-plicatio’, ou no par de
conceitos ‘com-plicatio/ex-plicatio’ que servem para pensar a criagdo e as relagdes entre Deus e o Universo”. Por
mais que André esteja a tratar sobre o De principio, contudo essa relagao finito e infinito também aplica-se a outras
obras cusanas.



44

coisas um desejo natural de serem do melhor modo™®’ (A douta ignorancia, I, I, 2) e no ser
humano o que lhe é natural é a capacidade de julgar, que corresponde ao objetivo de conhecer,
entdo pode-se questionar: ndo estaria a natureza humana frustrada por ndo realizar aquilo que
deveria (conhecer) do melhor modo?

A resposta a esta questdo estd na imprecisdo que ha nas coisas corpdreas e mais
propriamente na desproporcao entre o finito e o infinito. O movimento na investigagédo em que
do conhecido, como pressuposto certo, passa-se ao desconhecido, ultrapassa a razdo humana.
O ultrapassar os limites da razdo ndo é visto pelo bispo de Brixen como algo negativo, pelo
contrério, é por escapar a razdo que se apodera do que ele chama de saber méximo: saber que
ignoramos. E reconhecer a transcendéncia de Deus. Destarte, o que se deseja na verdade, para
que este ndo seja em véao, é saber que ndo se sabe. Se a razdo atingir este conhecimento tera ela

chegado a douta ignorancia®. Esta “douta ignorancia” apresenta em sua raiz um sentido ético,

% De docta ignorantia, w., I, I, 2: [...] omnibus in rebus naturae quoddam desiderium inesse conspicimus, ut sint
meliori quidem modo [...].

% De docta ignorantia, w., I, 1, 4: Praecisio vero combinationum in rebus corporalibus ac adaptatio congrua noti
ad ignotum humanam rationem supergreditur, adeo ut Socrati visum sit se nihil scire, nisi quod ignoraret,
sapientissimo Salomone asserente cunctas res difficiles et sermone inexplicabiles; et alius quidam divini spiritus
vir ait absconditam esse sapientiam et locum intelligentiae ab oculis omnium viventium. Si igitur hoc ita est, ut
etiam profundissimus Aristoteles in prima filosofia affirmat in natura manifestissimis talem nobis difficultatem
accidere ut nocticoraci solem videre attemptanti, profecto, cum appetitus in nobis frustra non sit, desideramus
scire nos ignorare. Hoc si ad plenum assequi poterimus, doctam ignorantiam assequemur. Quando se estar a tratar
da relacéo entre desejo e conhecimento pode-se remeter a questdo levantada em carta de Gaspar Aindorffer a Cusa
sobre se uma alma devota pode, somente pela afeccéo, alcancar Deus e ser movida ou levada para Ele de maneira
imediata: “Est autem hec quaestio utrum anima devota sine intellectus cognicione, vel etiam sine cogitacione
previa vel concomitante, solo affectu seu per mentis apicem quam vocant synderesim Deum attingere possit, et in
ipsum immediate moveri aut ferri” (In. VANSTEENBERGHE, 1915, p. 110). Esta pergunta baseia-se na
interpretacdo de Gerson, chanceler parisiense, acerca da Mystica teologia, do Pseudo-Dionisio, o qual vé o
conhecimento de Deus apenas pelo Intellectus (NOGUEIRA, 2004). André (1997, p. 85) sustenta a tese de que ha
uma imbricacdo dialética entre desejo e conhecimento ao afirmar: “O desejo intelectual, tradugdo dessa dialética,
implica um pré-conhecimento originario e inconceptualizavel, sempre presente na aproximacao humana de Deus,
gue ndo é conhecido sendo enquanto é desejado, mas ndo é desejavel se dele ndo houver qualquer conhecimento.
H& uma interpenetracdo e fecundacao reciprocas entre desejo e conhecimento”. Ainda nessa mesma perspectiva
sobre a discussdo da relagdo entre desejo e conhecimento. Nogueira (2011, p. 76) a partir dos conceitos de
intellectus e affectus da uma interpretacdo plausivel sobre o posicionamento de Nicolau de Cusa: “[...] o que
podemos constatar € que a experiéncia humana do divino, neste autor, deixa-nos no reconhecimento dos
respectivos limites tanto do affectus quanto do intellectus, tomados isoladamente, na busca de Deus, nédo
permitindo, portanto, que o amor seja confundido com um simples sentimento voluntarista, nem tampouco o
intelecto seja tomado no sentido puro de um certo intelectualismo que, em Ultima andlise, pensa poder dar conta
de todas as questdes que se impdem aos seres tdo complexos como sdo 0s humanos. [...] Ora, se o intellectus é
louvado e se mostra como uma instdncia extremamente importante na busca que o homem faz de Deus, a
experiéncia deste, exatamente por ser uma cognitio experimentalis dei, exige mais do que a forca do intelecto,
visto que ali se imp&e o que Kremer chamou de «metafisica do conhecimento e da vontade» («Erkenntnis- und
Willensmetaphysik»), ou seja, sem o desejo ndo se compreende e sem o intelecto ndo se deseja”. Para AVAREZ-
GOMEZ (2004, p. 68), o desiderium intellectuale ¢ em si conhecimento de uma forma originéria e
inconceitualizavel e ndo simplesmente uma consequéncia de um conhecimento prévio sobre Deus, afirma ainda:
“A Dios no le conocemos sino en cuanto que le deseamos, y este desearle es por su parte de indole intelectual y se
verifica por tanto siempre como conocimiento. Con ello se afirma igualmente que el desiderium intellectuale no
afecta solo a las facultades de conocer y querer como realmente distintas entre si, sino que es previo a esta
distincion y afecta al ser mismo del hombre. Por eso a Dios se le conoce en todo conocimiento y se le desea en
toda apeticion, pero no de una manera inderteminada e implicita, sino explicita, aunque tal vez inconsciente, de



45

quando pensamos a partir de sua regra, i.e. a nulla proportio; que abre a possibilidade dos varios
discursos sobre o mesmo principio. O sentido que queremos degustar previamente aqui, de
modo indicativo, é que nesse jogo de ocultacdo e mostracdo pela via do discurso sobre o
principio fundante, a douta ignorancia traz a maxima da afirmacéo de que o reconhecimento do
ndo saber gera um dialogo construtivo em que estejam afirmadas as diferencas e diferentes
formas de falar do mesmo principio, gerando assim um dinamismo que impulsiona 0 homem
sempre a ser do melhor modo possivel.

O autor do De docta ignorantia perpassa pela tradi¢do biblica para mostrar que a alma
humana néo esta frustrada por ndo conhecer o infinito que lhe é desconhecido; pelo contrério,
é a partir do n&o saber que a alma se realiza. E o ndo saber, ao que parece, que move o0 homem
e o faz ser ou exercer a sua capacidade de julgar do melhor modo. O processo, enquanto caca,
é mais agradavel a filosofia cusana que propriamente o fim, pois ha um engenho para apreender
0 inapreensivelgg. Desta forma, a caga ¢ sem fim tendo em vista que: “o entendimento humano,
contudo, ndo e a verdade; em consequéncia, o entendimento humano ndo poderia nunca
apreender a verdade absoluta” como afirma Mariano Brasa Diez (1989, p. 131-132). E 0 n&o
ter fim que motiva o homem a sempre querer ir conhecer ou contemplar o principio. A alma se
regozija em saber que nédo sabe. Com Teixeira Neto (2017, p. 114) pode-se concluir duas vias
de entender a douta ignorancia, a primeira como a posse de um saber maximo, o infinito é
desconhecido e o ignoramos, a segunda via é a posse de um saber que instrui sobre a
incapacidade de conhecer o infinito em si e sobre a impossibilidade de conhecer com precisdo
0 reino das coisas finitas e suas relacdes.

Em 1453 havia em vigéncia uma polémica acerca da via de apreenséo de Deus. Em meio
a essa problematica se tém dois partidarios, Gerson voltado a compreender o divino pela via

intelectiva e Vicente de Aggsbach pela via afetiva®. E neste periodo que ap6s troca de Cartas

forma que todo conocimiento y apetencia tiene su consistencia y su condicién de posibilidad interna en este
fundamental desear y conocer a Dios”.

% Nicolau de Cusa tematiza essa busca do conhecimento recorrendo a caga claramente numa carta a Gaspar
Aindorffer, datada em 12 de fevereiro de 1454: “Quaeritur Deus absonditus ab oculis omnis sapientum; et quia
inspirat ut quaeratur, mens avida nihil dimittit imtemptatum ut aliquando attingat ad amatum. Varie discurrit
venaticus canis, dum incipit quaerere leporem quem numgquam vidit; et nisi natura sua aliquam haberet
impressionem speciei eius, non incitaretur ut curreret, in vacum enim laboraret si inventum ignoraret. Ita accidit
intellectuali naturae nostrae, quae ad varitatem ut ad vitam suam movetur”. (In: VANSTEENBERGHE, 1915, p.
121-122) ). Ora, em um mesmo sentido esta imagem da caca, nao fazendo uso da metafora, aparece numa carta ao
abade e aos monges de Tegernsee (CUSA A L’ABBE ET AUX MOINES DE TEGERNSEE) datada em 14 de
setembro de 1453, basta observar o uso do termo reperio (achar ou encontrar). Cf. VANSTEENBERGHE, op. cit.,
p. 115. Bauchwitz (2006, p. 42) ao comentar a imagem da caga no De venatione sapientiae afirma: “A imagem da
caga é apropriada a filosofia do Cusano na medida em que o homem deve se valer de todo o seu engenho para
apreender o inapreensivel, ver o invisivel”

100 para maiores detalhes sobre a discussdo, Cf. NOGUEIRA, 2012, p. 206-227 e SOUZA, K.T.A de; TEIXEIRA
NETO, 2014, p. 13-23.



46

com 0s monges beneditinos de Tegernsee Nicolau de Cusa envia-lhes o De visione dei
acompanhado por um quadro, chamado icone de Deus. E nesta obra, segundo André (2012) em
sua introducdo a traducdo portuguesa, que o autor em seu estilo atinge, no escrito, momentos
de rara beleza, e Kurt Flasch (2001) vai dizer que € o livro mais belo de Nicolau®®?; em que se
pode encontrar de modo mais claro a relacéo desejo e conhecimento.

Pensar a relacdo desejo e conhecimento, no cenério filosofico cusano é, antes de tudo,
pensar na relacio amorosa'®? (amor sub ratione boni) e dialética que ha entre ambos, tendo em
vista que “o amor de que fala o nosso filésofo é o amor intellectualis” (NOGUEIRA, 2011, p.
74). No Idiota de sapientia lateja de modo veemente a relagdo entre desejo e conhecimento,
pois 0 moselano vai na raiz da palavra e trata o saber ou a sapiéncia como sabor (Sapientia est,
quae sapit, quae nihil dulcius intellectui)**® abrangendo, inclusive, a procura deste sabor
mediante uma degustacdo’®, e é justamente esse movimento que faz com que o desejo pelo

saber fique ainda mais agucado. Cassirer (2001, p. 23) a0 comentar acerca da posicdo de

101 cf. ANDRE, 2012, p. 104 e K. FLASCH, 2001, pp. 385-386.

102 A pesquisa sobre a relagdo do amor com o conhecimento na obra cusana no Brasil ndo tem tanta abrangéncia,
porém, encontramos na pesquisa da Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira, em sua tese de doutorado, a
segunda parte dedicada a relagdo “Amor e Conhecimento”. Cf. NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Amor, caritas
e dilectio — Elementos para uma Hermenéutica do Amor no Pensamento de Nicolau de Cusa. Faculdade de Letras
da Universidade de Coimbra, 2008, Il Parte: As relagdes entre amor e conhecimento, p. 77-228. (Dissertacdo de
Doutoramento em Filosofia. Orientagdo do Professor Doutor Jodo Maria Bernardo Ascenso André). Disponivel
em https://estudogeral.sib.uc.pt/jspui/bitstream/10316/9688/5/MSimoneMNogueira_Tese.pdf. Além da tese,
pode-se conferir outros textos: . ConsideragOes sobre o amor em Platdo e Nicolau de Cusa. Studium
(Instituto Salesiano de Filosofia), Recife, v. 12, p. 55-64, 2003; . O Amor no Pensamento de Nicolau de
Cusa. Agora Filosofica (UNICAP. Impresso), v. ano 9, p. 57-73, 2009; Conhecer e Amar na "Carta a
Albergati” de Nicolau de Cusa. Revista Territério & Fronteiras, v. 4, p. 66-77, 2011; . Entre o affectus
e o intellectus: a experiéncia humana do divino no pensamento de Nicolau de Cusa. Perspectiva Filoséfica
(UFPE), v. I, p. 73-90, 2011; . O Amor como a maior das virtudes nos Sermdes de Nicolau de Cusa. In:
Mirabilia, 19. Nicholas of Cusa in Dialogue. COSTA, Ricardo da e SANTOS, Bento Silva (orgs.). Jun-Dez
2014/ISSN 1676-5818. p. 170-187; . Uma simbologia do amor nos sermdes de Nicolau de Cusa.
Curitiba, PR: CRV, 2014; . A importancia do amor para a apreensdo do divino em De docta ignorantia. In:
Scripta Vol. 3, N° 2, 2010, pp 47 — 64.

103 Cf. Idiota de sapientia, h. V, I, 10.

104 |diota de sapientia, h. V, I, 11: Cum enim ipsa sit vita spiritualis intellectus, qui in se habet quandam
connaturatam praegustationem, per quam tanto studio inquirit fontem vitae suae, quem sine praegustatione non
quaereret nec se repperisse sciret, si reperiret, hinc ad eam ut ad propriam vitam suam movetur. André (1997, p.
86) traduz praegustationem por pré-saboreamento, contudo optamos por degustar (no sentido de anteceder o
sabor ou 0 gosto para despertar o interesse para se deleitar com o que se satisfazerd), sem mudar o sentido. Hopkins
(1996, p. 502) traduz: “For Wisdom is the life of the intellectual spirit—a spirit which has within it a certain
concreated foretaste [of Wisdom]. Through this foretaste the intellectual spirit seeks, with very great endeavor, the
Source of its life. Without a foretaste it would neither seek this Source nor know that it had found it, if it did find
it”, a traducdo inglesa traz o sentido literal de antecipar o gosto. Dupré (1989, p. 432-433) traduz: “Da sie das
Leben unseres verniinftigen Geistes ist, welcher in sich einen, seiner Natur eigenen Vorgeschmack hat, durch
welchen er mit solchem Eifer nach der”, assim traz a perspectiva de antecipar um sabor que € proprio daquilo que
é saboredvel. O sentido das tradugdes reforcam a ideia de que ha uma antecipacdo no sentir da sabedoria (sabor)
para que isso mova ou instigue ainda mais a busca, porque é preciso 0 conhecimento para se poder amar mais,
como também é preciso amar para poder conhecer. Poderiamos chamar isso, quicd, de reciprocidade dialética. A
edicéo critica Heidelbergensis aponta essa antecipacdo do gosto ja no pensamento de Agostinho em sua obra De
libero arbitrio.



https://estudogeral.sib.uc.pt/jspui/bitstream/10316/9688/5/MSimoneMNogueira_Tese.pdf

47

Nicolau diante da discussdo do conhecimento mistico de Deus no século XV, entre intelecto e
vontade, mostra o posicionamento do Cardeal:

O verdadeiro amor de Deus é “amor Dei intellectualis”: ele abarca em si o
conhecimento como momento e condi¢do necessarios, pois ninguém é capaz
de amar o que ja ndo tenha conhecido em algum sentido. O amor puro e
simples, entendido como mero afeto sem qualquer envolvimento do
conhecimento, seria uma contradicdo em si: 0 que se ama é colocado sob a
ideia do bem, é compreendido sub ratione boni.

No De visione dei (V, 13,) Nicolau de Cusa compara este saber que ndo sabe com “o
tesouro inexplicavel”. O homem torna-se douto na medida em que se reconhece ignorante, e 0
porqué disto, quicé, esta na relacdo do investigador para com aquilo que investiga que ndo €
mero objeto de investigagdo, como afirma Alvarez Gomez (2004, p. 98): “converter a Deus em
objeto da atividade intelectual equivale a anular sua transcendéncia, a situa-la ao nivel
humano™; por isso, muito mais do que uma investigacdo sobre um mero objeto, André (1997)
afirma que h&d um “envolvimento filos6fico” entre a investigacdo de Nicolau e aquilo que ele
busca compreender, i.e., Deus.

E sobre o conceito de docta ignorantia®®®, ao que parece, que Cassirer (2001, p. 13, grifo
nosso) descreve: “Nicolau de Cusa € o tnico pensador que concebe a totalidade dos problemas
fundamentais da época a partir de um sé principio metodol6gico e que, gracas a este principio,
consegue se assenhorar deles”. E possivel ver que a docta ignorantia traspassa todo o
pensamento do Cardeal de Cusa. Destarte, a partir da docta ignorantia pode-se analisar, por
exemplo, a profundidade com que Nicolau trata do problema da inominabilidade de Deus no
De non aliud*®® ou da questéo do discurso acerca do divino no De docta ignorantia e no De non
aliud, ou da fenomenologia (ainda que ndo seja utilizado este termo) do olhar no De visione
dei'®’; a partir do De pace fidei, podemos ainda conjecturar que do principio da douta ignorancia

se entende o problema ético da diferenca presente nas varias manifestacGes religiosas em que

105 £ importante saber que o termo docta ignorantia ja fora utilizado por outros antecessores de Nicolau. Na
traducdo do De docta ignorantia para o portugués, em nota de rodapé, André (2008, p.1, nota 2) afirma que “A
expressdo ‘douta ignorancia’ encontra-se, por exemplo, no Pseudo-Dionisio [...] € em Agostinho”. No entanto, é
Nicolau de Cusa quem se apoia neste termo para elaborar seu pensamento filoséfico e teoldgico. Destarte, André
(1997, p. 92, nota 75) faz referéncia a um texto do Apologia doctae ignorantiae no qual o préprio Nicolau ressalta
que o principio da “douta ignorancia” lhe foi dado por inspirac¢do divina e que somente apos isso € que procurou
avidamente e encontrou o seu principio figurado de diversas maneiras. Cf. Apologia doctae ignorantiae, h.1l, 17:
Fateor amice, non me Dionysium aut quemqguan theologorum verorum tunc vidisse, quando desuper conceptum
recepi; sed avido cursu ad doctorum scripta contuli et nihil nisi revelatum varie figuratum inveni.

106 Todas as citacdes desta obra na lingua portuguesa/latim s&o da tradugéo de Jodo Maria André: NICOLAU DE
CUSA. O Néo Outro. Trad. Jodo Maria André. Porto/PT: Ed. Imago Mundi, 2012.

107 Porém, nesse texto ndo se discutira acerca desses temas, sdo citados apenas como indicativos, devido o objeto
deste trabalho ser a dimensdo ética do pensamento de Nicolau de Cusa.



48

pelo dialogo se percebe a concérdia. Neste sentido Cassirer tem razdo ao afirmar que em um
unico principio Nicolau concebe a totalidade dos problemas fundamentais e é a partir dele que
percorre 0s mesmos problemas. Ha, portanto, um movimento circular em torno da docta
ignorantia em que seja visto como ponto de partida e ponto de chegada.

Do que fora dito pode-se perguntar: qual a relagdo do desejo natural do homem, saber,
com o conhecer, i.e., 0 que 0 homem deseja tem relagdo com o que ele pode conhecer? O que
ele conhece tem relagdo com o que ele deseja? E importante esta questdo para que se clarifique
a relacdo que ha no pensamento cusano entre o desejo e 0 conhecimento sobre o principio. Em

A visao de Deus o que move Nicolau de Cusa a cagar Deus é o desejo. Afirma nosso autor:

Tu, Deus, és, pois, a propria infinidade, a Gnica coisa que desejo em todo o desejo e
ndo posso aproximar-me mais da ciéncia dessa infinidade, j& que sei que ela é infinita.
Por isso, quanto mais incompreensivel te compreendo, Deus meu, tanto mais te atinjo,
porgue mais atinjo o fim do meu desejo'®®. (A visdo de Deus, cap. XVI, 68-69)

Neste fragmento do De visione dei é possivel notar uma relacdo de desejo com o
conhecimento. O desejo é em si finito, mas torna-se sem fim quando este desejo esta para o
infinito. E pelo reconhecimento do ndo conhecer que mais se aproxima o homem de Deus.
Quanto mais 0 homem reconhece que ndo sabe mais ele desperta em si o desejo de conhecer.

Quando se pensa a investigacdo do termo docta ignorantia em Nicolau de Cusa deve-
se ater-se a relacdo entre amor e conhecimento, tendo em vista que o problema analisado € uma
possivel cognitio experimentalis dei, assim, Deus ndo é um mero objeto de cunho filosofico
para o pensador moselano, mas ha um envolvimento maior do que a relacéo de sujeito e objeto.
Este envolvimento propde uma vinculabilidade, no sentido de que quem pergunta sobre Deus,
pergunta sobre o seu préprio principio e fim. Dai esse vinculo ter afinidade, ou poderiamos
dizer, uma afinidade amorosa, pois se esta a tratar acerca do principio. Além disso, nao se pode
esquecer que a busca pelo conhecimento do principio primeiro é sempre dentro dos limites do
humano: “O homem nao pode julgar a ndo ser humanamente. Com efeito, quando um homem
te atribui uma face, ndo a procura fora da espécie humana, porque 0 Seu juizo esta contraido na
natureza humana” (A Visdo de Deus, VI, 19,). Percebe-se nesta premissa que quando se
investiga a possibilidade de conhecer Deus estdo visiveis os limites da razdo ja que ndo ha como

deixar ou abandonar as paix0es que sao inerentes a natureza humana. Os limites estdo sempre

108 De visione dei, h.VI, XVI, 68-69: Tu igitur, deus, es ipsa infinitas, quam solum in omni Desiderio desidero.
Ad cuius quidem infinitatis scientiam non possum propius accedere, quam quod scio eam esse infinitam. Quanto
igitur te deum meum compreendo magis incomprehensibilem, de tanto plus attingo te, quia plus attingo finem
desiderii mei.



49

presentes, mesmo quando Nicolau de Cusa prope uma outra I6gica para buscar a verdade, isto
é, a l6gica do intelecto a partir da coincidentia oppositorum. Ai ele se defronta com o muro do
paraiso, como poderemos perceber mais a frente. Ora, na logica da razdo existe um limite na

109 entre o infinito e o finito!°. O infinito por escapar a

investigacdo devido a Disproportio
proporcao torna-se desconhecido.
Tendo avancado na especulacdo do principio da “douta ignorancia” pode-Se agora
analisar o dinamismo na relagdo entre docta ignorantia e coincidentia oppositorum*'*. Antes,
é preciso alguns esclarecimentos acerca do maximo absoluto para se entender a relacdo que ha
entre 0 maximo e a coincidéncia dos opostos. Aquilo que Nicolau de Cusa investiga é 0 madximo
ao qual nada pode ser maior, ou seja, este maximo que na fé de muitos povos se cré ser Deus
(A douta ignorancia, I, Il, 5). O primeiro aspecto destacado pelo autor € que 0 maximo € uno
absoluto, por que ele, 0 maximo, é tudo e nele esta tudo por justamente ser 0 maximo. O
segundo aspecto elencado por Nicolau de Cusa com relacdo ao maximo é que nada se lhe opde,

isto €, com ele coincide 0 minimo. O carater de absoluto é posto porque 0 méaximo € em ato

109 De docta ignorantia, w., I, 111, 9: Quoniam ex se manifestum est infiniti ad finitum proportionem non esse, est
et ex hoc clarissimum, quod, ubi est reperire excedens et excessum, non deveniri ad maximum simpliciter, cum
excedentia et [p.9] excessa finita sint. Maximum vero tale necessario est infinitum. Nicolau de Cusa expressa
claramente nesta citacdo acima do De docta ignorantia o que ele apresenta como desproporg¢éo, tendo em vista
que o maximo absoluto ndo admite o excedente e o excedido, ambos estdo para o finito. E a natureza infinita do
absoluto que determina os limites do conhecimento humano sobre o principio infinito como destaca Brasa Diez
(1989, p. 130): “La naturaleza infinita del Absoluto determina el limite del conocimiento humano, hasta el punto
que lo Absoluto sélo puede ser correctamente pensado como ocultamiento. Limite no significa una barrera entre
lo trascendente, en sentido medieval y lo inmanente, sino como el ambito inobjetivable dentro del cual se despliega
la fuerza de la razdn en su progresiva aproximacion a la Verdad de acuerdo a sus leyes formales”.

110 André (1997, p. 90-91), apoiando-se em Klaus Jakobi: Die Methode der cusanischen Philosophie, faz uma
leitura assaz interessante do termo infinito em que é posto no De docta ignorantia com relacdo a sua despropor¢édo
ao finito. E observado que Nicolau de Cusa traz o termo infinito como um pressuposto absoluto e ndo como algo
que necessite de justificativa. Afirma André: “E, face a esse absoluto pressuposto, o método humano de
investigacao revela-se profundamente desadequado, precisamente porque o que com esse absoluto pressuposto se
confronta, ¢ a finitude em que 0 homem se movimenta, ou por outras palavras, o superlativo (e o absoluto é um
superlativo) ndo estd ao alcance do comparativo por mais eminente que esse comparativo se exerca”. H4 um
momento no De pace fidei, obra escrita em 1453, em que o Cardeal explica que tomando Deus enquanto criador
(ut creator) podemos dizer que é Pai, Filho e Espirito Santo. Mas, enquanto infinito (ut infinitus) ndo podemos
dizer nada dele: “Deus, enquanto criador, € trino e uno; enquanto infinito, nem trino, nem uno, nem nada daquilo
que se possa dizer” (A paz da fé, 2002, Cap. VII, 21, p. 38). Nicolau de Cusa, mostra, portanto, os limites e as
condicBes dentro das quais é possivel dizer de modo adequado algo sobre Deus. (André, 2008).

111 Sopre a coincidentia oppositorum afirma Alvarez Gomez (2002, p. 17-18): “Cualquiera que se haya adentrado
de algin modo em su obra puede decir, sin temor a equivocarse, que lo més caracteristico es la coincidéncia de
opuesto, ‘coincidencia oppositorum’. [...] Esa caracteristica aparece ademas, aludida o expresamente enunciada, a
lo largo de muchos capitulos de su obra, como el principio que permite articular con sentido y estructurar
coherentemente los elementos de que consta. [...] Posibilita también el acceso al contenido fundamental desde
diferentes perspectivas.” Cf. ALVAREZ GOMEZ, Mariano. Concordancia en la diferencia segtin Nicol4s de Cusa.
In: ALVAREZ GOMEZ, Mariano & ANDRE, Jodo Maria. Coincidencia de Opuestos y Concordia: Los
Caminos del Pensamiento en Nicolds de Cusa. Actas del Congreso Internacional celebrado en Coimbra y
Salamanca los dias 5 a 9 de noviembre de 2001. Tomo Il. Salamanca: Sociedad Castellano-Leonesa de Filosofia,
2002, p. 17-36.



50

todo o ser possivel. O maximo € tudo o que pode ser em ato, ndo existe possibilidade de ser, 0
maximo absoluto é.

Nicolau de Cusa aponta primeiramente 0 maximo absoluto como coincidéncia entre
maximo e 0 minimo, porque em sentido absoluto 0 maximo € absolutamente em ato todas as
coisas que podem ser e 0 € de tal modo que é fora de qualquer oposicdo, assim 0 minimo
coincide com o maximo. Contudo, é necessario entender que estes termos, maximo e minimo,
sdo tomados por ele como transcendentes, isto €, com significado de modo absoluto. A razédo
ndo atinge a coincidéncia dos opostos pelo fato de ela transcender o intelecto humano e este
ndo poder “[...] combinar os contraditdrios no seu principio pela via da razdo [...]”**? (A douta
ignoréncia, I, 1V, 12). A razdo caminha pelas coisas que lhe sdo claras por natureza, isto é, ela
caminha pelas coisas finitas, o infinito escapando a sua ldgica, deixa-a longe desta forca, assim,
sO se pode ver incompreensivelmente a maximizacdo absoluta como infinito acima de todo
discurso da razéo.

No De docta ignorantia, o problema da busca do principio é resolvido justamente na
Coincidentia Oppositorum, pois em Deus esta complicado todos os contrarios e tudo é de
acordo com a providéncia divina, como afirma nosso pensador: “[...] assim a providéncia de
Deus complica infinitas coisas, tanto as que acontecem, como as que ndo acontecem mas podem
acontecer, e ainda as coisas contrarias, do mesmo modo que o género complica as diferencas
contrérias [...]"*!3 (A douta ignorancia, I, XXII, 68). Ademais, deve-se observar que no De
docta ignorantia, em primeiro lugar, a complicacdo dos opostos é o que Nicolau chama de
méaximo absoluto e, em segundo lugar, que a razdo ndo atinge a coincidéncia dos opostos, por
isso a insisténcia de elevar o intelecto para além da forca dos vocabulos.

A busca pela compreensdo do maximo absoluto, infinito, torna-se dificil pela
desproporc¢éo que ha entre o infinito e o finito. Se a desproporcao impossibilita 0 conhecimento
de Deus, assim, também, impossibilita nomea-lo com precisdo. No &mbito do infinito ter-se-ia
gue encontrar um nome que seja infinito, todavia, a nomeagéo faz parte do processo da razéo,
finita. Destarte, sempre havera um nome que seja mais preciso que outro. O moselano, a partir
do capitulo XXIV até o final do livro | do De docta ignorantia, ira investigar o nome do maximo
absoluto. A natureza de Deus enquanto infinita supera a razdo humana e esta ndo pode
compreendé-Lo, desta mesma forma Deus supera todo nome que a raz&o possa atribuir-lhe. Ndo

obstante, se se ater as afirmacdes e intuicdes cusanas pode-se perceber que ha uma condugéo

112 De docta ignorantia, 1, IV, 12: [...] qui nequit contradictoria in suo principio combinare via rationis [...].
113 De docta ignorantia, I, XXII, 68: [...] ita dei providentia infinita complicat tam e aquae evenient quam quae
non evenient, sed evenire possunt, et contraria, sicut genus complicat contrarias differentias.



51

no seu discurso para que 0 maximo seja compreendido como coincidéncia dos opostos. Pode-
se, portanto, afirmar que, & luz do De coniecturis, a Coincidentia Oppositorum ou Maximo
Absoluto é o modo como no De docta ignorantia Nicolau de Cusa compreende intelectualmente
a Deus. A Coincidentia Oppositorum no De docta ignorantia é o nome de Deus (GONZALEZ
RIOS, 2010), ndo enquanto determinacdo, mas enquanto caminho que conduz ao seu fim, fim
este que em si € a verdade inefavel 114,

No De visione dei o fildsofo alem&o apresenta a douta ignorancia na metafora do “muro
do paraiso” em que ao discorrer o lugar onde Deus se mostra também discorre sobre a
impossibilidade da razdo. Ademais, o cardeal insiste em afirmar ter descoberto este lugar em
que de modo desvelado e cercado pela coincidéncia dos contraditérios estd Deus. A
Coincidentia Oppositorum € o muro, e para Deus poder ser visto deve o olhar traspassar este
muro. E para l4 da Coincidentia Oppositorum que se pode ver Deus, nunca aquém. E necessario
superar os limites do pensamento racional (Ratio) e elevar-se também para 14 do pensamento
intelectual (Intellectus). Se no De docta ignorantia Nicolau termina por compreender 0 maximo
absoluto como Coincidentia Oppositorum e, portanto, como um nome de Deus, no De visione
dei, parece que Nicolau se da conta que nem uma logica da razdo nem uma ldgica do intelecto
alcancam a Deus. Para se ver a Deus deve-se transcender ambas as ldgicas. Deus esté para além
da Coincidentia Oppositorum:

Por isso te dou gracas, meu Deus, por me teres revelado que ndo ha outra via para
aceder a ti sendo aquela que a todos os homens, mesmo aos fildsofos mais doutos,
parece completamente inacessivel e impossivel, porque tu me mostrastes que néo
podes ser visto sendo onde se depara e se nos opde a impossibilidade. E reanimastes-
me, Senhor, alimento dos fortes, a fim de me forgar a mim proprio, porque a

114 A discusséo sobre o nome de Deus inicia-se a partir do capitulo XXIV até o capitulo XXV]1, sendo desta forma
0 ultimo tema do livro primeiro da obra De docta ignorantia. Nestes capitulos Nicolau de Cusa trata dos homes
de Deus a partir da teologia afirmativa, da perspectiva dos pagaos até chegar a teologia negativa. Contudo, 0 bispo
de Brixen entende que “Todos esses nomes sdo nomes que explicam a complicacdo do unico nome inefavel” (A
douta ignorancia, I, XXV, 84) e, de forma conclusiva afirma que “a precisdo da verdade resplandece de modo
incompreensivel nas trevas da nossa ignorancia” (A douta ignorancia, I, XXVI, 89). Destarte, 0 que esta por tras
do conceito de douta ignorancia, ao que parece, é a busca pelo inominavel nome de Deus. Nicolau se propusera a
buscar um nome adequado para nominar o principio divino [...] mostrou-nos que a questdo da nominabilidade
divina ou da sua inominabilidade seguia pari passu o problema da sua incompreensibilidade, como bem destaca
Teixeira Neto (2017). E o ndo compreender ou 0 compreender ndo compreendendo o principio divino que esta por
trds da ideia da douta ignorancia. Luis Gonzélez (2005, p. 5) em sua introducéo a traducéo espanhola do De non
aliud afirma que a teoria filosofica de Nicolau de Cusa “podria entenderse como una doctrina sobre los nombres
de Dio, una investigacion de las posibles formulas de designacion del Absoluto, que de suyo es inefable”.
Santinello (1987, p. 39) vai considerar a questdo acerca da discussdo entre teologia negativa ou teologia afirmativa
como “molto tradizionale e quasi d’obbligo in una posizione speculativa inspirata al neoplatonismo”. Theruvathu
(2010, p. 33) apds apontar a existéncia de uma certa tradicdo acerca da inefabilidade, aponta esses Ultimos
capitulos, do De docta ignorantia que tratam dos nomes divinos, como referenciais que justificam tal tradicao, até
afimar que um nome apropriado a Deus ¢ o inefavel: “In short, the ineffabilis-instances in De docta Ignorantia 1
affirm that there is only one proper name for the absolute maximum and that it is ineffable. In this context, we can
determine the meaning of the term 'ineffable’ as 'indefinable or indescribable'.” (THERUVATHU, 2010, p. 34).



52

impossibilidade coincide com a necessidade. E descobri o lugar em que de modo
desvelado te descobres, cercado pela coincidéncia dos contraditorios. E esse 0 muro
do paraiso em que habitas; a sua porta guarda-a o espirito altissimo da razdo, que nao
fraqueara o acesso a ndo ser que seja vencido. Por isso, € para la da coincidéncia dos
contraditérios que poderas ser visto e nunca aquém dela'®®. (A visdo de Deus, 1X, 37,
grifo nosso).

A razdo segue uma linha logica que ndo permite a coincidéncia e sim a oposi¢ao ou a
separacdo, o que Aristdteles ja dissera em sua Metafisica quando trata sobre o principio de ndo
contradicdo’!®. A razdo ndo concebe a ideia de haver uma coincidéncia entre 0s opostos. Assim
como Aristoteles pensara a realidade fisica como oposi¢do, Nicolau de Cusa também vé
oposicdo na realidade. Ndo é que Nicolau de Cusa desvalorize ou negue a logica de nao
contradicdo, € que ela se manifesta impotente no que tange ao conhecimento de Deus. Assim,
a instituicdo da nova logica faz substituir a ratio pelo intellectus, o conhecimento conceitual e
discursivo pela viséo intelectual que traz para o centro o principio da coincidéncia (COLOMER,
1964)1Y7,

Olhando para o mundo sensivel Nicolau ndo vé outra coisa sendo diversidade, que é um
fato; alteridade, que se da pela existéncia de uma coisa e outra coisa singularmente; e
separacdo/divisao, devido estar tudo distribuido e dividido. Tem a razdo a fungao de separar as

coisas, distinguindo uma coisa de outra coisa. A partir desta especulacdo, o Cardeal de Cusa ira

115 De visione dei, h. VI, IX, 37: Quapropter tibi gratias ago, deus meus, quia patefacis mihi, quod non est via
alia ad te accedendi nisi illa, quae omnibus hominibus, etiam doctissimis philosophis, videtur penitus
inaccessibilis et impossibilis, quoniam tu mihi ostendisti te non posse alibi videri quam ubi impossibilitas occurrit
et obviat. Et animasti me, domine, qui ES cibus grandium, ut vim mihi ipsi faciam, quia impossibilitas coincidet
cum necessitate. Et repperi locum in quo revelate reperieris, cinctum contradictoriorum coincidentia. Et iste est
murus paradisi, in quo habitas, cuius portam custodit spiritus altissimus rationis, qui nisi vincatur, non patebit
ingressus. Ultra igitur coincidentiam contradictoriorum videri poteris et nequaquam citra.

116 Metafisica, A, 4, 1005b, 17-30, p. 144-145: “E impossivel que a mesma coisa, a0 mesmo tempo, pertenga e nao
pertenga a uma mesma coisa, segundo 0 mesmo aspecto (e acrescentem-se também todas as outras determinagdes
gue se possam acrescentar para evitar dificuldades de indole dialética). Este é o mais seguro de todos 0s principios:
de fato, ele possui as caracteristicas acima indicadas. Efetivamente, é impossivel a quem quer que seja acreditar
gue uma mesma coisa seja e ndo seja, como, segundo alguns, teria dito Heraclito. Como efeito, ndo é preciso
admitir como verdade tudo o que ele diz. E se ndo é possivel que os contrarios subsistam juntos no mesmo sujeito
(e acrescente-se a essa premissa as costumeiras explicagdes), e se uma opinido que esta em contradicdo com outra
é o contrario dela, é evidentemente impossivel que, a0 mesmo tempo, a mesma pessoa admita verdadeiramente
que a mesma coisa exista e ndo exista”.

117 Colomer (1964) chega a afirmar que “M4s que negar el principio de no contradiccion, el Cusano lo reduce al
orden de la razon discursiva y de su objeto propio, el ser finito, y reserva el principio de coincidencia para la vision
intelectual del ser infinito”. ApGs apontar ese movimiento que Nicolau de Cusa faz, o intérprete elenca trés motivos
do principio da coincidentia, a saber: ontolégico, gnosiolégico e mistico. O primeiro se justifica pela a
anterioridade do Ser absoluto — Uno — em relacéo a diversidade, concluindo que Deus, enquanto exemplar original
de tudo, complica de modo coincidente na unidade, e no mundo se explica na diversidade. O segundo motivo se
justifica como consequéncia do primeiro, pois o intelecto tende a coincidéncia e a razdo se move na oposicéo, dai
gue Deus, enquanto Unidade exemplar e originario, poder ser conhecido pelo intelecto a luz do principio de
coincidéncia. O terceiro e Gltimo motivo se justifica pela absoluta transcéncia de Deus, isto é, Ele esta além da
dialética do Uno e do Madltiplo. O principio da coincidéncia passa a ser metaférico como que um muro que da
acesso, mas nao revela, € o muro do paraiso onde Deus habita. Colomer chama a atengdo para 0 modo de
conhecimento que se d& no &mbito do intelecto, € um conhecimento intellectualiter, ndo pleno ou divinaliter.



53

falar do que antecede a diversidade, a alteridade e a diviséo. Para a diversidade a Unidade, para
a alteridade a lgualdade, para a separagdo/divisdo a Conexdo/Nexus'?8,

A justificativa dessa concepcao trinitaria do mundo, por um lado, o Cardeal a encontra
em sua fé cristd, como também em outros credos, quando afirma que ndo houve nenhum povo
que ndo tenha adorado Deus e acreditasse que fosse 0 méximo em sentido absoluto, por outro
lado, a partir do que Pitagoras afirma sobre a unidade matematica. Afirma nosso autor:

Constatamos que Marco Varrdo, nos livros sobre a Antiguidade, referiu que os
Sissénios adoravam a unidade como maximo. Mas Pitagoras, homem de grande fama
e autoridade indiscutivel, afirmava que aquela unidade é trina. Examinando a verdade
desta afirmac&o e elevando ainda mais o espirito, digamos de acordo com o que foi
exposto: ninguém duvida de que aquilo que precede toda a alteridade seja eterno. Na
verdade, alteridade é o mesmo que mutabilidade. Mas tudo aquilo que precede
naturalmente a mutabilidade é imutavel e, por isso, eterno. Com efeito, a alteridade
consta de uma coisa e de outra. Por isso, a alteridade, assim como o numero, é
posterior a unidade. A unidade é, pois, por natureza, anterior a alteridade, e, porque a
precede naturalmente, a unidade ¢ eterna.'*® (A douta ignorancia, I, V11, 18).

118 Teixeira Neto (2017) em “Nexus: da relacionalidade do principio a ‘metafisica do inomindvel’ em Nicolau de
Cusa” trata acerca das conjecturas sobre a unidade da trindade do principio onde mostra a relagdo
Unitas/Aequalitas/Conexio, faz isso numa perspectiva de trazer as fontes do pensamento cusano sobre
unidade/igualdade/conexdo a partir do Apologia doctae ignorantiae tendo em vista que Nicolau de Cusa fora
acusado primeiro por Wenck de ter eliminado a Trindade falando da coincidéncia do Criador e da Criatura; Depois,
Pierre Duhem em 1909 num texto cujo o titlo é “Thierry de Chartres et Nicolas de Cues” acusa Nicolau de Cusa
de ter plagiado Thierry de Chartres. Duhem ao referir-se aos capitulos 7 e 8 do De docta ignorantia de Nicolau de
Cusa, afirma que é “un résumé mal fait”. Teixeira Neto (2017, p. 86) resume a relagcdo problemética de onde
emerge as acusagdes: “No ambito da simplicidade divina ndo se da alteridade que é contraria a unidade, ou seja,
nesse ambito alteridade e unidade ndo podem possuir um significado numérico. Portanto, a alteridade numérica
ndo convém a Trindade divina”. Ademais, Teixeira Neto faz o esforgo de apontar de forma mais ampla e detalhada,
num artigo publicado pela Sintese-Revista de filosofia, 0 modo como se da a relagdo da Trindade numa perspectiva
ontoldgica e ndo numérica mediante a relagdo entre Nicolau de Cusa e Thierry de Chartres, Cf. TEIXEIRA NETO,
2013. p. 257-277. No periodo do Renascimento parece que houve um grande interesse no ambiente filoséfico do
século XII justamente na questdo da relacdo do Uno e do multiplo; assim, Rusconi apresenta, a partir de um artigo
de Hoenen intitulado “Speculum Philosophiae Medii Aevi: Die Handschriftensammlung des dominikaners Georg
Schwartz” publicado em 1994, alguns nomes do século XII que poderiam ter influenciado o pensamento do século
XV com relagdo a este assunto. Dentre esses nomes citados esta o de Thierry de Chartres. Das obras de Thierry,
h& uma que chama a atencdo, os comentarios ao opUsculo De trinitate de Boécio, Incipit: Librum hunc, em que
pode haver algum tipo de relagdo com Nicolau de Cusa, contudo Rusconi (2012, p. 102) afirma: “[...] una lectura
superficial de los comentarios de Thierry de Chartres hace llamar facilmente la atencion respecto del parecido com
los textos cusanos [...]. Que Nicolas haya conocido la obra de Thierry ya sea de manera directa o indirecta no es
un dato que poseamos. Por otro lado, en toda la obra cusana sélo es posible localizar un lugar que podria constituir
una referencia a Thierry, aunque estas lejos de ser evidente que el Cusano se refiera efectivamente a él. En su
Apologia doctae ignorantiae describe a un del De trinitate de Boécio respecto del que afirma que seria ‘facilmente
el de mas clara inteligencia —ingenium- de entre todos los que haya leido’. Este comentador, cuyo nombre no
menciona, habria dicho que ‘en lo divino no hay numero, en donde la unidad es trinidad’. En la Edicion Critica de
la obra los editores anotan que la referencia es al Commentum i.e. al mencionado Librum hunc de Thierry de
Chartres”. Ao que parece, mesmo com a ndo existencia de estudos verdadeiramente sistematicos acerca da filosofia
de Thierry como possivel fonte do pensamento cusano, exceto algunas indica¢@es de pesquisas que Rusconi (2012,
p. 104-115) faz; o problema da acusacdo de plagio é resolvida no fato de que ha uma inegavel proximidade entre
ambos pensadores, Thierry e Nicolau, contudo, Rusconi (2012) afirma que ndo se encontra um exercicio no
pensamento cusano que possa indentificar o seu modo de tratar a questdo da unidade e alteridade com as
probationes arithmeticae de Thierry de Chartres. Assim, o fato de ambos pensamentos se aproximarem néo diz
gue tenha havido plagio.

119 De docta ignorantia, w., I, V11, 18: Reperimus Marcum Varronem in libris Antiquitatum annotasse Sissennios
unitatem pro maximo adorasse. Pythagoras autem, vir suo aevo auctoritate irrefragabili clarissimus, unitatem



54

Se observamos com atencdo, ha um detalhe na citacdo acima, Nicolau se apoia na
premissa pitagorica da trindade na unidade, mas propde que elevemos ainda mais o espirito.
Assim, parece que para entender este movimento € preciso superar a matematica de Pitagoras
e ndo entender a unidade somente no ambito da ciéncia matematica. Logo, o exposto corrobora
com o que o autor diz no passo 3 da mesma obra sobre 0 nUmero ndo estar apenas no &mbito
da quantidade, mas em todas as coisas que possam concordar ou diferir em substancia ou
acidente. Deste modo, aqui esta o primeiro pressuposto acerca da anterioridade da Unidade com
relacdo a diversidade. Quando se avanca numa lectio speculantis no De docta ignorantia

Nicolau trata do segundo pressuposto que é a desigualdade como posterior a Igualdade, afirma:

O igual est4, de facto, entre 0 mais e 0 menos. Por isso, se subtrais 0 que esta a mais,
ficara igual. Mas se for menos, subtrais ao outro aqui que esta a mais e tornar-se-a
igual. E poderas proceder deste modo até que, subtraindo, chegarés aos elementos
simples. [...] Portanto, a igualdade precede naturalmente a desigualdade. [...] a
igualdade é eterna®®. (A douta ignorancia, I, VII, 19).

Percebemos assim que Nicolau até este ponto ndo se apoia somente na matematica de
Pitagoras, mas propde a elevacdo do espirito num secreto e oculto siléncio em que ndo resta
mais nada da ciéncia nem do conceito i.e. ndo ha nimero*?!. Desta forma, ele resolve dois

problemas: o da unidade e o da igualdade como anteriores a diversidade e a desigualdade

illam trinam astruebat. Huius veritatem investigantes, altius ingenium elevantes dicamus iuxta praemissa: Id,
quod omnem alteritatem praecedit, aeternum esse nemo dubitat. Alteritas nanque idem est quod mutabilitas; sed
omne, quod mutabilitatem naturaliter praecedit, immutabile est; quare aeternum. Alteritas vero constat ex uno et
altero; quare alteritas sicut numerus posterior est unitate. Unitas ergo prior natura est alteritate et, quoniam eam
naturaliter praecedit, est unitas aeterna. André (2008, p. 14-15, n. 13 e n. 14) chama ateng¢io para o fato de “a
fonte de Nicolau de Cusa tera confundido Antiquitates de VARRAO com Antiquitates ludaicae (XV, 371-379) de
J. FLAVIUS” por isso a troca de Essénios por Sissénios. Depois, parece que a fonte direta de Nicolau ndo ¢ o
proprio Pitagoras, mas o De septem septenis, VII (PL 199, 961C) de J. DE SALISBURIA. Teixeira Neto (2017,
p. 317, n. 242) diz que: “[...] o0 recurso a autoridade de Pitdgoras permite a Nicolau instalar a sua prépria
especulacéo sobre a trindade no solo do enigma matematico. Porém, Nicolau de Cusa parece se afastar dos
pitagdricos, ao compreender 0 ndmero e as operagdes matemdticas como um simbolo que indica o
incompreensivel. Assim, pode-se compreender em que sentido a unidade absoluta ndo é um ndmero ou ndo é a
unidade matematica. O fundamento de todas as coisas é a unidade absoluta e a unidade matematica & um simbolo
gue indica e direciona o olhar daquele que especula para aquela unidade primeira. Nicolau ndo concebe 0s nimeros
e 0S entes matematicos como substancias ou principios das coisas sensiveis”.

120 De docta ignorantia, w., I, VII, 19: Nam aequale inter maius et minus est. Si igitur demas quod maius est
aequale erit. Si vero minus fuerit, deme a reliquo quod maius est, et aequale fiet. Et hoc etiam facere poteris,
quousque ad simplicia demendo veneris. [...] Sed probatum est aequalitatem praecedere natura inaequalitatem,
quare et alteritatem. Aequalitas ergo aeterna.

121 Cf. De visione dei, h., cap. VI, 21. Segundo Nogueira (2013, p. 180): “Superar toda ciéncia e todo conceito
significa ultrapassar todos os obstaculos em busca da unido com Deus, do encontro face a face ou olhos nos olhos,
se assim podemos dizer”. A proposta de Nogueira ¢ a partir desta perspectica do olhar mostrar outra face da
reflexdo além da relagcdo homem-Deus que seria a relagdo do homem com o outro, tomando como base que em De
docta ignorantia a partir da questdo do conhecimento maximo absoluto leva a discutir o tema do conhecimento a
partir da razdo humana, destarte, pode-se em De visione dei fazer a reflexdo do conhecimento que o homem tem
de si mesmo e da relagdo com o outro.



55

respectivamente. Ademais, na triade Unitas/Aequalitas/Nexus tem que resolver o problema da
conexd&o e divisdo que se aproxima da Igualdade/Desigualdade. Diz Nicolau:

Além disso, se houver duas causas, das quais uma anterior por natureza a outra, o
efeito da primeira sera por natureza anterior ao da segunda. Mas a unidade ou é
conexao ou € causa da conexdo. Dai que algumas coisas sejam consideradas conexas
por estarem simultaneamente unidas. Também a dualidade é divisdo ou causa de
divisdo, sendo, pois, a dualidade a primeira divisdo. Logo, se a unidade é causa de
conexdo, mas a dualidade é causa de divisédo, entdo, tal como a unidade é por natureza
anterior a dualidade, também a conexdo é anterior, por natureza, a divisdo. Mas
divisdo e alteridade so, por natureza, simultaneas. Por isso, a conexdo, tal como a
unidade, é eterna, porque € anterior a alteridade!??. (A douta ignorancia, I, VII, 20).

A ldgica da razéo é o principio de ndo contradi¢cdo. A logica do intelecto é a da
coincidéncia. A razdo ndo alcanca a coincidéncia dos opostos nem o intelecto pensa para além
da coincidéncia, de acordo com o De visione dei*?®. Para além do “muro do paraiso” esta Deus
que o intelecto, guiado pela coincidéncia vé, mas ndo entende. Assim se mostra presente a douta
ignorancia nas suas palavras: “Isto, contudo, transcende todo o nosso intelecto, que ndo pode
combinar os contraditorios no seu principio pela via da razéo, porque caminhamos sé através
daquelas causas que se nos tornam claras por natureza [...]” (A douta ignorancia, I, 1V, 12). Os
limites da razdo iniciam-se a partir deste ponto, em que ndo entende a coincidéncia de
opostost?,

Na obra De non aliud?®, nove anos apds o De visione dei e vinte e dois anos ap6s o De
docta ignorantia, percebe-se uma certa explicacdo, usando termos préprios ao autor, de

fundamentos existentes em sua base filosofica, “a douta ignorancia”. Nicolau de Cusa afirma

122 De docta ignorantia, w., 1, VII, 20: Amplius, si duae fuerint causae, quarum una prior natura sit altera, erit
effectus prioris prior natura posteriores. Sed unitas vel est conexio vel est causa conexionis. Inde enim aliqua
conexa dicuntur, quia simul unita sunt. Binarius quoque vel divisio est vel causa divisionis, binarius enim prima
est divisio. Si ergo unitas causa conexionis est, binarius vero divisionis, ergo sicut unitas est prior natura binario,
ita conexio prior natura divisione. Sed divisio et alteritas simul sunt natura. Quare et conexio sicut unitas est
aeterna, cum prior sit alteritate.

123 Cassirer (2001, p. 22) vai colocar essa contraposicdo de uma ldgica, a aristotélica, racional a uma outra, de
Nicolau de Cusa, intelectual; nos seguintes termos: “Assim, todo e qualquer tipo de teologia ‘racional’ é rejeitado
e substituido pela ‘teologia mistica’. Mas da mesma forma como antes Nicolau de Cusa ultrapassara os limites do
conceito tradicional de légica, agora também seu pensamento ultrapassa os limites do conceito tradicional de
mistica, pois com a mesma determinacdo com que ele nega a compreensdo do infinito através das abstracdes e
categorizacdes logicas, ele também nega a possibilidade de sua compreensdo pelo mero sentimento”.

124 Cf. D’AMICO, 2014, p. 87: “lo méaximo absoluto es uno, es en toda oposicion en tanto coincidentia oppositorum
pero, por lo mismo, no es ninguno de los opuestos. Todos los nombres, puesto que tienen opuestos, deben ser
predicados de él de manera trascendental y en sentido absoluto, a la manera de la predicacion superlativa. Su
caracter desvinculado de toda oposicién hace que pueda ser llamado Uno, pero en tanto tal Uno no tenga oposicion
ni se multiplique”. D’ Amico exibindo os pontos em que aparecem na obra cusana as referéncias a Dionisio, pseudo
areopagita, enaltece o aspecto da anterioridade de Deus perante a coincidentia oppositorum, este que é nenhum
dos opostos como a autora afirma.

125 Cf. GONZALEZ RIOS, 2010, p. 243-246 para maior detalnamento sobre a recepgao, efeito e edigio do De non
aliud.



56

através de Fernando — um de seus dialogantes em De non aliud — que: “é necessario proclamar
o primeiro [principio] que se define a si e todas as coisas” (O ndo-outro, cap. I, 6). A busca no

De non aliud parte deste ponto. O cardeal entende que o principio*?®

que define a si e todas as
coisas € a propria definicdo, e afirma: “a definigdo que tudo define é ndo outro que o definido”
(O né&o-outro, 1, 3). Nicolau entende que o ndo-outro é a definicdo que tudo define. Essa
caracterizacdo nos conduz ao entendimento de que a definicdo se identifica com o absluto que
¢ anterior a afirmacdo e a negacdo, assim, a definicdo de Deus é uma autodenificdo (LUIS
GONZALEZ, 2005)%.

Nicolau de Cusa no De non-aliud deixa visivelmente transparecer o principio da douta
ignorancia perante a investigacdo acerca do principio quando percebe que o principio € anterior
a todos 0s nomes e mostra que essa anterioridade torna impreciso qualquer nome em que se
nomeie o principio, ndo obstante, busca especular nesta obra um nome que dirija o olhar mais

retamente para o principio:

Pois ainda que se atribuam muitos nomes ao primeiro principio, nenhum deles lhe
pode ser adequado, j& que é o principio de todos os homes e de todas as coisas e hada
do principiado antecede todas as coisas; no entanto, é visto pela agudeza da mente,
com mais precisdo, por um modo de significar do que por outro. E também n&o notei
até agora que qualquer significado humano dirija mais retamente o olhar para o
primeiro [principio]. Na verdade, todo significado que é determinado em algo outro
ou no préprio outro, na medida em que todos 0s outros sdo a partir do proprio nao-
outro, ndo conduz, em todo o caso, ao principio*?®. (O n&o-outro, I, 6)

Nicolau de Cusa ao escrever 0 De non aliud tem consciéncia de que ndo hd um nome

que nomeie o principio primeiro devido a anterioridade do principio em relacdo a qualquer

126 E jnteressante ressaltar que é no De non aliud que se destaca o aprofundamento na filosofia do principio-UNO
a partir de Platdo/Proclo e Dionisio, 0 pseudo-areopagita, ou seja, € 0 momento em que se encontra aprofundada a
tradi¢do pagd e cristd em Nicolau de Cusa. Cf. D’Amico, 2014, p. 97: “A pesar del sefialamiento de estas
divergencias, las vinculaciones entre la tradicion filosofica, especialmente la del platonismo procleano, y la
tradicidn cristiana no son dejadas a un lado, sino profundizadas. Las correspondencias entre el pensamiento de
Proclo y el del Areopagita respecto del tema del Principio-Uno como una instancia anterior a toda oposicién y
alteridad, alcanza el punto maximo de expresion en el escrito De non aliud. En esta obra resultan decisivos los
participantes en el didlogo que son presentados al comienzo de esta manera”.

127 LUIS GONZALEZ 2005, p. 8: “El Absoluto es siempre anterior a lo que se busca; més todavia, sin el Absoluto,
Non-aliud, no puede buscarse cualquier cosa que se busque. La definicion de Dios es una autodefinicion; el
Absoluto considerado como Non aliud es previo a toda afirmacién y a toda negacion; es anterior, inefable e
inexpresable mediante un aliud. Debe buscarse en el &mbito de la coincidencia de los opuestos; no es sustancia, ni
ente, ni uno, sino que todo ello existe después del Absoluto [...] El Non-aliud, por tanto, no significa sélo el
idéntico- (el idéntico no es otra cosa que idéntico); es Non-aliud, es decir, precede y comprende todo lo que puede
ser expresado con un nombre”.

128 De non aliud, 11, 6: Nam etsi primo principio multa attibuantur nomina, quorum nullum ei adaequatum esse
potest, cum sit etiam nominum omnium sicut et rerum principium, et nihil principiati omnia antecedat, per unum
tamen significandi modum mentis acie praecisius videtur quam per alium. Neque hactenus equidem comperi
guodcumque significatum humanum visum rectius in primum dirigere. Nam omne significatum, quod in aliquid
aliud sive in aliud ipsum terminatur, quemadmodum alia omnia sunt ab ipso non-aliud, utique non dirigunt in
principium.



57

nome e a todas as coisas. Porém, ele vé no non aliud a via que conduz ao principio inominavel.
Nicolau de Cusa mostra, como pdde-se ver acima, a imprecisdo das palavras'?® diante da
anterioridade do principio, ap0s isso, mostra que ndo se tem outra coisa que a palavra para se

falar do que se vé&, mas mesmo assim essa palavra ndo é mais do que uma via, como ele afirma:

[...] Como nés ndo podemos revelar um ao outro a nossa visdo a ndo ser pelo
significado das palavras, ndo surge, realmente, nenhuma mais precisa que o0 ndo-outro,
embora ndo seja 0 nome de Deus que €é anterior a todo 0 nome que se possa nomear
no céu ou na terra, assim como o caminho que conduz o peregrino a cidade nao é o
nome da cidade*. (O ndo-outro, 11, 7)

Hé& na citacdo acima um exemplo que Nicolau utiliza para deixar claro que o nome é
apenas uma via que conduz o olhar — daquele que especula — ao principio. Destarte, ele quer
deixar claro que 0 nome n&o nomeia o principio e sim conduz a ele. E interessante perceber que
o Cardeal deixa claro que o nome que ele traz como saida para a busca do principio, 0 ndo-
outro®!, ainda ndo é o nome do principio e que este principio ndo pode ser nomeado. Ademais,
ele coloca o ndo-outro como anterior a todo discurso afirmativo ou negativo acerca de Deus.
Sobre isso afirma: “[...] E foi isso que procurei, durante muitos anos, através da coincidéncia
dos opostos, como mostram muitos livros que escrevi sobre esta especulacio”*3? (O n&o-outro,
IV, 12). Na busca por conhecer o primeiro principio Nicolau tem a consciéncia de que por mais
que se investigue ndo se sabe a distdncia em que se encontra 0 pensamento em relacdo ao

principio: “Pois tudo o que ndo se vé com a agudeza dos olhos da mente, mas € investigado

129 |diota de mente, h., I, 58: Quemadmodum enim ratio humana quiditatem operum dei non attingit, sic nec
vocabulum. Sunt enim vocabula motu rationis imposita. Nominamus enim unam rem vocabulo uno et per certam
rationem et eandem alio per aliam, et uma lingua habet propriora, alia magis barbara et remotiora vocabula. Ita
video, quod, cum proprietas vocabulorum recipiat magis et minus, vocabulum praecisum ignorari.

130 De non aliud, 11, 7: [...] Cum nos autem alter alteri suam non possimus revelare visionem nisi per vocabulorum
significatum, praecisius utique li non-aliud non occurrit, licet non sit nomen Dei, quod est ante omne nomen in
caelo et in terra nominable, sicut via peregrinantem ad civitatem dirigens non est nomen civitatis.

131 Na investigacdo das fontes de Nicolau de Cusa é possivel notar aspectos que influenciam o pensador de Cusa.
Cf. D’ Amico, 2014, p. 100: “Curiosamente, Proclo y Dionisio sostuvieron esta misma idea con otro vocabulario,
expresaron que lo uno absoluto es ‘otro de todo’ (héteron panton). EI Cusano pudo leer en las versiones latinas de
las obras de estos neoplatonicos la expresion ‘alterum omnium’ y advertir la carga negativa de este ‘Otro’. Lo
‘Otro de todo’ es lo ‘no-mdaltiple’, mas aun la negacion misma de la multiplicidad, pero no en sentido privativo
sino en tanto causa sobreabundante que es todo en todo y nada de todo. Asi, este ‘Otro’ que, en el texto cusano, se
entiende como lo ‘No-otro’ resulta ser lo ‘Otro de los otros’ (aliud aliorum). Asi lo expresa en una de las
proposiciones que pospone a la obra; ‘Quien ve cémo lo no-otro, que es lo otro de lo otro mismo, no es lo otro
mismo; aquel ve lo otro de lo otro mismo, lo cual es lo otro de los otros...””.

132 De non aliud, IV, 12: [...] et istud est, quod per oppositorum coincidentiam annis multis quaesivi, ut libelli
multi, quos de hac speculatione conscripsi, ostendunt.



58

pelarazdo, ainda quando parece aproximar-se muito do verdadeiro, ndo chega, todavia, a Gltima
certeza”'® (O ndo-outro, XIX, 87).

Pdde-se observar que Nicolau no De docta ignorantia pensava a Coincidentia
Oppositorum de um modo como sendo Deus. Contudo, na obra subsequente De coniecturis,
como em outras, o autor avalia sua concepcdo acerca dessa tese, e Deus € visto como que
antecedente & propria coincidéncia dos opostos!®*. No De visione dei a Coincidentia
Oppositorum é pensada como a logica do intelecto em que os contraditdrios coincidem, porém,
para se compreender Deus tem que transcender o muro da Coincidentia. No De non-aliud, por
sua vez, Nicolau parece insistir na radical anterioridade divina com a relagdo a qualquer coisa
que se possa dizer ou pensar d’Ela. O N&o-outro ndo € a raiz da oposi¢do ou da coincidéncia
dos opostos. Embasado no pensamento de Dionisio, pseudo areopagita, que viu Deus como
oposicao dos opostos sem oposicdo (oppositorum vidit oppositionem sine oppositione) Nicolau

afirma a anterioridade divina que ¢ oposi¢ao “antes” dos opostos:

Pois tal como vé que a contradicéo nas proposi¢des que se contradizem é a contradigao
do que se contradiz, assim veria, antes dos contraditérios, a contradicdo antes da
contradicao referida, tal como o tedlogo Dionisio viu Deus como oposi¢do dos opostos
sem oposicdo. Com efeito, & oposi¢do antes dos opostos nada se opde. *** (O nao-
outro, XIX, 89, grifo nosso)

O Cardeal quando pensa a respeito da oposicdo dos opostos sem oposicdo deixa
transparecer sempre a ideia de anterioridade do principio. Aqui, 0 que se pretende dar énfase, a
partir do conceito de Non aliud, é que ha uma unidade ontoldgica que é anterior a tudo e que,
segundo Luis Gonzalez (2005), € principio de ser e conhecer e este € autossuficiente — tal

principio Nicolau também entende como Maximo — e nele ndo ha oposicdo™®. Ou seja, o

133 De non aliud, XIX, 87: Omnia enim, quae oculi mentis acie non videntur, sed ratione investigantur, tametsi
verum admodum appropinguare videantur, nondum tamen ad ultimam certitudinem pervenerunt. Ultima autem et
omni ex parte cumulata certitudo visio est.

134 De coniecturis. h. 111, 1, VI, 24: Acute igitur, quantum vales, haec concipe. Nam in ante expositis ‘De docta
ignorantia’ memor sum de deo me intellectualiter saepe locutum per contradictorium copulationem in unitate
simplici.

135 De non aliud, X1X, 89: Sicut enim in contradicentibus contradictionem esse contradicentium contradictionem
vidit, ita ante contradicentia contradictionem ante dictam vidisset contradictionem, sicut Dionysius theologus
Deum oppositorum vidit oppositionem sine oppositione. Oppositioni enim ante opposita nihil oponitur.

136 Nicolau de Cusa em De theologicis complementis (1453) quando esta tratando da coincidéncia de Deus
enquanto medida (mensura) e da criatura e das outras coisas enquanto medidas (mensuradas), primeiro afirma que
a verdade da medida (Deus) s6 é conhecivel a si mesma, ou seja, s6 a medida pode se conhecer; ademais em todas
as coisas aquém do infinito estd a proporcdo. Desta forma o cardeal afirma em De theologicis complementis,
h.X/2,, 13: Veritas igitur, quae est ipsa rerum mensura, non est comprehensibilis nisi per se ipsam, et hoc videtur
in coincidentia mensurae et mensurati. In omnibus enim citra infinitum differunt mensura et mensuratum
secundum plus et minus, in deo vero coincidunt. Oppositorum igitur coincidentia est ut periferia circuli infiniti,
oppositorum distantia est ut periferia polygoniae finitae. Est igitur in theologicis figuris complementum eius, quod
sciri potest, hoc scire scilicet, quod differentia inter finita mensurae et mensurati est in deo aequalitas seu



59

pressuposto de oposi¢do dos opostos sem oposicdo é para indicar a anterioridade da unidade
com relagdo a qualquer outro, pois “a oposi¢do antes dos opostos nada se opde”.

Ao passar pela doutrina cusana da douta ignorancia percebe-se que ndo ha saber mais
verdadeiro que o ndo saber, ou seja, a ignorancia, que, bem compreendida torna-se douta®.
Afirma D’ Amico (2005, p. 267, tradugéo e grifo nossos) que: “nada, portanto, com relagdo ao
conhecimento pode acontecer sem considerar a ignorancia, pois nenhum saber pode dar-se sem
a consideragao da regra fundamental, ou seja: a precisdo da verdade é inalcancavel”!®, Resta
perguntar: que douta ignorancia é essa que se deve procurar? Nicolau de Cusa diz: “Seja
louvado o criador; na compreensao da sua esséncia torna-se breve a investigagéo das ciéncias,
a sabedoria considera-se ignorancia e a elegancia das palavras vaidade”**° (A douta ignorancia,
I, XVI, 44).

Se observarmos bem, o dinamismo conjectural que se da na busca pela Verdade absoluta
tem sua radicacdo no conceito de contractio, que por sua vez € a raiz da ética em Nicolau de

Cusa, e podemos afirmar que todo o dinamismo conjectural na busca do conhecimento de Deus

coincidentia. Unde ibi mensurans est rectitudo infinita, et circularis infinita est mensurabilis per rectitudinem, et
mensurare est unitas seu nexus utruisque. Complementum igitur in theologicis est aspicere ad principium, ubi ea,
quae opposita reperiuntur in finitis, sint in coincidentia. Non possumus concipere aliqua esse alba, nisi sint
albedine alba; sic nec concipimus aliqua esse opposita, nisi sint oppositione opposita. Oppositio igitur est
oppositorum coincidentia et aequalitas. Luis Gonzéles (2005, p. 7) afirma acerca do conceito de Non aliud como
anterioridade e principio de ser e conhecer: “La precedencia del Non-aliud sobre todas las cosas es absoluta; pero
la anterioridad debe entenderse como identidad o autoidentidad, en si misma y no por relacion a otra cosa: el
primer principio es autosuficiente, y al mismo tiempo, como veiamos antes, es principio de la definicion de todas
las cosas. El Non-aliud es principio del ser y del conocer, en si mismo y respecto a todo lo demas. Es el Absoluto
en cuanto principio fundante Suprimido el No-otro, desaparece el ser de cualquier cosa; si se suprime el Non-aliud
es imposible conocer algo. Expresiones que son similares a otras conocidas de diversas obras-del Cusano; la méas
grafica y expresiva es a mi juicio, ésta: suprimido el infinito queda nada”.

137 A douta ignorancia traz em sua raiz ética o pluralismo de ideias e expressdes, e isso se da mediante a forca do
principio primeiro que ndo pode ser reduzido a unicamente uma expressdo. Em termos atuais e religiosos,
poderiamos dizer que uma religido ndo conseguiria sozinha abarcar a forga expressiva de Deus. Aquelas que se
afirmam como tal, acabam por cair num fundamentalismo. Pereira (1992, p. 216) em um artigo bastante
interessante afirma que: “Doutrinal e definitivo, insensivel a dimensio transracional e simultaneamente temporal
da propria razdo, o fundamentalismo é uma anti-hermenéutica na sua recusa pertinaz de toda a interpretacéo, que
Ihe possa disputar o dominio. A absolutiza¢do de uma visdo fragmentaria, abstracta e acritica, que se converte em
concepcdo Unica de mundo, com exclusao e condenagdo de todas as que diferem, é o trago que interliga todas as
variantes de fundamentalismo religioso mugulmano, protestante, catélico, hinduista, budista, etc. e filos6fico”. Em
outro momento deste mesmo artigo afirma: “O grande inimigo de qualquer fundamentalismo é o pluralismo
inaugurado pelas liberdades basicas do homem moderno, mormente pela liberdade de crenca, pela liberdade de
consciéncia e pela liberdade de religido” (PEREIRA, 1991, p. 223). Ora, percebe-se com isso que o principio da
“douta ignorancia”, pensado no século XV, encontra-se adiantado em sua forga de expressao dialética e dialdgica.
André (2005, p. 23) sem citar a ideia da “douta ignorancia” apresenta seus efeitos nos tempos de hoje: “[...] exige
hoje que se ndo entenda a fragmentagdo como um ponto de chegada, mas antes como um ponto de partida para um
diélogo plural e para uma educagédo intercultural, que, sem deixar de respeitar a diferenca, potencie a sua riqueza
numa fecunda concepgéo de unidade”.

138 D’ Amico (2005, p. 267. Tradugdo e grifo nossos): “nada, pues, en torno a los saberes puede darse por fuera de
la ignorancia pues ningun saber puede darse por fuera de su regla fundamental: a saber la que indica que la
precision de la verdad resulta inalcanzable”.

1% De docta ignorantia, w., I, XVI, 44: Laudetur creator, in cuius essentiae comprehensione inquisitio
scientiarum abbreviatur et sapientia ignorantia reputatur et elegantia verborum fatuitas.



60

resplandece na concepgio de uma dimensao ética. E por ndo haver proporcéo entre o finito e o
infinito que a mente humana se confrontrard com os seus limites, ocasionando, assim, no
reconhecimento da “douta ignorancia” como saber maximo. Ora, a maxima da contragdo € que
dado um finito qualquer, sempre serd possivel dar, necessariamente, um finito maior ou
menor'#°, Nesse sentido, 0 mundo é um complexo de entes contraidos em singularidades, posto
que néo existe o universal sem ser no singular, por exemplo, ndo existe a humanidade se ndo
existir Tiago, Maria, etc.. Dada essa afirmacao, podemos avangar para a concep¢ao de homem

e o lugar que este ocupa dentro do arsenal filosofico de Nicolau de Cusa.

140 Cf. De docta ignorantia, w., 11, I, 96.



3 0 LUGAR DO HOMEM

Na secdo anterior observou-se a forca conceitual da metafisica cusana em que ha um
engajamento relacional no que tange ao envolvimento de Nicolau de Cusa com o seu objeto de
desejo intelectual, Deus. No processo de caga — para usar uma metafora do nosso autor — alguns
conceitos emergem e sdo caros a sua filosofia, € o caso de coincidentia oppositorum, docta
ignorantia, complicatio, contractio e explicatio, que mostram o0 modo que nosso autor interpreta
a relacdo entre Deus e 0 homem. Nisso, foi-nos possivel detectar a inflexdo que o moselano faz
ao tratar do problema gnosioldgico de Deus, isto €, ao pensar sobre a possibilidade de
compreensdo ou conhecimento de Deus ele discute os limites daquilo que o homem enquanto
mens viva pode conhecer. Destarte, acaba por tratar de forma implicita acerca de uma
antropologia desde o livro I (REINHARDT, 2015) de sua primeira obra filosofica, onde
apresenta 0 homem como ser de desejo. Ndo obstante, percebemos que é no conceito de
contractio que esta a radicacdo do dinamismo de busca pela verdade. Do mesmo modo, 0
conceito radica, como pressuposto, a dimensdo antropoldgica e ética. Cada ente criado, pela sua
contracdo, € singular. O homem pela sua singularidade e contracdo tem a determinacdo
corporal, mas por outro lado abre-se a uma dimenséo ética que envolve o seu poder de escolha
e de comportamento em que pode ou ndo ser do melhor modo possivel, mediante a sua
liberdade.

Talvez tenha sido essa inflexdo que chamou a atencéo de Enerst Cassirer ao dedicar em
duas de suas obras — Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit (1906) e Individuum und cosmos in der Philosophie der Renaissance (1927)*! — capitulos
voltados ao pensamento de Nicolau de Cusa. Na primeira obra ele chama a atencéo para 0 modo
como o bispo de Brixen lida com os problemas préprios de seu tempo, 0 que tornaria 0 mesmo

o fundador e o antecipador de uma filosofia moderna'#?. Na segunda, Cassirer centra Nicolau

141 Do primeiro texto publicado em 1906 tivemos acesso a sua traducéo espanhola, a saber: CASSIRER, Ernst. El
problema del conocimiento en la filosofia y en las ciencias modernas. I. Trad. Esp., Buenos Aires, Fondo de
Cultura Economica, 1953. Do segundo, publicado em 1927, ha uma traducdo para o portugués, a saber:
CASSIRER, Ernst. Individuo e Cosmos na Filosofia do Renascimento. Trad. Jodo Azenha Jr. e Mario Eduardo
Viaro. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2001. Contudo, optamos por, neste Gltimo, seguir as duas versdes, essa
portuguesa e outra espanhola, segue: CASSIRER, Ernst. Individuo y Cosmos en la filosofia del Renascimiento.
Trad. Alberto Bixio. Buenos Aires: Emecé Editores, S. A., 1951.

142 Cassirer (1953, p. 65) aponta a cristologia como a fonte de onde brota e desenvolve os problemas da trindade e
da encarnagéo da filosofia cusana, dando margem assim a uma perspectiva mais encarnada, antropologica: “La
filosofia del Cusano brota y se desarrolla en torno a los problemas de la cristologia, en torno de la Trinidad y la
Encarnacion. Lo caracteristico de la posicidn histdrica del sistema es que no se orienta diretamente hacia el nuevo
contenido, sino que introduce en la misma materia tradicional un cambio y un desarrollo que la hace asequible a
las exigencias de un nuevo modo de pensar y de un nuevo planteamiento del problema”.



62

como o0 ponto de partida para qualquer pesquisa que aspire conceber a filosofia do
Renascimento. Ainda diz que o Cardeal é o Unico pensador da época que abraga o conjunto dos
problemas a partir de um principio metddico — o comentador esta a se referir ao principio que
Nicolau aponta como um dom do Pai das Luzes, a saber, a douta ignorancia**®. E o movimento
de se voltar para 0 homem, ou do homem se voltar para si no intento de conhecer Deus que se
sobressai, na relagdo infinito e finito, as “condi¢des do conhecimento humano**4. Ora, Cassirer
percebe que o ponto de partida é sempre 0 homem, pois este s pode conhecer humanamente,
como afirma o proprio Nicolau®®.

Gandillac (1941) faz algumas relagbes do método cusano com alguns pensadores
modernos. Primeiro ele aponta os aspectos cartesianos detectados no método cusano em sua
leitura, indicando a rejeicdo do moselano a qualquer intuicdo intelectual que se apresente ao
olho interno, imediatamente, como uma ideia clara e distinta. Depois, a relacdo ou o didlogo
que Gandillac tenta estabelecer é do filésofo de Cusa com o pensamento kantiano, fazendo de
Nicolau um preparador de terreno para a concepcao de Kant, afirmando, mesmo com o risco de
anacronismo que “parece que o cardeal aqui vai além do inatismo cartesiano para preparar o
caminho para a revolucdo kantiana” (GANDILLAC, 1941, p. 149). O autor de La philosophie
de Nicolas de Cues ainda traz, numa perspectiva de relacionar, mas também, de distanciar, a
filosofia do subjetivismo de Hegel em relacdo a do moselano. Contudo, Gandillac conclui de
forma interessante essas relagdes, indicando o seu porqué: “Nosso proposito € menos para
identificar a verificacdo de seus ascendentes e especialmente para identificar o maximo possivel
seu proprio caminho de filosofar” (GANDILLAC, 1941, p. 149) 146

143 Cf. De docta ignorantia. 111, Epistola auctoris ad dominum lulianum cardinalem, 263.

144 Cf. CASSIRER, 2001, p. 18

145 Cf. De visione dei, h.V1, VI, 19.

146 \/ale a pena destacar ipsis litteris o que Gandillac (1941, p. 148-149) afirma: “Cédant a une pente naturelle de
I'esprit comparatif, nous avons souligné longuement les aspects cartésiens de la méthode cusienne. Mais il importe
de préciser sans tarder que, sur un point au moins, et qui est essentiel, le cardinal de Cues prend une position fort
éloignée des Regulae et du Discours de la Méthode; malgré I'usage équivoque de I'expression visio intellectualis,
dont on tachera de préciser le sens, l'auteaur de la docte ignorance rejette, en effect, toute intuition intellectuelle
qui se présenterai au regard intérieur, de fagon immédiate, comme idée claire et distincte. [...] la seule connaissance
positive de la fonction mentale, connaissance commune au docte et a I'ldiot, se fondera moins sur la contemplation
d'un systeme d'évidences que sur I'analyse réflexive par I'esprit méme de son propre pouvoir de synthése. Au risque
de glisser dans I'anachronisme, on dirait volontiers que le Cardinal ici dépasse en quelque sorte I'innéisme cartésien
pour préparer les voies a la révolution kantienne. Entre une critique systématique de I'entendement et Is formules
éparses d'un essayiste audacieux, il reste toujours une telle distance que ces anticipantions historiques, qu'il s'agisse
du subjectivisme critique ou de la dialectique hégélienne, risquent de fausser les perspectives.Notre dessein
dailleurs est moins d'identifier les vérifier ses ascendances et surtout de dégager autant que possible sa maniére
propre de philosopher”. Optamos por trazer mais texto do autor do que consta na citagdo dentro do nosso texto,
para que o leitor possa ter uma visdo mais ampla do que Gandillac esta a tratar.



63

Ainda podemos conjecturar — para usar um termo de nosso autor — que Walter Schulz,
em sua obra Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik (1961)!#’, vé neste movimento de inflexéo
um movimento em gue nasceria ou surgiria a metafisica moderna, tendo em vista que ele parte,
para poder interpretar tal metafisica, de uma consciéncia de si autbnoma. Schulz coloca duvida
sobre a tese de que a metafisica moderna nas¢a com Descarte e dedica um capitulo de sua obra
ao pensamento de Nicolau de Cusa. Ele mostra duas dire¢des, em questdes gnosioldgicas
referente a Deus, a saber: uma que passa de Ockham até Lutero e outra que passa por Mestre
Eckhart até o Cardeal de Brixen. E quando se estar a tratar sobre 0 modo como o Bispo alemao
interpreta o ser de Deus que entra a perspectiva da inflex&do no sentido de chegar a ideia de
sujeito e conduzir essa nogéo até o pensamento de Hegel**®.

Com este caminho, ndo estamos querendo seguir o modo moderno de interpretar a
filosofia de Nicolau de Cusa numa perspectiva subjetivista. Pelo contrario, esse autores que
apresentamos esquecem de olhar a horizontalidade de Nicolau de Cusa, que influencia o seu
pensamento, exemplo disso € o fato de ele ndo esquecer Deus e a fé como base para seu
pensamento. Nesse sentido, concordamos com André, em sua introducéo a traducéo portuguésa
do De docta ignorantia, que nos chama a atencdo para esse movimento de inflexao feito por
Nicolau de Cusa que acaba por dar énfase a uma concepcdo nascente de sujeito (este
movimento, ainda ndo nomeado assim, que chama a atencéo de Cassirer, Schulz e Gandillac).
Ora, 0 mesmo faz uma critica a estes pensadores que leem Nicolau de Cusa com os olhos ou
leituras de autores posteriores que pode incorrer de ‘“sacrificar elementos que constituem
verdadeiramente a sua especificidade, a sua originalidade e a sua radicalidade” (2008, p. XII1).
André indica algumas dimens@es possiveis de ser pensadas na obra cusana, dentre elas é citada
a antropologia — na medida em que define o ser do homem como ser de desejo intelectual, como

147 Desta obra tivemos acesso a sua versdo em espanhol: SCHULZ, Walter. El Dios de la metafisica moderna.
D. F./México: Fondo de Cultura Econémica, 1961.

148 Schulz apresenta algo interessante acerca da distingdo do conceito de Deus na escolastica e em Nicolau de Cusa,
para deixar mais claro o ponto de distingdo apresentamos o texto: “La esencia de este concepto medieval de Dios
se muestra claramente en la prueba ontolégica de Anselmo de Cantérbery. San Anselmo define a Dios como lo
mas grande, porque nada puede pensarse que sea mayor que Dios. Este superlativo — lo mas grande — esta pensado
comparativamente, pues permanece en una relacion de comparacion con magnitudes mas pequenas. El
pensamiento se mueve aqui en el todo de una Unica relacién de ser. [...] El grado supremo, Dios, se diferencia
ciertamente, en cuanto al rango, de los inferiores; y en cuanto supremo sustenta los inferiores, pero es analogo a
ellos”. Diferentemente é o modo cusano de compreender Deus que se insere em uma das duas direcBes de
pensamento apresentadas pelo autor: “Aqui tenemos a una indicacion muy fragmentaria de las dos direcciones
principales. Una de ellas va de Occam a Lutero passando por Descartes. Dios es definido aqui como pura fuerza
volitiva. [...] También la segunda direccion que, passando por Eckhart, llega hasta el Cusano, sustrae a Dios del
orden comparable del ser. Dios no es comprensible, pues solo un ente mundano, verificable como siendo esto o
aquello, es comprensible. Pero Dios no es un ente mundano; desde este punto de vista Dios es una nada. Sin
embargo, al lado de esta determinacion negativa, que surge al comparar a Dios con el ente, se presenta una positiva.
Dios es determinado como intelligere y, por ello, como sujeto en sentido moderno” (SCHULZ, 1961, p. 13-14).



64

tarefa, isto €, acdo — e no plano da ética, pelas fontes e consequéncias da “douta ignorancia”
aponta o alcance terapéutico, pressupondo uma fungdo purgativa'®®. Deste modo, abrem-se
possibilidades de se pensar sobre o dialogo, tolerancia e respeito pela liberdade religiosa e pela
diferenca. O que marca, segundo André (2015), uma concepgéo antropologica em Nicolau de
Cusa sdo dois pontos de vistas, um filosofico e outro teoldgico de cunho cristocéntrico. Assim,
ao pensar o ser do homem é preciso se ater a este entrelagamento que ha no seu pensar.
Reinhardt (2015) por sua vez entende que o moselano coloca a antropologia como uma parte
ou condic&o de sua cristologia®®®. Este aspecto é imprescindivel ressaltar porque o modo que o
Bispo de Brixen pensa 0 homem n&o é liberado de Deus, posto que a dignidade do homem se
da justamente na raiz biblica de ele ser imagem de Deus. Desse fato também nasce todo o
dinamismo antropoldgico. Assim, concordamos com André e, de modo mais preciso, com
Rainhardt no pressuposto de que o nosso filosofo pretende unir a visdo antropoldgica com a
teocéntrica, apontando para Jesus Cristo como mediador entre Deus e 0 homem e fonte onde se
revela a esséncia do homem. Santinello em um importante artigo publicado em 1990 pela
Doctor Seraphicus com o titulo L 'uomo “ad imaginem et similitudinem” nel Cusano afirma
que “a centralidade do homem no universo ha um duplo significado, fisico-cosmologico e
espiritual”?®!, isto ¢, traz a ideia de que o homem, numa outra perspectiva, ocupa um espaco de
mediacéo.

Neste esforco de pensar o homem através do movimento de inflexdo que faz Nicolau de
Cusa, ao que parece, hd uma provocacdo de se passar de uma metafisica fundada no ser (Esse)
para uma metafisica em que esteja centrado 0 homem (mens humana), sujeito, a partir de seu
poder®®? - (Intelligere — o referido termo é posto aqui como a forga da mente humana que
caracteriza o primado do entendimento sobre o ser). Esse primado € interessante porque na

modernidade esta relacdo é posta e estebelecida a partir do conceito de subjetividade. Quando

149 Cf. ANDRE, 2008, p. XVI-XVII. Sobre uma discussdo acerca da caracterizagio do homem em desejo de ser,
desejo de si na busca por Deus, Cf. ALVAREZ GOMEZ, 2004, p. 72-74.

10 André (2015, p. 133) afirma: “[...] la aproximaciéon de la antropologia cusana puede ser hecha
fundamentalmente desde dos puntos de vista: un punto de vista especificamente filosofico, en el cual tiene
particular destaque el trabajo conceptual sobre los fundamentos filos6ficos que lo inspiran o sobre los presupuestos
filosoficos de una visién que nunca ha dejado de ser profundamente marcada por la fe, un punto de vista mas
marcadamente teol6gico, en el cual la dimensidn cristocéntrica adquiere un relieve especial como motivo
irradiador de sentido para las diversas vertientes de o humano”. Por sua vez, Reinhardt (2015, p. 20) afirma: “La
antropologia es pues para el Cusano una parte de la cristologia, 0 mejor dicho, una condicién previa de la
cristologia”.

I SANTINELLO, 1990, p. 86: “La centralita dell’uomo nell’universo ha il doppio significato, fisico-cosmologico
e spirituale”.

152 A\ respeito da discussdo de uma metafisica do poder, veja: ALVAREZ-GOMEZ, Mariano. Zur Metaphysik der
Macht bei Nikolaus von Kues, in: MFCG (14), 1980, pp. 104-112. Sobre o percurso dos conceitos Esse e
Intelligere, Cf. PEREIRA, Miguel Baptista. Prefacio. In. NICOLAU DE CUSA. A Visao de Deus. Trad. Jodo
Maria André. Lisboa/PT: Ed. Fundacéo Calouste Gulbenkian, 2012.



65

pensamos o0 primado do intelligere podemos refletir na perspectiva de um sujeito que
compreende e estabelece relagOes, constitui-se, assim, uma ontologia relacional e um
afastamento de uma ontologia da substancia (Cf. NOGUEIRA, 2010). Diversos autores
caracterizam o periodo de transicdo do final da idade média para a modernidade como a
passagem da metafisica do ser para a metafisica do sujeito, desta perspectiva faz eco dois
pesquisadores de Nicolau de Cusa, Volkmann-Schluck (1458) e Eusébio Colomer (1964). Este
ultimo sintetiza de forma precisa 0 que € esse processo de transi¢cao do ser para o sujeito em
Nicolau sem que com isso ele deixe de ser um homem de seu tempo®3. André (1986) aponta
Nicolau de Cusa como alguém que retrata a situacao de crise do chamado final da Idade Média,
e que seu conceito de douta ignorancia é um sinal do modo moderno de interpretar o mundo, e
isso o levara a afirmar o primado do sentido sobre o do ser. Nicolau de Cusa pde no espirito
humano toda a potencialidade da resposta a pergunta metafisica sobre Deus para caracterizar o
homem como imagem viva da verdade.

Nesse sentido, teremos o cuidado de pensar o homem a partir daquilo que subjaz
conceitualmente as obras de nosso autor, e ndo tentar imprimir nele a carga filoséfica de
pensadores que lhe sdo posteriores. Deste modo, passemos a entender alguns aspectos
conceituais da antropologia de Nicolau de Cusa, a saber: o homem a partir da ideia de

singularidade, a ideia do homem como viva imago dei e como simbolo dos simbolos.

3.1 A SINGULARITAS E A CONCEPCAO DE HOMEM

Para percorrer o caminho légico desta dissertacdo é preciso partir da ideia de
singularidade que se d& por meio do conceito de contractio — ja abordado no passo 2.1 desta
dissertacdo, mediante a analise do conceito. O conceito de contractio aparece com veeméncia

no livro Il do De docta ignorantia quando o autor esta a falar sobre 0 maximo contraido, ou

153 Cf. VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Heinz. La filosofia de Nicolas de Cusa: Una forma previa de la metafisica
moderna. In: Revista de Filosofia, 17 (1958), Madrid, p. 437-458. Colomer (1964, p. 409) sintetiza a ideia
apresentada por Volkmann-Schluck e contribui no sentido de afirmar o lugar do pensamento cusano no caminho
a infinitude, da construcdo de uma interpretagdo da realidade pautada na imagem do homem como viva imago dei:
“[...] Nicolau de Cusa continua a considerar a questdo metafisica fundamental na forma que lhe deu o pensamento
classico: que € o ente? Mas no modo de ‘propor e desenvolver esta questdo, a esséncia procurada do ser desloca-
se para a esséncia da mente. Ao pensar o ente, Nicolau de Cusa considera a mente como ambito no qual se consegue
captar e compreender o ente no seu ser’. Daqui se segue que temos o direito de colocar a sua resposta fundamental
a pergunta metafisica, na sua elaboragdo do conceito de esséncia da mente. Com isto Nicolau de Cusa mostra-se
profundamente moderno, uma vez que coloca conscientemente no espirito humano o lugar da metafisica. Mas nem
por isso deixa de ser um filho da sua época. Se investiga o espirito humano é para encontrar nele a imagem de
Deus”. Cf. COLOMER, E. Nicolau de Cusa (1401-1464). Um pensamento na fronteira de dois mundos. Revista
Portuguesa de Filosofia — No V centenario de Nicolau de Cusa. Tomo XX, Fasc. 4. Braga. (Outubro/Dezembro
1964), p. 387-435.



66

seja, 0 universo. Para Nicolau de Cusa a pluralidade ndo é simplesmente a manifestagdo da
multiplicidade de coisas desconexas, ele a pensa a partir de sua fonte, a unidade.

O primeiro aspecto a ser apresentado é o fato de o universo como maximo contracto ser
caracterizado pela pluralidade, ora “a unidade do maximo ¢, em si, de modo absoluto e a
unidade do universo ¢, de modo contraido, na pluralidade”. A marca ou 0 que faz o universo
ser 0 que &, é justamente a diversidade, sendo assim, afirma o Cardeal: “[...] é necessario que
as coisas difiram umas das outras ou no género, na espécie e no nimero, ou na espécie e no
nimero ou no nimero, para que assim cada coisa subsista no proprio niimero, peso e medida”*>*
(A douta ignorancia, I, 1, 182). A distingdo das coisas a partir de seus graus de contracdo €
essencial para que nenhuma coincida com a outra (ut nullum cum alio coincidat). D’ Amico
(1999, p. 818) afirma que “cada ente individual € um expoente unico de um tipo particular de
contracéo, isto é, de um peculiarissimo recorte no desdobrar-se do infinito no finito”**°. Ao que
nos parece a ideia de singularidade esta associada ao que Alvarez Gomez (2002) chama de
fundamento e constituicdo do diferente. Se no movimento da contragao o infinito desce no finito
de modo singular, sendo em cada contracdo de modo tal que ndo pode ser de outro, se afirma
assim a diferenca dos entes®®. Deste modo, na medida em que estamos a falar sobre a
singularidade estamos também a tratar de uma filosofia da diferenca em Nicolau de Cusa.

Quanto ao modo ou ao grau de participacdo dos entes contraidos, ndo pode um ente
participar do mesmo modo que 0 outro com precisao, assim um sempre excedera e outro sera
excedido®’. Aqui percebe-se uma certa dinamicidade do ente, posto que esta entre 0 maximo e
0 minimo e ndo pode ele atingir o seu termo em relagcdo ao universo, nem em relacéo ao género,
nem em relacdo a espécie, podendo assim ser sempre do melhor modo possivel entre essas duas
categorias (meliori quidem modo intra maximum et minimum). O porqué desse ente n&o atingir
0 seu termo é pelo fato de uma so6 ser a razdo ou termo de todo e qualquer contraido, isto é,

Deus®®®, sem que com isso se perca a diferenca: “Deus ¢, pois, a causa eficiente, formal e final

1% De docta ignorantia, w., 11, 1, 182: Unitas itaque maximi est in se absolute, unitas universi est in pluralitate
contracte. [...] Omnia igitur ab invicem differre necesse est aut genere, specie et numero aut specie et numero aut
numero, ut unumquodque in proprio numero, pondere et mensura subsistat. O Texto latino, aqui posto, é referente
respectivamente as duas citagdes diretas anteriores a esta nota no corpo do texto.

155 D’ Amico, 1999, p. 818: “Cada ente individual es un exponente tinico de un tipo particular de contraccion, esto
es de un peculiarisimo recorte en el despliegue de lo infinito en lo finito™.

1% Cf. De docta ignorantia, w., 11, IV, 114,

157 Cf. De docta ignorantia, w., Ill, I, 183.

1%8 Cf. De docta ignorantia, w., Il, V, 118; Cf. De docta ignorantia, w., Il, 1X, 149. No Idiota de sapientia o
autor ao tratar sobre a sabedoria afirma ser ela 0 mesmo que a igualdade de ser ou razdo das coisas. ldiota de
sapientia, h.V, I, 23: Sapientia igitur, quae est ipsa essendi aequalitas, verbum seu ratio rerum est. Nesta mesma
obra em seu segundo livro o autor através da personagem do IDIOTA responde a questdo do ORADOR que Iho
indaga acerca de que modo um s6 € o exemplar absoluto de tdo grande variedade de coisas no universo, Cf. Idiota
de sapientia, h.V, 11, 39-41.



67

de todas as coisas e ele realiza, num unico verbo, todas as coisas por mais diversas que sejam
entre si”*° (A douta ignorancia, 11, IX, 150). A dinamicidade dos entes finitos subjaz como
referéncia ou como fundamento o infinito (ALVAREZ GOMEZ, 2002)*6°,

Ora, vale lembrar que universo é a unidade de muitas coisas, assim tais coisas nao estao
desconectas. O universo imita o seu exemplar, Deus®!. O cardeal afirma que “Deus é em todas
as coisas de um modo tal que todas as coisas sdo nele”2°?, é neste fato de Deus estar em todas
as coisas que ndo pode faltar-lhes uma certa ordem natural. Assim, ha uma harmonia em tudo
0 que existe: “Como qualquer coisa ndo pode ser em acto todas as coisas, uma vez que € de
modo contraido, contrai todas as coisas para que sejam ela propria”i® (A douta ignorancia, 11,
V, 117); nesse sentido, percebe-se que se uma coisa ndo pode ser todas em ato, ela obedecera
uma ordem e harmonia natural que faz com que ela seja 0 que é. Neste sentido, a perspectiva
apresentada por Alvarez Gomez (2002) é interessante tendo em vista que ele distingue as
proposicdes “todas as coisas estdo em todas as coisas” e “cada coisa estd em cada coisa”, no
sentido de resolver a harmonia entre o universo (como maximo uno contraido) e as coisas. Se
tais proposicOes se equivalessem supor-se-ia a existéncia somente de coisas particulares. Deste
modo, Alvarez Gomez afirma que o universo esta em cada coisa, mas também é essa coisa
mesma, se assim nao fosse se voltaria a ideia de que o universo é algo separado das coisas. E
pelo fato de o universo como totalidade estar em cada coisa que se pode pensar que ha, de fato,

uma certa ordem de ser das coisas: “Embora sé existam coisas singulares, estas ndo estdo

159 Cf. De docta ignorantia, w., 11, IX, 150: Est igitur deus causa efficiens et formalis atque finalis omnium, qui
efficit in verbo uno omnia quantumcumque diversa inter se.

160 Quando Alvarez Gomez (2002, p. 20) estar a tratar acerca do conceito de concordancia na diferenca afirma:
“Nos referimos a la concordancia y a la diferencia, en cuanto que se dan y son propias o constitutivas de los seres
finitos, aunque nada de lo que afecta a lo finito es comprensible sin referencia a lo infinito, es decir, sin verlo como
fundado, creado y sustentado por lo infinito”. D’Amico (1999, p 816-817) afirma: “La terminologia elegida por
Nicolas de Cusa para referirse al lazo que une lo causado con su principio-causa excede los limites de la mera
causalidad eficiente. La causalidad de la que se trata es la prépria de una causa formal que es, al mismo tempo,
principio es decir que se prolonga como presencia en lo principiado. Mas aln, la esencia de la multiplicidad es
esta infinita unidad explicitada en ella a tal punto que si la eliminaramos los entes parecerian convertirse en una
pura nada. La infinita unidad es pues la absoluta causa formal que resulta la esencia misma de todas las cosas. Esta
forma ejemplar que las contituye a todas, puesto que es infinita, no puede ser maltiple sino una. En efecto, afirma
el Cusano que si el infinito tuviera partes cada una de ellas deberia ser infinita por lo cual todo en el infinito es
uno y, ademas, igual. Asi, el mundo en cuanto explicatio dei tiene una forma Gnica, comun a todas las cosas y que
puede ser esto mismo ser denominada ‘igualdad’ en el sentido en que no esta sujeta al mas y al menos pues en ella
estos opuestos coinciden”.

161 |diota de sapientia, h. V, I, 38: Nam illa ut sunt absoluta a magis et minus non sunt de hoc mundo. [...].
Praecisio igitur aut rectitudo aut veritas aut iustitia aut bonitas in hoc mundo reperibiles sunt quaedam
participationes talium absolutorum et imagines, quarum illa sunt exemplaria. Plura dico exemplaria, dum ad
variarum rerum varias rationes referimos, unum vero sunt exemplar, quia in absolutuo coincidunt.

162 De docta ignorantia, w., I1, V, 117: [...] deum ita esse in omnibus quod omnia sunt ipso [...]. O autor repete
esta frase de uma afirmacé&o ja feita no primeiro livro da mesma obra. Cf. De docta ignorantia, w., I, 11, 5.

163 De docta ignorantia, w., I1, V, 117: Cum quodlibet non possit esse actu omnia, cum sit contractum, contrahit
omnia, ut sint ipsum.



68

desconectadas, mas que de antemao existam como totalidade, em virtude da qual sdo o que sé&o
e desempenham a fungio que desempenham”®* (ALVAREZ GOMEZ, 2002, p. 31). Santinello
(1987, p. 53) quando trata acerca da cristologia de Nicolau de Cusa afirma algo na perspectiva
do que tratamos aqui, di-lo: “No mundo de contrag¢ao, ndo ha casos de igualdade precisa, mas
apenas correspondéncias harmoniosas entre as entidades, cada uma das quais é singular,
irrepetivel, diferente de todas as outras [...]”*®°. Como pode ser observado acima, a ordem e a
harmonia se ddo no campo da contracdo justamente por meio de dois movimentos, 0 primeiro
é pela diferenca estabelecida entre as coisas criadas ou contraidas e a singularidade que faz com
que cada coisa seja 0 que €, 0 segundo é pelo fato do principio estar no principiado.

Os rastros da ideia de singularidade e diferenca com indicacgdo direta a0 homem iniciam-

se justamente quando Nicolau de Cusa afirma:

Porgue nenhum homem é como outro no que quer que seja, nem nos sentidos,
nem na imaginag&o, nem no intelecto, nem na a¢do, como a escrita, a pintura
ou a arte, e ainda que procurasse imitar outro no que quer que seja nunca
atingiria a precisdo, apesar de a diferenca sensivel nem sempre ser
percebida®®. (A douta ignorancia, Il, 1, 94)

Essa ideia de que um homem ndo pode ser igual a outro aparece também no didlogo
Idiota de mente quando o0 ORADOR e o FILOSOFO, personagens interlocutores desta obra,
estdo a conversar sobre a admiragdo que provoca a reflexao e adentram no aspecto da unidade
e da diversidade, a partir da analogia a Unica fé que se encontra em grande diversidade, fonte
de admiracdo do FILOSOFO. Assim ele diz:

Vejo pessoas provenientes de quase todos os lugares da terra passarem com
grandes afli¢des, e me maravilho de que uma Unica fé se encontre em uma tdo
grande diversidade de pessoas. Nenhum pode ser semelhante a outro, e,
porém, todos tém uma Unica fé, que lhes ha levado a vir, com tamanha
devocédo, dos confins do mundo®’. (Idiota de mente, I, 51)

164 ALVAREZ GOMEZ, 2002, p. 31: “Si bien solo existen cosas singulares, éstas no estan disgregadas, sino que
de antemano existen como totalidad, em virtud de la cual son lo que son y desempefian la funcién que
desempefian”.

165 SANTINELLO, 1987, p. 53: “Nel mondo dela contrazione non esistono casi di precisa eguaglianza, ma solo
corrispondenze armoniche fra gli enti, ciascuno dei quali & singolare, irrepetibile, diverso da tutti gli altri [...]".
186 De docta ignorantia, w., 11, I, 94: Quoniam nemo est ut alius in quocumque, neque sensu neque imaginatione
neque intellectu neque operatione aut scriptura aut pictura vel arte, etiam si mille annis unus alium imitari studeret
in quocumgque, numguam tamen praecisionem attingeret, licet differentia sensibilis aliquando non percipiatur.
167 |diota de mente, h. V, I, 51: [...] Nam cum ex universis paene climatibus magna cum pressura innumerabiles
populos transire conspiciam, admiror omnium fidem unam in tanta corporum diversitate. Cum enim nullus alteri
similis esse possit, una tamen omnium fides est, quae eos tanta devotione de finibus orbis advexit.



69

Esse resgate do modo metafisico de pensar o universo é para percebermos o lugar em
que o homem esta situado. O homem é um ente como os demais, porém, ha algo que o
diferencia, i.e., 0 coloca numa posicéo privilegiada como viva imago dei em relacdo aos demais
que sao explicatio dei, como poderemos ver mais a frente.

Posto isto, adentramos no segundo aspecto que queremos destacar que é propriamente
a figura do homem como singular. O que ¢ o homem para Nicolau de Cusa sendo “aquela
natureza que ¢ elevada acima de toda obra de Deus”, ou ainda, como bem destaca Santinello
(1990) a partir do Sermo | em seu passo de nimero 158; o acabamento e a perfeicdo do que
fora feito antes. O homem é um pequeno mundo, um microcosmo. Vale aqui ressaltar as
palavras de alerta de André (1997, p. 447): “Microcosmo nao ¢, no pensamento do Cardeal
alemédo, um conceito teoricamente elaborado, mas uma metéafora que simbolicamente pretende
exprimir a natureza simbolica do proprio homem”. O homem feito a imagem da imagem de
Deus, segundo Santinello (1990), como o ultimo dentre a criacdo, antes do descanso, resume
tudo, d& sentido a totalidade, para depois o criador se voltar para si mesmo e se satisfazer com
o trabalho realizado. E por isso que o homem pode ser chamado de pequeno mundo. Morra
(1966, p. 5-6) ja chamara a atencdo para o fato de que o homem € microcosmo porque é
medietas, “porque tem a capacidade de elevar-se ao mundo inteligivel ou de abaixar-se ao nivel
dos brutos”®°, Depois disso, Morra (1966, p. 6) ainda da uma definicdo brilhante que abre a
porta para se entender a centralidade do homem em Nicolau de Cusa, afirma ele que 0 homem
é espirito, como Deus é espirito. Esse fato € o que nos encaminhara a discutir a distin¢do entre
as coisas como explicatio e 0 homem como viva imago dei.

E interessante notar que o motivo do homem como microcosmo aparece em quatro obras
expressivas de Nicolau de Cusa: De docta ignorantia, De coniecturis, De ludo globi e De
venatione sapientiae. Da elevacdo da natureza do humana presente na primeira obra, se tem a
criacdo, por parte do homem, de um mundo conjectural como 0 mundo real é criado por Deus,
dai afirmar: “O homem é, com efeito, Deus, ainda que nio absolutamente, porque é homem. E
portanto um deus humano. O homem ¢ portanto um microcosmo ou um mundo humano. A

regido da humanidade compreende, pois, na sua poténcia humana, Deus e 0 mundo inteiro”"°

188 Sermo, cp., I, In principio erat Verbum, 15: Creavit autem ultimo Deus hominem, tamquam in quo
complementum et creaturarum perfectio consisteret.

189 MORRA, 1966, p. 5-6: “I’uomo é microcosmo perché ¢ medietas, perché ha la capacita di elevarsi sino al
mondo intelligibile o di abbassarsi sino al livello dei bruti”. O Texto italiano estd maior que a sua tradugdo no
corpo do texto para que a citacdo ganhe sentido em sua lingua originaria. Morra faz essa afirmagéo a partir do
texto cusano do De coniecturis, h.111, 1, XIV em que surge a ideia do homem como microcosmo.

170 De coniecturis, h.111, 11, X1V, 143: Homo enim deus est, sed non absolute, quoniam homo; humanus est igitur
deus. Homo etiam mundus est, sed non contracte omnia, quoniam homo. Est igitur homo microcosmos aut



70

(De coniecturis, I, X1V, 143). Este espaco do homem microcosmo como mediacdo entre o
divino e o natural vem, segundo André (1999, p. 812) para responder “[...] num jogo semantico
de fecundas implicacGes antropologicas, a afirmacao de que 0 homem € um Deus humano”. Ha
implicado aqui, mediante este lugar que estd 0 homem, o conceito de liberdade, e este sera
essencial para entender o homem como tarefa ou ac¢éo, dentro da dimensdo ética. Esta ideia do
homem microcosmo é desenvolvida, marcadamente na perspectiva ética, no De ludo globi em
que apresenta a relacdo da parte com o todo ao mostrar que em todas as partes resplandece o
todo, como o homem em sua totalidade resplandece na mao, e assim “a perfei¢ao da totalidade
do universo resplandece mais na parte que se chama homem, e, por isso, 0 homem é um mundo
perfeito, embora seja um pequeno mundo e parte do grande mundo”!’* (De lugo globi, I, 42).
Nesta nogao de perfeigao se inscreve a liberdade, como afirma Nicolau: “O reino de cada coisa
é livre, como 0 é o reino do universo em que estdo contidos 0s céus e 0s astros, que estdo
também contidos no mundo mais pequeno, mas de modo humano”*’? (De lugo globi, I, 56).
Agora, apos esta ideia de perfeicdo e liberdade, a partir da analogia do homem como um reino,
aparece nessa mesma obra, na segunda parte, o sentido do homem como tarefa ou processo de

ascensdo (conversdo). Para ele:

E, neste modo de considerar, ascede-se de todo o imperfeito ao perfeito, da
treva confusa a luz perfeitissima [...] e, no proprio exemplo por ti apresentado,
ascende-se da natureza corpOrea a espiritual, cuja expressdo o homem
descobre em si, descobrindo por que é chamado microcosmo™!’3, (De lugo
globi, I, 56).

H& aqui presente a dimensdo ética, num setido conjectural, ou seja, no sentido de
melhoramento ou aperfeicoamento; que corrobora para a dimensédo gnosioldgica. Ora, 0 homem
que tem o desejo de felicidade, e esta esta posta no desejo pelo conhecimento da verdade, se

realiza no processo de ascessdo ou de conversdo (experientiam homo in se) do homem da

humanus quidem mundus. Regio igitur ipsa humanitatis deum atque universum mundum humanali sua potentia
ambit.

171 De ludo globi, h.IX, I, 42: Perfectio igitur totalitatis universi quia plus relucet in homine, ideo et homo est
perfectus mundus, licet parvus, et pars mundi magni.

172 De ludo globi, h.IX, 1, 56: Regnum enim cuiusque liberum est, sicut et regnum universi, in quo et caeli et astra
continentur, quae in minori mundo etiam, sed humaniter continentur.

173 De ludo globi, h.IX, I1, 105: Pulchra nunc recitasti, quomodo de confuso ad discretum fit progressio. Et quia
hac consideratione de omni imperfecto ad perfectum ascenditur, de confusa tenebra ad discretam lucem, de
insipido ad sapidum per medios sapores, de nigro ad album per medios colores, ita de odoribus et cunctis, in
quibus ad perfectum devenitur. Atque in per te posito exemplo de corporali natura ad spiritalem, cuius
experientiam homo in se ipso reperit, et cur microcosmos nominetur invenit. Ideo de ratione huius progressionis
adeo mirabilis et fecundae, ad omne scibile applicabili, non pigriteris adhuc pauca saltem subiungere. Optamos
por deixar o texto latino maior que a traducéo apresentada no corpo do texto para que o leitor tenha uma maior
dimensdo do texto cusano, para se compreender o empreendimento feito pelo autor a partir do termo progressio.



71

natureza corporea a espiritual. No De venatione sapientiae aparece a figura do homem como
microcosmo no campo do louvor que para tocar é necessario o saltério, com caixa e corda. Na
perspectiva em que esta posto o texto, no homem se enconra esses trés elementos, pois nele ha
inteligéncia, a natureza humana e o corpo, assim “o homem ¢ um saltério vivo que tem em si
todos os elementos para entoar louvores a Deus”!’# (De venatione sapientiae, XX, 56). Num
outro momento interessante que aparece 0 motivo do microcosmo, nos faz retomar o fato de o
homem ter sido o ultimo elemento da criacéo, isto €, 0 homem como copula da criagdo em que
demonstra a perfeicdo da obra que Deus fez com seu dedo. Sobre este fato, afirma o moselano

que a sabedoria divina:

[...] colocou belamente a cOpula do universo e 0 microcosmo, 0 homem, no
ponto mais alto da natureza sensivel e no mais baixo da inteligivel, reunindo
nela, como no meio, os seres inferiores temporais e 0s superiores perpétuos!
Colocou-a no horizonte do tempo e do perpétuo, como requeria a ordem da
perfeicdo!™. (De venatione sapientiae, XXXII, 95)

Temos, assim, aspectos muito fortes que caracterizam a natureza humana dentro do
pensamento cusano. Ora, sera que podemos com toda essa forma de pensar 0 homem na sua
integralidade, duvidar que ha presente uma ética no seu pensamento? Ao gque nos parece, nNo
texto de Nicolau de Cusa se presentifica uma reflexdo de como o homem se coloca no caminho
que o conduz a verdade. Melhor, na base gnosiol6gica em que o homem busca compreender
essa verdade divina, em que repousa amorosamente sua felicidade, ha um convite a reflexao do
como esse homem age para chegar ao objeto de seu repouso.

O homem em sua singularidade e em ordem aos outros entes ndo tem, como afirma o
Cardeal, “apeténcia por outra natureza, mas apenas ser perfeito na sua” (A douta ignorancia,
I, XII, 169). Se nos voltarmos especificamente para o0 homem podemos compreender 0
dinamismo da sua poténcia, i.e., humanamente o homem pode ser Deus, ledo ou qualquer outra
coisa, como bem destaca Nicolau em De coniecturist’®, e sente-se realizado em ser

contraidamente na humanidade. Ao que parece cada ente se regozija com a sua singularidade.

174 De venatione sapientiae, h.X1I, XX, 56: Ita est homo vivum psalterium in se omnia habens ad psallendum deo
laudes, quas in se ipso cognoscit.

175 De venatione sapientiae, h.XI1, XXXII, 95: Quam pulchre copulam universi et microcosmum, hominem, in
supremo sensibilis naturae et infimo intelligibilis locavit, conectens in ipso ut in medio inferiora temporalia et
superiora per petua! Ipsum in horizonte temporis et perpetui collocavit, uti ordo perfectionis deposcebat.

176 De coniecturis, h. 111, 11, XIV, 143 e 144: Potest igitur homo esse humanus deus atque, ut deus, humaniter
potest esse humanus angelus, humana bestia, humanus leo aut ursus aut aliud quodcumque. Intra enim humanitatis
potentiam omnia suo exsistunt modo. In humanitate igitur omnia humaniter, uti in ipso universo universaliter,
explicata sunt, quoniam humanus exsistit mundus. Omnia denique in ipsa complicata sunt humaniter, quoniam
humanus est deus.



72

No homem a perfeigdo de sua natureza se da na sua intelectualidade e na dinamicidade ética de
ser do melhor modo possivel, como afirma Alvarez Gémez (1968, p. 236 apud NOGUEIRA,
2008, p. 100): “Entdo, como natureza intelectual o ser humano aspira a verdade. Assim, para
ele, esta € 0 bem e é somente alcangavel atraves da busca. Ele é e vive na medida em que aspira
a perfeicdo, que ¢ actualizada através do conhecimento ¢ do amor”, assim ele destaca que o
homem enquanto natureza intelectual deseja a verdade, contudo, para o ser humano, ha uma
equivaléncia entre verdade e o proprio bem, logo s6 na busca se pode alcanga-la, por sua vez a
busca se atualiza por meio do conhecimento e do amor (dimensdo do affectus). A partir da
dinamicidade dos conceitos de complicatio, explicatio et contractio na relagdo entre 0 mundo
e Deus, em Idiota de mente, 0 mundo aparece como explicacdo de Deus. Percebe-se que nos
rastros conceituais que o moselano percorre esta a ideia de que cada coisa tem um modo proprio
e particular de ser contraido e de explicar ou apresentar Deus. Isto é, é uma forma Gnica do ente
participar do principio unitrino absoluto e de ser icone dele. Ora, Nicolau de Cusa considera
que “a primeira contrac¢do geral do universo ¢ a pluralidade”!’’” (A douta ignorancia, 11, I,
184), assim sdo essas sucessivas contracGes que irdo determinar as regides de coisas que
compdem a pluralidade do universo’8. Haubst (1991) diz que o autodesenvolvimento criativo
de Deus no cosmos ou a polaridade da complicagéo e da explicacdo, que abrange todo o real,
é, por assim dizer, um amplo quadro ou a perspectiva basica que varia da maneira
correspondente em relagdo as varias regides do universo’®. Assim, na medida em que se tem
graus de contracdo, se tem graus de singularidade. Cabe ainda dizer que, o que ha no mundo
sdo pluralidades de singularidades e nédo alteridade, no sentido de alteridade como caréncia,
privacdo; pois a alteridade ndo é nada nem em Deus nem fora dele (D’AMICO, 1999), como
aparece bem claro em De visione dei quando Nicolau diz que infeliz é todo pecador que procura
Deus ndo em si, mas naquilo que nada é em si, e que Deus faz ser do nada'®. Nesse sentido, a

alteridade ndo pode ser quididade de nenhuma coisa*®!,

177 De docta ignorantia, w., lI1, 1, 184: Nam universi prima generalis contractio per generum pluralitatem est
[..].

178 Acerca dessa questdo afirma D’ Amico (1999, p. 819): “Las graduales y descendentes determinaciones en que
la méxima unidad contracta o universo se hace presente en cada uno de los singulares son, a su tempo, sucesivas
unidades contractas desplegadas en cada singular”.

179 Afirma Haubst (1991, p. 199 apud D’AMICO, 1999, p. 818): “Die schopferische Selbstentfaltung Gottes im
Kosmo, oder: die alles Wirkliche umfassende polaritat von complicatio von explicatio ist sozusagen der weite
Rahmen oder die grundperspecktive, die im Hinblick auf die verschiedenem Regionen des Universums auf die je
entsprechende Weise variiert”.

180 De visione dei, h.VI, V, 14:

181 1diota de mente, h.V, VI, 96: [...] alteritas de nullius rei essentia est. De visione dei, h.VI, X1V, 58: Non est

igitur alteritas aliquid.



73

Nicolau afirma: “[...] os géneros ndo subsistem a ndo ser de modo contraido nas espécies
e as espécies nos individuos, os quais so existem em acto”®2 (A douta ignorancia, 111, I, 184).
Em meio a essa diversidade de individuos nenhum atinge a perfeicdo da sua espécie que nao
possa haver um mais perfeito e nenhum € tdo imperfeito que ndo possa haver mais imperfeito,
assim percebemos que cada ser é Ginico na sua singularidade, no sentido de que “[...] nada seja
no universo que nio goze de uma certa singularidade que se nio encontra em nenhuma outra”*8
(A douta ignorancia, I11, I, 188). D’ Amico (1999) chama a atencdo para a inspiracéo pitagorica
dentro desse percurso filoséfico de Nicolau, tendo em vista que ele, por algumas vezes, afirma
que todas as coisas sao numeros, e ela ainda afirma que o nimero € justamente a ferramenta
fundamental que permite estabelecer as conveniéncias e diferencas'®*. Desta forma, podemos
concluir uma certa irrepetibilidade e ndo multiplicabilidade da singularidade e “[...] qualquer
um ¢é por si um so e perfeito do modo que pode”'® (A douta ignorancia, Ill, 1, 189), como

afirma nosso filésofo em outra obra sua:

O singular abraga todas as coisas, pois todas sdo singulares e cada coisa
imultiplicavel [...] De onde como Deus é singularissimo e maximamente
imultiplicavel, assim depois de Deus a singularidade do mundo é
maximamente imultiplicavel e logo a das espécies, depois dos individuos, dos
quais nenhum é multiplicavel. Pois nisto todas as coisas se alegram em
participar da semelhanca de Deus.'®® (De venatione sapientiae, XXII, 65)

Neste contexto dos entes particulares observamos que cada homem tem sua
particularidade e ao que nos parece ¢ irrepetivel. Nicolau afirma que “s6 o singular ¢ em acto e
nele os universais sdo o proprio singular de modo contraido” (A douta ignorancia, Il, VI,
125)'®". Tendo ja a definicdo de homem como medietas ou microcosmo, aquele que contém em

si a capacidade de elevar-se ao mundo inteligivel, levantamos aqui a seguinte questdo: o que

182 De docta ignorantia, w., 111, I, 184: Non autem subsistunt genera nisi contracte in speciebus neque species
nisi in individuis quae solum actu existunt.
183 De docta ignorantia, w., 111, 1, 188: [...] ut nihil sit in universo, quod non gaudeat quadam singularitate, quae

in nullo alio reperibilis est.

184 D’ AMICO, 1999, p. 819: “De la composicion de la criatura pende la afirmacion que Nicol4s repite una y otra
vez a lo largo de sus obras acerca de que todas las cosas son numeros es decir compuestos de unidad y alteridad.
El mundo de la contraccion, pues, es el &mbito donde es posible distinguir porque es el @mbito de lo vinculado, de
lo susceptible de ser proporcionado, y el ndmero es la herramienta fundamental que permite estabelecer las
conveniencias y diferencias”.

18 De docta ignorantia, w., I11, I, 189: [...] ut quodlibet per se sit unum et modo, quo potest, perfectum.

186 De venatione sapientiae, h.XII, XXII, 65: Singulare enim cuncta complectitur; [...] Unde sicut singularissimus
deus est maxime implurificabilis, ita post deum mundi singularitas maxime implurificabilis et deinde specierum,
post individuorum, quorum nullum plurificabile. Gaudet igitur unumquodque de sua singularitate. Cf. também
Compendium, h.Xls, IV, 8: Nam cum nulla res, uti in se est, sit multiplicabilis [...].

187 Cf. De docta ignorantia, w., I1, VI, 125. Acerca do modo em que o universal esta no intelecto é apresentado
na obra subsequente a A douta ignorancia, Cf. De coniecturis, h. I, 11, XI1I, 134,



74

seria singular ao homem? O que nele compGe a sua singularidade? De imediato podemos
responder que € o fato de, pela sua forca intelectual, ser capax dei. Assim, temos dois aspectos
que compdem a singularitas do homem em relacdo aos demais entes: vis intellectualis e o ser
capax dei. Claro, ambas se relacionam porque estdo ligadas diretamente ao motivo da mente
humana ser viva imago dei.

Nicolau de Cusa, no passo 199 do livro Ill do De docta ignorantia, além de afirmar,
como ja dissemos, que a natureza humana € elevada acima de toda obra da criacdo, ela também
se fosse elevada a unido com a maximidade, existiria como plenitude de todas as perfeicdes.
Claro, este € o caminho que o moselano conduz para afirmar que isso so se realiza em Jesus
Cristo, como aparecera nos capitulos IV e V. Contudo, como bem ressalta Nogueira (2010, p.
99): “ndo quer isto significar que aos outros homens reste somente a resignacdo diante da
impoténcia para alcancar as coisas divinas. Pelo contrario, podemos nunca chegar a visdo de
Deus nesta vida, mas podemos sempre buscé-la e chegar o mais perto possivel”. O que é
interessante é que neste aspecto de uma constante busca pela verdade pode-se perceber a estreita
unido que ha entre a dimensdo gnosiologica e €tica, porque 0 que acontece na busca pela
verdade é que o homem faz um exercicio de si mesmo.

Nesse exercicio de si, Nicolau de Cusa apresenta alguns nomes biblicos e suas
qualidades para mostrar que na espécie humana se encontram individuos mais perfeitos e
excelentes que outros segundo certa qualidade. Dai cita Salom&o com sua sabedoria, Absaldo
com sua beleza e Sansdo com sua forca. E afirma existir outras tantas diferencas, mas alerta que
a diversidade de opinides torna diversos o0s juizos de comparacdo, tendo em vista o individuo
estar ligado a alguma das diversas religides, seitas e regides tornando assim alguma qualidade
louvavel e outra vituperavel a partir do ponto de referéncia e situacdo social em que se encontra
o0 que julga. Alerta ainda que nao é possivel sabermos quem é mais excelente e perfeito dentre
todos os entes uma vez que ndo podemos conhecer nenhum perfeitamente. O mais interessante
é que nosso filésofo assume, como imperativo divino, que cada ente “[...] se contente consigo
proprio [...]”*®8 (A douta ignorancia, 111, I, 189).

Cada homem, a sua medida, é capax dei. Agora, 0 que torna 0 homem capaz de Deus?
No De visione dei quando Nicolau esta a orientar o irmdo que contempla o quadro, icone de
Deus, a perceber o olhar de Deus, que € um olhar amoroso, que ndo abandona; e, na medida em
que ndo abandona € porque ama, pois onde estd o olhar estd também o amor, convida a

experienciar que, independentemente do lugar em que se coloque, o olhar do icone ndo o

188 De docta ignorantia, w., I11, I1, 189: [...] ut quisque in se ipso contentetur [...].



75

abandona. Esse movimento causard por estimulo a especulacdo que parte da experiéncia
sensivel do olhar a providéncia divina. O olhar de Deus € a caracterizacdo da certeza de que o

homem é capaz dele. Isso se mostra na expressao do nosso pensador:

E se retiras de mim os teus olhos, de modo nenhum subsistirei. Mas sei que o
teu olhar é a bondade maxima que ndo pode deixar de se comunicar a tudo o
gue a pode acolher. Por isso, jamais poderas abandonar-me enguanto eu for
capaz de te acolher. A mim compete-me fazer quanto puder para ser cada vez
mais capaz de te acolher®®, (A visdo de Deus, 1V, 10)

Nesta citacdo temos elementos riquissimos para nossa discussao. O primeiro é que ha
um envolvimento afetivo no olhar de Deus, pois o olhar esconde 0 amor que ndo abandona, isto
é, olhar é amar. No olhar aquele que olha Deus ama, dai que o homem pode experimentar o
amor porque o olhar de Deus ndo o abandona, porque onde estdo os olhos estad 0 amor. Depois,
o olhar é o sinal da maxima bondade. André — tradutor da obra — escolheu traduzir omni capaci
por tudo o que pode acolher, isto €é, tudo aquilo que é capaz de Deus. Desse olhar amoroso e
bondoso vem a certeza do ndo abandono pela capacidade que o homem tem de Deus, que na
frase latina aparece como ego tui capax fuero. E na Ultima oracao aparece a expressao ética que
afirma que ao homem compete se fazer, cada vez mais, capaz de Deus (Capax tui). Mas, como
deve ser esse procedimento do homem para ser capaz de Deus? Lembremos que 0 homem deve
ser sempre entendido enquanto um peregrino em busca da verdade. A sua felicidade dar-se-a
no encontro com a verdade. Do mesmo modo, o De visione dei é construido nesse caminho, o
homem é capaz da verdade (capax veritatis).

E a vontade livre!® que dara ao homem a capacidade de Deus. Capacidade aqui deve
ser entendida no sentido de receber, acolher, ter Deus em seu ser. O comportamento do homem
no seu processo de busca da verdade é importante, pois este pode ser (possibilitas) capaz, mas
também pode ndo ser. E o critério para 0 homem ser capax € determinado em sua acao. Isto é,
é a prética da bondade, é 0 mérito de se assemelhar & Deus a partir do esfor¢o por ser bom,
como Deus o é; por ser justo, como Deus o €; por ser misericordioso, como Deus o é. Quando
este esfor¢o é tomado como primazia na vida do homem ele amplia a capacidade da graga divina

(capacitatem gratiae tuae).

189 De visione dei, hV1, 1V, 10: [...] et si a me vultum tuum subtraxeris, nequaquam subsistam. Sed scio, quod
visus tuus est bonitas illa maxima, quae se ipsam non potest non communicare omni capaci. Tu igitur numguam
me poteris derelinquere, quamdiu ego tui capax fuero. Ad me igitur spectat, ut, quantum possum, efficiar continue
plus capax tui.

190 E no capitulo 111 desta dissertagio que trataremos com mais profundidade sobre o conceito de liberdade ou
vontade livre do homem. Neste momento, aparece como espago em que se da a possibilidade do homem ser ou
n&o capaz de Deus.



76

Em 1456 Nicolau escreve um serméo intitulado “Nos revelata facie” —sobre a revelacéo
da face divina, inspirado nos textos biblicos de Il Cor 3, 18 e Mt 22, 17ss; e neste sermao ele
aponta algo interessante ao discorrer sobre a revelacdo da face das faces ndo através de enigmas,
mas diante da gléria do Senhor que serve de complemento ao que vimos a afirmar: quanto mais
a mente humana, enquanto o que o homem tem de imagem de Deus, ¢é aperfeicoada, mais essa
imagem torna-se perfeita. Tomando Agostinho como base, afirma Nicolau que a alma tanto é
imagem de Deus quanto é capaz dele. Percebe-se com isso uma certa ligacdo entre a forca
criativa da mente e a acdo do homem para o seu fim, isto €, a verdade, apanagio da humana
mens.

Nesse percurso se pode entender o0 homem como a natureza que une o maximo absoluto
e 0 maximo contraido simultaneamente, isto é, natura media'®*. Ainda no capitulo terceiro do
livro 111 do De docta ignorantia Nicolau, sob o titulo S6 na natureza da humanidade é possivel
um tal maximo (Quomodo in natura humanitatis solum est ipsum tale maximum possibilius),
encontra no ser do homem a natureza que complica em si tudo aquilo que é contraivel. Fora

estabelecida a diferenca e a ordem entre os entes, como observa o Bispo de Brixen:

[...] € manifesto, em primeiro lugar, que a ordem das coisas exige que umas
sejam de natureza inferior em comparagdo com outras, como o sdo aquelas
que carecem de vida e de inteligéncia, que outras sejam de natureza superior,
como ¢é o caso das inteligéncias, e outras de natureza média™®2. (A douta
ignorancia, Ill, 111, 195)

Nesse entrelacar de graus de contracdo ou ordem das coisas, vale lembrar que a natureza
humana € vista, talvez sob o prisma biblico'®® por Nicolau de Cusa, mediante a sua elevagio
sobre a criacdo, porque “complica a natureza intelectual e a natureza sensivel e retine tudo em
si, pelo que os antigos a chamaram com razdo microcosmo, ou seja, pequeno mundo” (A douta

ignorancia, I, 111, 198). A humanidade é, como os demais entes, contraida nisto ou naquilo, e

191 De docta ignorantia, w., I11, 111, 25: [...] natura media, quae est medium connexionis inferioris et superiores
[...]. Sobre 0 homem ser natura media, afirma RICCATI (1983, p. 189): “L’homme est justement médiété en tant
gue médium connexionis entre inférieur et superieur; L’ homme est placé comme medium pour réaliser la connexio,
c’est-a dire I'union de toutes les créatures, notemment I’union du sensible a I’intelligible. Em ce sens ’homme est
dit par le Cusain microcosme ou nature qui ‘complique’, en la contenant, ’'universalité des créatures; en ce sens
encore I’homme est la créature soulevée au dessus de toutes les oeuvres de Dieu”. O comentador coloca 0 conceito
de natura media junto com o de connexio por ser 0 homem a natureza que reine ou conecta em si o sensivel e o
inteligivel. Por isso que ela é copula universi.

192 De docta Ignorantia, w., I11, I11, 195: [...] primo quidem manifestum est ordinem rerum necessario deposcere,
ut quaedam res sint inferioris naturae comparatione aliorum, ut sunt ipsae quae carente vita et intelligentia,
guaedam superiores naturae, quae sunt intelligentiae, ac quaedam mediae. Cf. Idiota de sapientia, h. V, I, 26.
Para algumas determinac6es ou delimitagBes em termo de contracdo, participacdo e ordem entre os seres inferiores.
193 Cf. Hb 2, 7-9.



77

devido a esta capacidade complicativa em que reline a natureza intelectual e natureza sensivel
0 homem esté& posto como superior as demais criaturas. Neste movimento Nicolau observa que
ndo seria possivel que outra criatura, que ndo o homem, pudesse unir a sua natureza a
maximidade. Esta criatura s6 poderia ser o homem, devido a natureza intelectual. Mas, nédo é
todo homem que pode fazer unir a sua natureza a maximidade, assim, ndo é possivel que mais
do que um sé homem verdadeiro pudesse fazer unir a natureza humana a maximidade, sendo
ao mesmo tempo homem e Deus: “[...] seria homem de um modo tal que seria Deus e seria
Deus de um modo tal que seria homem, perfei¢do do universo [...]”" (A douta ignorancia, IlI,
111, 199).194, Este movimento de unido entre as naturezas humana e divina sé se realiza em Jesus

Cristo!®,

194 Cf. De docta Ignorantia, w., I11, 111, 199.

195 Este € um problema que fora muito debatido ao longo da histéria da Igreja, o da unido das naturezas humana e
divina em Jesus Cristo. O Catecismo da Igreja Catdlica, em seu paragrafo 464 e seguintes apresenta uma sintese
de como se deu essa discussdo nos primeiros séculos do cristianismo ao afirmar: “O acontecimento Unico e
absolutamente singular da Encarnacéo do Filho de Deus ndo significa que Jesus Cristo seja em parte Deus e em
parte homem, nem que seja o resultado de uma mistura confusa do divino com o humano. Ele fez-Se verdadeiro
homem, permanecendo verdadeiro Deus. Jesus Cristo é verdadeiro Deus e verdadeiro homem. Esta verdade da fé,
teve a Igreja de a defender e clarificar no decurso dos primeiros séculos, perante heresias que a falsificavam”. Tais
heresias iniciaram com uma certa negacdo da natureza humana de Cristo, o docetismo gndstico, resultando, assim,
no primeiro Concilio ecuménico de Niceia, em 325, em que confessou que o filho de Deus é gerado, ndo criado,
consubstancial ao Pai. Depois veio a heresia nestoriana que negava a divindade de Jesus, através da negacao de
que Maria era mae de Deus. Essa heresia fora rejeitada pelo Papa Celestino I, num sinodo de 430. Dai que “Séo
Cirilo de Alexandria e o terceiro Concilio ecuménico, reunido em Efeso em 431,confessaram que «o Verbo, unindo
na sua pessoa uma carne animada por uma alma racional, Se fez homem». A humanidade de Cristo ndo tem outro
sujeito sendo a pessoa divina do Filho de Deus, que a assumiu e a fez sua desde que foi concebida” (Catecismo da
Igreja Catolica Apostolica Romana, n. 466). Depois da heresia de Nestorio, surge uma outra heresia que aponta
para a tese de que a natureza humana de Jesus deixara de existir, sendo assumida totalmente pela pessoa divina.
Sobre esta, afirmou peremptoriamente o Concilio de Macedénia: “Na sequéncia dos santos Padres, ensinamos
unanimemente que se confesse um sé e mesmo Filho, nosso Senhor Jesus Cristo, igualmente perfeito na divindade
e perfeito na humanidade, sendo o mesmo verdadeiramente Deus e verdadeiramente homem, composto duma alma
racional e dum corpo, consubstancial ao Pai pela sua divindade, consubstancial a nés pela sua humanidade,
«semelhante a nds em tudo, menos no pecado»: gerado do Pai antes de todos os séculos segundo a divindade, e
nestes ultimos dias, por nés e pela nossa salvagéo, nascido da Virgem Mée de Deus segundo a humanidade. Um
s6 e mesmo Cristo, Senhor, Filho Unico, que devemos reconhecer em duas naturezas, sem confusdo, sem mudanca,
sem divisdo, sem separacdo. A diferencga das naturezas ndo é abolida pela sua unido; antes, as propriedades de cada
uma sdo salvaguardadas e reunidas numa s6 pessoa e numa s6 hipdstase” (Concilio de Calcedonia, Symbolum: DS
301-302 apud CIC, n. 467). Depois desse concilio da Calcedbnia ainda houve problemas de heresia sobre esta
questdo, teses que fazia da natureza humana de Cristo algo como sujeito pessoal, dai mais um concilio, dessa vez
em Constatinopla, no ano de 553, para definir: “«ndo ha n'Ele sendo uma s6 hipostase (ou pessoa), que € nosso
Senhor Jesus Cristo, um da santa Trindade». Tudo na humanidade de Cristo deve, portanto, ser atribuido a sua
pessoa divina como seu sujeito proprio; nao sé os milagres, mas também os sofrimentos (97) e a propria morte:
«Aquele que foi crucificado na carne, nosso Senhor Jesus Cristo, é verdadeiro Deus, Senhor da gloria e um da
Santissima Trindade»”. Aqui queremos apenas mostrar esse caminho descrito no Catecismo da Igreja Catolica que
traz de modo conciso o problema presente na formagdo desse dogma. Para uma discussdo mais aprofundada, Cf.
BETTENCOURT, D. Estevdo, OSB. As Heresias Cristolégicas e Trinitarias. Disponivel em:
http://www.clerus.org/clerus/dati/2009-01/02-13/As_Heresias_Cristologicas_e_Trinitarias.html. Acesso em 17 de
abril de 2018. O’COLLINS, Gerald. Gesu oggi: linee fondamentali di cristologia. Roma/IT: Edizioni Paoling,
1992, p. 252-294. AMATO, Angelo. Gesu il Signore: saggio di cristologia. 62 edizione. Bologna/IT: Edizioni
Dehoniane Bologna, 2003.



http://www.clerus.org/clerus/dati/2009-01/02-13/As_Heresias_Cristologicas_e_Trinitarias.html

78

Se nos voltarmos para a interpretacdo dada ao numero 10 nos graus de contracao, ja
tratado no capitulo primeiro desta dissertacdo, veremos que tal nimero corresponde ao sumo
género e a inteligéncia. O homem como ser contraido é o que participa melhor desse grau,
devido atender as instancias do existir, do viver e do entender. D’Amico (1999, p. 820) vai
afirmar que no marco do universo contraido a natureza intelectual ou a humana mens aparece
como presenca carente de toda contragdo, posto que a mente ndo serd vista no ambito filosofico
de nosso autor como explicatio dei, mas como viva imago dei.

Fato é que ¢ a capacidade intelectual que faz com que o homem possa ser elevado acima
de toda obra de Deus. N&o obstante, essa capacidade intelectual promove, atraves da vontade
livre, a possibilidade de o0 homem ser cada vez mais capaz de Deus, ao assumir para si 0 ser
bom, justo, misericordioso, i. e., estar aberto a Graca divina que lIhe é oferecida mediante o
olhar amoroso de Deus, que ndo abandona ninguém. Ao tratarmos desse aspecto da
singularidade do homem, estivemos no fundo tratando da relagdo desta singularidade humana
com a sua fonte. Ora, o ser do homem é sempre um ser possivel, possivel de ser cada vez mais
capaz de Deus. Ha nessa relacdo um voltar-se ao principio, pois todo singular tem um desejo
natural a causa da sua singularidade, e aqui se inscreve o0s passos, mediante a liberdade, que o
homem percorre para alcancar a sua plenitude. Neste sentido, é pela capacidade (capacitas) em
sua dinamicidade que faz com que a mente humana seja imagem viva de Deus.

Outra questo que podemos levantar: como deve ser entendido esse capax dei? Alvarez
Gobmez (1968, p. 236 apud NOGUEIRA, 2008, p. 100) indiretamente da-nos uma resposta, pois
a natureza humana aspira a verdade, e na medida que a busca, conhece-a e ama-a da melhor
forma possivel, e assim busca aquilo que aspira com mais vivacidade. Mas podemos acrescentar
que para responder essa questdo é preciso ter em mente que ser capax dei ndo esta no ambito
da passividade, ndo é porque o homem é elevado ou tem vis intellectualis que estd tudo
resolvido. Ser capax dei significa, acima de tudo, tornar-se, do melhor modo que se pode, 0
mais semelhante possivel ao modelo divino e isso passa por um constante exercicio de
aperfeicoamento de si, por parte do homem. (NOGUEIRA, 2010). Capax dei € a acéo ética de
se assemelhar ao divino, ao seu modo, do melhor modo possivel no processo gnosioldgico da
busca pela verdade, ou do bem.

Ap0s evidenciarmos o que é singular no homem, em suma: a) a sua vis intellectualis; b)
a capacidade de complicar em si as demais coisas contraidas; podemos perceber o processo de
ascese em que 0 homem pode ser sempre mais capax dei, e a via que propicia isso € justamente
a do intelecto. Ora, como poderemos ver na proxima secéo é o intelecto que torna 0 homem

uma viva imago. A partir desses elementos, agora é-nos preciso distinguir essa singularitas do



79

homem que o torna, por esses aspectos apresentados, viva imago dei das demais coisas criadas

que sdo explicatio dei.

3.2 AMENTE HUMANA COMO VIVA IMAGO DElI

A teorizacdo da mente humana feita por Nicolau de Cusa é um dos elementos que
compde a sua dinamicidade antropoldgica. E propicia a associacdo que André (2015) faz entre
0 cruzamento dos trés tracos da metafisica — metafisica da mente, metafisica da infinitude e
metafisica do poder — tidos no complexo filosofico de Nicolau que instauram a tenséo entre as
dimensdes corpéreo/material e mental/espiritual'®®. Para caracterizar tal dinamismo da mente
humana dentro da sua antropologia nos sera imprescindivel o0 uso de uma obra sua escrita em
1450 intitulada Idiota de mente!®” que compde os didlogos do Idiota junto com o Idiota de
sapientiae (dividido em dois livros, | e 1) e o Idiota de staticis experimentis. Todas tém o
IDIOTA como personagem central. Tal obra nos ajuda a compreender aquilo que estd
complicado em alguns passos do De docta ignorantia.

O espaco que o homem ocupa no arsenal filoséfico de Nicolau de Cusa comeca a ser
desenhado j& no livro | do De docta ignorantia quando apresenta a dinamicidade do processo
gnosioldgico do homem e o caracteriza como um ser de desejo, desejo de conhecer Deus.

19 André (2015, p. 134) ainda aponta a forma positiva dessa tensdo em vista da dinamicidade da antropologia
cusana: “El caracter dinamico de la antropologia de Nicolas de Cusa resulta fundamentalmente del cruce de tres
trazos distintivos de su metafisica: una metafisica de la mente, una metafisica de la infinitud y una metafisica del
poder. Estos tres trazos instauran en su filosofia y en su concepcion del hombre una tension entre su dimension
material y corporea y su dimension mental y espiritual, una tension entre la finitud y la infinitud y una tension
entre su impotencia y su potencia. En cualquiera de estas dimensiones, tal tensién, en lugar de conducir a la
agudizacién de una contradiccidn antropolégica, abre el camino hacia una vision positiva del hombre caracterizada
por un profundo dinamismo en el cual, al final, radica su esencia”. Neste mesmo sentido de ver o homem (ou a
mente humana) de forma positiva em relagdo ao transcendente ja havia afirmado MARTINEZ GOMEZ (1967, p.
7-8): “Lo primero que hemos de registrar es la clara valoracion del espiritu, de todo lo perteneciente a la vida
superior del hombre, inteligencia, voluntad, como un fin de toda la actividad humana terrena, y plataforma de su
destino transcendente. Valorizacion agudamente discriminada frente a toda zona de vida inferior sensible y
material. Sin duda esta direccion hacia lo transcendente, que constituye en ocasiones auténticos caracteres de fuga
y liberacion del mundo de lo corporeo y terreno, le viene a Cusa de un tradicidon, al mismo tempo filoséfica y
ascética del Medievo cristiano en gerenal; [...] Notemos que en esta fascinacion de lo transcendente se han fundido
muchas veces los dos érdenes de lo espiritual (lo intelectivo-volitivo natural y lo sobrenatural religioso),
enfrentados ambos solidariamente con un mundo hostil de la materia y lo sensible. La vida superior humana, el
plano inteligible, adquirird asi un relieve transcendente y religioso, por su cercania y conatural abertura a lo
divino”.

197 para um aprofundamento acerca dos temas na obra, cf. GONZALEZ, Angel Luis. Introduccion a ‘Dialogos del
Idiota’. In: NICOLAU DE CUSA. Diélogos del idiota; El Possest; La cumbre de la teoria. Introduccion,
traduccion y notas de Angel Luis Gonzalez. Navarra/Espanha: EUNSA/Ediciones Universidad de Navarra, S.A.,
2001. Acerca da unidade presente nos didlogos do idiota como um todo, Cf. D’AMICO, Claudia. Introduccidn. El
dialogo Idiota. De mente: su lugar en la obra cusana. In: NICOLAS DE CUSA. Un ignorante discurre acerca de
la mente. Introduccién de Jorge M. Machetta y Claudia D’Amico. Traduccion de Jorge M. Machetta. Buenos
Aires: Biblos, 2005.



80

Contudo, é no livro 11l da mesma obra que o autor discorre acerca do maximo absoluto pariter
et contracto, como ja fora mostrado a partir da afericdo de que o homem se encontra acima de
todos os entes criados. Desta obra alguns passos sdo curiosos e nos dao a abertura para o qué
aqui queremos discutir. De inicio no passo 203 apresenta Jesus, 0 primogénito de toda criagéo,
como imago dei'%. Poderiamos nos questionar: o0 homem teria a mesma dignidade para poder
ser também chamado de imagem de Deus? N&o obstante, o passo 204 apresenta um fato
interessante que € Jesus como aquele que fez elevar o intelecto humano, tendo em vista que Ele
como Filho ou Verbo de Deus, primogénito, uniu a si o homem. Por mediacao e desejo de Jesus
0 homem elevou-se a categoria de, no sentido filosofico, imago dei, no sentido teolégico, filho
adotivo®®, Tal movimento de elevagdo poderia nos fazer conjecturar que esta elevagio é o
motivo da suma importancia da mente humana ser vista como imago. Mais a frente o Bispo de
Brixen diz: “A maximidade da perfei¢do da natureza humana é percebida nas coisas
substanciais e essenciais, como o intelecto, ao servico do qual estdo as restantes coisas
corporais”?® (A douta ignorancia, 111, 1V, 207). Ora, essa ascensdo a intelectualidade nasce de
um desejo continuo e ardente do homem, isto &, a fé; e desse desejo ha o arrebatamento em que
passa para além de todas as coisas sensiveis, fazendo Nicolau de Cusa falar que tal coisa € como
se avangasse do sono a vigilia?®%. Ainda encontra ele uma propicia analogia biblica?®? para falar
que tal motivo da ascensdo faz grande a poténcia do espirito intelectual na virtude de Cristo,
que poder-se-ia lembrar que a menor fé, posto que esteja na virtude do Verbo de Deus, é capaz

de encontrar obediéncia nas montanhas2®

. Ainda nesse movimento de ascensao pela fé, em que
“ascenda passo a passo com Cristo”, 0 homem se une a Cristo de forma profunda, que “passando
para la de todas as coisas” (A douta ignorancia, 11, XI, 252) chega a perfeicdo da natureza, e

dai poder ser transformado em imago, em Cristo.

198 De docta ignorantia, w., I11, 1V, 203: In quo secundum testimonium illus singularissimi praedicatoris veritatis
Pauli desuper in raptu illuminati habemus perfectionem omne, «redemptionem et remissionem peccatorum; qui
est imago dei invisibilis, primogenitus omnis creaturae, quia in ipso condita sunt universa in caelis et in terra,
visibilia et invisibilia, sive throni sive dominationes sive principatus sive potestates [...].

19 Cf. Gl 4, 1-7. Pico Estrada (2016, p. 33) aponta a filiacdo adotiva como um conceito melhor aplicado do que
“deifica¢@o” defendido por Dionisio, o pseudo arepagita: “Como antes que ¢l Dionisio Areopagita, Nicolas 1lama
a esta culminacion “deificacion”. También la llama “filiacion adoptiva”. Este ultimo término quizés expresa, mejor
que el anterior, no solo los alcances sino también los limites de tal union. “Deificacion”, en efecto, parece implicar
que en esa union el hombre alcanza lo que por naturaleza es de Dios; “filiacion adoptiva”, en cambio, indica que
la unién, aunque en todos los sentidos estrechisima, no alcanza la identidad de naturaleza. EI modelo o paradigma
de esa union, la filiacion perfecta, es por supuesto Jesucristo, en quien la naturaleza humana se une de modo
acabado, pero sin confundirse, con la naturaleza divina.

200 De docta ignorantia, w., Ill, 1V, 207: Maximitas autem perfectionis humanae naturae in substantialibus et
essentialibus attenditur, puta quoad intellectum, cui cetera corporalia serviunt.
201 De docta ignorantia, w., Ill, XI, 247: Deinde ardentiori desiderio fideles continuo ascendentes ad

intellectualitatem simplicem rapiuntur, omnia sensibiliza transilientes, quase de somno ad vigiliam [...].
202 Cf. Mt 17, 19.
203 Cf. De docta ignorantia, w., 111, XI, 250.



81

No De coniecturis o nosso filosofo se propde a investigar, a partir de sua base conceitual
ja estabelecida na obra precedente (De docta ignorantia), acerca das conjecturas. Tal reflexdo
parte da maxima de que Deus, enquanto verdade absoluta, é inatingivel, dai sera licito concluir
que o que o0 homem pode produzir sdo conjecturas. Destas conjecturas em sua alteridade poder-
se-a conhecer, segundo o autor, a unidade da verdade inatingivel?**. Percebemos que a mente
com o seu potencial intelectual faz-se imagem de Deus por participar de modo contraido,
segundo a sua possibilidade, da natureza criadora. Nicolau nesta obra pde a mente humana
como imagem da mente divina infinta. Para tal afirmacéo ele faz uso do termo silimitudo ao
invés de imago — a partir do mesmo conceito ele apresenta algumas formulagbes do motivo da
mente como imagem no De filiatione dei, como bem destaca André (2015). Ao que nos parece
ndo ha ainda uma caracterizacdo da ideia conceitual com a expressdo viva imago. Contudo, ha
presente algumas consideracfes relevantes para a discussdo, a saber: o autor traz a forca
potencial da mente a partir de sua possibilidade na acéo criadora, ao criar 0s entes racionais;
afirma ainda que a mente humana é forma conjectural do mundo, como a mente divina é forma
real; e, afirma que a mente humana é principio de distin¢do, proporcdo e composicao.

A discussdo acerca da mente humana como imagem viva da mente divina tem seu
lampejo no Idiota de sapientia — primeiro livro do composto dos didlogos do IDIOTA. O
didlogo gira em torno de duas personagens, 0 ORADOR e o IDIOTA, sobre a questdo da
sabedoria eterna, e nisso a personagem do IDIOTA afirma que a partir do livro de Deus, aquele
que fora escrito com seu dedo, ou seja, 0 mundo, se chega a Sabedoria. Mas ndo nos cabe aqui,
por ora, discutir o referido livro. O que queremos chamar a atencédo é que € nesta referida obra
que aparece pela primeira vez mencionada a ideia de uma viva imago, no momento em que 0
IDIOTA mostra a procedéncia do intelecto como vindo da sabedoria eterna e dela tem uma
degustacio que faz com que ele se mova para a mente divina para alimentar-se?®. Deste modo,
afirma o nosso autor que o principio do ser intelectual do espirito humano estd na sabedoria
eterna, dai que este ente (nhomem) é mais conforme a sabedoria que outro ser ndo intelectual®®.
E nesta perspectiva que no passo 18 de seu primeiro capitulo pela primeira vez vem a afirmar

peremptoriamente:

Esta semelhanca com a sabedoria, que € por natureza inerente a nosso espirito,
por meio da qual ele ndo se aquieta mais que na sabedoria mesma, é como
uma imagem viva dela. Com efeito, a imagem nédo se aquieta sendo naquele

204 Cf. De coniecturis, h.111, I, prologus, 1-2.
205 Cf. Idiota de sapientia, h. V, I, 16.
206 Cf. Idiota de sapientia, h. V, I, 17.



82

do qual é imagem, de quem possui seu principio, seu meio e seu fim.?” (Idiota
de sapientia, h.V, I, 18).

A caca pelo infinito ou pelo que é imortal por parte da mente humana advém do fato do
seu principio, meio e fim ser a mente divina. O motor dessa busca € a degustacéo que ela tem
de seu principio.

E no Idiota de mente que, de fato, o autor pde a mente humana como uma viva imago
dei. O primeiro traco que surge sobre a mente é o da imortalidade, € o que busca saber a
personagem do FILOSOFO?%, isto €, sobre a imortalidade da mente. A personagem do
ORADOR conduz o FILOSOFO a alguém que podera sensivelmente ajuda-lo sobre a questio
da mente, este é o autodenominado IDIOTA. Quando chegam ao local em que estad o IDIOTA
encontram-no confeccionando colheres, vale a pena destacar a importancia dessa acdo, tendo
em vista que tal arte, de maneira simbdlica, proporciona aquilo que a personagem considera
COMo coisas necessarias, a saber: investigacdo, nutricdo da mente, o fazer colher e a restauracéo
do corpo®®. Neste contexto, percebe-se o teor que ganha a discussdo, ja que poucas coisas, no
sentido geral, ganham peso de importancia para a personagem. Questionado sobre a mente,

assim define-a ao passo que ira trazer a ideia de imagem do infinito:

IDIOTA: [...] a mente é aquilo que é termo e medida de todas as coisas.
Sustento que a mente se chama assim a partir do medir.

FILOSOFO: Consideras que uma coisa € a mente e outra a alma?
IDIOTA: Certamente. Com efeito, uma coisa € a mente que subsiste em si,
outra a que subsiste no corpo. A mente subsistente em si mesma ou € infinita
ou é imagem do infinito. Entre as que sdo imagens do infinito, por ndo ser
maximas e absolutas, isto é, infinitas subsistentes em si, admito que algumas
podem animar o corpo humano, e concebo que, por esta funcdo sua, se
chamam almas.?* (Idiota de mente, I, 57).

207 |diota de sapientia, h. V, I, 18: Haec enim eius assimilatio, quae spiritui nostro naturaliter inest, per quam
non quietatur nisi in ipsa sapientia, est quasi viva imago eius. Non enim quietatur imago nisi in eo, cuius est
imago, a quo habet principium, medium et finem.

208 |diota de mente, h. V, I, 52: [...] Ego enim omni tempore mundum peragrando sapientes adii, ut de mentis
immortalitate certior fierem [...].

209 |diota de mente, h. V, I, 55: Immo in hac mea arte id, quod volo, symbolice inquiro et mentem depasco,
commuto coclearia et corpus reficio; ita quidem omnia mihi necessaria, quantum sufficit, attingo.

210 |diota de mente, h. V, |, 57: IDIOTA: [...] mentem esse, ex qua omnium rerum terminus et mensura. Mentem
quidem a mensurando dici conicio. PHILOSOPHUS: Putasne aliud mentem, aliud animam? IDIOTA: Puto certe.
Nam alia est mens in se subsistens, alia in corpore. Mens in se subsistens aut infinita est aut infiniti imago. Harum
autem, quae sunt infiniti imago, cum non sint maximae et absolutae seu infinitae in se subsistentes, posse aliquas
animare humanum corpus admitio, atque tunc ex officio easdem animas esse concedo. Neste mesmo sentido,
afirma Nicolau em: De Beryllo, h Xl;, 69: Recte igitur dicebat Protagoras hominem rerum mensuram, qui ex
natura suae sensitivae sciens sensibiliza esse propter ipsam mensurat sensibiliza, ut sensibiliter divini intellectus
gloriam possit apprehendere. Sic de intelligibilibus ea ad cognitionem referendo intellectivam, et demum ex eodem
contemplatur naturam illam intellectivam immortalem, ut se divinus intellectus in sua immortalitate eidem
ostendere possit.



83

H& presente aqui uma definicdo ontologica que imprime na mente infinita uma
subsisténcia em si. A mente, enquanto imagem do infinito, portanto, por ndo ser méaxima e
absoluta age com a funcéo de alma. Por mais que o Cardeal ndo tenha formulado propriamente
a ideia da mente humana como viva imago dei, neste momento ja comeca a desenhar o caminho
filosofico ao qual vai conduzir o leitor.

O homem traz consigo uma poténcia (vis) criadora, e isso o faz imagem viva de Deus.
O capitulo segundo do Idiota de mente € iniciado no sentido de mostrar a forca (vis) do vocabolo
que subjaz a capacidade que a mente tem de complicar (complicatio) nocionalmente os
exemplares de todas as coisas. O uso desta concepcao de forca ou poténcia aplicada a mente
caracteriza para André (2015) um profundo dinamismo acerca de toda concepg¢do cusana de
homem, como também, no sentido de uma ética em que esteja pautada a escolha livre. D’ Amico
(1999) afirma que na poténcia da mente humana repousam Deus e 0 Universo, Deus na medida
em que a mente é imagem de sua infinita unidade e o Universo enquanto que a mente complica
em si todo ser possivel. Este movimento caracteriza por um lado ver o homem como segundo
Deus, e respectivamente, vé-lo como microcosmo?'t. Santinello (1990, p. 85-86) reforca esse
motivo do homem como microcosmo a partir de um sermao?'? em que o Cardeal da énfase ao
fato de o homem ter sido o Gltimo na criagdo do universo, ¢ nisso diz: “[...] pequeno mundo,
porque é o sujeito final que, por tal motivo, cumpre uma funcdo mediadora de unificacdo e

intercomunicagdo entre todos os entes criados”?!3, Tal afirmacdo se justifica quando nos

211 De coniecturis, h.111, 11, X1V, 143: Humanitatis igitur unitas cum humanaliter contracta exsistat, omnia
secundum hanc contractionis naturam complicare videtur. Ambit enim virtus unitatis eius universa atque ipsa
intra suae regionais terminos adeo coercet, ut nihil omnium eius aufugiat potentiam. Quoniam omnia sensu aut
ratione aut intellectu coniecturatur attingi atque has virtutes in sua unitate complicari dum conspicit, se ad omnia
humaniter progredi posse supponit. Homo enim deus est, sed non absolute, quoniam homo; humanus est igitur
deus. Homo etiam mundus est, sed non contracte omnia, quoniam homo. Est igitur homo microcosmos aut
humanus quidem mundus. Regio igitur ipsa humanitatis deum atque universum mundum humanali sua potentia
ambit. Potest igitur homo esse humanus deus atque, ut deus, humaniter potest esse humanus angelus, humana
bestia, humanus leoa ut ursus aliud quodcumque. Intra enim humanitatis potentiam omnia suo exsistunt modo.
Cassirer (2001, p. 67-68) traz a ideia de que pelo motivo do microcosmo o homem se eleva e eleva todas as coisas:
“Se 0 homem, como microcosmo, carrega em si todas as coisas, entdo a sua redengdo, a sua elevagéo ao divino
implica em si a elevagdo da totalidade das coisas”. A respeito do que diz Nicolau de Cusa naquela citagdo, André
(1997, p. 450) comenta: “A natureza do homem como microcosmo aparece aqui claramente articulada com a sua
poténcia [...], 0 que significa que o ser um mundo em ponto pequeno reside na possibilidade a ele inerente de ser
todo o mundo que a partir de si proprio ‘re-cria’ e no qual, devido a essa ‘re-criacdo’, ele acaba por se plasmar, de
tal maneira que ser esse pequeno mundo ndo significa sé-lo estaticamente, mas num permanente e continuo
movimento criador, que ¢ um movimento ‘explicativo’ de uma unidade ‘complicante’”. D’ Amico (1999, p. 820-
821) traz a perspectiva de que 0 homem como microcosmo promove a unidade ou estabelece os lagos na alteridade:
“Esta potencia o Vis propria es la que le permite estabelecer los lazos de la alteridad, esto es conferir una unidad a
la alteridad que no es esencial como la divina, sino conjectural o ‘a la manera humana’ (humaniter)”.

212 Sermo, cp., I, In principio erat Verbum, 15: Creavit autem ultimo Deus hominem, tamquam in quo
complementum et creaturarum perfectio [...].

23 SANTINELLO, 1990, p. 85-86: “[...] piccolo mondo, perché ¢ il suggello finale che, per tal motivo, adempie
ad una funzione mediatrice di unificazione e intercomunicazione fra tutti gli enti creati”.



84

voltamos ao sermao 122 e o Cardeal diz: “o homem, que também é chamado microcosmo, foi
criado a imagem e semelhanca do proprio filho de Deus [...]"#4. Aqui vale ressaltar algo
interessante que é a diferenca entre imago e ad imaginem para bem entendermos o modo que
Nicolau interpreta. Ora, 0 termo imago se da mediante uma movimentacao interna de geracdo
de Deus em que vem o Filho de Deus, j& o termo ad imaginem é ligado ao movimento criativo
externo do qual vem o mundo e todas as coisas que o compde.

Nicolau de Cusa faz uso da arte de fazer colher para explicar tal forca criadora, ndo
como imitacdo, mas como semelhanca. A personagem do IDIOTA com uma colher em maos,

procede:

A colher ndo tem um exemplar distinto fora da ideia de nossa mente. Com
efeito, embora o escultor ou o pintor tomam das coisas 0os exemplares dos
entes que procuram representar, eu ndo fago assim ao extrair da madeira e do
barro colheres, copos e panelas. Ndo imito nisto a figura de nenhuma coisa
natural. Estas formas de colheres, de copos e de panelas se realizam
unicamente por meio da arte humana. Por isso, minha arte é mais criadora que
imitadora de figuras criadas, e nisto é mais semelhante a arte infinita.?*> (Idiota
de mente, h.V, I, 62)

A mente humana torna-se imagem na acdo de criar. Na mente estdo complicados, de
modo nocional, os exemplares das coisas criadas. A mente trabalha com no¢6es ou conceitos.
Desta forma, na mente, de modo nocional pode haver varios exemplares dos entes contraidos,
mas nenhum pode ser preciso, porque se assim o fosse bastaria a mente conhecer o nome preciso
de um ente e saberia de todos, e até do exemplar absoluto. Mas a mente néo atinge o exemplar
infinito, posto que este somente pode ser uno e simplicissimo, sendo ele inefavel e inalcancavel.

E interessante que apo6s esse percurso de ter afirmado o que pensava acerca da mente e
de como ela se comporta em relacdo a mente divina nos dois capitulos iniciais do Idiota de
mente, Nicolau de Cusa, no capitulo terceiro, pela boca do FILOSOFO repita a pergunta sobre
a mente, como se fosse necessario afirmar algo mais do que ja fora dito. O IDIOTA afirma,
entdo, algumas coisas importantes de inicio, a saber que a simplicidade divina complica todas
as coisas, a mente é imagem desta simplicidade complicante e a mente divina € exemplar de

nossa mente. Apos tais afirmacdes, o IDIOTA distingue 0 modo das mentes, uma € a totalidade

214 Sermo, cp., CXXII, Agnus in crucis, 2. Homo enim, qui et microcosmos dicitur, ad «imaginem et
similitudinem» creatus est ipsius nati Dei.

215 |diota de mente, h. V, 11, 62: Coclear extra mentis nostrae ideam aliud non habet exemplar. Nam etsi statuarius
aut pictor trahat exemplaria a rebus, quas figurare satagit, non tamen ego, qui ex lignis coclearia et scutellas et
ollas ex luto educo. Non enim in hoc imitor figuram cuiuscumque rei naturalis. Tales enim formae cocleares,
scutellares et ollares sola humana arte perficiuntur. Unde ars mea est magis perfectoria quam imitatoria
figurarum creatarum et in hoc infinitae arti similior.



85

da verdade das coisas, e a outra — a mente humana — ¢ a totalidade da assimila¢do das coisas,
ou seja, ¢ a totalidade nocional. A mente divina ao pensar, cria ente?!, pois ndo ha distingéo
entre pensar e criar em Deus, Ele é unidade simplicissima sem alteridade — isso pode ser melhor
observado no De visione dei?’’. Na mente humana o que acontece € a organizagio ou
assimilacdo nocional dos entes criados pela mente divina. O movimento sempre obedecer este
caminho de imagem, o que na mente divina estd como verdade precisa dos entes, ha mente
humana estd como imagem nocional préxima. Assim, o conhecimento da mente humana se
realiza sempre na base da semelhanga?®,

Até este ponto estid formada a ideia de que é a mente humana imagem de Deus. O
movimento em que tal fato se faz e, ao que nos parece, uma formulacdo do motivo da
imortalidade da mente — indicado como algo buscado pelo FILOSOFO no capitulo primeiro do
Idiota de mente — é apresentado pelo IDIOTA ao afirmar que: “[...] a nogdo de Deus, isto €, seu
rosto, desce apenas a uma natureza mental, cujo objeto é a verdade, e vai mais além somente
através da mente, na medida em que a mente é a imagem de Deus e é exemplar de todas as
imagens de Deus que sdo posteriores a ela”?'® (Idiota de mente, 111, 73). O movimento que
Nicolau de Cusa esta a descrever € 0 mesmo movimento que subjaz a discussdo das quatro
unidades. Deus como unidade absoluta complica todos os entes, a mente, como primeira
unidade contraida, complica em si todos os entes contraidamente, respeitando devidamente a
ordem, isto é, que a unidade absoluta parece que complica a primeira unidade contraida, de
modo que, por sua via, vé-se que complica todo o resto. Assim, ha semelhanca na funcdo, ambas
unidades complicam, obedecendo obviamente seu modo, uma absoluta (a mente divina) e a
outra (mente humana) contraidamente. Aqui pela primeira vez aparece de forma incisiva a
formulacéo, no Idiota de mente, da expresséo imago dei.

A expressdo imago dei aparece cinco vezes na obra acima referida. Além deste contexto
ja apresentado, aparece no capitulo IV quando o autor esta a distinguir os conceitos de imago e
explicatio. Para cumprir bem a distingdo, o Bispo de Brixen apoia-se no seu esquema metafisico
da unitrinidade: unitas, aequalitas e nexus usando o movimento geracional entre a unidade e a
igualdade; no sentido de afirmar que a igualdade é imagem da unidade, e que se se considerar

apenas uma vez a unidade nasce a igualdade, dai que a igualdade é imagem da unidade. Neste

216 Cf. Idiota de mente, h.V, VII, 99: Divina mens concipiendo creat [...].

217 Em toda a obra De visione dei Nicolau vai passo a passo tentando mostrar a doutrina da coincidentia
oppositorum ao afirmar por diversos momentos que Deus € unidade simples sem alteridade, onde o ser é ter, onde
0 ato de ouvir, de gostar e de cheirar sdo 0 mesmo. cf. De visione dei, h.VI, 111, 8.

218 Cf. Idiota de mente, h.V, 11, 72.

219 |diota de mente, h.V, 111, 73: Nam dei notitia seu facies non nisi in natura mentali, cuius veritas est obiectum,
descendit, et non ulterius nisi per mentem, ut mens sit imago dei et omnium dei imaginum post ipsum exemplar.



86

sentido, o Unico digno de ser chamado filho de Deus, por um processo interno de geracdo é
Jesus Cristo, por ser ele igual ao Pai; em movimento externo o homem é chamado de imagem?%,
E é este motivo da presenca do Filho que o homem pode ser assim chamado, como destaca
Santinello (1990, p. 86-87): “Nao pode haver um homem criado ad imaginem se ndo houvesse
geragdo de Deus, da sua imago no Filho”??, E interessante a metafora do pintor que vai fazer
seu autorretrato, utilizada no Sermdo 151 por Nicolau para demonstrar o processo de ser
imagem do homem: é preciso que antes de tudo o pintor se contemple num espelho, produzindo
assim a primeira imagem de si, e dessa imagem observada no espelho produz a segunda imagem
no quadro®?2. Contudo, como ja fora observado acima, Jesus elevou o homem a categoria de
imagem (ad imaginem). Vale real¢ar o movimento implicito a interpretacdo cusana apontado
por Pico Estrada (2016), a saber: 0 homem € imagem da imagem de Deus Pai, isto é, 0 homem
é imagem do filho, da igualdade da unidade. Pode-se concluir entdo que Jesus é o fundamento
metafisico da natureza humana. Por outro lado, a explicacdo da unidade é a pluralidade. Neste
movimento o Cardeal reforca ainda mais a sua concepcao de que a mente, dentro do complexo
de entes criados por Deus, € a mais simples imagem da mente divina. Chega inclusive a
formular a mente como imago complicationis complicationum, ao cruzar a teorizacdo da mente

com o par de conceitos complicatio et explicatio numa acentuacao de sua exceléncia:

Portanto, retenho que a mente é a mais simples imagem da mente divina, entre
todas as imagens da complicacdo divina, que complica todas as imagens na
sua simplicidade e na sua virtude de complicacdo. Assim como Deus € a
complicacdo das complicagdes, assim a mente, que é imagem de Deus, € a
imagem da complicacdo das complicacdes. Depois das imagens existe a

220 para um maior aprofundamento acerca da distingdo entre imago e ad imaginem, Cf. SANTINELLO, Giovanni.
L’uomo ,,ad imaginem et similitudinem** nel Cusano. Estrato da Doctor Seraphicus. N° XXXVII, Marzo 1990, p.
85-97.

2L SANTINELLO, 1990, p. 86-87: “Non pud esservi un uomo fato ad imaginem se non vi fosse la generazione da
Dio dell’imago sua nel Figlio”. O autor, ainda apresentando sua interpretagdo, traz a fato que é assaz interessante
para a hermenéutica desse tema da imago dei. Santinello (1990, p. 88) aponta ainda alguns motivos e conjecturas
que fazem compreender a importancia da categoria de Aequalitas, afirma: “Nella categoria dell’aequalitas c’¢ la
chiave interpretativa, sul piano della speculazione, per intendere il concetto biblico di imago dei”. Ademais, o
autor ainda mostra algumas consideragdes para explicar melhor tal afirmagdo a partir de dois pontos, a saber: o
primeiro é a consideracéo da uni-trindade, como um modelo para construir um conhecimento relacional do mundo;
0 segundo, conectado ao primeiro, trata da possibidade de falar dum relacionamento da imagem entre Deus e 0
homem somente na medida de uma dimenséo racional ao discurso humano.

222 Sermo, cp., CLI, Nos revelata facie, 6-7: Quando igitur creatur mens humana, quae hominem elevat supra
omnia mente carentia, et in sua perfectione gerit causae suae propinquiorem impressionem, tunc creator ipsam
per veram imaginem, quae Filius est, creat; «per quem», ut ait Apostolus, quase per primogenitum ante omnia
creata «fecit et saecula». Intuetur igitur Pater in speculum maiestatis suae, dum creat mentem. Et ut intelligas
quid velim, accipe: Vult pictor faciem suam in tabula polita depingere et non potest nisi ad imaginem suam hoc
facere. Habet speculum et intuetur suam imaginem faciem suam, quase figuram totius faciei perfectissime
continentem, et ad illam imaginem aliam in tabula, quae est specularis seu polita, depingere satagit.



87

pluralidade das coisas que explicam a complicacdo divina, como 0 nimero é
explicativo da unidade [...]??3. (Idiota de mente, 1V, 74)
Se fossemos descrever uma ordem, apresentariamos Deus como unidade simples e

absoluta, a sua imagem, por sua vez, como unidade contraida e depois a pluralidade de coisas
que explicam a complicacdo divina. Nesse sentido, somente a mente é imagem de Deus, e 0
que esté depois dela ndo é imagem sendo enquanto ela resplandece. A mente ndo s explica a
unidade divina, mas também, e acima de tudo, unifica em si e de forma assimilativa o que
aparece também complicado na unidade da qual ela € imagem. As criaturas privadas de mente
sdo apenas explicacdes da simplicidade divina, como afirma Nicolau de Cusa®?*. André (1999,
p. 9) a partir de VOLKMANN-SCHLUCK (1968, p. 68) afirma que: “Por esse motivo,
unificando, a mente humana realiza-se num movimento conectivo sem fim que constitui a sua
propria esséncia”. Assim, a mente com sua capacidade assimilativa e unitiva é imago dei.

A expressdo que nos falta, a saber viva imago, aparece apenas duas vezes no Idiota de
mente nos passos 106 e 149. No entanto, € s6 no 106 que a expressdo aparece devidamente
cunhada como viva imago dei. Contudo, o seu processo filosofico se d& com a ideia de que a
mente é uma viva substantia, dita no passo 80. A mente é, segundo afirma Nicolau de Cusa:
“[...] forma substancial, isto é, poténcia que complica em si, a seu modo, todas as coisas;
complica a poténcia animadora por meio da qual anima o corpo vivificando-o de vida vegetativa
e sensitiva, e complica a poténcia racional, a intelectual e a inteligivel”?? (ldiota de mente, V,
80). Desta afirmacdo decorre o funcionamento da mente, de sua funcdo assimilativa como

aquela que informa, clarifica e aperfeicoa a raza0?%

. A mente tem tal posicdo e traz consigo a
capacidade de julgar devido estar resplandecida nela a mente divina, como na imagem
resplandece a verdade??’.

No passo 104 do Idiota de mente Nicolau de Cusa trata a mente humana, a partir de seus

movimentos de assimilacdo nocional, de uma viva vida mental??®. Ao tratar sobre isso, 0 autor

223 |diota de mente, h.V, IV, 74: Sic volo mentem esse imaginem divinae mentis simplicissimam inter omnes
imagines divinae complicationis. Et ita mens est imago complicationis divinae prima omnes imagines
complicationis sua simplicitate et virtute complicantis. Sicut enim deus est complicationum complicatio, sic mens,
quae est dei imago, est imago complicationis complicationum. Post imagines sunt pluralitates rerum divinam
comlicationem explicantes, sicut numerus est explicativus unitatis [...].

224 Cf. Idiota de mente, h.V, 1V, 76.

225 |diota de mente, h.V, V, 80: [...] forma substantialis sive vis in se omnia suo modo complicans, vim
animativam, per quam corpus animat vivificando vita vegetativa et sensitiva, et vim ratiocinativam et
intellectualem et intellectibilem complicans.

226 Cf. Idiota de mente, h.V, V, 80-84.

227 Cf. Idiota de mente, h.V, IV, 77.

228 1diota de mente, h.V, VII, 104: [...] Et in hac assimilatione se habet mens, ac si flexibilitas absoluta a cera,
luto, metallo et omnibus flexibilibus foret viva vita mentali, ut ipsa per se ipsam se omnibus figuris, ut in se et non
in materia subsistunt, assimilare possit. Talis enim in vi suae flexibilitatis vivae, hoc est in se, notiones omnium,
guoniam omnibus se conformare posset, esse conspiceret.



88

esta a mostrar em seu discurso o movimento da mente até o seu exemplar, Deus, em que culmina
com a expressao maxima da mente como viva imago dei. Ora, a mente € viva imagem de Deus

porque sabe-se disso, de modo explicado o diz Nicolau na Carta a Albergati:

E considera bem, filho, a viva imagem intelectual de Deus que existe em ti,
gue ndo seria uma imagem intelectual viva se ndo se conhecesse como
imagem. Com efeito, o intelecto pertence a esséncia da imagem viva de Deus.
E por isso que entre essa imagem de Deus e qualquer outra semelhanca sem a
qual ndo pode ser nenhuma criatura, hd uma diferenca: nenhuma semelhanca,
para além daquela, tem consciéncia de ser semelhanca de Deus, na medida em
que € privada de vida intelectual .??® (Carta a Albergati, 6)

A consciéncia de si ou a consciéncia de saber-se imagem de Deus € um ponto que
justifica a mente humana como imagem viva, tendo em vista, como ja fora dito, que os demais
entes criados séo explicatio de Deus. Desse motivo, na mesma carta ao neossacerdote, Nicolau
de Cusa ainda pGe em xeque outro fator que poder-se-ia caracterizar como um fator ascético ou
ético, que é a capacidade da mente se assemelhar mais aquele do qual ela é imagem. Dirige,
assim, as seguintes palavras a Albergati: “A nossa natureza intelectual, na medida em que se
reconhece como a imagem viva de Deus, tem o poder de se tornar continuamente mais clara e
mais semelhante a Deus, ainda que, sendo imagem, jamais se possa tornar modelo ou criador”?%
(Carta a Albergati, 7). Nesta perspectiva estd em voga a ideia da capacidade do homem se
tornar cada vez mais semelhante ao exemplar, num sentido ético, pode-se ler como um processo
de conversdo a Deus. Assim, podemos conjecturar que ética em Nicolau diz respeito ao bem,
pois € o processo de tornar-se semelhante ao Bem Supremo.

E pertinente essas justificativas apresentadas na carta dedicada a Nicolau Albergati, pois
traz a tona o olhar do homem para si e o reconhecimento que gera, assim, um certo nivel de
pertencimento, importante para o desenvolvimento de uma ética cusana, como poderemos ver
mais a frente na discussdo propriamente ética dessa dissertacao.

Nicolau de Cusa ainda faz uso de algumas metaforas interessantes utilizadas no Idiota

de mente em que pde a mente humana como diamante vivo?3, mas de modo mais significativo

229 Epistula ad Nicolaum Bononiensem, cp., 6: Adverte, fili, ad vivam dei intellectualem imaginem in te
exsistentem, quae non esset viva intellectualis imago, si se non cognosceret imaginem. Intellectus igitur est de
essentia vivae dei imaginis. Unde inter illam imaginem dei et aliam dei similitudinem, sine qua nulla potest esse
creatura, hoc interest quod nulla similitudo praeter illam habet scientiam se dei esse similitudinem, quando vita
intellectuali caret.

230 Epistula ad Nicolaum Bononiensem, cp., 6: Nostra autem intellectualis natura, cum se dei vivam imaginem
intelligat, potestatem habet continue clarior et deo conformatior fieri, licet, cum sit imago, nunquam fiat exemplar
aut creator.

231 Cf. Idiota de mente, h.V, V, 85.



89

como espelho vivo?32, e esta Gltima é recuperada na carta a Albergati. Analogicamente todas as

criaturas sdo espelhos que refletem de forma deturpada devido a sua imperfei¢do, contudo, a

233

natureza intelectual esta posta a possibilidade de refletir melhor<*°. Afirma Nicolau:

Se um pintor se faz um auto-retrato, esse permanece como foi feito; mas se
este pintor pudesse retratar a imagem espiritual e invisivel de sua habilidade
espiritual de pintar, entdo aquela imagem artistica, se fosse a imagem perfeita
da arte espiritual viva, poderia tornar-se mais clara e mais aderente, pois seria
conforme ao proprio arquiteto.?** (Carta a Albergati, 8)

Do que fora dito nesta subsecdo em que concluimos com a metafora do espelho e do
pintor divino que faz o autorretrato, pensamos 0 homem com sua capacidade de interpretar o
mundo como também interpretar a si mesmo, outrossim, a capacidade de se tornar, dentro de
suas possibilidades, mais imagem de seu artista, Deus, isto € transcender-se em direcdo a Deus,

conforme afirma Santinello (1990, p. 93):

Os dois motivos, pelos quais na natureza intelectual a imago € viva, sdo
convergentes: para gue a inteligéncia saiba que € imagem é necessario que lhe
esteja presente, de algum modo, o exemplar; e tal presenca a torna viva, quer
dizer, capaz de transcender-se em direccdo ao exemplar, mesmo que dele
permaneca sempre distinta?®,

232 |diota de mente, h.V, XIII, 149: Et quia imago numguam gquantumcumaue perfecta, si perfectior et conformior
esse nequit exemplari, adeo perfecta est sicut quaecumque imperfecta imago, quae potentiam habet se semper plus
et plus sine limitatione inaccessibili exemplari conformandi — in hoc enim infinitatem imaginis modo quo potest
imitatur, quasi si pictor duas imagines faceret, quarum una mortua videretur actu sibi similior, alia autem minus
similis viva, scilicet talis, quae se ipsam ex obiecto eius ad motum incitata conformiorem semper facere posset,
nemo haesitat secundam perfectiorem quase artem pictoris magis imitantem — sic omnis mens, etiam et mostra,
quamvis infra omnes sit creata, a deo habet, ut modo quo potest sit artis infinitae perfecta et viva imago.

233 |diota de mente, h.V, V, 86: Qui vim specularem in se considerat, videt, quomodo est ante omnem quantitatem.
Quod si illam vivam concipit vita intellectuali, in qua reluceat omnium exemplar, de mente admissibilem facit
coniecturam.

234 Epistula ad Nicolaum Bononiensem, cp., 8: Sicut si pictor sui ipsius visibilem imaginem dipingit, illa manet
ut facta est, sed si foret talis pictor, qui artis suae intellectualis pingendi intellectualem et invisibilem imaginem
facere posset, utique illa imago artis, si perfecta foret imago intellectualis et vivae artis, se ipsam clariorem et
similiorem facere posset, quando se suo factori conformaret.

235 Qantinello (1990, p. 93): “I due motivi per cui nella natura intellettuale 1’imago & viva confluiscono: perché
’intelligenza sappia di essere imagine ¢ necessario che le sia presente in qualche modo 1’esemplare; e tale presenza
la rende viva, ossia capace di trascendersi in direzione dell’esemplare, anche se ne rimarra sempre distinta”. Em
forma de complemento, cabe bem as palavras de Nogueira (2008, p. 217) ao afirmar que: “é necessario reconhecer-
se como um ser complexo que, na sua complexidade, é capaz de perceber a similitude existente entre 0 nosso
espirito intelectual que cria, pelo logos humano, imagens a semelhanga do logos divino que cria esséncias,
mantendo, assim, mesmo no reconhecimento da semelhanga, a distingdo entre criador e criatura”. Desta forma,
faz-se necessario 0 homem pensar-se como ser complexo, e nessa sua complexidade, vé-se como um ser capaz de
perceber a similitude existente entre seu espirito intelectual que por meio do I6gos humano cria imagens e o 16gos
divino que cria esséncias. Ndo obstante, com o cuidado de manter sempre a distancia e distingdo entre criatura e
criador.



90

Assim, é no exercicio de sua atividade criadora que faz transcender-se que a mente
humana se faz viva imago dei. Ineteressante esses dois motivos acima apresentados por
Santinello porque nos convida a enxergar a necessidade do homem se ver como imagem, depois
a necessidade nesse movimento de reconhecer-se imagem perceber a transcendéncia que ha no
proprio movimento.

No passo 149 do Idiota de mente, indicado mais acima, 0 motivo da viva imago dei
aparece relacionado ao conceito de vis concreata. E nesse passo que estara o operar da forca
criadora apontada na fala do FILOSOFO, no passo 74 da mesma obra: “[...] a mente infinita ¢
forca formadora absoluta, e que a mente finita é a forma conformadora ou configuradora”?®. O
ORADOR pede ao Idiota que dé-lhe mais exemplo para compreender a criacdo da mente no
corpo. E, responde o IDIOTA: “[...] a mente foi criada pela arte criadora como se esta quisesse
criar a si mesma, mas posto que a arte infinita ndo é multiplicavel, o que surge € uma imagem
sua [...]"%" (Idiota de mente, 148). Ap6s mostrar como se da a origem da mente humana,
Nicolau aprofunda sobre o operar dessa mente, mediante sua forga, a conformar-se ao seu

exemplar. Afirma Nicolau de Cusa:

Uma imagem por mais perfeita que seja, se ndo pode ser mais perfeita e mais
conforme ao exemplar, é menos perfeita que uma imagem imperfeita
qualquer, que tivesse a capacidade de conformar-se sempre mais e sem
limitacdo ao exemplar inacessivel — e nisto imita & infinitude como imagem
do modo que lhe é possivel, [...] — do mesmo modo toda mente, também a
nossa, embora inferior a todas as mentes criadas, tém causada por Deus o ser
imagem viva e perfeita da arte infinita do modo que Ihe é possivel. Por este
motivo é una e trina, possuido a poténcia, a sabedoria e 0 nexo de ambas de
tal modo que pode ser a imagem perfeita da arte, isto &, de poder, estimulada,
conformar-se cada vez mais ao seu exemplar. Assim, nossa mente, embora no
principio de sua criacdo ndo tenha o esplendor atual da arte criadora na
trindade e unidade, tem, no entanto, concriado essa for¢a por meio da qual,
estimulada, pode fazer-se mais conforme a atualidade da arte divina. Portanto,
na unidade de sua esséncia existe a forca, a sabedoria e a vontade.?® (Idiota
de mente, 149)

236 |diota de mente, h.V, IV, 74: [...] mentem infinitam esse vim formativam absolutam, sic mentem finitam vim
conformativam seu configurativam.

237 |diota de mente, h.V, XIII, 148: Unde mens est creata ab arte creatrice, quase ars illa se ipsam creare vellet
et, quia immultiplicabilis est infinita ars, quod tunc eius surgat imago [...].

238 |diota de mente, h.V, XIII, 149: Et quia imago numguam quantumcumque perfecta, si perfectior et conformior
esse nequit exemplari, adeo perfecta est sicut quaecumque imperfecta imago, quae potentiam habet se semper plus
et plus sine limitatione inaccessibili exemplari conformandi — in hoc enim infinitatem imaginis modo quo potest
imitatur, [...] — sic omnis mens, etiam et nostra, quamvis infra omnes sit creata, a deo habet, ut modo quo potest
sit artis infinitae perfecta et viva imago. Quare est trina et una habens potentiam, sapientiam et utriusque nexum
modo tali, ut perfecta artis imago, scilicet quod excitata possit se semper plus et plus exemplari conformare. Sic
mens nostra etsi in principio creationis non habeat actualem resplendentiam artis creatricis in trinitate et unitate,
habet tamen vim illam concreatam, per quam excitata se actualitati divinae artis conformiorem facere potest.
Unde in unitate essentiae eius est potentia, sapientia et voluntas.



91

A mente por ser imagem nédo consegue realizar a perfeicdo do exemplar. Assim, a mente
fica como resplendor dessa perfeicdo. Se no exemplar a infinitude se d& plenamente, na mente
se dara como a capacidade de conformar-se sempre mais e sem limitacdo ao exemplar
inacessivel. Poténcia aqui indica possibilidade e forga. Assim, a mente por sua poténcia pode
se assemelhar sempre mais, como um processo de ascese espiritual, ao seu exemplar, mesmo
que este lhe permaneca sempre inacessivel. Ora, € justamente essa vis que faz com que permita
que a mente seja definida como imago viva.

Destarte, podemos perceber que ha no caminho do homem a procura da verdade, isto €,
na caca pela verdade, o reconhecimento de que em sua mente ha algo que o torna possivel de
ser sempre mais conforme a verdade, que ¢é a forca criadora, e esta forma criadora é o que o
torna viva imago dei. O homem esté envolto de entes, e todos esses principiados apresentam e
ocultam algo que Ihes € anterior; 0 homem, como viva imago dei, cumpre o papel de interpretar
esse mundo cheio de simbolos, por meio de uma investigatio symbolica, sendo que ele, o
homem, também é um simbolo que apresenta e oculta algo, mediante sua vis concrata. Assim,

é possivel caracteriza-lo de simbolo dos simbolos, como o faz André (1997).

3.3 0O HOMEM COMO SIMBOLO DOS SIMBOLOS

Apds termos pensado e refletido acerca da ideia do homem como ente singular,
irrepetivel e imultiplicavel de modo a se apresentar a dimensdo da contracdo em termos
ontoldgicos e antropoldgicos que poderia resultar, dentro da economia da obra cusana, em uma
filosofia da diferenca, tendo em vista que quando se pensa a singularidade do ente se esta a
afirmar duas coisas, a primeira é sua identidade, o ente € aquilo que é do melhor modo possivel;
a segunda é que ndo pode haver outro ente igual a este, pois no ambito da contracdo, da finitude
ndo ha igualdade, ha diferenca. Depois, pudemos pensar acerca dos motivos da mente humana
como viva imago dei, primeiro pelo fato de ser posto o0 homem acima dos entes criados e pouco
abaixo dos anjos, devido sua capacidade intelectual, depois pelo fato de esta capacidade poder
ser uma substancia viva em que ao mesmo tempo que é uma explicatio dei a nivel de
principiado, também complica em si nocionalmente os demais entes contraidos. Cabe-nos agora
refletir a sua funcdo em relacdo aos demais entes e a todo o universo. Isto é, 0 motivo que faz
com que 0 homem, que nocionalmente produz sentido, seja simbolo entre os outros simbolos,
mas que seja, outrossim, intérprete dos simbolos, dos outros interpretes, ou seja, dos outros

homens, e de si mesmo.



92

Ao longo desta dissertagdo é possivel observar que, segundo nosso filésofo, o principio
de todas as coisas € o “mesmo” (idem)®?°, isto ¢, uno. Desligado de toda contragdo. Deste
principio emana os entes por ele criados. Ora, se estes entes vém do principio Uno, ele esta de
modo velado ou epifanico nestas coisas principiadas, “porque todo o causado € inteiramente
pela causa e nada tem a partir de si” (A douta ignorantia, Il, prélogo, 90). Num processo de
aproximacéo e distanciamento o causado se assemelha em poténcia a causa — sem nunca saber
a distancia que esta do principio. De modo que possa retornar ao Uno que € seu principio e seu
fim, tendo em vista que coincidem principio e fim no infinito absoluto ou — como denomina o
Cardeal — no méximo absoluto. Nisto, percebemos um certo movimento filoséfico-teoldgico
circular?4,

Nicolau de Cusa recebe como heranca uma teologia simbolica marcadamente

augustiniana e dionisiniana em que no seu modo de fazer filosofia, ao que parece, ambas se

239 De docta ignorantia, w., I, IX, 25: Sed nec ab unitate vel unitatis aequalitate gigni dicimus conexionem,
guoniam nec ab unitate per repetitionem fit neque per multiplicationem. Et quamvis ab unitate gignatur unitatis
aequalitas et ab utroque conexio procedat, unum tamen et idem est unitas et unitatis aequalitas et conexio
procedens ab utroque velut si de eodem dicatur: ‘hoc, id, idem’. Hoc ipsum quidem, quod dicitur id, ad primum
refertur, quod vero dicitur idem, relatum conectit et coniungit ad primum. Si igitur ab hoc pronomine, quod est
id, formatum esset hoc vocabulum, quod est iditas, ut sic dicere possemus: ‘unitas, iditas, identitas’, relationem
quidem faceret iditas ad unitatem, identitas vero iditatis et unitatis designaret conexionem, satis propinque trinitati
convenirent. Nogueira (2008, p. 232) ao tratar sobre esse passo afirma: “O que podemos notar € que se os conceitos
mudam em relagdo a primeira e a segunda pessoa da Trindade, ndo mudam muito no que diz respeito a terceira,
ou seja, se antes foi chamada de ‘conexdo ou causa de conexdo’, agora recebe a designagdo de ‘0 mesmo’ ou
‘identidade’, quer dizer, continua a dar a ideia de unido/ligacéo e de causa de unido/de ligacdo, além de significar,
também, a ideia de relaco entre as duas primeiras pessoas”. Teixeira Neto, (2017, p. 197) v& no conceito de idem
a conjectura acerca do divino como o “principio absoluto da identidade e da diferenga”. Para uma maior
tematizacdo do conceito de Idem de modo aprofundado escrito pelo proprio autor, Cf. NICOLAI DE CUSA.
Dialogus de genesi. In: Opera omnia. lussu et auctoritate Academiae Litterarum Heidelbergensis ad codicum fidem
edita. Vol. IV. Opuscula I. Hamburgi: Felicis Meiner, 1959, p. 101-129.

240 De docta ignorantia, w., 1, XXI, 66: Hoc tantum notatum esse admoneo quomodo omnis teologia circularis et
in circulo posita exsistit, adeo etiam quod vocabula attributorum de se invicem verificentur circulariter, ut summa
iustitia est summa veritas, et summa veritas est summa iustitia, et ita de omnibus. André (1997, p. 394) ao comentar
acerca dessa circularidade que se da na filosofia de Nicolau de Cusa afirma: “[...] em Nicolau de Cusa instaura-se
uma circularidade simbolica que corresponde inteiramente a circularidade de saida e retorno do principio fundante
de todas as coisas, de tal modo que o homem s6 pode produzir um discurso simbdlico, por estar ele prdprio
envolvido num circuito simbélico de sentido, ndo s6 como intérprete mas também como simbolo”. Para Alvarez
GoOmez, esse movimento cirular esta atrelado ao principio de identidade, é por isso que as coisas, ou entes, tendem
a Deus: “En virtude de esa identidad de principio y fin, la tendencia hacia Dios se verifica como movimento
circular que se cierra no Unicamente con la posesién definitiva de Dios en Gltimo estadio — visién beatifica —, sino
en cada uno de los estadios de este proceso dinamico de conversion hacia él. Las cosas no pueden tender a Dios
como al fin supremo sino em cuanto proceden de él, em cuanto que estan hechas y conformadas por é1”. Bocken
(2001, p. 180-181) a partir de Kazuhiko Yamaki, traz a partir desse movimento circular uma perspectiva de
entender o simbolo como algo que representa a unidade da interioridade e da exterioridade, afirma: “Dans ce sens
Kazuhiko Yamaki a raison quand il caractérise la pensée du Cusanus comme une pensée elliptique. Ce caractere
elliptique démontre la présence de I’extériorité dans I’intériorité. Un signe ne peut étre centre de la totalité qu'en
tant qu'il représente cette unité de l'intériorité et de I'extériorité. Le but de I'interprétation est de comprendre
comment un signe, une articulation, concentre et contracte les différents éléments de la réalité. Mais dans la méme
mesure la direction réflexive contraire est autant valable. Interpréter c'est aussi comprendre comment les éléments
de significations sont concentrés autour d'un certain centre”.



93

cruzam?*l, Esse eco de uma teologia simbdlica se faz presente na economia filosofica do
Cardeal quando ele apresenta as virtualidades e os limites da vigéncia de uma teologia

afirmativa e de uma teologia negativa®*?

, apos ja ter percorrido o caminho que o conduz a douta
ignorancia no conhecimento de Deus, como principio de onde emana todo ser principiado. O
bispo de Brixen néo propde nenhum tratado acerca de uma filosofia ou teologia simbolica, mas
0 seu modo de interpretar o mundo faz pensar a natureza teofanica nas coisas existentes, quando
reconhece o estatuto metafisico-natural do simbolo (ANDRE, 1997). Nesse sentido, podemos
nos questionar primeiro de como se da a ideia de que o mundo é simbolo, depois da fun¢éo do
homem nesse complexo simbolico que é o mundo em que a sabedoria divina se manifesta.

Entender a funcdo do homem no mundo é primeiro entender a articulagdo que ha entre
a temética do mundo como manifestacdo teofanica e a atividade da mente divina. Ora, ja fora
observado que na mente divina ndo ha distincao entre pensar e criar, assim na medida em que
a mente divina conhece ela cria, € assim que se da o seu poder entificativo de producdo de
sentido. E é por tal poder que Deus se da a conhecer através dos entes por ele criado. E é por
meio desses seres que a mente humana pode ascender ao conhecimento daquele principio que
estd veladamente nas coisas criadas. Tal movimento esta pré-anunciado ou iniciado ja no
primeiro livro do De docta ignorantia quando nosso filosofo diz que “[...] as coisas visiveis sdo
verdadeiramente imagens do invisivel e que, assim, o criador pode ser congnoscivelmente visto
pelas criaturas como que num espelho e por enigmas”?* (A douta ignorancia, 1, XI, 30).

A grandiosidade de Deus, como principio Uno, donde emana todos os entes criados faz
com que ele se manifeste, e tal manifestacdo ndo poderia se dar sendo na diversidade. E como
se cada ente fosse uma aparicdo de Deus ou uma espécie de luz em que brilha enigmaticamente
0 seu principio®*. O conceito de imagem parece sempre reportar ao conceito de exemplar na
filosofia cusana (SANTINELLO, 1990). Deste modo, temos um exemplar como pressuposto
absoluto para as imagens, e nesse sentido, ainda, 0 mundo é um simbolo em sua totalidade ao
passo que também é um complexo de simbolos que forma uma certa explicatio dei. Contudo,
para que ou para quem iria Deus querer ser explicado? O homem como imago viva se percebe

nessa condicédo e desse modo pode cumprir uma finalidade em meio a criacdo, pois como afirma

241 Para um maior aprofundamento dessa heranca e relagGes dos pensamentos augustinianos e dionisinianos no
processo historico filosofico do periodo medieval, Cf. ANDRE, 1997, p. 389 — 402.

242 Cf. De docta ignorantia. w., I, XXVI, 89.

243 De docta ignorantia, w., 1, X1, 30: [...] visibilia veraciter invisibilium imagines esse atque creatorem ita
cognoscibiliter a creaturis videri posse quase in speculo et in aenigmate. Ha fortemente um motivo biblico
presente na fala de Nicolau de Cusa, em que resplandece as cartas paulinas de Romanos 1, 20 e | Corintios 13, 12.
24 De dato patris luminum, cp., 1V, 108: Sunt igitur omnia apparitiones sive lumina quaedam. Sed quia unus est
pater et fons luminum, tunc omnia sunt apparitiones unius dei, qui, etsi sit unus, non potest tamen nisi in varietate
apparere.



94

Nicolau: “O criador, ao fazer essa bela obra do universo, ndo foi pressionado por nenhum
motivo: ele a criou apenas porque queria mostrar seu louvor e sua gloéria. O fim da criacgdo é,
portanto, 0 mesmo, que é o seu principio”?*® (Carta a Albergati, 3). Para mostrar tal louvor e
gldria é preciso uma natureza que interprete e compreenda e possa cumprir tal fim, dai a
natureza intelectual do homem: “O intelecto fundador, enquanto se p6e como fim das suas
obras, isto é, para manifestar a sua gloria, cria as substancias cognoscitivas capazes de ver a sua
verdade, e a elas o seu fundador se oferece a ser visivel segundo o seu modo possivel de
captar”?*® (De beryllo, 4).

A natureza intelectual é, para o Cardeal de Cusa, aquela que interpreta os demais
enigmas que sao expressdes da manifestacdo de Deus. Tal tese leva André (1997) a afirmar
peremptoriamente que a filosofia de Nicolau é uma filosofia do simbolo e da interpretacéo. E
nesta perspectiva de ser uma filosofia do simbolo que se enquadram muito bem os conceitos,
ora citados, de imago e similitudo, encontrados no livro do génesis na criagdo do homem. Para
se pensar todo o dinamismo dessa interpretacdo da filosofia cusana é preciso antes ter em mente
0 que é simbolo ou o que € ser simbolo, para ndo ocorrer de haver confusdao na mente do leitor
e incorrer de identificar o simbolo com aquilo do qual ele é simbolo, que lhe é anterior.

Simbolo, do grego symbolon, num sentido geral ou filolégico, nos lembra Pereira
(2004), traz o sentido de duas partes que se reencontram. Para ilustrar cita Herétodo que dizia
que o simbolo era a coincidéncia ou reunido harmoniosa das partes de um anel, de duas pessoas
que dividiam entre si estas partes e cada um levava consigo a parte que lhe cabia, mas além da
parte do anel levava consigo a possibilidade de uma coincidéncia futura do encontro. Assim, as
partes do anel se tornam sinal externo de uma relacdo que é anterior ao anel. O anel é simbolo
de que a distancia fisica das pessoas ndo aboliu o sentimento comum. André (1997) elenca
cinco aspectos que considera importante para o simbolismo cusano: primeiro, a articulacdo
entre a teoria da explicatio e a teoria da imagem como simbolo; segundo, distin¢do entre
verdade e imagem; terceiro, indissociabilidade, no sujeito humano, entre verdade e imagem —
sem que haja com isso uma contradicdo entre a outra afirmacao; quarto, sobre a idolatria;
quinto, o conceito de sabedoria no sentido de evitar o perigo da idolatria, como 0s sabios o
souberam fazer. O que subjaz a estes pontos elencados por André é o perigo de confundir a

imagem com a verdade que acaba por culminar numa idolatria, isto €, € ndo entender que a

245 Epistula ad Nicolaum Bononiensem, cp., 3: Nihil enim movit creatorem, ut hoc universum conderet
pulcherrimum opus, nisi laus et gloria sua quam ostendere voluit; finis igitur creationis ipse est qui et pricipium.
246 De beryllo, h.Xly, 4: Conditor igitur intellectus, quia se finem facit suorum operum, ut scilicet gloria sua
manifestetur, creat cognoscitivas substantias, quae veritatem ipsius videre possint, et illis se praebet ipse conditor
modo quo capere possunt visibilem.



95

criacdo é um complexo de simbolos que explica Deus, e acabar por afirmar, por exemplo, que
o sol é Deus. A natureza do simbolo, nesse sentido, é fazer ascender & verdade sem se confundir
com ela, pois o0 simbolo € apenas a explicacdo dela. Este movimento traz muito forte a
caracterizacdo do que é a douta ignorancia que é adorar um Deus, que € a verdade absoluta, que
tem em si a precisao infinita, e que nessa absoluta precisdo, se faz irrepresentavel por algo que
ndo seja ela propria.

Somente de forma humana o homem pode pensar acerca de Deus de, i.e., quando ele
atribui uma face a Deus, ndo a busca fora da espécie humana, pois o seu pensar (julgar) esta
contraido em sua natureza humana®¥’. A via que lhe é possivel promover a intelecgdo sobre
Deus é a do simbolo. Assim, o seu discurso é construgio de sentido. E preciso relembrar que
Deus é anterior a todas as coisas, sendo assim, é a multiplicidade de discurso que diz melhor
sobre ele, é a multiplicidade de simbolos que o explica melhor, tendo em vista que no finito ndo
pode haver proporcdo em relacdo ao infinito. Nicolau da um exemplo claro no De visione dei
quando diz:

Assim, essa face, que é a verdade de todas as faces, ndo é do dominio da
quantidade, e, por isso, ndo € maior nem mais pequena que qualquer face;
sendo assim igual a todas e a cada uma, porque nao é maior nem mais pequena.
E, todavia, ndo € igual a qualquer uma, porque ndo é do dominio da
guantidade, mas absoluta e sumamente exaltada. [...]. Assim compreendo que
o0 teu rosto, Senhor, é anterior a todas as faces formaveis, € o modelo e a
verdade de todas as faces e todas as faces sdo imagens da tua face insusceptivel
de contracgdo ou participacdo.?*® (A visdo de Deus, VI, 18)

Assim, percebe-se que todas as faces sdo imagens e nao podem ser confundidas com a
face das faces que € anterior e insusceptivel de contracdo. A partir deste entendimento da
caracterizacdo do infinito sentido da verdade de Deus, justaposta a nocdo de que é
humanamente que o homem entende, poder-se-a formular um pensamento critico em relacéo a
imagem, tornando-a simbolo, no mais profundo sentido de conduzir aquilo do qual se faz
simbolo. O simbolo age como uma degustacdo daquilo que ele vela. Tal movimento € o que

caracteriza a symbolica investigatio.

247 Cf. De visione dei, h.VI, VI, 19

248 De visione dei, h.VI, VI, 18: Non est enim facies illa, quae est veritas omnium facierum, quanta, quare nec
maior nec minor quacumque facie, ideo aequalis omnibus et singulis, quia nec maior nec minor. Nec tamen est
aequalis cuiquam, quia non est quanta, sed absoluta et superexaltata. [...]. Sic igitur deprehendo vultum tuum,
domine, antecedere omnem faciem formabilem et esse exemplar ac veritatem omnium facierum et omnes facies
esse imagines faciei tuae incontrahibilis et imparticipabilis.



96

E significativa e pertinente a formulac&o feita por André (1997, p. 407) no que tange a
relacdo Deus e mundo: “Deus ¢ pressuposto para o conhecimento do mundo, mas o mundo ¢
caminho (simbolo enquanto sentido) para o conhecimento de Deus”. Cabe justamente ao
homem percorrer esse caminho enigmatico ascensivo que conduz a compreender
incompreensivelmente a Deus. Tal caminho, numa perspectiva simbdlica é bem descrita no De
principio: “O mundo ¢ a figura do que ndo ¢é figuravel e a designacdo do nao designavel; o
mundo sensivel é a figura do mundo nao sensivel; o0 mundo temporal a figura do eterno e que
esta fora do tempo. O mundo figurado é imagem do mundo verdadeiro e nao figuravel”?4° (De
principio, 35). Como figura, 0 mundo expressa aquilo que ndo pode ser figuravel, aquilo que
Ihe é anterior é infiguravel, mas se mostra na figura do mundo, na medida que também se oculta.
Nesse complexo simbolico, cabe ao homem distinguir a intensidade teofanica que se da em
cada ente, pois o fato dos entes estarem compondo tal complexo ndo garante que simbolizem
da mesma forma e intensidade, tornando-se-lhes, assim, equivalentes. E preciso relembrar que
ha a singularidade de cada coisa criada. Deste modo, o complexo formado por uma diversidade
de ente, cada um a seu grau e intensidade mostra teofanicamente o que nao é mostravel, como
que um rastro oculto de Deus?®®.

Uma metéfora utilizada por Nicolau de Cusa que € pertinente ao que estamos querendo
apresentar — a dinamicidade do mundo como simbolo e do homem como simbolo dos simbolos
—e ado mundo como um livro. Algumas obras de Nicolau de Cusa deixam emergir tal metéafora,
ja iniciada no sermdo VIII — que aparece Hugo de Sao Vitor como fonte inspiradora — e que
perpassa pelo De genesi, De filiatione dei, De beryllo, Idiota de sapientia e Idiota de mente. O
que vai nos interessar aqui € o uso da metafora em que o mundo € visto como um livro e que se
faz necessario a sua legibilidade. De inicio no sermdo intitulado Signum Magnum de 1431, esta

dito por Nicolau:

Segundo Hugo, a poténcia de Deus é apreendida através da imensidade das
criaturas; o decoro mostra a sabedoria e a utilidade mostra a benignidade, a
imensidade ¢ atingida na multiplicidade e na grandeza, o decoro no lugar, no
movimento, na espécie e na qualidade, a utilidade no agradavel, no apto, no

249 De principio, h.Xa, 35: Mundus est infigurabilis figura et indesignabilis designatio; mundus sensibilis est
insensibilis mundi figura et temporalis mundus aeterni et intemporalis figura; figuralis mundus est veri et
infigurabilis mundi imago.

250 Acerca do sentido de mostragdo e ocultamento afirma MARTINEZ GOMEZ (1965, p. 57): “esta manifestacion
de Dios es, naturalmente, imperfecta y oscura. Las cosas del mundo visible son al mismo tempo su velo ocultador;
revelacién y ocultacion son correlativas, y la teoria del mundo como libro cerrado se da la mano con la del mundo
como expression de Dios ‘in speculo et aenigmate’. S6lo admitiendo de antemano esta inasequibilidad y radical
incognoscibilidad de Dios se puede ver en sus obras un rastro oculto de é1”.



97

cdmodo e no necessario. O mundo sensivel € pois, como que um ‘livro escrito’
pelo dedo de Deus.?®! (Sermo VIlI, 16)

De inicio na primeira frase, conjecturalmente falando, poderiamos perceber uma
justificativa da diversidade, pois é por meio dela que a poténcia de Deus é apreendida,
obviamente, ndo em sua precisdo. O mundo é um livro escrito por Deus. O que é um livro se
ndo cddigos linguisticos em que alguém o faz para comunicar algo. Assim, o mundo € a juncéo
de cdgidos em que Deus tenta se comunicar ao seu interprete. Bom, mas ao que parece ha algo
mais forte por tras dessa metafora que simplesmente ler e entender tais cédigos, como sublinha
o autor no Dialogus de genesi, h4a um empenho intelectual. E esse empenho que caracteriza
como improporcional a leitura deste livro, ou pelo menos a torna sempre no ambito da
possibilidade, isto €, sempre se pode ler melhor. Pois é a for¢a da mente do autor que se explica
no livro: “Parece bastante apropriada a imagem do mundo como livro escrito de que se ignoram
a lingua e os caracteres, como se a um alemé&o fosse apresentado um livro de Platdo escrito em
grego, em que Platdo tivesse imprimido as forgas do seu intelecto”?* (Dialogus de genesi, IV,
171). Ha algo a se notar no que diz 0 moselano nessas palavras, ao que parece o livro do mundo
tem um papel que é conduzir a algo, mas tal conducdo depende de uma diligente investigacdo
do intérprete do livro, pois muito mais do que somente decifrar os codigos tem que olhar para
a forca do intelecto que esta velado no codigo. Neste movimento, evidencia-se que o intérprete
deve ter um conhecimento prévio desses sinais e da realidade que se esconde no simbolo.

Todo esse sentido apresentado é exposto no De filiatione dei com o motivo profundo de
retorno do homem a Deus através do conceito de filiacdo. Isto é, o intérprete torna-se
semelhante ao mestre que no livro do mundo se faz explicado, dai “Nesse mundo, nosso estudo
se volta para objetos particulares como se fossem livros diferentes”?®® (De filiatione dei, 11, 57).

No De beryllo a metafora do livro surge no @mbito do sensivel. Ora, se o intelecto, por

exemplo, quer ser conhecido ou louvado pelos sentidos, deve ele se apresentar em simbolos

351 Sermo, cp., VIII, Signum Magnum, 6-7: Secundum Hugonem «potentia Dei apprehenditur per immensitatem
creaturarum; sapientiam decor, benignitatem utilitas ostendit; immensitas in multitudine et magnitudine
attingitur, decor in situ, motu, specie et qualitate, utilitas in grato, apto, commodo et necessario). Est enim mundus
sensibilis quase «liber» Dei digito «scriptus». Além da influéncia expressa de Hugo de S&o Vitor, encontra-se
presente neste texto tragos do pensamento do franciscano Sdo Boaventura de Bagnoregio — OFM — fora declarado
em 1588 pelo Papa Sisto VV como doctor Seraphicus.. Cf. HuGo DE S. VICTORE. Eruditionis didascalica VII c. 1;
. De sacramentis | pars 6 ¢. 5; BONAVENTURA. Breviloquium pars 2 c¢. 11 (5,229a). Essa metafora do
mundo como livro traz consigo uma carga hermética da biblia: Cf. Ex 2, 9; Apoc 5, 1.
252 Dialogus de genesi, h.XVl,, 1V, 171: Mihi apta satis configuratio ad mundum scriptus liber videtur, cuius et
lingua et caracteres ignorantur, quase Almano Graecus quidam Platonis liber praesentaretur, in quo Plato
intellectus sui vires descripserit.
23 De filiatione dei, h.I1V, 11, 57: In hoc mundo in variis particularibus obiectis ut in variis libris versatur studium
nostrum.


http://d-nb.info/gnd/118554611
http://d-nb.info/gnd/118554611
http://d-nb.info/gnd/118513176

98

sensiveis. Vale lembrar a analogia apresentada, ndo se pode entregar um livro em grego a um
alemao, e sem que ele conheca minimamente os codigos esperar uma leitura e conhecimento
do livro. E preciso um conhecimento minimo dos codigos referente ao livro que se vai ler. Nesta

perspectiva afirma nosso filésofo:

As coisas sensiveis sdo, com efeito, os livros dos sentidos nos quais esta
impressa em caracteres sensiveis a intencdo do inetelecto divino; e a sua
intencdo é a manifestacdo do Deus criador. Se, pois, duvidamos de uma coisa
qualquer, da raz&o por que ela se comporta assim ou assim, a resposta é uma
sO: porque o intelecto divino quis revelar-se ao conhecimento sensivel para
ser conhecido sensivelmente [...]?**. (De beryllo, 66)

Nessa citacdo esta entrelacada a dindmica de ver o mundo como simbolo e a ontologia
das espécies (André, 1997). Ora, a omnipoténcia divina deixa seus rastros, sabendo-se que 0
poder transcendente, como afirma Gandillac (1941, p. 358) é para n6s configurado a luz de
nossas opera¢fes mentais, pois mesmo com as figuras geométricas presentes no mundo implica
o primeiro dado de um todo imanente; de modo que 0 homem como intérprete possa Ié-lo, assim
ndo € estranho que a natureza sensivel possa ser caracterizada como livro. Um livro sempre
diverso e variado, tendo em vista a impreciséo nas coisas contraidas. Mas ha, pois, como afirma
André (1997, p. 418), “[...], que saber ler no imanente o transcendente que nele se inscreve”.

Esse modo de enxergar o mundo como livro ganha respaldo, inclusive articulado com o
principio da douta ignorancia, na obra Dialogus do idiota. No primeiro livro, Idiota de
sapientia, que compde o Dialogus é apresentada a ideia do mundo como livro em detrimento
da busca pela verdade com relacdo ao modo de se buscar. Ora, uma das personagens, 0O
ORADOR, ¢ interpelado pelo IDIOTA, no F6rum romano, ao ser chamado de arrogante. O
motivo apresentado para esse insulto é extraido da teologia biblia em que diz que "a sabedoria
deste mundo é loucura diante de Deus" (I Cor 3, 19) por isso a ciéncia incha. A verdadeira
ciéncia conduz a humildade. Esta posto o problema que conduzira o didlogo: onde esta a
verdadeira ciéncia? Onde ou em que pode ela ser lida?

Daqui nasce o embate entre os livros escritos pelos homens, que trazem em si um
conhecimento limitado e perspectivistico; e o livro escrito pelo dedo de Deus, que neste se
encontra a verdade. Todadia, Nicolau de Cusa retoma o principio de anterioridade, mostrando

que o livro de Deus ¢ anterior aos livros humanos. Os sabios antes procuravam a sabedoria

254 De beryllo, h.Xl, 66: Sensibilia enim sunt sensuum libri, in quibus est intentio divini intellectus in sensibilibus
figuris descripta, et est intentio ipsius dei creatoris manifestatio. Si igitur dubitas de quacumque re, cur hoc sic
vel sic sit vel sic se habeat, est una responsio, quia sensitivae cognitioni se divinus intellectus manifestare voluit,
ut sensitive cognosceretur [...].


https://www.bibliacatolica.com.br/biblia-ave-maria/i-corintios/3/?utm_source=bibliacatolica&utm_medium=share_text&utm_campaign=copy_and_paste

99

objetivamente direto no livro de Deus onde se alimentavam. Ora, com isso 0 autor ndo nega
que possa a sabedoria se manifestar no livro humano, mas diz que la ndo é natural?®. O livro
escrito pelo homem traz a perspectiva de um saber sobre algo; a visdo direta do mundo (ou o
livro de Deus) traz a perpectiva de um ndo saber sobre, isto €, uma douta ignorancia, pois essa
consciéncia gerada pela viséo direta do mundo atrelada ao desconhecimento dos livros humanos
é uma forma de sabedoria mais elevada que aquela ciéncia livresca e erudita, segundo o Cardeal.
H& uma pergunta dirigida ao IDIOTA que é sugestiva sobre o como pdde ter ele chegado a tal
ciéncia da ignorancia se ele € um idiota, para isso a personagem conduz a metafora do mundo
como livros — faz relembrar a ideia de que cada ente é um livro, dai ser necessario varios livros
para explicar a omnipoténcia divina — em que Deus escreveu com seu dedo, e o local desses
livros é “por toda parte” 2°® recordando o texto biblico que diz: “A Sabedoria clama nas ruas,
eleva sua voz na praga [...]” (Pr 1, 20).

O foco nesta discussao estd pautado na premissa de que o livro humano é limitado, é
perspectivistivo. Se fossemos usar uma linguagem atual para caracterizar essa ideia usariamos
a nogdo de Boff (1998, p. 9): “Todo ponto de vista é a vista de um ponto”. O tinico que tem o
ponto de vista que abrange tudo é Deus. Assim, o livro humano sempre serad contraido a sua
perspectiva.

Apos caracterizar essa metafora do mundo como livro, apresentada em algumas obras
de Nicolau de Cusa, agora é preciso refletir sobre aquele que Ié o livro, aquele que interpreta
esse imenso livro de Deus. Pois ao que parece ha um certo paradoxo, pois 0 homem esté inserido
no mundo enquanto complexo simbolico da manifestacdo epifanica, contudo, quando se pensa
numa perspectiva simbolica, ha um destinatario. Basta ver o exemplo dado sobre o anel, o
simbolo é destinado a ambas as pessoas portadoras do mesmo para que os lembre do vinculo
por eles estabelecido. Assim, o homem, pela sua capacidade intelectual, ao que parece, € o
destinatario dos simbolos, a0 mesmo tempo que também é simbolo.

Deste modo, temos 0 homem, pela sua mens viva, como destinatario e intérprete do livro
do mundo, mas ndo so isso, ele também interpreta a si mesmo como simbolo-intérprete. O
homem cumpre o papel de mediar entre as coisas finitas, com toda sua carga de alteridade, num
processo dialético, como outrossim dialdgico, com a infinitude que nada tem de alteridade. A

esse respeito afirma Cassirer (2001, p. 68):

25 |diota de sapientia, h.V, I, 3: Non dico non esse, sed dico naturale ibi non reperiri. Qui enim primo se ad
scribendum de sapientia contulerunt, non de librorum pabulo, qui nondum erant, incrementa receperunt, sed
naturali alimento «invirum perfectum» perducebantur. Et hi ceteros, qui ex libris se putant profecisse, longe
sapientia antecedunt.

2% Cf. Idiota de sapientia, h.V, 1, 4.


https://www.bibliacatolica.com.br/biblia-ave-maria/proverbios/1/?utm_source=bibliacatolica&utm_medium=share_text&utm_campaign=copy_and_paste

100

A unido que se processou nao foi apenas entre Deus e 0 homem, mas entre
Deus e todas as criaturas: a distancia entre ambos é preenchida a medida que
entre o principio criador e o criado, Deus e a criatura, surge o espirito da
humanidade, o humanitas, como algo que é, ao mesmo tempo, criador e
criatura.

Desta forma, ao que parece € no homem que se da o sentido da criacdo, obviamente ndo
plenamente com toda a carga de sentido, mas contraidamente. O sentido pleno da criacdo esta
naquele que o criou, mas o sentido contraido, ou seja, o sentido aplicado mediante a
interpretagdo estd no homem. Segundo Nicolau de Cusa: “No homem, de fato, a vida animal
estd subordinada a espiritual, a Unica capaz de compreender a gloria e o louvor, sem 0s quais
as coisas sensiveis careceriam do seu fim”%> (Carta a Albergati, 4).

Com essa posi¢do de que o homem é o fim da criacdo, ndo quer dizer, como observa
André (1997) a partir de Herold (1975), que tal fim seja estatico. E preciso lembrar que é um
processo de movimento ao infinito. E um fim sem fim. Esse fim, entdo, gera movimento. E, tal
movimento esta posto como tafera ou ainda como atividade, primeiro, interpretadora de sentido
advindo pela escrita do mundo com o0 homem como seu destinatario, depois como ele, 0 homem,
sendo criador de sentido. Vale recordar que no homem esta contraido o universo (enquanto
méaximo contraido), o mundo (enquanto composto de entes) e Deus, e isso faz com que a
natureza humana n&o seja simplesmente equivalente a natureza de qualquer outro ente. E por
isso que se faz preciso, como ja se vem assinalando, apontar o lugar de mediacao do homem de
forma eminente. Para ilustrar basta olhar como o Cardeal se refere ao homem no De dato patris
luminum como um Deus humanado, e no De beryllo como um segundo Deus?%®.

O homem como simbolo dos simbolos é aquele que cumpre o papel de interpretar 0s
demais simbolos que comp&e o complexo simbdlico que é o mundo, como também interpretar
a si mesmo como simbolo-intérprete e interpretar os seus semelhantes. Bocken (2001), ao partir
do principio de que o homem estd sempre envolvido (implicado) no processo de
desenvolvimento (desdobramento) entre unidade e alteridade, aponta a realidade a partir da
ideia de conjectura de Nicolau de Cusa, conjectura como sendo um universo de significacéo,
por conseguinte, tal universo é uma totalidade — totalidade ndo no sentido absluto. Assim,
alteritas é a expressdo da presenca de outras totalidades. Desse método interpretativo da
realidade, isto é, o método conjectural pensado por Nicolau de Cusa, Bocken (2001) vé a

possibilidade de se fazer uma imagem da totalidade do ser humano, e disso decorre que pela

257 Epistula ad Nicolaum Bononiensem, cp., 4: Nam in homine animalis vita in intellectuali est inserta, quae
solum est capax cognitionis gloriae et laudis, sine qua omnia sensibiliza fine carerent.
2%8 Cf. De dato patris luminum, h.1V, Il, 102. Cf. De beryllo, h.Xl,, 7.



101

acdo de interpretar é construido um espelho no qual 0 homem tem uma visao de sua situacéo e
condicBes. Deste modo, a interpretacdo conjectural assume uma perspectiva ética quando

mostra um paradigma do que o homem deve fazer?>®

. Ora, nesta perspectiva de ver o homem
como simbolo-intérprete hd um certo dever de interpretar, e é neste ato que irrompe uma das
perspectiva da ética, isto é, o autoconhecimento. O homem como mediador entre a unidade
(Deus) e a alteridade (o mundo) encontra um ponto de culminag&o no dever da cognitio sui?®.

Temos posta uma certa superioridade do homem em relacdo aos demais entes
contraidos, todavia, tal superacdo ndo pode fazer esquecer 0 homem enquanto criatura,
enquanto propriamente simbolo dentro do complexo simboélico que é o mundo. O homem néo
tem em ato todo o poder de ser aquilo que é, ele age como tarefa, ou seja, ndo é o fato de ele
ser uma viva imago dei com carater de mediador que esta ja realizado, a sua singularidade
advinda da contracdo o faz ser dinamico e estar em movimento sempre em direcdo ao infinito.
Nogueira (2008, p. 102) aponta esta dinamicidade do homem em detrimento do objeto que
procura alcancar: “Notemos que a natureza intelectual, pelo objecto que procura alcangar
(G4ltimo, deleitavel, imortal, incorruptivel), torna a sua busca ndo so insaciavel, mas também
renovada em cada etapa do seu percurso que, por sua vez, exige um certo aperfeicoar do préprio
ser humano”. Desta forma, 0 homem sempre pode ser uma melhor imagem, ele sempre pode
agir da melhor maneira, é sempre um processo de se fazer melhor, de conhecer melhor, de ser
um melhor simbolo dos simbolos... meliori modo potest!

Fica a questdo que nos leva, de fato, a investigar o caminho ético dentro do pensamento
cusano: como deve ser esse agir do homem para ser do meliori modo potest para que possa

atingir a visao de Deus?

259 Cf. BOCKEN, 2001, p. 179-182. De modo particular, a sintese dessa indi¢do do movimento de uma teoria da
interpretacdo para uma ética da conjectura, apresenta-se nas seguintes palavras, através do destaque de duas
funcdes extraidas da perspectiva de um método interpetativo: “la deuxiéme fonction montre l'unité entre méthode
et la théorie de l'interprétation: en interprétant on peut se faire une image de la totalité humaine. Par l'action de
I'interprétation méme, on construit un miroir dans lequel I'homme abtient une vision de sa situation et de ses
conditions. La premiére fonction est plut6t caractrisée par un intérét scientifique neutre, par une distance théorique,
la deuxiéme fonction révele un moment normatif. Interpréter n'est pas une activité purement théorique.
L'interpretation conjecturale montre un paradigme de ce que I'homme doit faire. Cette interprétation montre que
la différence entre unitas et alteritas est caractérisée par une obligation”.

260 De coniecturis, h.I11, 11, XV1I 180: Nunc haec tibi in te ipso notissima sunt, quod nec contractum quodcumque
esse aliter esse potest quam per unitatem, in qua aequalitas et conexio. In te ipso igitur ad omnium notitiam pergis,
ut cuncta scias unitrinitatem absolutissimam varie participare.



4. CAMINHO PARA O MELHOR AGIR HUMANO.

Nisi enim sciret quid bonum, non amaret bonum, et
tamen quid sit bonum ignorat qui amat; amor enim
boni ostendit bonum uti est nondum apprehensum,
cessaret enim motus spiritus qui est amor, si finem
attigisset. Movetur igitur semper ut plus attingat, et
quia est bonum infinitum, nunquam deficit moveri
spiritus. Non potest igitur cessare spiritus amans,
guia amabilitas amati est inattingibilis.

(Lettre n. 4: Cusa a Gaspard (Brixen, le 22 de
septembre 1452) in: VANSTEENBERGHE, 1915,
p. 110).

Antes de avancarmos no caminho discursivo que objetivamos, isto €, explicitar a
possibilidade de uma reflexao ética a partir das obras de Nicolau de Cusa, é preciso retomarmos
alguns pontos que ao longo do texto fomos tratando e que servem de base para o que aqui iremos
abordar. No primeiro capitulo, o leitor pdde perceber que estdvamos no &mbito metafisico-
gnosiologico. Ora, poderiamos questionar o que isso tem de importante para relacdo com a ética
de Nicolau. Mas lembremos que o homem traz consigo um desejo inato de felicidade. Essa
felicidade do homem se realiza no encontro cognitivo da verdade e esta, por sua vez, é
transcendente, € Deus. Assim, temos um homem, enquanto ser contraido, que busca uma
verdade que Ihe é anterior, fonte de todo o ser e pensar. Notamos também que ha a despropor¢éo
entre finito e infinito. O homem, ser contraido, esta no &mbito da finitude, do delimitado. A
verdade que ele busca estd no ambito da infinitude, do absoluto, do desligado. Essa
desproporcdo, como pudemos ver no primeiro capitulo dessa dissertacdo, gera uma
dinamicidade naquele que busca, pois o fato de ndo atingir plenamente o objeto amado faz com
gue 0 homem possa compreender sempre do melhor modo possivel o que se Ihe permite a sua
natureza. O que se tem, entdo, € que a mente humana € movimento a verdade, sua meta é
infinita. Temos um movimento perene de busca, ou melhor, de caca da verdade. No primeiro
livro do De sapientia ha um eco de indicacdo da mente humana como imortal, no sentido desse
processo que apresentamos: 0 objeto amado de repouso da mente humana é a verdade que se
idenfica com Deus, ou seja, € infinito; por outro lado, aquele que busca é finito, assim a mente
é infinita porque vive numa eterna caca pela sabedoria, e € assim porque se 0 encontrasse,
cessaria a busca. N&o obstante, somos natureza intelectual e temos inscrito em nds o desejo de
verdade (desiderium veritatis), dai podermos levantar a questdo do como poder realizar este
desejo, que nada mais é que cumprimento de nosso fim, ou, em termos do De docta ignorantia,

0 atingir no objeto amado o repouso da nossa natureza.



103

No segundo capitulo pudemos discorrer sobre a concepgdo de homem e o seu lugar na
filosofia cusana. O homem que pela sua vis intellectualis, que traz consigo uma praegustatio
da verdade que busca, € viva imago dei. O homem é natura media, é cOpula da criacdo e pouco
abaixo dos anjos?!. O homem ganha este lugar de importancia porque complica em si a
capacidade sensitiva como também a natureza intelectual, esta unido de suas naturezas o torna
um microcosmo. Assim Nicolau o define devido a dinamicidade, como também devido ao fato
de sua acao criadora, como destaca André (1999, p. 9). O desejo de felicidade impulsiona o
homem a caca da verdade, e ndo é uma cacga cega ou vazia, 0 homem sabe aquilo que caca,
porque tem uma degustagao prévia, ndo plena, que provoca ainda mais desejo. E uma caca sem
fim. Nesse processo de busca hd um envolvimento amoroso, como ressalta Pico Estrada (2016,
p. 115): “Nao s6 o desejo de verdade € um impulso amoroso: a atividade por meio da qual se
goza da verdade ndo € outra coisa que o amor”. Ora, segundo a intérprete, a desiderium veritatis
gera uma atividade. André (1999, p. 19) define 0 homem como um ser de tarefa, a partir do
conceito de poténcia que atravessa 0 homem enquanto este ser que complica em si a natureza
sensivel e inteligivel, que implica também no problema da liberdade. Aqui, percebemos que
mesmo que aparentemente a discussdo esteja plasmada a partir de uma perspectiva
gnosioldgica, cognoscitiva, e isso € inegavel, ndo obstante, h4 um alcance ético quando se
articula essa busca da verdade a experiéncia de ascensdo do homem. Ora, 0 homem esta num
continuo processo de aperfeicoamento, deste modo, poderiamos dizer nos termos de André
(1997) que o homem “experimenta-se eticamente”. No pensamento de nosso autor ha
implicitamente um aspecto ético que amplia as dimensdes gnosioldgica e antropoldgica. O
caminho que o homem percorre em busca da verdade € um caminho ascético, de melhoramento,
um caminho em que ele tem a capacidade de julgar (iudicium cognatum) o que € bom e o que
é justo.

Assim, pensar acerca de uma ética em Nicolau de Cusa é ampliar o seu campo
gnosioldgico e antropoldgico. E responder a questdo do como se da o agir do homem para
atingir o seu fim, isto é, a verdade. Ora, saimos de uma concepg¢éo gnosioldgica de busca pela
verdade para chegar numa discusséo ética. A delicadeza desse tema € tamanha que pode o leitor
achar forgoso a mudanca. Contudo, basta retomar a leitura e entender que existe uma dindmica
de experiéncia ascensiva do homem na busca pela verdade, ndo € um simples automatismo,
como afirma Madrella (2006). O homem entra num processo de melhoramento de si para

alcancar a sua perfei¢éo que se da no encontro com a verdade. Isabelle Mandrella (2006) resume

1 Cf. Hb 2, 7-9



104

bem este movimento que acontece a partir de duas condi¢fes ascensivas para homem, isto é,
ter uma razéo (mens, ratio ou intellectus) e uma vontade livre. Se o leitor ndo negligenciar a
leitura podera encontrar aspectos que conduzem a esse olhar sobre a importancia de se pensar
a ética do homem a partir de sua razdo e de sua vontade livre, que discutiremos neste capitulo,
em gue o conduz para uma filiatio dei ou deificatio?. Obviamente, ¢ sabido que esta dimenséo
do aperfeicoamento do homem ndo é a dimensdo exclusiva do pensamento cusano, como
destaca Senger (1970) ao criticar R. Eisler que determinou a esséncia da moralidade depois de
Nicolau de Cusa como o auto aperfeicoamento do homem. Reforcarmos, assim, que na historia
da ética, a possibilidade de uma ética de Nicolau ndo foi respondida no passado, ou foi
insuficientemente respondida e respondida incorretamente, segundo Senger (1970, p. 7). O
nosso esforco é de apresentar tracos que conduzam a uma explicitacdo da ética cusana, mesmo
sabendo que a poténcia desse tema ndo se esgota neste texto devido sua amplitude. Para isso,
dividiremos essa se¢do em trés momentos. No primeiro, iremos tratar acerca do conhecimento
de si — cognitio sui — e da posse plena de si — sis tu tuus. No segundo momento trataremos sobre
a liberdade — libera voluntas — que da todo o dinamismo ao ser do homem e o confere poder
ser viva imago dei. No terceiro e Gltimo momento trataremos sobre a justica e 0 amor como
dois aspectos profundos do amplexo ético-gnosiolégico de Nicolau de Cusa; pois, ambos

conduzem o homem a transcender-se para chegar a Deus.

4.1 COGNITIO SUI -*“SIS TU TUUS ET EGO ERO TUUS”

Chama-nos a aten¢do o capitulo XVII da segunda parte do De coniecturis em que
Nicolau de Cusa ao se dirigir a Juliano Cesarini ira tratar sob o titulo: De sui cognitione, acerca
dos conceitos de unidade, alteridade e humanidade. O autor primeiro afirma que é proprio ao
homem ser um ser unico que participa da unidade na alteridade. Depois afirma que ele, isto &,
Nicolau; e diferente do proprio Juliano como de cada individuo. Ora, se a humanidade ¢
contraivel individualmente na alteridade, esta é alteridade de uma unidade mais absoluta do que
aquela unidade que esta nos individuos?®3. Nogueira (2010, p. 239) observa que neste capitulo:

“se evidencia ndo apenas uma estrutura trinitaria, mas igualmente um esquema conceptual

262 MANDRELLA, 2006, p. 123: “C’est particuliérement dans le contexte de la filiation divine de ’homme, ¢’est-
a-dire de la possibilite de I’homme de se rendre conforme et de s’assimiler & Dieu son créateur, qu’il faut voir ce
sujet. Car I’homme represente pour Nicolas une image vivante de Dieu (viva imago dei) qui est capable de se
rapprocher de plus en plus de son original, Dieu. Ce processus qui ne trouve as véritable fin que dans une vie aprés
la mort, présuppose deux conditions: que I’homme possede une raison (mens, ratio ou intellectus) et une volonte
libre”.

263 Cf. De coniecturis, h.111, 11, XVII, 171,



105

extremamente dinamico, posto que aquela estrutura é apresentada a partir do homem e do
conhecimento que este pode ter de si mesmo, e ndo da prdpria Trindade”. Aqui, ao que parece,
ird se iniciar uma questdo interna ao homem, o conhecimento de si (cognitio sui).

Nicolau faz uso da metafora da luz como exemplo para conduzir aquilo que o0 homem
pode conhecer de si. Assim afirma que a luz do mundo visivel é a unidade simplissima ndo
contraivel, a cor é a participacdo alterada desta luz, e o circulo do universo é o &mbito da cor,
onde a cor pode existir de modo contraido. Apds afirmar que sdo trés as regides da contracéo,
define-as da seguinte forma: a mais alta € a participacédo da luz que esconde a alteridade cheia
de sombras, a intermédia se comporta de modo intermédio, e a mais baixa € contraria a superior,
porque nesta a participacdo da luz é absorvida pela escuriddo em que ela entra. Dai surgir o
convite de Nicolau a Juliano a olhar-se na representacéo apresentada por ele e ver se se encontra
na mais alta regido. Ora, o Cardeal aponta que a humanidade esta na regido mais alta e na
espécie nobre?®*. Temos assim um apontamento do que o0 homem pode conhecer de si, isto €,
sua participacdo na divindade.

Apds esta primeira afirmacéo o Cardeal conduz o leitor utilizando-se de outra metafora.
Desta vez, propde que a humanidade contraida, que participa da divindade, seja o circulo do
universo, em que se observe as regifes e suas subdivisdes. Assim, o convite é a observar e
considerar como participa da divindade do modo mais alto, na natureza mais alta da
humanidade; como participa no modo mais baixo na natureza mais baixa e no modo médio
naquela média. Na natureza mais nobre a participacdo € intelectualmente, na média
racionalmente e na mais baixa, sensivelmente. O porqué desse caminho tracado por Nicolau se
faz presente no passo 174 do mesmo capitulo em questdo, quando o uso da natureza intelectual
como participacdo da igualdade absoluta (igualdade aqui remonta a nossa discussdo sobre a
trindade unitas, aequalitas et conexio — ja feita no capitulo 1 deste texto), em que ha unidade e

conexdo, faz com que o homem seja mais semelhante a Deus:

Porque participar intelectualmente da luz da divindade € participar da unidade
na qual é igualdade e conexdo - isto é, do ser intelectual que é entender -
participas da divindade na luz da inteligéncia, porque sabes que tem
inteligéncia como um dom divino e que € uma unidade na qual a igualdade e
a conexao sdo encontradas. [...] Se, entdo, participas intelectualmente da
divindade da igualdade na qual a unidade e a conexao sdo encontradas, isto é,
entdo, a luz da justica. Quanto mais, portanto, participares intelectualmente da
igualdade absoluta em que estdo unidade e conexdo, mais serds semelhante a
Deus. Também participas da divindade na conexdo na qual ha unidade e
igualdade; esta é entdo a luz do amor. Quanto mais intelectualmente

264 Cf. De coniecturis, h.I11, I1, VII, 172-173.



106

compartilhares amor em que h& unidade e igualdade, mais seras divino, de
acordo com a mais alta natureza intelectual de sua humanidade®®®. (De
coniecturis, Il, XVI1I, 174)

O processo do conhecimento de si € um passo, ao que parece, para 0 assemelhamento
com Deus. E a natureza intelectual que faz com que isso seja possivel, pois quanto mais ela
participa intelectualmente da unidade absoluta e da igualdade absoluta dessa unidade mais
torna-se semelhante a Deus. Da mesma forma, quanto mais participa da conexao absoluta, mas
compartilha amor e mais torna-se semelhante a Deus.

Se queremos extrair elementos que nos proporcione uma reflex&o ética no pensamento
de Nicolau de Cusa, 0 passo 176 do De coniecturis esclarece-nos o porqué de o conhecimento
de si ser o ponto de partida, pois € preciso conhecer em que medida participamos da fonte das
virtudes, isto é, a unidade absoluta, Deus. Nicolau se dirigindo a Juliano, mais uma vez,
distingue os modos de participacdo das trés regides presentes no homem (intellectus, ratio e

sensus) no lume da divindade. Afirma Nicolau:

Quando a tua unidade na humanidade contraida participa no lumem unitrino
de forma diferente nas trés regides e quando se participa da mais alta nobreza
de sua natureza, as unidades ou entidade suprema (que é a virtude de igualar
ou ser justo) e participa da mais alta conexdo (que é a virtude de unificar ou
amar), tens uma participagdo muito nobre, isto €, intelectual. Da mesma forma
participas de modo médio desta virtude unitrina na regido intermediaria. Entdo
vés que participas de modo contraido da virtude de ser racionalmente (isto é,
para distinguir); da virtude de igualar racionalmente (isto é, de ser justo) e de
se conectar (ou seja, amar); e do mesmo modo de participar sensivelmente, de
acordo com a regido mais baixa, da virtude de ser sensivelmente (isto &,
sentir), de igualar sensivelmente (ou seja, de ser justo), conectar
significativamente (isto é, amar). De fato, as virtudes participadas sdo
complicadas na virtude de sua humanidade®®. (De coniecturis, I, XVII, 176)

265 De coniecturis, h.111, 11, XVII, 174: Quoniam autem lumen divinitatis participare intellectualiter est unitatem
participare, in qua aequalitas et conexio, hoc est autem esse intellectuale quod est intelligere, participas igitur
divinitatem in lumine intelligentiae, ut te scias superno dono intelligentiam habere eamque esse tanto
intellectualiter maiorem, quando magis uma fuerit, tali quidem unitate, in qua aequalitas et conexio. [...]
Participas equidem divinitatem intellectualiter in aequalitate, in qua unitas atque conexio, et hoc quidem lumen
est iustitiae. Quando igitur aequalitatem absolutam, in qua unitas et conexio, intellectualiter plus participas, tanto
deiformior. Participas etiam ipsam divinitatem in conexione, in qua unitas est aequalitas, hoc est autem amoris
lumen. Quanto igitur amorem ipsum, in quo unitas et aequalitas, plus participas intellectualiter, tanto secundum
intellectualematque altiorem tuae humanitatis naturam divinior eris.

266 De coniecturis, h.111, 11, XVII, 176: Vides nunc, luliane, quomodo unitas tua in contracta humanitate unitrinum
lumen in tribos ipsis regionibus varie participat atque quomodo in ipsa suprema tuae naturae nobilitate unitatem
seu entitatem supremam, quae est virtus intelectiva, atque aequalitatem supremam, quae est virtus aequalificandi
seu iustificandi, atque etiam conexionem supremam, quae virtus est conectendi seu amandi, supreme participas,
hoc est intellectualiter. Ita quidem hanc unitrinam virtutem mediocriter etiam in regione media participas.
Quapropter virtutem rationabiliter essendi seu decernendi rationabiliterque aequalificandi seu iustificandi atque
conectendi seu amandi te participare contracte conspicis, sic etiam secundum infimam ipsam regionem sensibiliter
essendi seu sentiendi, sensibiliter aequalificandi seu iustificandi, sensibiliter conectendi seu amandi. Hae quidem
participatae virtutes in tuae humanitatis virtute complicantur.



107

No caminho do conhecimento de si 0 homem percebe que tem virtudes que séo
participadas na Unidade, Deus. Ora, no conhecimento de si 0 homem distingue trés regides
presentes em si, e entende que a natureza intelectual, isto €, a mais alta nobreza do homem,
participa da entidade suprema e da mais alta conexao, e este participar faz com que 0 homem
seja mais justo e ame mais, pois Nicolau j& aponta nesta citacdo que a participacdo na entidade
suprema corresponde ao ser justo, do mesmo modo a participacdo na conexdo corresponde ao
amar. Assim, temos uma natureza intelectual que participa do ser divino de onde brota as
virtudes de ser justo e amar. Contudo, ndo se pode compreender essa participacdo de modo
estatico, ha aqui um dinamismo presente. O homem néo é semelhanca a Deus e pronto, isto €,
ndo é um ser acabado. Mas, como afirma Alvarez Gémez (2004, p. 87): “O homem ¢ um
peregrino cujo ser € mover-se num caminho infinito [...]”. Podemos dizer que 0 homem é um
ser escatoldgico. Ele precisa se aperfeicoar. E processo. Isso fica claro no passo 178 da mesma
obra em questdo quando Nicolau de Cusa chama atenc¢do para o esforgo que o intelecto deve
fazer para alcancar as artes intelectuais para nutrir-se, manter-se, aperfeicoar-se e se
enriquecer?®®’. Desta forma, como afirma André, “o fim da humanidade é a prépria humanidade,
de tal modo que ela ndo sai fora de si quando cria, mas atinge-se a si propria nessa criagdo”
(ANDRE, 1997, p. 452).

Avangando na discussdo sobre o conhecimento de si, Nicolau escreve: “Observe,
também, que nesta igualdade, que tem sido discutida por tanto tempo, todas as virtudes morais
sdo complicadas, e que a virtude pode ser sé na participacio da igualdade”?® (De coniecturis,
I, XVII, 183). Quanto a isso Senger (1970) destaca que essa afirmacéo levanta a questdo central
ética, isto ¢, a questdo da condicdo, esséncia e existéncia de virtude e moralidade®®. A partir do
que diz o moselano e do comentério de Senger a esta afirmacdo cusana, pode-se compreender
que ha, de fato, uma reflexdo ética em Nicolau de Cusa, pois ha presente a questdo da existéncia
de virtudes morais que estdo complicadas na igualdade. Resta agora saber o que € essa
igualdade, ndo obstante responderemos esta questdo mais a frente.

Por ora, iremos mostrar a partir da interpretacdo de Senger (1970) a importancia dessa
relacdo do homem com Deus, por meio da participagdo das trés regides (intellectus, ratio e
sensus) descritas acima por Nicolau de Cusa e sua relagdo e importancia para a ética. E

interessante a percepcdo de Senger no tocante a origem das virtudes, e os modos de

267 De coniecturis, h.I11, 11, XVI1I, 178: Ex quo evenit quod intellectus sibi intellectuales artes, quae speculationes
sunt, studet adinvenire pro nutritione, conservatione, perfectione ornatuve suo, quibus se iuvare possit.
268 De coniecturis, h.111, 11, XVII, 183: Vides autem in ea ipsa aequalitate iam dicta omnem moralem complicari

virtutem nec virtutem esse posse, nisi in huius aequalitatis participatione exsistat.
269 Cf. SENGER, 1970, p. 11.



108

participacdo, pois é essa participacdo que confere aquilo que Mandrella (2016) também vai
interpretar como poderes?’®, Obviamente, Senger esta a tratar somente sobre o &mbito da mente
humana, Mandrella avanca para o campo da libera voluntas. Senger (1970) ira apresentar seu
pensamento ordenando a partir dos graus de participacao ditas por Nicolau, e ird mostrar como
dentro de cada regido a mente humana participa e recebe, por assim dizer, os poderes. Pela
participacdo na unidade: na regido do intellectus, a capacidade de ser ou de reconhecer-se
intelectualmente; na regido da ratio, ser racional ou decidir, na regido do sensus, a capacidade
de ser sensivel ou significativa. Pela participacdo na igualdade: na regido do intellectus, a
capacidade de fazer justica e igualdade de maneira intelectual; na Regido da ratio, o desejo de
racionalizar a igualdade e a justica; na regido do sensus, a capacidade de fazer sentido e justica
de uma maneira sensata. Através da participacdo na conexdo: na regido do intellectus, a
capacidade de conectar e amar intelectualmente; na regido da ratio, a capacidade de conectar e
amar de forma racional e na regido do sensus, a capacidade de se conectar e amar de uma
maneira sensata®’!. Aqui esta a importancia e a sutileza do pensamento ético de Nicolau de
Cusa, e 0 porqué de termos dito que é a metafisica o fundamento da ética. Ora, € por meio da
participacdo da unitas, aequalitas e conexio que 0 homem nos seus graus de participacdo obtem
as virtudes morais. E ele (homem) pode ser tido como microcosmo ou ainda tarefa.

No capitulo VI do livro 11l do De docta ignorantia Nicolau inicia a sua digressdo para
expressar, ao que parece, o intelecto como o grau proprio da conducdo do homem a verdade
absoluta. De inicio ele delimita o que entende por cada um dos graus. Para os sentidos coloca
0 ambito do mundo e a sujei¢do aos movimentos do tempo, para o intelecto o desligamento dos
ambitos do mundo e do tempo, e a razdo como aquela que esta no zénite entre os dois. Nicolau
de Cusa coloca o conhecimento sensivel nas trevas da ignorancia, e afirma que os sentidos ndo
podem perceber as coisas de Deus, pois movem-se para 0s desejos carnais. A razao ira ganhar

um posto interessante, na medida em que participa do intelecto, que é administrar algumas leis

210 “poderes” aqui remete-se a razdo e a vontade livre que Deus d4 ao homem. Estes poderes sdo o que tornam
possivel chamar o homem de imago dei.

271 Como afirma SENGER, 1970, p. 16, de forma mais detalhada: “Anders gewendet: Der Mensch hat in jeder der
drei Regionen geméss diesen Regionen teil an der Einheit, Gleichheit und Verknupfung. Diese Teilhabe
konstituiert besondere seinsweisen und Vermdgen, und zwar: durch die Teilhabe an der Einheit in der Region des
intellectus das Vermdgen, auf intellektuale Weise zu sein oder zu erkennen, in der Region der Ratio das vermégen,
auf rationale Weise zu sein oder zu entscheiden, in der Region des sensus das Vermdgen, auf sinnliche Weise zu
sein oder sinnhaft zu empfinden;durch die Theilhabe an der Gleichheit in der Region des intellectus das Vermdgen,
auf intellektuale Weise Gleichheit und Gerechtigkeit zu machen, in der Region der ratio das Vemdgen, auf
rationale Weise Gleichheit und Gerechtigkeit zu machen, in der Region der sensus das Vermdgen, auf sinnenhafte
Weise Glechheit und Gerechtigkeit zu machen; durch die Teilhabe an der Verbindung in der Region intellectus
das Vermdgen, auf intellektuale Weise zu verbinden und zu lieben, in der Region der ratio das Vermégen, auf
rationale Weise zu verbinden und zu lieben, in der Region sensus das Vermdogen, auf sinnenhaft Weise zu
verbinden und zu lieben”.



109

através das quais ira reger as paixdes do desejo, as moderar e as reduzir a justa medida, a fim
de que o homem ndo se veja privado do desejo espiritual do intelecto. Aqui, se torna mais
interessante ainda porque ira surgir um imperativo totalmente ético, como a mais importante
das leis, em que cabe a razdo, por meio de sua participacdo no intelecto cumprir: “[...] que ndo
se faga ao outro o que ndo se quer que seja feito a si”?’? (A douta ignorancia, 111, VI, 216). Por
que seré que esta lei aparece quando Nicolau esta a falar sobre o grau da ratio? Porque é a ratio
a capacidade humana para o conhecimento, mediante regras, dentre elas o principio de nédo
contradicdo (PICO ESTRADA, 2016). Parace que é proprio a razéo se mover a partir de regras.
No passo que segue a essa afirmacao, isto €, 0 217 da mesma obra, parece haver uma distin¢éo
entre os conceitos de sensos, ratio, e intellectus num contexto moral. Isto porque Nicolau afirma
que o intelecto, voando mais alto, isto €, 0 grau que mais participa da unidade absoluta; ndo
conseguiria, mesmo se os sentidos fossem totalmente submetidos a razdo, chegar por si ao fim
dos seus afetos intelectuais e eternos. Ora, como destaca Alvarez Gomez (2004, p. 69): “Nicolau
de Cusa tem a vista a experiéncia de que no homem se d& um certo apetite cuja razéo de ser nao
é outra que o bem”?’3, O homem tende para o bem. Essa tendéncia se dard mediante um desejo
que Ihe é incutido, pela praegustatio. Ora, por si o intelecto ndo consegue alcancar o seu fim,
sendo pela graca divina, mas tem o desejo de o buscar. Esse desejo é caracterizado por Dupré
(2000) como uma manifestacdo da préatica ao afirmar que a tendéncia da natureza vem expressa,
justamente, no desejo, no afeto e no amor, e assim estende-se a todo o &mbito do ser. O desejo,
o afeto e 0 amor sdo manifestacBes primarias no ambito da pratica humana e sdo encontradas
sob os modos da conduta humana?’,

O conhecimento de si, a partir do reconhecer-se como imago e do perceber esses graus
de participacdo da unidade, leva 0 homem a perceber a sua aproximacéo a Deus, conforme

descreve Nicolau que:

[...] tendo 0 homem sido gerado, pelo sémen de Adao, nos prazeres da carne,
em que a propria animalidade prevalece sobre a espiritualidade segundo a
[necessidade da] propagacéo [da espécie], entdo a natureza, imersa pela raiz

272 De docta ignorantia, w., 111, VI, 216: [....] ne quis faciat alteri, quod sibi fieri nollet. Cf. também De coniecturis,
I, XVII, 183 e Compendium, X, 34.

213 ALVAREZ GOMEZ, 2004, p. 69: “El Cusano tiene a la vista la experiencia de que en el hombre se da un certo
apetito cuya razon de ser no es outra que el bien”.

214 Como podemos ler no passo que segue. DUPRE, 2000, p. 68: “Das Streben der Natur, das in Verlangen,
Zuneigung und Liebe zum Ausdruck kommt, erstreckt sich auf alle Bereiche des Seienden. Zwar sind Verlangen,
Zuneigung und Liebe Erscheinungen, die primar im Umkreis menschlicher Erfahrungen und Verhaltensweisen
anzutreffen sind. Es ist dies aber kein Grund, warum man nicht versuchen solte, diesen Umkreis auf die gesamte
Wirklichkeit hin auszuweiten, um das Ganze der Wirklichkeit unter Beriicksichtung der Differenzen, die zu den
entsprechenden Erfahrungen und Verhaltensweisen gehoren, zu begreifen. Schlieflich gilt der Satz, dap «die Kraft
der Anziehung der Ahnlichkeit nach wie in Gott in jedem Ding zu finden ist«”.



110

da origem nas delicias da carne, pelas quais o homem vem, do pai, a
existéncia, permanece completamente impotente para transcender as coisas
temporais em ordem a abracar as coisas espirituais. Por isso, se 0 peso dos
deleites da carne atrai para baixo a razdo e o intelecto, de modo que consintam
nos seus movimentos e ndo lhes resistam, é claro que o homem, assim atraido
para baixo e afastado de Deus, é completamente privado da fruicdo do
supremo bem que é intelectualmente mais elevado e eterno. Mas se a razdo
domina os sentidos, é necessario ainda que o intelecto domine a razdo, para
gue acima da razdo, pela fé actuada, adira ao mediador, a fim de que, assim,
possa ser atraido por Deus Pai a gléria?”®. (A douta ignorancia, 111, VI, 217)

Nicolau propde o afastamento dos prazeres temporais e dos deleites carnais em virtude
do desejo intelectual. E quase um convite & conversao. E preciso transcender as coisas temporais
para abracar as espirituais, aquelas que ndo passam, que sao eternas. O aspecto da razdo dominar
os sentidos e do intelecto dominar a razdo deixaremos para discutir um pouco mais a frente,
porque este aspecto nos remonta a discussao sobre o pertencimento de si, isto €, o sis tu tuus et
€go ero tuus presente no De visione dei.

Esse conhecimento de si provoca uma reflexdo sobre o fato de a mente ndo ser algo
vazio. Isto €, pela participacdo na Unidade absoluta, a mente tem uma forca de julgar. Ora, é
preciso lembrar que 0 homem tem o desejo intelectual pela verdade que é Deus, essa apeténcia
o0 impulsiona a assemelhar-se com Deus, mesmo sem nunca se identificar com Ele. Isto se da
pelo fato de Deus ser o exemplar de tudo e brilhar em nossa mente como a verdade na imagem.
No dialogo Idiota de mente (V, 85), a personagem do FILOSOFO pergunta de onde se tira a
capacidade de julgar, e 0 IDIOTA responde: “[...] tem em si até onde dirige o olhar, segundo a
qual faz o julgamento das coisas exteriores. E se a lei escrita fosse viva, ela, porque € viva, leria
em si 0 que ha de ser julgado. De onde a mente é a viva descricdo da eterna e infinita
sabedoria”?’®. A mente tem algo ao qual dirige o seu olhar, algo com o qual e a partir do qual
julga as coisas externas. Ao que parece, este algo € o iudicium cognatum e este € uma descricao

viva da lei divina ou da sabedoria divina. Obviamente que € preciso deixar claro que a

215 De docta ignorantia, w., I11, VI, 217: Nam cum homo ex semine Adam in carnalibus voluptatibus sit genitus,
in quo ipsa animalitas secundum propagationem vincit spiritualitatem, tunc ipsa natura in radice originis
carnalibus deliciis imersa, per quas homo in esse a patre prodiit, penitus impotens remanet ad transcendendum
temporalia pro amplexo spiritualium. Quapropter, si pondus delectationum carnalium attrahit deorsum rationem
et intellectum, ut consentiant illis motibus non resistindo, clarum est hominem ita deorsum tractum a deo aversum
frutione optimi boni, quod est intellectualiter sursum et aeternum, penitus privari. Si vero ratio dominatur sensui,
adhuc opus est, ut intellectus dominetur rationi, ut supra rationem fide formata mediatori adhaereat, ut sic per
deum patrem attrahi possit ad gloriam.

276 |diota de mente, h V, V, 85: PHILOsoPHUS: Unde habet mens iudicium illud, quoniam de omnibus iudicium
facere videtur? IDIOTA: Habet ex eo, quia est imago exemplaris omnium. Deus enim est omnium exemplar. Unde
cum omnium exemplar in mente ut veritas in imagine reluceat, in se habet ad quod respicit, secundum quod
iudicium de exterioribus facit. Ac si lex scripta foret viva, illa, quia viva, in se iudicanda legeret. Unde mens est
viva descriptio aeternae et infinitae sapientiae. Optamos por o texto latino ser maior que o citado diretamento no
texto, tendo em vista a melhor comprrensdo da afirmacgéo do autor.



111

capacidade de julgar ndo da ao homem ou & sua mens um acesso imediato as coisas. E preciso
ter em mente o conceito de imago. O homem é imago dei viva pela sua sua vis intellectualis.
Mas, ndo é a forca absoluta. Daqui, Pico Estrada (2016, p. 170) extrai algo interessante que
deixa ver um movimento necessario ao homem, afirma: “[...] nossa mente ainda precisa do
estimulo do que é dado aos sentidos. Sua vida se assemelha a alguém que dorme, até que,
provocada por meio das coisas sensiveis, a admiracdo a pde em movimento, um movimento
cuja finalidade € o retorno a si mesma para se descobrir imago”. O conhecimento de si é
importante nesse processo de ascese do homem até Deus porque ele passa a entrar numa
dindmica reflexiva de reconhecimento de si como imagem, o que pode previni-lo de querer se
identificar com Deus. Kremer (2000, p. 107 apud PICO ESTRADA, 2016, p. 170) afirma que
“Pelo movimento de sua vida intelectiva encontra descrito em si o que busca. Ha& de entender
que esta descricao é o reflexo do exemplar de tudo, ao modo como a verdade resplandece em
sua imagem”.

Desta forma, ha& que entendermos que o homem é um ser convertido a Deus. Enquanto
natureza intelectual é, e ndo unicamente tem, como afirma Alvarez Gémez (2004), um desejo
congénito — desiderium intellectuale de conhecer a verdade. Somos desejo intelectual. Neste
sentido, em Nicolau de Cusa é impossivel compreender sua €tica se ndo nos ativermos a essa
relacdo entre o agir para atingir o fim e o conhecimento desse fim. Agora, é preciso dar mais
um passo e afirmar que este conhecer a verdade passa por um conhecimento de si.

Nessa busca da verdade feita pelo homem, sera que a pode fazer sem um conhecimento
de si? Nao! Porque um conhecimento de Deus (verdade absoluta) sem um conhecimento de si
mesmo é impensavel, para Nicolau de Cusa?’’. Ora, Deus é fonte e principio de todas as coisas.
Assim, o conhecimento de Deus para 0 homem é um conhecimento de si, como afirma Alvarez
Gomez (2004, p. 83): “Porque no conhecimento de Deus vai para o homem o conhecimento de
si mesmo e, portano, o ser 0 que €, dai que o conhecer a Deus ndo possa ser um conhecimento
entre outros, sendo fundamental”?’8, O ser do homem é Deus. Entdo conhecer a Deus passa por
um conhecimento de si. Se refletirmos bem, o conhecimento da existéncia de Deus vem
implicitamente dado ao desejo de conhecé-lo porque ele é o seu fundamento, isto é, o desejo €
radicado nele. Também podemos observar que o movimento do conhecer a Deus é um

movimento incompreensivel e inesgotavel. O pensador de Cusa chega a chamar esse

217 Cf. Sermo X, fol 33r-v

218 ALVAREZ GOMEZ, 2004, p. 83: “Porque en el conocimiento de Dios le va al hombre el conocimiento de si
mismo y por tanto el ser si mismo, de ahi que el conocer a Dios no pueda ser un conocimiento entre otros, sino el
fundamental”.



112

movimento de compreender incompreensivelmente na douta ignorancia a infinitude
incompreensivel de gaudiosissima?’®. Devido a esse ndo saber e por ndo poder fazer de Deus
um objeto de pensamento, assim como fazemos com a matematica, nem de experiéncia alguma,
0 que podemos afirmar é que o que dele temos é uma praegustatio connata, € 0 nosso
desiderium intellectuale é justamente o ignorar Deus, um ndo conhecimento em si de Deus.
Tendo em vista essa situacdo, Alvarez Gomez (2004, p. 84) realca 0 movimento que estamos
tentando explicitar como necessario: “Conhecer a Deus é, neste sentido, um recordar, num
esforco por fazermos presente o que nos é mais intimo, o que se encontra na base e raiz de nosso
ser e de nossa atividade, 0 que nos antecede e com esta sua presenca nos da esséncia e nos
sujeita a si mesmo”?®°, Conhecer a Deus é recordar aquilo que esta em nds. Entdo, o primeiro
passo € conhecer a si mesmo, num caminho de ascese a verdade. Agora, isso basta?

Recuperemos o que diz Nicolau de Cusa no De docta ignorantia, no passo 217, em que
apresenta a ideia de dominio do intelecto sobre a razo e da razdo sobre os sentidos. Nessa
proposta da superioridade de dominio do intelecto?® esta a fé atuada, isto é, uma fé que se
realiza na caridade, para que possa ser atraido por Deus Pai. Como vimos, até aqui estamos
num processo de conhecimento de si. Obviamente que ndo bastara somente o conhecer-se. E
preciso um segundo passo, que na filosofia de Nicolau de Cusa é evidenciado com a formula
Sis tu tuus et ego ero tuus, presente no De visione dei.

Em De visione dei podemos encontrar varios elementos que nos ajudam a compreender
0 percurso de melhoramento do homem em virtude de sua felicidade eterna, o encontro face a
face com Deus, ou olhos nos olhos, i.e., visio facialis. Este melhoramente de si é proposto de
inicio com a maxima de um conhecer-se para melhor avancar nesse caminho da verdade. Desta
forma, Nicolau propde uma superacdo ou, arriscar-nos-iamos em dizer, uma libertacdo das
imagens criadas de Deus. Pois, a prosposta apresentada é ver a face de Deus desligada de
qualquer contracao. Dai que quem olha para Deus, vé-se nele. O olhar para Deus traz a imagem
de si, porque Deus € o fundamento de tudo o que existe. Claro, a imagem nunca se identifica
com o seu exemplar. E muito interessante essa metéafora do olhar aplicada por Nicolau de Cusa,
pois temos um olhar que nos acompanha e ndo nos abandona, claramente uma demonstracéo

de amor puro. O porqué de afirmarmos isso é que do fato de Deus amar o homem néo decorre

219 Cf. De sapientia, h.V, I, 11.

280 ALVAREZ GOMEZ, 2004, p. 84: “conocer a Dios es en este sentido un recordar en un esfuerzo por hacernos
presente lo que nos es mas intimo, lo que se encuentra en la base y raiz de nuestro ser y de nuestra actividade, lo
gue nos pre-es y con esta presencia nos esencia y nos sujeta a si mismo”.

281 O termo superioridade aqui empregado é no sentido de maior grau de participacdo da unidade. N&o deve ser
entendido como uma instancia acima, ou separado da razéo e dos sentidos.



113

ser amado por ele, dai podermos falar de 0 homem reconhecer-se capaz de Deus, porque mesmo
Deus amando incondicionalmente o homem, para que este O tenha é preciso escolhé-lo. Esta
aqui impresso a ideia de liberdade, que falaremos mais a frente. Deus ama o homem de tal
forma que nunca o abandona, enquanto ele, 0 homem, for capax dei?®2. Conhecer a si mesmo é
se reconhecer viva imago dei e, consequentemente, capax dei. Essa identidade do homem
consigo mesmo acontece quando ele olha para Deus. A propositura da imagem que olha e néo
abandona esta a representar o olhar que é a caridade, a misericordia, a justica e a bondade, assim
“que outra coisa poderiamos ver ao olhar o proprio amor absoluto e perfeito sendo o exemplo
maior do desprendimento, da tolerancia, do respeito e do cuidado” (NOGUEIRA, 2010, p. 203).
Agora, podemos nos questionar: o que esse olhar para Deus pode causar no modo de olhar para
0 outro? - Tomamos aqui a mesma liberdade de Nogueira (2010) para afirmar que a forca
amorosa e a profundidade do texto é tamanha que nos permite transcender a relacdo Deus-
homem e pensar a relagdo do homem com os outros homens. — E certo que nunca conseguiremos
olhar como Deus nos olha, mas ap6s olhar sua face serd que conseguiremos olhar da mesma
forma que olhavamos para o outro? Ou serd que podemos nos esforcar para tornar a nossa visao
a mais semelhante possivel de Deus, reconhecendo no outro sua dignidade, i.e., ver o outro com
todas as suas virtudes, que é algo proprio ao olhar que ama, diriamos, inclusive, € ver o outro
desnudo de preconceito. Nogueira (2010) nos provoca ao perguntar se ndo sera essa reflexdo
da relacdo do homem com os outros homens, fruto da relagdo Deus-homem, presente no De
visione dei a meta de uma ética do amor? Tentaremos discutir essa questdao mais a frente. Por
ora nos ocupemos da importancia no caminho para Deus do conhecimento de si e de sua
pertenca.

A visdo face a face requer uma profundidade de si. Olhar Deus nos olhos € encontrar-se
consigo mesmo?®, E reconhecer-se nos olhos de Deus. Beierwaltes (1989, p. 92) afirma

brilhantemente:

Olhar o rosto de Deus, ver Deus “face a face”, especifica a contemplagdo de
Deus: como meta do olhar eleva o centro de ambos os seres — de Deus e do

282 Cf. De visione dei, h.VI, 1V, 10.

283 Acerca dessa procura por Deus, no sentido de encontrar-se consigo, pois quando o homem busca e encontra a
si mesmo, ele busca e encontra Deus ao mesmo tempo, como afirma KREMER (1989, p. 244-245 apud
NOGUEIRA, 2010, p. 212, n. 139): “Dieses Gut bzw. ,,diesen unzéhlbaren und unerschopflichen Schatz* findet
der Mensch nirgendwo anders als in seinem Acker, so daf3 er sein ist. Beinhaltete das Sehen Gottes, dal} Gott die
Kreatur und diese ihrerseits zugleich Gott sieht, so ist auch das Suchen und Finden des Menschen in einer
dialektischen Einheit zu sehen. Indem der Mensch sich sucht und findet, sucht und findet er zugleich Gott. Und
indem er Gott sucht und findet, sucht und findet er zurgleich sich, den Menschen. Darum macht die freie Liebe
des Menschen — die recht verstandene Liebe ist flir Cusanus immer nobilis et liber — zu Gott bzw. zu Jesus Christus
des Menschen Gliickseligkeit aus, wie anderseits Gott allein die Wahrheit ist, die frei macht”.



114

homem — aquilo em que ambos se mostram por inteiro como eles préprios,
como “pessoa” (mpoécwonav [,,rosto*] —persona!). Por isso, “olhar de olhos
nos o0lhos” é o olhar mais intenso, o vinculo mais forte entre duas pessoas que
se olham, a garantia esponténea da realidade do outro. Expressdo, também, de
confianca sem reservas, de amor e de esperancga. A “visio facialis” — “olhar de
olho nos olhos” — é também para Nicolau de Cusa (ainda), o que é o
propriamente pretendido em o ver de Deus?*.

Olhar nos olhos nao € outra coisa que se entregar. Olhar de olhos nos olhos requer uma
confianca e entrega de si. Para tal entrega € preciso um verdadeiro amor, pois so ele proporciona
tal entrega. Assim, ser capaz de olhar de olhos nos olhos é sinal de reciprocidade, pois um
recebe na mesma medida que se da incondicionalmente. N&o obstante, para que haja esse
movimento é preciso o conhecimento de si, mas mais que isso, a posse de si mesmo.

O capitulo VII de A visdo de Deus que se ocupa de Qual é o fruto da viséo frontal e
como se adquire, inicia um movimento de mudanca na experiéncia proposta aos monges do
mosteiro de Tegernsee, isto €, no primeiro momento, ao que parece, Nicolau de Cusa prop&e
uma experiéncia sensivel do icone de Deus (quadro enviado junto com a obra em questdo),
depois uma experiéncia racional e transcendendo esta, uma experiéncia intelectual. Nao
obstante, para a transicdo de experiéncia o autor usa a metafora da nogueira para tratar acerca
da vis seminis. Afirmamos isso para contextualizar o capitulo a que nos referimos, pois é nele
que se encontra a afirmacdo que queremos. Nicolau deseja ver a face de Deus, e compreende
que até onde Deus o conduziu foi para que percebesse que a face de Deus, que é absoluta, é a
face natural de toda a natureza, é a face que ¢ a identidade absoluta de tudo o que é, é aarte e a
ciéncia de tudo o que é cognoscivel. Daqui, surgira um aparente impasse, posto que primeiro o

autor afirma:

Quem merece ver a tua face vé tudo com clareza e nada Ihe permanece oculto.
Esse sabe tudo. Tudo tem, Senhor, quem te tem, tudo tem quem te vé. E
ninguém te vé se ndo te possuir. Ninguém pode chegar a ti porque és
inacessivel. Por isso, ninguém te pode captar se tu ndo te lhe deres?. (A visdo
de Deus, VII, 25)

284 Beierwaltes, 1989, p. 92: “Gottes Angesicht schauen, Gott sehen ,,von Angesicht zu Angesicht*, prazisiert das
Schauen Gottes: als Ziel des Blicks hebt es das Zentrum der beiden Wesen — Gottes und des Menschen — hervor,
dasjenige, in dem sich beide ganz als sie selbst, als ,,person‘ (zpécwonav [,,Angesicht*] —personal) zeigen. ,,sehen
ins Angesicht“ ist deshalb der intensivste Blick, die starkste Verbindung zweier Personen im Sehen, die
unmittelbare Vergewisserung der Wirklichkeit des Anderen, Ausdruck auch von Vertrauen ohne Vorbehalt, von
Liebe und von Hoffnung. ,Visio facialis’ - ,,Sehen ins Angesicht“ — ist so auch (noch) fir Cusanus das im Sehen
Gottes eigentlich Intendiere”. Traducdo de Nogueira (2010).

285 De visione dei, h.VI, VII, 25: Qui igitur faciem tuam videre meretur, omnia aperte videt et nihil sibi manet
occultum. Omnia hic scit. Omnia habet, domine, qui te habet, omnia habet, qui te videt. Nemo enim te videt, nisi
qui te habet. Nemo potest te accedere, quia inaccessibilis. Nemo igitur te capiet, nisi tu te dones ei.



115

Nicolau reafirma Deus como principio de ser de tudo, como deixa claro em sua primeira
frase, acima citada, quem vé a face de Deus Vvé tudo. Depois, esse principio de ser é idéntico ao
de conhecer, i.e., Deus é principio de ser e de conhecer, pois quem vé tudo em Deus sabe tudo.
O impasse comeca a ser desenhado quando aparece aqui 0 verbo possuir, ninguém vé Deus se
ndo o possuir. Depois, ndo se chega a ele porque ele é inacessivel. Aqui ha uma delimitacéo
clara do ser imagem, isto é, Deus é inacessivel. Mas é possivel possui-lo tendo em vista que é
inacessivel? E possivel percebermos um movimento que ndo parte do homem, isto €, o alcance
da verdade n&o por meio do homem, é o mistério que se deixa captar. E Deus quem se permite
dar. Logo apds vem uma sequéncia de perguntas que aparentemente causam um impasse em
relag@o ao que fora citado acima: “como te tenho, Senhor, eu que nao sou digno de comparecer
perante o teu olhar? Como chega a minha oracdo até ti, que és inacessivel, seja de que modo
for? Como me dirigirei a ti?”” (A visdo de Deus, VII, 25). E o “como” que torna as questdes
aparentes impasses, pois ele primeiro afirma a inacessibilidade de Deus, mas o desiderium
intellectuale € tdo forte que o normal do homem é tender a verdade, pois tem um desejo do bem
e da felicidade, que nesse contexto se idenficam.

O caminho tracado pelo homem, na perspectiva de Nicolau de Cusa, € um caminho até
a visdo de Deus. Nesse caminho o olhar de Deus ndo abandona o ser do homem?®, Essa ideia
de o olhar de Deus ndo abandonar é interessante porque, na visdo do nosso pensador, provoca
um melhoramento de si, isto é, o fato da providéncia ou presenca amorosa do olhar de Deus faz
com que as coisas que sdo vistas se destinem a ser do melhor modo aquilo que sao
observadas?®’. Todo o texto do De visione dei deve ser lido no sentido do encontro do homem
com Deus, através do olhar. Mas ha algo interessante, nesse processo de melhoramento de si
que se da& no conhecimento e posse de si, que € o esforco. Posto que, mesmo que haja identidade
entre o ver e 0 amar em Deus, isso ndo quer dizer que 0 homem somente encontre amor ao olhar

para Deus:

O teu olhar, Senhor, é a tua face. Por isso, quem te olha com face amorosa ndo
encontrara sendo a tua face a olha-lo amorosamente. E com quanto mais amor
se esforcar por te olhar, tanto mais amor descobrira na tua face. Quem te olhar
com ira descobrird igual expressdo na tua face. Quem te olhar com alegria
descobrira a tua face também alegre como o é a daquele que te olha. Com
efeito, tal como os olhos corpéreos que tudo véem através de um vidro
vermelho julgam que s&o vermelhas as coisas que véem, e que sdo verdes ao
vé-las através de um vidro verde, assim também os olhos da mente, velados

286 Cf. De visione dei, h.VI, 1V, 10.
287 Cf. De visione dei, h.VI, 1V, 9.



116

na contracgao e na paixao, te julgam a ti, que és o objecto da mente, de acordo
com a natureza da contracgdo e da paixdo?%. (A visdo de Deus, VI, 19)

Aqui acontece um movimento interessante, na perspectiva ou no como olhamos para
Deus ir4 refletir no como percebemos que Deus nos olha. Obviamente que estamos tomando
como referéncia o nosso olhar contraido, o olhar humano, j& que é s6 humanamente que
podemos julgar, como afirma Nicolau. Dai a necessidade de transcender a todo conceito e a
toda imagem que fazemos de Deus, pois sdo sempre conceitos e imagens limitadas. Assim, esse
transcender o modo como percebemos o olhar de Deus para nds € um ir além de si mesmo. Quer

dizer, é o esforgo para olhar a Deus e 0 outro com mais amor. Nogueira (2010, p. 207) afirma:

A metafora dos olhos especulares expressa, naturalmente, a imagem da
grandeza e da omnipoténcia do seu possuidor, mas exprime também a ideia
de que o conhecimento do homem, ou o0 seu autoconhecimento, é um passo
importante para o conhecimento ndo s6 de Deus, mas também do outro e para
uma convivéncia que respeite as diferencas.

O conhecimento de si € um passo importantissimo para a convivéncia pacifica com as
diferencas. Mas, como j& haviamos anunciado, o segundo passo complementa o primeiro, posto
que € preciso também a posse de si para a manutencao dessa convivéncia amorosa. Essa posse
de si se da& no constante exercicio do aperfeicoamento ou no assemelhamento a Deus, que nada
mais € que a realizagdo da natureza humana predita no De docta ignorantia®®. A expressio
cusana que mais representa isso que estamos chamando de posse de si aparece no, ja anunciado,
capitulo VII do De visione dei, expressamente no passo 25 em que apds levantar algumas
questdes ligadas a inacessibilidade de Deus, o Bispo de Brixen langa a questao chave: “E como
te daras a mim, se também me ndo deres a mim proprio?”. Observemos que a ordem da pergunta
estd pautada no movimento do homem querer possuir Deus primeiro e como consequéncia,
Deus faz 0 homem possuir a si mesmo. Mas, eis que, afirma Nicolau de Cusa: “E quando

repouso assim no siléncio da contemplacdo, tu, Senhor, no mais intimo de mim, respondes

288 De visione dei, h.VI1, VI, 19: Visus tuus, domine, est facies tua. Qui igitur amorosa facie te intuetur, non reperiet
nisi faciem tuam se amorose intuentem, et quanto studebit te amorosius inspicere, tanto reperiet similiter faciem
tuam amorosiorem; qui te indignanter inspicit, reperiet similiter faciem tuam talem; qui te laete intuetur, sic
reperiet laetam tuam faciem, quemadmodum est ipsius te videntis. Sicut enim oculus iste carneus per vitrum
rubeum intuens omnia, quae videt, rdbea iudicat et, si per vitrum viride, omnia viridia, sic quisque oculus mentis
obvolutus contractione et passione iudicat te, qui es mentis obiectum, secundum naturam contractionis et
passionais.

289 Cf. De docta ignorantia, w., 1, I, 2. Cf. também De visione dei, h. VI, IV, 12; De pace fidei, h.VII, XIII, 45.



117

dizendo: sé tu teu e eu serei teu”?*°. Aqui ha implicada a questdo da liberdade que discutiremos
um pouco mais a frente, que da a possibilidade do homem ser dele proprio. Mas € interessante
gue nesse movimento feito seja preciso primeiro que 0 homem se pertenca para que seja capaz
de Deus. N&o obstante, o proprio autor levanta mais uma quesdo que é sobre como pode o
homem ser de si mesmo. Aqui € preciso se ater a gradacao que se segue entre sentidos, razao e
o verbo de Deus. E quando a razdo domina os sentidos que sou de mim préprio, diz Nicolau de
Cusa.

Ora, é o verbo de Deus quem orientara todas as demais faculdades, mas é no livre
exercicio da razdo que o homem obtém a posse de si e pode assemelhar-se a Deus, ou ser cada
vez mais e da melhor forma possivel, num exercicio continuo de melhoramento de si, capax
dei. Beierwalter (2005, p. 277 apud NOGUEIRA, 2016, p. 211), afirma:

Um “pertencer a si mesmo”, consciente de uma livre auto-apropriacdo do
homem, é um pressuposto necessario para que Deus “pertenca” ao homem. O
imperativo de Deus: “Sis tu tuus et ego ero tuus” [...], certamente nio significa
uma autoconstituicdo prépria e original, sendo a incitacdo a uma decisdo para
aquilo que, a priori, é “dado” ao homem por Deus [...]

E a posse plena de si, mediante a libera voluntas, orientada pelo Verbo divino, um passo
importante para alcangar o seu fim, o repouso do seu desirerium intellectuale. Quer dizer, o
homem para ser livre deve desejar o querer Deus, pois é ele o exemplar e o fundamento de sua
vida. E assim que se prossegue a liberdade humana, isto ¢, na ligacdo com o Verbo divino, seu
fundamento. Quanto mais o homem se pertence, quanto mais tem a posse plena de si, pode
escolher a Deus e vé-lo com mais amor, como também perceber mais claramente, nunca
absolutamente, o amor com que Deus o ama. E-nos sabido que o De visione dei trata
explicitamente da relacdo Deus e homem, porém, este movimento pode nos suscitar, outrossim,
um apelo, no sentido de olhar também para o outro, e, mesmo contraidamente, fazer com que
despertemos do sono do egoismo e pensemos a partir dessa relacdo com Deus, a luz da mens, a
relagdo com as outras criaturas. Esse € um caminho possivel de se enxergar na metafora do
olhar. O culme de uma ética de justica e amor poderia ser diferente que ndo fosse a capacidade
de olhar para o outro, depois de olhar para Deus? Alias, poderiamos nos questionar: é possivel
olhar para o outro ap6s olhar para Deus? Nicolau de Cusa nos apresenta uma lei de ouro que

nos permite afirmar que sim: ndo fazer ao outro o que ndo quer que seja feito a ti. Nesta lei, a

29 De visione dei, h. VI, VII, 25: Immo quomodo dabis tu te mihi, si etiam me ipsum non dederis mihi? Et cum
sic in silentio contemplationis quiesco, tu, domine, intra praecordia mea respondes dicens: Sis tu tuus et ego erro
tuus.



118

qual Nicolau chama de lex aequalitatis, esta posto um sentido de reciprocidade dialégica, isto
é, 0 homem consente um agir que ndo ferird a integridade do outro, porque ndo quer que lhe
seja ferida a sua. Esta reciprocidade exige uma confianca, uma entrega de si profunda. E como
olhar nos olhos do outro, é ser capaz de se dar por inteiro e receber ou acolher o outro por
inteiro. Ora, se nos atermos a essa questao retornamos, assim, ao motivo desta se¢éo, quer dizer,
para se entregar ao outro é preciso ter a posse plena de si — sis tu tuus — para depois ter o outro
— et ego ero tuus. Obviamente que essa posse plena de si é acompanhada do conhecimento de
si, S0 assim o homem € capaz de olhar e acolher o outro. Talvez esse seja 0 maior desafio do
cristianismo: ter a capacidade de olhar para o outro apds sentir-se olhado por Deus.

Cabe-nos agora avancar e investigar acerca da questdo da liberdade que provoca no
homem a possibilidade de aproximar-se e assemelhar-se a Deus, podendo ser causa de

afastamento e dissemelhanca do seu exemplar. Desse passo nos ocuparemos na proxima secgao.

4.2 A LIBERDADE (LIBERA VOLUNTAS)

Lembre o leitor que no inicio desse trabalho dissertativo, no primeiro capitulo,
trabalhamos trés conceitos da matafisica cusana: complicatio, explicatio e contractio e suas
relagdes. Lembramos isso devido estes conceitos serem retomados no sentido de entender a
relagdo liberdade e microcosmo. Assim, pensar a questdo da liberdade do homem em Nicolau
de Cusa é pensé-la associada sempre ao motivo do microcosmo?®. Deve se ater a perspectiva
de entender o homem como criado a imagem Deus. Dai, ocupar ele este lugar de medietas entre
Deus e 0 mundo, e ter sido o Gltimo a ser criado, como que copula do mundo. Assim, tendo o
homem a capacidade de complicar em si a natureza intelectual e a natureza sensivel, é ele viva
imago dei. A ideia cusana, ou melhor, a génese da questdo do homem como imagem viva de
Deus, que tem a capacidade de aproximar-se sempre mais de seu exemplar, € sintetizada por
Mandrella (2006) ao destacar duas condi¢des que movem o homem nesse processo que encontra

seu fim ap0s a morte, a saber: o fato de 0 homem possuir uma razdo (mens, ratio ou intellectus)

291 André (1997) faz uma discussdo muito interessante acerca da relagdo microcosmo e liberdade, dando énfase a
assertiva maxima dessa relacdo que é o fato do homem ao mesmo tempo que é parte do grande mundo, é-o,
igualmente, em si préprio um pequeno mundo. Depois disso, apoiado na discussao sobre reino livre presente no
Dialogus de ludo globi, afirma: “A especificidade do homem reside precisamente ai: em reflectir o todo, de tal
modo que ele proprio constitui um pequeno todo, ou seja, constitui um pequeno mundo ou um mundo em ponto
pequeno. Dai que o motivo do pequeno mundo possa ser logo a seguir reinscrito em termos de reino, permitindo
compreender 0 homem como um pequeno reino dentro de um outro maior, do qual faz parte, mas relativamente
ao qual manifesta uma certa autonomia e uma certa especificidade, abrindo esta formulacdo o caminho para a
consideragdo da liberdade, propria de qualquer auténtico reino, por mais pequeno que seja [...]".



119

e uma vontade livre?®?, A natureza do homem estando nesse lugar, como natura media ou
microcosmo, parece estar articulada com sua poténcia (vis) complicativa ascensiva, racional e
intelectual?®®. Isto é, em si mesmo como ser mundo em ponto pequeno consiste a possibilidade,
a ele inerente de ser todo 0 mundo, que recria a partir de si préprio, e fazendo isso acaba por
plasmar-se de tal forma que ndo pode ser compreendido estaticamente, mas num continuo
movimento criador (ANDRE, 1997). Dai, podermos entender que no homem se aplicara os

294

conceitos complicatio et explicatio=™ em co-relacdo. O movimento criador em que esta

articulado tais conceitos se apresenta explicitamente quando Nicolau afirma:

O homem pode ser um deus humano, e, como deus, pode ser humanamente
um anjo humano, uma besta humana, um ledo humano, um urso humano, etc.
Na poténcia da humanidade todos os seres existem segundo o seu modo
particular. Na humanidade séo explicadas humanamente todas as coisas, como
sdo universalmente no universo, porque existe um mundo humano. Todas as
coisas sdo nela complicadas humanamente, porque ela é um deus humano. (De
coniecturis, I, X1V, 143)

Ora, essa passagem é chave para se compreender a génese sobre o conceito de liberdade
em Nicolau de Cusa. A articulacdo entre 0 motivo do microcosmo e o conceito de poténcia nos
remonta para a afirmacédo de que dentro da possibilidade do ser humano estao as naturezas dos
outros seres, isso se percebe na afirmacao de que o homem pode ser um deus humano, um anjo
humano ou até mesmo um ledo humano. André apresenta dois aspectos interessantes: 0
primeiro, consiste na afirmacdo de que “[...] em Nicolau de Cusa o homem tem uma esséncia
especifica, ou melhor, a sua natureza intermédia e mediadora ndo significa auséncia de
esséncia” (1997, p. 451). Este primeiro aspecto ele o conclui confrontando o pensamento do
Cardeal com o pensamento de Pico della Mirandola que discorre sobre o homem, contudo,
numa perspectiva de que o homem aparece sem esséncia especifica, assim, a sua esséncia é
resultado das préprias escolhas. O segundo aspecto apresentado pelo intérprete do pensamento
cusano ¢ que “a infinita possibilidade de ser da natureza humana ¢ indissocidvel da
complementaridade entre ‘complicatio’ e ‘explicatio’” (1997, p. 451). A esta linha de

pensamento podemos acrescentar 0 que diz Mandrella, ao destacar a razdo e a vontade livre

292 MANDRELLA, 2006, p. 123 “Car I'nomme représente pour Nicolas une image vivante de Dieu qui est capable
de se rapprocher de plus en plus de son original, Dieu.Ce processus qui ne trouve sa véritable fin que dans une vie
aprés la mort, présuppose deux conditions: que I’homme posséde une raison (mens, ratio ou intelectos) et une
volonté libre”.

293 Cf. De coniecturis, h.111, I1, X1V, 143.

29 Esses conceitos ja foram trabalhados em sua raiz epistemoldgica no nosso primeiro capitulo.



120

como dois poderes que Deus deu ao homem, motivos pelos quais pode ela dizer que 0 homem

é um segundo deus ou ainda um deus humanado:

Sdo precisamente esses dois poderes [razdo (mens, ratio ou intellectu) e
vontade livre] que Deus deu ao homem ao crid-lo e que, portanto, tornam
possivel nomear o homem ‘imagem de Deus’ e até chama-lo de — num
vocabulério tipico de Nicolau — ‘outro deus’. O que Nicolau quer dizer com
essa maneira incrivel de se expressar (em um lugar encontramos ‘secundus
deus’, um segundo deus, e outro ‘humanus deus’, um deus humano)? Ele quer
levar ao extremo o fato de que o homem é uma criatura extraordinéria e por
causa de sua propria criatividade intelectual o mais préximo possivel de Deus,
lembrando tanto ao seu criador que ele pode até ser chamado de ‘Deus’.

(MANDRELLA, 2006, p. 123)

Percebemos uma certa confluéncia na interpretacdo de André (1997) e de Mandrella
(2006) ao destacarem, em termos diferentes, essa infinita possibilidade do homem. A vontade
livre aparece aqui como condicdo, pois se 0 homem nao tivesse tal condicéo, ele ndo poderia
criar, i.e., ndo teria a capacidade intelectual de criacdo, e consequentemente, ndo saberia da
possibilidade de aproximar-se ou ndo de Deus. Da mesma forma, ao que parece, é porque 0
homem tem a natureza intelectual que tem consequentemente a vontade livre. Assim, hd uma
ligacdo intrinseca, diriamos até que circular entre a condi¢do de vontade livre com a natura
intellectualis. E possivel que, esses sejam os motivos pelos quais 0 homem seja viva imago dei
em Nicolau de Cusa. No sermdo CLXVIII aparece essa co-relagdo quando ele afirma, sobre o
homem, que “Deus, porém, criou a natureza intelectual como aquela que mais participa da sua
bondade, que por isso tem o livre arbitrio, é ao criador mais semelhante e é quase outro deus”?%.
E pela natureza intelectual que 0 homem pode cada vez mais participar e assemelhar-se a Deus,
e é por essa mesma natureza que lhe é conferida a vontade livre. Parece que uma esta numa
estreita relacdo com a outra. Ndo ha outra natureza em meio a criacdo que tenha esses aspectos
préprios ao homem, que detem as duas naturezas. Ora, 0 homem é capax dei, como ja dissemos
anteriormente, e é por isso que ele pode se aproximar Daquele que o fez capaz.

A liberdade tem sua radicacdo no modo contraido de ser do homem. André (1997, p.
457) afirma que “E por existir de modo contraido que ele nfo é a realizacdo plena das suas
possibilidades, estando condicionado, em cada momento, a ser apenas isto ou aquilo”. Aqui
temos um fator limitante, mas que é resolvido com a explicitacdo do que limita. Aqui, percebe-

se que o fator limitante é a natureza corporea que limita a capacidade optativa de ser deste ou

2% Sermo, cp., CLXVIII, Pax hominibus bonae voluntatis, 8: Creavit autem Deus naturam magis suae bonitatis
participem, scilicet intellectualem, quae in hoc, quod habet liberum arbitrium, est creatori similior et est quase
alius deus.



121

daquele modo. Mas, por outro lado, e aqui amplia a nossa discusséo, pela natureza intelectual,
a sua vontade é caracterizada por uma extensa e profunda liberdade de adesdo ou rejeicao, de
assumir este ou aquele comportamento. Aqui se da a ideia do homem como tarefa, e ndo como
estado. E tarefa na medida em que tem a vontade livre de agir de determinado modo em relagéo
ao objeto de seu desejo, Deus.

A libera voluntas aparece, nessa formulacdo etimoldgica, nas obras De visione dei
(1453) e no Cribatio Alkorani (1460/61). Na primeira obra a formulacédo aparece relacionada a
realizacéo da felicidade. Isto €, o0 que 0 homem tem que fazer para atingir o seu fim, a posse da
felicidade eterna, mediante a participacdo na heranga que é propria apenas ao filho de Deus,
Jesus Cristo. Afima o Bispo de Brixen:

Deste-me, Senhor, o ser e um ser tal que se pode tornar cada vez mais capaz
da tua bondade e da tua graca. E esta forca, que recebo de ti, na qual tenho a
imagem viva da tua virtude da omnipoténcia, é a vontade livre pela qual posso
ampliar ou restringir a capacidade de acolher a tua graga. Amplia-la tornando-
me semelhante [a ti], quando me esfor¢o por ser bom porque tu és bom,
quando me esforco por ser justo porque tu és justo, quando me esforco por ser
misericordioso porque tu és misericordioso; quando todo o meu esfor¢o nao
esta voltado sendo para ti, porque todo o teu esforgo esta voltado para mim,
quando olho sé para ti com a méaxima atencdo e jamais desvio os olhos da
mente porque tu me abracas com uma visdo continua, quando volto o meu
amor sé para ti, porque tu, que és caridade, estas voltado s6 para mim?%, (A
visdo de Deus, IV, 11)

Vaérios elementos aparecem nessa citacdo de Nicolau de Cusa. Mas, de antemdo, é
precioso reforcar o aspecto de que o homem € a criatura que mais participa da bondade de Deus,
mediante sua natureza intelectual. Assim como apareceu no sermdo CLXVIII, aparece agora
no De visione dei. Todavia, aqui aparece em tom de complementaridade o termo capax, que
mostra a dinamicidade dessa criatura em poder ser sempre mais semelhante ao seu criador,
mesmo sem se identificar com ele. E possivel observar também a articulacdo com o conceito
de viva imago dei, ora, 0 homem pela sua natureza intelectual é viva imagem. E, ampliando o
campo gnosioldgico e antropoldgico, é por causa da natureza intelectual que o homem tem a

liberdade, libera voluntas. Se 0 homem nao tivesse essa natureza intelectual é possivel que ele

2% De visione dei, h.VI, 1V, 11: Dedisti mihi, domine, esse et id ipsum tale, quod se potest gratiae et bonitatis tuae
continue magis capax reddere. Et haec vis, quam a te habeo, in qua virtutis omnipotentiae tuae vivam imaginem
teneo, est libera voluntas, per quam possum aut ampliare aut restringere capacitatem gratiae tuae; ampliare
quidem per conformitatem, quando nitor esse bénus, quia tu bonus, quando nitor esse iustus, quia tu iustus, quando
nitor esse misericors, quia tu misericors, quando non nisi omnis conatus meus est ad te conversus, quia omnis
conatus tuus est ad me conversus, quando solum ad te attentissime respicio et numquam oculos mentis averto,
quia tu me continua visione ampletecis, quando amorem meum ad te solum converto, quia tu, qui caritas es, ad
me solum es conversus.



122

seguisse a ordem natural das coisas, isto €, seria determinado a alguma coisa ou ago.
Poderiamos dizer que, ao que parece, seria governado pelos seus instintos.

A libera voluntas proporciona a condicéo perfeita para que o desiderium veritatis possa
agir no homem. E preciso lembrar que o0 homem tem o desejo amoroso pela verdade, e é nela
que se esconde o seu tesouro, a felicidade. Para atingir esse desejo sera necessario ao homem o
esforco (connatus) de fazer brilhar em si o ser justo, bom e misericordio como Deus. Este trecho

lembra bem o sermédo da montanha em que Jesus afirma:

Felizes os pobres no espirito, porque deles é o Reino dos Céus. Felizes os
mansos porque herdardo a terra. Felizes os aflitos, porque serdo consolados.
Felizes os que tém fome e sede de justica, porque serdo saciados. Felizes os
misericordiosos, porque alcangardo misericordia. Felizes 0s puros no coragao,
porque verdo a Deus. Felizes os que promovem a paz, porque serdo chamados
filhos de Deus. Felizes os que séo perseguidos por causa da justica, porque
deles é o Reino dos Céus. (Mt 5, 3-10)

O esfor¢o que 0 homem tem que fazer é para assemelhar-se cada vez mais ao verdadeiro
Filho de Deus. Este é um esforgo ascensivo intelectual. Porque somente é capaz quando esta
articulada estas duas condi¢6es: instancia intelectual e livre vontade.

E interessante 0 modo como Nicolau ird colocar o libera voluntas no passo 91 do
Cribatio Alkorani, pois, primeiro ele mostra a necessidade do intellectus, quando esta
trabalhando, refletir sobre a sua acdo, ou seja, 0 que esta a fazer (trabalhar). Temos, assim, 0
refletir sobre a acdo. Depois, 0 autor trata do saber fazer algo, i. e., a arte. Percebemos dois
fatores, o refletir e o saber fazer ou a arte atrelados ao intellectus. Nicolau ainda vai acrescentar
0 aspecto da liberdade, pois segundo ele o intelecto deve ter em sua vontade aquilo em que esta
trabalhando, ja que ele é nobre, ndo faz nada sem vontade. Esse movimento culmina na ideia
de que a mente (mens), o conhecimento (scientia) e a vontade (voluntas) sdo da mesma esséncia
intelectual e da mesma natureza. O conhecimento, segundo o autor, é gerado a partir da reflexao,
pois alguém que carece de reflexdo carece de arte. E alguém que carece do conhecimento e da
arte ndo possui livre-arbitrio e livre escolha; portanto, o livre arbitrio procede da mente (mens)

e do conhecimento (scientia), ou da arte (arte)?®’. Ora, ¢ a vis intellectualis que faz ser possivel

297 Cribatio Alkorani, h.VIII, 11, 11, 91: Sicut autem intellectus, quando operatur, necessario menti seu in
comprehensione habet id, quod operatur — aliter nesciret, quid operaretur, et non esset intellectus —, habet etiam
necessario in scientia seu arte id quod operatur; si enim arte operandi careret, quomodo operaretur? Habet denuo
necessario id, quod operatur, in voluntate, cum nolens nihil faciat nobilis intellectus. Experimur haec in nobis,
qui intellectualiter operamur, illa sic esse necessaria. Quomodo enim pictor per intellectum pingeret, nisi in mente
haberet, quod pingeret? Et quomodo posset pingere id, quod menti habet, si scientia pingendi careret? Et quomodo
perficeret, quando nollet? Unde videmus voluntatem non esse artem nec mentem nec artem mentem. Non enim
eius, quod volo, semper artem habeo nec eius, quod menti habeo, scientiam seu artem habeo. Et licet scientiam



123

o livre arbitrio e a livre escolha. N&o obstante, a razdo precisa da liberdade para agir, refor¢cando
ainda essa complementaridade entre ambos.

O leitor pode agora se perguntar: qual a relacdo entre conhecimento, conhecimento e
posse de si e liberdade em Nicolau de Cusa? Ora, o tender para Deus (connato), ou a acdo de
buscé-lo, como natural do homem é caracterizado, na perspectiva do Cardeal, como liberdade.
Isto €, 0 homem é livre quando se converte a tendéncia de Deus. Estar na tendéncia de Deus é
querer conhecé-lo, querer conhecé-lo, como observamos, é primeiro conhecer a si e ter a posse
plena de si mesmo. O que é entdo esse buscar ou tender para Deus, sendo um transcender a si
mesmo? Agora, como transcender a si mesmo, ou melhor, o que seria transcender a si mesmo?
Ora, transcender-se € elevar-se sobre a visdo compreensiva para ver o incompreensivel, este
que esta além de toda capacidade compreensiva, e perceber que com a incompreensibilidade de
Deus se nos mostra a incompreensibilidade do homem (ALVAREZ GOMEZ, 2004). Nicolau
afirma na sua Ultima obra, De é&pice theoriae (1464):

[...] a visdo simples da mente ndo € de natureza compreensiva, mas da visao
compreensiva se eleva para ver o incompreensivel, do mesmo modo que
guando vé e compreende que uma coisa é maior que outra, eleva-se para ver
aquilo do qual nada pode ser maior. E isto é certamente infinito, maior que
todo o mensuravel ou compreensivel.

Este poder de ver da mente, acima de toda virtude e poténcia de compreender,
é 0 seu poder supremo no qual se manifesta maximamente o préprio poder; e
este € ilimitado em todas as coisas que estdo aquém do préprio poder. O poder
ver da mente esta unicamente ordenado ao préprio poder, para que a mente
possa prever aquilo ao qual tende, do mesmo modo que um viajante prevé o
término de seu caminho para poder dirigir seus passos a meta desejada.
Portanto, se a mente ndo pudesse ver de longe a meta do seu repouso, do
desejo, de sua alegria e felicidade, como poderia correr para compreendé-
1a?2% (O éapice da teoria, n. 11)

O transcender-se da mente é ver de longe, como que por enigmas, o incompreensivel.

Alvarez Goémez (2004, p. 89) diz algo interessante: “N&o devemos esquecer que Deus ndo pode

pingendi habeam tamen Mahumetum depingere nequeo, cum ipsum mente non teneam. Unde et si mens, scientia
et voluntas sint eiusdem intellectualis essentiae et naturae et ex mente generetur ars et scientia — carens enim
mente caret arte et carens mente et arte caret libera voluntate et electione —,procedit igitur libera voluntas a mente
et scientia seu arte.

2% De apice theoriae, h.X1l, 11: Unde simplex visio mentis non est visio comprehensiva, sed de comprehensiva se
elevat ad videndum incomprehensibile. Uti dum videt unum maius alio comprehensive, se elevat, ut videat illud
quo non potest esse maius. Et hoc quidem est infinitum, maius omni mensurabili seu comprehensibili.

Et hoc posse videre mentis supra omnem comprehensibilem virtutem et potentiam est posse supremum mentis, in
guo posse ipsum maxime se manifestat; et est interminatum citra posse ipsum. Nam est posse videre ad posse
ipsum tantum ordinatum, ut mens praevidere possit, quorsum tendit; sicut viator praevidet terminum motus, ut ad
desideratum terminum gressus dirigere possit. Mens igitur nisi quietis et desiderii ac laetitiae suae felicitatisque
terminum a remotis videre posset,quomodo curreret, ut comprehendat? Traducdo de TEIXEIRANETO e COSTA,
(2010).



124

ser concebido como oposto ao homem, como situado antes e além dele. Somente abaixo desta
perspectiva é inteligivel que a tendéncia do homem a Deus como transcendendo a si mesmo
n3o representa uma alienaco, mas a tnica maneira de se realizar”?%°. E preciso compreender o
homem religado (religatus), unido a Deus. Mesmo com a desproportio entre o infinito e o finito
0 homem se vé como um ser unido a Deus. Dai que apetecer o infinito é o que move o homem,
pois o infinito é a fonte da sua propria vida. E preciso aqui observar o ab-esse, isto €, 0 homem
é um ser dependente de Deus®®. Assim, 0 homem deseja o infinito, Deus. Para Nicolau de Cusa
h& uma identificacio entre o desejo de Deus e o desejo de imortalidade®®*. De forma precisa
Alvarez Gomez (2004, p. 90-91) avanca estendendo o modo de interpretar a filosofia cusana

em sua amplitude gnosiolégica e ética:

Nicolau de Cusa dira que somente Cristo pode ser o doador da imortalidade.
Mas suposto esse fato da fé, a imortalidade ndo pode consistir em ser outra
coisa, nem tampouco em um simples seguir sendo, mas em ser cada vez mais
0 que se é, por um acesso sem fim a fonte da vida. Daqui que se pode ser mais
ou menos imortal. Como caracteristica da natureza intelectual, a imortalidade
se verifica enquanto conhecimento efetivo, cada vez mais amplo e profundo,
que nos faz cada vez mais nés mesmos®’2.

Observemos que Alvarez Gémez chama atencdo para o caminho sem fim do
melhorameno de si com objetivo na fonte da vida. E sempre um poder ser melhor do que se é
para ser mais semelhante a Deus. E sempre um agir da melhor forma possivel.

Esse movimento ascensivo de ser sempre da melhor forma possivel, num melhoramento
de si, € um movimento intelectual. Assim, percebe-se que a liberdade esta atrelada a natureza
da mens. E a razdo viva que faz com que haja a liberdade. E muito interessante a diferenciago
que Nicolau de Cusa faz no De ludo globi entre 0 modo de agir do homem e dos animais, com

relacdo ao uso da razdo. A pergunta que esta por tras da discussao é: se 0s animais desenvolvem

299 ALVAREZ GOMEZ, 2004, p. 89: “No hay que olvidar que a Dios no se le puede concebir como contrapuesto
al hombre, como situado frente y mas alla de él. Solo abajo esta perspectiva es inteligible que la tendencia del
hombre a Dios como un transcenderse a si mismo no represente una enajenacion, sino la inica forma de realizarse”.
300 Sobre isso, ja tratamos no capitulo primeiro deste texto, de modo especial no 2.1.

301 E hastante pertinente o dialogo travado entre as personagens do Alemao e de Pedro, no De pace fidei nos passos
50, 51, 52 e 53; que discutem sobre o Alcordo. No final, Nicolau identifica o desejo de felicidade ou de Deus com
o0 desejo da imortalidade pela boca de Pedro, nos termos: Dicetur enim felicitatem illam esse supra omne id quod
scribi aut dici potest, quia completio omnis desiderii et adeptio boni in fonte suo et vitae in immortalitate (De pace
fidei, h.VIl, XVI, 52). Cf. sobre o desejo de imortalidade da mente, Idiota de mente, h.V, I, 52. Também
discutimos neste texto alguns aspectos sobre a imortalidade da mente, no passo 3.2.

302 ALVAREZ GOMEZ, 2004, p. 90-91: “El cusano dira que sélo Cristo puede ser dador de inmortalidad. Pero
supuesto este hecho de fe, la inmortalidad no puede consistir en ser otra cosa, ni tampoco en un simple seguir
siendo, sino en ser mas y mas si mismo por un acceso sin fin a la fuente de la vida. De aqui que se pueda ser mas
0 menos inmortal. Como propia de la naturaleza intelectual, la inmortalidad se verifica en cuanto conocimiento
efectivo, cada vez mas amplio y profundo, que nos hace ser mas y mas nosotros mismo”.



125

atividades racionais, como aninhar e cortejar, e a razdo € um movimento vivo, porque eles ndo
possuem uma mens que seja viva imago dei? Como mostra Pico Estrada (2016), a resposta
cusana € de muita agudeza perceptiva, pois diz que a atividade racional dos animais esta
regulada, isto €, determinada pela natureza. Do contrario, 0 homem é forca livre (libera virtus).
O homem tem o poder de pensar como quer®®, O interessante dessa afirmacao € a possibilidade
que a liberdade de pensar causa, isto é, a diferengca. Cada homem ira pensar a partir do seu
préprio espirito. Percebendo esse relacdo afirma Pico Estrada (2016, p. 69-70) “[...] a liberdade
¢ o0 nucleo mesmo da unidade da mente e pertence, portanto, a instancia intelectual, que implica
em si todo o mental”3%4, Para Nicolau de Cusa, a alma humana nunca se encontra sob o dominio
da natureza. A liberdade se manifesta nos muitos impulsos e apetites prdprios a satisfacéo
animal que podem ser pensados, considerados e determinados pelo espirito (PICO ESTRADA,
2016). Assim, a liberdade se fundamenta, de modo contraido no homem, como atividade
intelectual criadora®®. Outro elemento, além dessa distingdo, que Nicolau traz no Dialogus de
ludo globi é a caracterizacdo da expressdo da autossubsisténcia da mente por meio do exercicio
da liberdade, ou por meio do livre criar intelectualmente. O Cardeal aponta essa
autossubsisténcia como sendo trina ou Unitrina, e afirma isso a partir das caracteristicas do

pensar (cogitatio), do considerar (consideratio) e do determinar (determinatio):

Pensei [cogitavi] para inventar um jogo de sabedoria. Considerei
[consideravi] como isso deveria ser feito; entdo determinei [terminavi] que
deveria ser feito como o vés. Pensar [cogitatio], considerar [consideratio] e
determinar [determinatio] sdo forgas de nossa propria alma. Nenhuma besta
tem esse pensamento de inventar um novo jogo, para o qual ndo considera
nem determina nada sobre ele. Essas forcas sdo caracteristicas da razdo viva,
gue é chamada "alma"; e estdo vivos porque ndo podem existir sem o
movimento da razdo viva. Pois, naquele pensamento [0 de inventar um jogo],
qualquer um apreende o movimento do espirito racional, que adverte que o
pensamento é verdadeiro. Da mesma forma, o considar e o determinar. Nesta
operagdo 0 corpo ndo presta nenhuma ajuda. Portanto, na medida em que
puder, a alma se afasta do corpo para pensar, considerar e determinar melhor.
Pois quer existir completamente em sua prépria liberdade, para operar
livremente. Mas essa forga livre, que chamamos "alma racional”, é mais forte

303 Cf. Dialogus de ludo globi, h.1X, I, 34.

304 PICO ESTRADA, 2016, p. 69-70: “[...] la libertad es el niicleo mismo de la unidad de la mente y pertenece,
portanto, a la instancia intelectual, que implica en si todo lo mental”.

305 Acerca dessa distingdo, afirma André (1997, p. 459): “[...] se a liberdade divina se manifesta fundamentalmente
na sua atividade criadora, também a liberdade humana ostentara, na finitude da sua contrac¢do, essa caracteristica,
de tal maneira que sera precisamente ela uma das marcas através das quais 0 homem se distingue do animal. O
que [...] nos permite concluir que o homem, ao ser animal como 0s outros animais, € mais do que 0s outros animais,
porque € sobretudo um animal simbdlico, ou seja, capaz de criar linguagem, simbolos, artes e técnicas, numa
palavra, o homem é um ser criador de cultura e nisso se manifesta toda a sua espontaneidade. Deste modo, a
criatividade do homem exprime-se-se em todos os dominios da sua atividade: ele é criador enquanto “homo faber’,

995

‘homo artisticus’, ‘homo mathematicus’, ‘homo logicus’ e “homo philosophus’”.



126

e mais desvinculada das determinaces corporais®®. (Dialogus de ludo globi,
1, 31)

Vejamos que as ac¢les propostas acima pelo Cardeal da Igreja Romana sdo proprias a
mens. Esta que € denominada por ele de vivae rationis. Percebemos que no processo de ascese
e liberdade do homem, a alma racional, forca livre, é mais forte quando esta desvinculada das
determinacfes corporais. Assim, é possivel afirmar, ao que parece, que o assemelhamento a
Deus se da pela via do intelecto. O homem ¢é livre na medida que usa de sua mens para
assemelhar-se a Deus, num processo de conhecimento de si, posse plena de si, no caminho do
conhecimento da verdade.

Para se obter o conceito, a mente precisa executar essas trés acdes: pensar, considerar
e determinar, como afirma Pico Estrada (2016, p. 73): “Pensar, considerar e determinar sao trés
operacdes da mente que resultam no conceito criador; de maneira reciproca, podemos dizer que
todo conceito, se for completo, implica pensamento, consideracdo e determinagdo”3"’. Esse
movimento unitrino é o que subsidia a liberdade da mente poder criar. Dai ser na criagdo a
atividade em que 0 modo mais proprio da liberdade humana ser manifesta. A cria¢do, como ja
pode ser observado no capitulo anterior, é pura atividade intelectual.

Na perspectiva de Nicolau de Cusa ndo podemos separar a ética da gnosiologia, porque
é no processo do conhecimento da verdade, impulsionado pelo apetite dessa verdade, que se da
0 melhoramento do homem. Pensamos que seria um grave erro nao reconhecer essa intrinseca
relacdo que ha entre ambas as areas. Ora, como estamos percebendo, a liberdade esta associada
a atividade intelectual criativa, como esta se complementa com aquela. O processo de
conhecimento € caracterizado como a imagem que busca assimilar-se ao seu exemplar. Este
Exemplar ¢é a verdade, o processo de busca dessa verdade € o processo de conheciemento. A
verdade, como ela € em si, é incognoscivel e s6 pode ser conhecida em espelho e enigma. O

que a mente busca conhecer é o espelho da verdade, isto €, a si mesma. Mas esse movimento

306 Dialogus de ludo globi, h.1X, I, 31: Cogitavi invenire ludum sapientiae. Consideravi quomodo illum fieri
oporteret; deinde terminavi ipsum sic fiendum ut vides. Cogitatio, consideratio et determinatio virtutes sunt
animae nostrae. Nulla bestia talem habet cogitationem inveniendi ludum novum, quare nec considerat aut
determinat circa ipsum quidquam. Hae virtutes sunt vivae rationis, quae anima dicitur, et sunt vivae, quia sine
motu vivae rationis non possunt esse. In illa enim cogitatione motum spiritusrationalis quisque apprehendit, qui
advertit cogitare esse quoddam discurrere. Sic et considerare atque determinare. In quo opere corpus nihil
praestat adiutorii. Ideo quantum potest se retrahit anima a corpore, ut melius cogitet, consideret et determinet.
Nam penitus vult esse in sua libertate, ut libere operetur. Haec autem vis libera, quam animam rationalem dicimus,
tanto est fortior quanto a corporalibus contractionibus absolutior. Non igitur plus vivit anima in corpore quam
extra. Nec dissolvitur dissolutione harmoniae seu temperamenti corporis, cum ipsa hon dependeat a temperamento
sicut sanitas corporis; sed econverso ipsa temperatio dependet ab anima, qua non exsistente non est temperatio.
307 PICO ESTRADA, 2016, p. 73: “Pensar, considerar y determinar son tres tres operaciones de la mente que
resultan en el concepto creador; de manera reciproca podemos decir que todo concepto, si es completo, conlleva
pensamiento, consideracion y determinacion”.



127

sO é possivel porque a mente é essa forcga livre e autosubsistente — pois um pensamento que
pode pensar a si mesmo, € um pensamento re-flexivo, isto é volta-se para si proprio — e
relaciona-se consigo mesmo (PICO ESTRADA, 2016)%,

No passo 3.3 deste trabalho pudemos pensar o homem como simbolo dos simbolos, isto
é, um simbolo que é resultante da infinita e divina producgéo de sentido. O homem é simbolo
vivo de Deus, é imagem viva de Deus. Somente desta forma poderemos compreender que a sua
liberdade tem a radicacdo em Deus. A possibilidade de se tornar um ser capaz de receber a
bondade de Deus é-lhe conferida pelo proprio Deus. Assim, a liberdade que no homem é
contraidamente como simbolo, em Deus é de modo absoluto (ANDRE, 1997). O porqué de
afirmarmos essa radicacdo é para mostrar que mesmo contraidamente a liberdade no homem
ndo se manifesta somente a partir da dimenséo intelectualista. Lembremos que Nicolau vé o
homem, metaforicamente, como microcosmo. Entdo, a liberdade diz respeito ao homem todo.
Assim, a liberdade ganha forca quando pensada em seu estatuto ético-moral, pois pensa-a no
contexto do agir humano. A liberdade é a problematizacdo do agir, do ethos, humano.

A libera voluntas como manifestacdo da capacidade de escolher, de dizer sim ou nédo
ganha primazia numa auténtica liberdade. Aqui o0 homem entra numa zona em que ele pode
errar ou ndo, ha uma imprecisdo com relacdo ao seu acerto, podendo assim falhar no seu
processo de existéncia. A liberdade e a escolha por essa liberdade é fundada em Deus, assim
podemos afirmar que ser livre é buscar conhecer Deus, num processo de conhecimento de si,
posse plena de si, que se traduz num melhoramento ou autotranscendéncia, ou ainda auto
realizacdo de si. Mas 0 homem pode escolher se distanciar do seu fundamento, e com isso se
dissemelhar de Deus: “Es, todavia, tdo nobre, meu Deus, que queres que em liberdade o ser das
almas racionais te ame ou nio. Por isso, do facto de amares nio decorre que sejas amado™>% (A
visdo de Deus, XVIII, 80). E possivel compreender agora que Deus como fundamento da
liberdade ama 0 homem respeitando sua vontade livre de ndo ter para si um amor reciproco. O
homem assim pode se envolver numa corrup¢do de sua liberdade, mediante os desejos
corrompidos dos sentidos: “Mas tu, Pai, que, pela liberdade concedida a nés por sermos teus
filhos, por ti, que és a propria liberdade, permites embora que nos afastemos e consumamos a

liberdade de acordo com os desejos corrompidos dos sentidos, todavia ndo nos abandonas

38 Pico Estrada (2016, p. 76) tentando explicitar esse movimento livre da mente no sentido de sua
autossubsisténcia, afirma: “Ese autoconocimiento solo es posible porque la mente es fuerza libre autosubsistente
y sus propios producciones le permiten volver a si y conocer que es unitrinidad dindmica”. Percebemos assim, a
partir da interpretacdo da professora que ha presente aqui um movimento circular, tdo caracteristico a filosofia
cusana.

399 De visione dei, h.VVI, XV1l11, 80: Sed tam nobilis es, deus meus, ut velis in libertate esse rationalium animarum
te diligere vel non. Quapropter ad amare tuum non sequitur, quod ameris.



128

completamente [...]"%1° (A visdo de Deus, VIII, 28). A respeito dessa relagdo mente e sentidos
(corpo) André (1997, p. 461) chama atengdo para o fato que “[...] ndo ¢ uma mente abstracta
que decide, € 0 homem que comporta uma mente em unidade com o corpo, e se a mente deve
determinar o corpo, o corpo pode determinar a mente, de tal maneira que surjam opcdes que,
em vez de significarem a realizacdo da liberdade, signifiquem, em ultima andlise, a renlincia a
ela”. Nessa movimentagdo para onde estamos conduzindo essa dissertagdo, percebemos aqui
que a capacidade de escolha € condicdo para a liberdade, ou para o seu exercicio. A esséncia da
escolha livre que o homem pode fazer, ao que parece, se fundamenta na capacidade de o homem
se pertencer a si proprio. Voltamos, assim, para 0 que ja haviamos apontado, é preciso que 0
homem tenha posse plena de si. O homem s realiza a sua liberdade se se pertencer (ANDRE,
1997), ou ainda, é possivel que ele so se auto-realize, enquanto homem, no pertencimento de
si. Araiz, pois, da liberdade € o sis tu tuus. Assim, a libera voluntas concorre para que o homem
possa pertencer a si e nesse pertencimento se realize, e possa pertencer a Deus.

Para concluir e podermos avanvar, afirmamos que o homem pode ser definido como
liberdade, se a esséncia da liberdade consistir em poder apropriar-se a conversao fundamental
a Deus. A chave deste problema esta no “poder”, aqui estd o zénite da liberdade humana ou sua
tragédia. Ser livre é converter-se a tendéncia (connata) de Deus, isto €, seguir a tendéncia que
é natural; todavia, 0 homem pode virar as costas a essa tendéncia, mediante sua libera voluntas.
NAo obstante, o virar as costas a essa tendéncia a Deus ¢ virar as costas a si mesmo. E distanciar-
se de Deus e de si mesmo. Ora, mas qual deve ser a atitude ou o agir de quem quer seguir essa
tendéncia? Cabe a questdo do como se aproximar de Deus, e ser pelo uso da mens, como viva

imago dei, ser capax dei? Tentaremos responder a essas questdes na se¢do que se segue.

4.3 JUSTICA E AMOR NO PROCESSO DE TRANSCENDENCIA A DEUS

Para o (a) leitor (a) que chegou até aqui, é preciso ter sempre em mente que o caminho
percorrido nesse texto ndo esgota a ética no pensamento de Nicolau de Cusa. Alias, pensar o
conceito de liberdade, libera voluntas, associado ao motivo do microcosmo, ainda sim, nao
consegue abarcar a carga ética do pensamento cusano. Destarte, a ética cusana nao se reduz a
sua afirmacéo devido sua profundidade. O que aqui objetivamos € a explicitacdo de aspectos

que nos conduzam a perceber a dimenséo éetica no pensamento de Nicolau de Cusa, a partir de

310 De visione dei, h.VI, V111, 28: Sed tu, pater, qui ob concessédo nobis libertatem, quia filii tui sumus, qui es ipsa
libertas, quamquam sinas nos abire et libertatem et substantiam optimam consumere secundum sensuum corrupta
desideria [...].



129

alguns elementos, apresentados ao longo do nosso texto e que retomamos neste capitulo, pois
julgamos ser necessario. Mas sabemos que o0 que aqui expressamos é uma melhor forma
possivel que encontramos de apresentar esta dimensdo do pensamento cusano, que € pouco
explorada. Outras melhores formas podem e devem surgir. Vale salientar que Nicolau de Cusa
ndo escreveu nenhum texto ou dedicou uma obra espeficicamente a ética, como ja dissemos.
Mas, como destaca André (1997, p. 465): “Isso ndo quer dizer, no entanto, que a problematica
ético-moral esteja ausente das suas preocupagdes”. Nesta Ultima subsecdo tentaremos mostrar
dois aspectos que consideramos importantes e complementares ao amplexo ético-gnosiologico
do nosso filésofo, a saber: a justica, como 0 modo contraido da aequalitas, e a caritas como
forma da fé atuada; ambas como virtudes que conduzem o homem a transcender-se.

O que é a igualdade, ou melhor, 0 que € essa igualdade que Nicolau afirma estarem
complicadas nela as virtudes morais, como vimos antes no passo 4.1 dessa dissertacdo. Em
1459 Nicolau de Cusa escreve a obra De Aequalitate. Todavia, nesta obra a sua ocupacgéo é na
busca por nomear o absoluto com um nome apropriado. Assim, 0 nome Igualdade sera destaque
para nomear o absoluto3!?, mas além disso ele aplica esse nome a doutrina trinitaria. Todavia,
este ndo € o objeto do nosso texto. Ndo obstante, nesta obra hd algumas consideracGes
interessantes que podem nos ajudar a refletir a dimenséo ética presente no pensamento do Bispo
de Brixen.

Além da afirmacdo de a igualdade ser o nome apropriado para o absoluto, Nicolau diz
coisas curiosas. A primeira coisa que destacamos € o fato de ndo existirem muitas coisas iguais,
alias, a igualdade convém somente ao absoluto®?. N&o pode, portanto, haver igualdade no
ambito da contractio. Eis uma tese interessante, porque elimina das relagdes humanas a busca
por igualdade, pois ndo pode haver mais de uma igualdade. O porqué de ndo haver mais de uma
igualdade é porque ela é o fundamento de ser de todas as coisas, é 0 que faz uma coisa ser 0

que é e ndo ser outra, em termos antropologicos seria afirmar que é o que faz um homem ser

311 De aequalitate, h.X/1, 23: In eo conceptu seu verbo suam quiditatem intuetur aequalitas et per hoc verbum
omnem extrinsecum aequalitatis sermonem suum intelligit et omnia aequalitatis opera facit. Et quamvis nullum
nomen nominabile possit convenire primo principio, cum ipsum omnem alteritatem antecedat — nomina vero
omnia ad discretionem unius ab alio sunt imposita —, ideo discretio et nomen non perveniunt ad principium
alteritatem antecedens. Tamen, si aequalitas capitur pro absoluto inalterabili, omnem alteritatem praecedens in
esse et posse ita quod nec est nec potest esse aliud aut recipere mutationem quamcumgque sive in plus sive in minus
sive aliter, cum illa omnia, quae dici aut nominari aut concipi possunt, sint post ipsam, tunc est aequalius nomen
primi aeterni principii.

312 De aequalitate, h.X/1, 24-25: Non possunt autem esse tres aequalitates, quoniam, si una esset uma et alia alia,
utique alia ante alteritatem non foret, ubi solum aequalitas esse potest. Unde impossibile est plura esse omnino
aequalia, cum plura esse non possint, nisi sint alia et alia et distincta in essentiis. Non erunt igitur plures
aequalitates, sed ante omnem pluralitatem erit aequalitas generans verbum, aequalitas genita et aequalitas ab
utroquep rocedens.



130

quem ele é (Por exemplo, é o que faz Pedro ser Pedro). Ora, as coisas sdo enquanto participam
da igualdade, e 0 modo de participar de cada coisa é-lhe muito peculiar, isto €, singular®s®. No
ambito das coisas contraidas o que temos posto como verdadeiro é a diferenca, a multiplicidade
e a divisdo. Assim, uma coisa jamais pode ser igual a outra. Sempre uma coisa excede e outra
sera excedida. No passo 19 do De docta ignorantia Nicolau ja havia afirmado que a igualdade
é eterna, e que é anterior a toda multiplicidade. Todavia, essa temética da igualdade, enquanto
absoluto e sua relacdo com a unitas e a conexio ja foi discutido no primeiro capitulo dessa
dissertacdo. Logo, estd sendo retomada aqui porque se faz necessaria para entender o
movimento de participagdo das regides do homem (sensus, ratio e intellectus) na aequalitas.
Uma outra afirmacéo curiosa diz que “Toda ciéncia e arte se fundam na igualdade. As
regras do direito, as regras gramaticais ou quaisquer outras ndo sdo mais que participacdes da
razdo da igualdade®'* (De aequalitate, 27). Reforca, portanto, a ideia de que tudo se funda na
igualdade. Agora, se esta citagdo é posta junto com uma citacdo feita quatro anos posteriores,
no Compendium (1463-64), em que o Cardeal afirma: “E porque o conhecimento necessario
para viver bem é maior num animal mais nobre, é necessario que o homem, entre todos 0s
animais, tenha o maior conhecimento. Sem as artes mecanicas e as liberais, sem as ciéncias
morais e as virtudes teologicas, ele ndo subsiste bem e de modo feliz”'°, poderemos perceber
a amplitude do pensamento cusano, no sentido de se perceber a preocupagdo com a dimensao
ética. Essas ciéncias morais e virtudes teoldgicas, que encontram sua fundamentacdo na
igualdade, se realizam, respectivamente, discursivamente na esfera da razao e na esfera da fé36.
Mas é preciso chamar a atencdo para o final desta Ultima citacdo em que 0 nosso pensador
indica a realizagdo de uma existéncia boa e feliz, associando esse fim aos aspectos corporais do
bem-estar como também do aperfeicoamento moral. Em outro momento do Compendium
Nicolau afirma: “Ele [o homem] tem inatas as espécies da virtude ndo sensivel do justo e do
igual, a fim de conhecer aquilo que € o justo, o reto, o louvavel, o belo, o deleitavel, o bem e 0s
repectivos contrarios, e para que escolha o bem e se torne bom, virtuso, prudente, casto, forte e

justo”3l’. Observemos que esta, no contexto dessa fala, visivel a amplitude do pensamento

313 Cf. De aequalitate, h.X/1, 26.

314 De aequalitate, h.X/1, 27: Omnis scientia et ars in aequalitate fundantur. Regulae iuris aut grammaticales aut
aliae quaecumque non sunt nisi participationes rationis aequalitatis.

315 Compendium, h.XI1/3, 11, 4: Et quia nobiliori animali est maior cognitio necessaria, ut bene sit, hinc hominem
inter cuncta maximam notitiam habere oportet. Nam sine artibus mechanicis et liberalibus atque moralibus
scientiis virtutibusque theologicis bene et feliciter non subsistit.

316 Cf. SENGER, 1970, p. 11-12.

317 Compendium, h.X1/3, XVII, 17: Habetque cognatas species insensibilis virtutis, iusti et aequi, ut noscat, quid
iustum, quid rectum, quid laudabile, quid pulchrum, quid delectabile et bonum et illorum contraria, et eligat bona
et fiat bonus, virtuosus, prudens, castus, fortis et iustus.



131

cusano, posto que ha uma unido entre as dimensdes gnosioldgica e ética. O homem tem em si
as espécies da virtude ndo sensivel do justo, mas porque tem a libera voluntas escolhe o bem
para se tornar bom e virtuoso, como poderia ndo escolhé-lo. Complementando esse aspecto, no
De coniecturis o autor ira mostrar o fundamento da igualdade como aquele que complica em si
todos os valores e virtudes que podem fazer o homem ser bom, e essa virtude sé pode existir
mediante participacdo na igualdade: “Observas também que, na prépria igualdade de que se
falou, esta complicada toda a virtude moral e que ndo pode haver virtude a ndo ser que exista
como participagdo nesta igualdade”3'8,

Posto isso, de que modo se pode tratar de valores ou virtudes que promovam o0
melhoramento/aperfeicoamento do homem?

Os valores e as virtudes estdo complicados e complicadas na igualdade absoluta, é
mediante a participacdo do homem nesta igualdade que ele pode ter acesso a essas virtudes e
esses valores. Senger (1970) ao pensar essa questdo da participacédo na igualdade absoluta pegou
0 esquema elaborado e apresentado por J. Koch e aplicou ao tema presente no De coniecturis
(11, XVII, 176). Segundo a imagem cusana do mundo e do homem, que é determinada pela ideia
de participacdo, 0 homem tem uma participacdo no mais alto grau ou regido divina. Assim,
Senger (1970) promove uma interpretacdo de uma ética integral no homem, pois reconhece 0s
modos de participacdo das regides do homem na tri-unidade (unitas, aequalitas e conexio).
Deste modo, cada regido (intellectus, ratio e sensus) participa de modo diferente de cada
unidade metafisica. Isto €, na regido mais alta (intellectus) a participa¢do do homem de maneira
suprema, ou intellectualiter se d& na unidade divina ou sendo, na igualdade divina ou justica,
na conexao divina ou amor; esta participacdo faz com que o homem obtenha as virtudes
intelectuais de ser ou inteligir, de igualar ou justificar e conectar ou amar intelectualmente
(virtus intellectualiter essendi seu intelligendi, virtus intellectualiter aequalificandi seu
iustificandi, virtus intellectualiter conectendi seu amandi). Na regido média (ratio) a
participacdo do homem no caminho do meio (mediocriter) ou rationaliter se da na unidade
divina ou sendo, na igualdade divina ou justi¢a, na conexao divina ou amor; esta participagdo
faz com que o homem obtenha as virtudes racionais de ser ou discernir, igualar ou justificar e
conectar ou amar racionalmente (virtus rationabiliter essendi seu decernendi, virtus
rationabiliter essendi seu iustificandi, virtus rationabiliter essendi seu amandi). Na regido mais

baixa (sensus) a participacdo do homem no caminho mais baixo (infimo) ou sensibiliter

318 De coniecturis, h.111, 11, XVII, 183: Vides autem in ea ipsa aequalitate iam dicta omnem moralem complicari
virtutem nec virtutem esse posse, nisi in huius aequalitatis participatione exsistat.



132

(sensualiter, corporaliter) se d& na unidade divina ou sendo, na igualdade divina ou justica, na
conexao divina ou amor. Por essa participacdo o homem tem as virtudes sensiveis de ser ou
sentir, igualar ou justificar e conectar ou amar sensivelmente (virtus sensibiliter essendi seu
sentiendi, virtus sensibiliter aequalificandi seu iustificandi, virtus sensibiliter conectendi seu
amandi). Essa interpretacdo reforca a ideia de que o homem é viva imago dei, e que por ser
imago tem suas virtudes fundadas na igualdade3®!®.

Do percurso apresentado aqui, a partir da interpretacdo de Senger (1970), podemos
perceber o processo intelectual do porqué nédo se da a igualdade no &mbito da contractio e como
da aequalitas, por meio da participacdo, obtemos a virtude da justica. A igualdade sé convém
a tri-unidade eterna ou infinita (unitas, aequalitas e conexio), ndo podendo, assim, haver mais
de uma igualdade. Cada um dos trés reinos: conhecimento, justica e amor é triplo, intelectual
(intellectualiter), racional (rationabiliter) e sensivel (Sensibiliter), o que nos leva a concluir,
assim, que a estrutura do homem € tripla; como imagem de Deus, em sua triplice associacéo,
participa da trinitas dei. Senger (1970, p. 19) chega a afirmar que uma compreensao suficiente
da ética conjectural®?° s6 pode ser derivada da compreenséo da teoria das regides®! e sua correta

aplicaco a todos os reinos do ser —aqui, nos interessa, o ético®??

. A justica, assim, ganha espaco
privilegiado, de modo que a justica e, sobretudo, 0 amor — que ainda iremos tratar mais a frente
- aparecem de forma explicita, ndo sendo possivel, desse modo, pensar no intelecto ou na sua
importancia sem pensar na justica e no amor. Nicolau, no decorrer do De coniecturis tenta

explicitar a ideia da trinade a partir das virtudes, fazendo com que entendamos que assim como

319 Cf. SENGER, 1970, p. 15-16. Cf. também NOGUEIRA, 2010, p. 241, em que apresenta um diagrama assaz
interessante que mostra de modo esquematizado o caminho da participacéo.

320 Esse sentido de Etica conjectural ndo pode ser entendido de forma negativa. O préprio conceito de conjectura,
na perspectiva de Nicolau de Cusa, é entendido como aquilo que o homem pode expressar. Assim, pensar uma
ética conjectural é pensar a melhor forma possivel que 0 homem pode viver, ja que ele ndo pode viver, no ambito
da contracdo de forma plena, assim, como ndo pode conhecer Deus de forma plena, nem falar dele de forma plena.
O movimento humano é sempre conjectural. 1sso ndo quer dizer que seja para impor limites, diriamos que é muito
mais para maximizar as possibilidades. Senger (1970) percebe que essa nogao de ética da regido, ou seja, os modos
regionais (sensus, ratio e intellectus) de participacdo da uni-trinidade (unitas, aequalitas e conexio); resulta num
esquema conjectural. Afirma: “Ein hinreichendes Verstindnis der konjecturalen Ethik kann demgeméss nur aus
dem Verstandnis der Regionenlehre und ihre richtigen Anwendung auf alle Seinsbereiche - hier auf den des
Ethischen - geleitet werden” (SENGER, 1970, p. 19). Cf. também BOCKEN, 2001.

321 Essa teoria das regides € muito bem apresentada por Nicolau de Cusa no De coniecturis. De coniecturis, h.I1l,
I, XVII, 174: Finge igitur contractam tuam humanitatem, in qua divinitatem ipsam participas, circulum
universorum atque ad regiones regionumque partitiones ordinatim inspicito, quomodo quidem in ipsa suprema
tuae humanitatis natura divinitatem ipsam supreme participas, in infima vero infime, in media medio quidem
modo. A figura que demonstra essa teoria estd na mesma obra, quando o Cardeal traca o circulo do universo, Cf.
De coniecturis, h.111, 1, X111, 65.

322 SENGER, 1970, p. 19: “Ein hinreichendes Verstindnis der konjekturalen Ethik kann demgemiiss nur aus dem
Versténdnis der Regionenlehre und ihre richtigen Anwendung auf alle Seinsbereiche - hier auf den des Ethischen
- geleitet werden”.



133

a Trindade Absoluta, o homem venha a realizar sua plena unidade humana na conexao ou
articulacdo da inteligéncia, da justica e do amor (NOGUEIRA, 2010).

O modo pelo qual se pode tratar de valores e virtudes é pela participacdo ou pela tri-
participacdo do homem na igualdade divina. Temos assim, trés modos: no campo da
intelligentia é o das ideias de igualdade, justica e todas as outras virtudes que sdo efetivas no
mundo corporeo. Neste campo, Senger (1970) destaca dupla relevancia — ontoldgica e
epistemologica®?®. No campo da ratio temos uma efetivacio dessas ideias, assim ela, a partir
do conhecimento advindo da intelligentia, julga justas ou injustas os fatos e coisas do género.
A mente tem a partir do iudicium cognatum — capacidade de julgar, & sua maneira, de criar
justica e todas as virtudes fundadas nela®?*. No tltimo campo, do sensus, a faculdade que Ihe é
prépria é incapaz de distinguir e julgar, sua funcdo sera fazer a percepc¢éo sensorial difusa, ou
seja, perceber que ha um sentido. E a mens que vé e julga o louvavel e o ofensivo, as virtudes
e os erros. A mente que julga pode forcar os sentidos a seguir o julgamento que é feito por si,
mas n&o a seguir seu desejo3?. Mas, afinal o que é justica?

A justica € a contracdo da aequalitas na pluralidade. Assim, s6 se entende justica, no
pensamento de Nicolau de Cusa, se se entender a igualdade ou a participacdo do homem nessa
igualdade que é o lume da justica. Nosso filésofo d& uma definicdo de igualdade como que:
“[...] esta entre o mais e o menos” (A douta ignorancia, I, VII, 19). Temos assim, uma medida.
Essa disposicdo é a determinacdo da justica. Ora, lembremos que a justica é a forma contraida
da aequalitas, assim, cumpre sua funcdo contraidamente. Em outro momento afirma que: “[...]
se refere por igual a todos, ndo sendo um mais que outro, dando a todos igualmente ser aquilo

que sdo, nem mais nem menos”3? (Compendium, 7, 19). Assim, temos que o justo ndo é nem

32 SENGER, 1970, p. 21: “Die Regionenlehre macht deutlich, dass der Bereich des Ethischen in der Region der
Intelligenz von zweifacher relevanz ist: Ontologisch gesehen handelt es sich um die idealen Wesenheiten des
Guten, Gerechten und Tugendhaften. Erkenntnistheoretisch wird dieser Bereich relevant fiir die spekulative
Wabhrheitserkenntnis jener idealen Wesenheiten”.

324 Senger (1970, p. 23) chama a atengdo para o fato de que a justica ndo contém apenas as outras virtudes, mas, é
também a medida para a determinagdo do virtuoso, pois a virtuosidade s6 existe como tal se a justica o determinar
e 0 reconhecer como virtuoso: “Dabei ist zu beachten, dass die Gerechtigkeit nicht allein alle anderen Tugenden
in sich enthdlt, d. h. Ursprung und Prinzip aller anderen Tugenden ist. Sie ist auch das Mass fiir die Bestimmung
des Tugendhaften, denn Tugendhftes besteht nur als ein solches, wenn die Gerechtigkeit es als Tugendhaftes
bestimmt und erkennt. Darum wird sie als eine lebendige Waage (viva statera) bezeichnet”.

325 SENGER, 1970, p. 23: “Die Region des Sinnenhaft-Kadrperlichen ist der unterste und letzte Bereich, die letzte
Explikation der oberen; er selbst entlaft aus sich keine weitere Explikation mehr, da er selbst nicht Komplikation
eines anderen ist. Das ihm geméafe Erkenntnisvermdgen ist unféhig zu unterscheiden und zu urteilen; es leistet
allein diffuse sinnliche Wahrnehmung, d. h. es erkennt nur, dap ein Sinnliches ist. Die Unterscheidung des
Sinnlichen leistet der Verstand. Der Sinn erkennt nicht das Tugendhafte. Es ist die mens, die Lobenswertes und
Anstopiges, Tugenden und Fehler sieht und beurteilt. Dieser urteilende Geist kann die Sinne zwingen, seinem
Urteil, nicht ihrem eigenen Begehren zu folgen”.

326 Compendium, h.X1/3, V11, 19: aeque enim se ad omnia habet, cum non sit unum plus quam aliud, dans omnibus
aequaliter, ut id sint, quod sunt, nec plus nec minus. Para uma melhor compreenséo colocamos a sentenga do latim
completa.



134

0 muito nem o pouco. E a medida certa, entdo. Ora, essa medida também aparece como ordem:
“Tudo o que esta dentro de vocé é muito precisamente ordenado em unidade de acordo com a
igualdade da unidade”®?" (De coniecturis, 11, XV1I, 179). Percebemos, portanto, a amplitude do
conceito de justica, que no fim traz esta perspectiva de justa medida. E, quando confrotamos
esse conceito com sua pratica, nos defrontamos com o que estamos denominando de imperativo
ético de Nicolau de Cusa, ou como ele mesmo chama: lei da igualdade — lex aequalitatis. Esta
¢ 0 mandamento moral mais universal que contém outras tantas virtudes: quod tibi vis fieri,
alteri fac®® — O que desejar que seja feito a ti, faca ao outro. Esta mesma férmula ira aparecer
no Compendium quando Nicolau chama de esplendor da igualdade (splendora equalitatis). Esta
é, entdo, no pensamento de Nicolau de Cusa a maxima da justica. Em De docta ignorantia (lll,
VI, 216) o autor chega a considera-la como a mais importante das leis, e apresenta sua forma
negativa: “[...] que ndo se faga ao outro o que nio se quer que seja feito a si”3?°, Este imperativo
ético de justica aparece também no De aequalitate com mais detalhes e € dita como a regra da
igualdade (Regula aequalitatis). E preciso se ater a ideia de que toda e qualquer lei é porque
participa da aequalitas. Senger (1970, p. 24) reforca essa ideia:

Nada verdadeiro, nada justo, nada de bom e nenhum perfeito existe sem
participacdo na igualdade, em que toda ciéncia e arte, incluindo a ética, séo
fundadas. Somente através deles as regras do direito existem, e a justica é
fundamentada nessa regra. Se a igualdade deixa de existir em sua validade,
ndo existe virtude alguma3¥,

A justica somente se da porque esta fundada na igualdade. E, a lei que determina toda

moralidade em Nicolau de Cusa sera a lex aequalitatis, aquela que nos faz querer para o outro

327 De coniecturis, h.111, 11, XVII, 179: ita quidem quod in ea ipsa entitate sit entitatis aequalitas, iustitia seu ordo
atque conexio seu amor. Nam secundum aequalitatem unitatis omnia, quae in te sunt, iustissime ordinata sunt in
ipsa unitate. Membra enim omnia iustitiam ordinemque aequalitatis unius tuae entitatis habere manifestum est,
membra quidem corporalia ad corpus ipsum, corpus ad animam vitalem, vitalis ad sensibilem, sensibilis ad
rationalem, rationalis ad intellectualem atque omnia ad unitatem humanitatis tuae. Et quomodo in ipsa unitate est
iustitialis ille ordo, ita quidem et conexio amorosa in unitate. Conexio enim in ipsa entitate est, ut omnia sint unus
homo. Postquam enim conexio ipsa in unitate esse desinit, unum tuum humanum esse similiter deficere necesse
erit. Optamos por ter mais texto em latim que a traducdo que segue no texto. O motivo € para que o leitor possa
ter uma maior visdo da perspectiva da ordem no contexto da justica.

328 Cf. De coniecturis, h.III, 11, XVII, 183. A edicdo critica Opera Omnia — lussu et Auctoritate Academiae
Litterarum Heidelbergensis aponta umas fontes dessa formulacdo: Cf. HIERONYMUS. Epist. CXXI 8 (CSEL LVI
33,10sq.); ISIDORUS HISPALENSIS. Synonyma Il 81 (PL 83, 863 B); v. etiam Mat. 7,12; Luc. 6,31; Tob. 4,16. Cf.
também Compendium, XI/3, X, 34:

329 De docta ignorantia, w., I1l, VI, 216: Et est potissima legum, ne quis faciat alteri, quod sibi fieri nollet [...].
330 SENGER, 1970, p. 24: “Nichts Wahres, nichts Gerechtes, kein Gutes und kein Vollkommenes besteht ohne
Partizipation an der Gleichheit, in der jedwede Wissenschaft und Kunst, also auch die Ethik, grindet. Nur durch
sie bestehen die regeln des Rechts, und die Gerechtigkeit liegt in jener Regel begrindet. Hort die Gleichheit in
ihrer Wirkgiiltigkeit auf zu bestehen, gibt es liberhaupt keine Tugend mehr”.


http://d-nb.info/gnd/118550853
http://d-nb.info/gnd/118555995

135

aquilo que queremos para n6s. Uma vez que a igualdade plena ndo se pode realizar no &mbito
da finitude, ndo pode, assim, nesse mesmo ambito, se realizar com toda sua poténcia a justica,
jaque a justica plena é igualdade. Neste sentido, temos uma justica relativa, em que sempre se
¢ capaz de se ser mais justo. Quanto mais 0 homem participa da infinita igualdade, Deus, tanto
mais sera justo®*!. E, quanto mais participa, sendo justo, mais torna-se semelhante a Deus, mais
torna-se capax dei, diriamos que quanto mais participa mais entra no processo de filiatio dei ou
deificatio.

Esse processo de busca da verdade, que é o homem, encontra-se, na perspectiva do
pensamento cusano, num eterno movimento de conversdo ou elevacdo. Essa elevacao se dé pelo
fato de o homem unir-se ou participar, em Cristo, do divino®®. Ora, Cristo é a segunda pessoa
da Santissima Trindade, isto €, no movimento trino que apontamos no texto, Cristo € a
aequalitas eterna. Nicolau de Cusa mostra o caminho que o homem deve percorrer no seu

processo de ascensdo ao Cristo:

E este o inefavel mistério da cruz da nossa redencéo, no qual, para além das
coisas que foram abordadas, Cristo mostra como a verdade e a justica e as
virtudes divinas devem ser preferidas a vida temporal e as coisas eternas as
transitorias; e que no homem mais perfeito a constancia e a fortaleza, a
caridade e a humildade devem ser as maiores, tal como a morte de Cristo na
cruz mostra que em Jesus, 0 maximo, essas e todas as outras virtudes existiram
de modo méaximo. Por isso, quanto mais 0 homem se elevar nas virtudes
imortais, tanto mais semelhante a Cristo se tornara. Pois as coisas minimas
coincidem com as maximas, como a maxima humilhacdo com a exaltacdo, a
morte mais vergonhosa do virtuoso com a vida gloriosa e assim
sucessivamente, como no-lo manifestam a vida, a paixao e a crucificagdo de
Cristo®3, (A douta ignorancia, I1, VI, 220)

Temos aqui presente, fortemente, a libera voluntas, pois Nicolau diz que a verdade e a
justica como as outras virtudes divinas sdo preferidas a vida temporal, ndo quer dizer que é
imposicdo. O modo virtuoso de viver nao é imposto ao homem: é condicdo. Ele deve escolher
ser vituoso aderindo as virtudes. O homem pode ndo escolher tais virtudes. E dentre essas

virtudes ele elege algumas como as maiores: a fortaleza, a humildade, a constancia e a caridade.

31 Cf. SENGER, 1970, p. 25.

332 Cf. De docta ignorantia, w., 111, VI, 218.

333 De docta ignorantia, w., 111, VI, 220: Hoc est illud ineffabile crucis mysterium nostrae redemptionis, in quo
ultra ea, quae tacta sunt, Christus ostendit, quomodo veritas et iustitia et virtutes divinae temporali vitae, ut
aeterna caducis, praeferri debeant; ac quod in perfectissimo homine summa constantia atque fortitudo, caritas et
humilitas esse debent, sicut mors Christi in cruce in maximo lesu illas ac omnes alias virtutes maxime fuisse
ostendit. Quanto igitur homo plus in ipso immortalibus virtutibus ascenderit, tanto Christo similior fit. Coincidunt
enim minima maximis, ut maxima humilatio cum exaltatione, turpissima mors virtuosi cum gloriosa vita, et ita in
ceteris, ut omnia ista nobis Christi vita, passio atque crucifixio manifestant.



136

Destas iremos tratar agora, de forma breve, da caridade, que é o amor posto em relagdo com o
outro, com o proximo, mesmo sabendo que esta dissertacdo ndo esgota a forca intelectual que
0 amor** tem no pensamento de Nicolau de Cusa.

A conversdo ou 0 processo ético do homem rumo ao conhecimento da verdade passa
pelo amor. Este movimento € um movimento espiritual porque é a propria caridade, como

afirma Nicolau:

[...] a conversdo do nosso espirito consiste em voltar-se pela fé para a verdade
eterna e mais pura, que tudo procede, segundo todas as suas poténcias
intelectuais, em escolher essa verdade que é a Unica digna de ser amada, € em
améa-la. Com efeito, a conversdo a verdade, que é Cristo, por uma fé
certissima, é deixar este mundo e chegar a vitéria [sobre ele]. Mas améa-lo de
modo ardente é caminhar para ele com um movimento espiritual, porque ele
ndo € apenas amavel mas € a prépria caridade. Ora quando o espirito caminha
para a prépria caridade pelos graus do amor, mergulha na prépria caridade ndo
temporalmente mas para la do tempo e de todo movimento mundano®®®. (A
douta ignorantia, 1, 1X, 237)

Se observarmos bem, € interessante 0 modo como aparecem 0s termos amor e caritas

no De docta ignorantia. O primeiro é posto como 0 momento de um percuro (spiritus pergit
per gradus amoris), num sentido de que o amor é um grau para a caridade identificada com
Cristo. Depois, caritas aparece como fim (spiritus pergit ad ipsam caritatem). Nogueira (2010,
p. 69) afirma que “Caritas ¢ o principio e o fim de todo movimento e enquanto tal, pode ser
vista como grau maximo do amor”. Isto €, a expressao mais significativa do amor ¢ a caridade.
E o desdobramento do amor a Deus, no amor ao proximo, ao outro.

Jesus, para Nicolau, é a propria caridade. Assim, 0 homem para conhecer essa verdade,
gue tem identidade também em Jesus, precisa percorrer o caminho da caridade. Esse caminho
€ marcado por duas perspectiva: a primeira, pelo reconhecido amor a Deus — enquanto vinculo
amoroso do homem com Deus: “E igualmente porque és o amor améavel pode a vontade amante

criada obter em ti, Deus, seu amavel, a unido e a felicidade”**® (A visdo de Deus, XVIII, 81).

334 Neste trabalho dissertativo ndo temos o objetivo de fazer um percurso genético-semantico dos termos amor,
caritas e dilectio. Aqui o objetivo é mostrar o0 amor como uma virtude em que por meio dela 0 homem torna-se
mais semelhante a Deus, no seu processo de ascensdo ético-gnosioldgico. Para uma pesquisa mais detalhada sobre
o conceito de amor, Cf. NOGUEIRA, 2010, p. 21-52.

3% De docta ignorantia, w., Il1, 1X, 237: Conversio vero spiritus nostri est, quando secundum omnes suas
potentias intellectuales ad ipsam purissimam aeternam veritatem se convertit per fidem, cui omnia postponit, et
ipsam talem veritatem solam amandam eligit atque amat. Conversio enim per fidem certissimam ad veritatem,
quae Christus est, est mundum istum deserere atque in victoria calcare. Ipsum autem ardentissime amare est per
spiritualem motum in ipsum pergere, quia ipse non tantum amabilis sed caritas ipsa. Dum enim spiritus pergit per
gradus amoris ad ipsam caritatem, in ipsam caritatem non quidem temporaliter sed supra omne tempus et omnem
mundanus motum profundatur.

33 De visione dei, h.VI, XVIlII, 81: Sic cum sis amor amabilis, potest creata voluntas amans in te deo suo amabili
unionem et felicitatem assequi.



137

Depois, pela caridade que vincula o homem as outras criaturas, de modo particular com os
outros homens. O reflexo disso é o fato de a lex aequalitatis esta, no De coniecturis, num
paragrafo em que esté se discutindo a participacdo da natureza humana no terceiro elemento da
trinitas, a conexio.

O amor é caminho. Por este caminho, se percebe que toda a gnosiologia de Nicolau de
Cusa s6 pode ser compreendida se estiver estreitamente ligada com a ética, como chama a
atencdo Alvarez Gomez (1968, p. 236 apud NOGUEIRA, 2010, p. 100): “Ent#io, como natureza
intelectual o ser humano aspira a verdade. Assim, para ele, esta € o bem e € somente alcancavel
através da busca. Ele é e vive na medida em que aspira a perfeicdo, que é actualizada atraves
do conhecimento ¢ do amor”. Ora, no buscar a verdade o homem se depara com 0 amor que
essa verdade comporta, que lhe provoca um aperfeicoamento. Por isso, o plano gnosioldgico €
ampliado, tanto pelo antropoldgico como pelo ético; dai termos escolhido vir apresentando este
caminho na dissertacdo comecando pela questdo do conhecimento de Deus, depois pelo homem
como viva imagem desse Deus, com todo o seu dinamismo, para, apds essa base, poder tratar
de tracos que explicitem a dimens&o ética no pensamento cusano.

Afirmamos tais coisas porque o conhecimento da verdade, onde esta escondida a
felicidade eterna do homem, motivo porque a busca, se da na medida que ha uma conversao em
que o homem tem uma atitude ativa. A conversdo as coisas imortais e eternas se da mediante
uma exigéncia de fé. Assim, aqui é preciso colocar a relacéo fé e amor.

Que fé € essa que se faz necessaria a conversao? Porque segundo Nicolau a conversao
do espirito consiste em voltar-se pela fé. Entéo, que fé é essa? E aquela que S&o Paulo apéstolo
define como: “a garantia dos bens que se esperam, a prova das realidades que nao se véem”
(Hb 11, 1)?**". No sentido em que o Cardeal alemao conduz o seu discurso, a fé a qual ele se
refere € uma fé atuada, que se coloca em relacdo com o amor, enquanto caritas. Ele dedica o
capitulo XI do livro Il do De docta ignorantia ao tema Mysteria fidei (Os mistérios da fé).
Neste capitulo comeca por dar primazia a fé em relacdo ao intelecto, assim a fé € o inicio do
intelecto®®. Em Nicolau esta relagdo fé e intelecto ndo é tratada como embate, pelo contrario,

337 Hokins (1996, p. p. 8) afirma a necessidade de distingdo acerca da fé: “The Cusan conception begins with the
recognition that the terms “fides” and “ratio” are ambiguous and that therefore a clear use of them requires the
introduction of various distinctions. Nicholas distinguishes between empirical belief and religious belief. At the
empirical level “seeing is believing,” as we are prone to say— or “non potest non credi quod videtur,” as Nicholas
says. By contrast, religious belief is over-belief, as William James put it; it is belief that goes beyond what the
evidence justifies; it is belief in spite of not-seeing. We must distinguish—as does Nicholas, using other words—
between three kinds of faith”. Temos um aspecto empirito do ver para crer, e outro excessivo do crer sem ver.

338 A base dessa afirmagéo é encontrada em Agostinho e Anselmo. Cf. AGOSTINHO, In Johannis evangelium
Tractatus, XI, 8 (CCSL, XXXVI, 354); ANSELMO, proslogion, 1. Além destes, a afirmacéo se fundamenta em
Is7,9;Jo1,12; Jo 20, 31; Mt 11, 25; Lc 10,21 e Cl 2, 3.



138

ele procura colocé-los em sentido de complementariedade, a partir dos conceitos complicatio e
explicatio: “a fé ¢ o que complica em si tudo o que ¢ inteligivel. E o conhecimento intelectual
é a explicacio da 6”3 (A douta ignorancia, 111, X1, 244).

N&o obstante, a perfeicao dessa fé, e aqui € 0 aspecto que nos interessa, em Cristo se da

quando ela € atuada na caridade (Christi fidem esse purissimam, maximam, formatam caritate):

Vé qudo grande ¢ a poténcia do teu espirito intelectual na virtude de Cristo,
se aderir a ele acima de todas as coisas, a ponto de viver por ele como se, por
essa unido e salvaguardando o aspecto numérico, estivesse fundado
hipostaticamente nele como na sua vida. Mas como isto ndo pode ser feito
sendo pela conversdo do intelecto — a que os sentidos obedecem — a ele por
uma fé maxima, é entdo necessario que esta seja actuada pela caridade que
une; a fé ndo pode ser maxima sem a caridade®®. (A douta ignorancia, 111, XI,
250)

A fé entra na nossa discussdo primeiro por ser aquilo que move o ser humano ao

encontro ou conhecimento da verdade, sendo por muitos identificada com o desiderium
intellectuale, depois por essa relacdo estreita que tem com o amor. Esta fé que ¢ interpretada
por Hopkins (1996), primeiro como fé proposicional, que consiste na crenga de uma proposicao
dada sobre uma base de autoridade que formula a proposicao, é, a aderéncia do homem a
verdade do que ensinou Cristo, as escrituras e, poderiamos dizer, do que vem ensinando a igreja.
Esta fé proposicional € condicdo necessaria para o segundo grupo, apresentado por Hopkins,
que é a fé salvifica, que é justamente a fé que é formada pela caridade. Ha ainda um terceiro
grupo de fé que é a fé sistémica, que nada mais é que a juncédo de artigos de crengas que compde
o que é definido por religido, exemplo, fé cristd®*1. Assim, pensemos a partir dessa perspectiva

numa fé salvifica que se associa a caridade para aperfeicoar-se. Encontramos aqui uma

339 De docta ignorantia, w., I11, XI, 244: Fides igitur est in se complicans omne intelligibile. Intellectus autem est
fidei explicans omne intelligibile. Hopkins (1996, p. 7-8) afirma: “Moreover, with respect to faith and reason we
have already seen samples of Nicholas’s paradoxical expressions: The acquiring of faith is difficult, he says; and
yet, it is also easy. Faith is God’s gift; and yet, it is man’s act. There is no true knowledge of God before there is a
love of God; and yet, there is no true love of God before there is a knowledge of God. We are to believe in order
to understand; and yet, God, who dwells beyond the wall of absurdity, remains incomprehensible to believers who
seek to understand what He is. Believers are at times to restrain their intellects in order to allow for faith; and yet,
faith places no restraint on the intellect”. Mostra que fé € um dom de Deus; e, no entanto, é o ato do homem. Néo
ha& conhecimento verdadeiro de Deus antes que haja amor a Deus; e, no entanto, ndo ha amor verdadeiro de Deus
antes que haja conhecimento de Deus.

340 De docta ignorantia, w., 111, X1, 250: Vide, quanta est potentia tui intellectualis spiritus in virtute Christi, si
sibi super omnia adhaereat, ita ut per ipsum vegetetur, quase in ipso per unionem salvo numero suo ut in vita sua
suppositatus. Hoc autem cum non fiat nisi per conversionem intellectus, cui sensus oboediant, ad ipsum per fidem
maximam, tunc hanc necesse est esse formatam per unientem caritatem; non enim maxima esse potest fides sine
caritate.

341 Cf. Hopkins, 1996, p. 8-10. Para essa construcdo Hopkins se utilizou dos sermdes de Nicolau: 4, 41, 54,189 e
do passo 250 do De docta ignorantia. Pico Estrada (2016, p. 138-150) faz uma ampla discusséo sobre o conceito
de fé na filosofia cusana, em que trata de uma fé inata que precisa aperfeigoar-se, e para isso 0 amor caritas o serve
de forma.



139

identidade dessa fé salvifica observada por Hopkins (1996) e a fé inata que Pico Estrada (2016)
trabalha, no sentido de que a fé inata é salvifica, e isso diz muito quando pensamos a fé atuada
como caminho. A fé inata nada mais é que uma praegustatio da verdade, ou seja, que traz uma
forca, também inata, que guia 0 homem ao seu fim, e se aperfeicoa no amor a Cristo. Mas ndo
é qualquer amor, é caritas. Nicolau diz que a fé ndo pode ser maxima sem a caridade, ou ainda,
que ndo h& fé sem a caridade. A caridade €, entdo, a forma para a fé, é o que lhe confere o ser
verdadeiro. Nesse processo de aperfeicoamento ou conversdo da fé, ao que parece, ha uma
ades3o aos contetidos da fé sistematica do cristianismo3#2. Nogueira (2010, p. 104) destaca que:
“a conversao exige a fé, ou melhor, ndo ha conversdo sem fé, exige uma escolha, ou seja, ndo
ha conhecimento se 0 homem n&o optar por conhecer e exige a capacidade humana de amar,
pois por mais que aquela verdade seja a Unica digna de ser amada, ela sé pode ser conhecida se
for amada”. Com esta percepgdo ndo ha como negar que no pensamento de Nicolau de Cusa ha
uma preocupacdo ética. Diriamos que ha um imperativo ético de ascensdo. Nao é s6 conhecer
a verdade que ama e deseja, como apice da vida, mas é preciso converter-se, por meio da fé, a

essa verdade, escolhendo as virtudes imortais. A mais sublime dessas virtudes, é a caridade.

Deste modo, tal como todo o que ama estd no amor, assim também todos
0s que amam a verdade estdo em Cristo; e assim como todo o que ama é
amante através do amor, assim também todos os que amam a verdade,
amam-na através de Cristo. Dai que ninguém conhega a verdade se o
espirito de Cristo ndo estiver nele. E tal como é impossivel que haja um
amante sem amor, também € impossivel que alguém tenha Deus sem 0
espirito de Cristo, ja que sO nesse espirito podemos adorar Deus®®. (A
douta ignorancia, Ill, IX, 238).

A clareza da citacdo faz de qualquer comentério desnecessario. Ndo se conhece a
verdade que tanto se ama, sem o amor por ela. O caminho até a verdade € um caminho de amor.
Para entender esse amplexo de amor no pensamento cusano € preciso partir para a sua obra
mais poética e mistica, De visione dei. Ndo poderia essa dissertagdo confluir para outro texto
que ndo esta belissima obra que responde a pergunta feita anteriormente®**: sim, diante da
criagdo amorosa de Deus, de cada criatura em sua singularidade, e diante do proprio Deus, ndo

podemos ter uma atitude mais digna do que a de louvar a Deus. E esta obra, que nos ajuda a

342 Cf. De docta ignorantia, w., 11, XI, 244.

383 De docta ignorantia, w., 11, 1X, 238: Sicut igitur omnis amans est in amore, ita omnes veritatem amantes in
Christo; et sicut omnis amans est per amorem amans, ita omnes amantes veritatem per Christum sunt ipsam
amantes. Hinc nemo novit veritatem, nisi spiritus Christi fuerit in illo. Et sicut impossibile est amantem esse sine
amore, ita impossibile est quem deum habere sine spiritu Christi, in quo spiritu tantum deum adorare valemos.
344 “n3o seria o louvor e a glorificagdo, por parte das crianturas, uma postura ética diante de si e do principio que
as fez?” Pergunta feita no primeiro capitulo dessa dissertacéo.



140

pensar o amor humano-divino-humano nos impulsiona para uma dimensao pratica do amor,
enquanto caridade, através da metafora do olhar que nio abandona, o olhar para o outro3¥. Pois,
em 1 Jodo 4, 20 esta escrito que: “Se alguém disser: ‘Amo a Deus’, mas odeia o seu irmao, ¢
um mentiroso: pois quem ndo ama seu irmao, a quem V€, a Deus, a quem ndo Vvé, ndo podera
amar”.

A cena que o prefacio da obra De visione dei traz em suma € o intento de conduzir os
monges a uma experiéncia mistica do olhar absoluto de Deus através do olhar contraido do
icone — este que foi enviado aos monges junto com a obra De visione dei. A peculiaridade deste
quadro é a arte com que foi pintado, pois a pintura representa uma face cujos olhos acompanham
todo movimento feito a sua volta, de modo que se alguém ao contemplar muda de lugar, percebe
que o olhar o acompanha. Assim, Nicolau pede que o quadro do icone de Deus seja pendurado
em qualquer lugar em que os irméos possam estar a sua volta. Assim, cada um podera olhar e
experimentar, independente do lugar que esta, que o olhar do quadro olha de tal forma que
parece que € o unico a ser olhado. Da mesma forma, se forem duas ou mais pessoas cada uma
tera a percepcao de que € a Unica a ser olhada, como se o olhar ndo a abandonasse, pois mesmo
que se desvie do olhar do quadro, ele continua a olha-1a%4.

Feita a cena, percebemos aqui o olhar do quadro como aquele que ndo abandona e como

aquele que cuida com diligéncia:

E, enguanto considera como aquele olhar ndo abandona nenhum, vé que ele
tera diligentemente tanto cuidado como se se preocupasse s6 com aquele que
experiencia ser visto e com nenhum outro dum modo tal que aquele que olha
ndo pode conceber que ele tenha um cuidado com qualquer outro®’. (A visdo
de Deus, Prefacio, 4)

H& empregado aqui um zelo por parte do olhar que o quadro representa. Pois ele olha

com um cuidado diligentissimo (diligentissimam curam). O amor aqui € posto através da

345 Werner Beierwaltes (1978, p. 167, n. 91 apud NOGUEIRA, 2010, p. 152-153) define o De visione dei como
uma obra que pode ser interpretada como um percurso ascético-mistico: “Die Schrift ,De visione Dei’ die hier
primér als ein Stadium in der Geschichte der ,,Geistmetaphysik* begriffen wird, ist freilich mit nicht geringerem
Recht unter ,,asketischi-mystischem* Aspekt zu interpretieren: die Einlibung in die visio dei soll bestimmend
werden fiir den Sehenden selbst. Ziel ist die Erfahrung der gottlichen Dunkelheit als des ,,unzuginglichen Lichtes*
(visio in tenebra: possest 74, 19), erreichbar ist dies eben durch Negation oder totale Abstraktion [...]. Dieses ,Sein
Uber sich selbst im gottlichen Sehen‘ bedeutet freilich nicht die Aufhebung der eigenen Individualitit oder
Personalitét, sondern setzt vielmehr voraus, daR der Mensch in Freiheit sich selbst gewahlt habe [...], d. h. daRB er
in einem freien Akt der Zuwendung sich in das Sehen Gottes selbst stelle”.

346 Cf. De visione dei, h.VI, praefatio.

347 De visione dei, h.VI, praefatio, 4: Et dum attenderit, quomodo visus ille nullum deserit, videt, quod ita
diligenter curam agit cuiuslibet quase de solo eo, qui experitur se videri, et nullo alio curet, adeo quod etiam
concipi nequeat per unum, quem respicit, quod curam alterius agat.



141

metéafora do olhar como aquele que ndo abandona e aquele que cuida com zelo. E sabido que a
obra em si trata sobre a relacdo do homem com Deus, mas concordamos com Nogueira (2010)
e até reafirmamos que ndo ha como nédo pensar o desdobramento dessa relagdo amorosa com
Deus, no modo de relacionar-se com o outro. Depois de olhar para Deus, sentir-se olhado,
amado, cuidado e seguro, como olhamos para o outro?

Onde estéo os olhos esta 0 amor3#. O amor n4o abandona, ele acompanha, cuida e ama.
Poderiamos dizer, ainda, que o amor liberta, porque do fato de amar ndo decorre que seja
amado. E interessante 0 modo como Nicolau pde essa relacdo porque abandonar uma pessoa é
fechar-lhe os olhos, e Deus ndo consegue fechar os olhos para ninguém, porque ele é amor (Cf.
1 Jo 4, 8). Neste sentido, podemos pensar que uma ética na perspectiva do amor é percebido
em Nicolau de forma gue o amor divino, enquanto incondicionalidade amorosa, ao amar V€, ao
ver ndo abandona, ao ndo abandonar protege, e ao proteger cuida (NOGUEIRA, 2010). Numa
perspectiva ética, este modo amoroso da providéncia divina pode ser visto, ao que parece, Como
uma categoria de uma possivel ética do amor. Se nos voltarmos a metafisica unitrina como base
para a discussédo da ética, tendo em vista que pensamos 0 homem que caminha, que € peregrino,
rumo a verdade, veremos que 0 amor € a terceira pessoa, isto &, o espirito que une, que conecta,
que da ordem a relagdo. Assim, 0 amor provoca a unido entre 0 homem e Deus e entre 0 homem
e 0 seu proximo®,

Por fim, Dupré (2000) aponta o amor como uma forma da virtude imperecivel (Die
Liebe als form der unzerstérbaren Tugenden). O amor, entdo, € uma componente fundamental
de todo o ser .O amor, enquanto caritas, € a forma de toda e qualquer virtude, é a forma da fé
atuada. Senger (1970, p. 117) afirma que o amor € o principio por exceléncia de toda virtude.
Quem tem amor tem todas as virtudes, quem n&o tem, ndo tem nenhuma.

Se pudéssemos resumir estas duas virtudes numa agdo concreta, seria no que aqui
chamamos de imperativo ético: ndo fazer ao outro aquilo que ndo quer que seja feito a ti, ou

fazé-lo, se queres que te seja feito 0 mesmo.

348 Cf. De visione dei, h.VI, 1V, 10. ]
349 Cf. De coniecturis, h.111, 11, XV1I, 181. Cf. também W. DUPRE, 2000, p. 80-82.



5. CONSIDERACOES FINAIS

O (A) leitor (a) que acompanhou as linhas dessa dissertacdo pd6de compreender ou sentir
o0 grau de dificuldade que é tratar sobre a dimenséo ética no pensamento de Nicolau de Cusa.
Diriamos que é uma dimensao que aparece sutilmente. A dificuldade aqui é confundida com o
deleitavel, tendo em vista o tom de poética que o Cardeal imprime na sua forma de tratar as
questdes. Sabiamos que ao debrucarmo-nos sobre esta tematica enfrentariamos alguns desafios,
principalmente pelos poucos estudos, ocorrendo em pouca bibliografia subsidiaria para melhor
fundamentar o nosso percurso. Esse modo peculiar, pautado no principio da douta ignorancia,
ndo nos permite chegar a uma definicdo clara e objetiva do que se poderia determinar por ética
cusana, pois o carater de sua filosofia € pensar o homem como tarefa, como busca. O homem é
um peregrino que tem em si um desejo por conhecer a verdade, que nunca a podera conhecer
no &mbito da contractio. Isso s6 serd possivel quando estiver ele face a face com a verdade
absoluta. Aqui percebemos que essa barreira ndo confere ao homem o ser parado, estavel, ou
sem movimento; pelo contrério, do fato de ndo conhecer a verdade absoluta de forma perfeita,
ele pode busca-la da melhor forma possivel, e isso gera um dinamismo muito forte no
pensamento do nosso filésofo. Assim, o conhecimento que o homem tem da verdade é um
conhecimento conjectural, tendo em vista a desproporcdo entre o finito e o infinito. Por ser um
conhecimento conjectural ele pode ser sempre pensado num movimento de se tornar melhor.

Deste pensador alemao, a dimensao que se destaca ou que ganha mais expressividade
nas pesquisas € a gnosiologica, devido estar mais explicito em seus textos. Isto €, 0 homem que,
mediante o desiderium intellectuale, caca a verdade absoluta. No labor da pesquisa percebemos
que esta dimensdo gnosioldgica s6 é possivel porque Nicolau pensa 0 homem em sua
integralidade, pensa 0 homem no seu todo. Do fato de Nicolau nédo ter escrito nenhum texto
sistematico acerca da problematica da ética, ndo decorre que a preocupacao por tal questao ndo
esteja em seu pensamento. Essa é uma afirmacéo que, possivelmente, salta aos olhos de quem
leu o percurso filosofico tragado aqui.

Do primeiro capitulo, que esta dividido em duas se¢des, nos ocupamos com dois passos
gue nos serviu de base. Consideramos esses primeiros passos necessarios e propedéuticos para
0 entendimento da ética. O primeiro se refere aos conceitos de complicatio, explicatio e
contractio. Aqui pudemos observar a relacao entre esses conceitos no pensamento cusano, no
sentido de se pensar a relagdo entre Deus (enquanto verdade) e o mundo, ou 0 homem enquanto
aquele que quer conhecer a verdade. O homem como ser contraido encontra nesse fato —

contractio — a radicagdo da sua liberdade. O segundo passo refere-se ao dinamismo e a busca



143

da verdade. Nesse dinamismo percebemos a aplicabilidade dos conceitos citados: a grosso
modo, complicatio € 0 modo como as coisas estdo em Deus, sendo Deus; explicatio € o modo
que Deus se explica nas coisas criadas, i. e. sua manifestacdo — esse movimento ajudou-nos a
perceber que no homem esses movimentos se dao no intellectus de forma que a mente complica
em si, assimilativamente, os entes contraidos, e explica, nocionalmente, todos; e, por fim,
contractio é a determinacdo, ou seja, um ser isto e um ser aquilo, o processo de individuagdo
(singularitas).

Desta forma, com essa incursao feita no primeiro capitulo, tivemos base para avancar e
pensar o segundo capitulo: o lugar do homem na filosofia de Nicolau de Cusa, a partir de trés
passos: a) a singularitas e a concep¢do de homem. Cada homem € Unico, e tem um modo
peculiar e particular de contracdo, podemos afirmar disso que cada um tem a medida necessaria
de ser. Nesta perspectiva, o que temos estabelecido no mundo é a diferenca, a diversidade.
Nenhum homem € igual a outro. Agora, 0 que € 0 homem, para que seja tdo singular, ou o que
o torna singular? O homem ¢é, para Nicolau de Cusa, a natureza elevada acima de toda obra da
criacdo devido o seu intellectus. O homem é microcosmo, pois complica em si 0s sentidos e 0
intelecto, caracterizando-o como medietas. b) A mente humana como viva imago dei. O homem
como processo de busca da verdade, como ser contraido, se reconhece, ao voltar-se para si,
como viva imago dei. Ora, 0 homem é um ser contraido, desta forma ndo pode ele alcancar sua
perfeicio plena. E ele um ser em devir. Alguém que esta a caminho, um verdadeiro peregrino,
gue com um desejo que lhe é inato, busca repousar sua alma no lugar onde esta sua felicidade
eterna, Deus, ndo podendo, esforca-se por ser sempre uma imagem mais semelhante. c) o
homem como simbolo dos simbolos. A identidade do homem é ser simbolo, mas néo so, pois
ele é simbolo que interpreta os demais simbolos, a si mesmo e seus semelhantes. O homem
como viva imago se percebe como tal e pode cumprir uma finalidade particular em meio a
criacdo, i.e. interpretar e compreender a verdade através de seus rastros na obra de Deus.

O nosso esforco aqui foi de explicitar esse movimento, a partir desses passos dados e
mais trés que compdem o terceiro capitulo, sobre o melhor agir humano na busca pela verdade:
a) cognitio sui — sis tu tuus et ego ero tuus, nesta secdo o objetivo foi mostrar o caminho do
conhecimento de si enquanto rastro ou imagem da tri-unidade do principio. O homem participa
do principio nas suas trés regides (sensus, ratio e intellectus) e obtem dele as virtudes de ser ou
inteligir, de igualar ou justificar e conectar ou amar, cada uma dessas a seu modo, i. e., na razéo
racionalmente, nos sentidos, sensivelmente. Ao se descobrir participante, 0 homem pela sua
libera voluntas precisa ter a posse plena de si — sis tu tuus -, orientado pelo Verbo de Deus para

alcancar o seu fim, o repouso de sua alma, o desiderium intellectuale. b) Entramos assim, no



144

segundo passo, a liberdade (libera voluntas). A libera voluntas é a manifestacdo da capacidade
de escolher, de dizer sim ou ndo, em que concorre para que 0 homem possa pertencer a si e
nesse pertencimento se realize, e possa pertencer a Deus. A liberdade, junto ao intelecto, é assim
uma das forcas que detectamos que faz com que 0 homem seja viva imago dei. A liberdade é
posta, como pudemos perceber, em relacdo muito proxima com o intelecto. Pela liberdade o
homem pode escolher seu modo de agir, mesmo nunca deixando ontologicamente de ser capax
dei. Mas ele pode entrar no processo de melhoramento de si ou assemelhamento a Deus,
escolhendo ser livre, que equivale a escolher Deus. ¢) Na busca pela verdade, em que repousa
a felicidade do homem, dos possiveis caminhos para ir se aperfeicoando e tornando-se mais
préximo a Deus, num processo de filiatio; a justica e 0 amor (caritas) sdo boas escolhas livres,
na perspectiva do pensamento cusano. A caritas é forma da fé salvifica ou atuada no seu
pensamento. A justica que é a participacao na igualdade, sendo assim a melhor forma de atingir
a justa medida. Ambas se encontram numa lei que apresenta toda a carga ético-filosofica de
Nicolau de Cusa, é chamada de lei da igualdade (lex aequalitatis): quod tibi vis fieri, alteri fac.

Assim, compreendemos que ha implicitamente no pensamento de Nicolau de Cusa uma
ampliacdo da gnosiologia a ética, mas essa ampliacdo ndo pode ser tida apenas como uma teoria.
E preciso se deixar inebriar pela filosofia cusana e entender que a justica é uma prética, a caritas
é uma acdo concreta. Ao leitor que chegou ao fim desse trabalho, que possa estar inebriado com
a filosofia cusana e que este texto desperte-lhe o0 anseio por conhecer mais, pois a ética aparece
no pensamento de Nicolau de Cusa como conjectural no sentido de que néo se alcanca a justica
em sua plenitude, pois o ambito em que no homem ela se da é o da contracao, assim, 0 homem
ndo € justo suficientemente que ndo possa ser mais justo.

E possivel falar da mesma coisa, buscé-la e se comportar no processo da busca, do

meglio modo potest.



REFERENCIAS

| — Obras de Nicolau de Cusa
1. Em Latim

NICOLAI DE CUSA, Opera Omnia. lussu et auctoritate Academiae Litterarum
Heidelbergensis ad codicum fidem edita. Felicis Meiner.

Vol. | — De docta ignorantia. Ediderunt E. Hoffmann et R. Klibansky, Lipsiae,
1932.

Vol. Il — De coniecturis. Ediditerunt J. Koch et C. Bormann, Hamburgi, 1972.
Vol. IV — Opuscula I: De deo abscondito, De quaerendo deum, De filiatione dei,
De dato patris luminum, Coniectura de ultimis diebus, De genesi. Edidit P.
Wilpert, Hamburgi, 1959.

Vol. V — Idiota de sapientia, de mente, de staticis experimentis. Ediderunt R.
Steiger et L. Baur, Hamburgi, 1983.

Vol. VI — De visione dei. Edidit A. D. Riemann, Hamburgi, 2000.

Vol. VII - De pace fidei cum Epistola ad loannem de Segobia. Ediderunt R.
Klibansky et H. Bascour, Hamburgi, 1970.

Vol. X1 - Opuscula 11, De aequalitate. Edidit I. G. Senger, Hamburgi, 2001.

Vol. XI1 — De beryllo. Ediderunt I. G. Senger et C. Bormann, Hamburgi, 1988.
Vol. XI3 — Compendium. Edidit B. Decker, Hamburgi, 1964.

Vol. XII — De venatione sapientiae, De apice theoriae. Ediderunt R. Klibansky et I.
G. Senger, Hamburgi, 1982.

Correspondence de Nicolas de Cues avec Gaspar Aindorffer et Bernard de Waging
(1451?-1456). In: VANSTEENBERGHE, E. — Autour de la docte ignorance. Une
controverse sur la théologie mystique au XV siécle. Minster, Aschendorffsche
Verlagsbuchhandlung, 1915.

Observacdo: Os textos de Nicolau de Cusa sdo citados a partir da Edi¢do critica de Heidelberg
(sigla: h) a excepcéo de: De docta ignorantia (ed. de H. G. Senger, identificada por «ed.
minor»), a Correspondéncia com o Mosteiro de Tegernsee (ed. de E. Vansteenberghe) e a
Carta a Albergati (ed. de G. von Bredow).

2. Edicdes bilingues consultadas

NIKOLAUS VON KUES, Philosophisch-teologische Werke, Felix Meiner Verlag,
Hamburg, 2002, Band 1.

De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit. Ubersetzt und herausgegeben
von P. Wilpert und H. G. Senger.

Buch | — erweiterte Auflage, besorgt von H. G. Senger, 1994.

Buch Il — erweiterte Auflage, besorgt von H. G. Senger, 1999.

Buch 111 — erweiterte Auflage, besorgt von H. G. Senger, 1999.

Acerca de la docta ignorantia, Libro I: lo maximo absoluto. Int., trad. y notas J. M.
Machetta y C. D’ Amico, Buenos Aires, Editorial Biblos, 2003.



146

Acerca de lo no-otro o de la definicion que todo define. Int. J. M. Machetta y K. Reinhardt,
trad. J. M. Machetta, preparacion del texto critico y notas complementarias C. D’Amico et al.,
Buenos Aires, Editorial Biblos, 2008.

O néo-outro/De non aliud. Edicéo bilingue latim-portugués. Introducdo, traducdo e notas por
Jodo Maria André. Porto/Portugal: Edi¢cGes Afrontamento, 2012.

De Deo abscondito/O Deus escondido. In: Revista Portuguesa de Filosofia — No V
centenario de Nicolau de Cusa. Tomo XX, Fasc. 4. Braga. (Outubro/Dezembro 1964), p. 436-
453.

Scritti filosofici. Traduzione di G. Santinello. Bolonha/lt&lia: Zanichelli, 1980. Vol. | com
texto latino a fronte: Idiota — De Possest — Compendium — De apice theoriae.

3. Outras traducdes consultadas

Lettera a Nicolo Albergati. In: MORRA, Gianfranco (A cura di). Nicolo Cusano. La vita e
la morte. Forli/ltalia: Ethica 5, 1966, p. 55-98.

Dialogos del idiota. In: . Diadlogos del idiota. El Possest. La cumbre de la teoria.
Introduccion, traduccién y notas de Angel Luis Gonzélez. Navarra/Espanha:
EUNSA/Ediciones Universidad de Navarra, S.A., 2001, p. 125-196.

A douta ignorancia. 2 Ed. Traducdo, introducdo e notas de Jodo Maria André.
Lisboa/Portugal: Fundacéo Calouste Gulbenkian, 2008.

A visdo de Deus. Traducdo e introducdo de Jodo Maria André; prefacio de Miguel Baptista
Pereira. 42 Edicdo Revista. Lisboa/Portugal: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2012.

A paz da fé sequida da Carta a Jodo de Segdvia. Traducao e introducdo de Jodo Maria
André. Coimbra/Portugal: MinervaCoimbra, 2002.

O apice da teoria. Traducdo e notas de José Teixeira Neto e Francisco de Assis Costa da
Silva. In: Trilhas Filoséficas. Ano Ill, nimero 1, jan.-jun. 2010

Il — Bibliografia secundéaria
1. Repertdrios bibliograficos

VANSTEENBERGHE, E. — Le cardinal Nicolas de Cues (1401-1464). L’action — la
pensée. Frankfurt am Main, Minerva GMBH, 1963 (reproducdo fac-similada
da edicdo de Paris de 1920), p. IX-XIX.

2. Bibliografia subsidiaria

ALVAREZ GOMEZ, M. Zur Metaphysik der Macht bei Nikolaus von Kues, In: MFCG (14),
1980, p. 104-112.



147

. Concordancia en la diferencia segin Nicolas de Cusa. In: ALVAREZ GOMEZ,
Mariano & ANDRE, Jodo Maria. Coincidencia de Opuestos y Concordia: Los Caminos del
Pensamiento en Nicolas de Cusa. Actas del Congreso Internacional celebrado en Coimbray
Salamanca los dias 5 a 9 de noviembre de 2001. Tomo Il. Salamanca: Sociedad Castellano-
Leonesa de Filosofia, 2002, p. 17-36.

. Afloranza y conocimiento de Dios. In: Pensamiento del ser y espera de Dios.
Salamanca: Sigueme, 2004, p. 67-101.

ANDRADE FILHO, Osvaldo Ferreira de. Deus, mente e mundo: sobre o0s conceitos de
complicatio, imago e explicatio a partir do dialogo “De mente” de Nicolau de Cusa. —
23.12.2013 — 1v. 105p. Mestrado. UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO
NORTE. Orientador (es): Oscar Federico Bauchwitz. Disponivel em:
<http://www.cchla.ufrn.br/ppgfil/paginas/mestrado/dissertacao/PDF/osvaldo_ferreira_de and
rade filho.pdf>.

ANDRE, Jodo Maria. Nicolau de Cusa e a Crise de Sentido do Discurso Filoséfico. In:
Tradicgéo e Crise |. Faculdade de Letras. Coimbra, 1986, p. 367-413.

. O problema da linguagem no pensamento filoséfico-teoldgico de Nicolau de Cusa.
In: Revista Filoséfica de Coimbra - n.° 4 - vol. 2 (1993) p. 369-402. (Separata).

. Sentido, Simbolismo e Interpretacéo no Discurso Filosofico de Nicolau de Cusa.
Coimbra, 1997.

. Homem e natureza em Nicolau de Cusa: O microcosmo numa perspectiva dindmica e
criadora. In: Veritas, Vol. 44, n. 3, Porto Alegre: PUC, 1999, p. 805-814.

. A actualidade do pensamento de Nicolau de Cusa: a “Douta Ignorancia” e o seu
significado hermenéutico, ético e estético. Revista Filosofica de Coimbra —n® 20 (2001).

. Didlogo Intercultural, Utopia e Mesticagens. Coimbra/PT: Ariedne editora, 2005.

. Introducéo. In: NICOLAU DE CUSA. A douta ignorancia. 22 Ed. Traducdo,
introducdo e notas de Jodo Maria André. Lisboa/Portugal: Fundacdo Calouste Gulbenkian,
2008.

. Introducéo. In: NICOLAU DE CUSA. A visdo de Deus. Traducdo e introducdo de
Jodo Maria André; prefacio de Miguel Baptista Pereira. 42 Edi¢do Revista. Lisboa/Portugal:
Fundacéo Calouste Gulbenkian, 2012,

. El'hombre en Nicolas de Cusa: una antropologia dinamica, holistica y estética. In:
MACHETTA, Jorge M. y D’AMICO, Claudia. La cuestion del hombre en Nicolas de Cusa:
fuentes, originalidad y dialogo con la modernidad. Ciudad Auténoma de Buenos Aires:
Biblos, 2015. p. 131-157.

BEIERWALTES, Werner. Visio Facialis — Sehen ins Angesicht. Zu coincidenz des endlichen
und unendlichen Blicks bei Cusanus. In: Mitteilungen und Forschungsbeitrage der
Cusanus-Gesellschaft (18), 1986, p. 91-118.


http://www.cchla.ufrn.br/ppgfil/paginas/mestrado/dissertacao/PDF/osvaldo_ferreira_de_andrade_filho.pdf
http://www.cchla.ufrn.br/ppgfil/paginas/mestrado/dissertacao/PDF/osvaldo_ferreira_de_andrade_filho.pdf

148

BAUCHWITZ, O. F. O inominado dos nomes como o0 sem-nome vindouro: Erilgena e
Nicolau de Cusa. Scintilla: Revista de Filosofia e Mistica Medieval. Curitiba: Faculdade de
Filosofia Sdo Boaventura, Sociedade Brasileira de Filosofia Medieval. Vol. 3 —n°2 —jul./dez.
2006/Semestral, p. 25 — 55.

BOCKEN, Inigo. L’éthique des conjectures. In: ANDRE, Jodo Maria & ALVAREZ GOMEZ,
Mariano (Coord). Coincidéncia dos opostos e concordia: Caminhos do Pensamento em
Nicolau de Cusa. Actas do Congresso Internacional realizado em Coimbra e Salamanca nos
dias 5 a 9 de Novembro de 2001. Tomo I. Coimbra: Faculdade de Letras, 2001. p. 173-185.

BONETT]I, Aldo. La ricerca metafisica nel pensiero di Nicolo Cusano. Brescia: Padeia,
1973.

BRASA DIEZ, Mariano. Los pilares del “De docta ignorantia” de Nicolas de Cusa. In Revista
Cientificas Completudes. Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, vol. 7. Madri:
Ed. Univ. Completude: 1989, p. 129-147.

CASSIRER, Ernst. Individuo y Cosmos en la filosofia del Renascimiento. Trad. Alberto
Bixio. Buenos Aires: Emecé Editores, S. A., 1951.

. Nicolas de Cusa. In: CASSIRER, Ernst. EI problema del conocimiento en la
filosofia y en las ciencias modernas. I. Trad. Esp., Buenos Aires, Fondo de Cultura
Economica, 1953, p. 65-97.

. Individuo e Cosmos na Filosofia do Renascimento. Trad. Jodo Azenha Jr. e Mario
Eduardo Viaro. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2001.

COLOMER, E. Nicolau de Cusa (1401-1464). Um pensamento na fronteira de dois mundos.
Revista Portuguesa de Filosofia — No V centenario de Nicolau de Cusa. Tomo XX, Fasc. 4.
Braga. Outubro/Dezembro 1964, p. 387-435.

COLOMER, E. Un pensamiento entre tradicion y modernidad. Pensamiento: Revista de
Investigacion e Informacion Filos6fica Num. 80; Vol. 20, Octubre-Diciembre, 1964, Madrid,
p. 391-416.

D’AMICO, Claudia. El hombre como “Secundus Deus”: Forma tnica y reconstruccion
nocional de géneros y espécies en el pensamento cusano. In: Veritas, Vol. 44, n. 3, Porto
Alegre: PUC, 1999. p.815-822.

. Ignorancia y conjetura en la propuesta de concordancia de Nicolas de Cusa. In:
MACHETTA, Jorge M. D’AMICO, Claudia. (Editores). El problema del conocimiento en
Nicolas de Cusa: genealogia y proyeccion. Buenos Aires: Biblos, 2005, p. 267-279.

DUPRE, W. — «Liebe als Grundbestandteil allen Seins und »Form oder Leben aller
Tugenden« ». In: Mitteilungen und Forschungsbeitrage der Cusanus-
Gesellschaft (26), 2000, p. 65-99.

FLASCH, K. — Nikolaus von Kues — Geschichte einer Entwicklung. Vorlesung zur
Einflhrung in seine Philosophie. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 2001.



149

GANDILLAC, Maurice de. La philosophie de Nicolas de Cues. Aubier, 1941.

. Explicatio-Compicatio chez Nicolas de Cues. In: PIAIA, Gregorio (a cura di).

Concordia Discors: studi su Niccolo Cusano e I’'umanesimo europeo offerti a Giovanni
Santinello. Padova: Editrice Antenore, 1993, p. 77-106.

GONZALEZ RIOS, José. Metafisica de la palabra. El problema del lenguaje en el
pensamiento de Nicolas de Cusa (1401 — 1464). Directora: Profa. Dra. Claudia D’ Amico; Co-
director: Prof. Dr. Klaus Reinhardt. Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires - Facultad de
Filosofia y Letras, Febrero de 2010.

HOPKINS, Jaspers. Nicholas of Cusa’s Metaphysic of Contraction. Minneapolis: The
Arthur j. Banning press, 1983.

. Prolegomena to Nicholas of Cusa’s conception of the relationship of faith to
reason. 1996. Disponivel em: < http://jasper-hopkins.info/cusafaith reason-engl.pdf>.
Acesso em 06/06/2018, as 16h.

LUIS GONZALEZ, Angel. Introduccion. In: NICOLAS DE CUSA. El No-outro.
Traduccion, introduccion y notas de Angel Luis Gonzales. Pamplona/Espafia: Servicio de
Publicaciones de la Universidad de Navarra. S.A., 2005, p. 5-13.

MACHETTA, Jorge Mario. Nicolas de Cusa: perspectivas éticas a partir de su concepcion del
individuo y de la visién de dios. In: Veritas, Vol. 44, n. 3, Porto Alegre: PUC, 1999, p.823-
830.

MANDRELLA, Isabelle. La liberte de la volonté d’apres Eckhart et Nicolas de Cues. In:
VANNIER, Mari@-Anne. La naissance de Dieu dans I’ame chez Eckhart et Nicolas de
Cues. Paris: Les Editions du Cerf, 2006, p. 121-136.

MARTINEZ GOMEZ, Luis S. J. Liberdad del espiritu en Nicolas de Cusa. In: Nicolas de
Cusa en el V centenario de su muerte (1464-1964). 111 Asamblea Nacional de la Asociacion
Espafiola de Filosofia Medieval — Madrid 3-4 de abril, 1964. Madrid: Instituto “Luis Vives”
de Filosofia, 1967.

MARTINEZ GOMEZ, L. El hombre ‘mensura rerum’ en Nicolas de Cusa. In: Pensamiento,
Vol. 21, N° 81, 1965, p. 41-64.

MORRA, Gianfranco. Cusano: una antropologia cristocentrica. In: MORRA, Gianfranco (a cura
di). Nicolo Cusano. La vita e la morte. Forli: Edizioni di Ethica, 1966, p. 5-17.

NOGUEIRA, Maria Simone Marinho. Amor, caritas e dilectio — Elementos para uma
Hermenéutica do Amor no Pensamento de Nicolau de Cusa. Faculdade de Letras da
Universidade de Coimbra, 2008 (Dissertacdo de Doutoramento em Filosofia. Orientacéo do
Professor Doutor Jodo Maria Bernardo Ascenso André). Disponivel em
<https://estudogeral.sib.uc.pt/jspui/bitstream/10316/9688/5/MSimoneMNogueira_Tese.pdf>

. Consideracdes sobre 0 amor em Platdo e Nicolau de Cusa. Studium (Instituto
Salesiano de Filosofia), Recife, v. 12, 2003, p. 55-64.


http://jasper-hopkins.info/cusafaith_reason-engl.pdf
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/177110
https://estudogeral.sib.uc.pt/jspui/bitstream/10316/9688/5/MSimoneMNogueira_Tese.pdf

150

. O Amor no Pensamento de Nicolau de Cusa. Agora Filosofica (UNICAP. Impresso),
v.ano 9, 2009, p. 57-73.

Conhecer e Amar na "Carta a Albergati" de Nicolau de Cusa. Revista Territério &
Fronteiras, v. 4, 2011, p. 66-77.

. Entre o affectus e o intellectus: a experiéncia humana do divino no pensamento de
Nicolau de Cusa. Perspectiva Filosofica (UFPE), v. I, 2011, p. 73-90.

. O Amor como a maior das virtudes nos Sermdes de Nicolau de Cusa. In: Mirabilia,
19. Nicholas of Cusa in Dialogue. COSTA, Ricardo da e SANTOS, Bento Silva (orgs.). Jun-
Dez 2014/ISSN 1676-5818, p. 170-187.

. Uma simbologia do amor nos sermdes de Nicolau de Cusa. Curitiba, PR: CRV,
2014,

. A importancia do amor para a apreensao do divino em De docta ignorantia. In:
Scripta Vol. 3, N° 2, 2010, p 47 — 64.

PICO ESTRADA, Paula. La dimension ética en la filosofia de Nicolas de Cusa. Su
integracion en la antropologia cusana., Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofia y
Letras, 2016. p. 274. (TESIS DE DOCTORADO ) DIRECTORA: DRA. SILVIA
MAGNAVACCA.

. La fe y el amor como condicion del conocimiento en la antropologia de Nicolas de
Cusa. In: Revista Filoséfica Symploké, n. 3, abril de 2016, ISSN 2468-977, p. 8-17.

REINHARDT, Klaus. La antropologia de Nicolas de Cusa a la luz de su cristologia. In:
MACHETTA, Jorge M.; D’AMICO, Claudia. La cuestion del hombre en Nicolas de Cusa:
Fuentes, originalidad y didlogo con la modernidad. Ciudad Auténoma de Buenos Aires:
Biblos, 2015, p. 17-24.

RUSCONI, Cecilia. El simbdlico de las figuras matematicas en la metafisica de Nicolas de
Cusa. Buenos Aires: Biblos, 2012.

SANTINELLO, Giovanni. Introduzione a Niccolo Cusano. 22 Edizione con aggiornamento
bibliografico. Roma-Bari/ltalia: Laterza, 1987.

. L’uomo ,,ad imaginem et similitudinem* nel Cusano. In: Estrato da Doctor
Seraphicus. Bollettino d’informazioni del Centro di studi Bonaventuriani — Bognoregio
(Viterbo). N° XXXVII, Marzo 1990, p. 85-97.

SCHULZ, Walter. El Dios de la metafisica moderna. D. F./México: Fondo de Cultura
Econdmica, 1961.

TEIXEIRA NETO, José. Nexus: da relacionalidade do principio a “metafisica do inominavel”
em Nicolau de Cusa [recurso eletronico]. Natal: EDUFRN, 2017.

THERUVATHU, Prasad Joseph Nellivilathekkathil. Ineffabilis in the Thought of Nicolas of
Cusa. Munster: Aschendorff Verlag, 2010.



151

VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Heinz. La filosofia de Nicolas de Cusa: Una forma previa de
la metafisica moderna. In: Revista de Filosofia, 17 (1958), Madrid, p. 437-458.

3. Outra bibliografia subsidiaria

BOFF, Leonardo. A aguia e a galinha: uma metéfora da condicdo humana. Rio de Janeiro:
Editora Vozes, 1998.

GRUN, Anselmo; BOFF, Leonardo. O divino em nés. Trad. de Markus A. Hediger.
Petrépolis, RJ: Vozes, 2017.

PEREIRA, Miguel Baptista. Modernidade, fundamentalismo e p6s-modernidade. In: Revista
Filoséfica de Coimbra —n. 2, 1992, p. 205-263.

. Para uma filosofia do simbolo. In: Revista Filosofica de Coimbra — n° 25, 2004, p.
3-30.

. Prefacio. In: NICOLAU DE CUSA. A Visao de Deus. Trad. Jodo Maria André.
Lisboa/PT: Ed. Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2012.

VALLS, Alvaro L. M., O que é ética. S&o Paulo: Editora Brasiliense, 1994. (Colec3o
Primeiros Passos - N° 177)



