
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

CURSO DE BACHARELADO EM DIREITO 

 

 

 

ALLANA LAYSA BORBA DUTRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A RESPONSABILIDADE CIVIL DO MÉDICO NAS TRANSFUSÕES DE SANGUE 

EM PACIENTES TESTEMUNHAS DE JEOVÁ 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SANTA RITA  

2018 



 
 

ALLANA LAYSA BORBA DUTRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A RESPONSABILIDADE CIVIL DO MÉDICO NAS TRANSFUSÕES DE SANGUE 

EM PACIENTES TESTEMUNHAS DE JEOVÁ 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 
Curso de Direito do Centro de Ciências Jurídicas da 
Universidade Federal da Paraíba, como exigência 
parcial para obtenção do título de Bacharel em 
Ciências Jurídicas. 

 
Orientador: Prof. Me. Lourenço de Miranda Freire 
Neto. 

 
 
 

 
 

 

 

 

SANTA RITA 

2018 



D978r Dutra, Allana Laysa Borba.
         A Responsabilidade Civil do Médico nas Transfusões de
      Sangue em Pacientes Testemunhas de Jeová / Allana Laysa
      Borba Dutra. - Santa Rita, 2018.
         65 f.

         Orientação: Lourenço de Miranda Freire Neto.
         Monografia (Graduação)  - UFPB/DCJ/SANTA RITA.

         1. transfusão de sangue. 2. Testemunhas de Jeová. 3.
      direito à vida. 4. direito à liberdade religiosa. 5.
      autonomia. 6. beneficência. 7. responsabilidade civil.
      8. estado de necessidade. I. Neto, Lourenço de Miranda
      Freire. II. Título.

UFPB/CCJ

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação



 
 

ALLANA LAYSA BORBA DUTRA 

 

 

 

 

A RESPONSABILIDADE CIVIL DO MÉDICO NAS TRANSFUSÕES DE SANGUE 

EM PACIENTES TESTEMUNHAS DE JEOVÁ 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
ao Curso de Direito, do Centro de Ciências 
Jurídicas, da Universidade Federal da Paraíba, 
como exigência parcial para obtenção do título 
de Bacharel em Ciências Jurídicas. 

 
Orientador: Prof. Me. Lourenço de Miranda 
Freire Neto. 

 

 

 

 

Banca Examinadora                          Data da Aprovação:______________________                                                 

 

 

________________________________________________________ 

Prof. Me. Lourenço de Miranda Freire Neto (Orientador) 

 

 

________________________________________________________ 

 (Avaliador) 

 

 

________________________________________________________ 

 (Avaliador) 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, Alda e Everaldo. 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Talvez, para quem enxerga de longe, pareça ter sido fácil chegar até aqui. Para os 

mais distantes, eu não costumo demonstrar os meus medos e as minhas fraquezas, 

mas a verdade é que não só na construção dessa monografia, mas durante toda a 

graduação eu tive que lutar diariamente para conviver com a ansiedade e com todos 

os demais problemas que dela decorrem. Assim, eu não poderia resumir essa minha 

jornada de outra maneira: superação! É claro que eu não estive sozinha. Durante 

esses cinco anos eu tive o apoio, carinho, amor e amizade de várias pessoas 

especiais para mim. Por isso, agradeço a Deus por ter sido meu conforto, 

principalmente nos momentos em que eu achei que ninguém mais poderia me 

entender. Aos meus pais, Alda e Everaldo, a quem devo tudo o que sou e por nunca 

medirem esforços para me ver feliz. A minha irmã, Amanda, que com o seu jeito 

único acalmou o meu coração em diversos momentos. Ao meu amor, Euler, que com 

paciência e doçura se tornou o meu porto-seguro nesses últimos anos do curso. A 

minha amiga e dupla de todas as avaliações e trabalhos, Iana, não só pelos nossos 

quatorze anos de amizade, mas especialmente por todo o apoio na elaboração 

desse trabalho. A minha amiga, Heloísa, mulher forte, determinada e empoderada, 

que vem me ensinando todos os dias sobre a graça e o prazer de acreditar em si 

mesmo. Aos meus amigos, Gabriel, Lucas, Luiz e Aline, com quem eu pude 

compartilhar uma das mais importantes etapas da minha graduação, coordenando o 

Centro Acadêmico Manoel Mattos, e que hoje são fundamentais na minha vida. As 

minhas amigas, Ludmila, Juliana, Thais, Mariana Rogério, Renata, Kennya, Denise, 

Mariana Sehn e Jéssica, que me mostraram que nem mesmo a distância é 

obstáculo quando dez mulheres de diferentes lugares resolvem se unir por laços de 

amizade, compreensão, respeito e atenção. Mesmo com alguns quilômetros nos 

separando, vocês sempre estiverem presentes. As minhas amigas, Erika, Thayse, 

Rayane e Larissa, pelas tardes e aprendizados no estágio. A todos os meus 

professores, representados na pessoa do meu orientador, Lourenço, serei 

eternamente grata por todos os ensinamentos. A todos os demais colegas, que de 

alguma forma me ajudaram nessa caminhada: meu muito obrigado. 

 

 

 



 
 

RESUMO 

 

A possibilidade de se realizar transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de 

Jeová é um assunto bastante discutido na seara civil. Os seguidores dessa religião 

acreditam que o sangue é um fluido sagrado, e que por isso não pode ser ingerido. 

Acontece que muitas vezes a transfusão saguínea é o único meio de salvar a vida 

de um paciente da religião Testemunha de Jeová, colocando em conflito dois direitos 

fundamentais: o direito à vida e o direito à liberdade religiosa. Nessa discussão, é 

importante analisar os princípios bioéticos da autonomia e da beneficência, 

essenciais para se chegar a uma solução quanto à legitimidade da transfusão nos 

casos de perigo iminente de vida. Diante disso, os médicos se vêem em meio a um 

impasse, em que precisam escolher entre realizar a transfusão e assim salvar uma 

vida, ou optar por não realizar a transfusão e sofrer com as consequências jurídicas 

do óbito ou das seqüelas causadas ao paciente. Como forma de solucionar essa 

problemática, o nosso ordenamento jurídico pune o médico que deixa de agir com o 

crime de omissão de socorro, podendo também ser responsabilizado pelo crime de 

homicídio se o paciente vier a falecer. Por outro lado, o Código Penal, no art. 146, § 

3º, I, o Código de Ética, nos arts. 22 e 31, 

 e o Conselho Federal de Medicina são firmes quanto ao dever do médico em 

realizar a transfusão de sangue nos casos em que pacientes Testemunhas de Jeová 

estejam sofrendo risco de vida, ainda que sem o seu consentimento. Tal 

posicionamento é justificado pelo estado de necessidade de terceiro, excludente de 

ilicitude que extingue a responsabilidade civil do médico.   

 

Palavras-chave: transfusão de sangue; Testemunhas de Jeová; direito à vida; 

direito à liberdade religiosa; autonomia; beneficência; responsabilidade civil; estado 

de necessidade. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 8 

1. OS DIREITOS FUNDAMENTAIS EM CONFLITO E A TÉCNICA DA 

PONDERAÇÃO ........................................................................................................ 12 

1.1 O DIREITO FUNDAMENTAL À VIDA .............................................................. 12 

1.2 O DIREITO FUNDAMENTAL À LIBERDADE RELIGIOSA .............................. 16 

   1.3 A TÉCNICA DA PONDERAÇÃO ...................................................................... 21 

2. PRINCÍPIOS BIOÉTICOS APLICÁVEIS À MEDICINA ........................................ 25 

2.1 PATERNALISMO ............................................................................................. 25 

2.2 BENEFICÊNCIA E NÃO-MALEFICÊNCIA ....................................................... 28 

2.3 AUTONOMIA ................................................................................................... 33 

3. RESPONSABILIDADE CIVIL ............................................................................... 39 

3.1 ASPECTOS GERAIS DA RESPONSABILIDADE CIVIL .................................. 39 

3.2 RESPONSABILIDADE CIVIL MÉDICA ............................................................ 44 

3.3 A RESPONSABILIDADE CIVIL DO MÉDICO NAS TRANSFUSÕES DE 

SANGUE EM PACIENTES TESTEMUNHAS DE JEOVÁ ...................................... 48 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ...................................................................................... 56 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................... 59 



8 
 

INTRODUÇÃO 

 

É sabido que a questão da recusa dos pacientes Testemunhas de Jeová em 

passar por procedimentos que necessitem da transfusão de sangue é um assunto 

que gerou notoriedade e ocasionou inúmeros debates tanto no mundo médico 

quanto jurídico. 

Os indivíduos que seguem os dogmas dessa religião justificam tal recusa em 

algumas passagens bíblicas, como em Atos 15:19-21, Gênesis 9:3-4 e Levítico 

17:10, pois acreditam, pela fé, que em tais versículos existe uma ordem para que 

evitem contato com o sangue. 

Sendo assim, é evidente que nesses casos há um choque de vontades entre 

os sujeitos da relação: de um lado, o paciente Testemunha de Jeová que, de acordo 

com suas crenças, prefere a morte do que ir de encontro com os mandamentos 

religiosos os quais ele segue, e de outro, o médico, que consoante a ética médica, 

deve empreender todos os esforços para salvaguardar a vida. 

É fácil perceber o quanto tal situação causa um grande conflito para o 

profissional da medicina, que precisa optar por respeitar a vontade do paciente ou 

intervir com o intuito de preservar a sua integridade física. 

Acerca da vontade do paciente, esta é exteriorizada através do termo de 

consentimento informado, por meio do qual o paciente aceita ou não a se submeter 

à determinada intervenção médica. 

Este direito deve ser exercido após o paciente ser advertido acerca de todos 

os procedimentos que porventura venham a atingir sua integridade física ou moral, 

bem como os seus benefícios e riscos.  

Através do consentimento informado é exercido o direito de escolha do 

paciente, em seguir ou não com o tratamento, após ser esclarecido pelo médico 

acerca das consequências positivas e negativas de um determinado procedimento, o 

qual advém da obediência ao princípio da autonomia. 

Dessa forma, de acordo com o princípio da autonomia, aplicado no âmbito da 

medicina, o paciente tem o direito de optar ou não em seguir com certo tratamento, 

de acordo com o que ele próprio entende ser melhor para a sua saúde. 

Vale ressaltar que o próprio ato de consentir encontra alguns limites, um deles 

leva à relativização do princípio da autonomia do paciente, à medida em que, nos 

casos de iminente perigo de vida, os médicos, em observância às recomendações 



9 
 

da ética médica, deverão tomar medidas com vistas à proteger a vida do paciente, 

ainda que contra a sua vontade. 

Nessa situação, o profissional, de acordo com a sua vivência médica, estaria 

atuando de maneira a proporcionar ao paciente o máximo de bem-estar possível, 

comportamento este que está pautado no princípio da beneficência. 

De acordo com este último, reflexo do paternalismo médico, o profissional 

médico deve agir de maneira a empreender todos os seus esforços para preservar a 

vida e a saúde do paciente, mesmo que este não tenha consentido com o 

procedimento adotado.  

Assim, é possível observar que tal princípio é norteador da prática médica, 

conferindo-lhe uma maior liberdade de atuação, com vistas a buscar o bem-estar do 

paciente, independentemente da sua vontade. 

Em decorrência desse princípio, surge, no âmbito da medicina, a figura do 

tratamento arbitrário.  

O tratamento arbitrário é aquele em que o médico age sem o consentimento 

do paciente, desde que esteja diante de uma situação em que este corre perigo de 

vida, e, ainda, que seja possível vislumbrar a urgência da intervenção.   

Em meio a todo esse debate, em que o paciente e a sua saúde é o centro das 

atenções, é necessário também analisar as conseqüências do comportamento do 

médico diante de tal situação, mais especificamente com relação a sua 

responsabilidade.  

Com relação à responsabilidade penal, é sabido que o médico pode 

responder pelo crime de omissão de socorro ou ainda por homicídio doloso nos 

casos em que, intencionalmente, deixar de socorrer um paciente que corre risco de 

vida e, em razão dessa omissão, venha a óbito.  

Já com relação à responsabilidade civil, é possível que o paciente 

Testemunha de Jeová, após passar pela transfusão de sangue sem o seu 

consentimento, venha pleitear, em face do médico, indenização por possíveis danos 

morais sofridos. 

Assim, diante do impasse a que o médico está submetido, entre escolher 

realizar ou não a transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de Jeová, o 

presente trabalho considerará como hipótese o entendimento de que, o profissional 

da medicina, ao seguir as orientações do Conselho Federal de Medicina e do Código 

de Ética Médica, não deveria ser responsabilizado na esfera cível ao praticar a 



10 
 

transfusão hemática em pacientes Testemunhas de Jeová, em razão de estar 

exercendo seu dever ético e legal de preservar a vida humana.  

Também, considerando a exceção ao constrangimento do livre arbítrio, 

presente no art. 146, § 3º, I, do Código Penal, não é considerado crime de 

constrangimento ilegal a intervenção médica em casos de iminente perigo de vida. 

Assim, ocorrendo a transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de 

Jeová sem o consentimento do mesmo, mas em situação de iminente risco de vida, 

o profissional estará amparado legalmente, em virtude da observância do estado de 

necessidade que caracteriza tal postura médica, o que justifica, portanto, a não 

responsabilização civil do médico nessas circunstâncias. 

Nesse sentido, a problemática desse estudo se justifica no seguinte 

questionamento: poderiam os médicos ser responsabilizados civilmente ao 

realizarem o tratamento de transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de 

Jeová que se encontram em situação de iminente perigo de vida, amparados na 

exceção ao constrangimento do livre arbítrio previsto no art. 146, § 3º, I, do Código 

Penal? 

Dessa forma, a presente pesquisa tem como objetivo geral analisar a 

possibilidade de responsabilização civil do médico na realização de transfusão de 

sangue em pacientes Testemunhas de Jeová.  

Como objetivos específicos, iremos pesquisar acerca da legitimidade da 

realização da transfusão de sangue em pacientes da religião Testemunhas de 

Jeová, estudar os reflexos dos princípios da autonomia e do princípio da 

beneficência e analisar a possibilidade de se criar uma excludente de 

responsabilidade.  

Por sua vez, a metodologia utilizada no presente trabalho foi a pesquisa 

bibliográfica e o método escolhido foi o hipotético-dedutivo. Além disso, foi realizada 

uma abordagem histórica de certos institutos pertinentes ao tema, assim como uma 

análise principiológica, para que, ao final, fosse possível nos posicionar a respeito da 

possibilidade ou não de responsabilizar civilmente os médicos pela realização de 

transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de Jeová. 

Deste modo, neste trabalho, houve a preocupação em examinar, no primeiro 

capítulo, pormenorizadamente o direito à vida e o direito à liberdade religiosa, 

perpassando pelas características de cada um no nosso ordenamento jurídico, 

inclusive se atendo a alguns debates doutrinários dentro de cada uma dessas 



11 
 

temáticas. Ainda nesse capítulo, será analisada a técnica da ponderação nos casos 

de conflitos entre esses dois direitos fundamentais. 

Além disso, observada a importância dos princípios bioéticos na construção 

do presente trabalho, no segundo capítulo iremos abordar os princípios da 

autonomia, da beneficência e da não-maleficência, bem como realizar algumas 

considerações acerca do paternalismo médico. 

Por fim, no terceiro e último capítulo será analisado os aspectos gerais da 

responsabilidade civil, bem como a responsabilidade civil do médico de maneira 

genérica, e em seguida, a responsabilidade civil do médico nas transfusões de 

sangue em pacientes Testemunhas de Jeová, à luz da exceção ao constrangimento 

do livre arbítrio. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

1. OS DIREITOS FUNDAMENTAIS EM CONFLITO E A TÉCNICA DA 

PONDERAÇÃO 

 

1.1 O DIREITO FUNDAMENTAL À VIDA 

 

O direito à vida, contemplado no art. 5º, caput, da Constituição Federal, é o 

mais importante dos direitos fundamentais, pois é dele que decorre todos os outros. 

Nesse sentido, não seria possível falar de direito à liberdade, à igualdade, à 

segurança e à propriedade se primeiramente não fosse declarado e tutelado o direito 

à vida, essencial para o exercício daqueles. 

Assim, percebe-se que o mencionado direito fundamental antecede os demais 

direitos assegurados na Lei Maior, de maneira que seria incoerente protegê-los sem 

que antes fosse garantido o direito à vida como meio para usufruí-los.   

Sobre isso, Paulo Gustavo Gonet Branco (2012, p. 379) diz: 

 

Proclamar o direito à vida responde a uma exigência que é prévia ao 
ordenamento jurídico, inspirando-o e justificando-o. Trata-se de um valor 
supremo na ordem constitucional, que orienta, informa e dá sentido último a 
todos os demais direitos fundamentais. 

 

Esse direito, de acordo com Pedro Lenza (2016, p.1168), compreende o 

direito de não ser morto, ou seja, de permanecer vivo, bem como o direito de ter 

uma vida capaz de preencher as condições mínimas de dignidade. 

Como reflexo da primeira faceta, tem-se, no nosso ordenamento jurídico, a 

proibição da pena de morte, prevista no art. 84, XIX, da Constituição, ressalvada 

apenas nos casos de guerra declarada.  

Ainda sobre esse aspecto, diversos documentos internacionais que 

asseguram o direito de não ter a vida tolhida através de meios artificiais foram 

assinados pelo Brasil como forma de corroborar com os objetivos já expostos 

constitucionalmente, a exemplo da Declaração Universal dos Direitos Humanos e do 

Pacto Internacional sobre Direitos Civis e Políticos, os quais dispõem, 

respectivamente, que “todo ser humano tem direito à vida, à liberdade e à segurança 

pessoal” (art. 3º) e que “o direito à vida é inerente à pessoa humana. Esse direito 

deverá ser protegido pela lei. Ninguém poderá ser arbitrariamente privado de sua 

vida” (art. 6º, ponto 1).  



13 
 

No que tange ao direito de ter uma vida digna, que corresponde à segunda 

faceta, isto significa que aos indivíduos deve ser assegurado o básico para a sua 

sobrevivência, como saúde, moradia, alimentação e segurança, além de ser vedado 

pela Constituição a tortura, o tratamento desumano ou degradante. 

Na verdade, a Carta Magna preza tanto por esse direito que ao longo de todo 

o documento é possível encontrar diversos dispositivos cuja finalidade é protegê-lo. 

Para tanto, foi instituído o Tribunal do Júri (art. 5º, XXXVIII, CF), que tem 

competência para julgar os crimes dolosos contra a vida.  

De fato, a vida, sendo o valor supremo declarado na nossa Constituição, deve 

ser preservada inclusive pelo direito penal, de modo que aqueles que atentarem 

contra ela, através das práticas de homicídio, induzimento, instigação ou auxílio ao 

suicídio, infanticídio e aborto, devem ser responsabilizados criminalmente.  

Também, o legislador se preocupou em reservar um dispositivo específico na 

Constituição referente à tutela desse direito quando direcionada às crianças e 

adolescentes. 

Assim, o art. 227 versa sobre o dever da família, bem como do Estado e da 

sociedade em garantir às crianças e adolescentes o direito à vida, ordenando, ainda, 

que ele seja exercido com prioridade. 

Dessa forma, observa-se um cuidado especial nas situações em que a 

titularidade desse direito pertence a sujeitos em condição de vulnerabilidade. 

Nesse diapasão, apesar da Carta Magna ter se encarregado de tutelar esse 

direito, ela não demarcou o momento de início e do fim da tutela jurisdicional, assim, 

para uma melhor compreensão acerca do assunto, faz-se necessário definir quando 

começa a vida. 

Acerca do marco inicial, Stefano da Silva Rios (2015) elenca quatro teorias 

que tratam sobre o tema: a teoria da fecundação ou concepção, a teoria da nidação, 

a teoria natalista e a teoria da atividade neural.  

De acordo com a primeira teoria, a vida se inicia no momento em que o óvulo 

é fecundado pelo espermatozóide, ou seja, quando o gameta masculino rompe a 

parede da célula reprodutora feminina e é formado um novo DNA através da 

combinação dos genes dos pais. 

Conforme a segunda teoria, há o surgimento da vida quando o óvulo já 

fecundado se fixa à parede do útero. Esta é a teoria mais aceita pelos médicos 

ginecologistas, que fundamentam o seu posicionamento na impossibilidade de 



14 
 

desenvolvimento do embrião se este, ainda que fértil, não conseguir se firmar no 

útero. É por isso que aqueles que adotam a teoria da nidação não enxergam a pílula 

do dia seguinte como um método abortivo, posto que esta atua antes da implantação 

do óvulo, ou ainda, impedindo que esta se concretize. 

A terceira teoria defende que a vida inicia com o nascimento, e que o recém-

nascido precisa obrigatoriamente manifestar sinais vitais, como a respiração. No 

entanto, apesar de ser acolhida em tempos remotos, a teoria natalista não encontra 

mais suporte nos dias atuais, pois a vida intrauterina já é reconhecida pela ciência.  

Por fim, a quarta teoria afirma que, assim como na legislação pátria a morte é 

demarcada pelo fim das atividades cerebrais, o começo da vida humana depende do 

início dessas atividades. A grande polêmica que envolve a teoria neurológica é que 

existe uma divergência acerca do momento em que é possível vislumbrar essas 

atividades neurais. Para alguns cientistas, é a partir da oitava semana de vida, para 

outros, apenas a partir da vigésima semana (MUTO; NARLOCH, 2005). 

Em dissonância, o Ministro Luis Roberto Barroso (2005, p. 110) afirma que: 

 

Se a vida humana se extingue, para a legislação vigente, quando o sistema 
nervoso pára de funcionar, o início da vida teria lugar apenas quando este 
se formasse, ou, pelo menos, começasse a se formar. E isso ocorre por 
volta do 14° dia após a fecundação, com a formação da chamada "placa 
neural".  

 

Dessa forma, percebe-se que há uma inexatidão quanto ao momento de início 

das atividades neurais, de modo que devem ser realizados exames capazes de 

aferi-lo, considerando que este muda de pessoa para pessoa. 

Apesar da imprecisão relativa a esse período, tal teoria foi utilizada pelos 

Ministros para justificar a procedência da ADPF 54, referente à interrupção 

terapêutica da gestação de fetos anencéfalos. Para tanto, solucionaram a questão 

com fundamento na Resolução nº 1.480/97 do Conselho Federal de Medicina 

(CFM), que reputa a cessação das funções encefálicas equivalente à morte.  

Para o Ministro Ayres Britto, a prática não poderia ser considerada abortiva, já 

que os fetos anencéfalos não possuem potencialidade vital, em razão de serem 

“natimortos cerebrais”. Assim, como as penalidades previstas nos arts. 124, 126 

caput e 128, I e II do Código Penal se direcionam àqueles indivíduos que objetivam 

por fim a uma vida humana em desenvolvimento, não havendo essa perspectiva de 

vida, a conduta seria atípica.  



15 
 

Diante disso, é possível perceber que a legislação brasileira não adotou 

nenhuma das teorias para conceituar legalmente o início da vida humana. Na 

verdade, algumas leis e julgados consideram um ou outro entendimento acerca 

desse momento. 

O Código Civil, ao dispor que desde a concepção estão preservados os 

direitos do nascituro, parece estar adotando a teoria da fecundação. Ainda, o STF, 

ao julgar a ADI 3.510, se posicionou acerca da constitucionalidade do art. 5º da Lei 

de Biossegurança (Lei nº 11.105/2005), que versa sobre pesquisas que utilizam 

células-tronco embrionárias. 

De fato, para o Supremo Tribunal Federal, tal dispositivo não viola o direito à 

vida, pois, de acordo com o Relator, o Ministro Ayres Britto, como a existência do 

cérebro é essencial para o surgimento da vida, não havendo cérebro, não há que se 

falar de vida, pois este só se desenvolve após o embrião ser implantado no útero. 

Dessa forma, a definição de vida para o STF estaria condicionada a existência de 

atividades cerebrais, argumento também utilizado na ADPF 54, como já visto. 

Pelo exposto, observa-se que não cabe ao legislador a fixação de tal marco, e 

sim ao cientista natural, sendo atribuição do primeiro apenas conferir a tutela legal. 

Nesse viés, este direito fundamental expresso na Constituição Federal possui 

natureza de direito de defesa e de dever de proteção (BRANCO, 2012, p.382). 

Essa primeira expressão do direito à vida corresponde a uma perspectiva 

negativa, em que proíbe que as autoridades públicas tomem atitudes capazes de 

tolher a vida de qualquer pessoa. Também corresponde a um imperativo à 

sociedade civil como um todo, que da mesma forma está impedida de atentar contra 

esse bem. 

Por outro lado, o dever de proteção, que se refere ao aspecto positivo, 

garante que o Estado realizará essa tutela, seja através da criação de prisões ou 

dos serviços de segurança, como a polícia militar e civil, por exemplo. 

Essa obrigação é ainda mais severa quando se trata da proteção de sujeitos 

que estão sob custódia do Estado, pois exige do poder público medidas mais 

rigorosas para resguardar a vida dessas pessoas. 

Em razão disso, de acordo com a Teoria do Risco Criado ou Suscitado, o 

Estado responde objetivamente nos casos de danos causados a indivíduos que 

estão sob a sua vigilância, como nos casos de presos em instituições carcerárias e 

de pacientes em hospitais públicos.   



16 
 

De acordo com Matheus Carvalho (2016, p. 332), a responsabilidade objetiva 

que decorre da Teoria do Risco Suscitado justifica-se na criação, pelo Estado, de 

circunstâncias de risco capazes de gerar danos. Dessa forma, por assumir o risco de 

causar dano aos particulares, o Estado deve ser responsabilizado quando a ofensa 

for efetivada. 

Dessa forma, caso um detento mate outro no interior de um presídio, ou 

alguma pessoa faleça nos leitos dos hospitais públicos por falta de aparelhos ou 

medicamentos, o Estado deverá ser responsabilizado sem a necessidade de 

comprovação de dolo ou culpa.  

Essa responsabilidade em reparar o dano justifica-se na obrigação que o 

poder público tem de, em situações de risco iminente à vida, atuar de maneira a 

proteger os indivíduos em perigo, não podendo se omitir.  

O dever de proteger abrange também a investigação das infrações que 

ofenderam esse bem jurídico, de forma que cabe ao Estado investigar 

minuciosamente a prática de crimes contra à vida, considerando que a ausência 

dessa providência acaba não conferindo a proteção que deve ser viabilizada por 

esse direito fundamental. 

Dessa forma, a vida, sendo o direito supremo proclamado na nossa 

Constituição, pressupõe que ela não seja apenas assegurada, mas que existam, no 

nosso ordenamento jurídico, meios reais e efetivos para que tanto o Estado quanto a 

sociedade possam conservá-la, a fim de que os cidadãos possam usufruí-la de 

maneira digna. 

O estudo desse direito fundamental é de suma importância para o presente 

trabalho, que trata das transfusões de sangue em pacientes da religião Testemunha 

de Jeová, visto que diante dessa problemática o direito à vida colide com o direito à 

liberdade religiosa, que será analisado a seguir. 

 

1.2 O DIREITO FUNDAMENTAL À LIBERDADE RELIGIOSA 

 

A liberdade religiosa corresponde a um desdobramento do direito à liberdade, 

que permite aos cidadãos escolher e praticar livremente e sem embaraços a sua 

religião.  

Para que essa liberdade possa ser exercida plenamente, é necessário que o 

Estado permaneça imparcial no que se refere a essa escolha, cabendo a ele apenas 



17 
 

garantir todo o suporte para que os sujeitos possam praticar livremente as suas 

crenças, independente de quais sejam. 

Esta liberdade se encontra explicitamente tutelada na Carta Magna de 1988, 

no art. 5º, VI, que diz que “é inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo 

assegurado o livre exercício dos cultos religiosos e garantida, na forma da lei, a 

proteção aos locais de culto e a suas liturgias”. 

No Brasil, foi a Constituição Republicana que reconheceu a separação entre a 

Igreja e o Estado, denominando, dessa forma, o nosso país enquanto laico ou não 

confessional. 

Antes disso, na Constituição do Império, em 1824, o Estado era considerado 

confessional, ou seja, conservava uma religião oficial, que era o catolicismo. Nessa 

época, o culto de outras religiões era permitido, no entanto, deveria ser realizado 

sob a forma de culto doméstico, pois apenas a religião católica poderia ser cultuada 

publicamente. 

Com isso, percebe-se que tolerância e liberdade religiosa são conceitos 

distintos, visto que na primeira não há que se falar em igualdade de tratamento 

(MASSON, 2016, p. 258), enquanto que na segunda confere-se a todos os 

indivíduos os mesmos direitos. 

É possível dizer que a liberdade religiosa envolve três desdobramentos 

expressos na Constituição de 1988, quais sejam: a liberdade de crença, a liberdade 

de culto e a liberdade de organização religiosa (SILVA, 2013, p. 250). 

A liberdade de crença, de acordo com José Afonso da Silva (2013, p. 251) 

corresponde à liberdade de adotar a religião que quiser, de mudar de crença, ou 

simplesmente de não seguir religião alguma. Nesse sentido, todos estão livres para 

serem católicos, protestantes ou espíritas, assim como podem ser ateus ou 

agnósticos. Podem ainda deixarem de ser adventistas para começarem a seguir a 

umbanda, ou nenhuma outra religião, se assim preferirem. No entanto, não engloba 

a liberdade de impedir a prática de outras religiões. 

Já a liberdade de culto é justamente a manifestação da crença, pois a 

liberdade religiosa não se limita a simples escolha, mas se exprime também através 

dos rituais religiosos, que podem acontecer no âmbito particular ou público. 

Assim, diferentemente das constituições do império, em que apenas as 

cerimônias católicas podiam ser realizadas publicamente, a Constituição Federal de 



18 
 

1988 estendeu essa liberdade para todas as demais religiões, e para isso garantiu a 

proteção aos locais de culto e as suas liturgias. 

Para tanto, é vedado aos entes federativos embaraçar o funcionamento dos 

cultos religiosos e da igreja, devendo, em contrapartida, preservá-los, evitando que 

tais rituais sejam atrapalhados de qualquer outra forma. 

Por fim, a liberdade de organização religiosa, como o próprio nome diz, 

expressa as diversas formas nas quais as igrejas podem se organizar, bem como a 

relação destas com o Estado. 

No que tange a relação do Estado com a Igreja, é possível verificar que esse 

vínculo pode se manifestar de três formas diferentes, através da confusão, da união 

ou da separação (SILVA, 2013, p. 252). 

Nos deparamos com a confusão nas situações em que não é possível 

determinar o que é Estado e o que é religião, pois os dois parecem ser um só. É o 

que acontece no Vaticano e nos Estados islâmicos. 

Na união é possível observar a existência de relações jurídicas entre o Estado 

e a Igreja que condicionam a organização desta última, como por exemplo, quando o 

poder público atua na nomeação dos líderes religiosos. 

A separação é o sistema que se iniciou com a proclamação da República, em 

15 de novembro de 1889, em que não há nenhum tipo de intervenção do Estado na 

Igreja, nem da Igreja sobre o Estado. 

Essa ruptura foi declarada pela primeira vez através do Decreto 119-A de 

1890, que proibiu a intervenção das autoridades federais e dos entes federativos nos 

assuntos que envolviam matéria religiosa.  

Com isso, o Brasil se tornou um país laico, ou seja, passou a aceitar o 

exercício de qualquer religião, sem determinar uma religião oficial, bem como 

passou a inserir na sua legislação dispositivos que demonstravam a intenção de 

permitir e de proteger qualquer tipo de culto religioso. 

Sobre a laicidade, ensina Marcelo Novelino (2015, p. 412): 

 

,,,a laicidade protege o Estado da influência das religiões, mesmo daquela 
majoritária, impondo uma separação entre a autoridade secular e a 
religiosa. Por outro lado, a laicidade exige uma postura estatal neutra e 
independente em relação a todas as concepções religiosas, respeitando-se 
o pluralismo existente na sociedade. O Estado laico não tem a prerrogativa 
de interferir nas questões internas das religiões, como os valores 
professados, a forma de professá-los ou sua organização institucional. 

 



19 
 

Assim, percebe-se que denominar um Estado enquanto laico é dizer que há 

separação total entre ele e a Igreja, não podendo um interferir nas decisões e na 

organização do outro. 

Nessa vertente, exige-se que o Estado seja neutro, ou seja, que não prefira, 

em suas ações, a uma ou outra religião, mas que mantenha sempre um tratamento 

igualitário para todas. 

Acerca dessa neutralidade, alguns assuntos bastante polêmicos entram em 

cena, como a existência de símbolos religiosos em locais públicos. 

Não é raro encontrarmos bíblias, crucifixos, e até mesmo quadros com a 

figura de Jesus Cristo no interior de escolas públicas e até mesmo dos Tribunais, por 

isso, questiona-se se a manutenção desses símbolos religiosos em tais locais 

representaria uma violação à liberdade religiosa. 

Sobre isso, foram realizados quatro pedidos de providência (1.344, 1.345, 

1.346 e 1.262) ante o Conselho Nacional de Justiça, o qual se posicionou a favor da 

permanência desses objetos no âmbito das repartições públicas, por considerá-los 

pertencentes à cultura brasileira. 

Dessa forma, para essa instituição pública, os crucifixos são uma 

exteriorização cultural, que não viola nenhum direito, nem fere a imparcialidade do 

Poder Judiciário. 

Nesse mesmo sentido entrou em discussão a legitimidade da frase “sob a 

proteção de Deus”, presente no preâmbulo da Constituição Federal. Para tanto, é 

preciso entender que Estado laico é diferente de Estado ateu, pois “a laicidade do 

Estado não significa, por certo, inimizade com a fé” (BRANCO, 2012, p. 448).  

Assim, promulgar a Constituição Federal sob a proteção de Deus em nada 

interfere na neutralidade do Estado, e sim reforça a sua laicidade (MORAES, 2013, 

p. 46), pois não se refere a nenhuma religião em específico. Na verdade, apenas 

admite que o legislador acredita em um ser superior chamado Deus, o que 

demonstra que o nosso Estado não é ateu. 

É por esse mesmo motivo que a Constituição permite a ministração do ensino 

religioso nas escolas públicas de ensino fundamental (art. 210, §1º, CF), ainda que a 

matrícula seja facultativa, possibilitando, dessa forma, o estudo sobre uma religião 

aos alunos que optarem por essa disciplina. 

Ademais, pensando em impedir que o poder público atue de forma a 

prejudicar o exercício da liberdade religiosa (BRANCO, 2012, p. 447), o constituinte 



20 
 

proibiu os entes federativos de instituir tributos sobre templos de qualquer culto (art. 

150, VI, b, CF). 

O STF, no julgamento do Recurso Extraordinário 129.930 entendeu que a 

referida imunidade é relativa apenas aos impostos, não se estendendo às 

contribuições sindicais. 

São considerados “templos”, tanto o espaço físico em que são realizadas as 

cerimônias religiosas quanto os imóveis anexos.  

Além deles, a imunidade também atinge os prédios alugados e todos aqueles 

que se convertam em renda ou patrimônio da entidade religiosa. 

Já o culto diz respeito à exteriorização da fé, de modo que, para ser 

alcançado pela imunidade, as cerimônias precisam ter cunho religioso. Motivo pelo 

qual essa imunidade tributária não compreende os locais em que são realizadas as 

atividades da maçonaria, pois esta não é considerada uma religião. 

Outrossim, a liberdade religiosa também se exprime através da prestação de 

assistência religiosa, tanto nas entidades civis e militares de internação coletiva (art. 

5º, VII, da CF), quanto nos lugares de internação que recebem adolescentes que 

estão cumprindo medida socioeducativa (art. 94, XII, do ECA).  

Esse direito confere aos internos a possibilidade de terem atividades 

religiosas ao seu alcance, com o objetivo de que estas possam contribuir de alguma 

maneira com a sua formação moral. Vale ressaltar, ainda, que a participação dos 

indivíduos nessas atividades não pode ser imposta, deixando-os livres para 

professarem ou não suas crenças (ARAÚJO, 2015, p. 18). 

Apesar de todas essas práticas mencionadas serem justificadas pela 

liberdade religiosa, a mesma não pode servir como argumento para o cometimento 

de crimes. Em razão disso, o Supremo Tribunal Federal decidiu, em julgamento de 

Recurso em Habeas Corpus nº 62240, que o curandeirismo não se confunde com 

liberdade religiosa, motivo pelo qual é considerado ilícito penal que atenta contra a 

saúde pública (art. 284, CP). 

Ante o exposto, percebe-se que a liberdade religiosa declarada na nossa 

Constituição advém da noção de democracia. De acordo com esse regime de 

governo adotado pelo Brasil, o poder é exercido pelo povo, que deverá fazer suas 

escolhas sem influências externas, motivo pelo qual é imprescindível que todos os 

indivíduos estejam livres para acreditarem naquilo lhes parece fazer bem (KARAM, 

2009, p. 3). 



21 
 

Diferentemente do que acontece nos países autoritários, em que a liberdade 

religiosa é restringida ou inexistente, e boa parte dos conflitos se dá em razão da 

intolerância com aqueles que cultuam uma religião diferente da oficial. 

Dessa forma, não há dúvidas que a liberdade religiosa contribui para a 

diminuição de desordens sociais, visto que através dela, se instala em toda a 

sociedade uma noção de diversidade que corrobora com o sentimento de 

compreensão vivenciado por toda a coletividade (BRANCO, 2012, p. 449). 

Apesar disso, muitas vezes o direito fundamental à liberdade religiosa entrará 

em conflito com outros direitos, à exemplo do direito à vida, sendo necessário, 

nesses casos,estabelecer qual deles irá prevalecer no caso concreto, através da 

técnica da ponderação. 

 

1.3 A TÉCNICA DA PONDERAÇÃO 

 

É cediço que a recusa dos pacientes da religião Testemunha de Jeová à 

hemoterapia implica na colisão entre os direitos fundamentais à vida e à liberdade 

religiosa, ambos protegidos de igual modo pela Constituição Federal, em razão de 

estarem no mesmo grau de hierarquia jurídica. 

Para solucionar a problemática que envolve o choque entre direito 

fundamentais, é necessário, primeiramente, distinguir princípios e regras.  

 De acordo com a doutrina, as regras se excluem, assim, se diante de uma 

determinada situação perceber-se que uma regra deve ser aplicada, em detrimento 

de outra, esta última deve ser totalmente afastada, prevalecendo por completo 

aquela que no caso concreto foi considerada válida. 

Já com relação aos princípios, deve-se levar em conta o grau de importância 

de cada um na situação existente, de modo que ambos coexistam, embora um 

prevaleça sobre o outro. 

Sobre isso, explica Robert Alexy (2008, p.p 92-93): 

 

Um conflito entre regras somente pode ser solucionado se se introduz, em 
uma das regras, uma cláusula de exceção que elimine o conflito, ou se pelo 
menos uma das regras for declarada inválida. 
(...) 
As colisões entre princípios devem ser solucionadas de forma 
completamente diversa. Se dois princípios colidem – o que ocorre, por 
exemplo, quando algo é proibido de acordo com um princípio e, de acordo 
com outro, permitido –, um dos princípios terá que ceder. Isso não significa, 



22 
 

contudo, nem que o princípio cedente deva ser declarado inválido, nem que 
nele deverá ser introduzida uma cláusula de exceção. Na verdade, o que 
ocorre é que um dos princípios tem precedência em face do outro sob 
determinadas condições. 

 

Assim, em razão dos direitos fundamentais ocuparem o mesmo patamar no 

nosso ordenamento jurídico, não é possível, diante de uma aparente colisão entre 

eles, que um seja declarado inválido, devendo fazer-se uma análise, diante do caso 

concreto, daquele que deve prevalecer sobre o outro, utilizando a hermenêutica. 

Para isso, o magistrado, diante de uma colisão de direitos fundamentais, 

deverá, no caso concreto, realizar uma interpretação minuciosa das normas, 

utilizando-se da técnica da ponderação de valores, do princípio da proporcionalidade 

e do princípio da harmonização.  

A ponderação vai realizar um sopesamento da importância de cada uma das 

garantias em disputa, considerando-as individualmente, a fim de escolher qual delas 

irá predominar. 

Nesse viés, quando o direito à vida e o direito à liberdade religiosa entram em 

conflito, por se tratarem de normas de eficácia absoluta, deve-se examinar, na 

situação concreta, a prevalência de qual desses direitos será mais benéfica 

(FREITAS; GUIMARÃES, 2016, p. 110). 

Assim, percebe-se que quando os direitos fundamentais colidem, um deles 

receberá uma carga valorativa maior do que o outro, por ser considerado mais 

importante, em determinado caso concreto. 

Exemplificando, “em um caso concreto, o princípio P, tem um peso maior que 

o princípio colidente P2 se houver razões suficientes para que P, prevaleça sobre P2 

sob as condições C, presentes nesse caso concreto (FREITAS; GUIMARÃES, 2016, 

p. 97)”. 

Dessa forma, “embora possuam a mesma hierarquia, em determinados 

casos, haverá primazia em um deles, para tentar dar equilíbrio à relação 

fundamental, uma vez que não haveria o real senso de justiça se tais direitos não 

pudessem ser afastados em determinadas situações” (FREITAS; GUIMARÃES, 

2016, p. 97). 

Essa escolha, no entanto, não é feita de forma arbitrária, na verdade, deve 

obedecer ao princípio da proporcionalidade.  



23 
 

Esse princípio auxilia a interpretação em um conflito aparente de normas, de 

maneira a encontrar a solução mais justa possível, por meio da adequação, da 

necessidade e da proporcionalidade em sentido estrito. 

Na análise da adequação, verifica-se se a decisão que afastou determinado 

direito fundamental alcançou o seu objetivo. Assim, em se tratando de pacientes 

Testemunhas de Jeová, é necessário verificar se a hemoterapia é a única saída ou 

se há a possibilidade de tratamentos alternativos.  

Dessa forma, se o médico estiver diante de uma situação em que a 

transfusão de sangue é o único meio para evitar a morte do paciente, então esse 

será o tratamento mais adequado. Todavia, se o quadro do paciente não for tão 

grave e puder ser curado de outra forma, é preferível que a intervenção médica se 

dê através de outros métodos. 

A necessidade, intimamente ligada com a adequação, irá analisar se a forma 

escolhida para alcançar a finalidade foi, de fato, a mais benéfica, ou seja, aquela que 

causou menos prejuízos.  

Assim, “suponha-se que uma medida M1, que limita o direito fundamental D, 

mas promove o objetivo O. Acaso haja uma medida M2, que seja adequada para 

fomentar O com a mesma eficiência de M1, mas restrinja D com menor intensidade, 

segue-se que M1 não é medida necessária” (SETUBAL, 2011, p. 140). 

Nesse sentido, em se tratando de pacientes Testemunhas de Jeová, a 

transfusão de sangue terá sido meio necessário quando a sua realização for a única 

maneira de impedir a morte. Fazendo isso, o direito à vida prevalecerá sobre o 

direito à liberdade religiosa. 

Já a proporcionalidade em sentido estrito examinará se o caminho escolhido é 

realmente razoável para se chegar ao objetivo pretendido. 

Para Alexandre Montanha (2011, p. 141), portanto, deve-se seguir três 

passos para aferir essa razoabilidade: primeiro, busca-se o grau de malefícios 

causados pelo afastamento de um determinado princípio; segundo, analisa os 

benefícios trazidos pelo princípio que irá prevalecer; terceiro, afere-se se a 

relevância do cumprimento do princípio escolhido é motivo hábil para justificar o não 

cumprimento do princípio afastado. 

Por todo o exposto, percebe-se que a colisão de princípios fará com que, num 

caso concreto, utilizando-se das técnicas já apresentadas, uma norma prevaleça 



24 
 

sobre a outra, em razão da incompatibilidade dos direitos fundamentais presentes no 

conflito (FREITAS; GUIMARÃES, 2016, p. 112). 

Por isso, o princípio da harmonização pretende encontrar o equilíbrio entre os 

direitos fundamentais colidentes, com o objetivo de que nenhum deles deixe de 

produzir seus efeitos, cabendo ao magistrado encontrar a solução que seja capaz de 

fornecer essa harmonia entre os princípios (FREITAS; GUIMARÃES, 2016, p. 112). 

O princípio da harmonização anda lado-a-lado com o princípio da 

proporcionalidade, motivo pelo qual o julgador fará uso de ambos para decidir entre 

a hemoterapia e os tratamentos alternativos. 

Dessa maneira, percebe-se que a colisão entre direitos fundamentais é um 

problema que deve ser tratado pelo magistrado com bastante seriedade e 

comprometimento, pois a escolha entre a prevalência de um princípio e outro não 

pode ser feita de qualquer forma, nem pode sofrer interferência de crenças e 

pensamentos do julgador. Na verdade, deve este ser o mais imparcial possível e 

fazer uso das técnicas de ponderação expostas acima para chegar à solução mais 

justa e benéfica. 

Para tanto, é importante analisarmos os princípios bioéticos da beneficência e 

da autonomia, que servirão como parâmetro para a técnica da ponderação, afim de 

que possamos chegar a uma solução acerca de qual direito fundamental irá 

prevalecer na problemática referente à transfusão de sangue em pacientes 

Testemunhas de Jeová. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

2. PRINCÍPIOS BIOÉTICOS APLICÁVEIS À MEDICINA 

 

2.1 PATERNALISMO 

 

A palavra paternalismo se origina do latim, pater, que significa pai, fazendo 

referência ao sistema patriarcal, em que os pais eram os chefes das famílias e 

exerciam poder sobre todos os seus membros, com autoridade e liderança. 

De acordo com Coêlho, Costa e Lima (2013, p. 244), se exerce o 

paternalismo quando alguém pratica um ato com o objetivo de realizar o bem para 

outrem, sem obter, no entanto, o consentimento do indivíduo. 

As autoras mencionam ainda o posicionamento de Beauchamp e Childress 

acerca do assunto, afirmando que para eles “uma postura paternalista é aquela que 

determina limites à autonomia do indivíduo, nas situações de conflitos éticos, sendo 

justificada a sua aplicação pelos princípios da beneficência e não-maleficência”. 

Assim, podemos perceber que o paternalismo se justifica sob a alegação de 

realizar ações que tragam benefícios para outra pessoa, sem que o indivíduo 

beneficiado seja ouvido e tenha a sua opinião levada em consideração, o que 

acarreta na limitação de sua autonomia. 

Tal comportamento se origina na medicina hipocrática, que afirmava que 

apenas o médico, por deter conhecimentos científicos acerca da saúde, poderia 

dizer qual a melhor solução para o cuidado da doença do paciente. 

Nesse sentido, de acordo com Campos e Oliveira (2017, p. 23): 

 

Segundo os fundamentos hipocráticos, o médico deveria indicar e aplicar o 
tratamento ao paciente com base na sua exclusiva opinião e experiência, 
fundamentando sua conduta no princípio da beneficência. O paciente, em 
contrapartida, assumiria uma atitude passiva diante das decisões tomadas 
pelo médico, cabendo-lhe apenas a obrigação de cumprir as determinações 
daquele profissional. 

 

Dessa forma, observamos que o médico, naquela época, era visto como uma 

autoridade com tamanha sabedoria no âmbito da saúde e do corpo humano em 

geral, que a sua opinião não deveria ser questionada.  Destarte, exercia o seu 

domínio sobre o paciente, que era considerado incapaz de tomar alguma decisão 

acerca da sua doença, justamente por não ter conhecimentos específicos para tanto. 



26 
 

Existe uma classificação que busca explicar o paternalismo de acordo com o 

grau em que este limita a autonomia dos indivíduos, sendo dividido em paternalismo 

brando (soft) e em paternalismo duro (hard). 

O paternalismo brando, suave ou soft é aquele que não viola a autonomia dos 

indivíduos, a exemplo das políticas públicas de vacinação obrigatória. 

O paternalismo duro ou hard restringe de certa forma a autonomia dos 

indivíduos e é dividido em dois tipos: o paternalismo fraco (weak) e o paternalismo 

forte (strong). 

O paternalismo weak é aquele que pode ser exercido em determinadas 

situações, como nos casos em que envolvem crianças ou pacientes em coma. 

Para Coêlho, Costa e Lima (2013, p. 244), “este tipo de paternalismo é 

exercido sobre pessoas incapazes de exercer a sua autonomia sob o ponto de vista 

jurídico e incompetente sob o ponto de vista moral”.  

Almeida (2000, p. 29) afirma, ainda, que o paternalismo weak pode ser 

justificado em quatro situações:  

 

I. quando envolve categorias especiais de pessoas, como crianças, doentes 
mentais severos, senis e pessoas com distúrbios mentais moderados; 
nesses casos existiria ou uma ausência, ou uma diminuição da capacidade 
autônoma da pessoa; 
II. em situações onde existe falta de conhecimento ou de informações 
necessário a uma decisão autônoma. Por exemplo, uma pessoa pode ser 
impedida de tomar um determinado medicamento por desconhecer seus 
possíveis efeitos colaterais; a falta de conhecimento ou de informação pode, 
também, ser uma conseqüência de ação que visa enganar a pessoa, um ato 
de negligência ou por simples acidente; 
III. em contextos de profunda comoção emocional, quando as pessoas 
podem perder a sua capacidade racional de julgar os acontecimentos à sua 
volta; e 
IV. quando existe exagerada influência externa sobre a pessoa que vai 
tomar uma decisão; nesse caso, pode haver uma situação clara de coerção 
ou influências religiosas, econômicas ou de tradições culturais. 

 

Enquanto que o paternalismo fraco age em pessoas que estão 

permanentemente ou temporariamente incapazes, o paternalismo strong é aquele 

direcionado às pessoas plenamente capazes, mitigando a autonomia desses 

indivíduos sob o argumento de que tal ato praticado pelo médico é em benefício dos 

mesmos. 

Coêlho, Costa e Lima (2013, p. 244) apresentam hipóteses em que o 

paternalismo forte é aceitável, quais sejam: “paciente em risco, com dano previnível; 



27 
 

ação paternalistica previnirá o dano; benefícios > danos; a ação com menor restrição 

de autonomia será a que deve ser adotada.” 

Relacionando essa classificação do paternalismo com as possibilidades de 

transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de Jeová, podemos perceber que 

o paternalismo fraco justifica a transfusão nos casos em que envolvem crianças, em 

razão de serem indivíduos que ainda não atingiram sua capacidade plena para 

tomarem decisões autônomas. 

Já nas situações que compreendem pacientes plenamente capazes dessa 

religião, a utilização do paternalismo forte será plausível quando estivermos tratando 

de sujeitos em perigo iminente de morte, pois a ação paternalista irá prevenir o 

referido dano.   

Sobre isso explica Silva (2010, p. 424): 

 

Os casos envolvendo convicção religiosa, como o das Testemunhas de 
Jeová que se recusam a receber transfusão sanguínea têm dado margem a 
grandes debates e são exemplos de dilemas éticos. A legislação brasileira 
prevê a possibilidade de o médico intervir se houver risco de dano, como 
quadro de choque hipovolêmico e risco de morte iminente. Nesse caso, 
existe um interesse maior de preservar a vida do paciente, mesmo contra a 
sua opinião. É um paternalismo justificado.  

 

Em face do exposto, observamos que o paternalismo é aquele 

comportamento médico que restringe a autonomia dos pacientes visando propiciar 

um maior número de benefícios para estes. 

É sabido que na medicina hipocrática o médico era visto como a única pessoa 

capaz de decidir sobre os tratamentos e procedimentos médicos, em razão de ser 

detentor de conhecimentos científicos, no entanto, nos dias atuais vigora o respeito 

pela autonomia do paciente. 

 Em razão disso, é preciso analisar as atitudes paternalistas relacionando com 

esse princípio, para entendermos em quais situações o médico pode atuar de modo 

paternalista. Para tanto, é importante conhecermos os diferentes tipos de 

paternalismo para compreendermos em quais situações eles são permitidos. 

Assim, verificamos que é possível que os médicos atuem sem o 

consentimento do paciente em casos que envolvem crianças e pacientes capazes, 

mas que estão sofrendo risco de vida, sendo tais condutas justificadas pelo 

paternalismo fraco e pelo paternalismo forte, respectivamente. 



28 
 

Nessa esteira, é preciso ainda diferenciarmos o paternalismo da beneficência, 

e deste da não-maleficência, visto que tais conceitos, apesar de parecidos, possuem 

pontos divergentes. 

 

2.2 BENEFICÊNCIA E NÃO-MALEFICÊNCIA 

 

A filosofia, amparada no significado em latim da beneficência (bonum facere), 

compreende este princípio enquanto o dever de fazer o bem. No mesmo sentido, 

Maria do Carmo Wanssa (2011, p. 112) conceitua a beneficência como “atos de 

compaixão, bondade e caridade”. 

Joaquim Clotet e Délio Kipper (1998, p. 42) afirmam que alguns autores da 

filosofia moral que falaram acerca da beneficência o compreenderam enquanto uma 

expressão da benevolência, em oposição à teoria de Thomas Hobbes na sua obra 

“O Leviatã”, na qual declara o egoísmo como um sentimento intrínseco aos seres 

humanos.  

É sabido que o homem não carrega dentro de si apenas sentimentos ruins, a 

exemplo do egoísmo. Na verdade, ele é capaz de sentir gratidão, altruísmo, 

compaixão e benevolência para com os outros, o que o impulsiona a agir de maneira 

a fazer o bem aos seus iguais e também ao patrimônio público (CLOTET; KIPPER, 

1998, p. 42). 

Assim, apesar de terem conceitos parecidos, beneficência e benevolência não 

são a mesma coisa, pois este último implica apenas em querer o bem, o que não 

significa que necessariamente será tomada alguma atitude para que esse ato de 

bondade seja realizado, ou seja, fica mais no campo das ideias, enquanto que a 

beneficência acarreta obrigatoriamente em uma ação capaz de gerar benefícios a 

outras pessoas. 

Wanssa (2011, p.112) apresenta três aspectos da beneficência, quais sejam: 

o geral, o específico e o recíproco. Para ela, o aspecto geral compreende todas as 

pessoas, enquanto que o específico diz respeito a grupos determinados, a exemplo 

dos amigos e parentes. Já o recíproco se refere à ética no âmbito médico, em que o 

profissional da medicina, devido ao seu grau de instrução, possui dívidas com a 

sociedade em geral, e também com os pacientes. 

Em 1979, o princípio da beneficência foi abordado no Relatório Belmont e no 

livro Principles of Biomedical Ethics, de Tom L. Beauchamp e James F. Childress. 



29 
 

No Relatório Belmont, a beneficência é vista como um princípio capaz de 

nortear as pessoas a não causarem danos, ao mesmo tempo em que as estimula a 

fazer o bem. Ou seja, possui um mandamento positivo (faça o bem) e um negativo 

(não cause danos) dentro de uma mesma concepção. 

Por outro lado, para Beauchamp e Childress ao princípio da beneficência 

integra apenas a obrigação de fazer o bem, enquanto que o dever de não causar 

danos diz respeito a outro princípio, qual seja, o da não-maleficência. 

O princípio da não-maleficência deriva da máxima ética “primum non nocere”, 

que significa não causar danos, acima de tudo (DINIZ, 2014, p. 40). 

O princípio da não-maleficência não é absoluto, considerando que no âmbito 

da medicina não é incomum que certos danos sejam causados afim de que ao final 

se tenha chegado a resultados favoráveis, com mais benefícios do que prejuízos. 

Um exemplo disso ocorre em pacientes que necessitam amputar algum membro 

com o objetivo de preservar-lhe a vida. 

Nesse sentido, observa-se que foi necessário causar-lhe um dano (a perda de 

um braço ou de uma perna) afim de assegurar um benefício maior, qual seja, a 

manutenção da vida. Nessa perspectiva “a dor ou dano causado a uma vida 

humana, só poderia ser justificado, pelo profissional da saúde, no caso de ser o 

próprio paciente a primeira pessoa a ser beneficiada” (CLOTET, 2003, p. 72). 

Dessa forma, observa-se que os princípios da não-maleficência e da 

beneficência devem ser analisados conjuntamente (CLOTET, 2003, p. 71). 

No que se refere à prática médica, o princípio da beneficência orienta no 

sentido de fazer o bem ao paciente e também o de prezar pelo seu bem-estar, 

segundo os critérios do bem concedidos pela própria medicina, de maneira que 

contribua para promover a saúde e a prevenir doenças, verificando os bens e os 

males em um dado caso concreto, de modo a optar pelo caminho que traga mais 

benefícios (CLOTET, KIPPER, 1998, p.p. 44-45).  

Assim, de acordo com esse princípio, os médicos devem sempre empreender 

seus esforços para potencializar os benefícios e reduzir os prejuízos (PESSINE, 

BARCHIFONTAINE, 1998, p. 84). 

Para Adriana Dabus Maluf (2013, p. 11), o princípio da beneficência diz 

respeito ao posicionamento do médico e dos profissionais da saúde como um todo, 

no que tange aos interesses mais importantes dos pacientes, buscando o seu bem-

estar e impedindo a ocorrência de qualquer dano. 



30 
 

No mesmo sentido leciona Maria Helena Diniz (2014, p. 39): 

 

O princípio da beneficência requer o atendimento por parte do médico ou do 
geneticista aos mais importantes interesses das pessoas envolvidas nas 
práticas biomédicas ou médicas, para atingir seu bem-estar, evitando, na 
medida do possível, quaisquer danos. 

 

Esse princípio se originou da tradição hipocrática, que afirmava que o médico 

só poderia atuar de modo a trazer benefícios para o paciente, de acordo com a sua 

convicção, jamais lhe causando algum tipo de mal. 

É nesse sentido que o Juramento de Hipócrates estampa os seguintes 

dizeres: “Aplicarei os regimes para o bem do doente segundo o meu poder e 

entendimento, nunca para causar dano ou mal a alguém.” 

É importante ressaltar que os médicos não podem exercer a sua profissão 

concebendo tal princípio enquanto absoluto, assim como ocorre com o princípio da 

não-maleficência, pois ele possui limitações, sendo, um deles, o respeito à dignidade 

da pessoa humana: 

 

É evidente que o médico e demais profissionais de saúde não podem 
exercer o princípio da beneficência de modo absoluto. A beneficência tem 
também os seus limites – o primeiro dos quais seria a dignidade individual 
intrínseca a todo ser humano (CLOTET, KIPPER, 1998, p.p. 45-46). 

 

Assim, é preciso que diante de uma alternativa de tratamento para uma 

determinada enfermidade, o médico, a família e o paciente observem se os 

benefícios trazidos são, de fato, maiores que os riscos, de modo que não se tenha a 

dignidade do paciente violada. 

Relacionado a isto, Maluf (2013, p. 11) explica que nos casos em que se 

verificam condições conflitantes, é preciso buscar o máximo de bem comparado ao 

mal para o paciente. Afirma, ainda, que para Beauchamp e Childress a beneficência 

é “uma ação feita em benefício alheio que obedece o dever moral de agir em 

benefício dos outros”. 

É verdade que médico e paciente precisam ter uma comunicação aberta, em 

que é informada toda a situação de uma determinada doença, no entanto, o princípio 

da beneficência também implica no dever médico em deixar de comunicar ao 

paciente determinadas informações acerca da sua enfermidade, caso perceba que 



31 
 

isto trará mais prejuízos e preocupações, o que poderá trazer maiores transtornos 

para o tratamento.  

Um exemplo disso é o de evitar falar para um paciente terminal que ele está 

prestes a morrer, pelo motivo de que tal informação não lhe traria nenhum benefício, 

mas poderia aumentar seu sofrimento.  

É verdade que o princípio da beneficência é proveniente do paternalismo 

médico, no sentido de que oportuniza o médico em optar pela realização do 

tratamento em que acredita que trará mais benefícios para o paciente. No entanto, 

diferentemente da época em que o paternalismo reinava completamente, e que o 

médico, por ser considerado uma autoridade, tomava suas decisões sem ser 

questionado e sem ouvir a opinião dos pacientes ou de seus responsáveis, hoje, 

prevalece o entendimento de que o médico deverá mostrar o seu ponto de vista para 

o paciente, mas a opinião deste deverá ser levada em consideração. 

Assim, nos casos que envolvem pacientes Testemunhas de Jeová que 

necessitam realizar algum tipo de tratamento através da transfusão de sangue, será 

considerado um ato beneficente por parte do médico aquele que considera a 

escolha do paciente em realizar o procedimento por outros meios, utilizando fluidos 

diferentes do sangue ou através de tratamentos alternativos, mas igualmente 

eficientes e capazes de se chegar ao objetivo pretendido. 

No entanto, ao tratarmos do princípio da beneficência na transfusão de 

sangue em pacientes Testemunhas de Jeová é importante analisarmos o texto do 

artigo 22 do Código de Ética Médica, o qual prevê ser vedado ao médico “deixar de 

obter consentimento do paciente ou de seu representante legal após esclarecê-lo 

sobre o procedimento a ser realizado, salvo em caso de risco iminente de morte.” 

Ao examinarmos o artigo acima, percebemos que estamos diante de uma 

exceção à obtenção do consentimento do paciente e do seu representante legal nos 

casos de iminente perigo de vida. 

Entendemos que o legislador infraconstitucional quis privilegiar o princípio da 

beneficência, ao permitir que nessas situações o médico possa intervir, ainda que 

contrariamente à vontade do paciente, desde que o objetivo seja salvar uma vida. 

Dessa forma, nos casos em que o médico opta por realizar a transfusão de 

sangue em um paciente da religião Testemunha de Jeová que se encontra em risco 

iminente de morte, percebemos que ele está colocando em prática o princípio da 

beneficência, ao qual jurou obediência ao realizar o Juramento de Hipócrates, e que 



32 
 

também está estampado no art. 22 do Código de Ética Médica, ao qual está 

vinculado. 

Por todo o exposto, podemos observar que o princípio da beneficência está 

intimamente ligado à solidariedade, à medida em que a sua máxima incentiva a 

fazermos bem uns aos outros, a amparar e a diminuir o sofrimento alheio. A 

beneficência nos permite analisar e transformar as nossas próprias atitudes para 

que elas possam influenciar de maneira positiva na vida das pessoas e lhes 

proporcionar bem-estar.  

Nesse diapasão, foi possível constatar que o médico deve respeitar a opinião 

dos seus pacientes, ainda que estas estejam amparadas em sua crença religiosa, no 

entanto, deverá intervir e atuar contra a vontade do paciente quando estiver diante 

de um iminente óbito.  

No primeiro caso, estará agindo com beneficência pois irá buscar conciliar a 

vontade do paciente que não deseja realizar transfusão de sangue por motivo 

religioso com o objetivo de propiciar o tratamento adequado, ainda que por vias 

alternativas. 

No segundo caso, o princípio da beneficência pode ser vislumbrado na 

intenção médica de salvar uma vida. E qual seria o maior ato de bondade praticado 

por um médico senão a defesa da vida?  

Nas situações em que o paciente está em risco iminente de morte e se nega a 

autorizar o tratamento, Genival Veloso de França (2010, p. 264) afirma que está 

justificada a realização do tratamento arbitrário. Assim, em se tratando da hipótese 

de salvar uma vida, o médico estaria autorizado a intervir sem o consentimento do 

paciente, estando, ainda, livre de qualquer sanção no âmbito penal, em razão da 

exceção ao constrangimento ilegal. 

Acerca desse assunto, França alega ainda que (2010, p. 265): 

 

Diz o bom senso que, em situações dessa ordem, quando o tratamento é 
indispensável e o paciente se obstina, estando seu próprio interesse em 
risco, deve o médico realizar, por meios moderados, aquilo que aconselha 
sua consciência e o que é melhor para o paciente (princípio da 
beneficência). 

 

Outrossim, ainda que a liberdade religiosa seja um direito fundamental, esta 

não pode ser admitida quando acarreta na privação da vida, visto que a mesma é 

limitada por princípios de ordem pública, a exemplo do não induzimento ao suicídio, 



33 
 

a não omissão de socorro, assim como a determinação de não matar e a de ajudar 

aqueles que estão à beira da morte (DINIZ, 2014, p. 356).  

Maria Helena Diniz (2014, p. 357), amparada no entendimento de Pontes de 

Miranda, afirma que: 

 

Se entre os direitos à vida e a liberdade de religião apresentar-se uma 
situação que venha a colocá-los em xeque, de tal sorte que apenas um 
deles possa ser atendido, ter-se-á a incidência absoluta do princípio do 
primado do direito mais relevante, que é, indubitavelmente, o direito à vida. 

 

Portanto, é possível observar que todos esses mandamentos têm influência 

dos princípios da beneficência e da não-maleficência, aos quais os profissionais da 

medicina devem pautar seus comportamentos e suas escolhas, aos estarem diante 

de pacientes com iminente perigo de vida. 

Além da beneficência, a bioética nos apresenta outro princípio orientador da 

prática médica: a autonomia.  

 

2.3 AUTONOMIA 

 

A palavra autonomia vem do grego autos, que significa próprio, e nomos, que 

significa lei, governo, motivo pelo qual foi usada pela primeira vez para se referir à 

autogestão dos povos e das cidades-estado da Grécia. 

Com o passar do tempo, a definição do vocábulo foi se expandindo, passando 

a remeter também à noção de liberdade e à tomada de decisões de acordo com 

seus pensamentos e vontades. 

Ao longo dos anos, esse princípio recebeu diversos outros nomes. O 

Relatório Belmont, por exemplo, que conferiu os limites éticos da pesquisa com 

seres humanos, o chamava de “Princípio do Respeito às Pessoas” e possuía dois 

aspectos: o primeiro, afirmava que a autonomia das pessoas deveria ser respeitada, 

e o segundo declarava que as pessoas que tivessem essa autonomia diminuída 

deveriam ser protegidas (BARCHIFONTAINE; PESSINI, 2009, p.p. 571-572). 

Foi apenas em 1979, com a publicação do livro “Princípios da Ética 

Biomédica”, de Tom Beauchamp e James Childress que o princípio da autonomia 

ficou conhecido por esse nome, em substituição ao princípio do respeito às pessoas 

(DINIZ; GUILHEM, 2012, p.p. 38-39). 



34 
 

Hodiernamente, então, podemos entender uma pessoa autônoma enquanto 

alguém capaz de raciocinar, de compreender, de refletir e de fazer suas escolhas 

sem interferências externas (WANSSA, 2011, p. 110). Ou seja, é a capacidade de 

alguém tomar as suas próprias decisões, de acordo com a sua vontade e livre de 

qualquer coerção. 

Nesse viés, no âmbito médico, o paciente estará exercendo a sua autonomia 

quando a sua opinião for levada em consideração na escolha de eventual tratamento 

ou intervenção médica. Assim, percebe-se que na relação médico-paciente, o 

princípio da autonomia estará sendo respeitado quando este último for visto 

enquanto sujeito, e não como um mero objeto, que após ser informado, tem a sua 

opinião levada em consideração na decisão acerca do tratamento médico 

(DRUMMOND, 2011, p. 34).  

Sobre isso, Clotet (2009, p. 432) afirma que a autonomia do paciente 

“reconhece o domínio do paciente sobre a própria vida e o respeito à sua intimidade, 

limitando, dessa forma, a intromissão dos outros indivíduos no mundo da pessoa 

que esteja em tratamento.” 

Para Maria Mathilde Marchi e Rachel Sztajn (1998, p. 3): 

 

Autonomia em saúde é o poder que tem o usuário de decidir que 
profissional escolher para atendê-lo, que tratamento aceita ou admite, seja 
por razão de credo ou não, determinando os seus interesses, que exerce de 
forma independente. Funda-se no respeito à pessoa humana, à 
individualidade, implicando no direito à escolha, à manifestação de vontade. 
Se a escolha de cada pessoa é decorrente do exercício de sua autonomia, 
uma pessoa não tem o direito de impor sua vontade a outrem. 

 

A manifestação de vontade do paciente é realizada após ele ter ciência de 

todas as informações pertinentes à circunstância em que se encontra, através do 

consentimento esclarecido ou consentimento informado, sem que este tenha sido 

coagido ou de qualquer outra forma induzido a tomar a sua decisão. 

Para isso, é necessário que médico e paciente tenham uma conversa sincera 

e honesta, em que o profissional apresente todas as alternativas de tratamento, 

mostrando os lados positivos e negativos de cada uma delas, e suas possíveis 

conseqüências, além de seus benefícios e riscos, para que só após essa 

comunicação o paciente se sinta seguro para tomar a sua decisão de maneira 

responsável e consciente. 



35 
 

Sobre isso, o Código de Ética Médica, em seu art. 22, proíbe os profissionais 

da medicina de deixarem de obter consentimento do paciente ou de seu 

representante legal após esclarecê-lo acerca do procedimento que será realizado, 

exceto nas situações que implicam perigo iminente de morte. 

O mesmo Código, no art. 101, aborda o consentimento esclarecido no âmbito 

das pesquisas envolvendo seres humanos, vedando aos médicos, da mesma forma, 

de deixarem de receber, dos pacientes ou de seus representantes legais, o 

consentimento livre e esclarecido para a realização da pesquisa, após informarem a 

sua natureza e as suas conseqüências. 

Segundo Drummond (2011, p. 34), essa prática atual de informar o paciente 

diminui a possibilidade de manipulação do mesmo, além de trazer, através do 

diálogo, o sentimento de confiança, à medida em que médico e paciente cooperam 

para se chegar à melhor solução.  

Assim, percebe-se que o consentimento, para ser exercido em sua plenitude, 

precisa envolver o conhecimento do paciente no que se refere aos aspectos das 

possibilidades de tratamento a que pode ser submetido, bem como a ausência de 

constrangimento para optar entre uma ou outra alternativa. 

A autonomia do paciente é reconhecida inclusive pelo Código de Ética 

Médica, quando em seu art. 24 proíbe o médico de impedir o paciente de exercer o 

direito de decidir livremente sobre sua pessoa ou seu bem-estar, do mesmo modo 

que veda o profissional de usar a sua autoridade para limitar esse direito. 

No mesmo sentido, esse Código, no art. 31, garante que o paciente ou o seu 

representante legal terão o direito de exercer, sem embaraços, sobre a realização de 

práticas diagnósticas ou terapêuticas, salvo em caso de iminente risco de morte.  

Com a noção de autonomia do paciente, um dos conflitos que surgem é o da 

recusa do paciente à realização da transfusão de sangue por questão religiosa, o 

que acontece nos casos das Testemunhas de Jeová.  

Para os praticantes dessa religião, a transfusão de sangue não é uma prática 

permitida, pois interpretam diversas passagens bíblicas (Gênesis, 9:3-4; Levítico, 

17:10-14; Atos, 15:19-21) no sentido de que o sangue é um fluido sagrado que não 

pode ser “ingerido”. 

Como já visto, a liberdade religiosa é um direito fundamental em que se 

concede aos indivíduos a garantia de poderem acreditar em um ser superior, cujos 

ensinamentos influenciarão todos os seus pensamentos, comportamentos e 



36 
 

decisões, inclusive aquelas referentes a sua saúde, além de ser também um dos 

reflexos da autonomia, à medida em que permite os sujeitos à decidirem de acordo 

com suas crenças.  

Nesses casos, é necessário encontrar uma forma de conciliar o respeito à 

autonomia do paciente, que tem total liberdade para não aceitar a transfusão de 

sangue com o dever ético do médico em salvar vidas. 

Para tanto, em razão de também ser imprescindível o respeito ao direito 

fundamental à vida, é preciso analisar se o paciente está sofrendo risco iminente de 

vida e a hemoterapia é a única forma de salvá-lo ou se a sua situação não é de 

urgência e há possibilidade de utilização de tratamentos alternativos.  

Nesse sentido, Maria Helena Diniz (2014, p. 346) entende que o paciente da 

religião Testemunha de Jeová, ao optar por um tratamento que não faz uso de 

sangue não estaria escolhendo morrer, ou seja, não estaria dispondo do seu direito 

à vida, mas simplesmente elegendo uma outra forma de tratamento, em respeito ao 

seu direito de crença.  

Assim, entende-se que, sempre que possível, os profissionais médicos devem 

recorrer a outros tipos de tratamento, todavia, nos casos de iminente perigo de vida, 

a transfusão de sangue, ainda que não consentida, deve ser realizada, em razão da 

prevalência do direito à vida. 

Sobre isso, afirma Diniz (2014. p. 353): 

 

Sendo urgentes e inadiáveis o tratamento médico, a intervenção cirúrgica e 
a transfusão de sangue não consentida, prevalecem diante da ciência, do 
valor da vida do paciente e do interesse da comunidade, pois a vida é um 
bem coletivo, que interessa mais à sociedade do que ao indivíduo. Não se 
pode, portanto, submeter o médico à vontade do doente ou à de seus 
familiares, porque isso equivaleria a transformá-lo num simples locador de 
serviços. 

 

Há que se analisar, ainda, os casos que envolvem pacientes incapazes, como 

no caso das crianças ou daqueles que estão momentaneamente inconscientes. 

Para que uma determinada decisão seja realmente autônoma, é preciso que o 

paciente, no momento em que precise se pronunciar, tenha condições psíquicas de 

analisar a situação em que está imerso, a fim de fazer a melhor escolha, respeitando 

os seus ideais, mas também a sua saúde.  

É por isso que nos casos em que o sujeito, devido à doença, perde 

completamente a capacidade de raciocinar, ou seja, está temporariamente incapaz, 



37 
 

ou quando ainda não adquiriu a aptidão para decidir sobre questões importantes da 

sua vida, como no caso das crianças, essa autonomia será mitigada, ficando a cargo 

dos familiares ou do próprio médico a incumbência de deliberar sobre a melhor 

solução para a saúde do paciente. 

Esse entendimento influenciou o posicionamento adotado pelo Conselho 

Regional de Medicina de São Paulo, que emitiu o parecer nº 27.278/96, que trata 

dos casos de transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de Jeová, e que 

trouxe importante entendimento acerca da medida a ser tomada nas situações que 

envolvem crianças. 

Sobre isso, decidiu que: 

 

Deverá o médico procurar os recursos técnicos e científicos para proteger a 
saúde do paciente, sem contrariar a sua vontade expressa, contudo, com 
relação a crianças deve ser realizada a transfusão em situações de iminente 
risco de vida. 

 

O parecer acima trata especificamente dos casos em que a liberdade religiosa 

dos pais pode interferir no direito à vida do filho. Não obstante o entendimento 

firmado esteja direcionado para as situações em que existe iminente perigo de vida, 

a doutrina majoritária entende que deverá ser feita a transfusão de sangue, ainda 

que não haja esse risco, mesmo que contra a vontade dos pais ou responsáveis. 

Entende-se que o direito à liberdade religiosa dos pais não pode estar acima 

do direito à vida do filho menor, visto que a recusa deles pode configurar crime de 

abandono material e moral, culminando na perda do poder familiar. 

De acordo com Maria Helena Diniz (2014, p. 355), a razão de ser de tal 

entendimento se dá no reconhecimento da ilegitimidade da escusa de consciência 

quando esta põe em risco direito fundamental de terceiro, a exemplo do direito à 

vida. 

Assim, nos casos em que pais Testemunhas de Jeová não autorizam a 

transfusão de sangue no filho menor de idade que esteja em iminente perigo de 

vida, é possível que se leve o caso às autoridades policiais para que os médicos não 

sejam responsabilizados pelo crime de omissão de socorro. Sobre isso, seguimos o 

raciocínio de Diniz (2014, p. 356), que entende que deve ser realizada a transfusão 

de sangue mesmo sem autorização judicial, para que dessa forma se evite o crime 



38 
 

de omissão de socorro e de periclitação de vida, em virtude da obrigação médica de 

salvar vidas. 

Nessa esteira, é possível verificar que o respeito ao princípio da autonomia é 

fundamental e deve nortear todas as práticas médicas, sendo dever do médico 

informar o paciente acerca de todo o contexto a que está imerso, bem como os 

tratamentos aos quais poderá ser submetido, comunicando todos os malefícios e 

benefícios de cada um deles, para que só depois de devidamente esclarecido ele 

possa realizar a sua escolha. 

Todavia, o princípio da autonomia não é absoluto, podendo ser preterido, em 

determinados casos, pelo princípio da beneficência inerente ao paternalismo fraco 

(weak) ou forte (strong), como nas transfusões de sangue em pacientes 

Testemunhas de Jeová que estejam inconscientes, dos filhos menores dos 

seguidores dessa religião e também nos casos de pacientes Testemunhas de Jeová 

maiores e capazes, mas que estejam em risco iminente de vida e que a transfusão 

de sangue seja o único meio para preservar a sua vida, em razão da primazia do 

direito mais relevante. 

No entanto, como ainda existem divergências com relação ao princípio que 

deve preponderar nos casos de transfusões de sangue em pacientes da religião 

Testemunhas de Jeová, é possível que, a depender do posicionamento adotado pelo 

médico, ele venha a refletir no campo da responsabilidade civil. Por isso, é 

importante analisarmos este instituto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

3. RESPONSABILIDADE CIVIL 

 

3.1 ASPECTOS GERAIS DA RESPONSABILIDADE CIVIL  

 

É natural da vida em sociedade que os indivíduos se relacionem, e assim, 

causem impactos uns aos outros. A conseqüência desses vínculos pode ser 

benéfica, mas não é raro que dessas relações se resulte prejuízos. 

É justamente a partir da ocorrência do dano que nasce a noção de 

responsabilidade, com o intuito de reparar o prejuízo e punir o autor da ofensa. 

Nesse sentido, Carlos Roberto Gonçalves (2018, p. 19) afirma que a 

responsabilidade se propõe a recuperar tanto o equilíbrio moral quanto material que 

fora restringido da vítima do dano, de maneira que a razão de ser da 

responsabilidade civil se baseia no desejo de restaurar a harmonia e o equilíbrio 

violados. 

A responsabilidade civil pode ser classificada em contratual ou extracontratual 

(aquiliana), de maneira que a obrigação de indenizar pode surgir em razão do 

inadimplemento de uma regra pactuada em um contrato ou de uma violação de um 

dever legal. 

De acordo com Flávio Tartuce (2017, p. 328), a responsabilidade 

extracontratual é baseada no ato ilícito e no abuso de direito, previstos, 

respectivamente, nos artigos 186 e 187 do Código Civil. 

O art. 186 dispõe que “aquele que, por ação ou omissão voluntária, 

negligência ou imprudência, violar direito e causar dano a outrem, ainda que 

exclusivamente moral, comete ato ilícito”. O art. 927 do Código Civil, por sua vez, 

ordena a obrigação de reparar na ocorrência de dano causado a outrem em razão 

da prática de ato ilícito. 

O ato ilícito é aquele que é praticado em desconformidade com a ordem 

jurídica, desrespeitando direitos e causando danos a outros indivíduos, razão pela 

qual nasce o dever de reparar (TARTUCE, 2017, p. 329). 

Assim, percebemos que, em regra, qualquer conduta humana capaz de violar 

direito e causar dano é passível de responsabilização. 

Já o art. 187 afirma que “também comete ato ilícito o titular de um direito que, 

ao exercê-lo, excede manifestamente os limites impostos pelo seu fim econômico ou 

social, pela boa-fé ou pelos bons costumes”. 



40 
 

Dessa forma, podemos perceber que, de acordo com o artigo supracitado, o 

nosso ordenamento jurídico também considera suscetível de indenização aqueles 

atos que originariamente estavam dentro dos limites legais, mas que ao serem 

excedidos, passam a configurar atos ilícitos em razão do abuso do direito. 

Outrossim, é necessário analisarmos os elementos caracterizadores da 

responsabilidade civil, necessários para que haja o dever de indenizar, quais sejam: 

a conduta, o dano, o nexo e a culpa. 

No que se refere à conduta humana, ela pode ser positiva, quando se trata de 

uma ação, ou negativa, quando apresenta uma omissão. Com relação a esta última, 

é preciso que haja o dever jurídico de realizar um determinado ato e, além disso, é 

necessária a comprovação de que tal ato deixou de ser praticado. 

Além disso, de acordo com o entendimento de Tartuce (2017, p. 340), “em 

reforço, para a omissão é necessária ainda a demonstração de que, caso a conduta 

fosse praticada, o dano poderia ter sido evitado”.  

Ademais, sabe-se que para que haja a obrigação de indenizar, é necessária a 

comprovação do dano, que pode ser patrimonial ou extrapatrimonial, sendo o dano 

moral o maior exemplo deste. 

Para Venosa (2012, p. 37), “dano consiste no prejuízo sofrido pelo agente. 

Pode ser individual ou coletivo, moral ou material, ou melhor, econômico e não 

econômico”. 

Nesse viés, o dano patrimonial é aquele que atinge o patrimônio material de 

algum indivíduo. 

Analisando o conteúdo do art. 402 do Código Civil, é possível extrair que o 

dano patrimonial pode ter natureza de dano emergente e/ou lucro cessante. O dano 

emergente corresponde ao que efetivamente se perdeu, já o lucro cessante é aquilo 

que o prejudicado razoavelmente deixou de ganhar. Assim, num acidente de carro 

envolvendo um táxi, os prejuízos diretos no carro, como arranhões e amassados, 

representam o dano emergente, já o dinheiro que deixou de ganhar com a atividade 

enquanto o veículo ficou na oficina configura o lucro cessante. 

Dessa forma, de acordo com Paulo Nader (2016, p. 120): 

 

O dano se diz patrimonial quando provoca a diminuição do acervo de bens 
materiais da vítima ou, então, impede o seu aumento. Materializa-se por 
danos emergentes, com a diminuição do patrimônio, ou por lucros 
cessantes, quando a vítima se vê impedida da atividade que lhe traria 
proveito econômico. 



41 
 

O dano moral é aquele que afeta a esfera imaterial dos indivíduos, 

principalmente ao que corresponde aos direitos da personalidade, podendo causar 

sofrimento mental e físico. 

Segundo Stolze e Pamplona (2012, p. 111): 

 

O dano moral consiste na lesão de direitos cujo conteúdo não é pecuniário, 
nem comercialmente redutível a dinheiro. Em outras palavras, podemos 
afirmar que o dano moral é aquele que lesiona a esfera personalíssima da 
pessoa (seus direitos da personalidade), violando, por exemplo, sua 
intimidade, vida privada, honra e imagem, bens jurídicos tutelados 
constitucionalmente. 

 

Vale ressaltar que a reparação do dano moral tem como objetivo compensar a 

vítima pelos prejuízos suportados, e não de acrescer ao seu patrimônio, de maneira 

que não se estabelece um preço para a dor e o sofrimento, na verdade, o que se 

busca é uma maneira de amenizar as conseqüências do dano (TARTUCE, 2017, p. 

353). 

É tão verdade a preocupação em tentar atenuar as ofensas causadas pelo ato 

que deu ensejo ao dano moral que o Enunciado n. 589 da VII Jornada de Direito 

Civil declarou que “a compensação pecuniária não é o único modo de reparar o 

dano extrapatrimonial, sendo admitida a reparação in natura, na forma de retração 

pública ou outro meio”.  

Importante destacar, ainda, que os sentimentos de dor e sofrimento, 

comumente atrelados ao dano moral, não se confundem com este, sendo apenas 

efeitos da ofensa, conforme o Enunciado n. 445 da V Jornada de Direito Civil, o qual 

assegura que “o dano moral indenizável não pressupõe necessariamente a 

verificação de sentimentos humanos desagradáveis como dor ou sofrimento”. 

De acordo com o art. 373, I, do Código de Processo Civil, em regra, o ônus da 

prova do dano recai sobre o autor da demanda, todavia, é possível que seja feita a 

inversão do ônus da prova, nos casos previstos em lei ou diante das particularidades 

da causa relativas à impossibilidade ou à excessiva dificuldade de cumprir o 

encargo, ou quando for mais fácil obter a prova do fato contrário (art. 373, §1º, CPC), 

ou ainda por convenção das partes (art. 373, §3º, CPC). 

Apesar de ser necessária a comprovação do dano, é possível que ela seja 

dispensada em algumas hipóteses de dano moral, em razão do dano ser presumido, 



42 
 

como no caso de inclusão indevida do nome em cadastros de inadimplentes e do 

atraso de voo, é o chamado dano moral in re ipsa. 

O terceiro pressuposto da responsabilidade civil, o nexo de causalidade, 

corresponde à relação entre a conduta e o dano. Para tanto, é necessária a 

confirmação de que sem o fato, o resultado não ocorreria. 

Nesse sentido, havendo o dano, mas sendo comprovada que a sua causa 

não tem ligação com a conduta do suposto ofensor, não há nexo de causalidade, 

portanto, inexiste o dever de indenizar (TARTUCE, 2017, p. 346). 

Sobre isso, é importante examinarmos as excludentes da responsabilidade 

em razão do rompimento do nexo causal. São elas: a culpa exclusiva da vítima, o 

fato de terceiro, o caso fortuito e a força maior. 

A culpa exclusiva da vítima, de acordo com Venosa (2012, p. 55), impede o 

nexo causal, por isso não há a obrigação de indenizar.  

Sobre isso, leciona Paulo Nader (2016, p. 166): 

 

Embora se constatem o dano a outrem e a conduta do agente, este não 
será responsável caso se comprove a culpa exclusiva da vítima, ou seja, a 
inexistência de causalidade entre a ação ou omissão do agente e o 
resultado lesivo. Isto ocorre, por exemplo, quando o agente trafega em seu 
veículo e a vítima, consciente ou por imprudência, se projeta diante do 
automóvel, vindo a sofrer lesões corporais ou a perda da vida. 

                                           

Os efeitos da culpa exclusiva da vítima não podem ser confundidos com os 

efeitos da culpa concorrente, pois neste último não há o rompimento do nexo de 

causalidade. Assim, permanece o dever de indenizar, sendo que, nesse caso, o 

valor a ser pago será proporcional à parcela de contribuição para o resultado 

danoso. 

O fato de terceiro é aquela conduta verdadeiramente praticada por um 

indivíduo, mas que é atribuída a outrem. Para que a pessoa a quem foi imputada a 

prática do ato não responda civilmente, é preciso que demonstre que não teve 

nenhuma parcela de participação no resultado, pois, se for comprovado que de 

alguma forma contribuiu para o evento danoso, deverá ser responsabilizada, em 

razão da configuração da responsabilidade solidária. 

O caso fortuito e a força maior, por sua vez, elidem a responsabilidade civil 

em razão do rompimento do nexo de causalidade por causa das suas características 

essenciais da imprevisibilidade e inevitabilidade. São, primordialmente, fatos da 



43 
 

natureza, como inundações, terremotos, desabamentos, os quais são impossíveis 

de prever e de conter. Sendo assim, qualquer dano causado por caso fortuito ou 

força maior não deverá ser indenizado. 

O quarto e último pressuposto da responsabilidade civil, a culpa ou dolo, é 

aquele que irá examinar a intenção do agente na prática do ato que gerou o dano.  

Para Carlos Roberto Gonçalves (2018, p. 50), o art. 186 do Código Civil, 

quando fala em “ação ou omissão voluntária” está se referindo ao dolo, já quando 

menciona a “negligência ou imprudência”, está tratando da culpa. 

Nesse sentido, o ofensor age com dolo quando possui a intenção de 

prejudicar a vítima, de maneira que o dano causado foi consciente, proposital. 

Dessa forma, estando presente o dolo, a vítima deve ser reparada, de forma 

que todos os danos suportados sejam indenizados, de acordo com o que preceitua o 

art. 944 do Código Civil. 

Quando o agente atua com culpa, por outro lado, não se verifica a intenção de 

causar danos. Na verdade, os prejuízos causados à vitima são consequências da 

falta de cuidado e de atenção, e não de um comportamento premeditado. 

Nos termos do art. 186 do Código Civil, a culpa está configurada quando o 

ofensor agir com negligência ou imprudência. Além dessas duas, a doutrina inclui 

mais um aspecto para a aferição da culpa, a imperícia. 

Há negligência quando alguém possui o dever de praticar determinado ato, 

mas não o faz e com isso causa prejuízo a outrem. Ou seja, na negligência a 

omissão caracteriza o dever de reparar, à medida em que o agente da ofensa 

possuía a obrigação de realizar determinada tarefa.  

Um indivíduo age com imprudência quando não se comporta com a cautela 

necessária, o que acaba criando riscos para outras pessoas. Já a imperícia se 

configura quando um determinado ato é praticado por um sujeito que não possui 

aptidão para tanto. Assim, nessa hipótese, o ofensor causa dano pois agiu sem 

possuir qualificação técnica. 

Destarte, explica Paulo Nader (2016, p. 139): 

 

Por negligência, quando a atitude é de menoscabo, de incúria, de omissão. 
O agente deve, por exemplo, pôr óleo na máquina antes de colocá-la em 
funcionamento e se esquece da providência, provocando prejuízo a outrem. 
Na imprudência, não observa a cautela necessária, criando riscos, como na 
hipótese em que, por excesso de velocidade, provoca o capotamento do 
carro e danos corporais em seu acompanhante. Caracteriza-se a imperícia 



44 
 

quando o dano decorre da inobservância de normas técnicas, como no caso 
em que o motorista provoca abalroamento por golpe errado de direção. 

 

Nesse viés, destaca-se a responsabilidade civil subjetiva, por meio da qual o 

ofendido deverá provar o dolo ou a culpa do ofensor para que possa alcançar a sua 

reparação. Assim, se o agente não atuou com negligência, imprudência, imperícia 

ou com a intenção de causar o dano, não haverá o dever de reparar. 

Apesar desse ser o tipo de responsabilidade que vigora no nosso 

ordenamento jurídico, em algumas situações específicas a comprovação pode ser 

dispensada, de modo que para que haja a responsabilização, basta mostrar que 

houve a conduta, o dano e o nexo de causalidade. Nesse caso, estaremos diante da 

responsabilidade civil objetiva.  

Diante de tudo o que foi exposto, percebemos que para que haja a 

responsabilidade civil, é preciso que tenha existido uma conduta humana (comissiva 

ou omissiva) causadora de um dano (patrimonial ou extrapatrimonial), sendo 

necessário provar o dolo ou a culpa do agente se a responsabilidade for subjetiva, 

ou ainda, independer dessa comprovação, no caso da responsabilidade ser objetiva.  

Dessa forma, observamos também que tal instituto é importante na 

restauração dos prejuízos suportados por aqueles que tiveram seus direitos 

violados. 

Assim, superado os aspectos gerais da responsabilidade civil, passaremos a 

analisar a responsabilidade civil médica. 

 

3.2 RESPONSABILIDADE CIVIL MÉDICA 

 

A Constituição Federal, ao consagrar o direito à saúde como direito social, 

previsto no art. 6º, ao mesmo tempo o elevou à categoria de direitos fundamentais, 

mais especificamente os direitos fundamentais de segunda dimensão, os quais, de 

acordo com o art. 5º, §1º da CF, possuem aplicabilidade imediata (CIARLINI, 2013, 

p. 34).  

De acordo com Farias, Rosenvald e Netto (2017, p. 782): 

 

A responsabilidade civil sempre se ocupou, através dos séculos, com os 
danos relacionados à ação ou omissão de alguém diante da saúde alheia, 
com danos mais ou menos graves. Vivemos, hoje, no Estado dos direitos 
fundamentais, e a saúde dos cidadãos ganha progressivamente 



45 
 

importância, não só na formulação genérica de políticas públicas, mas 
também na solução concreta dos casos em que houve dano.  

 

Nesse viés, observamos que a responsabilidade civil médica é de suma 

importância, devido à necessidade de reparar os danos sofridos pelos pacientes, 

tanto no campo físico quanto psíquico. 

Atualmente, com todo o avanço da ciência e da tecnologia, a medicina pôde 

modernizar as suas técnicas e implantar novos tratamentos, de maneira que os 

resultados obtidos nos dias de hoje são muito mais satisfatórios do que os de 

antigamente. 

No entanto, essa inovação trouxe consigo maiores riscos à atividade, fazendo 

com que cada vez mais os pacientes pleiteiem reparações em razão dos problemas 

que surgem por causa dos resultados que são muitas vezes imprevisíveis (FRANÇA, 

2017, p. 256). 

Dessa forma, de acordo com Couto Filho e Souza (2001, p. 27), a 

responsabilidade civil médica pode ser definida da seguinte maneira: 

 

A responsabilidade civil médica é, pois, a obrigação que tem o profissional 
da saúde de reparar um dano porventura causado a outrem no exercício de 
sua profissão. De bom alvitre lembrar que ao se falar nessa modalidade de 
responsabilidade civil, está-se falando não somente do profissional liberal, 
mas também dos estabelecimentos de saúde em geral. 

 

Assim, percebemos que a responsabilidade civil do médico pressupõe um 

dano causado ao paciente no exercício da profissão, de maneira que o profissional 

da saúde terá a obrigação de ressarci-lo pelos eventuais prejuízos suportados. 

Nesse sentido, o Código Civil de 2002, ao tratar da responsabilidade dos 

profissionais da medicina no art. 951, preconiza: 

 

O disposto nos arts. 948, 949 e 950 aplica-se ainda no caso de indenização 
devida por aquele que, no exercício de atividade profissional, por 
negligência, imprudência ou imperícia, causar a morte do paciente, agravar-
lhe o mal, causar-lhe lesão, ou inabilitá-lo para o trabalho. 

 

Dessa maneira, sempre que, agindo com negligência, imprudência e 

imperícia, o médico causar morte, lesão ou ofensa à saúde do paciente ou defeito 

pelo qual o ofendido não possa exercer o seu ofício ou profissão, ou que lhe diminua 

a capacidade de trabalho, este deverá reparar a vítima. 



46 
 

Com relação à natureza da responsabilidade civil médica, a partir da análise 

do disposto no art. 951 do Código Civil, podemos extrair que a responsabilidade do 

médico e dos demais profissionais da saúde é subjetiva. Assim, para que ele tenha o 

dever de reparar, a culpa deverá ser comprovada. 

A teoria objetiva da responsabilidade civil é aplicada apenas aos hospitais e 

às clínicas, que, atuando como fornecedores de serviços, se submetem a teoria do 

risco, respondendo pelos danos causados independentemente da comprovação da 

culpa ou do dolo (VENOSA, 2012, p. 142). 

Assim, para que o profissional da saúde seja responsabilizado, é preciso que 

estejam presentes os pressupostos da responsabilidade civil que já foram outrora 

estudados: a conduta, o dano, o nexo e a culpa ou dolo. 

De acordo com Genival Veloso de França (2017, p. 268), o dano deverá ser 

proveniente de uma conduta lícita, senão, a infração poderá ser configurada 

enquanto uma violação mais grave, a exemplo do aborto criminoso; na aferição da 

culpa, destaca-se o ato médico praticado sem a intenção de prejudicar, através da 

negligência, da imprudência ou da imperícia; o dano é elemento essencial para a 

existência da responsabilização, devendo ser real, efetivo e concreto, além de ser 

relevante para calcular o valor da indenização; o nexo de causalidade corresponde à 

ligação entre a conduta praticada pelo médico e o dano causado ao paciente.  

Do ponto de vista de França, além desses quatro elementos, é importante 

destacar que para que se configure a responsabilidade civil médica, é necessário 

que a conduta ofensiva tenha sido realizada por profissional da medicina 

devidamente habilitado, ou seja, o autor do ato deve ser necessariamente médico, 

caso contrário, além de ter que reparar os danos, também será punido em razão do 

exercício ilegal da medicina. 

No estudo da responsabilidade médica, é importante enfatizar os elementos 

que caracterizam a culpa, considerando que a maior parte das ações indenizatórias 

contra os profissionais da medicina decorrem de condutas praticadas com 

negligência, imprudência ou imperícia. 

Assim, é imprudente o médico que atua sem a devida cautela e atenção, que 

sabe dos riscos de seu comportamento, mas que mesmo assim o pratica, sem 

pensar nas consequências, a exemplo de um médico que realiza cirurgia sem a sua 

equipe de apoio completa. Ou seja, é um ato comissivo. 



47 
 

A negligência ocorre quando o médico é inerte, passivo, de maneira que a 

responsabilidade advém da sua omissão. Como exemplo, citamos o abandono do 

paciente quando ele ainda precisa de cuidados. 

A imperícia, por sua vez, ocorre quando o médico não possui o conhecimento 

técnico para realizar determinado procedimento. De acordo com França (2017, p. 

279), seria difícil atribuir a imperícia a um profissional habilitado, considerando que o 

diploma é justamente o documento que reconhece que um indivíduo possui 

conhecimentos para exercer determinada atividade.  

No entanto, acreditamos que é possível a imperícia praticada por um médico, 

seguindo o raciocínio de Kfouri Neto (2013, p.p 114-115), que explica:  

 

A imperícia médica é aferida dentre aqueles que detêm o diploma. Pode ser 
definida, de modo simples, como a falta de habilidade normalmente 
requerida para o exercício legítimo da atividade profissional, proveniente da 
carência de conhecimentos necessários, da inexperiência ou da inabilidade. 

 

Na seara da responsabilidade civil, o médico também pode ser 

responsabilizado civilmente em razão da inobservância de alguns deveres inerentes 

à sua profissão, os chamados deveres de conduta. 

Ao médico é exigido o cumprimento de uma série de obrigações, que se não 

forem observadas e, por causa disso, provocarem danos, darão ensejo ao dever de 

reparação desses prejuízos. 

No que tange a esses deveres de conduta, França (2017, p. 261) menciona o 

dever de atualização, o dever de vigilância e de cuidados, o dever de abstenção de 

abuso e o dever de informação.  

O dever de atualização corresponde à obrigação dos profissionais da 

medicina de se manterem informados acerca das inovações do âmbito médico, 

devendo estar sempre buscando implementar técnicas e tratamentos modernos. 

Dessa forma, é de suma importância que os médicos estejam sempre se 

atualizando, como forma de evitar a alegação de falta de conhecimentos nas ações 

de responsabilidade. 

O dever de vigilância e de cuidados está intimamente atrelado à negligência, 

em razão de estar, da mesma forma que esta, caracterizado pela omissão e pela 

inércia. Assim, qualquer ato médico que fuja do seu dever de agir com prudência, 



48 
 

zelo e cuidado, será passível de reparação, se desse ato resultar algum tipo de 

dano. 

O dever de abstenção de abuso decorre da obrigação do médico em atuar 

dentro dos limites impostos e com a devida cautela. Assim, se ele emprega métodos 

desnecessários, que excede a conduta permitida, ele não evitou o abuso e com isso 

ocasionou um dano. Assim, está mais do que configurada a responsabilidade civil. 

Por fim, o dever de informação, inerente ao princípio da autonomia, 

corresponde ao dever do médico em comunicar ao paciente, de forma clara e 

precisa, acerca de todos os riscos e benefícios de um determinado procedimento a 

que este será submetido, para que o próprio paciente, devidamente instruído, 

escolha entre prosseguir ou não.   

Esta escolha deve estar livre de qualquer coação e, em regra, a opinião do 

paciente será sempre respeitada. 

No entanto, nos casos em que envolvem iminente perigo de vida, em respeito 

ao princípio da beneficência, o médico poderá agir ainda que contrariamente à 

vontade do paciente. 

Assim, nesses casos, estaria afastada a responsabilidade civil do médico 

devido ao seu dever legal e ético de salvar vidas. É nessa hipótese em que se insere 

a responsabilidade civil do médico nas transfusões de sangue em pacientes 

Testemunhas de Jeová. 

 

3.3 A RESPONSABILIDADE CIVIL DO MÉDICO NAS TRANSFUSÕES DE 

SANGUE EM PACIENTES TESTEMUNHAS DE JEOVÁ 

 

Não são raras as vezes em que os médicos se encontram na presença de 

pacientes Testemunhas de Jeová que se recusam a realizarem transfusão de 

sangue. 

De acordo com os seguidores dessa religião, diversas passagens bíblicas 

(Gênesis 9:4, Levítico 17:10, Deuteronômio 12:23 e Atos 15:20)  afirmam que o 

sangue é um fluido sagrado, motivo pelo o qual eles repudiam o seu consumo, seja 

oralmente, através dos alimentos, ou quando aplicado diretamente na veia, por meio 

da transfusão. 

As Testemunhas de Jeová, por sua vez, aceitam realizar tratamentos 

alternativos, como o uso de hemoderivados em pequenas frações, que não são 



49 
 

considerados sangue pelos dogmas dessa religião, a exemplo da cola de fibrina de 

qualquer origem, de soros, vacinas, expansores de volume plasmático cristalóides, 

hemodiluição (iso)normovolêmica aguda e fator de coagulação VII de qualquer 

origem, e de outras terapias que utilizam material autólogo e fresco, a exemplo da 

circulação extracorpórea, hemodiálise e plasma rico em plaquetas, que substituem o 

sangue (AZAMBUJA; GARRAFA, 2010, p. 706). 

Diante disso, percebemos o impasse ao qual ficam submetidos os médicos 

frente a essas situações, em que, optando por realizar a transfusão de sangue, o 

seu ato poderá ter consequências no âmbito cível, em razão de realizar 

procedimento sem o devido consentimento do paciente, e, escolhendo respeitar a 

vontade do paciente, poderá vir a responder pelo crime de omissão de socorro ou 

até mesmo de homicídio. 

Nessa esteira, o art. 135 do Código Penal, ao tratar da omissão de socorro, 

conceitua esse delito como sendo o ato de “Deixar de prestar assistência, quando 

possível fazê-lo sem risco pessoal, à criança abandonada ou extraviada, ou à 

pessoa inválida ou ferida, ao desamparo ou em grave e iminente perigo; ou não 

pedir, nesses casos, o socorro da autoridade pública”. 

Dessa forma, poderá o médico responder pelo crime de omissão de socorro 

se deixar de prestar ajuda no caso de paciente Testemunha de Jeová em situação 

de iminente perigo de vida.  Ainda, se de tal omissão resultar dano, poderá o médico 

ser responsabilizado civilmente. 

Assim, observamos que a questão do iminente perigo de vida é crucial para 

analisarmos qual conduta deverá ser adotada pelo médico, bem como a 

responsabilidade civil deste nas transfusões de sangue em pacientes Testemunhas 

de Jeová, por esse motivo, o Conselho Federal de Medicina, na Resolução nº 

1.021/80, adotou o seguinte posicionamento frente a esses casos:  

 

Em caso de haver recusa em permitir a transfusão de sangue, o médico, 
obedecendo a seu Código de Ética Médica, deverá observar a seguinte 
conduta: 
1º - Se não houver iminente perigo de vida, o médico respeitará a vontade 
do paciente ou de seus responsáveis. 
2º - Se houver iminente perigo de vida, o médico praticará a transfusão de 
sangue, independentemente de consentimento do paciente ou de seus 
responsáveis. 

 



50 
 

Dessa forma, verificamos que nas situações em que existe a recusa à 

transfusão hemática por parte de paciente da religião Testemunha de Jeová, mas 

que não há iminente perigo de vida, o princípio da autonomia será respeitado, 

prevalecendo, nessa hipótese, o direito à liberdade religiosa, de maneira que serão 

adotados tratamentos alternativos, em obediência à crença de tal paciente. Ou seja, 

nessa primeira hipótese, a transfusão de sangue não é medida necessária para 

salvar a vida, visto que não estamos diante de uma situação de urgência.  

Sobre isso, explica França (2017, p. 223): 

 

Deve o médico entender, nos casos das Testemunhas de Jeová, que em 
muitas ocasiões o sangue pode ser substituído por outros fluidos ou não ser 
usado e, por isso, poderá desenvolver uma forma de tratamento que não 
sacrifique a vida nem comprometa seus princípios religiosos. 

 

Todavia, nos casos de existir perigo de vida, o médico deverá realizar a 

transfusão sanguínea, ainda que sem o consentimento do paciente ou de seus 

responsáveis, em clara observância ao princípio da beneficência, preponderando 

aqui, o direito à vida. 

Outrossim, a Constituição Federal, no art. 5º, II, assegura que “ninguém será 

obrigado a  fazer ou deixar de fazer alguma coisa senão em virtude de lei”, de forma 

que, aquele que não obedecer esse direito, recairá na sanção prevista no art. 146 do 

Código Penal,  o qual dispõe acerca do crime de constrangimento ilegal: 

“Constranger alguém, mediante violência ou grave ameaça, ou depois de lhe haver 

reduzido, por qualquer outro meio, a capacidade de resistência, a não fazer o que a 

lei permite, ou a fazer o que ela não manda”.  

No entanto, esse mesmo dispositivo reconhece uma exceção ao previsto no 

caput, o chamado tratamento arbitrário, proveniente da exceção ao constrangimento 

do livre arbítrio, assegurada no art. 146, § 3º, I do Código Penal, que permite a 

intervenção médica ou cirúrgica, sem o consentimento, desde que o paciente esteja 

em situação de iminente perigo de vida. 

De acordo com Damásio de Jesus (2014, p. 286), para que haja o crime de 

constrangimento ilegal, é necessário que a pretensão do sujeito ativo seja ilegítima, 

ou seja, é preciso que o agente não tenha o direito de exigir da vítima o 

comportamento desejado, seja através de violência, grave ameaça, ou qualquer 

outro meio capaz de diminuir a sua resistência. 



51 
 

Enquadra-se nesse tipo penal, por exemplo, o médico que obriga um paciente 

Testemunha de Jeová, sem iminente perigo de vida, a realizar a transfusão de 

sangue. 

O § 3º, inciso I, por outro lado, traz uma excludente de tipicidade, ao passo 

que não comete crime o médico que realiza transfusão de sangue em paciente 

Testemunha de Jeová com iminente perigo de vida, em razão do estado de 

necessidade de terceiro, questão já pacificada pelo Conselho Federal de Medicina, 

como explicitado anteriormente. 

Acerca do assunto, explica Luiz Vicente Cernicchiaro (1999, p. 51): 

 

Em decorrência não configura constrangimento ilegal (compelir, mediante 
violência, ou grave ameaça, a fazer ou deixar de fazer alguma coisa a que 
não está obrigada por lei) compelir médico a salvar a vida do paciente de 
perigo iminente e promover a transfusão de sangue, se cientificamente 
recomendada para esse fim. Aliás, cumpre fazê-lo, presente a necessidade. 
O profissional da medicina (em qualquer especialidade) está submetido ao 
Direito brasileiro. Tanto assim que as normas da deontologia médica devem 
ajustar-se a ele. Daí, não obstante, ser adepto de Testemunha de Jeová, 
antes de tudo, precisa cumprir a legislação vigente no país. 
Comparativamente, seria o mesmo o juiz de paz (agente do Estado), porque 
católico, recusar a celebração de casamento porque um dos nubentes é 
divorciado, o que é proibido pelo Direito Canônico. 

 

Além disso, sabe-se que um mesmo ato pode gerar efeitos tanto na esfera 

penal quanto na esfera civil, à medida em que um crime pode causar danos de 

natureza patrimonial ou moral, o que justifica a sua reparação. 

Nesse sentido, o Código de Processo Penal, nos arts. 386 e 397 elenca as 

hipóteses de absolvição do réu, no entanto, a depender da hipótese, ainda que 

absolvido criminalmente, a questão poderá ser demandada no juízo cível. 

Aury Lopes Jr. (2016, p.p. 249-252) sustenta que, no art. 386 do CPP, os 

incisos I, IV e VI (estar provada a inexistência do fato, estar provado que o réu não 

concorreu para a infração penal e existirem circunstâncias que excluam o crime ou 

isentem o réu de pena ou mesmo se houver fundada dúvida sobre sua existência) e 

o inciso I do art. 397 do CPP (a existência manifesta de causa excludente de 

ilicitude) impedem a demanda de indenização na esfera cível. 

No entanto, as hipóteses dos incisos II, III, V e VII do art. 386 do Código de 

Processo Penal (não haver prova da existência do fato, não constituir o fato infração 

penal, não existir prova de ter o réu concorrido para a infração penal e não existir 

prova suficiente para a condenação), bem como os incisos II, III e IV do art. 397 do 



52 
 

Código de Processo Penal (a existência manifesta de causa excludente da 

culpabilidade do agente, salvo inimputabilidade, que o fato narrado não constitui 

crime e a extinção da punibilidade do agente) não impendem a propositura da ação 

de reparação civil. 

Para o presente trabalho, importa analisar o inciso VI do art. 386 combinado 

com o inciso I do art. 397, que tratam da impossibilidade de buscar a reparação na 

esfera cível em razão da inexistência de crime devido a presença de uma excludente 

de ilicitude. 

No processo penal, as excludentes de ilicitude são o estado de necessidade, 

a legítima defesa, o exercício regular de direito e o estrito cumprimento de dever 

legal. Nesse viés, preconiza o art. 65 do Código de Processo Penal: “Faz coisa 

julgada no cível a sentença penal que reconhecer ter sido o ato praticado em estado 

de necessidade, em legítima defesa, em estrito cumprimento de dever legal ou no 

exercício regular de direito”. 

Dessa forma, entendemos que, a exceção ao constrangimento do livre 

arbítrio, prevista no art. 146, § 3º, I do Código Penal justifica o posicionamento 

adotado pelo Conselho Federal de Medicina na Resolução nº 1.021/80, motivada 

pelo estado de necessidade de terceiro. Assim, o médico frente a uma situação que 

envolve paciente Testemunha de Jeová em que a transfusão de sangue é o único 

meio de salvar sua vida, deverá realizar o procedimento, ainda que sem o 

consentimento, visto que este comportamento é justificado pelo perigo atual que não 

pode ser evitado de outra maneira.  

Nesse sentido, explica Luiz Regis Prado (2008, p. 255): 

 

Essa conduta típica terá sua ilicitude afastada se presentes os requisitos do 
estado de necessidade como causa de justificação.  Fundamenta-se o 
estado de necessidade porque a conduta do medico visa afastar de perigo 
atual ou iminente bem jurídico alheio (vida do paciente), cujo sacrifício, nas 
circunstancias, não era razoável exigir-se. O mal causado (violação da 
liberdade pessoal) é menor do que aquele que se pretende evitar (morte). 
Ha conflito entre bens de valor diferencial, com sacrifício do bem de menor 
valor. O ordenamento jurídico faculta a lesão do bem jurídico de menor valor 
como único meio de salvar o de maior valor. 

 

Sendo assim, é possível observar que a conduta praticada em estado de 

necessidade exclui a responsabilidade penal, de maneira que não comete crime de 

constrangimento ilegal o médico que realiza a transfusão hemática em pacientes 

Testemunhas de Jeová que estejam sofrendo iminente perigo de vida. 



53 
 

Consequentemente, considerando o regramento do art. 65 do Código de 

Processo Penal, a sentença penal que reconhece que um ato foi praticado em 

estado de necessidade, faz, necessariamente, coisa julgada no cível, motivo pelo o 

qual se pressupõe que, nessa hipótese, a responsabilidade civil também é afastada, 

visto que a coisa julgada impede que a questão seja discutida na esfera cível.  

Por isso, o estado de necessidade vislumbrado no âmbito penal alcança o 

cível, obstando qualquer pretensão relativa à indenização. 

Kfouri Neto (2013, p. 221), ao tratar da problemática acerca das transfusões 

de sangue em pacientes Testemunhas de Jeová e suas repercussões no âmbito 

civil, afirma que: 

 

Entendemos que em nenhuma hipótese poder-se-ia buscar reparação de 
eventual dano – de natureza moral – junto ao médico: se este realizasse, p. 
ex., a transfusão de sangue contra a vontade do paciente ou de seu 
responsável – provado o grave e iminente perigo de vida; se não a 
realizasse, diante do dissenso consciente do paciente capaz, seria 
impossível atribuir-lhe culpa. 

 

O estado de necessidade, por sua vez, exclui a ilicitude do ato, o que reflete 

diretamente na aferição da culpa. 

Miguel Kfouri Neto (2013, p. 91) afirma que tal elemento da responsabilidade 

civil “consiste no desvio de um modelo ideal de conduta, representado às vezes pela 

boa-fé, outras pela diligência do bom pai de família”. 

Sendo assim, o que se esperaria de um médico diante de um paciente com 

risco iminente de vida senão o empreendimento de todas as forças e meios para 

salvá-la? 

Claramente não há que se falar em dolo na transfusão de sangue realizada 

por médico em pacientes Testemunhas de Jeová com iminente perigo de vida, uma 

vez que a sua intenção é puramente a de salvar uma vida. 

Portanto, nos resta analisar a existência da culpa em sentido estrito nesta 

situação específica.  

Como já apresentado anteriormente, a culpa médica deve ser demonstrada 

através da negligência, da imprudência ou da imperícia. 

Dessa forma, desde que a transfusão de sangue seja realizada como única 

alternativa para salvar uma vida, sendo observada toda a técnica, conhecimento e 

cautela para a sua execução, não há que se falar em culpa, em nenhuma de suas 



54 
 

modalidades. Pelo contrário, o médico estará agindo da maneira que se exige o 

ordenamento jurídico, quando este determina que se proceda com a transfusão de 

sangue em pacientes Testemunhas de Jeová com risco iminente de vida, mesmo 

sem o seu consentimento. 

Na verdade, negligente seria o médico que ficasse omisso diante de tal 

situação. Ademais, nada impede que o médico seja responsabilizado posteriormente 

por algum erro decorrente da transfusão, mas apenas pela realização do 

procedimento, feito de acordo com a observância de todas as regras técnicas e com 

todo o cuidado, não haverá responsabilização. 

Dessa forma, como a responsabilidade do médico é subjetiva, para haver 

responsabilização é necessário estarem presentes os quatro elementos da 

responsabilidade civil: conduta, dano, culpa e nexo causal. Portanto, estando 

afastada a culpa, não há que se falar em dever de reparação. 

Por todo o exposto, verificamos, a partir desse estudo, que a ponderação dos 

direitos em conflito irá depender de cada caso concreto. 

Assim, nos casos em que envolvam pacientes da religião Testemunha de 

Jeová e que não exista iminente perigo de vida, o médico deverá respeitar a sua 

vontade e, consequentemente, a sua liberdade religiosa, buscando, para isso, 

tratamentos alternativos que substituam o sangue. 

 Todavia nos casos que envolvam pacientes capazes e conscientes e com 

risco iminente de vida, a medida mais adequada a ser tomada pelos médicos é a 

realização da transfusão de sangue, ainda que sem consentimento, pois ao agir de 

acordo com a vontade do paciente, poderá ser submetido às penas do crime de 

omissão de socorro ou até mesmo homicídio, se o paciente vier a óbito. 

Assim, nessas situações, o direito à vida prevalece diante do direito à 

liberdade religiosa.  

Apesar do princípio da autonomia ser a regra atualmente, em alguns casos 

ele será mitigado, dando lugar ao princípio da beneficência, que justifica o 

tratamento arbitrário. 

Sobre isso, explica Renata Garcia Moreno Guimarães (2009, p.p. 158-159): 

 

Assim, com base na técnica da Ponderação, o que ocorre, na verdade, é a 
máxima observância do direito à vida com o mínimo de sacrifício do direito à 
liberdade religiosa, haja vista que existem casos em que a recusa do 
paciente deve ser plenamente aceita (importante lembrar que a prevalência 
não é absoluta, mas relativa, de acordo com situações fáticas 



55 
 

determinadas). Em outras palavras, verifica-se se o grau de realização do 
interesse lesivo justifica o grau de afetação do interesse lesado, numa justa 
medida entre eles, buscando a área de atuação de cada interesse. Os 
princípios devem ser, portanto, harmonizados diante das características 
especiais de cada caso concreto. 

 

Portanto, acreditamos que ao realizar a transfusão de sangue, o médico não 

poderá ser responsabilizado civilmente por eventuais danos morais em razão da 

crença do paciente, pois o próprio ordenamento jurídico brasileiro, no art. 146, § 3º 

do Código Penal e no parecer emitido pelo Conselho Federal de Medicina, obriga o 

médico a tomar este posicionamento. 

Vimos que a razão de ser de tais determinações é o estado de necessidade 

de terceiro, justificado pelo perigo iminente de vida, em que apenas a transfusão de 

sangue poderá salvar o paciente.  

Dessa forma, amparado na exceção ao constrangimento do livre arbítrio, que 

tem na sua essência o estado de necessidade, bem como na ausência do elemento 

culpa, essencial na responsabilidade subjetiva, o médico não poderá ser 

responsabilizado civilmente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Propor tratar sobre a responsabilidade civil do médico nas transfusões de 

sangue em pacientes Testemunhas de Jeová é, sem dúvidas, bastante desafiador, 

considerando os direitos fundamentais em conflito, bem como os princípios bioéticos 

que envolvem a problemática. 

De um lado, temos o profissional da medicina lutando para preservar o direito 

à vida, do outro, o paciente desejando ter o seu direito à liberdade religiosa 

respeitado. 

Assim, para sanar quaisquer dúvidas acerca do tema, é necessário fazer, a 

priori, uma análise principiológica. 

A autonomia do paciente é, hodiernamente, o principal princípio que rege a 

relação médico-paciente. Ele preceitua que esses sujeitos devem manter uma 

relação de confiança, de diálogo e de respeito.  

O médico, ao realizar o diagnóstico, deve informar ao paciente acerca de toda 

a sua situação, o que contempla os aspectos positivos e também os negativos, lhe 

apresentado também os tratamentos adequados, para que só assim este possa 

fazer a sua escolha. 

No entanto, apesar de preponderar, o princípio da autonomia não é absoluto. 

Em algumas situações será necessária uma postura mais impositiva do médico, não 

porque se objetiva suprimir a autonomia e a liberdade do paciente, mas porque esse 

comportamento é necessário para proteger um bem maior: a vida, em clara 

observância ao princípio da beneficência. 

Nas transfusões de sangue em pacientes que professam a religião 

Testemunhas de Jeová, o conflito entre direitos fundamentais é evidente. Para tanto, 

a doutrina e o nosso ordenamento jurídico se preocupou em traçar alguns 

regramentos com o objetivo de delimitar qual posicionamento deverá ser adotado 

pelo médico em cada uma das hipóteses que envolvam Testemunhas de Jeová que 

precisam de transfusão sanguínea. 

Assim, nos casos em que tais pacientes são incapazes (menores de idade ou 

inconscientes), os médicos deverão realizar a transfusão de sangue, considerando 

que os sujeitos envolvidos não podem expressar a sua própria vontade. 

Nas situações que abrangem pacientes capazes, surge um fator essencial a 

ser analisado: o iminente perigo de vida. 



57 
 

Dessa forma, inexistindo perigo de vida, e sendo possível realizar tratamentos 

alternativos, sem a utilização de sangue, o médico deverá optar por esses 

procedimentos substitutivos, respeitando a liberdade religiosa e a vontade do 

paciente. 

No entanto, o cenário muda quando o paciente Testemunha de Jeová está 

sofrendo grave e iminente perigo de vida, hipótese em que, amparado no art. 146, § 

3º, I do Código Penal, nos arts. 22 e 31 do Código de Ética Médica e na Resolução 

nº 1.021/80 do Conselho Federal de Medicina, é permitido que o médico realize a 

transfusão de sangue sem o consentimento do paciente. 

De fato, a conduta a ser escolhida pelo médico deve ser muito bem pensada, 

em razão das consequências jurídicas que podem recair sobre ele. Nesse sentido, 

estando diante de um paciente Testemunha de Jeová em que a transfusão de 

sangue é a única maneira de salvar a sua vida e o médico opta por não realizá-la, 

será responsabilizado penalmente pelo crime de omissão de socorro e, havendo 

morte, responderá pelo crime de homicídio. 

Na hipótese de realizar a transfusão de sangue, mesmo contrariamente a 

vontade do paciente, poderíamos pensar na responsabilização civil por danos 

morais decorrentes do desrespeito à liberdade religiosa, contudo, vimos que essa 

liberdade não justifica colocar em risco a vida, bem maior, protegido pelo Estado e a 

favor do qual deve ser direcionado todo o agir do médico, motivo pelo qual o Código 

Penal e o Conselho Federal de Medicina se posicionam quanto a obrigação do 

médico em realizar a transfusão de sangue quando há risco iminente de vida, 

mesmo que sem o consentimento do paciente. 

É um dever não só legal, mas também ético, de realizar o único procedimento 

viável para salvar uma vida. Por isso, em razão do estado de necessidade de 

terceiro, que exclui a responsabilidade civil, o médico deverá, indubitavelmente, 

realizar a transfusão sanguínea em pacientes Testemunhas de Jeová que estejam 

suportando perigo iminente de vida, visto que estão amparados nessa excludente de 

ilicitude.  

Com relação à responsabilidade penal, o nosso Código Penal já se 

encarregou, no art. 146, § 3º, I, em declarar a inexistência de crime nos casos em 

que o médico age sem o consentimento do paciente, quando este se encontra em 

perigo iminente de vida. 



58 
 

No entanto, no campo da responsabilidade civil, essa questão ainda não se 

encontra pacificada.  

Apesar de existirem diversas legislações infraconstitucionais que ordenam os 

médicos a realizarem a transfusão de sangue em pacientes Testemunhas de Jeová 

que estejam com risco iminente de morte, não existe um comando legal que 

explicitamente exclua a responsabilidade civil nessas situações, o que dá margem 

para variadas interpretações. 

À vista disso, desejamos que este trabalho venha a contribuir no futuro como 

fonte de estudo para a criação de uma excludente de responsabilidade civil.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALEXY, Robert. Teoria dos Direitos Fundamentais. Trad. Virgílio Afonso da Silva.  
São Paulo: Malheiros Editores, 2008. 
 
 
ALMEIDA, José Luiz Telles. Da moral paternalista ao modelo de respeito à 
autonomia do paciente: os desafios para o ensino da ética médica. Revista 
Brasileira de Educação Médica, ISSN: 1981-5271, Rio de Janeiro, v. 24, n. 1, p. 
27-30, 2000. Disponível em: 
<https://repositorio.ucb.br/jspui/handle/123456789/7750>. Acesso em: 31 de agosto 
de 2018. 
 
 
ARAÚJO, Paulo Anderson Moreira. A liberdade religiosa na Constituição de 1988 
e alguns aspectos polêmicos. Caicó: UFRN, 2015. 

 
 
AZAMBUJA, Letícia Erig Osório de; GARRAFA, Volnei. Testemunhas de jeová ante 
o uso de hemocomponentes e hemoderivados. Rev. Assoc. Med. Bras.,  São Paulo 

,  v. 56, n. 6, p. 705-709,    2010 .   Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
42302010000600022&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 16 de outubro de 2018. 
  
 
BARCHIFONTAINE Christian de Paul de; PESSINI, Leo. Problemas atuais de 
bioética. 9. ed. São Paulo: Editora Loyola, 2009. 
 
 
BARROSO, Luis Roberto. Gestação de fetos anencefálicos e pesquisas com 
células-tronco: dois temas acerca da vida e da dignidade na constituição. Revista de 
Direito Administrativo, Rio de Janeiro, v. 241, p. 93-120, jul. 2005. ISSN 2238-

5177. Disponível em: 
<http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/rda/article/view/43329>.  Acesso em: 19 
de julho de 2018. 
 
 
BÍBLIA SAGRADA. Tradução de João Ferreira de Almeida. 5. ed. Santo André: 
Geográfica Editora, 2010. 
 
 
BRANCO, Paulo Gustavo Gonet. Direitos Fundamentais em Espécie. In: MENDES, 
Gilmar Ferreira; BRANCO, Paulo Gustavo Gonet. Curso de Direito Constitucional. 
7. ed. São Paulo: Saraiva, 2012. 
 
 
BRASIL. Conselho da Justiça Federal. V Jornada de Direito Civil. Organização: 
Ministro Ruy Rosado de Aguiar Jr. Brasília: 2012. Disponível em: 

https://repositorio.ucb.br/jspui/handle/123456789/7750
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/rda/article/view/43329


60 
 

<http://www.cjf.jus.br/cjf/CEJ-Coedi/jornadas-cej/v-jornada-direito-
civil/VJornadadireitocivil2012.pdf/view>. Acesso em: 11 de setembro de 2018. 
 
 
______. Conselho da Justiça Federal. VII Jornada de Direito Civil. Brasília: Centro 

de Estudos Judiciários, 28-29 de setembro de 2015. Disponível em: 
<http://www.cjf.jus.br/cjf/corregedoria-da-justica-federal/centro-de-estudos-
judiciarios-1/publicacoes-1/jornadas-cej/vii-jornada-direito-civil-2015.pdf>. Acesso 
em: 11 de setembro de 2018. 
 
 
______. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988. Disponível em: 

<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicaocompilado.htm>. 
Acesso em: 25 de setembro de 2018. 
  
 
______. Decreto 119-A de 1890. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d119-a.htm>. Acesso em: 
24 de julho de 2018. 
 
 
______. Decreto nº 592. Pacto Internacional sobre Direitos Civis e Políticos de 
1966. Brasília. Disponível em: < http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-
1994/d0592.htm>. Acesso em: 17 de julho de 2018. 
 
 
______. Decreto-lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Código Penal. Brasília. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-
lei/Del2848compilado.htm>. Acesso em: 16 de outubro de 2018. 
 
 
______. Decreto-lei nº 3.689, de 3 de outubro de 1941. Código de Processo Penal. 

Brasília. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Decreto-
Lei/Del3689.htm>. Acesso em: 25 de setembro. 
 
 
BRASIL. Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Código Civil de 2002. Brasília. 
Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406.htm>. Acesso 
em: 17 de setembro de 2018. 
 
 
______. Lei nº 13.105, de 16 de março de 2015. Código de Processo Civil de 
2015. Brasília. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-
2018/2015/Lei/L13105.htm>. Acesso em: 11 de setembro de 2018. 
 
 
______. Supremo Tribunal Federal. Ação de Descumprimento de Preceito 
Fundamental. ADPF 54. Relator: Ministro Marco Aurélio. Brasília, DF, 12 de abril de 

2012. Disponível em: 

http://www.cjf.jus.br/cjf/corregedoria-da-justica-federal/centro-de-estudos-judiciarios-1/publicacoes-1/jornadas-cej/vii-jornada-direito-civil-2015.pdf
http://www.cjf.jus.br/cjf/corregedoria-da-justica-federal/centro-de-estudos-judiciarios-1/publicacoes-1/jornadas-cej/vii-jornada-direito-civil-2015.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d119-a.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0592.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0592.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/Del2848compilado.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/Del2848compilado.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Lei/L13105.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Lei/L13105.htm


61 
 

<http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=3707334>. 
Acesso em: 18 de julho de 2018. 
 
 
______. Supremo Tribunal Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade. ADI 

3.510. Relator: Carlos Ayres Britto. Brasília, DF, 29 de maio de 2008. Disponível em: 
<http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=611723>. 
Acesso em: 18 de julho de 2018. 
 
 
CAMPOS, Adriana; OLIVEIRA, Daniela Rezende de. A relação entre o princípio da 
autonomia e o princípio da beneficência (e não-maleficência) na bioética médica. 
Revista Brasileira de Estudos Políticos, ISSN: 0034-7191, Belo Horizonte, v. 115, 

p.p. 13-45, jul./dez. 2017. Disponível em: 
<https://pos.direito.ufmg.br/rbep/index.php/rbep/article/view/514>. Acesso em: 03 de 
setembro de 2018. 
 
 
CARVALHO, Matheus. Manual de Direito Administrativo. 3. ed.  Salvador: 

JusPODIVM, 2016. 
 
 
CERNICCHIARO, Luiz Vicente. Transfusão de sangue. Revista Jurídica, ano 47, nº 

262, agosto de 1999. Disponível em: 
<https://bdjur.stj.jus.br/jspui/bitstream/2011/116102/transfusao_sangue_cernicchiaro.
pdf>. Acesso em: 25 de setembro de 2018. 
 
 
CFM. Resolução nº 1.021/80. Relator: Telmo Reis Ferreira. Rio de Janeiro, 26 de 

setembro de 1980. Disponível em: 
<http://www.portalmedico.org.br/resolucoes/cfm/1980/1021_1980.htm>. Acesso em: 
24 de setembro de 2018. 
 
 
___. Resolução nº 1.931/09. Código de Ética Médica. Brasília, 17 de setembro de 

2009. Disponível em: 
<https://portal.cfm.org.br/images/stories/biblioteca/codigo%20de%20etica%20medica
.pdf>. Acesso em: 16 de outubro de 2018.  
 
 
CIARLINI, Alvaro Luis de A. S. Direito à saúde: paradigmas procedimentais e 

substanciais da Constituição. São Paulo: Saraiva, 2013. 
 
 
CLOTET, Joaquim. Bioética: uma aproximação.Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003. 

 
 
CLOTET, Joaquim. O respeito à autonomia e aos direitos dos pacientes. Revista da 
AMRIGS, Porto Alegre, 53 (4): 432-435, out.-dez. 2009. Disponível em: < 

http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=611723
https://pos.direito.ufmg.br/rbep/index.php/rbep/article/view/514
https://bdjur.stj.jus.br/jspui/bitstream/2011/116102/transfusao_sangue_cernicchiaro.pdf
https://bdjur.stj.jus.br/jspui/bitstream/2011/116102/transfusao_sangue_cernicchiaro.pdf


62 
 

http://www.amrigs.org.br/revista/53-04/22-534-respeito-%C3%A0-autonomia.pdf>. 
Acesso em: 18 de agosto de 2018. 
 
 
COÊLHO, Ana Flávia Viana Campello de Melo Bandeira; COSTA, Anelise Krause 
Guimarães; LIMA, Maria da Glória. Da ética principialista para a bioética de 
intervenção: sua utilização na área da saúde. Revista Tempus  - Actas de Saúde 
Coletiva, ISSN: 1982-8829, Brasília, v. 7, n. 4, p. 239-253, dez., 2013. Disponível 
em:<http://www.tempusactas.unb.br/index.php/tempus/article/view/1432/1302>. 
Acesso em: 31 de agosto de 2018. 
 
 
COUTO FILHO. Antônio Ferreira & SOUZA, Alex Pereira. Responsabilidade Civil 
Médica e Hospitalar: repertório jurisprudencial por especialidade médica; teoria da 
eleição procedimental; iatrogenia. Belo Horizonte: Del Rey, 2001. 
 
 
CRM/SP. Parecer nº 27.278/96. São Paulo, 07 de outubro de 1997. Relator: 
Conselheiro Marco Segre. Disponível em: 
<http://www.portalmedico.org.br/pareceres/crmsp/pareceres/1996/27278_1996.htm>. 
Acesso em: 09 de agosto de 2018. 
 
 
DINIZ, Debora; GUILHEM, Dirce. O que é Bioética. São Paulo: Brasiliense, 2012. 
 
 
DINIZ, Maria Helena. O estado atual do biodireito.  9. ed.  São Paulo: Saraiva, 

2014. 
 
 
DRUMMOND, José Paulo. Bioética, dor e sofrimento. Cienc. Cult.,  São Paulo ,  v. 

63, n. 2, p. 32-37,  Apr.  2011 .   Disponível em: 
<http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0009-
67252011000200011&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 18 de  agosto de  2018.   
 
 
FARIAS, Cristiano Chaves de; ROSENVALD, Nelson; NETTO, Felipe Peixoto Braga. 
Curso de direito civil: responsabilidade civil.  4. ed. Salvador: Ed. JusPodivm, 
2017. 
 
 
FRANÇA, Genival de. Direito Médico. 14. ed. Rio de Janeiro: Forense, 2017. 
 
 
FRANÇA, Genival Veloso. Flagrantes Médico Legais IX. Recife: EDUPE, 2010. 

 
 
FREITAS, Marcyo Keveny de Lima; GUIMARÃES, Patrícia Borba Vilar. Direito à vida 
frente à liberdade de crença religiosa: uma análise jurídica da recusa à transfusão de 
sangue em Testemunhas de Jeová. Revista FIDES, Natal, v.8, n. 1, p. 92-120, 

http://www.amrigs.org.br/revista/53-04/22-534-respeito-%C3%A0-autonomia.pdf


63 
 

2016. Disponível em: 
<http://www.revistafides.ufrn.br/index.php/br/article/view/261/268>. Acesso em: 30 
de julho de 2018. 
 
 
GAGLIANO, Pablo Stolze; FILHO, Rodolfo Pamplona. Novo curso de direito civil, 
volume 3: responsabilidade civil. 10. ed. São Paulo: Saraiva, 2012. 

 
 
GONÇALVES, Carlos Roberto. Direito Civil Brasileiro, volume 4: responsabilidade 
civil. 13. ed. São Paulo: Saraiva, 2018. 
 
 
GUIMARÃES, Renata Garcia Moreno. Transfusões sanguíneas em testemunhas de 
Jeová: o princípio da proporcionalidade como técnica hermenêutica de solução de 
conflitos entre os direitos fundamentais vida e liberdade religiosa. Revista da 
ESMESE. Aracaju, n. 12, p.p. 155-161, 2009. Disponível em: 

https://bdjur.stj.jus.br/jspui/handle/2011/58671. Acesso em: 08 de outubro de 2018. 
 
 
JESUS, Damásio de. Direito penal, 2º volume : parte especial ; Crimes contra a 

pessoa a crimes contra o patrimônio. 35. ed. São Paulo: Saraiva, 2015. 
 
 
KARAM, Maria Lúcia. Proibições, crenças e liberdade: o direito à vida, a 

eutanásia e o aborto. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2009. 
 
 
KFOURI NETO, Miguel. Responsabilidade civil do médico. 8. ed.  São Paulo: 

Editora Revista dos Tribunais, 2013. 
 
 
KIPPER, Délio José; CLOTET, Joaquim. Princípios da Beneficência e Não-
maleficência. In: COSTA, Sergio Ibipiana Ferreira; OSELKA, Gabriel; GARRAFA, 
Volnei. Iniciação à bioética. Brasília: Conselho Federal de Medicina, 1998. 

 
 
LENZA, Pedro. Direito Constitucional Esquematizado. 20. ed. rev. São Paulo: 
Saraiva, 2016. 
 
 
LOPES JR., Aury. Direito Processual Penal. 13. ed. São Paulo: Saraiva, 2016. 
 
 
MALUF, Adriana Caldas do Rego Freitas Dabus. Curso de Bioética e Biodireito. 2. 

ed. São Paulo: Atlas, 2013. 
 
 
MARCHI, Maria Mathilde; SZTAJN, Rachel. Autonomia e Heteronomia na Relação 
entre Profissional de Saúde e Usuário dos Serviços de Saúde. Revista Bioética, 

http://www.revistafides.ufrn.br/index.php/br/article/view/261/268
https://bdjur.stj.jus.br/jspui/handle/2011/58671


64 
 

ISSN: 1983-8034, v. 6, n. 1, 1998. Disponível em: 
<http://revistabioetica.cfm.org.br/index.php/revista_bioetica/article/view/322>.Acesso 
em: 9 de agosto de 2018. 
 
 
MASSON, Nathalia. Manual de Direito Constitucional. – 4. ed.  Salvador: 
JusPODIVM, 2016. 
 
 
MORAES, Alexandre de. Direito Constitucional. 29. ed. São Paulo: Atlas, 2013. 
 
 
MUTO, Eliza; NARLOCH, Leandro. Vida: o primeiro instante. Revista 

Superinteressante. São Paulo: Editora Abril, nov. de 2005. Disponível em: 
<https://super.abril.com.br/ciencia/vida-o-primeiro-instante/>. Acesso em: 18 de julho 
de 2018. 
 
 
NADER, Paulo. Curso de direito civil, volume 7: responsabilidade civil. 6. ed. Rio 

de Janeiro: Forense, 2016. 
 
 
NOVELINO, Marcelo. Curso de Direito Constitucional. 10 ed. Salvador: 

JusPODIVM, 2015. 
 
 
ONU. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Assembleia Geral das Nações 

Unidas em Paris. 10 de dezembro de 1948. Disponível em: < 
https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm>. Acesso em: 17 de julho de 
2018. 
 
 
PESSINE, Léo; BARCHIFONTAINE, Christian de Paul. Bioética: do Principialismo à 
Busca de uma Perspectiva Latino-Americana. In: COSTA, Sergio Ibipiana Ferreira; 
OSELKA, Gabriel; GARRAFA, Volnei. Iniciação à bioética. Brasília: Conselho 

Federal de Medicina, 1998. 
 
 
PRADO, Luiz Regis. Curso de direito penal brasileiro, volume 2: parte especial: 

arts. 121 a 249. – 7. ed. São Paulo: Editora Revista dos Tribunais, 2008. 
 
 
RIOS, Stefano da Silva. A indefinição jurídica sobre o início da vida humana: 
desinteresse legislativo versus aborto. Revista Jus Navigandi, ISSN 1518-4862, 
Teresina, ano 20, n. 4288, 29 mar. 2015. Disponível 
em: <https://jus.com.br/artigos/37481>. Acesso em: 17 jul. 2018. 
 
 
SETUBAL, Alexandre Montanha de Castro. Aspectos interdisciplinares e jurídico-
trabalhistas do direito fundamental à liberdade religiosa. Salvador: 2011. 

https://www.unicef.org/brazil/pt/resources_10133.htm
https://jus.com.br/artigos/37481/a-indefinicao-juridica-sobre-o-inicio-da-vida-humana
https://jus.com.br/artigos/37481/a-indefinicao-juridica-sobre-o-inicio-da-vida-humana
ano%2020
https://jus.com.br/revista/edicoes/2015/3/29
https://jus.com.br/revista/edicoes/2015/3/29
https://jus.com.br/revista/edicoes/2015/3
https://jus.com.br/revista/edicoes/2015


65 
 

SILVA, Henrique Batista e. Beneficência e paternalismo médico. Rev. Bras. Saude 
Mater. Infant.,  Recife ,  v. 10, supl. 2, p. s419-s425,  Dec.  2010 .   Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1519-
38292010000600021&lng=en&nrm=iso>. Acesso em: 03 de setembro de 2018. 
 
 
SILVA, José Afonso da. Curso de Direito Constitucional Positivo. 37 ed. São 

Paulo: Malheiros, 2013. 
 
 
TARTUCE, Flávio. Manual de Direito Civil: volume único. 7. ed. Rio de Janeiro: 

Forense; São Paulo: MÉTODO, 2017.   
 
 
VENOSA, Sílvio de Salvo. Direito civil: responsabilidade civil. 12. ed. São Paulo: 

Atlas, 2012. 
 
 
WANSSA, Maria do Carmo Demasi. Autonomia versus beneficência. Revista 
Bioética, ISSN: 1943-8042, Brasília, v. 19, n. 1, p.p. 105-117, 2011. Disponível em: 
<http://www.revistabioetica.cfm.org.br/index.php/revista_bioetica/article/viewFile/611/
627>. Acesso em: 06 de agosto de 2018. 
 




