
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB
CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS – CCJ

COORDENAÇÃO DO CURSO DE DIREITO – CAMPUS JOÃO PESSOA
COORDENAÇÃO DE MONOGRAFIA

ALBERTO LUÍS DA COSTA PEREIRA

JERUSALÉM: UMA CIDADE INTERNACIONAL – UM ESTUDO COMPARADO
DE DIREITOS NA BUSCA DE FORMAS PACÍFICAS DE RECONCILIAÇÃO 

JOÃO PESSOA
2019



ALBERTO LUÍS DA COSTA PEREIRA

JERUSALÉM: UMA CIDADE INTERNACIONAL – UM ESTUDO COMPARADO
DE DIREITOS NA BUSCA DE FORMAS PACÍFICAS DE RECONCILIAÇÃO 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado
ao  Curso  de  Graduação  em Direito  de  João
Pessoa  do  Centro  de  Ciências  Jurídicas  da
Universidade  Federal  da  Paraíba  como
requisito  parcial  da  obtenção  do  grau  de
Bacharel em Direito.

Orientadora:  Prof.ª Dr.ª  Alessandra  Correia
Lima Macedo Franca

JOÃO PESSOA
2019



C838j Costa Pereira, Alberto Luís.
         JERUSALÉM: UMA CIDADE INTERNACIONAL - UM ESTUDO
      COMPARADO DE DIREITOS NA BUSCA DE FORMAS PACÍFICAS DE
      RECONCILIAÇÃO / Alberto Luís Costa Pereira. - João
      Pessoa, 2019.
         67 f. : il.

         Orientação: Alessandra Correira Lima Macedo Franca.
         Monografia (Graduação)  - UFPB/CCJ.

         1. Jerusalém; Palestina; Direito Comparado. I. Franca,
      Alessandra Correira Lima Macedo. II. Título.

UFPB/CCJ

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação





Dedico este meu trabalho à minha família que

sempre me apoiou e esteve comigo. Especialmente

ao meu pai que foi meu primeiro professor de

história e me fez gostar da questão do Oriente Médio



AGRADECIMENTOS

Primeiramente agradeço à minha família por todo apoio que tive ao logo desta

jornada. Ao meu pai André agradeço por todos os debates e discussões que tivemos, ao longo

dos anos, acerca do tema do presente trabalho e cujo material histórico fora de importância

fundamental para a presente tese. Agradeço à minha irmã Adélia por todo o suporte técnico

exigido pelo trabalho,  sem contar  as orientações  do  modus operandi  de como funciona o

planejamento e a preparação de uma tese. Agradeço também à minha mãe, Rejanne, a qual

sempre foi a minha maior incentivadora e motivadora. Por fim, mas não menos importante,

tenho um agradecimento  especial  a  fazer  à  minha  orientadora  cujo trabalho,  dedicação  e

atenção para com este concluinte e com o projeto, o qual nos engajamos, não possuo palavras

para agradecer. Obrigado a todos!



“Nunca houve uma guerra boa nem uma paz

ruim” - Benjamin Franklin



RESUMO

É sabido que Jerusalém e a região que a contorna é cercada de conflitos que já

perduram  por  décadas.  A  presente  obra  tem  como  finalidade  buscar  meios  de  possível

aplicação  que  possam  solucionar  ou,  pelo  menos,  encaminhar  a  situação  para  uma

reconciliação juridicamente viável. Através de leitura de artigos, livros, resoluções da ONU,

cartas e outros documentos qualitativos esta tese visa compreender os caminhos que levaram

ao conflito e os motivos pelos quais a Resolução 181 da ONU (Plano de Patilha da Palestina)

falhou. Houve também o estudo comparado dos Direitos Judeu e Islâmico a fim de encontrar

convergências entre ambos e buscar formas de resolução que abarcassem cada um destes bem

como as referidas formas poderiam ser aplicadas pelo Direito Internacional.

Palavras-chave: Jerusalém; Palestina; Direito Comparado; Formas Pacíficas de Resolução;



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

CIJ – CORTE INTERNACIONAL DE JUSTIÇA

OLP – ORGANIZAÇÃO PELA LIBERTAÇÃO DA PALESTINA

ONU – ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS

TPA – TRIBUNAL PERMANENTE DE ARBITRAGEM



SUMÁRIO

1 INTRODUÇÃO....................................................................................................................09

2 A QUESTÃO DA PALESTINA E O STATUS JURÍDICO DE JERUSALÉM............12

2.1 A PALESTINA ATÉ 1947.................................................................................................13

2.2 RESOLUÇÃO 181 DAS NAÇÕES UNIDAS: A PARTILHA QUE NÃO OBTEVE 

RESULTADO...........................................................................................................................19

2.3 O STATUS JURÍDICO DA CIDADE DE JERUSALÉM.................................................27

3 O ESTUDO COMPARADO DE DIREITOS....................................................................40

3.1 O DIREITO JUDEU...........................................................................................................40

3.2 O DIREITO ISLÂMICO....................................................................................................45

4 POSSÍVEIS FORMAS DE RESOLVER O CONFLITO................................................53

4.1 A POSSIBILIDADE DE SE REALIZAR UMA MEDIAÇÃO/ARBITRAGEM..............53

4.2 A SUBMISSÃO DAS PARTES À CORTE INTERNACIONAL DE JUSTIÇA..............57

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS..............................................................................................61

REFERÊNCIAS......................................................................................................................64



1 INTRODUÇÃO

A cidade de Jerusalém data, segundo estudos arqueológicos, de quatro mil anos

antes de Cristo, ainda no começo da Era do Bronze. De lá pra cá a cidade foi alvo de inúmeras

guerras e disputas entre os mais variados povos, desde os assírios na Idade Antiga até os

Turcos Otomanos na primeira metade do século XX.

Atualmente a cidade vive um impasse protagonizado por israelenses, de maioria

judaica,  e palestinos,  em sua maioria  islâmica.  A situação que se perpetua até  o presente

momento  teve início  com o protetorado inglês  sobre a  Palestina.  Até o final  da Primeira

Guerra Mundial a região onde Jerusalém está situada era apenas mais um território sob o

domínio  do  império  Turco-Otomano  chamada  de  Palestina.  Após  o  conflito,  e  queda  do

império otomano, pairou sobre a região um estado de indefinição. Com isso, para não ocorrer

conflitos com a recém Palestina liberta, a Liga das Nações, precursora da atual Organização

das Nações Unidas, concedeu um protetorado à Inglaterra,  uma das vencedoras da guerra,

para que esta tomasse as rédeas da administração da Palestina, até que fosse decidido o que

seria feito daquela região. Enquanto isso, Jerusalém continuava a ser uma cidade, embora alvo

de interesses, objeto secundário da disputa.

A questão tomou corpo ainda no século XIX, quando os nacionalismos árabe e

judeu começaram a crescer o olho sobre a região da Palestina. Inicialmente os árabes se viam

em uma única comunidade que era o Islã. Porém, com o contato e a dominação ocidental

naquela região,  o povo islâmico começou a ter  ideias  ocidentais  de organização estatal  e

soberania.  Isso  criou  um  espírito  de  libertação  que  favoreceu  o  movimento  nacional  de

identidade co a região da Palestina. No caso dos judeus, dispersos pela Europa, primeiro veio

a questão da assimilação, ou seja, eles primeiro buscaram se assimilar aos estados nacionais

europeus como França,  Alemanha e Inglaterra  e deixar de ser reconhecidos  apenas como

judeus  para  serem  reconhecidos  como  nacionais.  Porém  a  situação  não  era  tão  fácil,

especialmente  na  Europa  Oriental,  onde  eram  perseguidos  constantemente.  Isso  acabou

aumentando o sentimento de pertencimento a um lugar que não fosse na Europa, mas sim na

antiga terra deles, a Palestina.

A partir daí, os encontros entre árabes que queriam a sua identidade nacional local

e os judeus que queriam sua pátria da qual outrora foram expulsos começaram a ser mais

11



frequentes, tendo os islâmicos, geralmente,  sido o lado mais submisso da relação pois sua

subserviência já estava caracterizada pela dominação das potências ocidentais.

Porém foi com a Segunda Guerra Mundial que houve o ponto de ruptura! Com a

libertação dos campos de concentração nazistas, dezenas de milhares dos judeus que sofreram

com o holocausto decidiram partir da Europa para formar um Estado Próprio na região da

Palestina, o que aumentou significantemente o fluxo de imigrantes que chegavam à região.

Isto tornou a situação bastante complicada para a Inglaterra administrar. A recém-formada

Organização das Nações Unidas ou ONU, declarou findo o protetorado inglês e chamou para

si a responsabilidade de dar um destino para a região da Palestina.

Em sessão especial  no ano de 1948,  a  Assembleia  Geral  da  ONU, aprovou a

Resolução 181 a qual dividia a palestina em dois Estados: um para o povo judeu e um para o

povo  palestino,  de  fé  islâmica.  Enquanto  que  a  cidade  de  Jerusalém,  pelo  fato  de  ser

importante para as três principais religiões monoteístas (Cristianismo, Judaísmo e Islamismo)

receberia  um  status  jurídico  internacional  e  especial.  A  Cidade  Santa  não  poderia  ser

declarada capital ou propriedade de nenhum Estado daqueles que foram formados.

Tal status jurídico internacional se torna a chama que reascendeu a disputa por

Jerusalém.

Tendo em vista que cada povo, especialmente judeus e islâmicos, possuem sua

crença  religiosa  associada  à  política  e  ao  direito,  cada  qual  defenderá  seus  propósitos

ferrenhamente de modo quase sacro. Com relação à Jerusalém não é diferente! Como esta é

importante  para  ambos  os  povos  por  motivos  de  fé,  cada  qual  se  utiliza  de  argumentos

jurídico – religiosos para valer-se da pretensão de conseguir o domínio da Cidade Santa.

Com o passar das décadas até os dias atuais, fica evidente que o plano de partilha

da Palestina, como foi elaborado, combinado com o status jurídico diferenciado atribuído à

Jerusalém, não funcionou e não mostra sinais de que está mais próximo de resolver o conflito.

Claro que por trás do conflito árabe-israelense, com foco na Cidade Santa, existam muitos

interesses e jogos políticos de nações poderosas.

Porém,  como a pesquisa e  o  projeto possuem um objeto limitado ao universo

jurídico,  através  do  estudo  do  direito  religioso  de  cada  povo,  se  procurou  desviar  das

discussões  meramente  políticas,  se  é  que isto  é  possível  e  estabelecer  a  seguinte  questão

cerne:  Os  direitos  judeu  e  islâmico  abrem-se  aos  meios  pacíficos  de  resolução  de

12



controvérsias  do Direito  Internacional?  Bem como,  a  partir  dessa abertura,  seria  viável  a

utilização de algum desses meios para solucionar o conflito sobre a Cidade de Jerusalém?

O presente trabalho busca analisar o funcionamento tanto do direito judeu como

do direito islâmico, para que se possa buscar pontos em comum entre as partes, que permita

uma  confluência  jurídica,  consciente  da  necessidade  de  respaldo  nacional  aos  propósitos

internacionais. Em outras palavras, é um estudo qualitativo, por fontes científicas (livros e

artigos) que tentará buscar o diálogo entre direitos nacionais a fim de que se possa descobrir

um caminho jurídico para resolver o conflito internacional

Em  conjunto  com  a  abordagem  comparada,  buscou-se  formas  pacíficas  ou

jurisdicionais de soluções de controvérsias internacionais capazes de redefinir o status quo de

Jerusalém e consequentemente uma reformulação do plano de partilha da Palestina.

Não nos coube estabelecer um fim em si mesmo, mas apenas sugerir possíveis

caminhos ou meios.

13



2 A QUESTÃO DA PALESTINA E O STATUS JURÍDICO DE JERUSALÉM

Para  compreender  a  complexa  situação  na  qual  Jerusalém  se  encontra,  é

necessária  uma busca acerca  dos  motivos  e  circunstancias  que levaram ao conflito.  É de

salutar importância analisar, neste primeiro momento, fatores históricos, geográficos, políticos

e culturais a fim de que se possa obter um contexto geral sobre como se deu e como foram

geradas as consequências do conflito que envolve a Cidade Santa e a região.

A regiçao conhecida como Pelestina possui o formato de um trapézio, cujas bases

medem 50 a 100 quilômetros,  para uma altura de 220 quilômetros.  A região faz parte do

denominado Oriente Médio, e suas fronteiras são bem definidas: a oeste, o Mar Mediterrâneo,

a leste a Jordânia, ao norte está o Líbano, a nordeste faz fronteira com a Síria enquanto que a

sudeste faz divisa com a Arábia Saudita e por fim, ao sul, faz fronteira com o Egito.

Fonte: http://m.redeangola.info/palestina-nao-aparece-nos-mapas-do-google/

14

http://m.redeangola.info/palestina-nao-aparece-nos-mapas-do-google/


2.1 A PALESTINA ATÉ 1947

Segundo Abba Eban (1977) a ocupação da região data desde a Idade Antiga. Para

o povo judeu, segundo está posto nas suas escrituras (Pentateuco1), Deus, ao libertar os judeus

do Egito,  guiou Moisés através  do deserto até  chegar  à Terra  Prometida  de Canaã,  cujas

definições  postas  no  Antigo  Testamento  convergem de  modo  simétrico  às  definições  da

Palestina. Consequentemente, para aquele povo, a terra era sagrada.

A  questão  da  Palestina  começa  a  ser  problemática  a  partir  do  momento  que

diversas civilizações da antiguidade olham para aquela região com fins de conquista. A região

em si  não  é  muito  fértil,  possui  áreas  desérticas,  muitas  montanhas,  pântanos,  etc  mas  a

localização geográfica era perfeita para os povos que circundavam o Mediterrâneo. De acordo

com pesquisas realizadas em livros de história como História Antiga e Medieval (ARRUDA,

1977) e História, Sociedade e Cidadania (BOULOS JÚNIOR, 2018), o primeiro histórico de

conquista veio com o Império Assírio (824 a.C. – 612 a.C.). A região da palestina passou

décadas sob o controle daquele império. Daí por diante foram sucessivas investidas dos mais

variados povos de conquistar a região.

Posteriormente aos assírios vieram os babilônicos, outro império de expressão na

antiguidade.  Segundo a obra A História do Estado de Israel (EBAN, 1977), foi  durante a

conquista pela Babilônia que o primeiro templo judeu foi destruído. No domínio babilônico, o

povo  hebreu  (como  se  denominava  o  povo  judeu  na  antiguidade)  fora  levado  pelos

conquistadores para o chamado “Cativeiro da Babilônia” cuja libertação somente viria com o

Império Persa. Este império libertou o povo hebreu porém permaneceu com o domínio sobre a

Palestina.

Com o fim do Império Persa, o povo hebreu, de volta a Palestina, obteve um breve

período de soberania, marcado pela fundação do antigo Estado de Israel, com um governo

monárquico. Neste breve período houve a reconstrução do templo e fora o período de mais

prosperidade para a região da Palestina. Não convêm detalhar toda a história do antigo Estado

de Israel pois o cerne deste ponto é perpassar pelos pontos históricos principais para se obter

um contexto da história até chegar nos dias atuais.

A região da Palestina foi dominada novamente, agora por Alexandre, O Grande,

Imperador da Macedônia, região ao norte da Grécia que se aproveitara das disputas internas

1Livro Números 13: 1-33

15



gregas para expandir seus domínios. Após a queda da Macedônia, Roma ergue-se no cenário,

despontando como uma potência. 

"Os primeiros contatos entre os judeus e Roma ocorreram não antes da metade do

séc. II a.C. Sendo consequência dum jogo político complexo no qual a República Romana se

imiscuiu progressivamente (a partir de 200 a.C. mais ou menos”(SAUNIER e ROLLAND,

1983).

Apenas em 63 a.C. é que Roma assume o controle da Pelestina.  É importante

salientar que a relação entre Roma e Israel era de vassalagem, ou seja, Israel ainda detinha

alguma autonomia inclusive com alguns poderes instituídos, como os do sumo sacerdotes, e

detinha uma capital onde ficava o segundo templo: Jerusalém.

Importante  ressaltar  que durante  o domínio  romano um jovem judeu chamado

Jesus pregou seus ensinamentos para milhares de pessoas, o que fora visto como ameça para o

poder local da época e para Roma, por motivos políticos e religiosos. Com isso, Jesus foi

preso e crucificado em Jerusalém. Percebe-se, desta forma, que Jerusalém, ainda na Idade

Antiga  já  era  importante  para  os  judeus  e  para  o  pequeno  grupo  de  seguidores  de  uma

doutrina religiosa que viria a ser a maior religião, em número de seguidores, do mundo: o

cristianismo

Segundo pesquisas históricas realizadas pelas obras e autores já citados (pág. 12),

o Estado de Israel como era conhecido durante o Império Romano teve seu término no ano de

70 d.C. com a tomada de Jerusalém pelos romanos após revoltas de diversos segmentos da

sociedade judaica da época.  Fora nesta tomada que o templo foi destruído novamente e o

povo  judeu  se  dispersou  pelo  mundo.  Essa  dispersão  ficou  conhecida  como  a  Diáspora.

Depois dela, levou séculos para que os judeus se reunissem em um estado de novo, mas a

ideia de reunião e volta para a Palestina sempre esteve presente.

Antes  do Império  Romano (37 a.C. – 476 d.C.)  ruir,  ele  fora divido em duas

partes: Império Romano do Ocidente e Império Romano do Oriente. O império do ocidente

caiu em 476 d.C. e deu início à Idade Média. Mas o do oriente ainda permaneceu por séculos,

dando origem à civilização bizantina em referência à capital  Bizâncio (Constantinopla).  O

império bizantino ficou com o controle da Palestina.

É durante a Idade Media que vai surgir uma religião, cujo interesse por Jerusalém

e pela Palestina fará frente aos judeus posteriormente: o islamismo. 

16



Por volta do séc. VII d.C., na região da Arábia (atual Arábia Saudita) um jovem

chamado Maomé (em árabe:  Muḥammad)  pregava uma nova forma de enxergar a cultura

árabe, diferentemente dos supostos pagãos que adoravam a Caaba2, Maomé ensinava que só

havia  um único  Deus:  Alá.  O profeta  então  compilou  todos  os  costumes  da  época  e  os

associou  com  essa  nova  forma  de  religiosa  e  entregou  o  Alcorão,  o  livro  sagrado  dos

Muçulmanos.  Nessa  bíblia  islâmica,  contem pregações  que  incentivam a  jihad  ou  guerra

santa, na qual os islâmicos devem expandir a fé islâmica e derrotar os infiéis.

Baseados no Alcorão, os árabes começaram a expandir suas fronteiras e assim

propagando a fé islâmica por todo norte da África e Oriente Médio. Por volta do século IX

d.C., o domínio dos califas se estendia do atual Paquistão até a Península Ibérica. Enquanto

isso, na Europa, o cristianismo ia se firmando cada vez mais e tornando a Igreja Católica a

instituição mais poderosa.

 Como o Islã se expandiu com uma força arrasadora e por pouco não se espalhou

pelo coração da Europa, a Igreja Católica ficou preocupada com a situação, especialmente por

parte  imperador bizantino Aleixo I Comneno, de Constantinopla o qual tinha medo do Islã

chegar até seus domínios. A partir disso, o papa Urbano II, em 1095 d.C., convocou os nobres

e  os  camponeses  para  embarcarem  em  uma  cruzada  com  vistas  a  expulsar  os  infiéis

muçulmanos  da  Terra  Santa  e  de  Jerusalém,  como  já  foi  dito,  sagrada  para  os  cristãos.

Todavia, importante ressaltar que, Jerusalém, segundo o Islã, foi onde Maomé subiu aos céus,

sendo sagrada para os muçulmanos também. 

Pode-se perceber  que a  partir  da  Idade  Média  o  conflito  por  Jerusalém,  entre

judeus e árabes, tendo os cristãos como terceiros interessados, começa a tomar forma para

além de uma disputa local, na qual estão envolvidos diversos interesses político-econômicos e

religiosos.

A primeira Cruzada conseguiu seu objetivo: tomar Jerusalém para os cristãos. Tal

fato se deu em 1099, dando origem ao Reino de Jerusalém. É sabido que as cruzadas são

controvertidas pois não havia tal iminência de controle islâmico sob as áreas mais próximas

de Constantinopla, pelo menos à época. O fundo religioso e político deu embasamento para

um fim não menos mundano: o socioeconômico. Haja vista que a Europa estava com excesso

de pessoas e o feudalismo já dava sinais de crise, a Igreja e a nobreza viram nas cruzadas um

modo de enxugar  o  número  de  habitantes  e  encontrar  formas  de se  obter  mais  riquezas,

2Pedra negra que antes do Islã servia como instrumento de adoração pagã dos árabes. Após o islamismo, passou 
a ser vista como a “Casa de Deus na Terra”, sendo o local mais sagrado para os islâmicos atualmente.

17



particularmente com as especiarias advinda da Ásia, as quais detinham um valor absurdo na

Europa. Porém, o Reino de Jerusalém apenas durou cerca de 90 anos, pois em 1187 o sultão

Saladino (em árabe: Ṣalāḥ ad-Dīn Yūsuf ibn Ayyūb) retomou Jerusalém e diversos territórios

dos cruzados para o domínio islâmico. Pouco depois, o rei da Inglaterra, Ricardo Lionheart,

partiu em uma cruzada, a qual viria a ser a terceira de acordo com a História, para retomar

Jerusalém.  Acontece  que  o  objetivo  desta  vez  não  fora  obtido  mas,  Ricardo  e  Saladino

firmaram um acordo, o Tratado de Ramla. Depois da terceira cruzada não houve cruzadas que

tivessem por objetivo ou que tivessem conseguido retomar a Cidade Santa para os cristãos.

Após as cruzadas, uma nova potência surge no oriente: o Império Turco Otomano.

Os otomanos, os quais eram islâmicos, logo se expandem por quase todo o Oriente Médio,

pelo Egito e pela região que posteriormente seria a Turquia. Tal império durou de  1299 a

1923, sendo substituído pela Inglaterra no que diz respeito ao controle da Palestina. 

Anteriormente  foi  mencionado  (pág.  13)  que  os  judeus,  mesmo  depois  da

Diáspora, nutriram um sentimento e uma ideia de retorno para a Palestina. Alguns séculos

mais tarde na História, tal sentimento se tornou um movimento a partir da publicação da obra

O Estado Judeu (Der Judenstaat, 1896), em pleno séc XIX, pelo jornalista húngaro Theodor

Herzl dando origem ao Sionismo. O movimento sionista pregava a volta dos judeus para a

Palestina bem como a formação de um Estado Judaico na mesma localidade. Por causa de

diversas  perseguições  sofridas  pelos  judeus,  especialmente  os  da  Europa  oriental,  o

movimento sionista se espalhou velozmente. Ainda no séc. XIX houve o primeiro Congresso

Sionista (1882) no qual se criou uma comissão especial para a compra de terras na palestina.

O panorama moderno do conflito começa a se desenhar.

Permanecendo no século XIX, potências europeias, em plena revolução industrial,

começam a procurar novas colônias e mercados consumidores. Acontece que o mundo já não

possuía  mais  tantos  territórios  disponíveis  para  se  colonizar.  Potências  recentes  como

Alemanha  e  Itália  buscavam novos  mercados  enquanto  que  potências  mais  antigas  como

Inglaterra e França queriam garantir o que haviam conquistado. Então os Estados por muitas

vezes entraram em disputas uns com os outros, o que ocasionou um clima de animosidade,

levando-os a ser armarem ainda mais para possíveis conflitos.

O clima de tensão perdurou até a segunda década do séc. XX quando estourou a

Primeira Guerra Mundial (1914 – 1918). eta guerra foi marcada por questões expansionistas,

especialmente  a  busca  por  colônias  e  mercados  consumidores.  Insta  salientar  que  a

18



animosidade entre as potências causou uma grande corrida armamentista o que propiciou o

início  da guerra.  O conflito  começou  e possuiu  como beligerantes  de um lado a  Entente

(Inglaterra, França, Rússia, inicialmente, e Estados Unidos, e do outro a Aliança (Alemanha,

Itália,  inicialmente,  Império  Austro-húngaro  e  Império  Turco  Otomano).  A Entente  foi  a

vencedora  do  conflito.  Como  consequência,  os  dois  impérios  perdedores  foram

desmembrados e surgiu a Liga das Nações, uma instituição formada pelos países para garantir

a paz. Esta, durante o tempo que atuou, não obteve sucesso mas se tornou a semente das

Organizações das Nações Unidas que foi importante posteriormente.

Antes  da  primeira  guerra  acabar,  em 1917,  é  importante  ressaltar  dois  fatos.

Primeiro,  a Rússia havia saído da guerra por questões internas e em 1917 foi realizada a

Revolução Comunista levando a Rússia a se tornar socialista e a expandir o comunismo pela

Europa oriental  formando a União Soviética.  Também em 1917, o  secretário  de assuntos

estrangeiros britânicos Arthur James Balfour, escreve ao líder da Federação Sionista da Grã-

Bretanha, o Lorde Rothschild, a seguinte carta, também denominada de Declaração Balfour,

retirada do livro Textos Históricos do Direito e das Relações Internacionais (LOPES, 1999): 

Caro Lorde Rothschild

Tenho o maior gosto em transmitir-lhe, em nome do Governo de Sua Majestade, a
seguinte  declaração  de  simpatia  pelas  aspirações  Sionistas  Judaicas,  que  foi
submetida ao Gabinete e por ele aprovada:

<<O Governo de Sua Majestade encara favoravelmente o estabelecimento na
Palestina de um lar nacional para o povo Judeu, e fará o que estiver ao se alcance
para favorecer a realização deste objetivo, ficando, no entanto, claro que nada será
feito que possa lesar os direitos políticos e religiosos das comunidades não-judaicas
na Palestina,  ou os direitos e estatuto políticos gozados por Judeus em qualquer
canto do país>> (LOPES, 1999)

Fica evidente a simpatia e o apoio fornecido pela Inglaterra aos judeus quanto à

Palestina,  embora haja  ressalvas feitas  no que diz  respeito  aos povos que já habitavam a

região a algum tempo.  Esse apoio se torna ainda mais  salutar quando a Liga das Nações

concede à Inglaterra o Mandato da Palestina, em 24 de julho de 1922, cujo domínio irá se

sobrepor ao do Antigo Império Otomano.

“O Conselho da Sociedade das Nações,
Considerando  que  as  Principais  Potências  Aliadas  concordaram,  tendo  em  vista
executar as disposições do artigo 22 do Pacto da Sociedade Das Nações, confiar um
Mandatário  escolhido  pelas  referidas  potências  a  administração  do  território  da

19



Palestina, que antes pertencia ao Império Otomano, com as fronteiras que vierem a
ser fixadas por elas; e
Considerando  que  as  Principais  Potências  Aliadas  concordaram  também  que  o
Mandatário  deveria  responsabilizar-se  pela  execução  da  declaração  feita
originalmente a 2 de novembro de 1917 pelo Governo de Sua Majestade Britânica, e
adotada pelas referidas Potências, favorável ao estabelecimento na Palestina, de uma
pátria nacional para o povo judeu […]; e 
Considerando que desta forma foram reconhecidos a ligação histórica do povo judeu
à Palestina, assim como os fundamentos para a reconstituição da sua pátria nacional
naquele país; [...]” (LOPES, 1999)

Portanto, no período que se segue no pós-guerra a Inglaterra detêm o mandato da

Palestina e fica obrigada a garantir que os judeus possam se estabelecer naquela região. Os

termos do mandato são claros, a Inglaterra fica até que seja estabelecida uma pátria judaica ,

possuindo obrigações políticas, econômicas e jurídicas com a região como pode-se notar em

alguns artigos retirados do termo do mandato:

ARTIGO 2

O Mandatário  terá  a  responsabilidade  de  colocar  o  país  em condições  políticas,
administrativa e econômicas tais que asseguram o estabelecimento da pátria nacional
judaica, tal como estabelecido no preâmbulo, e o desenvolvimento de instituições
dotadas de autogoverno, e também a salvaguarda dos direitos políticos e religiosos
de todos os habitantes da palestina, independentemente da sua raça ou religião.

ARTIGO 6

A  Administração  da  Palestina,  assegurando-se  muito  embora  que  os  direitos  e
posição  de  outros  sectores  da  população  não  sejam  prejudicados,  facilitará  a
imigração  judaica  em  condições  adequadas  e  encorajará,  em cooperação  com a
Agência Judaica referida no artigo 4, o estabelecimento de judeus. […]

O que a Liga das Nações e a Inglaterra não esperavam era outra Guerra Mundial e

a mudança drástica que ela acarretaria.

Em 1933 Adolf Hitler sobe ao poder na Alemanha. Esta, perdedora da Primeira

Guerra, estava em um momento de crise em todos os aspectos da sociedade. Eis que surge o

líder,  o  homem  que  prometeu  alavancar  o  país  do  fundo  do  poço  e  realmente  o  fez:

transformou  a  Alemanha  em uma  potência  novamente.  Acontece  que  Hitler  ascendeu  ao

poder com uma ideologia de extrema direita e antissemita e quando começou a guerra, em

setembro  de  1939,  nos  países  ocupados,  houve perseguições  e  massacres  aos  judeus.  Os

países aliados (EUA, Inglaterra, França e agora a União Soviética) ainda não sabiam o que

estava realmente acontecendo na Europa.

Antes mesmo da guerra começar, milhares de judeus fugiram da Alemanha e da

Polônia com medo,  justamente,  das  perseguições  que viriam.  Esse contingente  foi  para a

20



Palestina pois, baseados no sionismo, acreditavam que lá poderia ter paz e terras. Isso fez com

que  a  Inglaterra  instituísse  medidas  mais  severas  para  a  entrada  na  Palestina.  Segundo

pesquisas feitas, (ARRUDA, 1991) e (BOULOS JÚNIOR, 2015), com o grande número de

judeus chegando naquela região, os palestinos começaram a ficar com medo e receio de que

poderiam ser expulsos das suas terras. Um exemplo desse furor foi o mufti de Jerusalém, Haj

Amin al-Husayni, que chegou até mesmo a se reunir com Hitler e debater sobre os judeus.

Evidente  que  há  controvérsias  sobre  tal  reunião  e  o  assunto  nela  tratado.  Todavia,  as

animosidades entre os dois povos já começam a despontar.

A questão judaica, como era denominada pelo alto escalão e pelo próprio Hitler

chegou a uma “solução final”:  campos de extermínio.  Foram criados diversos campos de

concentração: Dachau, Auschwitz, Belzec, Chelmno, Majdanek, Sobibor e Treblinka. Neles,

judeus eram mortos sistematicamente em escala industrial. 

Bem, houve resistência por parte dos judeus, mais especificamente o levante do

gueto de Varsóvia, onde os judeus confinados em um bairro lutaram bravamente contra o

extermínio. O levante foi sufocado mas reforçou a ideia pregada pelo sionismo de uma pátria

judaica. 

Os campos de concentração nazistas só vieram a ser descobertos pelos aliados no

final da guerra.

Em  resumo,  cerca  de  6  milhões  de  judeus  foram  mortos  nos  campos  de

concentração  nazistas  pela  Europa.  As  consequências  do  holocausto  foram  enormes!  O

mundo prestou atenção aos judeus e passou a apoiá-los; estes começaram em ondas ainda

maiores  a  migrarem  para  a  palestina  (a  maioria  era  sobrevivente  do  holocausto  e  havia

perdido ou se afastado da família) em busca de uma nova vida; começou a haver conflitos

entre os palestinos e os judeus; 

Desta  forma o panorama moderno do conflito,  tanto  pela  Palestina  como pela

Cidade Santa, estava tomando a forma.

2.2 RESOLUÇÃO 181 DAS NAÇÕES UNIDAS: A PARTILHA QUE NÃO OBTEVE 

RESULTADO

Entre 1947 e 1948 a situação na Palestina se tornava cada mais insustentável para

a Inglaterra. Todos os dias chegavam judeus refugiados. Seja por mar ou por terra, o cerne da

21



questão é que como muitos judeus refugiados estavam chegando e se instalando na Palestina,

o povo palestino (não-judeu) começou a ficar irritado com a situação. Eles aceitavam que

eram  refugiados  mas  grandes  ondas  deles  ameaçava  a  pouca  terra  fértil  que  ali  existia.

Durante  séculos  muitas  famílias  ali  viveram e  “de  repente”  chegam milhares  de  pessoas

querendo a mesma terra dos que ali viviam.

A situação  se  agravava  quando  barcos  clandestinos  tentavam  desembarcar  os

judeus  e  eram abordados  pelos  destroyers3 ingleses  e  todos os  que  tentavam entrar  eram

levados para campos de refugiados em Chipre. Então formava-se um dilema a ser resolvido:

deixar aqueles que sofreram em campo nazista em outro campo cercado, agora de refugiados,

ou deixá-los entrar, provocando assim, a ira Árabe? 

Insta ressaltar que, durante a Segunda Guerra, houve diversos fronts de batalha e a

Inglaterra não possuía efetivo suficiente para todas as frentes, com isso as colônias e seus

domínios  foram chamados  para  o combate,  incluindo os  palestinos  e  as  nações  islâmicas

vizinhas.  Ao  final  da  Guerra,  a  Inglaterra  prometeu  à  Liga  Árabe  que  se  retiraria  dos

territórios ocupados e, assim como fez com os judeus, prometeu um Estado Palestino.

O conflito estava estabelecido! De um lado os judeus, com as promessas feitas

pelos ingleses e o apoio dos países ocidentais e de outro os palestinos com o apoio dos países

Árabes. Segundo (EBAN, 1982), paralelo à disputa legal, havia os conflitos protagonizados

por milícias locais como o Irgum, grupo terrorista judeu que fazia atentados contra o domínio

inglês e ataques a vilas palestinas. Os palestinos também não ficavam de fora, houve muitos

ataques aos assentamentos judaicos chamados de kibbutzim. 

É  nesse  cenário  que  entra  a  Organização  das  Nações  Unidas  (ONU).  Com o

conflito  fervente  na  Palestina,  a  ONU chama  para  si  a  responsabilidade  de  pôr  ordem e

resolver a questão palestina. A partir disso, ficou a encargo da Assembleia Geral da ONU

votar pela criação do Estado Judeu e do Estado Árabe.

Então,  em 29  de  novembro  de  1947,  a  Assembleia  Geral  vota  e  proclama  a

Resolução 181 da ONU, a qual dispõe sobre a criação dos Estados Judeu e Árabe.

Tendo reunido em sessão especial a pedido da Potencia Mandatária para constituir e
instruir um comitê especial para preparar a análise do futuro Governo da Palestina
[…]
Considera que a atual situação da Palestina pode pôr em causa o bem-estar geral e
relações amistosas entre as nações,

3Navios de guerra pertencentes à Marinha Real Britânica

22



Registra a declaração da Potência Mandatária que tenciona completar a evacuação
da Palestina a 1 de agosto de 1948;
Recomenda ao reino Unido, como Potência Mandatária para a Palestina, a todos os
membros das Nações Unidas, a adoção e aplicação, tendo em vista o futuro Governo
da Palestina, do Plano de Partilha com União Econômica, estabelecido a seguir; 

Em seguida ao preâmbulo são elencados algumas normativas relacionadas a parte

administrativa da ONU, não sendo se importância  para o plano em si.  O plano começa a

destrinchar como será a partilha a partir da Secção Plano de Partilha com União Econômica

na qual a resolução da ONU descreve ponto por ponto de como a independência devera ser

feita,  além de  como  cada  Estado deverá  se  organizar  provisoriamente.  Vale  a  pena  citar

algumas partes iniciais4:

PARTE 1

Constituição futura e Governo da Palestina

A. Termo do Mandato e Governo da Palestina

1. O Mandato para a Palestina terminará tão cedo quando possível mas, em qualquer
caso, nunca depois de 1 de Agosto de 1948.
2.  As  forças  armadas  da  Potência  Mandatária  retirarão  progressivamente  da
Palestina,  devendo  essa  evacuação  realizar-se  o  mais  cedo  possível  mas,  em
qualquer caso, nunca depois de 1 de agosto de 1948.
3. Os Estados independentes árabe e judeu e o Regime Internacional Especial para a
Cidade  Jerusalém,  estabelecidos  na  Parte  III  deste  Plano,  passarão  a  existir  na
Palestina dois meses depois da evacuação das forças armada Potência Mandatária
mas, em qualquer caso, nunca depois de 1 de outubro de 1948. As fronteiras do
Estado árabe, do Estado judeu e da Cidade de Jerusalém serão as descritas nas Partes
II e III.
4. O período entre a adoção, pela Assembleia Geral, da sua recomendação sobre a
questão  da  Palestina  e  o  estabelecimento  da  independência  dos  Estados  árabe  e
judeu será um período transitório.

B. Medidas preparatórias da independência

1.  Será  criada  uma  Comissão,  constituída  por  um representante  por  cada  cinco
Estados-Membros.  Os  Membros  representados  na  Comissão  serão  eleitos  pela
Assembleia Geral segundo uma base geográfica […] tão ampla quanto possível.
[…]
3. À sua chegada à Plestina, a Comissão adotará medidas para o estabelecimento das
fronteiras dos Estados árabe e judeu e da Cidade de Jerusalém, de acordo com as
linhas gerais de recomendação da Assembleia Geral sobre a Partilha da Palestina.
[…]

É evidente que a ONU tentou tratar da questão com esmero e fazer com que desse

certo a partilha. Em seguida analisar-se-á algumas das passagens mais importantes da partilha

haja vista a impossibilidade de uma análise completa da resolução pois há inúmeros tópicos e

muitos deles não são tão expressivos para o que está a se analisar no presente trabalho. 

4 Passagem retirada do livro Textos do Direito e das Relações Internacionais

23



4. The Commission, after consultation with the democratic parties and other public
organizations of the Arab and Jewish States, shall select and establish in each State
as rapidly as possible a Provisional Council of Government. The activities of bath
the Arab and Jewish Provisional Councils of Govemment shall he carried out under
the general direction of the Commission.
[…]
6.  The  Provisional  Council  of  Govemment  of  each  State,  acting  under  the
Commission, shall progressively receive from the Commission full responsibility for
the administration of that State in the period between the tennination of the Mandate
and the establishment of the State's independence.
7. The Commission shall instroct the Provisional Councils of Government of both
the Arab and Jewish States, after their formation, to proceed to the establishment of
administrative organs of govemment, central and  local.
8. The Provisional Council of Government of each State shall, within the shortest
time possible, recruit an armed militia from the residents of that· State, sufficient in
number to maintain internain order and to prevent frontier clashes.

Seguindo com o plano de partilha, a ONU estipulou que a Comissão introduzisse

Conselhos Administrativos temporários até que cada estado se organizasse política, militar e

administrativamente. Os referidos conselhos administrariam cada Estado de acordo com os

poderes  estabelecidos  pela  própria  resolução.  Seriam órgãos  administrativos  com poderes

temporários, desde o fim do mandato inglês até a formação completa de ambos os Estados,

pois a função deles era governar até que os poderes e as instituições de cada país criado na

partilha  se  consolidassem.  Enquanto  isto  não  ocorria,  os  Conselhos  teriam  poderes  para

administrar a economia, vida política e as fronteiras.

É importante ressaltar que, em algumas medidas da resolução, a ONU inova no

sentido  de  estabelecer  direitos  os  quais  não  eram comuns  com a  realidade  da  sociedade

palestina da época como instituir a capacidade eleitoral feminina, para que pudessem escolher

e serem escolhidas para fazer parte da Assembleia Constituinte a ser realizada por cada um

dos Estados.  Institui  também regras para judeus e árabes  que residam em Jerusalém bem

como normas para o trânsito de judeus que estão no Estado Árabe e vice-versa como segue

abaixo:

Women may vote and be e1ected to the Constituent Assemblies.
[..]
Arabs  and  Jews residing  in  the  City of  Jerusalem who have  signed  a  notice  of
intention to become citizens, the Arabs of the Arab State and the Jews of the Jewish
State, shall be entitled to vote in the Arab and Jewish States respectively.
[…]

24



During the transitional period no Jew shall be permitted to establish residence in the
area of the proposed Arab State, and no Arab shall be permitted establish residence
in the area of the proposed Jewish State, except by special leave of the Commission.

Avançando um pouco mais na Resolução, chega-se à parte mais importante que se

configura  no  ponto  C.,  o  qual  traça  os  liames  da  partilha  e  independência  dos  Estados.

Segundo  essa  parte,  a  declaração  de  independência  de  cada  Estado  será  realizada  pelo

governo  provisório  e  levada  para  as  Nações  unidas  para  avaliação  e  aprovação  da

independência. Neste ponto serão observadas algumas passagens do primeiro e do segundo

capítulos haja vista serem os mais relevantes para o objeto em estudo.

No  primeiro  capítulo,  a  ONU  tratou  dos  lugares  sagrados,  sítios  históricos  e

edifícios religiosos. Como falado anteriormente, as três principais religiões monoteístas do

mundo possuem lugares  sagrados na Palestina,  especialmente  Jerusalém,  portanto,  regular

sobre tais lugares era de fundamental importância para a manutenção da paz. Não apenas para

os próprios habitantes da região mas também para os turistas e peregrinos estrangeiros que

pudessem visitar os lugares sagrados.

CHAPTER 1

 Holy Places. religious buildings and sites 

1. Existing rights in respect of Holy Places and religious buildings or sites shall not
be denied or impaired.
2. .In so far as Holy Places are concerned, the liberty of access, visit and transit shall
be guaranteed, in confonnity with existing rights, to aIl residents and citizens of the
other State' and of the City of Jcrusalem, as weIl as to aliens, without distinction as
to  nationality,  subject  to  requirements  of  national  security,  public  order  and
decorum.
[…]
3. Holy Places and religious buildings or sites shall be preserved. No act shall be
permitted which may in any way impair their  sacred character.  If  at  any time it
appears to the Government that any particular Holy Place, religious building or site
is  in  need  of  urgent  repair,  the  Government  may  calI  upon  the  community  or
communities concerned to carry out such repair. The Govemment may carry it out
itself at the expense of the community or communities concerned if no action is
taken within a reasonable time.

Esse último ponto citado acima é interessante pois faz com que cada governo,

caso haja necessário intervir em locais sacros, deverá apreciar o que a comunidade daquele

lugar tem para dizer  sobre,  tendo em vista que qualquer interferência  afeta  diretamente a

comunidade, ou comunidades, que vivem ou que circundam o lugar protegido, até mesmo

para reparos.

25



Passando  para  o  capítulo  dois,  o  cerne  deste  está  na  proteção  da  liberdade

religiosa e do respeito às minorias bem como a proteção jurídica necessária. A ONU, neste

capítulo versa sobre a não discriminação de raça, cor, sexo e determina que cada Estado deve

estipular leis que proteja os cidadãos de todo tido de discriminação. 

CHAPTER, 2
Religious and minority rights

1. Freedom of conscience and the free exercise of aIl forros of worship, subject only
to the maintenance of public order and morals, shall he ensured to all.
2.  No discrimination of  any  kind shall  he  made between  the  inhabitants  on  the
ground of race, religion, language or sex
3. All persons within the jurisdiction of the State shall be entitled to equal protection
of the laws.

No  plano  também  estipula  que  a  família  e  o  status  jurídico  de  cada  pessoa

segundo a concepção religiosa e os interesses de cada minoria seriam respeitados, sendo uma

forma portanto de não interferência, embora já interferindo indiretamente, nas culturas que ali

existiam. 

4. The family law and personal status of the various minorities and their religious
interests, including endowments, shall be respected.

Para finalizar a análise do ponto C. Declaração, as Nações Unidas estabeleceram

que  o  Governo  não  interferirá  em  nada  relacionado  ao empreendimento  de  entidades

religiosas ou beneficentes de todas as crenças ou para discriminar qualquer representante ou

membro desses órgãos com base na religião ou nacionalidade, exceto em casos excepcionais

para a manutenção da ordem pública ou da boa governabilidade.

5.  Except  as  may  be  required  for  the  maintenance  of  public  order  and  good
government, no measure shall be taken to obstruct or interferè with the enterprise of
religious  or  charitable  bodies  of  aIl  faiths  or  to  discriminate  against  any
representative or member of these bodies on the ground of bis religion or nationality.

O  ponto  D.,  o  que  trata  Da  União  Econômica  e  Transito,  visou  estabelecer

parâmetros para as relações econômicas e para transações comerciais e intra e inter Estados.

Interessante  salientar  que  o  Plano  tentou  regulamentar  uma  cooperação  entre  os  Estados

estabelecendo  um  dos  objetivos  da  União  Econômica  que  trata  sobre  o  acesso  sem

26



discriminação  de instalações  de  agua e  energia  tanto  para  ambos  os  Estado como para a

Cidade de Jerusalém. 

Posterior ao ponto D, existe a parte dois do plano de partilha, a qual trata sobre as

fronteiras de cada Estado, discriminando-as de maneira precisa e detalhada.

Insta salientar que a divisão entre os Estados em si fora desigual pois a maior área

ficou  para  os  judeus  cuja  população  se  aproximava  de  700.000  e  os  palestinos  que

ultrapassavam  1,3  milhão  ficaram com a  menor  parte,  o  que,  claramente,  gerou  revolta.

Embora que, como fora feita, a divisão da Palestina não tenha tomado partido de nenhuma das

partes, é evidente que a partilha, territorialmente falando, não foi justa, porém equilibrada,

boa  parte  do  Estado  judeu  era  composta  do  Deserto  do  Negev,  o  qual,  a  princípio,  era

praticamente  inabitável,  e  somente  após  o domínio  israelense  tornou-se uma região  fértil

graças  à  tecnologia  de  irrigação.  Além  disso,  Jerusalém,  embora  separada  de  ambos  os

Estados e com um regime diferenciado, estava localizada dentro do território que seria do

Estado Árabe. Ou seja, comparado ao que é observado atualmente, não havia, na origem, um

cenário tão negativo para a Palestina.

Posteriormente à promulgação do Plano de Partilha da Palestina, Israel, em 14 de

maio de 1948, apresentou a declaração de criação do seu Estado de acordo com a resolução

181. No dia seguinte Egito,  Líbano, Síria, Arábia Saudita,  Irã,  Iraque e Jordânia, por não

aceitarem a resolução, declararam guerra a Israel e dando-se início à primeira guerra árabe-

israelense (15 de maio de 1948 – 10 de março de 1949). O Estado árabe nunca foi formado,

pois Israel, apoiado pelos EUA e outras potencias ocidentais, venceu e conflito e tomou conta

de diversas regiões destinadas ao Estado Árabe, forçando os palestinos a viverem em uma

estreita faixa entre Israel e o Egito conhecida como Gaza.

Portanto  a  guerra  iniciada  em  1948  trouxe  mudanças  significativas  contra  a

aplicação  do  Plano  de  Partilha,  tendo  o  conflito  mudado  radicalmente  os  parâmetros

estabelecidos anteriormente.

27



Fonte: https://descomplica.com.br/blog/historia/resumo-questao-palestina/

 Como  se  observa  no  relatório  histórico,  a  resolução  não  foi  bem  sucedida.

Acredita-se que apesar do cuidado o  que tratou a ONU, a falta de conexão com elementos

jurídicos culturais locais pode ter sido uma das razões para o insucesso, ou seja,   a ONU não

observou  o  direito  islâmico nem o judeu para  aprovar  a  resolução.  Não parece  ter

havido um estudo que conciliasse ou tentasse conciliar as características de cada povo:

seu direito associado com a religião.  As Nações Unidas, de acordo com algumas razões

encontradas,  analisou  a  questão,  exclusivamente,  de acordo com o direito  internacional  e

deixou escapar aspectos como: cultura belicosa, conotação sagrada da dimensão territorial, a

associação do direito e dos ideais políticos à religião, dentre outras.

Além dos  muitos  pontos  na  resolução  que  versam sobre  situações  de  âmbito

privado e de competência específica dos Estados,  o que não é interessante para o âmbito

público aqui discutido. Encontramos, por fim, a terceira parte que trata especificamente sobre

o regime especial de Jerusalém, o qual será comentado no próximo tópico.

28

https://descomplica.com.br/blog/historia/resumo-questao-palestina/


2.3 O STATUS JURÍDICO DA CIDADE DE JERUSALÉM

Jerusalém (em hebraico:ירושלים; indo para a translação fica:  Yerushaláyim  e em

árabe:دسrالق; al-Quds;). Situada entra o Mediterrâneo e o Mar Morto, Jerusalém data de 4.000

anos antes de Cristo, ainda no começo da Era do Bronze na Idade Antiga. Importante para as

três  grandes  religiões  monoteístas  do  mundo  (Cristianismo,  Islamismo  e  Judaísmo)  ela  é

considerada uma Cidade Santa.

Para o Judaísmo, Jerusalém era a antiga capital do seu Estado na Idade Antiga e

era onde se encontrava o grande templo judaico. Como referido anteriormente, Jerusalém foi

tomada pelos romanos em 70 d.C. dando início à Diáspora judaica e pondo fim ao Estado

judeu conhecido na Antiguidade. Porém, ainda hoje, judeus de todas as partes do planeta vão

à Cidade Santa, especificamente ao Muro das Lamentações4, todos os anos para uma forma de

reconexão com Deus.

No que diz respeito aos islâmicos, acredita-se que Maomé viajou, no séc. VII,  de

Jerusalém  para  Meca  e  orou  com  as  almas  de  todos  os  profetas.  Está  localizada,  em

Jerusalém, a Cúpula da Rocha, sob a qual está a pedra da fundação que para o Islã, seria onde

Maomé teria  subido aos céus.  Tal  santuário  é  grande um centro  de peregrinação para os

islâmicos, cuja peregrinação se assemelha àquela destina à Basílica do Santo Sepulcro.

 Embora não seja alvo de disputa pela cristandade atualmente, também é sagrada

para os cristãos. O Monte Calvário, onde Jesus foi crucificado, corresponde, atualmente, à

região do bairro que se encontra a Basílica do Santo Sepulcro, o que a torna um entro de

peregrinação de milhões  de cristãos todos os anos. Foi nesta cidade que Jesus conquistou

multidões fazendo com que o mesmo se tornasse uma ameça, na visão do Sinédrio5, e isso o

colocou na lista de morte daquele poder local. Com isso, Jesus foi preso, julgado e condenado

tanto pela autoridade romana, a qual acabou entrando na história através jogo bem elaborado

feito pelo Sinédrio, como pela autoridade romana.. 

4 Muro do antigo templo que, supostamente, teria sobrevivido ao incêndio provocado pelos romanos
5 Órgão religioso composto pela aristocracia judaica da época de Jesus

29

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_%C3%A1rabe


Fonte: https://veja.abril.com.br/mundo/seis-pontos-para-entender-a-disputa-por-jerusalem/

A ONU, ao saber das possíveis disputas que poderiam ocorrer, se antecipou e

declarou  a  Cidade  Santa  como  um  corpo  separado  de  ambos  os  Estados,  pois  os  dois

reclamariam Jerusalém para si como sua capital e com isso os conflitos aumentariam e a paz

seria inviável.

Foi por conta do seu caráter delicado que a Parte III da Resolução 181 da ONU

trata especificamente sobre a Cidade Santa, buscando construir um status internacional. Veja-

se:

 PART III

City of Jerusalem

A. SPECIAL REGIME

The City of Jerusalem shall be established as a  corpus separatum under a special
international  regime  and  shall  he  administered  by  the  United  Nations.  The
Trusteeship  Council  shall  be  designated  to  discharge  the  responsibilities  of  the
Administering Authority on behalf of the United Nations.

30

https://veja.abril.com.br/mundo/seis-pontos-para-entender-a-disputa-por-jerusalem/


Nesse  regime  de  corpus  separatum somente  as  Nações  Unidas  teriam

competência e legitimidade para legislar sobre e administrar. Essas competências transferidas,

em parte, para a Autoridade Administrativa da cidade pois precisaria de uma autoridade local

para as questões cotidianas. Insta salientar que no referido regime nenhum Estado daqueles

formados teriam legitimidade ou competência para intervir em Jerusalém.

Em sequência, a resolução trata das fronteiras e do estatuto da cidade. Este merece

a atenção primordial pois trata de como seria a relação entre a cidade. Abaixo seguem partes

importantes do estatuto:

C. STATUTE OF THE CITY

1. Government machinery; special objectives.

The  Administering  Authority  in  discharging'its  administrative  obligations  shall
pursue the following special objectives:
 
(a) To protect and to preserve the unique spiritual and religious interests located in
the city of the three great monotheistic faiths throughout the world, Christian, Jewish
and Moslem; to this end to ensure that  order and peace, and especially religious
peace, reign in Jerusalem;

(b) To foster co-operation among aIl the inhabitants of the city in their own interests
as well as in order to encourage and support the peaceful development of the mutual
relations between the two Palestinian peoples throughout the Holy Land; to promote
the  security,  well-being  and  any  constructive  measures  of  development  of  the
residents,  having regard  to the special  circumstances and customs of  the various
peoples and communities.

2. Governor and administrative staff.

A Governor of the City of Jerusalem shall he appointed by the Trusteeship Council
and  shall  he  responsihle  to  it.  He  shall  he  selected  on  the  basis  of  special
qualifications and without regard to nationality. He shall not, however, he a citizen
of either State in Palestine.

The Governor shall represent the United Nations in the City and shall exercise on
their behalf all powers of administration, including the conduct of external affairs.
He shall he assisted by an administrative staff classed as international officen in the
meaning of Article 100 of the Charter and chosen whenever practicable from the
residents of the city and of the rest of Palestine on a non-discriminatory basis. A
detailed plan for the organization of the administration of the city shall be submitted
by the Governor to the Trusteeship Council ànd duly approved by it.

3. Local autonomy.

(a)  The  existing  local  autonomous  units  in  the  territory  of  the  city  (villages,
townships  and  municipalities)  shall  enjoy wide powers  of  local  govemment  and
administration.

(b) The Governor shall study and submit for the consideration and decision of the
Trusteeship Council a plan for the establishment of special town units consisting,

31



respective1y, of the Jewish and Arab sections of new Jerusalem. The new town units
shall continue to fonn part of the present municipality of Jerusalem. 

4. Security measures.

(a) The City of Jerusalem shall be demilitarized; its neutrality shall be declared and
preserved, and no para-military formations, exercises or activities shall be permitted
within its borders.

No primeiro ponto foi prevista a proteção dos lugares santos das três religiões sem

nenhuma preferência ou discriminação com especial objetivo de garantir a ordem e a paz,

especialmente a paz religiosa e com vistas a promover a cooperação entre os habitantes da

cidade e entre a cidade e ambos os Estados formados e suas respectivas populações na Terra

Santa., além de garantir a segurança, de modo geral, dos cidadãos de Jerusalém bem como

vilas e comunidades adjacentes. 

O segundo ponto do estatuto tratou sobre o governo e administração de Jerusalém.

Primeiro  o  governante  seria  escolhido  através  do  Conselho  de  Tutela  (tradução  literal),

escolhido pelas Nações Unidas, o qual escolheria com base nas capacidades e sem vinculação

de nacionalidade. Importante salientar que é explícito que nenhum governante de jerusalém

poderia ser cidadão ou do Estado Judeu ou do Estado Árabe. Seria como um representante da

ONU que governaria a Cidade Santa. Como é explicitado logo no começo da segunda parte

do ponto. Esse governante teria poderes fornecidos pelas Nações Unidas para administrar a

cidade. Este deveria elaborar um plano de governo e submeter ao Conselho de Tutela para que

fosse aprovado. 

Jerusalém teria autonomia para regulamentar sobre seu território (centros, vilas,

municipalidades)  bem  como  o  governante  da  cidade  poderia  elaborar  um  plano  para  a

consideração  do Conselho de  Tutela  que  abarcasse  as  disposições  referentes  tanto  à  área

judaica como à área árabe da cidade, segundo previsto no ponto 3.

Por fim, no ponto 4, foi destacado que Jerusalém deveria ser desmilitarizada, não

sendo permitidas  organizações  paramilitares  que  atuassem em qualquer  ponto  dentro  dos

limites da cidade. Portanto a Cidade Santa teria um caráter de neutralidade. Isso por conta de

grupos  armados,  como  citados  anteriormente,  que  realizavam  atos  terroristas  contra  seus

adversários dentro de diversas cidades e lugares sagrados. Desmilitarizar Jerusalém foi uma

ideia  inteligente  pois,  embora  os  Estados  possuíssem  suas  organizações,  cada  um  seria

responsabilizado pelos atos dos seus comandados e como o status de  corpus separatum de

32



Jerusalém  não  vinculava  nenhum  dos  Estados  palestinos,  a  atuação  dos  grupos  seria

incontrolável.

No que diz respeito à competência legislativa, a ONU  planejou transferir parte do

poder  de  legislar  sobre  Jerusalém  para  um Conselho  Legislativo5 composto  por  pessoas

maiores, independente de nacionalidade mas que seriam residentes da cidade, respeitando o

sufrágio universal e secreto, e possuindo o sistema de proporcionalidade. Advertiria que seria

proibida qualquer norma votada que infligisse o estatuto ou qualquer norma que prevalecesse

sobre a votada no Conselho. O Governador da cidade possuiria poder de veto (assim como

ocorre nos sistemas presidencialistas,  mas  em uma escala  reduzida)  em caso de situações

inconsistentes ou que contrariassem o estatuto, bem como possuiria o poder de promulgar

medidas temporárias caso achasse que o conselho havia falhado ao cumprir suas funções no

tempo normal. Abaixo segue o trecho em que justamente trata sobre a questão:

5.  Legislative organization. A Legislative Concil elected by adult residents of the
City irrespective of'  nationality on the basis of universal  and secret  suffrage and
proportional  representation,  shall  have  powers  of  legislation  and  taxation.  No
legislative measures shall however, conflict or interfere with the provisions which
will be set forth in the Statu.te of the City, nor shall any law, regulation, or official
action prevail over them. The Statute shall grant to the Governor a right of vetoing
bills inconsistent with the provisions referred to in the preceding sentence. It shall
also empower him to promulgate temporary ordinances in case the Council fails to
adopt in time a bill deemed essential to the normal functioning of the administration.

Como Jerusalém, a partir da resolução, adquiriu o status de corpus separatum, ela

não pertencia  nem ao Estado Judeu nem ao Estado Árabe.  Todavia,  a resolução previu a

relação da Cidade Santa com os dois Estados da Partilha. 

9.  Relations  with  the  Arab and  Jewish  States.  Representatives  of  the  Arab  and
Jewish States shall be accredited to the Governor of the City and charged with the
protection  of  the  interests  of  their  States  and  nationals  in  connexion  with  the
international administration of the City.

O dispositivo estabelecia que cada Estado proposto na Partilha deveria credenciar

seus representantes junto ao Governador de Jerusalém bem como discutir  os interesses de

cada Estado creditante junto com a autoridade internacional que regularia a cidade. Bem, é

evidente que as Nações Unidas não poderiam deixar que os Estados barganhassem, ou em

melhores termos, se digladiassem acerca de seus interesses sobre a Cidade Santa. Portanto,

teoricamente, a ONU elaborou tal solução diplomática. 

5 Uma espécie de câmara dos vereadores mas com um estatuto diferenciado

33



Assim como foi explicitado na Partilha dos Estados, especificamente na parte dois

da resolução, aqui no que se refere à Jerusalém, o mesmo texto fora copiado com relação à

liberdade dos cidadãos, estando nos mesmos termos contidos e citados anteriormente.

A penúltima e talvez a mais relevante das questões a serem analisadas sobre como

a ONU dispôs sobre a Cidade Santa é justamente sobre os lugares santos que existem na

cidade. Esses lugares  são sagrados para as três maiores religiões monoteístas do mundo e,

como a história já mostrou, capazes de suscitar derramamento de sangue.

13. Holy Places. (a) Existing rights in respect of Holy Places and religious buildings
or sites shall not be denied or impaired
(b)  Free  access  to  the  Holy Places  and  religious  buildings  or  sites  and  the  free
exercise of worship shalI be accured in conformity with existing rights and subject
to the requirements of public order and decorum. 
(c) Holy .Places and religious buildings and  sites shall be preserved. No act shall be
permitted which  may in any way impair  their  sacred  character.If  at  any  time it
appears to the Governor that any particular Holy Place, religious building or site is
in  need  of  urgent  repair,  the  Governor  may  call  upon  the  commu.nity  or
communities concerned to carry out such repair […]
[…]
14.  Special  powers  of  the  Governor  in  respect  of  the  Holy  Places,  religious
buildings and sites in the City and in any part of Palestine. (a.) The protection of the
Holy Places, religious buildings and sites 1ocated in the City of Jerusalém shall be a
special concern of the Governor.
(b) With relation to such places, buildings and sites in Palestine outside the city, the
Governor  shall  determine,  on  the  ground  of  powers  granted  to  him  by  the
Constitutions of both States, whether the provisions of the Constitutions of the Arab
and Jewish States in Palestine dealing therewith and the religious rights appertaining
thereto are being properly applied and respected. 
(c) The Governor shall also be empowered to make decisions on the basis of existing
rights  in  cases  of  disputes  which  may  arise  between  the  different  religious
communities or the rites of a religious community in respect  of the Holy Places,
religious buildings and sites in any part of Palestine.

Da mesma maneira que as partes anteriores, ao tratarem da divisão dos Estados,

aqui na parte correspondente à Jerusalém é reiterado o entendimento de que, existindo direitos

que abarcam lugares e prédios sagrados, estes não poderiam ser negados ou prejudicados. Na

letra b, também se reitera que seria concedido o livre acesso aos lugares sagrados bem como o

livre empreendimento nestes desde que em conformidade com as regras de ordem e decoro

públicos. No fim do ponto 13 é tratada a questão da preservação dos locais sagrados. Na letra

c assevera que os locais sacros deveriam ser preservados e que não se permitiria qualquer ato

que violasse ou os denegrisse. Caso o Governador da cidade avistasse que determinado local

sacro necessita de reparos, ele deveria comunicar e consultar a(s) comunidade(s) a fim de

34



saber  o  que  ela(s)  consentiria,  pois  afetaria  diretamente  aqueles  que  cultuassem  e/ou

habitassem o determinado local.

Esse ponto acima analisado seria importante pois concederia apenas à população

interessada a capacidade de decidir sobre aquele local sacro, não abrindo espaço, portanto,

para que os Estados formados interferissem de acordo com os próprios interesses, além de

estabelecer uma cooperação do Governador com a população da cidade.

O ponto 14 tratou sobre os poderes concedidos ao Governador de Jerusalém para

proteger os locais sagrados tanto dentro da jurisdição da cidade como na Palestina como um

todo.  Esta  última competência  se  daria  da  seguinte  forma:  o Governador  analisaria  se  as

disposições constitucionais tanto do Estado Judeu como o Árabe estariam sendo observadas e

respeitadas  no que concerne aos direitos  religiosos.  O Governador também poderia  tomar

decisões, com base nos poderes conferidos a ele, de decidir possíveis disputas envolvendo

diferentes comunidades religiosas acerca dos lugares sagrados e edifícios religiosos por toda a

Palestina. Desta forma é perceptível que o Governador teria funções de árbitro para resolver

os conflitos envolvendo lugares sagrados de Jerusalém e da Palestina.

Por  fim,  o  último  ponto  a  ser  analisado  sobre  o  regime  jurídico  diferenciado

proposto  para  Jerusalém  é  sobre  a  duração  desse  status.  A  resolução  estabeleceu  que  o

Estatuto elaborado pelo Conselho de Tutela deveria entrar em vigor até, no máximo, no dia 1

de  outubro  de  1948.  Estatuto  esse  que  deveria  conter  os  princípios  e  normas  já

vergastadamente analisadas. Estabeleceu também que, em um primeiro momento, o regime

especial  teria  força  por  dez  anos,  a  menos  que  o  Conselho  de  Tutela  ache  necessário

reexaminar o compromisso em um período inferior ao proposto. Após o término dos dez anos,

todo o projeto elaborado deverá ser objeto de reexame pelo Conselho de Tutela a fim de que

fosse  novamente  analisado  a  partir  da  experiência  obtida.  Vale  salientar  a  possibilidade

deixada na resolução dos habitantes de Jerusalém, em referendo, expressarem suas questões e

opiniões no que concerne ao regime jurídico da cidade bem como possíveis alterações.

D. DURATION OF THE SPECIAL REGIME

The Statute elaborated by the Trusteeship Council on the aforementioned principles
shaHllcome into force not later than 1 October 1948. It shall remain in force in the
first  instance  for  a  period  of  ten  years,  unless  the  Trusteeship  Council  finds  it
necessary to undertake a re-examination of these provisions at an earlier date. After
the expiration of this period the whole scheme shall he subject to reexamination by
the Trusteeship Council in the light of the experience acquired with its functioning.
The residents of the City shall be then free to express by means of a referendum
their wishes as to possible modifications of the regime of the City.

35



Bem, no plano da teoria, tanto a divisão dos Estados como o regime jurídico de

Jerusalém poderiam ter dado certo, mas como dito anteriormente, não foi isso que ocorreu,

mas sim, o início de uma guerra que mudou diversas estruturas do plano de partilha. Não

houve  a  formação  do  Estado  Árabe  e  Israel  ocupou  ilegalmente  terras  que  não  estavam

destinadas a este. No que diz respeito à Jerusalém, a cidade acabou sob o domínio jordaniano

após a primeira guerra árabe-israelense

Na década seguinte houve a segunda guerra árabe-israelense. Desta vez movida

por  fatores  políticos  internacionais.  O Egito  havia  se  emancipado  da Inglaterra  e  decidiu

nacionalizar o Canal de Suez. Isto enfureceu potências como a própria Inglaterra e França as

quais apoiaram Israel para atacar e conquistar a Península do Sinai em 1956. Essa guerra

enfureceu potências  ainda  maiores  como EUA e a  antiga  URSS que ameaçaram declarar

guerra a Israel, o que levou este a desocupar os territórios conquistados.

Durante os onze anos após Suez a tensão entre israelenses e palestinos foi ainda

maior. Foi durante esse interstício de tempo que surgiu a Organização para a Libertação da

Palestina (OLP) e seu braço terrorista: o Al Fatah. Essa organização começou a atuar contra

Israel a partir de bases localizadas na Síria. Os israelenses incomodados com o apoio sírio a

um grupo terrorista, derrubaram seis aviões sírios nos arredores de Damasco. Os países árabes

enfurecidos cobraram do Egito uma atitude. Com isso os egípcios começaram movimentos

militares e expulsaram as tropas da ONU da Península do Sinai, as quais estavam desde 1956.

Deu-se início, então, a Gerra dos Seis Dias, mais conhecida como a terceira guerra árabe-

israelense, entre Israel e as forças combinadas de Egito, Jordânia e Síria. A aliança árabe fori

derrotada  de  forma  humilhante  e  Israel  passou a  ocupar  de vez a  Península do Sinai,  as

Colinas de Golã, a Cisjordânia e Jerusalém. 

É a partir da terceira guerra árabe-israelense que o status jurídico diferenciado de

Jerusalém se torna ainda mais utópico.  Embora a Jordânia,  após a primeiro embate,  tenha

ficado com o domínio de Jerusalém, a partir da guerra dos seis dias que Israel vai assumir o

total  controle  sobre a Cidade Santa tornando-a capital  “única e indivisível”  na década de

1980.

Essa guerra e a consequente expansão territorial israelense, ocupando espaços que

não  lhe  pertenciam,  bem como  Jerusalém,  que  ainda  estava  sobre  a  jurisdição  da  ONU,

portanto não pertencente a nenhum Estado, fez com que o Conselho de Segurança das Nações

Unidas editasse a resolução 242, em 22 de novembro de 1967, com o seguinte teor:

36



O Conselho de Segurança,
Manifestando a preocupação que continua a causar-lhe a grave situação no Oriente
Médio
Sublinhando a  inadmissibilidade  da  aquisição  de  território  pela  guerra  e  a
necessidade de procurar alcançar uma paz justa e duradoura, em que cada Estado da
região possa viver em segurança,
Sublinhando, além disso, que todos os Estados Membros, ao aceitarem a Carta das
nações Unidas, se comprometeram a agir de acordo com o artigo 2 da Carta

1. Afirma que a realização dos princípios da Carta exige o estabelecimento de uma
paz justa e duradoura no Oriente Médio, que deverá incluir a aplicação dos dois
princípios seguintes:

i) retirada das forças armadas israelitas dos territórios ocupados no recente conflito;

ii) Fim  de  todas  as  afirmações  ou  estados  de  beligerância  e  respeito  e
reconhecimento da soberania, integridade territorial e independência política de cada
Estado  da  região  e  do  seu  direito  de  viver  em  paz  com  fronteiras  seguras  e
reconhecidas, ao abrigo de ameaças ou atos de força;

2. Afirma, além disso, a necessidade

[…]
b) de se conseguir uma solução justa para os refugiados;

c) de garantir a inviolabilidade territorial e a independência política de cada Estado
na  região,  através  de  medidas  que  incluam  o  estabelecimento  de  zonas
desmilitarizadas;

3)  Solicita ao  Secretário  Geral  que  designe  um  representante  especial  para  se
deslocar ao Médio Oriente para aí estabelecer e manter relações com os Estados
Interessados, tendo em vista criar as condições para uma resolução pacífica e aceite,
em conformidade com as disposições e os princípios da presente resolução;
[...]

Realmente  houve  tentativas  de  negociações  mas  tanto  Israel  como  os  países

Árabes foram irredutíveis nas suas pretensões e defesas de modo que não se chegou a um

acordo.

A falta de negociações e/ou intenções dos Estados de acordarem entre si, gerou

ainda mais animosidade entre eles, o que ocasionou, sete anos mais tarde uma nova guerra. A

Guerra do Yom Kippur (1973) foi inciada pelo Egito e pela Síria com vistas a recuperar os

territórios perdidos na guerra dos seis dias. Foi um ataque surpresa realizado em pleno feriado

judeu.  De  início  os  árabes  se  deram  melhor  mas  posteriormente  Israel  conseguiu  uma

reviravolta e passou a vencer. A guerra teve fim com a intervenção dos EUA e URSS que

mediaram uma trégua. O objetivo das nações árabes não foi atingido.

37



Desde a década de 1980, o Estado de Israel declarou a cidade de Jerusalém como

sua  capital  histórica  e  indivisível.  É  nesta  cidade  que,  atualmente,  o  governo  israelense

mantêm suas principais instituições governamentais como o Knesset (o parlamento israelense)

e a suprema corte nacional. Vale salientar que a cidade de residência oficial do presidente

israelense, segundo a famosa lei de Jerusalém.

A resolução 478 do Conselho de Segurança da ONU considera essa lei ilegal e

que deve ser revogada.

Desde o último conflito, a tensão entre Israel e o povo palestino perdura até os

dias atuais. De um lado a Palestina busca reaver suas terras ilegalmente ocupadas enquanto do

outro, Israel busca proteger suas terras anexadas. Os palestinos nunca deixaram de lutar, seja

legal ou ilegalmente, por meios diplomáticos ou beligerantes pelos seus direitos. Com relação

à Cidade Santa, a situação continua delicada pois, apesar da parte oriental ter sido destinada

aos palestinos e islâmicos e a parte ocidental ter sido destinada aos judeus, o Estado de Israel

continua a ocupar ilegalmente o ocidente e o oriente de Jerusalém.

Muitas  tentativas  de  solução  já  foram  levadas  a  cabo,  uma  delas  completa

dezesseis  anos  agora  em 2019.  Em 9  de  setembro  1993,  Yasser  Arafat  escreveu  para  o

Primeiro-Ministro  Israelense  esclarecendo  que  agora  o  povo  Palestino  não  deseja  mais  a

guerra, que reconhece o Estado de Israel, que respeita as resoluções 242 e 338 da ONU e que

invalidou diversos dispositivos da antiga Carta Palestiniana,  haja vista o teor extremista  e

belicoso. Abaixo segue um pouco do teor da carta, retirada do Livro Textos Históricos do

Direito e das Relações Internacionais:

 O Reconhecimento de Israel – OLP1, 1993

   Senhor Primeiro-Ministro,
  A assinatura da Declaração de Princípios marca uma nova era na história do Médio
Oriente. Em consequência desta firme convicção, gostaria de confirmar os seguintes
compromissos da OLP:
  A OLP reconhece o direito do Estado de Israel a existir em paz e segurança.
 A OLP aceita  as  resoluções  242 e  338 do Conselho de  Segurança  das  Nações
Unidas
 A OLP empenha-se no processo de paz do Médio Oriente, e numa resolução
pacífica  do  conflito  entre  os  dois  campos  e  declara  que  todas  as  questões
fundamentais relacionadas com estatutos permanentes serão resolvidas através
de negociações.
[…]

1 Organização de Libertação da Palestina

38



Com os meus melhores cumprimentos,
Yasser Arafat
Presidente
Organização de Libertação da Palestina

Em resposta a essa carta do presidente da OLP, o Primeiro-Ministro Israelense

Yitzhak Rabin, no mesmo dia da carta palestina, também escreveu uma carta de manifestando

ao representante do povo palestino:

Senhor Presidente, 
Em  resposta  à  sua  carta  de  9  de  setembro  de  1993,  quero  confirmar-lhe  que,
atendendo aos compromissos da OLP incluídos na sua carta, o Governo de Israel
decidiu  reconhecer  a  OLP  como  representante  do  povo  palestino,  e  iniciar
negociações com a OLP, no âmbito do processo de paz no Médio Oriente.

Yitzhak Rabin
Primeiro-Ministro de Israel

A partir das cartas transcritas acima é possível afirmar que, teoricamente, há um

reconhecimento  mutuo  da  legitimidade  dos  sujeitos,  bem  a  busca  pela  cooperação  para

resolver as questões da região. Não se pode alegar,  portanto,  que a Palestina,  nos moldes

atuais, não possa ser considerada um Estado de fato, pois possui povo, poder constituído e um

território  que  pode  chamar  de  seu,  embora  não  haja  reconhecimento  jurídico  ostensivo.

Todavia, insta salientar que por diversas vezes a Palestina e Israel já acordaram sobre um

cessar-fogo, próprio de relações jurídicas entre Estados.

A questão que desponta como principal barreira de um possível tratado acerca de

Jerusalém e de uma paz é carga religiosa dos respectivos direitos. Como Schmitt (1969, apud

GRAU, 2006, pág. 96)expõe em sua obra Teologia Política, a qual trata da relação entre o

Estado e a Igreja na comunhão dos poderes de ambos, que todos os Estados estão vinculados a

uma  religião,  o  que  gera  inúmeras  teologias  políticas,  ou  seja,  diversas  formas  de  fazer

política com um viés religioso arraigado.

“Teologia Política é um âmbito de sobremaneira polimorfo; além disso, ela tem dois
lados distintos, um teológico e um político; cada um de orienta em seus conceitos
específicos. Isso já se apresenta coma conexão lexical do termo. Há muitas teologias
políticas, pois há de um lado muitas religiões diversas e por outro, diversas formas e
métodos de política. Em um campo tão ambíguo e bipolar, uma discussão objetiva
somente é possível se as afirmações forem inequívocas e as questões, bom como
respostas, claramente, precisas.” SCHMITT (1969, apud GRAU, 2006, pág.
96)

39



A conclusão que se chega a partir do ensinamento de Schmitt é de que quanto

mais o Estado estiver envolvido com a religião, mais precisos e objetivos terão que ser os

termos da discussão que envolva essas “teologias políticas”.

Ainda  dentro  dessa  discussão,  o  pensador  vai  afirmar  que,  quanto  mais  for

aprofundada a relação de Estado e Igreja, de modo que não mais se distingua o que é um de

outro, se torna impossível que na política haja algum tipo de separação do poder terreno com

o divino de modo a diferenciar uma política religiosa de uma política secular.

“Quando o âmbito religioso não é mais  claramente  determinável  pela igreja  e o
político pelo reino ou Estado, falham separações substanciais pragmáticas dos dois
reinos  e  âmbitos  que  tais  separações  praticamente  manipularam  em  épocas  de
instituições reconhecidas.”SCHMITT (1969, apud GRAU, 2006, pág. 122)

Para  encerrar  essa  questão  da  teologia  política  muito  pertinente  no  que  diz

respeito à política dos Estados em que a religião é muito forte pois pode moldar a forma de

fazer política e estabelecer seus interesses ao formalizar tratados com outros países, Schmitt

afirma  de  modo  ácido  e  até  generalizante  que  os  governos  de  base  judaico-cristã  são

irredutíveis,  que  não aceitam nenhuma  outra  lei  que  não  seja  a  judaica  ou  a  cristã  bem

assevera que os efeitos no monoteísmo judaico-cristão são corrosivos para a vida política.

“...o que é contra o monoteísmo judaico-cristão é categórico: Os diferentes povos
jamais  irão  acordar  sobre  uma  única  'lei',  'e,  por  isso,  o  efeito  do  monoteísmo
judaico-cristão  sobre  a  vida  política,  na  verdade,  somente  pode  ser  sempre
destrutivo.” SCHMITT (1969, apud GRAU, 2006, pág. 107)

Provavelmente, se Schmitt tivesse estudado como são alguns governos islâmicos,

incluiria o Islã nessa generalização e categorizaria a fé muçulmana como ainda mais corrosiva

que a  judaica  e  a  cristã.  Entretanto,  como foi  explorado  no capítulo  anterior,  os  direitos

islâmico e judeu se mostram muito mais versáteis, sobrepujando essa concepção de teologia

política eurocêntrica baseada nas monarquias europeias da Idade Moderna apresentada pelo

filósofo. Claro, existem correntes como a xiita no Islã que prega o fundamentalismo estatal e

alguns judeus radicais  mas são minoria frente a verdadeira realidade do direito islâmico e

judeu.

Entretanto não é de se descartar essa concepção de teologia política de Schmitt,

haja vista que atualmente os países do Oriente Médio possuem, em suas políticas, um viés

religioso, o que muda é a intensidade com que os Governos deixam a religião influenciar as

relações externas. Por exemplo, o Egito é um país islâmico que no âmbito internacional é

40



caracterizado por respeitar os Direitos Humanos, pactuar tratados e respeitá-los, bem como

aceita as sanções impostas pela ONU. Enquanto que o Irã, estado muçulmano fundamentalista

possui uma marca de desrespeito aos pactos internacionais de Direitos Humanos e descumpre

as sanções da ONU. 

A questão que se impõe é como se daria a dinâmica de um tratado que envolvesse

o direito islâmico com o direito judeu sobre Jerusalém e a região, melhor dizendo, como seria

feita uma “lei comum” que abarcasse tanto o Estado de Israel como o Estado da Palestina,

haja vista que sua política e direito são marcados pela religião e seus interesses por Jerusalém

e a região são de caráter religioso.

Como foi estabelecido no começo do tópico (pág.38), os dois Estados, apesar da

animosidade,  já  se  reconheceram  mutuamente  e  já  pactuaram  cessar-fogos,  bem  como

manifestaram interesse de se obter uma paz. Já é um começo! 

 Todavia,  para  que  um tratado  fosse  bem-sucedido  entre  esses  Estados,  seria

necessário que tanto lei judaica como a lei islâmica se ponham de acordo.

Portanto, diante de vários altos e baixos nesta conturbada relação, talvez seja o

caso de se pensar em avançar para ouras formas de solução de controvérsias.

41



3 O ESTUDO COMPARADO DE DIREITOS

Partindo de uma perspectiva histórica, já abordada no capítulo inicial é importante

revisitar que aquela primeira impressão de que uma solução exclusivamente internacional não

teria sido satisfatória, é hora de mergulhar nos elementos de cada uma das culturas jurídicas a

fim  de  observar  a  abertura  de  cada  um dos  direitos  aos  meios  pacíficos  de  solução  de

controvérsias  do  Direito  Internacional,  bem  como  se  a  partir  dessa  abertura  é  viável  a

utilização  de  algum desses  métodos  para  solucionar  a  questão  de  Jerusalém conforme  a

pergunta central deste trabalho (pág.10).

O Direito Comparado, atualmente, é de fundamental importância para o Direito

como estudo e como prática. É através do estudo comparado de direitos que pode-se encontrar

uma solução que não estava visível aos olhos do ordenamento internacional, por exemplo. É

mais que viável a aplicação de normas advindas de um Estado que possam se encaixar em

outro,  pois  os  fatos  sociais  são dinâmicos  e  essa  relação  mútua  de  troca  de experiências

jurídicas diferenciadas pode favorecer uma melhor harmonização social bem como criar mais

possibilidades de se resolver os conflitos

3.1 O DIREITO JUDEU

O Direito  Hebraico  (atualmente  chamado  de  Direito  judeu),  embora  não  haja

precisão  de  data  fixa,  precede  desde  a  Antiguidade.  Para  o  povo  judeu  as  normas  que

regulamentam sua vida em sociedade vieram de Deus através do Pentateuco1. Em hebraico

denomina-se Torah. A Torah fora escrita por Moisés a mando de Deus para ser cumprida pelo

povo judeu2. É nesse livro sagrado, que se pode chamar de “Bíblia Judaica”, que o povo judeu

vai basear todos os seus costumes, crenças e valores bem como as relações do povo entre si e

entre as nações, bem como regulamenta instrumentos internos como patrimônio e casamento.

Segundo Steven H. Resnicoff, autor do livro Understanding Jewish Law (2012), o

Direito Judeu é um compilado de normas e comportamentos que formam um sistema que

compreende a maioria dos aspectos da vida cotidiana dos judeus, sendo o mais antigo código

de condutas da humanidade em vigência, vejamos:

1 Pentateuco  (em  grego:  cinco  rolos).  É  compilação  formada  pelos  cinco  livros  mais  importantes  para  o
judaísmo. Esses livros compõem a bíblia judaica. São eles: Gênesis, Êxodo Levítico, Números e Deuteronômio
2 Segundo a tradição judaica, a Torah foi escrita no monte Sinai enquanto Moisés estava guiando o povo hebreu
para fora do Egito. Deus lhe chamou ao topo do monte e ditou todas as regras contidas na Torah.

42



“Jewish Law is a full-fledged legal system and comprehensively covers most aspects
of an individual's and community's  life. It  is the oldest practiced  legal system in
human history, have been in continuous existence for over three thousand  years. It
has bee employed worlwide, in countries with all types of economic and political
systems and in all stages of technological development” (RESNICOFF, 2012)

O Direito Judeu se propagou pelo globo a partir de 70 d.C. por conta da Diáspora.

Como explicita o autor, o direito judeu se enraizou de forma que hoje está atrelado a diversos

tipos de organizações sociais, sistemas políticos sejam eles “atrasados” (modo ocidental de

ver o oriente) ou bem desenvolvidos.

A Torah, todavia, não se restringe ao corpo escrito dos livros. Para os judeus, o

direito,  e  consequentemente  as  tradições,  tem  uma  forma  oral  muito  forte.  O  chamado

Talmude  é  um livro  de mandamentos  orais  surgindo para  complementar  a  Torah  escrita.

Portanto para o povo judeu existe a Torah escrita e a oral. Somente a história do povo judeu é

que pode elucidar sobre tal existência da lei oral e da lei escrita.

Segundo a tradição, quando Deus chamou Moisés para o topo do Monte Sinai,

além  de  ditar  o  que  seria  escrito,  também  “falou”  para  que  fosse  constituído  um  outro

conjunto de mandamentos que seriam repassados de professor para aluno, ou seja, de pai para

filho ou mãe para filha. Tais mandamentos, passados adiante oralmente, passariam a constituir

uma interpretação da lei escrita.

 Este modelo, embora possa intrigar os acostumados com os padrões do direito

ocidental,  possui  semelhanças  com  este.  Acontece  que  o  Direito  ocidental  realiza  a

interpretação  livremente  através  dos  precedentes  judiciais,  já  para  o  modelo  judaico  a

interpretação se realiza a partir de um livro com os relatos do seu povo que data desde a

Antiguidade.

Fora  a  Torah  oral  que  manteve  as  tradições  hebraicas  durante  o  cativeiro  da

Babilônia. Como explicitado no primeiro tópico do primeiro capítulo, o Império Babilônico

invadiu  a  Palestina  e  levou os  hebreus  para  serem cativos  no interior  do império.  Nessa

invasão, o templo fora destruído e maior parte dos livros sagrados também. Há especialistas

que explicitam que o Talmude da Babilônia é a base para toda lei oral judaica. Isto se deve

pois  todos  os  ensinamentos  perpassados  sobreviveram por  conta  da  tradição  mantida  no

cativeiro.

Quando  os  antigos  hebreus  foram  libertados  do  cativeiro  da  Babilônia,  eles

voltaram para a Palestina.  No interstício de tempo pequeno, entre as diversas dominações

43



praticadas por inúmeros povos que conquistaram a região da palestina, os hebreus formaram

um Estado monárquico com soberania também conhecido como Israel3. Esse período ficou

conhecido como a “era dos reis”4, foi marcado por uma nova forma de enxergar o direito. 

“The doctrine dina demalkhuta dina essentialy means that 'the law of the kingdon is
religiously  binding'.  This  is  a  extremaly  powerful  principle  because,  where
applicable, it surpersedes what Jewish law would otherwise provide. Throught-out
much, if not all, of the last two millenia, most Jews did not live in their own land.
Consequently, an expansive version of this doctrine, threatened to shallow up all to
Jewish civil law.” (RESNICOFF, 2012)

A doutrina dina demalkhuta dina, foi uma forma do rei intervir na vida social do

povo. A partir  daquela,  o rei  seria  responsável,  pelo fato de ser escolhido por Deus para

governar, por dispor como seria o direito e a correlação com a religião. Era o rei que seria

responsável por exilar uma pessoa caso desobedesesse as regras reais, bem como teria o poder

de dispor do patrimônio de qualquer habitante do reino. Pode-se fazer uma analogia,  e de

incontestável influência, com as monarquias europeias da Idade Moderna. O Antigo Regime,

como  os  iluministas  revolucionários  passaram  a  denominar,  o  rei  se  considerava  um

representante de Deus na Terra e possuía tanto o poder secular como divino.

Após  Salomão  (último  rei  de  Israel),  o  Estado  monárquico  se  desfez,  dando

origem a uma nova forma de governo, embora ainda associasse o poder estatal ao divino,

comandada  pela  aristocracia  judaica,  mais  especificamente  aos  sacerdotes  do  templo  em

Jerusalém. Esse grupo seleto formava o Sinédrio, órgão responsável por controlar todas as

áreas da vida social judaica. O Sinédrio era basicamente composto pelos saduceus. 

Seu nome,  ao  que  parece,  relaciona-os com Sadoc:  “os  saduceus  se  consideram
como os detentores do sacerdócio legítimo, na linha de Ez 40,46 […] Aparecem
como um grupo organizado […] e intervem constantemente na vida política do país,
sobretudo  por  intermédio  do  sumo  sacerdote  e  do  Sinédrio”   (SAUNIER  e
ROLLAND, 1983).

Os saduceus, a partir do Sinédrio, controlavam toda a vida social judaica até o

século primeiro da era cristã pois era no templo que tudo acontecia: comércio, ensinamentos,

julgamentos. Era no Templo que as escrituras sagradas contendo o direito eram guardadas e

somente os sacerdotes detinham o controle. Então o ensinamento do direito judeu era restrito

aos homens e em sua maioria ricos. As mulheres só recebiam algum estudo até certa, e os

3 O atual nome de Israel advém do antigo Estado formado pelos judeus existente até a tomada de Jerusalém pelos
romanos em 70 d.C. o qual também se denominava Israel.
4 A história dos judeus foi marcada por eras as quais o povo seguia determinados líderes pois os consideravam
capazes para liderá-los. Houve a era dos juízes, os advindos ainda do paternalismo de Abraão, a era dos profetas
e a era dos reis.

44



escravos viviam à margem. Embora, desde a dominação romana o Sinédrio não possuísse a

mesma força, ele ainda tinha autonomia e grande importância, tanto é que, no julgamento de

Jesus, foi o Sinédrio que primeiro o condenou .

Após a destruição do segundo templo judeu e a tomada de Jerusalém pelo Império

Romano em 70 a.C., o que causou a Diáspora do povo judeu pelo mundo,  o direito e os

ensinamentos da vida quotidiana foram sendo perpassados pelos rabinos. Aqui tem-se a maior

fonte do direito  judeu que é conhecido atualmente.  Foram os rabinos que perpassaram os

ensinamentos adiante quando o povo judeu estava disperso mundo afora.

Hoje, a maioria da tradição oral, e consequentemente do direito judeu, é de base

rabínica. Os rabinos funcionam como uma espécie de juiz que não impõem o mandamento

através de sanção imediata, mas ensina como deve ser feito caso não queira ter represálias

divinas. Por exemplo, a Torah não proíbe que no shabat  5 os judeus andem a cavalo, mas

proíbe que se utilizem de instrumentos  cortantes  em animais  (como esporas).  Os rabinos

então, para evitar que sejam utilizados os instrumentos cortantes, proíbe a montaria durante o

shabat. Com isso percebe-se que os rabinos deram e continuam dando uma interpretação da

Lei Judaica de modo a não violar, de maneira alguma, a norma.

O direito judeu, como o direito de um povo, e que se baseia em mandamentos

vindos de Deus, tem como o principal fundamento regulamentar a vida em sociedade entre os

judeus de forma dinâmica. Como já foi falado, não é seguindo apenas o que está posto, mas

também o que é perpassado oralmente pelos pais, avós, bisavós e etc. Pode-se dizer que a

Torah oral seja mais importante do que a escrita, pois é mais dinâmica e é a que mais se

perpetua ao longo do tempo.

Porém,  como  é  uma  lei  que,  fundamentalmente  fora  ordenada  por  Deus,  ela

assume a roupagem de regular as relações humanas, entre as pessoas e Deus e entre nações é

passível que hajam regras que acabem prejudicando outras pessoas bem como regras que, de

certa maneira, proíbam de prestar auxílio para outros.

“As  a  religiously  based  system,  Jewish  Law  is  predicated  upon  a  number  of
significant assumptions[...] In additional to the proposition that the law (or at the
least part of the law) was divinely ornaided, Jewish Law assumes that there are legal
relationships between and among God, humankind, nations, and incividuals. Based
on these  relationships,  Jewish Law not  only proscribes  many actions that  might

5 Também grafado como sabá ou sabat,  é o dia da semana sagrado para o judaísmo pois, segundo o Livro
Gênesis, Deus fez o mundo em seis dias e descansou no sétimo, sendo portanto um dia de reflexão e oração para
os judeus. Para os cristãos seria o domingo e para os islâmicos a sexta. Os judeus celebram o shabat da sexta
para o sábado.

45



harm  others  affirmatively  proscribes  numerous  obligations   to  assiste  or  rescue
others” (RESNICOFF, 2012)

Existem passagens que dispõem sobre a relação entre judeus e entre estes e não

judeus, como relação de escravidão, em que os escravos e escravas de religião judaica detêm

alguns direitos em face de outros que professam outra religião. Disposições essas que tratam,

por exemplo, de patrimônio, casamento, regras sociais e de convivência, dentre outras.

Insta salientar que o direito judeu não é o mesmo direito do atual Estado de Israel,

haja vista que este possui um direito secular enquanto que aquele possui um caráter mais

religioso, embora, em diversas questões, uma parcela do povo de Israel tenha solicitado ao

Estado que este adotasse o direito judeu, mas não houve sucesso. Segundo Resnicoff, “Jewish

Law is not Israeli Law. Israeli law is simply the secular law oh the State of Israel. Although a

mumber of people have lobbied for Israel to addopt various Jewish law rules, their efforts

have bee largely unsuccessful” (Understanding Jewish Law, 2012).

Como já fora falado anteriormente,  a lei  judaica é um tipo de norma flexível,

como o próprio direito judeu pretende ser. Com isso, ao longo do tempo, os judeus foram

adaptando aos ordenamentos dos países que viviam. Muitos destes, embora, perseguiram e

mataram os judeus por centenas de anos como, por exemplo, os países do leste Europeu. Não

somente no leste europeu, mas em países fundamentalistas católicos como a Espanha do séc

XVIII, cuja inquisição era implacável.  De acordo com já citada doutrina  dina demalkhuta

dina, os judeus foram adotando certas regras seculares dos Estados em que habitavam como

regras religiosamente vinculantes.

 Porém, com o advento da ascensão do capitalismo e da democracia no ocidente,

os judeus obtiveram, em inúmeros países, o direito de votar e ser votado. Com isso, eles

puderam influenciar a legislação dos países bem como, indiretamente, legislar sobre o próprio

direito judaico.

“One  historical  change  in  western  countries  during  the  modern  period  was  the
enfranchisement of Jews as voting citzens. […], the Jewish law doctrine of  dina
demalkhuta dina  validates certain secular legislation as religiosly binding law. To
the  extent  that,  as  voters,  individual  Jews  can  influence  the  enactment  os  such
legislation,  they  posses  greater  autonomy  to  create  Jewish  law  indirectly”
(RESNICOFF, 2012)

Atualmente,  o  direito  judaico  concebe duas  formas  essenciais  de resolução de

conflitos. O primeiro caso é entre judeus e referente a normas judaicas. Nesta problemática, o

conflito é decidido através de uma corte rabínica, a qual possui um procedimento próprio em

46



que  as  infrações  serão  analisadas  por  um  conselho  de  rabinos  mais  experientes  e  estes

decidirão com base na Torah e no Talmude. No segundo caso é referente entre não judeus e

judeus.  Nessa  situação  pode-se  dividir  em duas  problemáticas:  casos  referentes  a  norma

secular e norma do direito  judeu. Na primeira  ocasião não há problema em se resolver  o

conflito com base na norma secular através das cortes tradicionais. No entanto, quando há um

conflito de um não judeu com um judeu a situação é um pouco complicada. Para o direito

judeu, as próprias questões devem ser resolvidas, ou, pelo menos, ser analisadas pela corte

rabínica. Tais restrições são impostas pelo Talmude pois segundo a tradição é de que, antes do

conflito  ser  analisado  pelos  tribunais  seculares,  em casos  que  envolva  as  leis  judaicas,  a

questão deve ser observada à luz do direito judeu.

Insta ressaltar que para o direito judeu existem formas alternativas de se resolver

os conflitos entre não judeus e judeus sendo elas a arbitragem a mediação, podendo inclusive

ter a participação do conselho rabínico.  Essas possibilidades serão tratadas posteriormente

haja vista o próximo capítulo versar sobre formas pacíficas que envolvam tanto os direitos

judeus,  como os direitos  islâmicos  a fim de buscar  um modo de solucionar  a questão de

Jerusalém e do seu entorno.

3.2 O DIREITO ISLÂMICO

Durante o século VII d.C. a  península Arábica,  atual  Arábia Saudita,  era uma

região controlada por califas e famosa por suas caravanas de beduínos6. Para os árabes da

época,  não existia  uma divindade como o Deus para os  cristãos  e  judeus.  O povo árabe

sempre adorou a Caaba (uma pedra negra feita de um meteorito) que diziam ter poderes sobre

naturais e ficava na cidade de Meca. Em suma, não era monoteístas. 

Porém a  história  veio  a  mudar  com o  Jovem de  família  abastada  de  califas.

Maomé foi último profeta de Deus na Terra, sendo precedido de Jesus, Moisés, Davi, Jacó,

Isaac, Ismael e Abraão7. Percebe-se então uma ligação forte entre o judaísmo e o islamismo.

Segundo a história do Islã, Maomé teria tido um encontro com o anjo Gabriel durante uma

viagem em que dormiu em uma caverna. Tal acontecimento data de 610 d.C. Segundo conta a

história, o anjo chegou pra Maomé para que este recitasse coisas divinas. O anjo teria dito ao

6 Tribos nômades e guerreiras que viviam do saque e da pilhagem.
7 Com exceção de Jesus para os cristãos, todos citados são considerados profetas tanto pelo judaísmo quanto pra
os islâmicos.

47



profeta  que tanto o judaísmo como o cristianismo teriam se perdido pelo caminho e que

Maomé seria o escolhido para revisitar os preceitos das duas religiões e criar uma fé nova,

sem  ignorar  as  suas  predecessoras,  para  mostrar  ao  mundo  como  os  preceitos  de  Deus

deveriam ser seguidos.

Islã significa, em árabe, submissão a Alá (Deus). Com isso o Islamismo tende a

seguir as normas de Deus mais a risca, de maneira mais literal apesar de que, como se verá

pouco adiante, houve escolas de interpretação por tudo o mundo árabe.

Maomé, advindo de uma família um pouco mais abastada, começou a divulgar a

sua fé através de passagens escritas pelo profeta, as quais seriam finalizadas posteriormente,

que compilava as tradições e as normas seguidas pelo povo árabe na época e os associava à

nova religião dando origem a um livro: o Alcorão. Esse livro se tornaria o mais sagrado para

os Islã. Alcorão significa, em árabe, “A Recitação” que faz referência à passagem descrita por

Maomé com o anjo na caverna em que este faz o profeta recitar os preceitos de Alá.

Por volta de 619 d.C., em vista de mortes importantes na família, Maomé passou a

ser perseguido na cidade natal de Meca, pois pregava a abolição do culto a coisas e imagens, o

que irritou a tribo dominante local. Tudo isso porque a cidade era centro comercial e rota

obrigatória das caravanas e a base da prosperidade local era o culto a Caaba. Não conseguindo

suportar as perseguições, Maomé sai de Meca e vai para Medina, cidade vizinha e rival, sendo

conhecida  como  a  Hégira  em  622  d.C.  Esse  ano  é  considerado  o  ano  0  para  o  Islã.

Posteriormente, Maomé, com o apoio da elite de Medina, retorna para Meca em vistas de

conquistá-la e consegue, porém a fé islâmica somente se uniu quando Maomé atribui à Caaba

um uma nova definição: como a casa de Alá na Terra.

Essa  pequena  apresentação  de  como  surgiu  a  fé  islâmica  é  um  introito  para

compreender o próprio Direito Islâmico.

Embora o Alcorão não tenha sido escrito totalmente por Maomé, mas foi o profeta

que estruturou  a  base  das  tradições  e  do direito.  Ele  conseguiu  unir  costumes,  normas  e

religião. Segundo Joseph Schacht, autor do Livro An Introduction to Islamic Law:

“This  is  why Islam in  general,  and  Islamic  law in  particular,  is  a
system of duties, comprising ritual, legal, and moral obligations on the
same  footing,  and  bring  them all  under  the  authority  of  the  same
religious comand” (SCHACHT, 2012)

48



Após a morte de Maomé, os líderes que o sucederam começaram uma expansão

por toda Arábia, Oriente Médio e norte da África. Por volta do séc. VIII, o califado ia desde o

atual Paquistão até a Península Ibérica. 

Desde o começo da expansão do Islã  pela  Arábia,  pelo Oriente  Médio e pela

África do Norte, o intuito era de propagar a fé em Alá. A ideia do Islã era fazer com que o

mundo se curvasse ao jeito certo de enxergar e cultuar a Deus através dos ensinamentos do

Alcorão. Eles dividiam as pessoas em dois grupos: os fiéis, ou seja, os que seguem o Islã e os

infiéis sendo estes divididos em dois subgrupos: os monoteístas e os politeístas. Os cristãos e

os judeus, pelo fatos de serem monoteístas, teriam condições de viver na sociedade islâmica

com determinadas condições. Já os politeístas só detinham duas opções: a conversão ou o

desaparecimento como já fora brevemente elencado anteriormente.

Segundo a visão da época, o mundo seria divido em dois: o Dar-Al-Islam (morada

do Islã) espaço onde seria “vivida” a fé islâmica e o Dar Al-Harb (morada da guerra) seria a

outra parte do mundo, a qual não estaria submetida à Lei Divina e portanto objeto da jihad. O

Dar Al-Islam seria, então, uma terra sem fronteiras, sem nacionalidades próprias, todos fariam

parte de uma só nação, onde a fé em Alá seria o requisito primordial para o pertencimento: a

islâmica. Segundo o artigo Teoria Islâmica das Relações Internacionais (FONTOURA, 2006):

“O  Dar  Al-Islam  é  o  espaço  muçulmano  por  excelência,  é  onde  dominam  os
preceitos  desta  religião.  Teoricamente,  o  Dar  Al-Islam  não  forma  senão  uma
unidade, esta unidade encontrando a sua substância na unicidade da comunidade, da
fé e da lei: um só Deus, um só Estado, dirigido por uma única autoridade. Assim,
por conseguinte, os muçulmanos formaram uma única comunidade, a Umma, 'ni jus
sanguinis, ni jus soli; a religião faz a cidadania'.” (FONTOURA, 2006)

 Porém, a expansão islâmica estagnou no séc. VII, mais exatamente em Poitiers,

na  França.  Depois  dessa  batalha,  não  houve  mais  expansão  e  o  território  muçulmano

estabilizou.  A partir  disso, consolidado o território de domínio do Islã,  parte-se para uma

análise do Direito. 

É um pouco complicado para um ocidental analisar o Direito Islâmico, ou melhor

dizendo a Shari'a, sem um estigma próprio do modo de viver da cultura do ocidente em face

da  cultura  do  Oriente,  especialmente  a  islâmica  haja  vista  conter  inúmeros  preceitos

totalmente contrários aos que se prega a oeste do globo. Porém, para se resolver a questão

proposta no presente trabalho, é necessário que a Shari'a seja estudada haja vista que será

necessário unir os dois direitos: judeu e árabe.

49



A lei islâmica pode ser compreendida, teoricamente, em três formas diferentes ou,

melhor dizendo, de três formas mais ou menos afetadas pela religião. No âmbito da família,

no que diz respeito ao matrimônio, divórcio e herança, por exemplo, a influência da religião é

gritante, haja vista que, segundo o Alcorão, os ritos, orações e praticas referentes a família são

os  mais  sagrados;  no  meio  termo  está,  por  exemplo,  a  parte  referente  aos  contratos  e

obrigações;  por último estão as normas que não possuem muita  influência  da religião  ou

mesmo nenhuma que se relacionam ao direito penal, direito tributário, direito constitucional e

lei da guerra.

“We can distinguish three  different kinds o legal subject matter, leaving aside the
cult and ritual and other purely religious duties, according to the degree to whitch
the ideal theory of the shari'a  succeeded im imposing on the practiceIts hold was
strongest on the law of family( marriage, divorce, maintenance, &c.), of inheritance,
and of  pious foudation (wakf);  it  was  weakest,  and  in  some respects  even non-
existent, on penal law, taxation, constitucional law, and law of war; and the law of
contracts and obligations stands in the middle” (SCHACHT, 2012)

A teoria do ordenamento islâmico se baseia nessas três formas de compreensão da

vida social. Todavia, na prática, o que é passível de ver é bem diferente e complexo. Tomando

como exemplo a lei da guerra. 

Posteriormente ao comando de Maomé, os califas começaram a expansão do Islã

através da guerra santa, mais conhecida como jihad, a qual consistia na luta contra os infiéis e

a propagação da lei islâmica. Porém, como fora vista na teoria, a lei da guerra não possuía um

condão religioso extremo. Vejamos como o Alcorão prevê o instituto jurídico da guerra e dos

infiéis:

“ The basis of the Islamic attitude towards unbelievers is the law of the war; they
must be either coverted  or subjugated or  killed (excepting women,  children, and
slaves);  the third alternative,  in general,  occurs only if the first two are refused.”
(SCHACHT, 2012)

A partir do trecho extraído do livro An Introduction to Islamic Law (2012), pode-

se perceber que embora, teoricamente, a lei da guerra não tenha conotação religiosa forte, na

prática, quem não for islâmico possui apenas três escolhas: morrer, ser escravizado ou ser

convertido, havendo algumas exceções para mulheres, crianças e escravos. Com isso pode-se

estabelecer  divergências  dentro  do  Direito  Islâmico,  entre  a  teoria  e  a  prática,  na  qual  a

primeira expressa uma norma enquanto que a última executa de modo diferente. Entretanto, é

de fácil entendimento. Como já fora visto no direito judeu, o Alcorão também fora alvo de

50



diversas interpretações e visão. Da mesma forma dos judeus, os quais possuíam o Talmude, os

islâmicos  possuíam  a  Sunnah8.  Além  disso  criaram  escolas  de  interpretação  dos  livros

sagrados. É por isso que há tanta divergência no bojo na mesma norma do Islã.

Durante os primeiros 150 anos do Islã, diversas escolas de interpretação da fé e do

direito  islâmico  surgiram por  todo domínio  do  califado.  Atualmente  perduram 6  escolas,

consequentemente são as mais importantes desde os primórdios do islamismo. Duas delas são

xiitas9, ou seja, são correntes mais conservadoras e rudimentares, interpretando o Alcorão em

stricto  sensu.  São  conhecidas  pela  belicosidade  e  preconceito.  As  outras  quatro  são  de

corrente sunita, a qual é preponderante no islamismo. São elas: 1) Hanafi  – A primeira escola

a ser fundada no Iraque, por um imame quase contemporâneo a Maomé. Esta pregava uma

interpretação do Alcorão e da Sunnah de acordo com as necessidades do povo para o Direito

não ficar estático e com isso não cair em desuso; 2) Maliki – Escola criada em Medina por

outro imame, que se expandiu com o califado e atualmente norteia o modo de vida da região

do Magrebe10 e chegou, até mesmo, a ser difundida na península Ibérica. Essa escola, assim

como a primeira, acreditava que as práticas e ritos do povo de Medina poderiam servir como

fonte  do  Direito  para  incrementá-lo  ainda  que  o  Alcorão  e  a  Sunnah  fossem  as  fontes

primordiais; 3) Shafi'i – A segunda escola mais importante depois da Hanafi, aquela forneceu

uma  contribuição  monumental  para  a  interpretação  do  Direito  Islâmico.  Fora  o  seu

pensamento qu unificou centenas de escolas espalhadas pelo domínio árabe. Pensamento este

que  flexibilizou  a  interpretação  do  Direito  e  criou  uma  filosofia  progressista  a  qual  é

respeitada até os dias atuais. A escola Shafi'i é muito popular No Egito, Síria, Iêmen, África

Oriental, Pelestina e Sudeste Asiático; e 4) Hambali – Escola essa que determinou grandes

semelhanças entre as escolas já referenciadas, embora não contenha um grande número de

seguidores.

Portanto, a partir do estudo das escolas e de como a relação de teoria e prática, no

Direito Islâmico, é fluida na maioria das vezes, deve enxergar essa relação não como uma

divisão estática mas como uma relação de interação e interferência mútua em que as duas

esferas se complementam e regulam.

8 A Sunnah é a segunda maior fonte do Islã. Ela contem todas as passagens descritas por Maomé durante sua
vida e ensina a como seguir o islamismo de “forma correta”. Assim como os judeus, seria uma especia de livro
de jurisprudência.
9 As  escolas  são  Zaidi  (é  a  escola  que  predomina  no  Iêmen)  e  Ja'fari  (de  maior  abrangência  tendo como
principais locais o Iraque e o Irã)
10 Também conhecida como a “África Branca”, é a região que fica ao norte do deserto do Saara,  na qual a
dominação árabe fora muito marcante e estabeleceu as bases da cultura.

51



“We must think of the relationship of theory and practice in Islamic Law not as clear
division of spheres but as one of interaction ans mutual interference, a relationship
in which the teory showed a great assimililating power, the power of imposing its
spiritial  ascendancy  even  when  it  could  not  control  yhe  materials  conditions”
(SCHACHT, 2012)

Pode-se  perceber  que  o  Direito  Islâmico,  em  si,  não  possui  a  conotação  de

extremista  como  é  perpassado  pelo  mundo  ocidental,  embora  diversas  correntes  de

interpretação  da  lei  islâmica  leva  à  compreensão  de  uma  doutrina  extremista.  Faz-se

necessário entender que o Direito Islâmico detêm suas particularidades e suas interpretações,

assim  como  os  juristas  do  ocidente  também  contém suas  visões  acerca  do  Direito  e  as

jurisprudências seguidas.

Ista salientar que, como todo código que regulamenta as relações interpessoais,

seja  somente  jurídico  ou  jurídico  religioso,  é  passível  de  más  interpretações  e  aplicações

arbitrárias. Por diversas vezes os tributos eram sonegados, muitos  kãdi11 foram subornados,

diversos governos impuseram atos arbitrários. Dependeria de como o governo se portava. A

história mostra que o período mais arbitrário, corrupto e maculado no direito e das tradições

islâmicas fora durante o domínio otomano.

“Islamic law did not remain immune from malpractices whitin its own sphere of
application,  such  a  bribing  of  Kãdis  and  whitness,  and  high-handed  acts  of
governments and individuals with which the kãdi was powerless to deal. The degree
to  which  this  happened  depended  on  the  character   and  the  strength  of  the
government, and the most unblemished period in this respect probably  coincided
whit the strength of the government, and the most unblemished period in this respect
probably  coincided whit the prime of the Otoman Empire”(SCHACHT, 2012)

Por  causa  das  referidas  más  práticas,  criou-se  um  estigma  sobre  o  Direito

Islâmico, muito por conta do que os europeus encontraram quando colonizaram as regiões

árabes. Sem contar que, como foram alvos de colonização, a cultura árabe fora relegada a

inferior frente a europeia. Por isso diversos países islâmicos declararam guerra ao ocidente,

tendo em vista que os ocidentais achavam a cultura árabe atrasada, muitos querem subrepujar-

la, então a forma com certos países islâmicos se utilizam para se defender dessa “agressão”, é

a jihad, embora que muitas vezes justa, é utilizada com métodos injustos.

11 Juízes escolhidos pelos califas, ou pelo governo em que atuassem, para interceder nas disputas locais. Pode-se
dizer que os kãdi faziam o mesmo trabalho de um juiz para os ocidentais e exerciam a mesma função que um
rabino exerce para os judeus

52



Insta salientar  que mesmo antes da colonização,  o Islã já convivia com outros

tipos de direito, melhor dizendo, teve de conviver com eles, haja vista sua expansão tenha

parado por volta do século VIII. Porém foi com o advento do neocolonialismo do séc. XIX,

foi  que  o  direito  muçulmano  teve  um  maior  contato  com  o  direito  ocidental,  europeu

principalmente, o que veio a introjetar noções deste no seio dos países islâmicos como, por

exemplo,  noções de Estado, território,  fronteiras e administração. A partir disso, os países

muçulmanos começaram a participar  da comunidade das nações,  ficando mais  envolvidos

com o direito internacional e suas nuances. Posteriormente, no pós descolonização, o índice

de participação dos países islâmicos aumentou consideravelmente dada a necessidade de se

integrar ao novo mundo que surgia no século XX, mesmo que este mundo se embasasse um

direito secular e não divino.

“A sombra  do  Dar  Al-Islam  continua  a  pairar  sobre  o  Estado  Muçulmano não
obstante a vontade divulgada pela maioria dos regimes políticos que queiram fazer
de seu país um Estado como os outros na comunidade dos Estados. De seguida, é
necessário  ter  em  consideração  um  outro  aspecto  que  tomou  uma  importância
considerável  nestes  últimos  anos:  o  discurso  integrista acerca  da  política
internacional,  discurso  esse  que  se  inspira,  essencialmente,  na  teoria  clássica,
utilizando,  mesmo,  uma  linguagem  afectada,  moderna  revolucionaria.”
(FONTOURA, 2006)

Percebe-se, desta forma, que o Direito Islâmico é muito mais versátil do que é se

pensa, não no que diz  respeito  ao direito interno de cada país muçulmano,  já que para a

compreensão atual do Islã, o dever é expandir a religião e o direito divino no interior da

comunidade islâmica,  mas no tocante às relações do islã com a comunidade internacional,

onde é perceptível um trabalho de aceitação e de cooperação a fim de que se possa chegar a

uma integração,  embora para algumas correntes e líderes  muçulmanos isto não é possível

pois, segundo os mesmos, a guerra santa é eterna. 

Como exemplo de países que querem ou já se inseriram de determinada forma no

contexto internacional, pode-se citar dois: a Turquia (país que pertence à Europa e à Ásia cuja

população é majoritariamente islâmica) e a Arábia Saudita. A turquia enfrenta uma situação

peculiar:  o  impedimento  de  adentrar  na  União  Europeia.  Esse  país  é  detentor  de  uma

população majoritariamente  islâmica  e  possui  a  maioria  do seu território  na  arte  asiática,

porém é  considerado europeu.  A questão  é  que  a  Turquia  tem diversos  de  seus  pedidos

indeferidos  pela  UE  pelo  fato  daquele  país  não  possuir  estabilidade  político-social  e

econômica, sem contar a maioria islâmica. Mas o interessante é analisar a disposição que a

Turquia tem de se lançar para querer entrar em uma comunidade internacional, de fazer parte

53



de um conjunto de países. Ela tem um assento na Assembleia Geral da ONU, com direito a

voto, e é signatária de diversos tratados internacionais. Bem como a Arábia Saudita, que é um

Estado que faz parte da ONU, sendo um dos membros mais antigos, e é signatária de tratados

internacionais,  especialmente  no que diz respeito ao comércio de petróleo,  e faz parte  da

Organização  dos  Países  Exportadores  de  Petróleo.  Entretanto  vale  ressaltar  os  diversos

problemas internos com liberdade,  direitos  humanos e outras questões sociais  das quais a

Arábia é repreendida por violar constantemente.

O  exemplo  de  países  como  a  Turquia  e  a  Arábia  Saudita,  embora  com seus

problemas  internos,  mostram  como  os  países  árabes  tentam  se  inserir  em  um  contexto

internacional e aderir às normas de Direito Internacional a fim de que possam fazer parte de

uma comunidade de países.

Vale  salientar  que  os  muçulmanos  também  possuem  formas  alternativas  de

resolução de conflitos. 

“These injunctions clearly depict the preference of amicable settlement of disputes
in Islam. It can be seen that the ethical principle in sulh is to forgive and to forgive is
actually  a  very  noble  thing  to  do.  Furthermore,  negotiated  settlements  are
encouraged in Islam for the purpose of fostering and preserving human relationship.
Thus,  it  is  acknowledged  that  resolving  conflicts  through  sulh  establishes  a
productive  relationship  for  the  future.  In  divorce  for  an  example,  an  amicable
settlement would generate in the parties concerned, a sense of respect for each other
even though they have separated.” (AHMAD, 2015)

Assim como os judeus, os islâmicos adotam a mediação e arbitragem. Existe a

diferença que,  para eles,  esses dois tipos de formas alternativas são mais  específicas  para

resolver conflitos privados como divórcio, casamento Assim como no tópico anterior, essas

formas alternativas serão melhores tratadas no próximo tópico. 

54



4 POSSÍVEIS FORMAS DE RESOLUÇÃO DO CONFLITO

Como foi vergastado nos dois capítulos anteriores, a questão da Palestina e de

Jerusalém  ainda  está  em  aberto,  sem  previsão  de  possível  acordo  entre  israelenses  e

palestinos. O capítulo que se segue visa buscar nas formas pacíficas conhecidas pelo Direito

Internacional, eventual possibilidade de aplicação que respeite tanto o direito islâmico como o

judeu.

O Direito  Internacional  fornece meios  pacíficos  de resolução de controvérsias.

Dentre esse meios estão a mediação, a arbitragem, cortes internacionais, dentre outras. Tais

caminhos favorecem o diálogo entre os Estados, bem como possibilita que ambos possam

apresentar suas razões e conjuntamente possam chegar a um consenso.

 

4.2 A POSSIBILIDADE DE SE REALIZAR UMA MEDIAÇÃO/ARBITRAGEM

Quando se fala em realizar uma mediação está se propondo uma autocomposição2.

Significa que os países conflitantes podem chegar a uma solução através de reuniões entre

ambos,  nas  quais  os  dois  possam  discutir  e  dialogar  acerca  das  questões  principais  em

conflito, como Jerusalém. Porém, essas reuniões seriam marcadas pela presença de um país

desinteressado no conflito,  o Brasil por exemplo,  o qual seria uma espécie de agente que

tentasse fazer com que Palestina e Israel chegassem a um consenso. Segundo a definição de

mediação trazida pelo Tribunal de Justiça do Rio de Janeiro: 

A mediação é um processo voluntário que oferece àqueles que estão vivenciando
uma situação de conflito a oportunidade e o espaço adequados para conseguir buscar
uma  solução  que  atenda  a  todos  os  envolvidos.
Na  mediação  as  partes  expor  seu  pensamento  e  terão  uma  oportunidade  de
solucionar questões importantes de um modo cooperativo e construtivo. O objetivo
da mediação é prestar assistência na obtenção de acordos, que poderá construir um
modelo de conduta para  futuras  relações,  num ambiente  colaborativo em que as
partes possam dialogar produtivamente sobre seus interesses e necessidades. 

Nesse sentido,  os próprios países poderiam, entre si,  resolver suas questões de

modo pacífico, expondo os interesses e pontos de vista de cada um para o outro de modo que

houvesse o diálogo e se chegasse a um consenso, sendo esse diálogo facilitado pelo país que

fosse o mediador.
2 Termo utilizando quando as partes  conflitantes desejam, ou manifestam algum interesse para solucionar o
litígio em questão e resolvem juntas as pendências, sem que precisem recorrer a algum órgão jurisdicional.

55



O direito judeu comporta a mediação. Para essa lei sagrada, a qual não descarta

meios seculares de resolução de conflito, é permitido que os judeus se utilizem da mediação

antes de levar a questão, ou o que foi decidido na mediação para a corte rabínica aprovar, de

modo que, sendo o resultado aprovado pela corte, obtêm-se força vinculante tanto no âmbito

secular como no âmbito religioso.

“Secular  law, however,  provides two principal  mechanisms for people to resolve
their disputes without first going to court: arbitraion and mediation.[...] A second
alternative mechanism for dipute resolutios is mediation. A mediator does not issue
a  judgment.  Instead,  a  mediator  helps  the  parties  negotiate  a  settlement.
Consequently,  a  successful  mediation  results  in  a  settlement  agreement  that  the
parties execute. This agreement becomes a contract enforceable in court Fewer rules
restritc the procedures that may be employed in mediation” (RESNICOFF, 2012)

Vale salientar que o Direito Islâmico também aceita a mediação. De acordo com o

Alcorão e a Sunnah, livros mais sagrados do Islã, trazem em seu bojo métodos que envolvem

negociação  somente  entre  as  partes  (Suhl3)  e  também a  participação  de  um terceiro  que

encaminharia  a  negociação  a  uma  resolução  arbitrada  por  ele  (Tahkim4),  porém  não  se

constitui um juiz de ofício.

“Sulh (mediation) in the form of tahkim (arbitration)  was a common method of
resolving dispute even before the advent of Islam. Disputes were settled either by
means of self-help processes such as negotiation and personal vengeance or by tribal
arbitration.  The Prophet  S.A.W rejected  the  pagan  elements  that  existed  in  pre-
Islamic arbitration, but not arbitration as a process. 
Islam advocates amicable settlement of every dispute to avoid antagonism between
parties. In many instances, the Qur’an refers to the principle of resolving disputes
through negotiated settlement.” (AHMAD, 2015)

Antes do profeta difundir a fé islâmica, os povos da Arábia detinham o costume

de, em caso de desavenças pessoais, recorrer à vingança e à justiça com as próprias mãos. No

caso das tribos de beduínos, essas desavenças eram arbitradas pela própria tribo. Porém, a

doutrina  islâmica  aboliu  tais  práticas  como  eram  feitas,  mas  não  o  ato  das  pessoas  se

reconciliarem de modo pacífico. Formas alternativas essas que são estimuladas até hoje por

inúmeros advogados islâmicos pois fazem parte do Alcorão e da Sunnah. Como preleciona a

professora dra. Maria Bhatti “Islamic law encourages disputes to be resolved outside court

through tahkim (arbitration) or sulh (mediation). The dispute resolution processes in Islam are

part of a larger Islamic legal framework, known as Islamic law or Shariah.” (BHATTI, 2019)

3 Mediação, em árabe
4 Arbitragem, em árabe

56



Pode surgir  então  o  apontamento  afirmando  que  a  mediação,  tanto  no  direito

islâmico como no direito judeu, somente é utilizada nos litígios particulares e/ou internos.

Porém, por que não se utilizar desse método alternativo e pacífico, de caráter mais interno,

para resolver questões internas?!

São mais de setenta anos de conflito por Jerusalém e pela região como um todo,

os países não querem viver eternamente sob uma luta  quase que diária.  A questão é  que

nenhum quer dar o braço a torcer mas ambos querem que chegue ao fim.

Exatamente  esse é  o  ponto que se impõe no momento:  saber  se  a  Palestina e

Israel, embora que o direito religioso de ambos comporte e até estimule, aceitariam realizar

uma mediação.  Historicamente é comprovado que os dois países nunca estabeleceram um

diálogo  prolongado,  embora  já  tivessem  estabelecido  contato,  inclusive  reconhecimento

mútuo, como já fora mencionado no último tópico do primeiro capítulo(pág. 36), mas sempre

que se sentaram para discutir certos termos ou até mesmo paz, o máximo que se obteve foi um

cessar-fogo. Do mesmo jeito com os países árabes em relação às guerras que se seguiram após

a  partilha  da  Palestina  (1948)  e  a  formação  do  Estado  de  Israel:  houve  tentativas  de

negociações, mas sem sucesso.

Acontece  que  essas  tratativas  de  acordo  foram  propostas  pela  comunidade

internacional e não pelos próprios países. Então estes iam para as reuniões pressionados a

realizar acordos de paz, de ceder nos seus interesses para poder se encaixar nos ditames da

comunidade internacional. Em suma, não houve sucesso porque não foi por vontade própria

de cada país realizar o acordo.

.Com  isso  é  necessário  que  algum  terceiro  desinteressado,  seja  Estado,

organização internacional, a ONU, e mostre para Israel e Palestina que suas religiões e seus

direitos sacros permitem e estimulam a resolução de conflitos por meios alternativos como a

mediação e proponha que sentem, por vontade própria, em uma mesa diplomática e debatam,

ponderem acerca de termos de paz, de como confluir os interesses, os direitos, e façam por

eles mesmos, de vontade própria, uma mediação.

A  Arbitragem  já  possui  um  método  diferente  da  mediação.  Deixada  após  a

mediação propositalmente, a arbitragem é modo de resolução do conflito se aproxima mais

com o meio jurisdicional, o qual será objeto do próximo tópico. A arbitragem consiste em

duas partes conflitantes que decidem que um árbitro decidirá sobre a questão.

57



“É que na arbitragem não há uma autocomposição, mas uma heterocomposição: os

envolvidos no conflito buscam a solução junto a um terceiro (um juízo arbitral). É o

terceiro  que  compõe  o  conflito,  proferindo  uma  sentença  arbitral,  decisão  cujo

conteúdo vincula os envolvidos.” (VIANA, 2014)

Segundo Resnicoff, para o Direito Judeu “Arbitration involves a hearing, which is

generally  governed  by  rules  and  procedures  to  which  the  parties  agree  at  the  outset.”

(RESNICOFF, 2012). Novamente o Direito Judeu aceitará e comportará a arbitragem, antes

de ser submetida e aprovada pela Corte Rabínica, a qual terá procedimento previsto em leis e

levará as partes a chegar em um acordo e, assim como na mediação, terá força vinculante

entre as partes que a realizaram.

Assim como o Direito Judeu, o Direito Islâmico estimula o Tahkim (a arbitragem

para o Islã) para resolver conflitos:

“Tahkim, as an alternative dispute resolution mechanism had existed long berofre

the  coming  of  Islam.  When  Islam  came,  it  recognised  tahkim,  along  side  the

istitution of al-qada (judiciary), as a means of dispute settlement, as is evidenced in

the  Qur'an,  the  Sunnah (tradition)  of  the  Prophet,  and  the  practice  of  the

Companions. Although the principles of tahkim as the early stage were general and

brief, these principles were elaborated throughout Islamic history, especially during

the time of the four great scholars of Islam” (Zahraa & Hak,2006) 

Portanto, assim como na mediação, a arbitragem, embora seja um método mais

interno,  pode e  é  uma  excelente  forma  alternativa  de  resolver  os  conflitos  entre  os  dois

Estados.  O  único  impasse  da  arbitragem  é  que  um  terceiro,  embora  sem  poderes

jurisdicionais,  é que arbitraria  uma sentença e teria  que forçar os países a cumprir  com a

solução encontrada. Por isso não poderia ser um terceiro Estado, pois afetaria a soberania dos

outros Estados ter que se submeter a uma força coativa de um igual.. A ONU, através do

Tribunal  Permanente  de  Arbitragem5,  poderia  ser  uma  árbitra  já  que  busca  a  paz  e  a

cooperação  entre  os  países  e  como  organização  internacional  detentora  de  poderes  de

repreensão e autoridade, poderia se valer destes para cumprir o que foi acertado na sentença

arbitral.

 

5 O TPA (em inglês: Permanent Court of Arbitration) é uma organização internacional que data desde 1899 com
sede em Haia, na Holanda. Criada como um dos primeiros atos da Convenção de Paz de Haia, 1899, se configura
a organização de resolução de conflitos mais antiga da história.

58



4.3 A SUBMISSÃO DAS PARTES À CORTE INTERNACIONAL DE JUSTIÇA

A Corte Internacional de Justiça é o principal órgão jurisdicional da ONU, sendo

instituído a partir da Carta das Nações Unidas. É composto por 15 membros independentes

escolhidos sem atenção à nacionalidade e que detenham uma alta consideração moral, além de

possuir um vasto conhecimento jurídico,  seja nos países onde são naturai ou de assumido

reconhecimento  internacional,  segundo  está  previsto  no  Capítulo  1,  artigo  segundo   do

Estatuto da Corte Internacional de Justiça: 

CAPÍTULO I

ORGANIZAÇÃO DA CORTE

Artigo 2

A Corte será composta de um corpo de juízes independentes, eleitos sem atenção à
sua nacionalidade, dentre pessoas que gozem de alta consideração moral e possuam
as condições exigidas em seus respectivos países para o desempenho das mais altas
funções  judiciárias  ou  que  sejam jurisconsultos  de  reconhecida  competência  em
direito internacional.

Para fazer parte, ou seja, ingressar ou peticionar nessa Corte é necessário que seja

Estado,  Sendo  assim  Tanto  Israel  como  Palestina  podem  requerer  frente  a  CIJ  (Corte

Internacional de Justiça). Insta salientar que a Corte está aberta tanto para os países que fazem

parte  das  Nações  Unidas  como  para  os  que  não  fazem  desde  que,  caso  sejam  parte,

contribuam com as custas, sendo, portanto democrática.  Isso retira qualquer argumento de

pauta  que  impeça  a  Palestina  de  ser  parte  haja  vista  a  mesma  possui  um  assento  na

Assembleia Geral da ONU, mesmo não possuindo um reconhecimento por todos.

Artigo 35

1. A Corte estará aberta aos Estados que são partes do presente Estatuto.

2.  As  condições  pelas  quais  a  Corte  estará  aberta  a  outros  Estados  serão
determinadas pelo Conselho de Segurança, ressalvadas as disposições especiais dos
tratados vigentes; em nenhum caso, porém, tais condições colocarão as partes em
posição de desigualdade perante a Corte.

3. Quando um Estado que não é membro das Nações Unidas for parte numa questão,
a Corte fixará  a  importância  com que ele  deverá  contribuir  para  as  despesas  da

59



Corte. Esta disposição não será aplicada se tal Estado já contribuir para as referidas
despesas.

A corte é competente para tratar de toda e qualquer questão que as partes lhe

submetam,  especialmente  referentes  ao  Estatuto  das  Nações  Unidas  e  a  qualquer  ponto

referente  ao  Direito  Internacional  (tratados  e  convenções).  Insta  salientar  que  os  Estados

possuem a  faculdade  de  declarar  que  reconhecem como  obrigatória,  em relação  a  outro

Estado que também reconhece da mesma forma, a jurisdição da Corte em toda e qualquer

controvérsia estabelecida no Estatuto.

Artigo 36

1. A competência da Corte abrange todas as questões que as partes lhe submetam,
bem como todos os assuntos especialmente previstos na Carta das Nações Unidas ou
em tratados e convenções em vigor.

2. Os Estados, partes do presente Estatuto, poderão, em qualquer momento, declarar
que reconhecem como obrigatória, ipso facto e sem acordos especiais, em relação a
qualquer outro Estado que aceite a mesma obrigação, a jurisdição da Corte em todas
as controvérsias de ordem jurídica que tenham por objeto:

a)  a  interpretação  de  um  tratado;
b)  qualquer  ponto  de  direito  internacional;
c)  a  existência  de  qualquer  fato  que,  se  verificado,  constituiria  violação  de  um
compromisso  internacional;
d) a  natureza ou extensão da reparação devida pela ruptura de um compromisso
internacional.

No tocante ao objeto deste trabalho, é possível afirmar que poderia ser levado à

Corte por três dos motivos elencados.  Se considerar o Plano de Partilha da Palestina,  e o

status jurídico de Jerusalém, um “tratado” ou algum compromisso internacional, poder-se-ia

alegar que as guerras árabe-israelenses e suas consequências atuais fizeram com que aquele

compromisso firmado em 1948 não fosse cumprido se encaixando, desta forma, na letra C).

Como consequência, os palestinos poderiam impetrar frente a corte a grande perca territorial e

humana  que  obtiveram pelo  não cumprimento  do  Pacto,  se  enquadrando,  assim,  na  letra

D),porém seria um argumento que poderia ser rechaçado se levar em consideração que os

palestinos  não  aceitaram  o  plano  inicial  e  começaram  os  conflitos.  Todavia,  o  mais

recomendável seria que Israel e Palestina impetrassem na Corte suas razões, baseadas nas

suas pretensões e apoiadas pelos direitos religiosos já tão vergastados ao longo do trabalho,

fundadas no ponto B), referente a qualquer ponto de Direito Internacional, haja vista que a

questão  de  Jerusalém e  da  Palestina  como  um todo  reflete  uma  miscelânea  de  situações

60



jurídicas internacionais, um emaranhado de questões tanto políticas, jurídicas e religiosas que

não é possível definir em um único ponto na qual a questão se encaixe.

A interpelação perante a CIJ se dará mediante a entrega das razões ao escrivão, o

qual notificará os estados interessados e o Secretário-Geral das Nações unidas e a própria

ONU. Assim como em um processo interno, o tribunal poderá enviar peritos para analisar o

caso in loco, fazer oitivas das partes, produzir provas além de um grande debate que ocorre

durante as audiências. Assim prevê o Estatuto:

Artigo 40

1. As questões serão submetidas à Corte, conforme o caso, por notificação do acordo
especial ou por uma petição escrita dirigida ao Escrivão. Em qualquer dos casos, o
objeto da controvérsia e as partes deverão ser indicados.

2. O Escrivão comunicará imediatamente a petição a todos os interessados.

3. Notificará também os membros das Nações Unidas por intermédio do secretário-
geral e quaisquer outros Estados com direito a comparecer perante a Corte.

Artigo 50

A Corte poderá, em qualquer momento, confiar a qualquer indivíduo, companhia,
repartição, comissão ou outra organização, à sua escolha, a tarefa de proceder a um
inquérito ou a uma perícia.

Finda a parte dos debates, os juízes deliberarão e vão produzir uma sentença. Ela

deve ser fundamentada e é deliberada secretamente, o que difere dos tribunais nacionais. A

sentença  então  é  lida  publicamente  e  somente  é  obrigatória  para  os  Estados  parte  que,

mutuamente, aceitarem e se submeterem à jurisdição da Conte Internacional de Justiça. Vale

salientar também que a decisão é definitiva e inapelável.

Artigo 54

1. Quando os agentes consultores e advogados tiverem concluído, sob a fiscalização
da Corte, a apresentação de sua causa, o Presidente declarará encerrados os debates.

2. A Corte retirar-se-á para deliberar.

3. As deliberações da Corte serão tomadas privadamente e permanecerão secretas.

Artigo 58

A sentença será assinada pelo Presidente e pelo Escrivão. Deverá ser lida em sessão
pública, depois de notificados, devidamente, os agentes.

61



Artigo 59

A decisão da Corte só será obrigatória para as partes litigantes e a respeito do caso
em questão.

Artigo 60

A Sentença é definitiva e inapelável. Em caso de controvérsia quanto ao sentido e ao
alcance da sentença, caberá à Corte interpretá-la a pedido de qualquer das partes.

Observado como se dá o procedimento da Corte, haja vista a possibilidade dos

Estados se submeterem a sua jurisdição, bem como a obrigação de obedecer a uma sentença

proferida por um tribunal internacional, faz com que a submissão da questão de Jerusalém e

seu entorno à Corte Internacional de Justiça se torne o caminho mais juridicamente possível

para resolver esse conflito que perdura durante décadas. 

62



5 CONSIDERAÇÕES FINAIS

Não é fácil estabelecer um pressuposto de neutralidade para tratar cientificamente

o tema da paz entre Israel e Palestina, e tampouco buscar, a partir daí uma possível solução

para Jerusalém

A  História  mostra  que  a  Palestina  por  poucas  vezes  gozou  de  um  tempo

prolongado de paz, pois sempre houve situações que a retiravam do status quo de quietude.

Foi visto que muitos povos, desde a Antiguidade, tinham o interesse na região e que com isso,

sempre foi alvo de disputas e conquistas. 

A disputa entre judeus e islâmicos  por aquele pequeno pedaço de terra tomou

forma a partir do século XX, inflamada por interesses político-ideológicos e pela religião, a

disputa territorial se tornou uma guerra após o Plano de Partilha da Palestina (Resolução 181

da ONU). Este compromisso assumido pelas Nações Unidas se provou ineficaz: somente o

Estado de Israel foi formado, o status jurídico atribuído à Jerusalém de cidade internacional já

não pode ser mais observado, sem contar que até os dias atuais não há paz na região.

Foi a partir desse impasse histórico que o presente trabalho se lançou pela busca

de formas que pudessem solucionar ou, pelo menos, direcionar para uma possível resolução. 

Partindo do pressuposto  de  que,  embora  tenha  sido  realizada  e  aprovada  com

esmero,  a  Resolução  181  da  ONU  tenha  proposto  uma  solução  para  o  conflito,

exclusivamente  internacional,  a  pesquisa  então  buscou  através  do  estudo  comparado  do

direito judeu e do direito islâmico. O estudo se concentrou na forma como foram criados, de

como funcionava a proteção de direitos dentro do viés religioso, bem como se buscou a forma

como  cada  direito  tratava  o  não  integrante  da  religião  e,  por  fim,  formas  pacíficas  de

resolução de conflitos sendo observada a abertura que cada direito possuía para abarcar os

meios  de  solução  de  controvérsias  internacionais  e  a  partir  dessa  abertura  a  possível

aplicações dos meios pacíficos para solucionar a questão de Jerusalém

Embora o estudo comparado tenha revelado diversas nuances que tornam cada

direito  único,  com  semelhanças  e  diferenças  entre  eles.  Tanto  o  Direito  Judeu  como  o

Islâmico possuem uma base religiosa muito forte, tendo sido emanados de Deus para que

determinados homens pudessem pôr as normas em um papel e propaga-las, difundindo assim,

a fé e suas regras. Insta salientar, algo bem interessante,  que ambos os direitos possuem um

livro que contem as normas escritas (a Torah para os Judeus e o Alcorão para os Islâmicos) e

63



outro livro com instruções que funcionam como uma espécie jurisprudência para que cada

povo possa cumprir e seguir da melhor maneira possível as regras do direito e da fé judaica e

islâmica (o Talmulde e a Sunnah, respectivamente)

Por outro lado, os direitos religiosos estudados se diferem bastante. Por exemplo,

a interpretação da lei judaica é uma só, variando um pouco conforme a região, os costumes

locais e à rigidez com que é praticada, sendo perpassada pelos rabinos desde a Diáspora, em

70 d.C. Já a islâmica é fundada em seis escolas principais, quatro são de corrente sunita, a

qual  é  predominante  no  Islã  atualmente,  em  que  cada  uma  é  responsável  por  fornecer

diferentes interpretações sobre a mesma lei. Existem outras duas escolas, mas estas são de

corrente xiita,  ou seja, de interpretação mais radical,  não se configurando o entendimento

predominante  no  Islã  atual.  E  as  interpretações  alteram  o  modo  de  como  cada  corrente

propaga  a  fé  e  o  direito,  o  que  reflete  na  maneira  como  vai  se  relacionar  interna  e

externamente. 

Essas diferenças tornam o diálogo bastante complexo e por esta razão escolheu-se

concentrar o foco nas formas de solução do conflito haja vista que tais meios podem conciliar

os dois direitos.

O resultado mais interessante foi que os dois direitos estudados comportam e até

estimulam formas de resolução de conflitos a partir de meios alternativos como mediação e

arbitragem.  Por  mais  que  sejam  utilizados  nas  questões  de  âmbito  mais  privadas  como

casamento ou divórcio, constituem formas alternativas e pacíficas de resolução, que podem e

seriam de grande valor como via de possibilidade de ser aplicáveis a um conflito internacional

entre Israel e Palestina, o que pode fazer com que cada um ponha sobre a mesa suas questões,

concordarem, discordarem mas que juntos possam chegar a um termo comum.

Partindo para o outro objetivo proposto no presente trabalho, buscou-se, a partir

da  confluência  dos  direitos  estudados,  formas  jurídicas  ou  alternativas,  judiciais  ou

extrajudiciais de se resolver a questão de Jerusalém e do conflito pela região. 

Foram observadas três formas de possível aplicação para o problema. A primeira

foi  a  pactuação de um tratado sob a  ótica internacional  mas  com juristas  de cada direito

opinando e propondo termos do tratado. É uma boa solução que os Estados pactuem sobre

como  possam  compartilhar  Jerusalém,  de  modo  a  respeitar  suas  crenças,  seus  direitos

religiosos, bem como pactuar sobre comércio, migrações, e que assim possa gerar a paz.

64



Porém, a partir do estudo sobre o tema, entende que as formas encontradas de se

resolver a questão são as formas alternativas como mediação e arbitragem e a submissão da

questão à Corte Internacional de Justiça. 

Pelo que se foi obtido do estudo dos Direitos, tanto a mediação como a arbitragem

são aceitas  e  estimuladas  por  ambos  os  direitos.  As formas  alternativas  são propostas  de

autocomposição,  onde  as  partes  litigantes  se  propõem a  ficar  frente  a  frente  e  dialogar,

apresentar seus termos, suas considerações e ambos vão tentando chegar a um termo comum,

sem pressões externas, sem interesses de fora. A arbitragem contaria com um árbitro que iria

propor um acordo que, caso as partes acordassem, teria força vinculante, como já foi visto

detalhadamente no capítulo anterior. Na mediação poderia sim um terceiro Estado, desde que

desinteressado e imparcial, ser o mediador (o Brasil por exemplo). Já na arbitragem, somente

a ONU, pelo fato de ser uma organização internacional a qual os países respeitam e seguem as

recomendações  e regras,  através  do Tribunal  Permanente de Arbitragem,  poderia  ser uma

árbitra que conduziria a questão e faria com que os Estados cumprissem a sentença arbitral.

E  por  fim,  mas  não  menos  importante,  pelo  contrário,  seria  a  submissão  dos

Estados à jurisdição da Corte Internacional de Justiça. Sendo vinculada à ONU, esta corte não

deve, ou, pelo menos, não deveria seguir ideologias ou favorecer determinados Estados, se

constitui  um órgão  jurisdicional  “imparcial”.  Poderia  ser  a  ultima  ratio da  resolução  do

problema ou ser a primeira via jurisdicional para se chegar a um fim. Particularmente,  na

visão deste autor, buscar a jurisdição da CIJ seria a melhor opção se observado o histórico

conflituoso dos dois Estados. Tendo em vista que já houve diversas tratativas sem sucesso e

que, em sua maioria, as pretensões de cada país são irredutíveis, a melhor forma de tentar

solucionar  seria  cada  um  entregar  suas  razões  e  pretensões,  baseadas  em  seus  direitos

religiosos, a uma corte internacional, para que seja realizado todo um processo de apuração,

inquirição  e  toda  a  produção  de  prova,  com vistas  de  receber  uma  sentença  que  dê  por

encerrada essa situação de instabilidade política e jurídica.,  que se encontra Jerusalém e a

região.

65



REFERÊNCIAS

AHMAD, Sa’odah Binti. Sulh: An Alternative Dispute Resolution And Amicable Settlement 
Of Family Dispute. Journal of Muslim Affairs. Vol 1, No 1, 2015 

ARRUDA, José Jobson A. História Antiga e Medieval. São Paulo: Ática, 1977.

______. História Moderna e Contemporânea. São Paulo: Ática, 1991. 

BHATTI, Maria. What is Islamic dispute resolution and why is it controversial in Australia?. 
The Conversation, February 6, 2019. Disponível em: < https://theconversation.com/what-is-
islamic-dispute-resolution-and-why-is-it-controversial-in-australia-110497 > Acesso em: 13 
de agosto de 2019

BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História, Sociedade e Cidadania. 1 ed. São Paulo: FTD, 2018. 
1 v.

______. História, Sociedade e Cidadania. São Paulo: FTD, 2015. 4 v.

BRASIL. Tribunal de Justiça do Rio de Janeiro. O que é Mediação?. Disponível em: 
<http://www.tjrj.jus.br/web/guest/institucional/mediacao/estrutura-administrativa/o-que-e-
mediacao > Acesso em: 18 de agosto de 2019.

EBAN, Abba. A História do Povo de Israel. 4 ed. Rio de Janeiro: BLOCH EDITORES S.A, 
1982.

FONTOURA, Luís. Teoria Islâmica das Relações Internacionais (RI). Revista de Direito 
Constitucional e Internacional, Lisboa, RDCI 54/337, jan.-mar.2006.

GRAU, Eros Roberto. Teologia Política. Belo Horizonte:, 2006. p. 96, 107, 122.

LOPES, José Alberto Azeredo. Textos Históricos do Direito e das Relações Internacionais. 
Coleção: Gabinete de Estudos Internacionais. Porto: UNIVERSIDADE CATÓLICA 
PORTUGUESA, 20 de junho de 1999.

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Estatuto da Corte Internacional de Justiça. 1945.

RESNICOFF, Steven H. Understanding Jewish Law. Chicago: LexisNexis, 2011. p. 3, 4-5, 
82, 120, 207.

REZEK, José Francisco. Direito internacional público: curso elementar. 15. ed. rev. e atual. 
– São Paulo: Saraiva, 2014.

SAULNIER, Christiane. A Palestina no tempo de Jesus/ Christiane Saulnier e Bernard 
Rolland; [tradução José Raimundo Vidigal; revisão de José Joaquim Sobral]. 6 ed. 2002 - São
Paulo: Paulus, 1983. (Cadernos Bíblicos; 27).

66

http://www.tjrj.jus.br/web/guest/institucional/mediacao/estrutura-administrativa/o-que-e-mediacao
http://www.tjrj.jus.br/web/guest/institucional/mediacao/estrutura-administrativa/o-que-e-mediacao


SCHACHT, Joseph. An Introduction to Islamic Law. New York: Clarendon Press, 1982. p.
33, 76, 80, 84, 130, 200.

TEBBE, Nelson. Religious Freedom in an Egalitarian Age. Cambridge, Massachusetts: 
Harvard University Press, 2017. 

VIANA, Salomão. Mediação, conciliação e arbitragem. Qual a diferença entre elas?. 
Jusbrasil, 2014. Disponível em: < 
https://salomaoviana.jusbrasil.com.br/artigos/159810633/mediacao-conciliação-e-arbitragem-
qual-a-diferença-entre-elas > Acesso em: 13 de agosto de 2019.

VICENTE, Dário Moura. Direito Comparado. 2ª ed., rev. e actual. -Vol. I.: Introdução, 
sistemas jurídicos em geral. Coimbra: PAPELMUNDE, SMG, LTDA, setembro 2012.

ZAHRAA, Mahdi, and NORA A. Hak. “Taḥkīm (Arbitration) in Islamic Law within the 
Context of Family Disputes.” Arab Law Quarterly, vol. 20, no. 1, 2006, pp. 2–42. JSTOR. 
Disponível em:  < www.jstor.org/stable/27650536 > Acesso em: 14 de agosto de 2019.

67




