UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE
PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA
UFPB — UFPE — UFRN

JANDUI EVANGELISTA DE OLIVEIRA

A RELACAO ENTRE MUSICA E FELICIDADE EM
SANTO AGOSTINHO

Jodo Pessoa
2019



JANDUI EVANGELISTA DE OLIVEIRA

A RELACAO ENTRE MUSICA E FELICIDADE EM
SANTO AGOSTINHO

Tese apresentada como requisito parcial a
obtencdo do titulo de Doutor em Filosofia pelo
Programa Integrado de Doutorado em
Filosofia - UFPB/UFPE/UFRN.

Linha de pesquisa: Metafisica

Orientador: Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa.

Jodo Pessoa
2019



Cat al ogacdo na publicacéo
Secdo de Catal ogacdo e C assificacéo

MA8r diveira, Jandui Evangelista de.

A RELACAO ENTRE MJSI CA E FELI Cl DADE EM SANTO AGOSTI NHO
/ Jandui Evangelista de Aiveira. - Jodo Pessoa, 2019.

171 f.

Orientagdo: Marcos Roberto Nunes Costa.
Tese (Doutorado) - UFPB/ CCHLA.

1. Misica. 2. Felicidade. 3. Santo Agosti nho.
Marcos Roberto Nunes. 11. Titulo.

UFPB/ CCHLA

|. Costa,




JANDU{ EVANGELISTA DE OLIVEIRA

A RELACAO ENTRE MUSICA E FELICIDADE
EM SANTO AGOSTINHO

Tese de Doutorado aprovada como requisito
parcial para obtencéo do titulo de Doutor em
Filosofia, pelo Programa Integrado de
Doutorado em Filosofia da UFPB-UFPE-
UFRN.

Area de pesquisa: Metafisica

Aprovada em: 18 /03 /2019.

i BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

e ~\ 7 —— T g
_ 7 _,,_«Z; o .“% c y P T N
Prof. Dr. Anderson D’Arc Ferreira (1° Examinador)
Universidade Federal da Patraiba

D Strmong 7?7&?’51%[0 9?{)74@/@
Profa. Dra. Maria Simone Marinho Nogueira (2° Examinador)
Universidade Estadual da Paraiba

Prof. Dr. Ricardo Evangelista Branddo (3° Examinador)
Instituto Federal de Educagdo de Peernambuco

Prof. Dr. Antdnio Pereira Junior (4° Examinador)
Universidade Estadual do Rio Grande do Norte



DEDICATORIA

A todos aqueles que, independentemente de serem ou ndo portadores
da ciéncia musical, trabalnham incansavelmente para o

engrandecimento desta arte.



AGRADECIMENTO

Ao Programa Integrado de Doutorado em Filosofia UFPB — UFPE — UFRN;
Corpo Docente; Reitoria e Administracdo, que me oportunizaram, para o aperfeicoamento
profissional nesse elevado horizonte do saber, contagiado pela estimada confianga no mérito e
ética aqui presente.

Ao Governo do Estado da Paraiba que, por meio da Secretaria de Estado da
Educacdo, me liberou das atividades docentes nestes Ultimos trés anos, para que eu pudesse

me dedicar exclusivamente a esta pesquisa filosofica.

Ao meu orientador Prof. Dr. Marcos Roberto Nunes Costa pelas correces;

incentivo e pelos sabios ensinamentos.

A minha familia, sobretudo, meus pais, Jodo Evangelista Neto e Raimunda
América da Conceicdo, que com amor me trouxeram ao mundo e me educaram para a vida.
Também ndo podia deixar de dedicar a minha esposa Nadiely Teixeira Freire de Oliveira pelo

incentivo e apoio incondicional, para que eu pudesse realizar esse tdo almejado sonho.

E a todos que, direta ou indiretamente, fizeram parte da minha formacéo.
Muito Obrigado!



RESUMO

O emprego da musica na busca da felicidade néo é privilégio de nossa época, onde estdo em
moda as chamadas musicoterapias com vista ao bem-estar do homem frente ao mal-estar da complexa
sociedade pds-moderna. Ao contrario do que se possa supor, essas duas tematicas estdo presentes nas
investigaces filosoficas desde o nascimento da filosofia. Nesse sentido, em Atenas, encontram-se as
primeiras apologias da felicidade, dissociada do mundo sensivel e inteiramente relacionada a boa vida
da alma. Igualmente, enquanto componente curricular da educacao grega, a masica exercia um papel
de grande relevancia, pois suas conexfes com outros campos do saber ultrapassam o sentido comum
do que se costuma entender por musica, isto €, como um fenémeno audivel, que pode ser percebido
sensorialmente. Contudo, apesar de estarem presentes nas investigacfes filoséficas, a masica e a
felicidade sempre foram tratadas isoladamente, independentes e praticamente sem nenhuma
vinculagdo. Em vista disso, decorre o erro de se compreender a masica apenas como um produto
destinado ao lazer, o que implica na compreensdo de uma felicidade desconectada da interioridade
humana. Esse tipo de abordagem da musica e da felicidade como coisas desconexas, se estendeu
também pela ldade Média com algumas variacoes, conforme discutiremos a seguir, quando tratarmos
do pensamento de Santo Agostinho. Para tanto, apresentaremos as principais raizes filoséficas do
pensamento greco-romano, que inspirou Agostinho e ao mesmo tempo, exporemos suas
particularidades no tocante a estas questfes. Assim, ao lermos aquilo que o Bispo de Hipona abordou
no conjunto geral de sua obra sobre a musica e a felicidade, é digno notar que ele procurou que seria
evitar admitir aquilo que, para ele, foi um grande equivoco das investigagdes anteriores, o de defender
que a verdadeira felicidade dependeria exclusivamente do esfor¢co pessoal de cada um, a medida que
para ser feliz bastava tdo somente viver em conformidade com a raz&o. E por outro lado, evitou limitar
o valor da musica somente a ciéncia da boa modulagdo e por isso procurou moderar o prazer sensivel
em funcdo dos prazeres espirituais. Com isso, a musica € elevada a categoria de uma fruicéo
transcendente e suprassensivel, ponto de encontro do humano com o divino, fonte da verdadeira
felicidade. Portanto, nota-se a existéncia da convergéncia entre a musica e a felicidade, uma vez que,
se a verdadeira felicidade esta ao alcance do Sumo Bem, que em Gltima instancia é Deus, a verdadeira
musica € aquela que favorece a ascensdo ao Sumo Bem. Logo, a musica estabelece uma harmoniosa
ponte entre a beleza sensivel e a Beleza Suprema e Criadora, fonte da auténtica felicidade. Porém, a
investigacdo da influéncia da mdsica sobre a felicidade ndo é fécil, pois tem-se intensificado em
nossos dias a oferta desmedida e uma procura desenfreada por felicidade, assim como, a producao e
consumo da musica entendida apenas como um elemento voltado para as paixdes humanas. Por essa
razdo, defendemos que o habito de ouvir uma boa musica contribui efetivamente, para a conquista da
felicidade, sobretudo, porque a musica que habitualmente ouvimos, tende a representar tragos
importantes da nossa personalidade, ideias e principios morais. Com isso, esperamos desenvolver a
sensibilidade do nosso leitor, & fim de criar nele o hébito de ouvir mdsica com mais cuidado.
Primeiramente, porgue a musica ndo é um simples aglomerado de sons; ela tem um ritmo e, a0 mesmo
tempo, coesdo e harmonia; possui uma estrutura e uma profundidade prépria, que pode ser posta a
servico da felicidade humana. Para tanto, se faz necessario mostrar, de fato, o que é a felicidade e a
masica para Santo Agostinho e depois trabalhar os aspectos, que nos permite mostrar a relagdo
existente entre elas.

Palavras-chaves: Felicidade. Musica. Agostinho.



ABSTRACT

The employment of music in the pursuit of happiness is not the privilege of our time, in which
the so-called music therapies are fashioned for the well-being of man in the face of the malaise of the
complex postmodern society; contrary to what can be supposed, these two themes are present in the
philosophical investigations from the birth of philosophy. In this way, in Athens are found the first
apologies of the happiness dissociated from the sensible world and entirely related to the good life of
the soul. At the same way, as a curricular component of Greek education, music played a major role,
since its connections with other fields of knowledge far exceeded the common sense of what is usually
understood by music, that is, as an audible phenomenon that can be perceived sensory. Nevertheless,
despite being present in philosophical investigations since the origin of philosophy, music and
happiness have always been treated in isolation, independently and practically without any connection.
In view of this, there is the error of understanding music only as a product destined for the leisure,
which implies the understanding of happiness disconnected from human interiority. This kind of
approach to music and happiness as disjointed things has also spread through the Middle Ages, with
some variations, as we will discuss below when discussing St. Augustine's thought. Therefore, we will
present the main philosophical roots of the Greco-Roman thought that inspired Augustine and at the
same time, expose their peculiarities regarding these issues. Thus, when we read what the Bishop of
Hippo addressed in the general set of his work on music and happiness, it is worthy to note that he
sought to avoid admitting what was, for him, a great misconception of the previous investigations that
would be to defend that true happiness would depend exclusively on the personal effort of each, to the
extent that to be happy it was enough to live only in conformity with reason. And on the other hand,
Augustine avoided to limit the value of music only to the science of good modulation and therefore
sought to moderate sensory pleasure in the light of spiritual pleasures. Thus, the music is elevated to a
transcendent, supersensible enjoyment of human encounter point with the divine source of true
happiness. Therefore, there is a convergence between music and happiness; since, if true happiness is
in the reach of the Supreme Good, which is ultimately God, true music is that which favors the
ascension to the Highest Good. Soon, the music sets a harmonious bridge between the sensitive beauty
and the Supreme Beauty and Creator, the source of authentic happiness. However, the investigation of
the influence of music on happiness is not easy, because, in our days, has intensified the unlimited
supply and an unbridled search for happiness has intensified, as well as the production and
consumption of music understood only as an element aimed at the human passions. For this reason, we
argue that the habit of listening to good music contributes effectively to the achievement of happiness.
Especially because the music we hear usually tends to represent important features of our personality,
ideas and moral principles. With this, we hope to develop the sensitivity of our reader to create in him
the habit of listening to music more carefully. First, because music is not a mere cluster of sounds; it
has a rhythm and, at the same time, it has cohesion and harmony; it has a structure and depth of its
own that can be put at the service of human happiness. In order to do so, it will be necessary to show,
in fact, what happiness and music are for St. Augustine and then to work on the aspects that allow us
to show the relationship between them.

Keywords: Happiness. Music. Augustine.



1

2.1
2.2

3.1
3.2

4.1
4.2

5.1
5.2
5.3
5.4

6.1
6.2
6.3
6.3.1
6.3.2
6.4

7.1
7.2
7.3

SUMARIO

LN LERI0] 5161070 I 09
MUSICA E FELICIDADE NA FILOSOFIA DE PLATAO ...ooooeeeeeeeeeceeeereeea, 14
A EUDAIMONIA PLATONICA ..o oo et ee et e e esaees e e enaeen e 15
A MUSICA NA PERSPECTIVA PLATONICA .....coooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 19
A FELICIDADE NA FILOSOFIA GRECO-ROMANA ..o eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeennn 30
A FELICIDADE SEGUNDO CICERO ... oo 30
A VIDA FELIZ SEGUNDO SENECA ..o oot et eeee e e eeee e eeeseeesereeesneeenans 35
FELICIDADE E BELEZA NO NEOPLATONISMO PLOTINIANO ....ccccveveur.... 46
A FELICIDADE EM PLOTINO....oiiooieeeeeee oot eeee e eeee e eeeees e e s e eesaresenaeenane 46
DO BELO SENSIVEL AO BELO INTELIGIVEL ...c.voovoeeeeeeeoeeeeeeeeeee e, 55
A VIDA BEATA SEGUNDO SANTO AGOSTINHO ..o 62
CONSIDERAGOES INICIAIS ...t st 62
A VIDA BEATA NAS OBRAS DA JUVENTUDE .....oooveveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e 62
A VIDA BEATA NAS OBRAS DA MATURIDADE ......oceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 87
CONSIDERAGCOES FINAIS AO CAPITULO......oviveiceeeceeeeeeeee s 96
A MUSICA NO PENSAMENTO DE SANTO AGOSTINHO ..o, 99
CONSIDERAGOES INICIAIS ...ttt 99
A MUSICA NO DIALOGO SOBRE A ORDEM ......oovoeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 99
A MUSICA NO DIALOGO SOBRE A MUSICA ..o 104
A musica enquanto arte liberal ... 104
Deus, fonte e lugar dos NUMEF0S ELEINO0S ..........ccveiiiiieeieiie e 116
CONSIDERAGCOES FINAIS AO CAPITULO........ccoiiieieeeeeeeeeeeeeeeeree e, 135
A RELACAO ENTRE MUSICA E FELICIDADE SEGUNDO
SANTO AGOSTINHO ..o e ee e er e 137
CONSIDERAGOES INICIAIS ..ottt st 137
A RELACAO ENTRE MUSICA E FELICIDADE .........coovvveieeeeseesersenenserenes 140
CONSIDERAGOES FINAIS AO CAPITULO........cooveiieieeeieeeeeeeeeeeeese e, 160
CONSIDERAGOES FINAIS......ooveeeeeveeeeeeeee e eeesess s ses s senenean 163

REFERENCIAS ..o e e et ee e et et e et e e e e e e e s e e s e e e e eerae e 168



1 INTRODUCAO

E indiscutivel que nunca se ouviu musica com tanta frequéncia e com tanta
intensidade como em nossa época: desde 0s comerciais midiaticos até nas ceriménias de posse
de chefe de estado, sua presenca é garantida. Ao mesmo tempo, tem se tornado comum o
emprego da musica com vista ao bem-estar do homem, frente ao mal-estar da complexa
sociedade p6s-moderna.

Em vista disso, resgatamos com o presente texto, a discussdo em torno da musica e da
felicidade no &mbito da filosofia por acreditarmos que tal reflexdo sera sempre importante,
porque através dela aprimoramos nossa condigdo de mundo. Ao mesmo tempo, acreditamos
estar atendendo ao apelo da propria vida ndo somente com o intelecto, mas com todo 0 nosso
ser porque apesar de ela ser uma ciéncia, sua plena compreensdo requer a ultrapassagem de
nossa capacidade cognitiva.

No que tange a felicidade, comecamos dizendo que:

Se 0 homem ¢ infeliz, insatisfeito e escravizado a pré-conceitos, velhas
crencas e ideias, opinides alheias, carente de si mesmo e dos outros, sem
acesso ao seu interior, chave da liberdade auténtica, ele é incapaz de
viabilizar uma sociedade justa e feliz (TELES, 2008, p. 57).

Entdo, considerando que para uma sociedade justa e feliz é preciso vinculo com a vida
interior é porque a musica ndo pode faltar, quando se esta aspirando ao que ha de mais nobre e
legitimo para o ser humano, isto €, a felicidade. Exatamente, porque a retomada dessa questdo
nédo tem outra causa, sendo, a necessidade do homem de compreender a si mesmo, bem como,
viabilizar novas interpretacdes que sempre serdo, a cada tentativa, uma interpretacdo buscada
no desejo por uma existéncia mais perfeita, em mais um esforco de compreender o préprio
sentido do existir hoje.

De outra parte, entrar no universo da mdusica significa ampliar ndo s6 o horizonte
cognitivo do ser humano, mas, principalmente, a sensibilidade e a capacidade perceptiva em

relacdo ao fenémeno artistico, ao ser humano e seu modo de ser.

O que é bem verdade, é que a musica, por sua violéncia sensivel cativa
totalmente o homem e, como eu o disse, esvazia sua consciéncia de seu
contetdo habitual, imagens, ideias, etc. e a conduz desse modo a um estado
que é preciso chamar de Siléncio, ainda que esteja preenchido da imediata e
vibrante presenca da mdsica, e de outra Presenca, mais ainda real do que
mais secreta (DAVENSON apud AMATO, 2015, p.218-9).

Portanto, é preciso sondar e perceber o que a musica pode fazer pela felicidade, qual

uso legitimo a lhe atribuir e, sobretudo, estabelecer seu lugar numa ordem superior,



10

precisamente, porque ela participa da dignidade da criatura que se eleva para Deus. Assim, 0
unico problema é realmente saber como a musica pode se integrar & nossa vida espiritual e
representar um papel na ascensdo da alma em direcdo a perfeicdo interior (Cf. DAVENSON
apud AMATO, 2015, p. 225).

Antes de qualquer coisa:

Creio que a musica persiste em todas as culturas e encontra um papel em
varios sistemas educacionais ndo por causa de seus servi¢os ou de outras
atividades, mas porque é uma forma simbdlica. A musica é uma forma de
discurso téo antiga quanto a raga humana, um meio no qual as ideias acerca
de nds mesmos e dos outros sdo articuladas em formas sonoras
(SWANWICK, 2003, p.18).

Por isso tudo, a musica ndo é somente a combinacdo de sons. Mas uma extensdo do
modo pelo qual o homem compreende a si mesmo, 0s outros e 0 mundo, e ainda, uma forma
de se projetar no tempo, pois, a experiéncia musical, direta ou indiretamente, tem o poder de
afetar a vida e 0 meio em que o homem habita. Afinal, ouvir musica é bom, é divertido e pode
trazer muitos beneficios para nossa vida.

Todavia, apesar da importancia dessas tematicas, vivemos em nossa época a

banaliza¢do da musica e também da felicidade. No dominio da musica podemos dizer que:

De fato, a paisagem sonora moderna tem estimulado o desejo por ruido.
Com o aumento dos niveis sonoros nos ambientes de trabalho e nas ruas,
também foram procurados niveis mais altos de sons, tanto nas misicas como
nas atividades recreativas (SCHAFER, 2009, p. 16).

A partir dai, podemos concluir que a musica pode estar se resumindo num simples
produto do entretenimento que, ao invés de contribuir para a perfeicdo do homem, termina por

desconecta-lo de si mesmo e da realidade. Por isso,

Precisamos aprender a ouvir. Parece que esquecemos esse habito.
Precisamos sensibilizar o ouvido para 0 mundo miraculoso dos sons a sua
volta. Depois que tivermos desenvolvido alguma perspicécia critica,
poderemos caminhar em dire¢do a projetos maiores, que tenham implicacGes
sociais (SCHAFER, 2009, p. 17).

Em contrapartida, a banalizagdo da tematica da felicidade tem resultado numa
compreensdo ordinaria sobre a vida feliz, que se apresenta naturalmente, numa sociedade
como a nossa voltada para o consumo, inteiramente circunscrita no poder de consumo das
pessoas. O que implica dizer que a felicidade é coisa para poucos, principalmente porque
nesses moldes, o que existe, de fato, € um conceito de felicidade em forma de ideologia que
alarga, sobretudo, os interesses de um modelo sociedade, que sobrepde a economia ao ser

humano. Por outro lado, entender a musica apenas como produto do entretenimento significa,



11

necessariamente, subtrair consideravelmente o seu valor, porque comumente implica na
desvalorizacéo do talento e na aceitacdo automatica do que é trivial.

Em virtude dos fatos mencionados, torna-se de suma importancia retomar a discusséo
em torno da masica e da felicidade. Nesse intuito, nosso trabalho objetiva um despertar para a
experiéncia musical de forma mais qualificada, que ndo limita o valor da mdsica ao prazer
sensivel que ela pode provocar.

Em funcdo disso, “A intengao € mostrar a relevancia de nos conscientizar a respeito do
processo de escuta, encarando-o de varios pontos de vista: técnico e humano, sensivel e
simbolico, individual e coletivo” (SCHAFER, 2009, p. 07). Exatamente, porque “Uma
sociedade que ouve bem € capaz de decidir quais sons quer estimular e quais deseja diminuir
em sua paisagem sonora” (SCHAFER, 2009, p. 08).

Consequentemente, queremos também cultivar o habito de dar mais atencdo ao
conjunto geral da composi¢cdo musical e ndo somente ao ritmo, que a percepcdo sensivel
absorve, precisamente, porque no contexto geral de nosso trabalho, o valor mais alto esta na
musica interior que ndo é sensivel. E por fim, fornecer conhecimentos teoricos, que
possibilitem uma melhor andlise daquilo que se escuta, principalmente, apelando ao espirito
que esta na letra, para que seja buscado o que promove o desenvolvimento humano.

E com esse intento, que defenderemos, a partir do pensamento de Santo Agostinho, a
tese de que existe uma relacdo entre a masica e a felicidade, justamente porque a musica pode
ser posta a servico da vida feliz. Para tanto, fizemos um trabalho de carater tedrico e com uma
parte pratica, que se limita quase sempre a procedimentos de leitura e fichamento de texto.
Nesse sentido, aplicamos métodos mais gerais como: exegético, hermenéutico, dialético,
estruturalista.

Com relacdo a estrutura, nosso trabalho estd dividido em duas partes: na primeira
faremos uma breve exposicdo do tema da felicidade e da musica na tradicao filosofia greco-
romana. E na segunda parte, a abordagem propriamente de Santo Agostinho sobre a
felicidade, a musica e, por fim, a nossa tese sobre a relacdo existente entre a musica e a
felicidade num capitulo conclusivo.

Com o proposito de facilitar a leitura do texto, convém ressaltar ainda que a primeira
parte, intitulada de Musica e felicidade na Filosofia Greco-Romana: o legado de Platéo,
Cicero, Séneca e Plotino na discussdo da musica e da felicidade em Santo Agostinho, esta
estruturada em trés capitulos, sendo que cada um deles tém uma incumbéncia bem especifica

dentro de contexto geral do nosso trabalho, conforme veremos a seguir.



12

No capitulo primeiro, intitulado de Musica e felicidade na filosofia de Platdo,
mostraremos, por um lado, a nocdo de felicidade individual interligada & ideia da felicidade
coletiva, e por outro, a utilizacdo da musica enquanto instrumento do processo formativo em
prol da organizacdo da cidade. No contexto geral do nosso trabalho, esse capitulo cumpre a
tarefa de mostrar as bases conceituais as quais permitem a Agostinho chegar a conclusao de
que a felicidade ndo é uma questdo do destino, porque, de fato, ela € uma conquista humana
que se realiza a partir do seu existir concreto. E ao mesmo tempo, tem também o encardo de
mostrar que a masica ndo é uma arte fechada em si mesma, podendo entdo, ser usada em
beneficio do ser humano.

No capitulo segundo, denominado de A felicidade na filosofia greco-romana, o leitor
vai ver Cicero, por um lado, defendendo que a felicidade é a vida nos prazeres duradouros e,
por outro, Séneca defendendo que é feliz aquele que, dotado de reto juizo, se contenta com
sua condicdo no mundo. No conjunto global desta obra, este capitulo tem a atribuicdo de
mostrar os fundamentos da concepcdo de Agostinho de que ndo é qualquer viver que vai
resultar na vida beata, mas somente aquele que se funda na virtude e na sabedoria. Por fim,
vale lembrar ainda que o presente capitulo se limita apenas a contribuicdo de Cicero e Séneca
na questdo da felicidade no pensamento do Bispo de Hipona, precisamente, porque, em
relacdo a masica, ndo encontramos nesses autores nada que fosse pertinente nesse sentido.

No terceiro capitulo, nomeado de Felicidade e beleza no neoplatonismo plotiniano,
vamos encontrar a felicidade exposta numa perspectiva absolutamente transcendente, tal
como, a beleza sensivel concebida como um reflexo e um modo de participacdo da beleza
inteligivel no mundo. No contexto geral deste trabalho, este capitulo tem o propésito de
mostrar os fundamentos da ideia de Santo Agostinho de que a verdadeira felicidade ndo é uma
questdo exclusivamente humana, porque, deveras transcende a realidade concreta do seu
existir. E de outra parte, ajuda entender o porqué de Agostinho buscar a verdadeira beleza,
para além dos sentidos e da inteligéncia.

Relativamente a segunda parte, intitulada de Musica e felicidade na Filosofia de Santo
Agostinho, diremos tal-qualmente que, no intuito de favorecer a compreensdo de nossa
propositura, convém ressaltar que ela também fora concebida em trés capitulos, onde cada um
tem uma finalidade prépria a ser desempenhada no contexto geral de nossa alegacéo,
conforme veremos a abaixo.

No capitulo quarto, intitulado de A vida beata segundo Santo Agostinho, apresentamos
a felicidade na perspectiva de Santo Agostinho. Na totalidade desta obra, este capitulo cumpre

o0 encardo de mostrar, a partir daquilo que absorveu da tradicdo greco-romana, a originalidade



13

da abordagem de Agostinho no &mbito da felicidade e que nos permitiu vincula-la & musica
no Ultimo capitulo deste trabalho.

No quinto capitulo, intitulado de A mdsica no pensamento de Santo Agostinho
procuramos mostrar a masica numa perspectiva técnica e articulada ao mundo sensivel e ao
inteligivel, mediante a abordagem propriamente filosofica da musica que sera feita no Livro
VI do De musica. Este capitulo tem a responsabilidade de mostrar a originalidade da
abordagem de Agostinho acerca da musica e, que nos permite do mesmo modo, relaciona-la a
felicidade no capitulo seguinte deste trabalho.

Finalmente, chegamos ao sexto e Ultimo capitulo do nosso trabalho, que entdo fora
denominado de A relagdo entre musica e felicidade segundo Santo Agostinho. Nesse
contexto, procuramos mostrar que em varios aspectos a felicidade se liga a problematica da
mausica. Por isso, no contexto geral deste trabalho, este Gltimo capitulo tem a obrigacdo de
mostrar a relacdo existente entre a musica e a felicidade, sobretudo, apontando em que medida
a muasica é instrumento para o alcance da vida feliz.

Diante do exposto, podemos agora passar para a exposicao da ideia de felicidade e da

no¢do de musica presentes na filosofia de Plat&o.



14

2  MUSICA E FELICIDADE NA FILOSOFIA DE PLATAO

Ao se examinar a problematica da musica e da felicidade na filosofia platnica,
verifica-se que essas tematicas podem ser encontradas nas obras de Platdo. Contudo, a
abordagem que aqui faremos ndo contempla sua totalidade, mas apenas aquelas que, de certa
forma, repercutiram no pensamento de Santo Agostinho acerca da musica e da felicidade.
Nessa tarefa, nosso trabalho esta, fundamentalmente, estruturado a partir do didlogo do
Gorgias, da Republica e das Leis, bem como, no fon e no Timeu.

Para tanto, tratamos num primeiro momento daquilo que Platdo concebeu enquanto
felicidade para, num segundo momento, apresentar a sua compreensao da musica. Ademais, é
valido assinalar que no contexto histérico que Platdo desenvolve sua filosofia, a felicidade é
compreendida como eudaimonia®, conceito assimilado desde os pré-socraticos e que
contribuiu de forma expressiva para o0 desenvolvimento da ideia de felicidade enquanto
produto humano. Por isso, Platdo passa assegurar que somente aquilo que for fundado na
razdo, pode ser considerado como um bem.

Por fim, o capitulo que segue encontra-se dividido em duas partes: na primeira secdo
traremos compreensao de Platdo acerca da felicidade, destacando dentre outras coisas, a ideia
de que ela € produto da virtude humana que, ao mesmo tempo, s6 estard plenamente
constituida se estiver atrelada a felicidade de todos os cidaddos. Depois, na segunda sec¢éo, se
apresenta a concepcdo de Platdo sobre a musica, ressaltando em especial, sua contribuicdo no
processo formativo, favorecendo o desenvolvimento das virtudes necessarias para a felicidade

em geral.

! A palavra deriva dos termos eu (bem-disposto) e daimon (poder divino): originalmente significa ter tido a sorte
de possuir um deménio-guardido bom e favoravel, que garantia uma boa sorte e uma vida prdspera e agradavel.
Eudaimonia é ainda relativo a felicidade ou que tem a felicidade como valor fundamental ou principal objetivo
da vida. Ademais, conforme Nicola Abbagnano (2007, p. 434): “O conceito de F. é humano ¢ mundano.
Nasceu na Grécia antiga, onde Tales julgava feliz ‘quem tem corpo sdo e forte, boa sorte e alma bem formada’
(DIOG. L, 1, 1, 37). A boa saude, a boa sorte na vida e o sucesso da formagéo individual, que constituem os
elementos da F., sdo inerentes a situacdo do homem no mundo e entre os outros homens. Demdcrito, de
maneira quase analoga, definia a F. como ‘a medida do prazer e a propor¢do da vida’, que era manter-se
afastado dos defeitos e dos excessos (Fr. 191, Diels). De qualquer maneira, F. e infelicidade pertencem a alma
(Fr., 170, Diels), uma vez que somente a alma ‘¢ morada do nosso destino’ (Fr. 171, Diels). A relacdo que
muitas vezes se estabeleceu entre F. e prazer tem 0 mesmo significado, ou seja, € a conexao entre o estado
definido como F. e a relagdo com o proprio corpo, com as coisas e com 0s homens. A tese segundo a qual a F.
é o sistema dos prazeres, foi expressa com toda a clareza por Aristipo, que fez a distingdo entre prazer e
felicidade. Somente o prazer ¢ bem, porque so ele é desejado por si mesmo, sendo, portanto, fim em si. ‘O fim
é o prazer particular, a F. é o sistema dos prazeres particulares, em que se somam também os passados e 0s
futuros’ (DiOG. L, 11, 8, 87). Egesias, que negava a possibilidade de F., negava-a justamente pelo fato de que
os prazeres sdo demasiados, raros e passageiros (Ibicl., II, 8, 94) ™.



15

2.1 A EUDAIMONIA PLATONICA

Talvez seja dificil apontar com precisdo, onde reside a originalidade platonica no que
diz respeito ao tema da felicidade, dado a influéncia do contexto histdrico-social sobre ele.
Contudo, € pertinente sublinhar que Platdo concebe a felicidade numa perspectiva
inteiramente mundana, isto é, dependente da acdo do homem na Polis® e, em certa medida,
autbnoma em relacdo aos deuses. Por isso, no contexto geral das obras aqui analisadas, o que
vamos encontrar € muito mais uma discussdo sobre o que o homem precisa fazer ou evitar,
para a conquista da felicidade que uma elaborag&o sistematica do conceito de felicidade.

Por essa razdo, é a vida concreta na polis que sera investigada em vista da felicidade,

conforme aponta Nicholas White:

No Gorgias e na Republica, ele [Platdo — grifos nossos] tomou como inicio o
reconhecimento de que temos desejos, objetivos, impulsos etc. plurais e
conflitantes, e que, de alguma maneira, temos de lidar com este fato. Ele
pode ndo ter sido o primeiro a perceber o fato da pluralidade do conflito, mas
foi o primeiro a reagir sistematicamente a eles (2009, p. 19).

Para tal, Platdo discute a felicidade associada ndo somente a virtude, mas também a
justica como vai aparecer insistentemente no didlogo Gdrgias, bem como na RepuUblica

conforme veremos a seguir. E o que pode ser observado pelas palavras de Sdcrates:

[...] o maior dos males é cometer uma injustica. / Polo: sera esse o mal
maior? N&o é pior sofrer a injustica? / Sdcrates: muito longe disso! / Polo:
entdo tu preferirias ser vitima duma injustica a cometé-la? (PLATAO,
Goérgias, 469b, 2004, p.75). SOcrates entdo responde: eu propriamente nao
guereria nem uma nem outra. Mas se tivesse de escolher entre praticar e
sofrer uma injustica, preferiria sofré-la (PLATAO, Gorgias, 469c, 2004,
p.75).

2 Conforme Chaui (2010, p. 434) Polis é a cidade, entendida como a comunidade organizada, formada
pelos cidaddos (politikos), isto €, pelos homens nascidos no solo da cidade, livres e iguais, portadores
de dois direitos inquestionaveis, a isonomia (igualdade perante a lei) e a isegoria (o direito de expor e
discutir em puablico opinides sobre acBes que a cidade deve ou ndo deve realizar). Civitas é a
traducdo latina de polis, portanto, a cidade como ente publico e coletivo. Res publica €é a traducgao
latina para ta politika, significando, portanto, os negécios publicos dirigidos pelo populus romanus,
isto é, os patricios ou cidaddos livres e iguais, nascidos no solo de Roma. Polis e civitas
correspondem (imperfeitamente) ao que, no vocabulario politico moderno, chamamos de Estado: o
conjunto das instituicdes publicas (leis, erario publico, servi¢os publicos) e sua administracdo pelos
membros da cidade. Ta politika e res publica correspondem (imperfeitamente) ao que designamos
modernamente por praticas politicas, referindo-se ao modo de participagdo no poder, aos conflitos e
acordos na tomada de decisdes e na definicdo das leis e de sua aplicagdo, no reconhecimento dos
direitos e das obrigacdes dos membros da comunidade politica e as decisdes concernentes ao erario
ou fundo publico.



16

A repulsa de Socrates pela pratica da injustica € perfeitamente compreensivel, quando
se leva em conta que Platdo estava muito mais interessado na felicidade numa perspectiva
republicana. Fato esse que explica a assertiva de que a injustica € um mal que impede toda
experiéncia de felicidade e sua tolerancia, mesmo que numa situacdo pontual ndo possa ser
facultada em hipotese alguma, porque a extensdo dessa concesséo a todos os cidadaos levaria
a cidade inteira a ruina.

Do modo igual Platdo antecipa a discussao da virtude a investigacao da felicidade, que
por seu turno torna-se condicao sine qua non, pois é praticamente impossivel se conceber o
ato justo separado da virtude e da vida feliz conforme se I&: “E assim que eu vejo as coisas.
Polo: 0 homem e a mulher séo felizes quando s&o bons e virtuosos, infelizes quando séo
injustos e maus” (PLATAO, Gorgias, 470e, 2004, p.80). Logo, justica e virtude tornam-se
uma espécie de ordem espiritual/ harmonia interior que nao se separa da felicidade:

SOCRATES: Voltando ao cerne da nossa discussdo, tu entendes que é
possivel ser feliz, sendo injusto e praticando o mal [..]? / POLO: E
exatamente o que penso. / SOCRATES: Pois eu digo que isso € impossivel e
este € o primeiro ponto sobre o qual estamos em desacordo. Mas vejamos:
continuara sendo feliz o homem injusto que porventura seja julgado e
castigado? / POLO: De modo nenhum, nesse caso seria muito infeliz
(PLATAO, Gorgias, 472d, 2004, p. 83).

Logo, se o caminho da felicidade passa fundamentalmente pelos valores da justica e da
virtude é porque sem eles a felicidade individual e a felicidade coletiva ficam prejudicadas, ja
que sdo carentes de ordem e de harmonia. Por isso: “A felicidade ndo consiste, portanto, ao
que parece, em ser libertado de um mal, mas em ndo chegar a contrai-lo” (PLATAO, Gorgias,
478c, 2004, p.108) porque “O mais feliz €, portanto, aquele que ndo tem na sua alma maldade,
visto que, segundo parece, é este 0 maior dos males” [...] (PLATAO, Gorgias, 478e, 2004,
p.109). Portanto, cometer a injustica é apenas o segundo dos males em grandeza, porque 0
primeiro e 0 maior de todos é praticar a injustica sem ser castigado, porque a impunidade
resulta na pratica constante de injustica.

Em fungdo disso, Platdo aconselha:

[...] o homem sensato, que demonstramos ser justo, corajoso e pio, seja
também perfeitamente bom; depois, que, sendo bom, s6 faca aquilo que é
bem; finalmente, que, procedendo bem, seja afortunado e feliz, ao passo que
0 mau, procedendo mal, é infeliz: ora, este mal é precisamente o oposto do
sensato, é o tal homem intemperante que ha pouco elogiavas (PLATAO,
Gorgias, 507c, 2004, p.179).

Por conseguinte, todo aquele que quiser ser feliz, além de ser justo e virtuoso deve ser

também temperante e fugir da imoralidade e, sobretudo, ndo se tornar digno de castigo, mas,



17

caso vinha a merecer, “[...] deve aceitar a correcdo, sofrer o castigo, para poder ser feliz”
(PLATAO, Gorgias, 507d, 2004, p.180), isso porque a justica, a virtude e a felicidade s&o
inseparaveis.

Todavia, Platdo lembra que, “[...] cada um de n6s nao nasceu igual a0 outro, mas com
naturezas diferentes, cada um para a execucdo de sua tarefa” (PLATAO, Republica, 11370b,
2014, p.74). Assim, se possuimos naturezas distintas, da mesma forma somos portadores de
competéncias e habilidades igualmente distintas, que serdo postas a servico de toda a
coletividade. Para que isso aconteca, se faz necessario um projeto de educacao que permita o
desenvolvimento de competéncias de habilidades fundamentais para a felicidade geral.

Em vista disso, Platdo concebe a Polis composta por trés classes distintas: a dos
trabalhadores em geral, a classe dos guardides e por fim, a dos sabios ou reis filésofos, sobre
0s quais recaia a funcdo de governar as demais partes. Nesse sentido, temos: “[...] é tarefa
nossa, segundo parece, e se na verdade formos capazes disso, proceder a escolha daqueles de
qualidades e natureza apropriada para a custodia da cidade” (PLATAO, Republica, 11374e,
2014, p.82). Depois disso, sera também preciso fazer com que tais habilidades sejam
potencializadas ao maximo, para que a cidade inteira possa viver plena e feliz.

No tocante as habilidades do guardido da cidade, Platdo assevera, nesse sentido, que:
“[...] precisa de ser perspicaz a sentir o inimigo, e rapido na perseguicdo, desde 0 momento
em que se apercebeu dele; e, além disso, forte, para combater, se for apanhado. [...] Além
disso, de ser valente, para lutar com energia” (PLATAO, Republica, 11375a, 2014, p.82-3).
Além do mais, o guardido precisa aprender a ser brando com os seus familiares e com seus
compatriotas, enfim, o processo formativo deve funcionar como uma instancia da cidade, que

vai corrigindo progressivamente as deficiéncias de cada classe:

Portanto, hd que escolher, dentre os outros guardides, homens tais que,
depois de 0s examinarmos, nos parecam, durante toda a vida, executar com
todo o empenho aquilo que, em seu entender, sera Util a cidade, e, 0 que o
ndo for, ndo aceitem de modo algum fazé-lo (PLATAO, Republica, 111412,
2014, p.152).

Por consequéncia, havera felicidade em maior grau para os guardides, bem como, para
cidade inteira, visto que cada um é melhor naquilo que faz, justamente por desempenhar a
funcdo que lhe é mais apropriada. Até mesmo porque cada classe ndo trabalha tendo em vista
seu proprio bem, mas o bem de toda Polis que, por sua vez, ndo € concebida como um
elemento novo, mas como um prolongamento da sua alma, o que nos permite dizer que a

felicidade do cidadéo e a da Polis é, pois, uma s6. Em contrapartida, diz Platéo:



18

[...] se o guardido tentar ser feliz de uma maneira que ndo faga dele um
guardido, e se ndo Ihe bastar uma vida assim moderada e segura, mas que &,
como dissemos, a melhor; se, sob o império de uma opinido insensata e
acriancada acerca da felicidade, for impedido (porque tem esse poder) a
assenhorar-se de tudo quanto existe na cidade, perceberd como Hesiodo foi
realmente sabio ao afirmar que <<metade é mais do que todo>> (PLATAO,
Republica, V466¢, 2014, p.238).

Desse modo, 0 bem comum transfigura-se na realidade suprema de toda acdo e a
felicidade; que se funda na posse de bens reais como o conhecimento, o bem, a harmonia, a
justica, a medida, a proporcao, sera um valor objetivo donde todos esses bens decorrem.
Consequentemente, a felicidade converte-se num bem imutavel, o que exigird do cidaddo o
abandono das ilusdes dos sentidos em fungdo do mundo das ideias inteligiveis e imutaveis,
fundamento do conhecimento supremo da realidade, lugar da efetivacao da felicidade.

Assim, a alma raciocina por um lado e, por outro, esta submetida a concupiscéncia
pela qual ama, tem fome e sede e se inclina para outros desejos. Nesse sentido, assevera
Platdo: “[...] concordamos perfeitamente que ha na cidade e na alma de cada individuo as
mesmas partes, € em namero igual” (PLATAO, Republica, 1V441c, 2014, p.200). Ao que
acresce depois: “[...] o homem justo o € da mesma maneira que a cidade é justa. [...]. Mas
decerto ndo esquecermos que a cidade era justa pelo facto de cada um executar nela a sua
tarefa especifica, em cada uma das suas trés partes” (PLATAO, Republica, 1V441d, 2014,
p.200-1). Por isso, se cada um ndo desempenhar a funcdo que lhe é propria, ndo ha outra
felicidade possivel para o cidaddo, muito menos para a cidade.

Por conseguinte: “[...] a uns compete por natureza dedicar-se a filosofia e governar; e
aos outros ndo cabe tal estudo, mas sim obedecer a quem governa” (PLATAO, RepUblica,
VAT74c, 2014, p.252). J& que a natureza habilita o filsofo a sempre desejar o saber e evitar 0s
desvios e a corrupgdo, bem como, encontram-se continuamente inclinado a esséncia das
coisas, sem deixar escapar nenhuma das suas partes, conforme se 1é: “Tal individuo sera
moderado, e de modo algum ambicioso; porquanto os motivos pelos quais se afadiga para
obter a riqueza, com o seu acompanhamento de desperdicios, a ninguém convém menos do
que a ele” (PLATAO, Replblica, V1485e, 2014, p.268).

Ademais, da mesma forma que a cidade esta dividida em trés classes, a alma do
cidaddo também se divide em trés partes distintas, conforme lemos: “Se ha trés partes, parece-
me que havera também trés espécies de prazer, cada um especifico de cada uma delas. E do
mesmo modo com os desejos e os poderes” (PLATAO, Republica, 1X580e, 2014, p.426).

Assim sendo, no governo da cidade néo se pode ignorar essa questdo, principalmente, porque



19

0 sujeito por si s6 ndo sera capaz de ajustar-se a vida na cidade, por isso se faz necessario a
educacéo estatal, para todos os seus cidad&os.

Por essa razdo, passemos agora para a apresentacdo da compreensdo platdnica acerca
da musica que, nesse contexto, funcionara como instancia de fomento, para a promocao e

aperfeicoamento das habilidades necessarias a todas as classes da cidade.
2.2 A MUSICA NA PERSPECTIVA PLATONICA

Ao analisar a situacdo sécio-politica de sua época, Platdo chega conclusdo de que a
decadéncia da politica e dos costumes de Atenas é seu maior problema. Por esse motivo,
propde um modelo de Estado®, que tem na formag&o do carater moral, na promocéo da virtude
e da justica sua principal atribuicdo, tanto no ambito individual quanto coletivo. Na pratica,
isso significa viabilizar cidaddos com a alma bem formada e comprometida com a vida
republicana.

Para tal, Platdo outorga importancia capital a educacdo e encontra na musica um
importante instrumento, para o processo educativo. Assim, “A educagdo, semelhante para
homens e mulheres, é gradual, e é ela que opera a selecdo dos cidaddos e determina a classe a
que irdo pertencer, segundo suas aptiddes e méritos” (MARIAS, 2015, p. 61). Todavia, longe
de ser uma formac&o escolar autoritéria e academicista, a educacéo termina por se constituir,

nesse contexto, como um projeto de competéncia exclusiva da Pélis. Assim,

[...] Platdo retoma os contelidos ou 0s bens culturais a fazer parte da reforma
educativa, submetendo-os a uma selecdo e organizagéo pautada em critérios
racionais, justificados por sua filosofia, tendo como objetivo a formacéo do
homem virtuoso e da cidade ou do Estado justo. Esses critérios eliminariam,
dos bens culturais existentes, os contetdos formativos que desenvolvessem
excessivamente a sensibilidade, afrouxassem a moderacdo e a coragem ou a
prudéncia, ou, mesmo, cultivassem a imaginacdo. S6 seriam admitidos os
conteidos que contribuissem para a formacéo da moderagdo, da coragem ou
da prudéncia e, principalmente, da sabedoria (PAGNI; SILVA, 2007, p. 52).

Nesse seguimento, a medida que o programa educativo fosse se efetivando as
faculdades inferiores da alma, sucumbiriam e dariam lugar as faculdades superiores, o que
resultaria no desenvolvimento das potencialidades dos cidadaos, conforme as necessidades de
organizacéo da Polis justa.

E em vista disso, que Platdo requisita contribuicdo da musica e ginastica na formagéo

do cidadao, j& que: “Por meio de ambas as disciplinas pretende-se educar ndo s6 0 corpo, mas

% O Estado platonico é a pélis grega tradicional, pequenas dimensGes e escassa populagdo; Platdo nao chega a
imaginar outro tipo de unidade politica (MARIAS, 2015, p. 61).



20

também o cardcter, inculcando nos cidaddos habitos e opinides corretas” (CORDON;
MARTINEZ, 2016, p.76). Donde os cuidados com o corpo e com a alma precisariam de

atencdo especial desde a infancia, que demandaria certas precaucdes:

O exercicio do corpo prepararia, assim, as faculdades inferiores da alma, que
a ele estariam ligadas, para a virtude da temperanca, da moderacdo e da
coragem, possiveis gragas a subordinacdo destas as faculdades da razdo e as
leis racionais da Cidade (PAGNI; SILVA, 2007, p. 53).

Em relacdo ao estudo da arte das Musas lembramos, em particular, que ele é apenas
uma etapa do caminho que leva a dialética. Exatamente, porque nesse percurso formativo a
masica é, dentre outras, a quinta disciplina no programa intelectual dos cidaddos, que irdo
governar a Pdlis, isto é, a musica faz parte do proémio ao estudo da dialética, que é o pice da
Paideia do filésofo governante. Porém:

O programa educativo platbnico prescrevia preparar a percepcdo das
criancas e dos jovens por intermédio de hinos de guerra, das mdsicas
ritmicas que acompanhassem as marchas e que auxiliassem a cadenciar 0s
movimentos, ajustando os ouvidos para uma organizacao racional do tempo
e do espago e habilitando o corpo e a alma para se colocarem a servico da
ordem civil idealizada (PAGNI; SILVA, 2007, p. 53).

Portanto, enquanto ferramenta pedagogica, Platdo aproxima a musica — pelo menos a
primeira vista — da ciéncia em vista da promogdo da moderacdo, da sabedoria e da
convergéncia entre o belo e 0 bom numa mesma dire¢do dentro do seu sistema ético-moral,

conforme observa Hans Storig:

A meta do homem &, pelo erguer-se para 0 mundo suprassensivel, apossar-se
daquele bem supremo. Corpo e sensibilidade sdo os grilhGes que impedem
de chegar a isso: ‘soma’, ‘sema’ — 0 corpo (€) o timulo (da alma), como diz
a esse respeito a formula mais abreviada de Platdo. A virtude é o estado em
gue a alma se aproxima dessa meta. Como as coisas Vvisiveis sdo imagens das
invisiveis, elas podem, sobretudo na arte, servir de ajuda para o apreender as
ideias (2009, p. 135).

Em vista disso, a musica ndo deve proporcionar apenas o prazer, mas também o que é
benéfico, util. Por isso, na medida em que “A ginéastica forma o corpo, confere coragem e
resisténcia. A musica forma a alma, confere ternura e suavidade. A unido das duas leva a
harmonia do carater” (STORIG, 2009, p. 138). Donde a pratica dessas artes resulta em ultimo
caso, no fomento das virtudes e a repressao dos Vvicios.

Nesse seguimento, nem toda harmonia, ritmo e melodia sdo convenientes ao cidadao
e, por isso, para a sua admissdo no processo formativo é preciso que estejam sob a tutela da
palavra cantada. Ademais, diz Platdo: “[...] ndo queriamos lamentos e gemidos nos discursos”
(PLATAO, Republica, 111398d, 2014, p.127). Pois, os lamentos e gemidos compreendem



21

amostras da dor e do descontrole com as paixdes, 0 que, em ultima instancia, enseja
desarmonia e desregramento da alma. De acordo com Rocha Junior:

O filésofo ateniense acreditava que os habitos tornam-se sua natureza e
manifestam-se na forma de ethos. Por isso, se ele entra em contato com uma
musica nobre, logo desenvolverd um comportamento nobre. Se a musica
tinha esse poder de influenciar na formacéo da alma, ela poderia também ter
um papel importante na formag&o e na manutencdo da ordem interna de uma
Pélis (2007, p. 36).

Por consequéncia, o estudo da musica leva ao conhecimento da harmonia do universo
e a compreensdo do funcionamento da sociedade humana o que por seu turno permite a sua
regulacdo. “Dai a necessidade de legislar acerca da musica e de zelar pela manutencao dessa
legislacdo, para que ndo ocorram transformagdes indesejaveis também no contexto politico”
(ROCHA JUNIOR, 2007, p. 37).

Além do mais, a educacdo musical se faz necessaria, porque, por meio, dela o cidadao
ndo so é capaz de reconhecer a boa musica, como também estara habilitado para recusar as

harmonias, os ritmos e as melodias, que o conduzem a sensibilidade excessiva:

[...] as harmonias ‘moles’ e caracteristicas dos banquetes (variedades da
jénia e da lidia, que eram consideradas afeminadas), ndo podiam ser
utilizadas na formacdo dos guerreiros. Somente as harmonias doricas e
frigidas seriam aceitas na cidade ideal, pois dentre essas uma poderia imitar
de modo conveniente a voz e as atitudes de um homem valente na guerra,
capaz de se defender no momento de perigo com ordem e energia; e a outra
seria empregada nos momentos de paz, para as preces ou para ensinar e
admoestar os homens a agir com bom senso e moderacdo. Essas duas
harmonias, a guerreira e a pacifica, imitariam as vozes dos homens sensatos
e corajosos; desse modo, seriam Uteis na educacdo dos guardides dos
cidadéos da Pdlis (ROCHA JUNIOR, 2007, p. 38).

Acrescenta-se a isso, a firmagdo de que: “[...] ndo precisaremos para 0s nossos cantos
e melodias de instrumentos com muitas cordas € com muitas harmonias” (PLATAO,
Republica, 111 399d, 2014, p.128). Platdo ndo esclarece o pretexto dessa recomendacdo, mas é
possivel deduzir que a diversidade de cordas pode resultar em harmonias diversas, e estas, por
sua vez, suscitam a pluralidade de sensacdes o que acaba por levar ao gozo de prazeres
nocivos a alma, como a baixeza e a arrogancia.

Por seu turno, também é necessario orientar a atividade da composicdo musical. E em

atencdo especial aos ritmos musicais, temos:

[...] ndo os procurar variados, nem pés de toda espécie, mas observar quais
s&o os correspondentes a uma vida ordenada e corajosa. Depois de distinguir,
devem forgar-se 0s pés e a melodia a seguirem as palavras, e ndo estas
aquelas (PLATAO, Republica, 111400a, 2014, p.129-30).



22

Desse modo, o sentido do texto serd o norte para o qual devem convergir os elementos
da composicdo musical. Assim, tudo que predispor para a baixeza, os desaforos, a loucura e

todas as coisas dessa natureza, serdo banidos do processo educativo. Por isso:

Somente o poeta civico poderia expressar-se livremente e somente cidaddos
maduros estariam habilitados a participar como juizes nos concursos
musicais. As pessoais mais indicadas para essas tarefas seriam os idosos que,
necessariamente, conheceriam as harmonias e seriam 0s homens mais
velhos, muito bem educados, considerados nobres e capacitados para julgar a
musica (ROCHA JUNIOR, 2007, p. 37).

Nesse seguimento que uniu o belo e 0 bom, também se dird que a beleza ou fealdade
de forma dependem do bom ou do mau ritmo. De modo semelhante, da desordem decorre o
mau e da ordem o bom ritmo, respectivamente, ou, ainda, do mau ritmo nascem os vicios e;
do bom as virtudes. Ja que:

[...] a boa qualidade do discurso, da harmonia, da graca e do ritmo depende
da qualidade do caracter, ndo daquele a que, sendo debilidade de espirito,
chamamos familiarmente ingenuidade, mas da inteligéncia que
verdadeiramente modela o caracter na bondade e na beleza (PLATAO,
Republica, 111400e, 2015, p.131).

Entdo, a musica encontra-se inteiramente vinculada a estrutura do Estado justo; se
torna elemento vital para o bom funcionamento da PAdlis. Visto que penetra téo

profundamente na alma que

[...] aquele que foi educado nela, como devia, sentiria mais agudamente as
omissGes e imperfeicdes no trabalho ou na conformagdo natural, e,
suportando-as mal, e com razdo, honraria as coisas belas, e, acolhendo-o0s
jubilosamente na sua alma, com elas se alimentaria e tornar-se-ia um homem
perfeito; ao passo que as coisas feias, com razdo as censuraria e odiaria
desde a infancia, antes de ser capaz de raciocinar, e, quando chegar a idade
da razdo, haveria de sauda-la e reconhecé-la pela sua afinidade com ela,
sobretudo por ter sido assim educado (PLATAO, Republica, 111401e-402a,
2004, p.133).

Contudo, o estudo da mdsica deve ser realizado com precaucdo, principalmente no

sentido de evitar a sua fruicdo excessiva, 0 que nao é impossivel de acontecer, por que:

[...] se uma pessoa permitir & musica que 0 encante com 0S Seus Sons e que
lhe derrame na alma, através dos ouvidos, como de um funil, as harmonias
doces, moles e lamentosas a que ha pouco nos referiamos, e se passar a vida
inteira a trautear cangdes de coragdo jubiloso — uma pessoa assim, primeiro
gue tudo, se tinha alguma irascibilidade, amoleceu como quem amolece o
ferro, e, de indtil e duro, o torna proveitoso; porém, se perseverou nessa
atitude, e ndo a deixar, mas ficar fascinado, em breve funde e se dissolve, até
aniquilar o seu espirito e ser arrancado da alma por excisdo, como um nervo,
fazendo dele um ‘amolecido lanceiro’ (PLATAO, Republica, 111411b, 2014,
p.149).



23

Por isso, é indispensavel destacar que “Para Platdo, o prazer dos ouvidos tem menos
valor do que a contemplacdo da beleza inteligivel” (MOUTSOPOULOS apud ROCHA
JUNIOR, 2007, p. 35). Pois, o0 bem nédo se identifica, necessariamente, com toda espécie de
prazer, conforme se 1&: “[...] o bom nao é o mesmo que o agradavel, nem o mau o mesmo que
0 penoso, porque num caso os dois contrarios cessam simultaneamente e no outro ndo, o que
significa que os dois grupos tém naturezas diferentes” (PLATAO, Gorgias, 497e, 2004,
p.151).

A vista disso, desde a infancia os homens serdo educados na musica, para partindo
dela conquistar o devido ordenamento da sensibilidade, para que aprendam os bons costumes,
as virtudes, a harmonia, enfim, a perfeita concérdia, bem como, através do ritmo apropriado
aprender a regularidade e, por meio da boa melodia se chega ao equilibrio e a proporcéo.

Importa ainda destacar que na Polis justa e perfeita ndo serdo admitidas as artes de
caracter mimético que, na visdo de Platdo, inverte os polos da verdade porque, repousam na
sua aparéncia e em seus simulacros: “[...] a arte de imitar estd bem longe da verdade, e se
executa tudo, ao que parece, € pelo facto de atingir apenas uma pequena porcao de cada coisa,
que ndo passa de uma apari¢io” (PLATAO, Republica, X598c, 2014, p.455). Por
consequéncia, nesse tipo de arte ndo se produz conhecimento, mas apenas opiniao.

Ademais,

Com relagdo aos ademanes® e ao canto do cobarde® e do corajoso, com
propriedade, poderemos dizer que sdo belos os do corajoso e; feios os do
pusilanime®. Para ndo nos alongarmos em demasia a respeito de tal assunto,
digamos simplesmente que sdo belos todos os gestos préprios, para dar
expressao a virtude da alma ou ao corpo ou a qualquer de suas imagens, e
precisamente o contréario disso; as que ddo expressdo ao vicio (PLATAO,
Leis, 11655b, 1980, p.54).

Por conseguinte, o deleite com o canto e a danga adequados acabam por formar
cidaddos mais perfeitos, uma vez que ndo encontram gozo nas musicas que favorecem o0s
vicios, nem se submetem as dancas que expdem seus corpos a movimentos indecorosos,

conforme se I& nas palavras do autor:

E para que a alma da crian¢a ndo se habitue aos sentimentos de dor e de
prazer contrarios a lei e ao que a lei recomenda, mas se alegre ou entristeca
de acordo com os principios validos para os velhos, inventou-se o que se
chama canto, que, em verdade, sdo encantamentos para a alma, destinados a
produzir o acordo a que nos referimos (PLATAO, Leis, 11659¢, 1890, p.59).

* Gestos, modos, trejeitos (performances, no caso das artes plasticas).
® Aquele que demonstra fraqueza moral, ou que é covarde, medroso, fraco.



24

No entanto, conceber a musica apenas numa perspectiva pragmatica nao significa
excluir a importancia do prazer sensivel na apreciacdo musical, porque, o prazer pode também
ser utilizado como critério de julgamento e para tanto € preciso que este ndo cause danos
algum para a alma, porque, o problema ¢ que quando as musicas “[...] s80 procuradas apenas
pelo atrativo préprio dessas qualidades que poderiamos muito bem denominar prazer, quando
nenhum daqueles elementos se lhe agrega” (PLATAO, Leis, 11667¢, 1980, p.69). Por isso,

[...] ndo devemos atender a quem afirma que o prazer determina o valor da
masica, nem considerar digna de atencdo a musica que se apresentar com
essas caracteristicas, mas apenas pela imitacdo, se aproxima do belo
(PLATAO, Leis, 11668b, 1980, p.70).

Entdo, para emitir um julgamento adequado da musica é necessério observar o
conteddo que ela representa para, em seguida, analisar se a representacdo foi fiel a verdade e
se a imitacdo estd bem feita, em especial, observando a palavra, a harmonia, a melodia e o

ritmo. Entretanto:

Como € a mais elogiada das imitagdes, de todas é a que exige de nossa parte
maior dose de circunspeccdo; o erro, nesse dominio, € particularmente
prejudicial, por levar-nos a adotar maus costumes, o que é, alias, dificil de
perceber, visto serem 0s poetas, como criadores, muito inferiores as Musas
(PLATAO, Leis, 11669¢c, 1980, p.71).

Precisamente, porque as Musas, enquanto entidades inspiradoras da criacdo artistica
encontram-se mais préximas do belo, o que lhes permite exercer, consequentemente, sua
influéncia sobre os poetas. Estes, por sua vez, sdo inferiores porque ndo sdo os legitimos
criadores da obra artistica, mas tdo somente coprodutores.

O que explica, inclusive, o fato de os artistas deverem acompanhar 0s ritmos e 0s tons
das melodias, a fim de que, em decorréncia de seu conhecimento das harmonias perfeitas,
possam escolher o que convém aos cidaddos em funcdo de sua idade e posicdo social, e,
consequentemente, durante o canto se desfrute do adequado prazer, resultando, assim, no
afeto pelos bons costumes. Entdo, “Assim instruidos, os poetas dispordo de conhecimentos
mais solidos do que o publico e os proprios compositores” (PLATAO, Leis, 11670e, 1980,
p.73).

Com relacdo as apresentacfes musicais Platdo assevera que: “[...] nos cantos publicos
e nos sagrados, em tudo que diz respeito aos coros dos jovens, é tdo pouco licito levantar
alguém a voz ou modificar um passo, como transgredir as leis” (PLATAO, Leis, V11800a,
1980, p.217). Nesse sentido, lembramos que a harmonia musical preza pela combinacdo dos

sons ligados por uma relagdo de pertinéncia e que justamente por isso produz uma sensacao



25

agradavel e de prazer. Talvez seja por isso, que ele diz que € ilicito levantar em excesso a voz
durante a execucdo dos cantos, precisamente porque tiraria 0 encanto da apresentagéo
musical, 0 que consequentemente comprometeria 0 processo formativo. Nas palavras do

autor:

Em suas composicGes, 0 poeta ndo deve desviar-se do que a Cidade
considera justo, belo e bom. Néo Ihe serd permitido mostra-las a nenhum
particular antes de terem sido vistas e aprovadas pelos juizes especialmente
designados para esse fim e pelos guardas das leis (PLATAO, Leis, VI11801d,
1980, p.219).

Vale ressaltar que, antes de apontar o Estado platdnico como uma instancia autoritaria
e controladora — 0 que é compreensivel dado o imperativo das leis por ele defendidas — o que
nos interessa aqui € muito mais mostrar um modelo de Estado comprometido com a formacéo
baseada na virtude de seus concidadéos, e de alguma maneira, circunscrita ao género que ele
pertencem®.

E com relacdo a selecdo das musicas que participardo do processo formativo Platdo

aponta que:

Para levar a cabo essa escolha, serdo eleitos examinadores de, pelo menos,
cinquenta anos, 0s quais incorporardo em sua selecdo de poemas antigos o0s
gue lhes parecerem melhores; dos considerados imperfeitos ou
inconvenientes, alguns serdo rejeitados logo de saida, enquanto outros
poderdo ser corrigidos e postos no ritmo certo, para o que serdo confiados a
pessoas de competéncia comprovada em mausica e poesia, cujo talento
poético serd devidamente aproveitado sem nenhuma concessao a seus gostos
ou preferéncias, tirante uma ou outra passagem de somenos importancia. A
esse modo, interpretam as intenc¢Oes do legislador, instituindo cantos, dangas
e tudo o mais que se refere aos coros debaixo de sua orientagdo. Toda pega
musical em que a desordem cedeu o lugar a ordem, e de onde foi expulsa a
Musa aduladora, fica valendo infinitamente mais do que valia antes; a
suavidade é comum a todas as Musas (PLATAO, Leis, V11802b-c, 1980,
p.220-1).

Ademais, os ritmos e as melodias devem ser compativeis com a natureza de todos 0s

géneros que compde a cidade, conforme assegura:

E preciso, também, conferir a cada sexo o que a necessidade imp&e; mas, no
que toca as mulheres, importa distinguir de acordo com as caracteristicas
naturais do sexo. Assim, teremos de considerar como mais indicado para o
sexo masculino o que tender para a magnanimidade e a coragem, e deixar
para a mulher o que sugere modéstia e temperanca (PLATAO, Leis,
V11803a, 1980, p.221).

® Nesse dominio, ¢ interessante ver o estudo de PINTO, Maria José Vaz. O que os filésofos pensam sobre as
mulheres: Platdo e Aristdteles. In: Maria Luiza Ferreira (Org.). O que os filésofos pensam sobre as mulheres.
S8o Leopoldo/RG: Editora UNISINOS, 2010, pp. 17-40, onde o autor mostra Platdo estabelecendo, vez ou outra,
um tratamento diferenciado para as mulheres.



26

Platdo ndo deixa claro o porqué da designacdo de certas virtudes para os homens e
outras para as mulheres. No entanto, é preciso cautela para ndo incorrer numa leitura
anacroénica e rotular Platdo como machista, mesmo que isso possa ser pensado principalmente
frente ao exagerado senso de orgulho masculino e a apologia a virilidade e macheza téo
comum em sua época’. Entretanto, ndo vamos aprofundar essa questdo porque o que Nnos
interessa aqui é salientar um modelo de Estado voltado para o desenvolvimento das virtudes

de seus concidaddos segundo as diferencas naturais de cada um.

Com tal proposito é que o professor de citara e seu aluno devem usar 0s sons
do instrumento, tirando todo o partido possivel de sua clareza, para que o
som acompanhe exatamente a voz. Quanto aos sons variados e discrepantes
da lira, quando as cordas emitem uma melodia, e outra, muito diferente, o
autor do canto, e misturam sons fortes e fracos, rapidos e lentos, agudos e
graves, exigindo requintes de variagdes no ritmo do acompanhamento da
lira: tudo isso deve ser banido do ensino de quem tera de aprender
rapidamente em trés anos tudo o que a musica possa ter de atil (PLATAO,
Leis, VI11812d-e, 1980, p.232).

Entdo, podemos concluir que Platdo esta muito mais preocupado com a formacao
politica dos habitantes da Polis que o estabelecimento de uma estética musical. Por isso, para
0 bem da Cidade, os cantos e palavras ministrados aos jovens devem lhes proporcionar um
deleite saudavel (Cf. PLATAO, Leis, VI11813a, 1980, p.232-3). N&o obstante, a colocacio da
musica em funcdo da perspectiva politica, como aparece predominantemente na Republica,
ndo foi observada em todas as obras de Platdo analisadas nesse trabalho.

Nessa acepcdo temos o fon (um dialogo que analisa se a poesia decorre da inspiracdo
divina ou se é produto do conhecimento), onde Platdo apresenta uma concepcao da mdsica
distinta daquilo apresentou na Republica. Aqui, a musica é compreendida como um dom

divino, conforme se Ié nas palavras do autor:

Com efeito, o poeta é uma coisa leve, alada, sagrada, e ndo pode criar antes
de sentir a inspiracdo, de estar fora de si e de perder o uso da razdo.
Enquanto ndo receber este dom divino, nenhum ser humano é capaz de fazer
versos ou de proferir ordculos. Assim, ndo é pela arte que dizem tantas e
belas coisas sobre assuntos que trata, como tu sobre Homero, mas por
privilégio divino, ndo sendo cada um deles capaz de compor bem sendo no
género em que a Musa o possui: [...] (PLATAO, ion, 534b-c, 1988, p.51-2).

Nesse caso, a musica € mais que técnica ou ciéncia, ela é concessdo dos deuses que e

sem 0s quais toda e qualquer arte perde seu valor, precisamente, porque ficaria subjugada a

” Ademais, é preciso notar que o machismo é um problema da nossa época, que por sinal precisa ser enfrentado,
ndo s6 pelas mulheres, mas pelos homens igualmente, sobretudo por quem esta preocupado em promover um
mundo mais justo e igualitario. Depois, € preciso dizer ainda que o machismo, pelo menos no sentido que se
coloca hoje, isto é, como um comportamento que tende a negar a mulher a extenséo de prerrogativas ou direitos
do homem, néo era considerado problema na época de Platéo.



27

imperfeicdo humana. Entdo, ndo realiza plenamente sua funcéo dentro do projeto politico da
Polis. Algo equivalente é também observado no Timeu quando Platdo diz:

Quanto a voz e a audicdo, o raciocinio é mais uma vez 0 mesmo: 0s deuses
concederam-no-las pelas mesmas razdes e com os mesmos fins. Na verdade,
foi com o mesmo fim que nos foi atribuida a fala, que tem um papel
fundamental na nossa interacdo; tudo quanto é Util & voz no contexto da
musica, isso nos foi dado por causa da harmonia da audi¢cdo. Com efeito,
para aquele que se relaciona com as Musas com o intelecto, a harmonia, feita
de movimentos congéneres das drbitas da nossa alma, ndo é um instrumento
para um prazer irracional — como agora se julga ser — mas, em virtude de as
Orbitas da nossa alma serem desprovidas de harmonia desde a geracéo,
aquela foi concedida pelas Musas como aliado da alma para a p6r em ordem
e em concordancia. E o ritmo, por a maioria de nos sermos privada de
medida e falta de graca, foi-nos concedido como auxiliar, pelas mesmas
razdes e com os mesmos fins (PLATAO, Timeu 47c-d, 2011, p.128-9).

Ao comentar o supracitado texto Rocha Junior (2007, p. 33) diz que:

[...] a musica foi dada aos seres humanos para que tivessem contato com a
harmonia, cujos movimentos sdo semelhantes as revolugGes da alma e que
também é um presente das Musas aos homens. O ritmo também foi dado
pelas Musas para que a humanidade pudesse combater a falta de harmonia
gue se instalou dentro dos homens que nao tém graca nem medida.

Assim, a musica € revestida de um aspecto de encantamento, que nao pertence ao
dominio da razdo. Alids, além de ser algo divino que aproxima seus admiradores da
divindade, liga igualmente seus ouvintes e seus praticantes & sabedoria. A musica, de acordo
com Rocha Janior: “[...] continua associada a sabedoria, porque é sabio e justo louvar os
deuses e compor poemas que auxiliardo na formacdo moral dos cidaddos, como sera
defendido na Republica e nas Leis” (2007, p. 34). Ademais,

A arte dos sons e das palavras era importante para ele porque possibilitava a
percepcao da analogia que existe, de acordo com o que ele pensava, entre a
harmonia (ou movimento ordenado) da alma humana e a harmonia do
mundo (ROCHA JUNIOR, 2007, p. 36).

Por isso, era importante educar os jovens a partir de uma poesia e uma musica que 0S
pudesse torna-los corajosos, virtuosos e racionais e que os levassem efetivamente a amar o
bem e a odiar 0 mal.

Nesse sentido, a musica é a penultima disciplina na formacdo do filésofo, antes da

dialética, justamente, porque ela é a mais geral e, por isso mesmo, tem relevancia universal.

A msica, em relacdo a dialética, tem um valor propedéutico, é uma ciéncia-
opinido, algo ‘mais luminoso do que a opinido e mais obscuro do que a
ciéncia’ (Republica, 533d). As tarefas do musico e do fildsofo dialético sdo
similares: um esta preocupado com a unificacdo dos diferentes intervalos
visando as consonancias, segundo as proporg¢des; o outro, diferenciando os



28

variados géneros do ser numa visdo de conjunto, restaura a unidade
ontolégica. Tanto um quanto o outro buscam a unidade dentro da
diversidade. Afinidades desse tipo dentre a musica e a dialética justificam a
aproximacao entre o filésofo e o musico (IOANNIDES apud ROCHA
JUNIOR, 2007, p. 42).

Com isso, podemos dizer que, pelo menos diante do analisado nesse capitulo, a masica
assume diferente significados no decorrer do pensamento platdnico. Na Reptblica e no ion,
por exemplo, ela é concebida vinculada a formag&o, educacdo, sabedoria e ainda, arte musical
ou arte das Musas, harmonia e adequacdo ao movimento do cosmo. Porém, esse traco do
pensamento de Platdo ndo pode ser reduzido a uma inconsisténcia conceitual ou erro
metodoldgico, porque na verdade, seu pensamento encontrava-se em evolucdo, o que explica
o fato de Platdo ndo ter estabelecido um sistema filoséfico fechado no que tange & musica.

Portanto, com relacdo a concepcdo platdnica acerca da musica, lembramos que ela é
primeiramente concebida como um produto da razdo, para depois ser classificada como uma
dadiva das Musas. Mas, em ambos 0s casos, se insere no processo formativo para promover,
em cada uma das classes, as virtudes necessarias ao bom funcionamento do Estado.

Por fim, frente a tudo que foi discutido ao longo desse capitulo destacamos algumas
das ideias de Platdo que, em alguma medida, estdo presentes na abordagem de Santo
Agostinho sobre a masica e da felicidade.

No tocante a felicidade ressaltamos a ideia de que para ser feliz é preciso viver na
justica conforme se leu no didlogo Gorgias (470e, 2004, p.80; 507¢, 2004, p.179), bem como,
a percepcdo de que a felicidade, ndo se limita a vida concreta, por um lado, e nem se efetiva
inteiramente alheia a ela, isto €, estranha a sua condicdo no mundo, como fala Platdo na
Republica (1vV441d, 2014, p.200-1; V474c, 2014, p.252). E com relagéo & masica destacamos,
em particular, a percepcdo de que as experiéncias musicais exercem certas influéncias na
mente humana, de acordo com o que pode ser visto na Republica (111400a, 2014, p.129-30;
X598¢c, 2014, p.455). Ademais, destacamos ainda, a ideia de que ndo é o prazer sensivel que
determina o valor da musica, segundo o que esta escrito nas Leis (11668b, 1980, p.70). Ainda
de acordo com as Leis (V11801d, 1980, p.219) lembramos que a musica ndo deve se desviar
do que é justo, belo e bom.

Isso posto, vejamos agora como a tematica da felicidade aparece na filosofia greco-
romana, sobretudo nas filosofias de Marco Tualio Cicero e Lucio Aneu Séneca, autores
importantes na formacéo filosofica de Santo Agostinho. Em relagdo ao capitulo que segue,

vale ressaltar ainda que a abordagem que nele fizemos se limita ao problema da felicidade,



29

precisamente, porque ndo identificamos nenhuma ideia relevante acerca da musica nesses

autores e que fosse pertinente a nossa investigag&o.



30

3 AFELICIDADE NA FILOSOFIA GRECO-ROMANA

A influéncia platonica sobre a tradicao filoséfica do Ocidente é indiscutivel, e quando
se trata de um tema como o da felicidade é um tanto inevitavel ndo fazer qualquer mencdo a
Platdo, principalmente na filosofia praticada em Roma por pensadores como Cicero e Séneca
cuja influéncia e/ou inspiragdo é visivel. O mesmo ndo se observa no que tange a tematica da
musica, sendo exatamente por isso, que nos limitaremos ao tema da felicidade nesse capitulo.

Voltemos a questdo da felicidade na filosofia greco-romana, para dizer que ao longo
desse capitulo teremos Cicero tratando do problema da felicidade a partir do prazer por um
lado e por outro, veremos Séneca discutindo a questdo da vida feliz relacionando-a a

conquista da tranquilidade da alma.

3.1 AFELICIDADE SEGUNDO CICERO

A verdade e 0 Sumo Bem sdo as grandes questdes filosoficas do pensamento de Cicero
e nas quais giram uma serie de outras tematicas, de modo especial, a felicidade, quando ele
propde uma moral pratica, segundo as exigéncias da cidade. Por isso, na discussdo dessas
questBes evitou limita-las ao ambito racional, fundamentando-as também nos sentidos.
Contudo, sem dar-Ihes total assentimento, mas situando-as no campo do provavel visto que 0s
sentidos que proporcionam o deleite, por si s6s, ndo sdo garantia de vida feliz, exatamente,
porque o prazer constante € mais digno de ser buscado que o prazer efémero. Nesse sentido,
escreve Hans Storing:

[...] Cicero apresenta a um publico mais amplo e instruido suas visdes
filosdficas, nas quais, com base em certo ceticismo sofisticado, concluem as
ideias das mais diferentes escolas, antes de tudo do estoicismo. [...] o
trabalho de alguém como Cicero ndo deve ser menosprezado. Sua obra
encarna magnificamente aquilo que podemos chamar de o espirito de Roma.
Ele tem, além disso, 0 mérito de haver traduzido para o latim a terminologia
filosofica da Grécia. Dai ela se transmitiu para todas as linguas do Ocidente
(2009, p.168).

Ademais, Cicero marca profundamente a vida e a obra de Santo Agostinho, nao
somente por despertar nele o interesse pela filosofia a partir do Horténsio, mas também, por
ter contribuido ativamente na aquisi¢do dos elementos basicos da filosofia grega, o que por
seu turno serdo percebidos, sobretudo nas obras do Agostinho recém-convertido ao

cristianismo.



31

Em relagdo a abordagem ciceroniana acerca da felicidade, nota-se certa equivaléncia
com a corrente estoica e, por isso, € oportuno registrar que no campo da ética, os estoicos
sustentam uma forma de eudaimonismo fundado na ideia de que o objetivo da vida humana é
a realizacdo do telos que lhe é préprio. Este, portanto, consiste em viver segundo a natureza
humana e a natureza do cosmos. Nesse sentido, escreveu na Republica (51 a.C.) uma breve

alusdo acerca da felicidade, conforme se vé:

Feliz o homem que pode verdadeiramente gozar do bem universal, ndo por
mandamento das leis, mas em virtude de sua sabedoria; ndo por um pacto
civil que com ele se queira celebrar, mas pela Natureza mesma que da a cada
um o que julga que pode saber, usar e ser-lhe Gtil (CICERO, Da Republica,
I, XVII, 2005, p.33)°.

Com isso, Cicero aponta que as €ticas epicuristas, estdica, peripatética e até mesmo
dos céticos académicos convergem para ideia de uma vida feliz, que gira em torno do
estabelecimento da natureza do Sumo Bem enquanto fim ualtimo do homem. Nesse
seguimento, questiona os estdicos por entenderem a vida feliz como um deleite buscado, nédo
pela razdo, mas pela percepcao sensorial, através da qual a natureza de cada um é que julga de
modo integro e puro.

Com isso, Cicero acompanha Platdo na ideia de que vida feliz é a que ndo se limita ao
ambito da subjetividade apenas, pois, a felicidade de cada um depende da felicidade de toda a
republica. “Em suma, ndo ha felicidade sem uma boa constitui¢do politica; ndo ha paz, ndo ha
felicidade possivel, sem uma sabia e bem organizada Republica” (CICERO, Da Republica V,
V, 2005, p.122). Se bem que, ndo ha melhor recompensa para o sabio do que a consciéncia
tranquila por suas boas acdes em favor de si mesmo e do bem comum.

No entanto, a questdo da felicidade é desenvolvida por Cicero, sobretudo, na obra
Tusculanas (44 a.C.), sem esquecer, é claro, de mencionar obras como Da Republica, Sobre o
Sumo Bem e o Sumo Mal e Sobre a amizade que, nesse caso, a tematica surge de forma
circunstancial. Por isso, nossa abordagem segue, majoritariamente, aquilo que é desenvolvido
no quinto livro das Tusculanas, pois acreditamos que ai esta sintetizado aquilo que Cicero
concebeu em relagdo a vida feliz de um modo geral.

Em primeiro lugar, observa-se que todo o Livro V das Tusculanas gira em torno da
analise da virtude, como elemento suficiente para a vida feliz. Para tanto, ndo se ignora a
dificuldade que é persuadir as pessoas disso, ja que, existem 0s reveses que o futuro esta

sujeito. E para enfrentar essa dificuldade, fala da importancia de se dedicar a filosofia:

8 Pensamento este que sera retomado posteriormente nas Tusculanas.



32

Os primeiros homens que se dedicaram a esta ciéncia estudaram
preferivelmente a toda e qualquer outra coisa a arte de viver feliz — e ndo foi
sendo a esperanca de alcancar a felicidade o que os levou a fazer tantas
investigacdes (CICERO, Tusculana, V, 1, 2005, p.4-5).

O certo € que o uso da filosofia como porto para a felicidade era muito comum entre

0S romanos, justamente, porque por meio dela se ensinava as virtudes e o dominio dos vicios.

Por consequéncia, os homens abandonariam a ignorancia e amariam a sabedoria. Nesse

sentido:

Foi Sécrates quem primeiro fez, por assim dizer, descer a verdadeira
filosofia do céu, para introduzi-la ndo somente nas cidades, mas também nas
casas, levando toda gente a discorrer acerca do que pode servir para regular a
vida, para construir os costumes e para distinguir entre o que é bem e o que é
mal (CICERO, Tusculana, V, 1V, 2005, p.13-4).

Como resultado, a virtude torna-se a instancia que fornece aos homens os auxilios

indispensaveis para uma vida ordenada, honesta e feliz. Por conseguinte, sera infeliz quem é

mau e feliz quem é bom. Cicero afirma ainda que, mesmo diante dos tormentos, o destino de

uma alma tranquila na qual ndo penetra nenhum desses movimentos impetuosos, que

desordenam a razdo, ndo pode ser outro, sendo, a vida feliz. Posto que amparado na virtude,

ndo se pode negar que ela terd tudo que é necessario para a vida feliz. Logo, aquele que vive

na virtude é sabio e, por seu turno, resiste a toda paixdo que desordena a alma. Como segue a

virtude estd sempre amparado dos golpes da fortuna, possuindo em si mesmo todos 0s

recursos necessarios a vida feliz. No entanto:

Quando adianto aqui esta proposi¢do: que todas as pessoas de bem sdo
felizes, ha que se pesar bem os meus termos. Por pessoas de bem entendo as
que retinem todas as virtudes. Por felizes, entendo as que possuem todos 0s
bens, sem nenhuma mescla de males. Pois ndo creio que a felicidade nos
permita outra no¢do sendo o conjunto de todos os bens, com exclusdo de
todos os males. Ora, seria em vao que a virtude aspirasse a felicidade, se se
fora dela houvesse algum outro bem, ela seria assaltada por uma multidao de
males. Se trata de males como a pobreza, o desprezo, a humilhagdo, o
abandono dos amigos, a perda dos entes queridos, as duras dores do corpo, a
perda total da salde, a fraqueza do temperamento, a privagdo da visdo, a
ruina da patria, o exilio, a serviddo. Todos esses males, e ainda muitos
outros, podem oprimir o sabio; pois eles sdo efeito do acaso de que o sabio
ndo esté isento (CICERO, Tusculana, V, X, 2005, p.30-1).

Em suma, ndo se pode negar que o sabio é sempre feliz, porque até mesmo o vigor, a

salde, a beleza, a riqueza e a dignidade, atrai muita gente, ele fica indiferente frente a elas.

Tal indiferenca se justifica, porque ele tem a ciéncia de que elas sdo a causa de tormentos para

0s ignorantes, justamente porque eles as supervalorizam. Acerca do sabio, acrescer ainda:

“Podera entdo apregoar que ndo teme os reveses da fortuna, nem os julgamentos da multidao,



33

nem as dores, nem a pobreza; e que tem em si mesmo tudo de quanto necessita para ser feliz,
eliminando do niimero dos bens tudo quanto est4 fora de seu poder” (CICERO, Tusculana, V,
X, 2005, p.33). Portanto, o sabio ndo € somente feliz, mas o € livremente.

Cicero também reprova quem procura justificar sua infelicidade se queixando da
natureza por ter dado um corpo imperfeito e sujeitos as vicissitudes da vida. Nesse sentido
diz: “Todas as suas criagdes sdo perfeitas em seu género” (CfCERO, Tusculana, V, XIII,
2005, p.38), e cada espécie tém suas propriedades que as distinguem essencialmente uma das
outras. Logo, o homem também é portador de uma propriedade essencial, mas esta ndo ocorre
da mesma forma que as demais criacdes, ja que é muito mais excelente. Assim, ao referir a ela
diz:

[...] sendo uma emanacéo da mente divina, & de ordem superior, ela ndo pode
ser comparada, ousamos dizer, sendo com a mesma divindade. Esta alma,
pois, quando a cultivamos, e quando a curamos das ilusbes capazes de cega-
la, alcanca este alto grau de inteligéncia que é a razdo perfeita, e a qual
damos o nome de virtude (CICERO, Tusculana, V, XIII, 2005, p.39).

Por consequéncia, se a felicidade consiste no modo de perfeicdo que lhe é proprio,
entdo, a felicidade do homem consiste na virtude. E assim, a virtude faz o homem
soberanamente feliz e ndo havera verdadeira felicidade se ela ndo se erguer da virtude, porque
ela € um bem tal que uma vez adquirido ndo se pode perder, a menos que haja consentimento,
por isso, “Nada, pois, do que pode escapar de nds deve ser incluido no rol das coisas
necessarias para ser feliz, uma vez que nao é possivel ser feliz se se teme perder o que nos
serve para torna-nos tal” (CICERO, Tusculana, V, XIV, 2005, p.40-1). Ao que complementa,
depois:

Todo e qualquer bem é desejavel. Tudo o que € desejavel deve ser aprovado.
Tudo o que julgares digno de aprovacdo deve aprazer. Tudo o que te pode

aprazer deve ter um meérito real. Logo, tudo o que te pode aprazer € digno de
louvor (CICERO, Tusculana V, XV, 2005, p.44-5).

No entanto, ndo se pode chamar de bens uma infinidade de coisas, tampouco tomar
por bem o que é apenas vantajoso. Segue-se entdo que o homem de bem é sempre feliz. Dado
que sua felicidade esta ancorada num verdadeiro bem. E como ndo ha nada além da virtude

gue seja digno de louvor s6 se pode concluir que a virtude conduz a felicidade:

De nossa parte, porém, requer-se que a virtude seja sempre livre, sempre
indomavel. De outro modo a virtude ndo seria nada. Mas, se € verdade que a
virtude é suficiente para fazer-nos viver bem, ela tam

bém o é para fazer-nos viver felizes, uma vez que sem duavida é suficiente
para inspirar-nos a coragem. Com a coragem, temos a grandeza de alma; ndo
nos deixamos aterrorizar nem abater; ndo conhecemos pendria, nem
caréncia, nem obstaculo; estamos sempre na abundancia e na prosperidade.



34

Estamos sempre, pois, felizes, e ndo € preciso para isto sendo ter coragem
(CICERO, Tusculana, V, XVIII, 2005, p.51).

Ademais, acrescenta;

Ora, o bem espiritual é a virtude. Logo, ¢ ela que nos faz feliz. Eu ja disse e
ndo me canso de repetir: a virtude é a Unica fonte do belo, do honesto, do
excelente e, para dizé-lo em suma, do contentamento perfeito, uma vez que a
felicidade consiste na perpetuidade do contentamento, ndo a busquemos
alhures (CICERO, Tusculana, V, XXIl11, 2005, p.63-4).

A afirmacdo de que o sabio é feliz e que o é sempre, ndo implica dizer que ele esta
isento dos males, das perdas, das desgracas, dos fracassos e que ndo tenha que lidar com eles.

Mas tdo somente que é preciso lidar com essa condicdo porque

[...] a felicidade pode encontrar-se em meio de torturas; que, seguindo-se a
justica da temperanca, e especialmente da firmeza, da magnanimidade e da
paciéncia, ela ndo se acovardara ante a visdo dos verdugos; e que, estando
intrepidamente presentes todas as virtudes a hora dos suplicios, ela ndo se
detera, como ja disse, a porta da prisdo. Que oprébio, que horror ndo seria
ver-se ela sO e separada das generosas companheiras! Mas tal ndo é possivel,
pois nem as virtudes podem subsistir sem a felicidade, nem a felicidade o
pode sem aquelas. Assim, sem importar a que suplicio ela seja levada, elas
estardo sempre ao seu lado, sem permitir-lhe hesitar um s6 momento. Pois 0
sébio tem isto de proprio: ele ndo faz nada contra a sua vontade, razdo por
gue jamais pode sentir remorsos; atua em tudo com dignidade, com firmeza,
com seriedade, com honra; ndo esperando nada, ndo € surpreendido por
nenhum acontecimento; ndo recebe a lei de ninguém, e ndo depende senao
de si mesmo. Ora, ndo seré isso o apice da felicidade? (CICERO, Tusculana,
V, XXVIII, 2005, p.75-5).

Para tanto, o prazer tem também sua parcela de contribuicdo nessa empreitada. Em
vista disso, é preciso ressaltar que, na tradicdo filosofica, essa palavra tem um significado
diferente de felicidade, mesmo quando ligada a ela. Portanto, o prazer é indicio de um estado
ou condicdo particular ou temporéaria de satisfacdo, enquanto que a felicidade é um estado
constante e duradouro de satisfacdo plena. Nesse sentido, aponta que o modus operandi do

sabio, em relacdo ao prazer e a dor, seriam o de que:

[...] o prazer sempre merece ser buscado por si mesmo, pelo fato de ser
prazer, e que, igualmente, sempre se deve fugir da dor, pelo fato mesmo de
ser dor; e que assim o sabio, pondo um e outro na balanga, renunciara ao
prazer se dele advier uma dor que lhe seja superior, e buscara a dor se ela
proporcionar um prazer que lhe seja superior, sabedor sempre, porém, de que
todo e qualquer prazer, conquanto derivado dos sentidos, deve estar sempre
em conformidade com a alma. [...]. Assim, um homem sabio produz para si
mesmo um tecido de prazeres sem fim (CiCERO, Tusculana, V, XXXIII,
2005, p.87).

Logo, os prazeres constantes sdo mais dignos de serem buscados que 0s passageiros.

N&o so isso, mas que também a natureza se contenta com pouco, conforme se 1&: “[...] a



35

propria natureza nos ensina todos os dias que um pequeno nimero de coisas, e até das mais
ordinarias, ¢ suficiente para satisfazer as nossas necessidades” (CICERO, Tusculana, V,
XXXV, 2005, p.93).

Portanto, a alma grandiosa faz residir sua gloria, precisamente, no desprezo pela
vangloria, pois, 0 mais importante é a vida na virtude, na sabedoria. Portanto, por meio da
virtude é que se conquista a sabedoria, que equivale a vida feliz. E, no sébio, que se isenta das
paix0es e vive a imperturbabilidade, é que reside a perfeita vida feliz.

Na secdo a seguir veremos Séneca discutindo a questdo da vida feliz, a partir da
tranquilidade da alma; da obediéncia a natureza interior; da capacidade de lidar com o0s

eventos do destino, bem como, do dominio de si mediante a razao.
3.2 A VIDA FELIZ SEGUNDO SENECA

De modo geral, Séneca segue o costume romano de conceber a filosofia como um
modo concreto de vida, mais precisamente, como um meio para a vida feliz. Por isso, se
ocupava da forma correta de viver a vida, o que lhe permitiu, a partir do estoicismo, praticar a
imperturbabilidade da alma denominada de ataraxia’.

Nossa abordagem ampara-se, sobretudo nos Gltimos textos de Séneca escritos apos seu
afastamento da vida publica (em 62 d.C.), a saber: o De Beata Vita (Da vida feliz), e talvez
sua obra mais profunda, as Epistolae morales (Tratados morais) dirigidas a Lucilio em que
reine conselhos estoicos, dentre os quais destacamos o Da brevidade da vida, que
examinaremos nessa pesquisa.

O tratado Da vida feliz'® (57 ou 57 d.C.) tem o objetivo de mostrar a verdade e a
utilidade do estoicismo, para a vida pessoal e a conduta do Estado. Nesse interim, podemos
dizer de um modo geral, que Séneca importa boa parte das ideias centrais do Portico, dentre

elas, destacamos o principio estdico fundamental da vida de acordo com a natureza:

Para os representantes desta Escola [estoicismo], 0 homem é parte integrante
da natureza, sinbnimo de ordem cdsmica intrinseca a realidade, de harmonia
regida pelo Adyog universal, e dela depende para conhecer e assumir seu fim,
seu téhog (BERALDI, 2010, p.25).

% “Do grego ataraxia: auséncia de perturbagdes. Introduzido por Demdcrito e empregado principalmente pelos
epicuristas e pelos estdicos, o termo significa tranquilidade da alma. Designando o ideal do s&bio para a
maioria dos filosofos da Antiguidade, a ataraxia € identificada pelos estdicos a apatia, ou seja, ao estado da
alma que se tornou alheia as desordens da paixdo e insensivel a dor” (DUROZOI; ROUSSEL, 2005, p. 44).

19 Este livro é dedicado a seu irmao mais velho Gallio e sua escrita se d4 no momento em que Séneca volta do
exilio, ocasido em que Agripina devolve a fortuna de Séneca. O que foi causa de muitos ataques a Séneca por
causa dessa sua riqueza, principalmente da parte de Suilllis, genro de Ovidio, que era muito poderoso no
reinado de Claudio.



36

Esse trago vai marcar profundamente a filosofia de Séneca e com muita frequéncia
vemos 0 mesmo fazer uma verdadeira apologia a vida a partir da natureza. Nesse sentido, diz

Julian Marias:

A escola estdica tem uma profunda relacdo com os filésofos moralistas
socréaticos, e especialmente os cinicos. Retoma, em Ultima instancia, a
atitude deles perante a vida e a filosofia, embora com personalidades
intelectualmente superiores e uma maior elaboracao teorica (2015, p.100).

No contexto histérico, o estoicismo € uma escola filosofica que surge no final do
século 1V a.C., com Zendo, e é dividida tradicionalmente em trés periodos: o estoicismo
antigo', o médio'? e o romano, onde Séneca encontra circunstancias em que as reflexdes

voltam-se, principalmente, para as questdes ligadas a moral. Entretanto,

Embora seu pensamento filosofico denote um certo ecletismo (comum, aliés,
nos filésofos da época), Séneca defendeu em suas linhas mestras as
doutrinas do estoicismo antigo. A sua atencdo deteve-se essencialmente em
guestdes de tipo préatico, desinteressando em grande medida das doutrinas
l6gicas e fisicas da Stoa (CORDON; MARTINEZ, 2016, p. 100).

Por conseguinte, é interessante dizer que o bem-estar para um estdico ndo consiste
numa vida de prazeres, mas num estado de tranquilidade da alma, que s € possivel a partir da
relacdo harmoénica com a natureza que, por sua vez, ndo se da fora da ordem universal, isto é,
do logos, do qual, todas as coisas e, inclusive 0 homem, estdo integradas. Assim sendo, seguir

a razdo natural significa acompanhar a natureza universal do cosmo. Por isso,

[...] a filosofia estoica considerava 0 Sumo Bem viver em conformidade com
essa ordem universal, pois tal adequagdo nos conduziria a virtude. E a busca
desse Sumo Bem seria algo ingénito, instintivo, um impulso natural em nés
(BERALDI, 2010, p.25).

Por essa razdo, ao discorrer sobre a felicidade conserva o principio estdico de que a
felicidade é, antes de tudo, obediéncia a natureza interior, capacidade de lidar com os eventos
do destino e, por fim, estabelecer o dominio de si mesmo através da razdo. Além disso,
embora partisse do pressuposto de que o desejo a vida feliz é universal, Séneca atesta que nem
todos os homens conseguem se valer dos meios adequados para conquista-la. Por isso, para
ele: “Realmente nao ¢ facil atingir a felicidade, porque, se alguém desviado do reto caminho
se precipita para alcancéa-la, fica sempre mais afastado da felicidade” (SENECA, Da vida
feliz, I, 1, 2009, p.01).

1 Desenvolvido no sec. Il a.C., com Zendo de Cicio, Clinato, Crisipo, até Antiprato de Tarso, que se
preocupou com a légica, a fisica, a metafisica e a moral.

12 Momento em que o pensamento estéico funde-se com espirito romano. Foi representado por Panécio de Rodes
(180 a.C. - 110 a.C.) e Possidonio (135 a.C. - 51 a.C.).



37

Ademais, nas decisfes do dia-a-dia ndo se deve agir tentando agradar a maioria,
porque o que deve ser buscado é o melhor, algo que permita a posse da vida feliz e ndo apenas
o que ¢ aprovado pela multidao. Assim sendo, “Busquemos um bem que ndo seja aparente,
mas solido e constante, e seja tanto mais belo quanto mais intimo” (SENECA, Da vida feliz,
111, 1, 2009, p.08). Porque é melhor viver a propria vida que a vida dos outros, pois, somente
vivendo a prépria vida, é que se é possivel adquirir a tranquilidade duradoura e, no que Ihe
concerne, a verdadeira liberdade. Algo semelhante também aparece no tratado Da brevidade
da vida.

Por conseguinte, Séneca defende que a sabedoria consiste em ndo se desviar da
natureza e, a0 mesmo tempo, ser capaz de regular sua vida segundo suas leis: “Portanto, a
vida feliz é a que concorda com a sua natureza” (SENECA, Da vida feliz, 111, 2, 2009, p.09).
Para tanto, € necessaria uma mente sd, corajosa e enérgica, nobre, paciente e habituada a
varias situacfes da vida, devendo, pois, cuidar do corpo e das coisas que embelezam a vida
sem se deixar ser dominado por nenhuma delas. Assim, o Sumo Bem acaba por figurar o

estado em que a alma se apraz com a virtude e despreza os azares da sorte. Por causa disso,

Pode-se também definir o homem feliz como aquele para o qual ndo ha
nenhum bem ou mal sendo a alma boa ou ma, aquele que pratica o bem, que
se contenta com a virtude, que ndo se eleva nem se abate com as vicissitudes
da fortuna, que ndo conhece maior bem do que o bem que ele mesmo se
pode dar, para quem 0 maior prazer consiste no desprezo dos prazeres
(SENECA, Da vida feliz, 1V, 1, 2009, p.11).

Logo, ao se regozijar com os seus verdadeiros bens, a alma ndo deseja nenhum outro
bem além dos que ela verdadeiramente possui, 0 que SO serd possivel apenas quando ela
alcancar a tranquilidade de alma o que depende inteiramente da libertacdo da serviddo das
paix0es para se efetivar. Pois, a dominacdo pelo prazer implica, necessariamente, a

dominacdo pela dor, o que faz a virtude ser inteiramente indispensavel para a vida livre:

Esta é concebida somente pela indiferenca em relacdo a sorte: entdo nascera
aquele bem inestiméavel, a tranquilidade da mente fundada num lugar seguro,
a elevacdo moral; sera eliminado o terror; o conhecimento da verdade nos
trard uma alegria imensa e imutavel, a bondade e a expansdo da alma. Com
isso a alma se deleitara, ndo simplesmente por serem bens, mas por provirem
do seu préprio bem (SENECA, Da vida feliz, 1V, 1, 2009, p.13).

Além disso, também € necessario que o homem esteja orientado para a verdade,
porque, fora dela ndo ha vida feliz, dado que a vida feliz esta, igualmente, fundada no juizo
reto e no correto modo de agir. Dessa forma, portanto: “[...] é feliz quem possui um juizo reto;

é feliz quem esta contente com 0s seus bens presentes, quaisquer que sejam, coisas materiais



38

ou amigos; é feliz quem confia a razdo todas as suas situagdes da sua vida” (SENECA, Da
vida feliz, VI, 1, 2009, p.16).

De resto, Séneca dissocia o prazer da virtude admitindo que ele conduz a uma vida
cheia de imoralidades, ao passo que, a virtude é algo elevado, sublime e grandioso,
invencivel; o prazer € baixo, servil, fraco, passageiro; seu lugar e morada sdo os bordéis e 0s
bares, a virtude, pelo contrério, se encontra nos templos, no tribunal. No entanto, temos os
bons e 0s maus prazeres, sendo que esses se ligam a virtude e aqueles aos vicios. Nas palavras

do autor:

Por isso, os antigos recomendavam seguir o melhor modo de vida, ndo o
mais agradavel, de sorte que o prazer ndo seja 0 guia da reta e boa vontade,
mas o companheiro dela. Devemos ter a natureza como guia: a razao observa
e consulta. Portanto, viver com felicidade e viver segundo a natureza séo a
mesma coisa (SENECA, Da vida feliz, V111, 1, 2009, p.20).

Como consequéncia, temos um homem forte e superior as coisas externas, porque
contente consigo mesmo. Dai ele estara preparado para lidar com o éxito e o fracasso, que
atormenta muita gente, e com isso assume o papel de autor de sua prépria vida. Contudo, sua
confianga em si mesmo n&o é desprovida de prudéncia porque sem ela, esvai-se a sua firmeza.
Dessa forma:

Ja se entende, sem que nada seja preciso acrescentar, que tal homem ha de
ser equilibrado, regrado, magnanimo e, ao mesmo tempo, afavel. E preciso
que a razdo, impressionada pelos sentidos, deles deduza os principios (de
fato, ndo tem outra coisa onde possa hauri-los e de onde possa langar na
direcdo da verdade) e volte para si mesma (SENECA, Da vida feliz, VIII, 1,
2009, p.21-2).

Com isso, Séneca concebe uma espécie de movimento de retorno a si mesmo que pode
ser denominado de assenhoramento de si e nele se encontra o pressuposto para a vida virtuosa
e, por conseguinte, a vida feliz, ja que o homem que nédo é senhor de si, é governado pelo que
Ihe é externo, vive segundo as paixdes, o que resulta, necessariamente, em infelicidade. Entéo,
o voltar para si mesmo, é condi¢do sine qua non para a acdo com base na sua natureza e, por

seu turno, conforme a razéo, o que resulta no alcance da ataraxia.

Em vista disso, podes declarar sem temor que o bem supremo consiste na
concordia da alma; pois, onde houver consenso e unidade, ai deverdo existir
as virtudes enquanto os vicios ndo combinam entre si (SENECA, Da vida
feliz, VIl e X, 1, 2009, p.23).

No entanto, a pratica da virtude ndo se justifica tho somente, porque delas se pode
retirar algum prazer, pois, 0 prazer ndo é recompensa nem causa da virtude, mas meramente

um apéndice a ela. Nesse sentido escreve:



39

O bem supremo esta no juizo e no estado da mente apurada, que, depois de
completar seu percurso e circunscrever 0s seus limites, realizou
perfeitamente o Sumo Bem e nada mais deseja; pois nada existe fora do todo
nem além do fim (SENECA, Da vida feliz, IX, 1, 2009, p.24).

Entdo, assim como ndo ha vida feliz fora da verdade, igualmente, ndo ha vida feliz
alheia a virtude, uma vez que a virtude retira os obstaculos, aguca o ouvido, pesa 0s prazeres
antes de admiti-los: “Ora, que notavel func¢do tem a virtude entre vos, a de degustar os
prazeres” (SENECA, Da vida feliz, X1, 1, 2009, p.28). No entanto, ndo devemos confundi-los
com todo e qualquer prazer, pois, 0s que aqui se mencionam sdo, unicamente, os prazeres do
sébio. Tais prazeres sdo tranquilos e moderados o que permite ao sébio 0s consubstancié-los e
inseri-los na sua vida como um entretenimento entre 0s assuntos sérios.

Por isso, € a virtude que assume as rédeas da vida do sabio e que o faz caminhar
seguro, porque a medida que o prazer desordenado é nocivo, na virtude ndo se deve recear
nada, sobretudo, porque a moderacdo é participar da propria virtude. Assim: “Aqueles que
deram o primeiro lugar ao prazer ficam privados de ambas as coisas: perdem a virtude e, além
disso, ndo possuem o prazer, mas sdo possuidos por ele” (SENECA, Da vida feliz, X1V, 1,
2009, p.36-7). Ao que completa mais adiante:

Por isso eleve-se 0 Sumo Bem ao lugar donde nenhuma forca o arranque, aonde nédo tenha
acesso nema dor, nem a esperanga, nem o temor como também coisa alguma, que enfraqueca o direito
do Sumo Bem. Ora, s6 a virtude pode ascender até 14; essa ladeira deve ser escalada somente pelos
passos da virtude: esta permanecera de pé, firme, ndo apenas resignada, mas também de bom grado
suportartudo o que acontecer (SENECA, Da vida feliz, XV, 1, 2009, p.40-1).

Entdo, o sabio suportara os reverses da vida, porque esté ciente de que tudo ndo passa
de uma coisa decorrente da propria natureza. E uma vez adquirido essa firmeza, se colocara
diante das adversidades, ndo como vitima, mas apenas como um elemento, que compde a
totalidade do mundo. Por isso, ndo adianta ficar se queixando das vicissitudes da vida, porque
independente disso, o fluxo natural da vida ndo pode ser imobilizado. Assim, o bem e o mal
serdo, simplesmente, aquilo que decorre da virtude e dos vicios, respectivamente.

Além disso, Séneca era frequentemente questionado sobre a validade do que falara
sobre a virtude, principalmente, porque apontavam que seu discurso ndo condizia com sua
pratica. Ao que responde dizendo que néo fala de si mesmo, mas da virtude, e quando reprova

0s vicios, sdo principalmente os deles que ele reprova. Nesse sentido,

Estoicos e epicuristas nos deixaram brilhantes retratos do sabio ideal e da
atitude e comportamento de um homem verdadeiramente sabio. Os retratos
das duas escolas apresentam certos tracos genéricos comuns: sé o sabio é



40

feliz, o sabio caracteriza-se pelo seu autodominio, constancia e simplicidade,
etc. (CORDON; MARTINEZ, 2016, p. 99).

E precisamente sobre essa questdo, que vem a contestacio de que a riqueza material de
Séneca ndo era compativel ao ideal de vida estoica, que ele defendia. Nesse aspecto se
questionava: como é que alguém que é adepto da filosofia vive em tdo grande riqueza? A
modéstia e a simplicidade ndo seriam um valor constitutivo da sabedoria estoica? Nessas

situacOes, ele responde dizendo que, em primeiro lugar:

Os filésofos ndo praticam o que dizem. Contudo, ja& fazem muito em
expressar bem o que concebem com uma mente reta: realmente, se
operassem conforme suas palavras, quem haveria de mais feliz do que eles?
Entretanto, ndo ha motivo para desprezar boas palavras e coracdes cheios de
bons pensamentos (SENECA, Da vida feliz, XX, 1, 2009, p.51).

Além do mais, “[...] o sabio nédo se julga indigno dos bens da fortuna; ele ndo ama as
riquezas, mas as prefere, ndo recebe na alma, mas em casa; ndo rejeita as que possui, e quer
por meio delas fornecer mais matéria as virtudes” (SENECA, Da vida feliz, XXI, 1, 2009,
p.57). Com efeito, temos aqui o entendimento de que engquanto que na pobreza se exercita um
sO género de virtude, que impede alguém de se rebaixar ou deprimir, na riqueza, por sua vez,
se pratica a temperanca, a generosidade, o discernimento, a economia e a magnificéncia

dentre outras. Em vista disso, diz:

Se as riquezas me abandonarem, nada me tirardo a ndo ser elas mesmas; tu,
porém, se elas forem afastadas de ti, ficaras espantado e te parecera que
ficaste abandonado por ti mesmo; para ti sdo de maxima importancia, para
terminar, as riquezas sdo minhas e tu és das riquezas (SENECA, Da vida
feliz, XXII, 1, 2009, p.59).

Portanto, o sabio est6ico ndo esta condenado a pobreza, porém, apesar de ser rico, 0
préprio Séneca viveu modestamente: bebia apenas agua, comia pouco, dormia sobre um
colchdo duro. Enfim, ele ndo via nenhuma contradicdo entre a filosofia estdica e a sua riqueza
material. E, por repetidas vezes, assegurava que o sabio nao estava obrigado a pobreza, desde
que o seu dinheiro tivesse sido ganho de forma honesta, porque o mais importante era ser
capaz de abdicar da riqueza. Portanto, desde que ndo tenha sido adquirida de modo ilicito, a
riqueza ndo se constitui um empecilho & vida feliz. Dessa forma: “O sabio, porém, ndo
rejeitara a benignidade da fortuna e ndo se gloriard nem se envergonhara do patrimonio
adquirido por meios honestos” (SENECA, Da vida feliz, XXIII, 1, 2009, p.60).

Todavia, mesmo gue o sabio ndo seja apegado as suas riquezas, isso ndo significa que
ele deve ser prodigo. Por isso, “O sabio terd uma bolsa fécil de abrir, mas ndo furada, donde

saiam muitas coisas, mas da qual nada possa cair” (SENECA, Da vida feliz, XXIII, 1, 2009,



41

p.62). Porque € justamente a partir de sua riqueza que ele pode exercitar certas virtudes, como
a generosidade, por exemplo. Pois, “onde houver um homem haverd oportunidade de fazer
um beneficio. Por isso o dinheiro pode também ser distribuido e a liberalidade exercitada
dentro de casa” (SENECA, Da vida feliz, XX1V, 1, 2009, p.64).

Todavia, nem por isso, a riqueza ¢ um bem efetivamente. Porque se assim o fosse,
fariam bons todos aqueles que a possui. Logo, as riquezas podem e devem ser possuidas, ja
que sdo Uteis e trazem muitas vantagens para a vida, porém, isso ndo € o suficiente para torna-

la um bem efetivo. Porque

[...] as riquezas para 0 sabio, sdo escravas, e para o tolo s&o senhoras; 0 sabio
nada lhes permite, e v6s lhe dais tudo; vos, como se alguém vos tivesse
prometido a posse eterna delas, vos acostumais e vos apegais a elas, ao passo
que 0 sabio exercita-se, sobretudo, na pobreza quando esta no meio das
riquezas (SENECA, Da vida feliz, XXVI, 1, 2009, p.71-2).

Em suma, percebe-se que Séneca parecia estar muito mais preocupado em favorecer
uma experiéncia auténtica da vida feliz, que teoriza-la e defini-la conceitualmente. Nesse
sentido, é necessario um espirito bem formado, capaz de parar e de coabitar consigo mesmo,
porque a vida feliz s6 pode ser um bem sélido e localizdvel ndo muito longe, negando a ideia
de que ela seja aparente e inacessivel. Isto €, ela ndo depende de grandes conquistas, mas das
coisas simples e na ciéncia de que antes de tudo € o olhar para si 0 determinante da vida feliz.

Além do tratado Da vida feliz, o problema da felicidade também figura entre os
ultimos textos de Séneca escritos por volta do ano de 62 d.C. Assim, temos as Epistolae
morales (tratados morais), dirigidas a Lucilio, compostas a partir de conselhos estoicos,
dentro os quais se encontra o tratado Da brevidade da vida, na Epistola 49. Ao todo sdo 124
cartas com tematicas variadas, por exemplo: sobre a amizade, a filosofia, a morte, dentre
outras. O tratado Da brevidade da vida comega com uma conversa entre Séneca e Paulino (de
identidade controversa), que na oportunidade examinam a longevidade da vida humana.

Séneca inicia o tratado afirmando que a maior parte dos homens se gueixa da natureza,
julgando que ela os tenha gerado para viver tdo pouco tempo, isso, se comparado a vida de
alguns animais que vivem bem mais que o ser humano. Ao mesmo tempo, se queixam de que
0S anos que temos corram tdo depressa que a maior parte dos homens perde a vida,

exatamente, na sua melhor fase. Entretanto Séneca afirma, categoricamente que,

O tempo que temos ndo é curto; mas perdendo muito dele, fazemos que o
seja, e a vida é suficientemente larga para se fazer coisas grandes, se a
empregarmos bem. Mas perdemos muito da vida em 6cio e em deleites, e
ndo a ocupamos em louvaveis exercicios; e quando chega o Gltimo momento
dela, conhecemos que se passou muito rapido, sem que tenhamos percebido



42

que caminhavamos. O certo é que a vida que temos ndo € breve, fazemos
com que assim seja; e que ndo somos pobres, e sim prodigos do tempo
(SENECA, Da brevidade da vida, I, 1, 2010, p.10-11).

Assim, toda obra converge para o entendimento de que ndo temos uma vida curta. Por
isso, ndo faz sentido se queixar da natureza porque ela se mostrou bondosa para com o
homem e deu-lhe uma vida longa. Para tanto, é necessario aproveitar bem o tempo e nao se
deixar levar pelas futilidades da vida, porque “A grande maioria, por ndo possuir objetivo,
langa-se em novos projetos levianamente, desmotivando-se e encontrando apenas desgosto”
(SENECA, Da brevidade da vida, II, 1, 2010, p.11). Por consequéncia, as pessoas vivem
infelizes, porque ndo se agradam de ocupagdo nenhuma e, desse modo, a parte da vida que
aproveitam é infima.

Assim sendo, 0 pouco tempo que sobra acaba sendo tragado pelos prazeres e vicios.
Entdo, como por toda parte os prazeres e 0s vicios cercam 0s homens, sem dar lugar e nem
espaco para gque elevem a vista e enxerguem a verdade, decorre dai uma enorme dificuldade

de olhar para si mesmo, o0 que compromete a vida feliz:

E se acaso chega-lhe alguma tranquilidade, continuam sendo levados pelas
suas ambicgdes e desejos, acontecendo-lhes o que acontece com o mar depois
de ter passado a tempestade e 0s ventos: ainda ficam alteradas as ondas, sem
gue jamais adquiram a tranquilidade por ndo abandonar os desejos. Pensas
gue falo somente daqueles cujos males sdo not6rios? Pde os olhos em outros,
de cuja felicidade se aproximam, e veras que até esses se afogam com seus
préprios bens. A riqueza é moléstia para muitos. Quantos ndo perderam sua
tranquilidade preocupados com a eloquéncia e com a necessidade de
demonstrar talento? (SENECA, Da brevidade da vida, Il, 1, 2010, p.12).

Portanto, tranquilidade e felicidade s&o termos correspondentes. Esses, por seu turno
sdo contrarios a ambicdo, aos prazeres, aos vicios, a ganancia e a vaidade e quem os usar
como critério para a vida feliz vai perceber que ndo aproveitou bem a vida, uma vez que deu
assentimento aos falsos bens em detrimento dos verdadeiros. Por isso, “E vendo o pouco que
te restou da vida, julgaras que morres infeliz” (SENECA, Da brevidade da vida, 111, 1, 2010,
p.16).

Por que entdo o homem usa tanto do seu tempo com frivolidades? Séneca argumenta
que a causa desse desperdicio da vida se d& porque o homem comum vive como se fosse

imortal. Por isso, exorta:

N&o observa o tempo que ja passou? E mesmo assim gastas dele como se
fosse pleno e abundante. Entretanto, esse instante pode ser o Ultimo da tua
vida. Temes como mortais todas as coisas, e como imortais desejas tantas
outras. [...]. N&o te envergonhas de reservares as sobras da vida, destinando
para as virtudes s6 aquele tempo que para nada é proveitoso? (SENECA, Da
brevidade da vida, 1V, 1, 2010, p.17-8).



43

Isto posto, podemos concluir que a vida feliz ndo estd, necessariamente, ligada a
quantidade de anos que se viva, porque nisto o que conta é a vida com base na virtude; sem
ela, mesmo que se viva mil anos, ainda assim, sera uma infeliz vida. Sem a virtude, a vida
descamba nos prazeres, vicios e as vaidades etc., e por consequéncia, a vida passa tdo
velozmente a ponto de ndo se perceber o que foi feito com todos os anos vividos, porque
guem assim vive, isto €, com animo estreitado, ndo é capaz de coisas grandes.

Além do mais, para ser feliz € necessario, ainda, ser o responsavel por todas as acoes e
feitos de sua propria vida, que se denomina assenhoramento de si. Por isso, adverte: “Faze
(rogo-te) um balango, e conta os dias de tua vida e veras quéo poucos e desprezados foram os
que tiveste para ti” (SENECA, Da brevidade da vida, VI, 1, 2010, p.28). Ao que completa

em seguida:

Cada qual precipita sua vida, trabalhando com desejo do futuro e com o
aborrecimento do presente. Mas aquele que aproveita para si todo seu tempo,
e 0 que ordena todos seus dias para que lhe sejam de vida, hem deseja nem
teme o dia vindouro: que prazer pode existir do qual ndo possa desfrutar? E
conhecedor com profundidade de todas as coisas; no resto disponha o
destino como quiseres, que j& a vida deste é um porto seguro; podera
acrescentar-lhe algo, mas tirar-lhe ndo. Pois, estando satisfeito, como se
estivesse com 0 estdmago ja alimentado, nada mais deseja (SENECA, Da
brevidade da vida, VII, 1, 2010, p.28-9).

Desse modo, ndo se pode subestimar o valor do tempo, porque, para a vida feliz ele é

vital e negligencia-lo ndo € permitido em hipotese alguma porque:

N4&o ha quem possa restituir os anos, e nenhum restituira a ti mesmo: a idade
prosseguird o caminho que comecou, sem voltar atras nem deter-se; ndo fara
ruido nem te advertird de sua velocidade; passara com siléncio; ndo se
prorrogara por mandato de reis nem pelo favor do povo, correrd do primeiro
como lhe ordenou; em nenhuma parte aguardara nem se deterd. O que
acontecerad? Tu estds ocupado, e a vida se apressa. Por seu turno, a morte
vird e a ela deveras te entregar, querendo ou ndo (SENECA, Da brevidade
da vida V111, 2, 2010, p.32-3).

Entdo, considerando que o tempo € um eterno fugitivo, deduz-se dai que é preciso
harmonizar a sua celeridade com a arte de saber aproveitar bem o tempo que corre veloz. No
entanto, ndo se pode recair num ativismo cego de uma vida demasiadamente ocupada, isto &,
incidir no erro diametralmente oposto que se estd questionando. Pois, “[...] a vida dos
ocupados ¢ muito breve” (SENECA, Da brevidade da vida, X1, 1, 2010, p.39), uma vez que,
estdo limitados ao tempo presente, o qual é tdo efémero que ndo se pode compreender em sua

plenitude. Se bem que nem mesmo o tempo presente pode ser bem aproveitado se se vive



44

ocupadamente, com coisas desnecessarias. Nesse sentido, Séneca denuncia que 0s romanos de
sua época, tinham uma verdadeira paix&o por aprender coisas inuteis.

Assim como no tratado Da vida feliz, no Da brevidade da vida Séneca reafirma que a
sabedoria é, igualmente, necessaria a vida feliz. Nessa perspectiva, assegura que uma

abundante vida feliz e uma honrada velhice aguardam os que vivem na sabedoria. Pois,

[...] ndo h& coisa que ndo se destrua com a passagem do tempo. SO a
sabedoria € a quem ndo se pode fazer injdria; ndo a poderéd apagar a idade
presente, nem diminuira a futura, antes a que vem acrescentara alguma parte
de veneragdo (SENECA, Da brevidade da vida, XVI, 1, 2010, p.58).

Ent&o, na conquista da tranquilidade da alma a sabedoria € imprescindivel, porque nela
se encontra um guia seguro perante as vicissitudes da vida. Uma vez que nunca faltaréo
motivos felizes ou infelizes, para as preocupagdes e, ““[...] com as ocupagdes se fecha a porta a
quietude, desejando-se sem chegar ao desejado” (SENECA, Da brevidade da vida, XVIII, 1,
2010, p.62). Logo, a prética da quietude é fundamental, pois, o estado de todos os inquietos e
atarefados é miseravel e mais miserdvel é o estado daqueles que ainda ndo sdo suas as

ocupacdes em que trabalham. Por isso,

guando vires, pois, aos que vao passando de uma a outra magistratura,
ganhando opinido nos tribunais, ndo lhes inveje; tudo isso se adquire com a
perda da vida; e para que s6 se conte 0 ano de seu consulado, destruirdo
todos os seus anos (SENECA, Da brevidade da vida, XX, 1, 2010, p.68).

AO0 que acrescenta:

Torpe € aquele a quem, estando em idade avancada, falta félego no tribunal,
defendendo causas vis e procurando aplausos do ignorante publico; e torpe
aquele que, mais cansado de viver do que trabalhar, morreu entre suas
preocupacdes (SENECA, Da brevidade da vida, XXI, 1, 2010, p.69).

Ao que tudo indica essa consideracdo, estd inteiramente influenciada pelo seu

descontentamento com a vida publica, conforme se vé abaixo:

Mas, acredita, vale mais se ocupar da tua propria vida do que dos
suprimentos puablicos. Reduz em ti esse vigor de animo capaz de grandes
feitos, e aparta-te desse ministério que, embora seja magnifico, ndo traz uma
vida feliz [...] (SENECA, Da brevidade da vida, X1X, 1, 2010, p.63-4).

N&o traz uma vida feliz porque de acordo com tudo que vimos até aqui, ela é
inteiramente dependente da natureza interior do homem da qual decorre uma alma s,
corajosa, enérgica e paciente, preparada para qualquer acontecimento, zelosa pela quietude do
corpo e daquilo que lhe concerne, que procura as vantagens da vida sem se prender

exageradamente em nenhuma delas. Entdo, cuidemos para ndo sofrer com a auséncia de certas



45

benesses da vida, como a riqueza, por exemplo, porque elas sdo apenas complementos a vida
feliz. E como resultado desse tipo de conduta é uma existéncia tranquila, plenamente livre,
feliz e harménica. Por isso, 0 homem deve saber que paixdes ele deve moderar ou extinguir,
porque, 0 Sumo Bem s é alcancavel por quem possui um espirito que despreza os dons
incertos da sorte e se compraz na virtude. Com isso, sob essa perspectiva, a liberdade assume
tracos de ataraxia, isto é, de uma absoluta apatia, tipica da filosofia estdica, perante tudo
aquilo que o homem comum considera como bem, a exemplo da riqueza, das paixdes, do
prazer, da fortuna e até do destino.

Portanto, a vida feliz estd no homem que, dotado de reto juizo, se contenta com seu
estado e condicdo, qualquer que seja, e aprecia o que é de sua posse, que confia a razdo a
geréncia de toda a sua vida. Isto é, que encontra satisfacdo naquilo que carrega dentro de si
mesmo e ndo dependendo em nada daquilo que lhe é exterior. Por conseguinte, ele é
completamente livre, precisamente, porque se coloca acima de todas as coisas.

Em suma, apresentamos um panorama geral das ideias que, em alguma medida,
serviram de inspiracdo, para que Agostinho desenvolvesse sua abordagem particular aos
temas como a musica e a vida feliz. No entanto, temos ainda outro pensador que marcou
profundamente a obra do Bispo de Hipona do qual ndo poderiamos deixar de falar. Por isso,
no capitulo que segue, daremos sequéncia a questdo, averiguando os reflexos destas
discussGes no neoplatonismo de Plotino para, em seguida, mostrar como este legado foi

acolhido e ressignificado por Santo Agostinho.



46

4  FELICIDADE E BELEZA NO NEOPLATONISMO PLOTINIANO

No que concerne a questdo da felicidade, veremos ao longo desse capitulo, Plotino
procurando ensinar aos homens, 0 modo de libertarem-se da vida terrena para reunirem-se ao
divino e poder contempla-lo efetivamente. Para tanto, na primeira secdo apresentaremos a
felicidade numa perspectiva transcendente e na segunda se¢do vamos trazer a discusséo

acerca da beleza na qualidade de elemento, que se relaciona a vida feliz.

41 AFELICIDADE EM PLOTINO

De um modo geral, nota-se em Plotino uma tentativa de conciliacdo ou até mesmo
sintese entre Platdo e Aristoteles, o estoicismo e a escola pitagérica. Apesar disso, a teoria
fundamental de Plotino parte das trés hipostases primordiais ou inteligiveis, para além do

mundo sensivel'®

. Além disso, no quarto tratado da Enéada | encontramos uma critica as
abordagens de Platdo quando tratou da felicidade como a harmonia da alma; a Aristételes
guando afirmou que ela se realiza a partir da consecucdo do fim natural; a concepcdo de
Cicero que equiparava a vida feliz ao prazer e a compreensdo de Séneca de que a vida feliz se
igualava a imperturbabilidade da alma.

Dito isso, iniciamos nossa explanacdo mostrando que, para Plotino, nem todo bem
viver pode ser considerado viver feliz, porque o bem viver esta inteiramente relacionado a boa
sensacdo e se assim o admitir seriamos obrigados a considerar também que os animais e as

plantas poderiam ser considerados felizes, o que nédo faz sentido.

*Na primeira hipéstase, acima de tudo, até mesmo do Ser ou ainda para além do Ser, estd 0 Uno, o Super-Bem,
que é transcendente, perfeito, eterno, infinito e necessario, ponto de partida das outras duas hipdstases, razéo de
ser de toda a unidade, causa primeira da existéncia e do agir de todas as coisas. Nesse sentido, escreve Cicero
Bezerra (2006, p. 66): “A hipotese do Uno—Bem de Plotino, contrasta com duas visGes determinantes na
histdria da filosofia grega: Parménides e Aristdteles. Segundo Plotino, quando Parménides de Eléia formulou
seu classico argumento ‘pois pensar e ser s80 0 mesmo’ (to gar auto noein te kai einai), reduziu o Ente a
Inteligéncia, colocando-o entre as coisas sensiveis. Do mesmo modo, quando afirma Aristoteles que o Uno é
‘transcendente’, mas que pensa a si mesmo, compreendeu-0 ndo como o Primeiro, dado que, como diz o
préprio Plotino, 0 Uno — Bem nem conhece nada nem tem nada que desconhecer, mas, sendo uno e estando em
si mesmo, ndo necessita pensar a si mesmo”. Do Uno deriva a segunda hip6stase, por emanagdo ou processao,
chamada também de Inteligéncia, Espirito, Logos ou Nous. Ela é uma copia do Uno, e embora tenha sido
concebida diretamente Dele, sendo a mais perfeita de todas as processdes, ndo tem a unidade perfeita, ja que
marca o inicio da multiplicidade. Por fim, encerrando o mundo inteligivel, vem a Alma Universal, também
chamada Alma do Mundo, terceira hipostase espiritual, que, olhando para a segunda processéo, plasma todos os
seres, animando as almas individuais, inclusive as dos homens. Ela marca a passagem ou esta no limite entre o
mundo inteligivel e 0 mundo sensivel.



47

Entdo, como a felicidade ndo segue imediatamente a sensacdo, somos levados a crer
que ela sé pode estar ligada a uma capacidade intelectiva e até mesmo para além desta. Nestes

termos temos:

O bem viver ndo resultara, portanto para agqueles que se alegram, mas para
aquele que é capaz de conhecer que o prazer é um bem. A causa, pois, do
bem viver ndo sera o prazer, mas a capacidade de julgar que o prazer é um
bem. E esse julgar é melhor que 0 que concerne a impressdo — pois é razdo
ou inteligéncia, e prazer é uma impressao, e de maneira alguma uma nao-
razao é superior a razdo (PLOTINO, Enéada, I. 4, 2, 2014, 13-5).

A primeira vista, isso leva a crer que Plotino nfo rompe totalmente com a concepgéo
platonica da felicidade, mas consegue se desprender, em certa medida, daquela racionalidade,
exatamente porque concebe a felicidade para além da sensacdo e para além do ambito do
racional, conforme se 1€: “[...] o bem viver existira também para os ndo-racionais, uma vez
que sem a ajuda da razdo e por instinto eles podem alcancar das coisas priméarias conforme a
natureza o ser feliz” (PLOTINO, Enéada, 1. 4, 2, 2014, p.115). Entdo, como a razdo ndo é
procurada por si mesma, sua perfeicdo ndo esta no contemplar os objetos dos desejos, porque
ela ndo é absolutamente desse género de coisas, mas de uma ordem superior. Em vista disso,
temos: “[...] aqueles que dizem que a felicidade estd na vida racional, e que, portanto, ndo a
colocam na vida em geral, pressupdem que nem o estar feliz ¢ a vida” (PLOTINO, Enéada, I.
4, 3, 2014, p.117). Consequentemente, ao colocar a questdo da felicidade em relacdo com a
vida em geral, Plotino ndo quer dizer que a vida racional deva ser rejeitada, porque, de fato

ela é fundamental:

[...] pois em torno desse todo que € a vida racional a felicidade se mantém:
por conseguinte a felicidade existe para com umas das espécies da vida. E
falo das espécies da vida ndo assim como algo dividido de uma mesma
ordem, mas sim como nés dizemos uma coisa ser anterior e outra posterior
(PLOTINO, Enéada, 1. 4, 3, 2014, p.119).

Por isso, a felicidade requer mais que a boa vida na esfera fisica, mas essencialmente
no plano inteligivel, onde é possivel contemplar o Sumo Bem. Por isso, ndo considera
completo 0 homem que nédo possui a inteligéncia, seja em poténcia, seja em ato, e se a possuli

em ato, desde ja ele pode ser considerado feliz.

[...] a felicidade, porém esta naquele homem que possui em ato essa vida,
aquele que tem passado nela até ao ponto de identificar-se com ela; e agora
as demais coisas se colocariam em torno dele, sem que se possa dizer serem
partes dele mesmo, pois ele cessa de as querer, e elas somente poderiam
aderir a ele por efeito da vontade dele proprio (PLOTINO, Enéada, I. 4, 4,
2014, p.121).



48

Nem por isso as coisas materiais passam a ser um bem, porque se a vontade se volta
para elas, ndo é somente pelo bem que elas encerram em si mesmo, mas, justamente, pelo
bem que se coloca nelas, até mesmo, para além da inteligéncia, de onde tudo decorre. Por
isso, 0 estado do homem feliz é aquele em que ndo ha busca das coisas inferiores. Dado que a

exceléncia ja tem consigo mesmo. Portanto,

Autérquica entdo a vida, para aquele que possui assim uma vida. E ele, caso
seja virtuoso, possui uma vida que se basta a si mesma para a felicidade e
para a possessao do bem; ndo ha bem que esse homem ndo possua. Mas se
ele busca outras coisas, busca assim como necessarias ndo para si, mas sim
para algo que lhe diz respeito (PLOTINO, Enéada, I. 4, 4, 2014, p.123).

Ao que complementa em seguida:

Mas para os deuses certamente € a tal disposicao feliz e autarquica; e para 0s
homens a razdo se junta uma parte inferior adicional; e é no conjunto do
homem todo, e ndo s6 na parte superior, que se deve buscar a felicidade; pois
o mal de uma parte arrasta necessariamente a outra em sua atividade propria,
porque aquela ndo se porta bem. Ou entdo é necessario romper toda a ligacao
com 0 corpo e sensacdo do corpo e assim possuir o viver que se basta a si
mesmo para ser feliz (PLOTINO, Enéada, 1. 4, 5, 2014, p.127).

A essa questdo, soma-se a ideia de que todas as coisas, inclusive 0 mundo sensivel, se
dirigem para o Bem e este Ihe confere dignidade. O que em ultima instancia se vincula ao

problema da felicidade, sobretudo, a partir da ideia de que:

Os seres inanimados estdo para alma, e a alma estad para ele através da
inteligéncia. Cada ser tem algo dele, por ser Gnico de algum modo e pelo que
é de algum modo. E participa também de uma forma; como participa das
coisas, participa assim também do bem (PLOTINO, Enéada, I. 7, 2, 2014,
p.217).

Por consequéncia, a vida sensivel ¢ um bem, mesmo que sua plenitude ndo se efetive

em todo vivente, porque, conforme esta assegurada nas palavras de nosso autor:

Com a alma esta o viver, a primeira, depois da inteligéncia mais proxima da
verdade, e através da inteligéncia ela mesma é uma forma de bem; ela teria o
bem se para a inteligéncia olhasse, e inteligéncia é depois do bem. Vida para
tudo relacionado ao viver é o bem, e inteligéncia € o bem para tudo que
participa da inteligéncia. Assim para qualquer um que tem vida com
inteligéncia, duplamente esta para ele (PLOTINO, Enéada, I. 7, 2, 2014,
p.217).

Nesse sentido, nota-se a existéncia de um movimento do transcendente para o
imanente e nele ocorre a difusdo do Uno para o multiplo. O que sera imprescindivel para
nossa discussdo sobre a felicidade, exatamente, porque acaba por se constituir num
movimento de sentido oposto que parte do multiplo para o Uno, o absoluto, o repouso no

Bem, ou ainda, do que é ou esta na imanéncia e que anseia a transcendéncia. Assim, 0



49

distanciamento da alma em relagdo ao Uno termina por provocar uma espécie de

esquecimento de sua origem. Nesse sentido, acerca das almas, diz:

Elas conceberam um prazer nessa liberdade, e se permitiram mover-se por si
mesmas. Tomando assim o caminho contrério, e afastando-se cada vez mais
[de seu principio], acabaram por perder até mesmo a lembranga de sua
origem divina (PLOTINO, Enéada, V*. 1, 1, 2000, p.69).

Assim, ao esquecimento de suas origens, segue-se a aceitacdo das coisas erradas e a
valorizacdo além de si mesma. Desse modo, se o respeito e a admiracdo foram guiados para o
que Ihes eram exteriores, vamos ter como resultado a quebra de seus lacos primordiais em seu
sentido mais profundo. Por isso, ao olharem para o plano fisico e ndo olharem para si
mesmas, as almas tornaram-se inteiramente ignorantes a respeito do transcendente.

Por isso, a alma de cada individuo, participa em certa medida daquela mesma Alma
hipostéatica, € a nossa alma decaida e presa ao corpo, mas que, interiorizando-se, assumindo-se

conscientemente como tal, almeja elevar-se ao Uno. Pois,

Primeiramente é possivel ser feliz mesmo nédo tendo surgido em aces, e ndo
menos mais feliz do que o que praticou agdes; depois as acbes de si mesmas
ndo ddo o bem, mas as disposicdes fazem também as belas agdes, e o0
prudente desfruta do bem também praticando agdes, ndo porque as pratica,
nem a partir do que aconteceu, mas a partir do bem ele tem felicidade, [...]
Entdo ndo é isto que faz o prazer do feliz, mas a posse em relacdo a
felicidade, mesmo se pela propria agdo produza algum prazer. Por o ser feliz
nas agdes é pdr no que estd fora da virtude e da alma; pois a atividade da
alma estd no pensar e assim estar em atividade em si mesma. E isto é o estar
em felicidade (PLOTINO, Enéada, 1. 5, 10, 2014, p.177).

Eis entdo, o caminho para a eudaimonia, donde a alma interiorizando, inversa e
sucessivamente, através da Alma hipostatica inicial, deve ascender ao Nous, o lugar de onde
veio, para dai poder alcancar o primeiro principio. Para tanto, no caminho do retorno a sua

origem, isto é, ao Supremo e ao Uno —, é preciso considerar duas coisas:

Devem, primeiro, considerar 0 quanto as coisas que a alma agora aprecia sao
desprovidas de valor. [...] A segunda coisa que devem considerar é a origem
e a dignidade da alma. E esta consideragcdo é mais importante do que a
primeira, pois quando é exposta com clareza, faz com que a primeira se torne
6bvia (PLOTINO, Enéada, V. 1, 1, 2000, p.70).

Disso tudo, pode-se concluir que a alma deve, em primeiro lugar, aprender a respeitar
a si mesma, para a partir dai desenvolver a capacidade de investigar coisas que tenha
dignidade analoga a sua; bem como, ampliar um olhar apropriado para vé-las com clareza, e

por consequéncia, favorecer o interesse de investigar o que é desejavel. Para o autor: “Pois, se

¥ As citagbes das Enéadas V e VI se encontram na obra Tratado das Enéadas traduzida por Américo
Sommerman referenciada no final deste trabalho.



50

0s objetos sdo estranhos a ela, a busca é va. Porém, se sdo semelhantes, a investigacdo é
desejavel e a descoberta ¢ possivel” (PLOTINO, Enéada, V. 1, 1, 2000, p.70).

A vista disso, que cada Alma pense, primeiramente, que ela mesma engendrou todas
as coisas vivas, trazendo a vida, tanto nas terrenas como nas celestes e que ela mesma

adornou, ordenou e moveu, enfim, vivificando o universo inteiro.

No entanto, ela é um principio (arché) distinto de todas essas coisas que
organiza, move e vivifica, tem de ser mais honoravel que elas, posto que se
desfazem quando a Alma as abandona, mas a alma (psykhé) vive para
sempre pois ‘jamais abandona a si mesma’ (PLOTINO, Enéada, V. 1, 2,
2000, p.71).

Com isso, a Alma deu-se a toda a extensdo o0 ceu, sem exce¢do. Mas, apesar de cada

corpo estar num lugar, aqui ou ali, e alguns em partes contrérias do universo;

[...], porém, a Alma ndo é assim, e ndo da vida as coisas dividindo-se e
dando uma parte de si a cada uma delas: mas todas as coisas vivem devido
ao todo, devido a onipresenca da Alma, semelhante ao Pai, que a engendrou
em sua unidade e sua universalidade (PLOTINO, Enéada, V. 1, 2, 2000,
p.72).

Na condicdo de autora da unidade e universalidade a Alma é posta num lugar
substancial, ja que, no movimento de retorno ao Uno, ignora-la ja ndo é possivel. Sobretudo,
porque, por meio dela o mdultiplo € conduzido a unidade e, se ndés somos de algum modo
divinos é por causa dela. Quando a alma esté purificada e livre de todos os ornamentos, temos
ai essa coisa magnifica que dissemos gque é a Alma, o que é mais admiravel do que tudo que é

corporal. Precisamente porque através dela que se chega ao Uno, fonte Ultima, da felicidade.

Por outro lado, quando estamos longe d’ele, existimos num grau menor. E
n’ele que a Alma encontra seu repous0 € escapa dos males, pois retorna ao
lugar que esta livre de todos os males. Também é ai que ela exerce sua
atividade intelectual. E ai que ela é impassivel. E ai que ela vive
verdadeiramente, pois a vida que vivemos agora, essa vida sem Deus, é
apenas uma aparéncia de vida, que apenas imita a vida verdadeira, a vida do
alto, que é a propria atividade da Inteligéncia. E essa atividade num pacifico
repouso também engendra deuses mediante o contato que ela [a atividade da
Inteligéncia] tem com o Uno, pois engendra a Beleza, a Justica, a Virtude.
Eis 0 que a Alma gera quando é fecundada por Deus. E isso é para ela o
principio e o fim. O seu principio (arché), porque ela veio de I&; o seu fim
(telos), porque é la que o Bem esta. Pois, neste Mundo Sensivel, ela estd em
queda, em exilio e perdeu suas asas (PLOTINO, Eneéada, VI, 9, 9, 2000,
p.139-40).

Portanto, a vida perfeita plotiniana pode ser encontrada apenas junto ao Bem que ao

mesmo tempo € o Uno, o primeiro Principio. Logo, a vida feliz é aquela vivida segundo a



51

natureza intelectual da alma humana, que se caracterizasse como a volta a sua origem, seu

verdadeiro lugar na instancia maxima da transcendéncia, seu principio e seu fim.

Posto que a alma € uma coisa tdo honoravel e divina, tenhas certeza de que
podes aproximar-te de Deus [Uno - grifos nosso] por meio dela e, com ela,
ascender a ele. Ele ndo estd muito distante: os estagios entre [a alma e Deus]
ndo sdo muitos (PLOTINO, Enéada, V. 1, 3, 2000, p.73).

Além disso, é preciso perceber ainda que o que est4 acima da Alma é mais divino que
ela mesma, que, apesar de sua grandeza, ndo podemos esquecer que a Alma é uma imagem da
Inteligéncia: “[...] ela é toda a sua atividade e a vida que ela [Inteligéncia] emana para
estabelecer outra realidade” (PLOTINO, Enéada, V. 1, 3, 2000, p.73). Ao que adverte em

sequida:

No entanto é preciso entender que a atividade no nivel da Inteligéncia ndo
emana dela, mas que a atividade externa vem & existéncia como algo distinto
dela. Como a existéncia da Alma procede da Inteligéncia, ela é intelectiva,
mas sua intelec¢do tem o modo do raciocinio discursivo. Para ser perfeita
deve olhar para a Inteligéncia, que deve ser considerada como um pai que
conduz o filho a maturidade: aquele filho que ele gerou imperfeito em
comparagdo a si mesmo (PLOTINO, Enéada V. 1, 3, 2000, p.73).

Assim, se a origem da Alma esta na inteligéncia, entdo a sua razdo torna-se ato quando
esta contempla a Inteligéncia, e nessa acao, seu pensamento e atos tornam-se sua propriedade.
Todavia, s6 podemos chamar de atos da alma propriamente ditos 0s que sdo de natureza
intelectiva, determinados pelo seu préprio carater.

Com relacdo a relevancia dos bens materiais para a felicidade, Plotino os concebe de
modo meramente contingente, tendo-os como dispensaveis para a verdadeira felicidade, visto
que a dispOs a partir da ordem do inteligivel. Por isso, tudo que € correlato ao sensivel fica
limitado a um plano circunstancial. Consequentemente, o sabio: homem diligente, virtuoso e
dedicado ao bem unicamente inteligivel ndo se perde procurando beneficios exteriores,
porque, com efeito, ele ja tem, em si, a exceléncia.

No entanto, ndo se pode admitir que a felicidade possa ser obtida apenas pela pratica
das virtudes morais, como queria a tradicdo estdica, porque a felicidade s6 havera de ser
obtida pelo sabio, quando este se encontrar com 0 Uno na unyo mystica *°, o que lhe confere

autonomia em relacdo a desonra material nesta vida. Ele mesmo € para si 0 bem que possui: 0

15 Cf. BERALDI, 2010, p.35, nota 91. E claro que, tratando-se de uma verdadeira ‘depuragdo’ do que é sensivel
rumo ao inteligivel, no inicio do processo, a nossa vontade deve sim orientar a pratica daquilo que Plotino
chama na Enéada I, 2 de ‘virtudes civis’, que nada mais sdo que as virtudes cardeais platonicas definidas no
Livro 1V da Republica (de 429a — 430 d): sabedoria (ou prudéncia), coragem (ou fortaleza), temperanca e
justica. Entretanto, estas valem apenas como moderadores dos desejos e das falsas opiniGes. A virtude superior
¢ aquela que diz respeito somente ao inteligivel, pois, ao termo de um procedimento dialético, promove na
alma a real purificagdo das paixdes e ndo meramente impGe limites.



52

bem além é causa do bem nele; é bem em sentido diferente, estando presente nele de modo
diferente.

Por consequéncia, o sdbio procura 0os meios para a realizacdo do seu desejo de retorno
a sua origem, o que se encontra na dialética, entendida como um exercicio da alma no uso de
seu intelecto e de sua volicdo. Num primeiro momento, passando do sensivel para o
inteligivel, libertando-se da matéria que o aprisiona; depois na ascensdo dentro do préprio
inteligivel, paulatina e gradualmente, até o seu apice. Admitindo-se que a felicidade reside na
posse do verdadeiro bem, ndo devemos busca-lo em meio a multiplicidade do mundo: “[...] é
necessario tomar por unico fim aquele que tanto é o Gltimo como também o mais precioso e
que a alma busca em si mesma abragar” (PLOTINO, Enéada, I. 4, 6, 2014, p.129). Ao se

referir a multiplicidade das coisas do mundo, diz:

Que, pois, dessas coisas é algo atraente? Menosprezam-se certamente a
salde presente e 0 ndo sentir dor. E, pois, as coisas que estando presentes
decerto nem tem algo atraente nem acrescentam algo para a felicidade e
estando ausentes sdo buscadas por causa da presenga das coisas hostis
afligiveis, razoavel ser declard-las coisas desnecessarias, mas ndo bens.
Nem, portanto devem ser contadas em conjunto com o fim dos bens; mesmo
ausentes essas coisas necessarias e presentes adversas, integro esse fim deve
ser considerado. (PLOTINO, Enéada I. 4, 6, 2014, p.131).

Entdo, mesmo quando o sabio busca algum dos bens corpéreos como a salde, por
exemplo, ele os buscam ndo porque eles acrescentem alguma coisa a felicidade, mas porque
s80 necessarios, tdo somente, a sua existéncia.

Entdo, a vida do sébio identifica-se com um procedimento que, em seu todo, faz a
depuracdo da multiplicidade do sensivel, para que a alma possa ao fim do arduo caminho,
alcancar com o Nous o inteligivel e dele a unido com o Uno. A dialética tem, assim, um
sentido educativo tanto quanto teorético: o segundo caminho de que fala Plotino quanto
ascético, remetido a primeira fase em que o aspirante a felicidade aprende a se libertar das
amarras corpéreas. Por isso, “O virtuoso sempre é propicio a uma firmeza tranquila e uma
desejada disposicdo, que nada dos pretendidos males perturba, se € que é virtuoso. Porém, se
alguém procura outro género de prazer em relacdo a virtuosa vida, ndo procura a virtuosa
vida” (PLOTINO, Enéada, I. 4, 12, 2014, p.151).

Portanto, a ascese'® depurativa exercida pelo sabio, configura-se como um processo de

conversdo do multiplo ao Uno, um retorno do mundo material para 0 Bem originario, que tera

16 A verdadeira vida é como uma fuga das coisas deste mundo, da matéria, do corpo, da multiplicidade. Nesse
mister hdo de colaborar o intelecto e a vontade, para alcancar o Uno, o qual representa a etapa final das
aspiracdes do homem. Do Uno procede uma unidade hierarquicamente construida, com o Nous, a Alma do
mundo e a matéria, formando um todo, no qual, porém, ndo é suprimida a distin¢do. A ascensdo ao Uno



53

sua conclusdo na posse do éxtase, estado imprescindivel para o alcance da eudaimonia no
puramente inteligivel, alids, supra inteligivel, pois 0 Uno se acha acima do préprio Nous. Mas,
esse estado ndo é um transe inconsciente, porque a unyo mystica, ao contrario, é extatica, ou
seja, deslumbrada, e de fato € um estado de hiper-consciéncia. Alguns pesquisadores
consideram a posse desse estagio como sendo o fim ultimo da filosofia plotiniana, conforme,

se |1é em seguida:

Dizemos ‘fim’ no sentido de culminancia e, portanto, significa também
‘abertura’. Se por um lado, a unido mistica com o Uno pode ser caracterizada
como fim altimo de todo filosofar, por outro € o principio originario de toda
sabedoria. Filosofar consiste, logo, em contemplar. Neste sentido, a Filosofia
para Plotino, mais que busca das causas e principios, propde uma questao
preliminar que é a pergunta pela origem e nivel dessa prdpria busca. A
filosofia ¢ um ‘método’ para reduzir as contradi¢des e pdr luz sobre a vida
da alma (BEZERRA, 2006, p.87).

Dado isso, a unido mistica se resume, paradoxalmente, num afastamento de si mesmo

e de toda alteridade para a conformidade com o Uno:

Em suma, a Alma deve retirar-se de todas as coisas exteriores e voltar-se
totalmente para o interior. Ela ndo deve tender para nenhuma das coisas que
estdo no exterior, mas, ignorando todas as coisas (primeiro no que diz
respeito as sensagdes, mas agora também no que diz respeito as formas) e
ignorando inclusive a si mesma, deve chegar a ser possuida pela
contemplacdo d’ele (PLOTINO, Enéada, V1. 9, 7, 2000, p.135).

Por esse motivo, a unido da alma com o Uno €, em Ultimo caso, uma copresenca
imaterial e atemporal, principio de tudo, em que a alma atinge a unidade maxima de si mesma
na correspondéncia com Ele. Mas ndo pode limitar ao entendimento corriqueiro do termo
mistica, sindbnimo de presenca, contato, iluminacdo, desprendimento, apreensdo etc., tanto
que, é preciso estar em alerta, porque o melhor caminho para a compreenséao desse termo pode
estar na sua propria etimologia: “Mistica é normalmente traduzida por ‘mistério’ (mystérion),
designa o ato de fechar (myo) e, especificamente, fechar os olhos e a boca” (BEZERRA,
2006, p. 88). Porém, é comum a identificacdo entre mistica e misticismo, e nesse sentido, é

valido citar a observacao feita por Arnou:

Em seus aspectos preliminares e em suas consequéncias, assemelham-se,
pois buscam a Deus, nutrem o desejo de a ele se unir e tém a convicgédo de
tal unido ser possivel ja nesta vida. A par da similitude, existe uma diferenca
essencial. O misticismo caracteriza-se pelo sentimento, estando sujeito a
deformacdes e excessos. A mistica, ao contrario, apresenta-se despojada de
sentimentalismos suspeitos. A unido com Deus da-se com almas purificadas
sem excitacdes malsas. E, se, apds a unido, se produzem certos fendmenos

constitui uma experiéncia de conversao. Isso significa recapitular a ordem metafisica — Uno, Intelecto, Alma,
natureza — ao reverso, sem atalhos (Cf. ULLMANN, 2008, p. 135).



54

no corpo, o mistico ndo lhes atribui importancia, mas tem-nas como
humilhante de livrar-se, em definitivo, do mundo sensivel (apud
ULLMANN, 2008, p.134).

Apesar disso, o0 processo de afastamento do homem em direcéo a paridade com o Uno
ndo promove um desaparecimento no ndo-ser; ao contrario, porque: “[...] h4 o que podemos
chamar de uma ‘intensificacao ontoldgica’ algada a seu maximo. Mas, ha até o momento uma
‘ultrapassagem-ontologica’” (BERALDI, 2010, p.34), o que demonstra também o
nicopolitano:

E verdade que nfo ¢ possivel a natureza da Alma chegar ao Nada absoluto.
Quando ela desce, chega ao mal e ao ndo-ser, mas ndo ao ndo-ser total.
Porém, quando a Alma toma a dire¢do contréria, chega nédo a algo diferente
de si mesma, mas a si mesma: como ndo esta em algo diferente de si, esta em
si mesma. Todavia, quando esta apenas em si e ndo no Ser, estd no Sobre-
Ser. Ao se aproximar d’ele, torna-se semelhante ao que esta além do Ser
(PLOTINO, Enéada, VI.9, 11, 2000, p.144-5).

Dessa forma, abstendo-se das realidades sensiveis, de si mesma, ela se eleva até
mesmo para além da propria esséncia e chega ao proprio Ser. Dai ela segue para além dele,
dando o caréater de primeira hipdstase, condicdo plena e absoluta do Uno, destino da alma na
unyo mystica. Apesar disso, a felicidade continua conectada na realidade, j& que a unido
mistica ndo ocorre alheia a ela. Para Bezerra:

Nesse sentido, o éxtase em Plotino esta longe de ser um pensamento gque tem
como fundamento um ‘transe meditinico’ OU POSSESSA0 e, portanto, estd mais
proximo de um conhecimento que, como diria Séneca, ‘¢ uma luz melhor e
mais certeira para discernir o verdadeiro do falso’ (2006, p.90).

Por isso, a experiéncia mistica ou contemplacdo do Uno implica uma preparacdo
moral e intelectual, embora ndo se limite a isso. Sugere, ainda, um esforco de preparacdo e
elevacdo espiritual em que o homem organiza sua vida sem perder a referéncia da realidade
concreta, que ao invés de ser uma imposicao da razao, se constitui como um norte espiritual,
que aponta o caminho de volta para a origem mais profunda. Esse caminho Plotino preferiu
chama-lo de experiéncia amorosa, algo semelhante a paixdao do amante que, ao desejar o
objeto do seu amor encontra ai repouso.

Nesse aspecto, vale lembrar, portanto, que é o préprio homem quem cultiva a pratica
da ascese, ndo dependendo de forcas externas; ele, interiorizando-se, inicia 0 movimento do
retorno; promove o proprio afastamento da alteridade; por meio da dialética eleva-se cada vez
mais em dire¢do ao Uno-Bem, tendo como finalidade sua assemelhag&o com Ele.

Esse movimento so € possivel, porque, “A alma, como uma ‘semente’ divina, tem a

capacidade de ascender da multiplicidade do sensivel em dire¢do a unidade essencial”



55

(BEZERRA, 2006, p.91), visto que, antes de distanciar-se de seu principio, ela era pura
contemplagdo. Dessa forma, para Bezerra: “Seu objeto era o Uno, e tdo intensa era sua
contemplacdo, que dessa contemplacdo originou algo distinto dela e do Uno” (2006, p. 90).
Assim, se € 0 homem quem realiza toda a ascensdo ao Uno, 0 que o faz o Unico responsavel
pela sua propria felicidade?

Portanto, na contemplacéo, identificagdo e/ou reencontro com o Uno, ou ainda, na
simplificacdo pura: “[...] o fim do caminho € o seu principio, dado que ndo consiste em ‘sair’,
mas em ‘regressar’” (BEZERRA, 2006, p. 97). Porque, “[...] quando a Alma toma a direcéo
contréria, chega ndo a algo diferente de si mesma, mas a si mesma: como nao estd em algo
diferente de si, esta em si mesma” (PLOTINO, Enéada, VI. 9, 11, 2000, p.144). Ao que
complementa: “Esta ¢ a vida dos deuses e dos homens divinos e bem-aventurados: ser livre
em relacdo as coisas deste mundo; viver sem se deleitar nas coisas terrenas; fugir, na solid&o,
ao Solitario” (PLOTINO, Enéada, VI. 9, 11, 2000, p.145). Voar em meio a soliddo e ao
solitério, quer dizer, chegar a unido mistica, através da qual o homem assemelha-se ao Uno, e
por isso, seu bem-estar nao lhe é casual, mas convergente.

Por fim, ao compreender a felicidade numa perspectiva transcendente, Plotino p6s fim
ao longo periodo de pluralismo, durante o qual as diferentes escolas tinham produzido
representacdes concorrentes a de Platdo, Aristoteles, dos estoicos e céticos.

Vejamos agora, Plotino discutindo a questdo da beleza sensivel enquanto fundamento
ou ponto de partida da beleza inteligivel, que em Gltimo caso, funciona como instrumento

para a contemplacdo ao Uno, fonte Gltima da felicidade.

4.2 DO BELO SENSIVEL AO BELO INTELIGIVEL

De acordo com classificacdo de Porfirio € na primeira Enéada, mais precisamente no
sexto tratado que Plotino analisa a questdo do Belo. Nesse sentido, Ismael Quiles (1981, p.
54) assevera que: “E sem dtvida um dos melhores, tanto pelo estilo quanto pela ordem em
gue se sucedem os problemas, pela originalidade da sintese e pela elevacdo com o qual nas
ultimas paginas nos surpreende, transbordando-nos a mais sublime e eterna fonte da beleza”.
Nesse seguimento, Plotino estabelece a distin¢do entre aquela beleza percebida pelos sentidos
e a beleza perceptivel apenas por meio da razao:

O belo estd decerto na vista sobretudo, estd, porém, nos ouvidos conforme
combinagdes de palavras, [esta, porém] também na mdsica toda, pois
também melodias e ritmos sdo belos; e, subindo da percepcdo para um
dominio superior, ha também ocupacdes belas e acOes e experiéncias e



56

conhecimentos e também a beleza das virtudes (PLOTINO, Enéada, I. 6, 1,
2014, p.179).

Ao analisar se todas as coisas belas tiram sua beleza de um unico principio ou se ha
uma referéncia para as coisas corporeas e outra para as incorporeas Plotino conclui: “[...]
decerto as coisas belas, como os corpos, ndo o sdo por sua prépria substancia, mas por
participacdo; outras, porém sdo belas por elas mesmas, como por exemplo a natureza da
virtude” (PLOTINO, Enéada 1. 6, 1, 2014, p.179). Por isso, certos corpos mostram-se ora
belos e noutra ocasido, desprovidos de beleza.

Nesse seguimento, Plotino afirma que o belo ndo resulta necessariamente da simetria
das partes, nem em relagdo com as outras, muito menos em relagdo ao conjunto, mas, na
participacdo espiritual da beleza incriada e absoluta do primeiro ser. O problema em tomar o
belo como simetria e proporcao é gque, se assim o for, um ser simples nao é belo, mas somente
0 ser composto e, por consequéncia, cada parte ndo é possuidora de beleza prépria, mas
apenas na medida em que compdem o conjunto. Para o autor: “Nao obstante é necessario, se 0
todo é belo, também serem belas as partes, pois algo belo ndo se faz de partes feias, mas de
todas as partes a beleza ai se apodera” (PLOTINO, Enéada I. 6, 1, 2014, p.181). Além disso,
se a razdo Ultima para o estabelecimento do Belo estiver mesmo na dependéncia da simetria e
da proporcdo, como entdo estabelecer o Belo no ambito da musica? Porque nessa mesma
acepcao a beleza ndo poderia estar associada a um som simples, mas somente naqueles que
estdo inseridos na composi¢cdo musical, 0 que se constitui, um equivoco porque, em se
tratando dos sons “[...] aquele que € som simples passara, ndo obstante cada murmario que faz
parte de um belo conjunto frequentemente é belo por si s6” (PLOTINO, Enéada I. 6, 1, 2014,
p.181). Com isso, Plotino assegura que, cada som em particular ndo depende necessariamente
do conjunto da composi¢do musical para ser belo, justamente, porque sdo portadores de uma
beleza propria.

Nessa continuacdo, diremos que, com relacdo a beleza da Alma, apesar de ela estar
composta de varias partes, suas virtudes ndo podem ter a mesma simetria que se encontra nos
nameros, porque simplesmente ndo existe padrdo apropriado para avalia-la. Logo, o Belo
deve ser pensado sob outro parametro. Assim, se parte do pressuposto de que deve haver um

principio que a partir do qual se confere beleza a todas as coisas materiais:

De novo entdo retomando o assunto, digamos primeiro o0 que certamente é o
belo nos corpos. Pois também é certamente algo que se torna sensivel desde
a primeira impressao; e, como o tendo compreendido e reconhecido, a alma
sobre esse algo se pronuncia e a ele como que se ajusta (PLOTINO, Enéada,
I. 6,2, 2014, p.183).



57

Assim, ao entrar em contato com sua origem, porque procede do mais nobre dentre os
existentes na hierarquia do Ser, a alma deleita-se ao ver os seres que tém 0s mesmos tracos e

género dela. A vista disso,

Dizemos entdo que a alma, sendo da natureza que €, e préxima da esséncia
real que Ihe é superior, se regozija na contemplacdo do que lhe é inato ou de
vestigio desse inato; desvanecida por vé-lo, ela o traz para si mesma e se
lembra de si mesma e do que lhe diz respeito (PLOTINO, Enéada, I, 6, 2,
2014, p.183).

Ao gque complementa, na sequéncia:

Porém da alma uma capacidade correspondente a essa beleza a reconhece,
pois nada é mais prdprio que essa capacidade para decidir do que lhe diz
respeito, mesmo se o resto da alma ajude a julgar; e este resto também talvez
se pronuncie, tendo-se ajustado em conjunto com a ideia que estd em si e
com aquela usada em prol da decisdo, como uma regra para julgar o que é
direito (PLOTINO, Enéada, I. 6, 3, 2014, p.185).

Com relacdo a ligacdo e/ou correspondéncia existente entre a beleza sensivel com a
beleza inteligivel, Plotino fala que quando se percebe nos corpos a Forma ideal (eidos), que
molda e domina a matéria informe, o que se v&, em Gltima instancia, é a unidade que brota da
multiplicidade, unidade interior e indivisivel. Logo, ha entre a beleza sensivel e a inteligivel
concérdia e identificacdo, donde: “A formosura de uma simples cor lhe vem pela
conformacdo e pelo predominio tenebroso na matéria e pela presenca de uma luz incorporal
que é arazdo e ideia” (PLOTINO, Enéada, 1. 6, 3, 2014, p.187).

De modo igual, pode-se observar isso em relacdo a masica:

As harmonias musicais invisiveis produzem as harmonias manifestas e
fazem a alma capaz de apreender a beleza, mostrando a mesma coisa em
outro meio. Segue-se que as harmonias sensiveis sdo medidas por nimeros
que ndo estdo em qualquer razdo, mas nesta que serve para a criagdo
predominante da forma (PLOTINO, Enéada, 1. 6, 3, 2014, p.189).

Desse modo, é por meio das harmonias inaudiveis que a alma se torna capaz de ouvir
as belezas das harmonias audiveis. Consequentemente, a correspondéncia entre elas coloca o
sujeito perante uma esséncia de outra espécie, pois as medidas harménicas das musicas que se
ouvem sdo produzidas pelo principio da forma ideal. Desse modo, ja estamos no campo da
beleza inteligivel, daquela que ndo é percebida pelos sentidos, mesmo que ndo dependam
deles para se mostrar, ja que sdo vistas apenas pela alma.

Para tanto, é preciso adquirir independéncia em relacdo ao mundo sensivel, porque sé
assim é que se torna possivel ver com o olho da alma. Com efeito, nessas circunstancias, a

alma experimenta um deleite e alegria bem maior que aquele que se experimenta ao



58

contemplar a beleza sensivel, porque aqui ja se estd no dominio da verdadeira beleza.

Portanto:

E, porém, possivel experimentar essas emocdes, e as almas todas decerto as
experimentam, mesmo em relagdo as coisas ndo visiveis, por assim dizer, e
sobretudo, as almas mais apaixonadas; ¢ 0 mesmo também a respeito da
beleza dos corpos: todos certamente veem, porém ndo sdo igualmente
espicagados [instruidos para isso — grifos nossos], mas o sdo muitissimo
aquelas que se dizem amar (PLOTINO, Enéada, 1. 6, 4, 2014, p.191).

Deste modo, no que diz respeito a beleza das belas condutas, dos belos caracteres e da
beleza interior, vale dizer que ndo séo belas por causa da forma, como nas coisas materiais,
mas que sao belas por causa da propria alma que, apesar de ndo ter cor, é nela que brilha a
sabedoria; o resplendor de todas as outras virtudes. Por isso, todas essas qualidades nobres
devem ser respeitadas e desejadas, porque, sem duvida, elas sdo belas. Todavia, a razdo
também deseja saber o que faz com que, ao vé-las, o amor se inflame na alma.

Em vista disso, a sabedoria, entendida como um ato da inteligéncia, desvia a alma das
coisas inferiores para conduzi-la as coisas do alto, e, consequentemente, ao fazer da alma uma
forma e uma razdo, coloca-a na origem da beleza da qual provém todas as coisas belas. Para

Plotino:

Uma alma entdo tendo-se elevado para a inteligéncia é tanto mais bela. E a
inteligéncia e as coisas da parte da inteligéncia sdo, para a alma, uma beleza
prépria e ndo estranha, porque nesse momento entdo a alma é realmente
isolada. Por isso, também se diz corretamente que o bem e belo para com a
alma consistem em assemelhar-se a Deus, porque dai nasce o belo e a
porcao, a outra, dos seres (PLOTINO, Enéada, I. 6, 6, 2014, p.199).

Em outras palavras, ao se elevar ao nivel da inteligéncia a alma é ainda mais bela.
Exatamente porque com essa elevacao sobressai uma beleza que lhe é propria, o que lhe torna
semelhante ao Uno, donde provém toda beleza e tudo o que ha de bem nos seres. Desse modo,
a beleza adquire o status de primeira realidade, e logo ap6s, vem a inteligéncia como uma
segunda realidade, que por sua vez, sera uma manifestacdo mais acentuada da beleza

inteligivel.

E entdo também os corpos, quantos assim se dizem, uma alma j& os faz; pois
sendo a alma algo divino e como parte do belo, das coisas de que se
apoderaria e dominaria as faz belas na medida em que lhe é possivel
participar da beleza (PLOTINO, Enéada, I. 6, 6, 2014, p.199).

Com isso, a inteligéncia torna-se necessaria a beleza da alma. Ao passo que as demais
belezas tém sua origem no fato de a alma gravar nela a sua forma. Ela, por ser um ente divino,

uma parcela da beleza primordial, torna belas todas as coisas que ela alcanca e as possui.



59

Ademais, é necessario seguir na direcdo do Bem para poder compreender a razdo pela
qual tende o desejo de todas as almas. Nessa acepcao, observa-se:

E desejavel como bem, e o desejo Ihe tende em direcdo; mas somente o
obtém aqueles que sobem para a regido superior, voltando-se em direcdo a
ele e despojando-se das vestimentas que vestiram na descida — como aqueles
gue sobem aos santuarios dos templos devem purificar-se, depor as
vestimentas de antes, e ali subir despidos; até que alguém, tendo abandonado
nessa subida tudo que era estranho a Deus, veja s6 a s6 em seu isolamento,
simples, puro, o ser de quem tudo depende, em direcdo ao qual tudo olha e
existe e vive e pensa; pois da vida ele é causa e da inteligéncia e do ser. A
este entdo se alguém visse, quais paixdes conteria, e quais desejos
apaixonados, desejando com ele unir-se, e como se aturdiria com prazer
(PLOTINO, Enéada, 1. 6, 7, 2014, p.201).

N&o obstante, se aqueles que comtemplaram a manifestacdo dos deuses ou dos
daiméns [anjo guardido] ja deixaram de se deleitar com as formas materiais, 0 que se pode
dizer daqueles que experimentariam a Beleza absoluta em toda a sua pureza? Visto ser ela a
verdadeira e a primeira beleza, que adorna seus amantes e 0s torna dignos de serem amados.
No entanto, aplicar todo o seu empenho para ndo ser privada dessa alta contemplacéo é o
maior de todos os desafios para a alma: “[...] se a alcangcam, sdo bem-aventuradas
contemplando essa visdo bem-aventurada; desgracando, porém, em realidade aquele que a ndo
tem encontrado” (PLOTINO, Enéada, 1. 6, 6, 2014, p.203). Sendo assim, o verdadeiro infeliz
ndo € quem ndo pode ver belas cores ou belos corpos, tampouco quem ndo tem o poder, as
magistraturas ou a realeza, porque, infeliz € quem néo encontrou o belo, e apenas ele.

O que fazer, entdo, para encontrar a beleza superior, dado que ela permanece em si

mesmo sem se dirigir para fora para ser vista? Em resposta, temos:

Que aquele que pode va entdo e que a siga até o interior; e que, tendo
abandonado a visdo dos olhos, ndo se volte em dire¢do aos anteriores brilhos
dos corpos. Pois é necessario aquele que vé as belezas nos corpos certamente
ndo correr para elas, mas, conhecendo que sdo imagens e vestigios e
sombras, fugir para aquela beleza da qual estas sdo imagens (PLOTINO,
Enéada, . 6, 8, 2014, p.205).

Logo, a fuga das imagens pretende impedir que a alma se prenda e, consequentemente,
se perca no meio delas, o que resultaria no afogamento da alma em tenebrosos precipicios,
bem como, numa inteligéncia presa as sombras, causa primeira da infelicidade. Entdo, fugir
da beleza sensivel em direcéo a beleza inteligivel € o que deve ser feito para o efetivo retorno
ao Uno, donde tudo decorre. Para tal,

E preciso té-la completado ndo com os pés; pois em todas as partes 0s pés

levam a uma terra a partir de outra; nem é preciso equipar carruagem de
cavalos ou alguma embarcacdo maritima, mas € necessario rejeitar essas



60

coisas todas e ndo olha-las, e, como tendo fechado a vista, haver de trocar
por outra essa maneira de ver, e haver de despertar a faculdade que
certamente todo mundo tém, mas poucos usam (PLOTINO, Enéada, 1. 6, 8,
2014, p.207).

No entanto, essa passagem ndo acontece de forma imediata, mas gradualmente, pois,
ao despertar, o olho ainda ndo é capaz de olhar para o grande esplendor que esté a sua frente.
Por isso, é preciso habituar-se primeiramente a contemplar as belas ocupages, depois as belas
obras produzidas pelos homens de bem e, por fim, habituar-se a contemplar as almas daqueles

que realizam belas obras. Por isso propde:

Volta a ti mesmo e olha: caso ainda ndo vejas o belo em ti mesmo, como um
fazedor de uma imagem que deve ficar bela tirou isto, raspou aqui, e tornou
polido isto, purificado aquilo, até que desprendeu bela sobre a estatua uma
figura, assim também, tu: tira quantas coisas sdo supérfluas e endireita
guantas sdo obliquas; e, purificando quantas sdo tenebrosas, trabalha para
serem brilhantes; e ndo cesses de trabalhar a tua estatua, até que se acenda
em ti da virtude o divino brilho, até que vejas a prudéncia assentada em
sagrado pedestal (PLOTINO, Enéada I. 6, 9, 2014, p.209).

Por consequéncia, ja ndo tera mais necessidade de um instrutor, pois, embora esteja no
mundo sensivel, teras ascendido ao inteligivel, bastando entdo olhar e vé; “[...] pois esse é 0
unico olho que vé a grande beleza” (PLOTINO, Enéada, I. 6, 9, 2014, p.211). Contudo, se
alguém chegar a essa visdo ainda afundado no vicio, sem ter se purificado, nada ver, nem
mesmo com a ajuda de outrem: “Pois é necessario aquele que vé aplicar-se a contemplacéao
ndo sem antes ter-se feito homologo e parecido ao objeto da visdo” (PLOTINO, Enéada, I. 6,
9, 2014, p.211). De outra maneira, ¢ fundamental que o olhar se torne semelhante ao objeto
que deve ser visto para poder ser capaz de contempla-lo claramente:

Que se faca pois primeiro todo deiforme e todo belo, se esta a ponto de
contemplar a Deus e a beleza. Pois subindo chegara primeiro a inteligéncia,
e la sabera que todas as formas sdo belas e dira isto ser a beleza: as ideias;
por estas, que sdo o produto e substancia da inteligéncia, existem todas as
coisas belas. O que, porém, esta mais além das coisas belas, chamamo-lo a
natureza do bem, que antepds o belo adiante de ti (PLOTINO, Enéada, I. 6,
9, 2014, p.211).

Com isso, Plotino conclui o tratado afirmando que o primeiro principio é o belo e que
a beleza inteligivel é o lugar das ideias. O bem, que estd acima, é a fonte e o principio da
beleza. Do contrario, colocariamos 0 bem e belo primordiais no mesmo nivel. Em todo caso, a
beleza reside no mundo inteligivel.

Portanto, o belo ndo consiste na simetria e na propor¢do dos seres, porque ele é, por
assim dizer, uma luz, que por meio da forma ilumina os objetos, e por isso, os faz belos.

Entao,



61

Deixar-se dominar e guiar pela propria forma é o segredo da beleza dos
seres; tanto mais serdo belos quanto mais se aproximarem da fonte suprema
e inesgotavel da beleza que é Deus', o Um. Plotino, identifica a beleza
absoluta com o Um; pelo menos, diz ele, a beleza esta na inteligéncia; mas
parece inclinado a considerar que o Um é, ao mesmo tempo, 0 bem e a
beleza absolutos, e dele é comunicada a inteligéncia, e por esta aos demais
seres (QUILES, 1981, p. 24).

Entdo, sendo a beleza sensivel um reflexo e um modo de participacdo da beleza
inteligivel, esta, por sua vez, serd imensamente maior que aquela. Por isso, mais admiravel e
merecedora de nossa contemplacdo. Segundo Quiles: “Porém, acima de todos os graus nos
quais a beleza participa, na escala dos seres, esta a beleza em si, que se identifica com o bem
em si e com o um” (1981, p.24).

Em suma, pudemos ver que no contexto geral da abordagem de Plotino que ndo ha
uma ruptura entre a beleza sensivel e a beleza inteligivel. Mas, precisamente, uma superacéo,
donde a beleza sensivel termina por ser concebida como uma antessala para a beleza

I*®, e como o belo e 0 bom n&o se separam, ao se experimentar o verdadeiramente

inteligive
belo, se estd caminhando na dire¢cdo da felicidade, conforme serd mais bem exposto no
pensamento de Santo Agostinho.

Daremos continuidade ao nosso trabalho procurando apontar, num primeiro momento,
a ressonancia das abordagens de Platdo, Cicero, Séneca e Plotino no pensamento de
Agostinho de Hipona; para, num segundo momento, destacar sua real contribuicdo ao

problema da mdusica e da felicidade por meio da insercdo de novos elementos trazidos por ele.

YA despeito de Ismael Quiles ter feito aqui uma equivaléncia entre o Uno plotiniano e o Deus da Tradicdo
judaico cristd, na realidade trata-se de entes totalmente diversos. Sugestdo de leitura sobre essa questdo:
OLIVEIRA, Jandui Evangelista de; COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema de identificagdo entre o Uno
de Plotino com o Deus judaico-cristdo. In: BAUCHWITZ, Oscar Federico. Seminarios do Serido: soliddo e
liberdade. Oscar Federico Bauchwitz, Edrisi Fernandes, Cicero Bezerra (orgs.). Natal: EDUFRN, 2010. p. 173-
189.

'8 para aprofundamento, recomendamos a leitura da Enéada V, 8 onde Plotino aprofunda a questdo da beleza

inteligivel.



62

5 AVIDA BEATA SEGUNDO SANTO AGOSTINHO

5.1 CONSIDERACOES INICIAIS

Na primeira parte do nosso trabalho apresentamos a musica e a felicidade na tradigdo
greco-romana, sobretudo, nos autores que exerceram influéncia sobre o pensamento de
Agostinho. Agora, procuramos destacar os principais aspectos da recep¢do dessa tradi¢do na
abordagem que Agostinho faz em relacdo a musica e a felicidade. Ao mesmo tempo,
apontaremos sua real contribuicdo para cada um desses temas, tudo isso, em vista de
viabilizar os elementos necessarios & nossa proposi¢ao inicial de que a musica contribui para a
conquista da felicidade.

Para tanto, dividimos o capitulo em duas sec¢des, na primeira procuramos expor o tema
da felicidade nas obras da juventude de Agostinho, especificamente no: Sobre a vida feliz,
Contra os académicos, Soliléquios e o O livre-arbitrio. Aqui sdo abordados temas como a
verdade, a felicidade, a ordem, a imortalidade e a grandeza da alma, a existéncia de Deus, a
liberdade, o problema do mal dentre outros. Na segunda se¢éo, procuramos mostrar como 0
tema evolui nas obras subsequentes, precisamente, a partir das Confissdes e Sobre a Trindade.
Isso posto, passemos agora para a apreciacdo do tema a partir destas obras, ocasido em que

optamos por acompanhar o fluxo natural do tema em cada uma delas.

5.2 AVIDA BEATA NAS OBRAS DA JUVENTUDE

Em primeiro lugar, lembramos que a producdo literaria de Agostinho relativa ao
problema da felicidade coincide com o inicio da sua producdo filoséfica. Nesse sentido,
depois da conversdo ele se afastou definitivamente de sua vida pregressa e mudou-se para
Cassiciaco, uma vila ao norte da Italia situada ndo muito distante de Mildo. Aqui, Agostinho
leva uma vida em comum com seus amigos e discipulos: Alipio, Licéncio e Trigésio; seus
primos Lastidiano e Rustico; com seu irmdo Navigio; seu filho Adeodato e sua mée Monica.

Ao referir-se a esta fase da vida de Santo Agostinho Garry Wills afirma: “Nao
somente se tornara um cristdo, mas um cristao ascético” (1999, p.70), o que significa que “A
atitude de Agostinho, a essa altura, teve tanto a ver com a purificacdo da mente em termos
neoplatdnicos como com qualquer coisa especificamente crista” (WILLS, 1999, p.70). E em

vista disso, que se compreende o fato do abandono do posto de professor oficial de retérica da



63

corte de Mildo e o retirar-se em Cassiciaco porque ficaria desocupado das preocupacdes de

uma carreira publica e consagrava-se a vida no ocio criativo. Nesse dominio, temos:

Trata-se do antigo ideal do otium liberale, de um ‘retiro cultural’, e, ao
rememorar essa fase de sua vida, Agostinho pode falar dela como uma época
de Christianae vitae otium, um ‘6cio da vida cristd’. Esse ideal viria a
constituir o pano de fundo de sua vida a partir desse momento, até sua
ordenagéo como padre, em 391 (BROWN, 2005, p.141).

Em sintese, Cassiciaco foi um periodo de muita produtividade. Tanto que, neste lugar,
escreve o0 didlogo Sobre a Vida Feliz, ponto de partida de nossa pesquisa, bem como, o
Contra os Académicos, Sobre a Ordem e os Soliléquios. Embora esses didlogos estejam
repletos de um amplo senso de criatividade, todos eles na verdade ligam-se inteiramente a sua
vida passada: “Eles representam o pagamento de dividas intelectuais contraidas em Mildo no
ano anterior [...]” (BROWN, 2005, p.142).

Ademais, ndo podemos esquecer que esses Dialogos estdo situados na superficie do
pensamento de Agostinho, por isso, na abordagem dada aos problemas aqui discutidos
ressoam, visivelmente, os reflexos da tradicdo greco-romana. O que, gradativamente,
Agostinho ressaltard e desenvolverd com os valores cristdos, de modo especial, a questdo da
vida beata, conforme veremos na préxima secao desse capitulo.

No que respeita a felicidade, Agostinho a discute repetidamente ao longo de suas
obras, desde as obras da juventude até as da maturidade, mas é o dialogo Sobre a Vida Feliz'®
onde ela é discutida com mais insisténcia e precisdo. Nela, Agostinho nos transporta para o
seu mundo, um mundo em que seu coracdo pulsa ao ritmo da vida que desejava viver, por
isso, investiga a vida beata movido, ndo somente pela curiosidade, mas porque desejava
efetivamente vivé-la. Nessa tarefa, ele confronta constantemente seu posicionamento com 0s

mais diversos panoramas filoséficos inerentes a sua época. Nao obstante,

Agostinho, ndo faz, nem tenta fazer, definicGes ontoldgicas acerca da vida
feliz; ele concentra as suas investigacfes nas experiéncias resgatadas pela
memoria e na expectativa de um futuro composto a partir das elucidagdes da
sua mente. A busca que Santo Agostinho faz é intimista e subjetiva, pois
reconhece que a felicidade é entendida de maneira diferente por cada pessoa
(SOUZA, 2006, p. 12).

De inicio, o didlogo mostra qual é o fundamento e o ponto de partida para a felicidade,

sobretudo, quando escreve:

9 Tamanha é a importancia do tema da felicidade nas obras agostinianas que levaria o agostin6logo brasileiro
Manfredo Ramos a dizer que “Essa constatagdo ele a pde na base e no inicio de todas suas argumentagdes, em
resposta as mais variadas interrogagdes ou situagdes [...]” (1984, p. 48).



64

Se fosse possivel atingir o porto da Filosofia — Unico ponto de acesso a
regido e a terra firme da vida feliz —, numa caminhada exclusivamente
dirigida pela razdo e conduzida pela vontade, talvez ndo fosse temerario
afirmar, 6 magnanimo e ilustre Teodoro, que o nimero dos homens a chegar
Ia seria ainda diminuto do que aqueles que atualmente aportam a esse porto,
ja tdo raros e escassos se apresentam eles (AGOSTINHO, Sobre a vida feliz,
I, 1, 2007, p.117).

Em primeiro lugar, notam-se claramente os ecos do pensamento de Cicero, de modo
particular, quando na Tusculana (V, I, 2005, p. 4-5) lembra que aqueles que se dedicaram a
filosofia, em primeiro lugar, tinham nela as esperancas de descobrir a arte de viver feliz.
Percebe-se igualmente certos ecos do pensamento de Séneca, sobretudo, quando no dialogo
Da Vida Feliz (VI, 1, 2009, p.16) assegurou que é feliz quem confia a razdo todas as suas
situacBes da sua vida. E até mesmo com Platdo, quando no Gorgias (470e, 2004, p.80) alega
gue o homem e a mulher sdo felizes quando sdo bons e virtuosos, isto €, quando vivem
conforme a raz&o.

Assim, Agostinho acompanha a tradi¢do ao colocar a filosofia como ponto de partida
para a felicidade, o que por sua vez, deve-se traduzir na pratica da virtude. Conquanto,
Agostinho constata que os homens vivem num mundo triste e por isso, nem todos podem se
proclamar felizes. Para tanto, devem tomar a razdo como base para o ordenamento da vida
concreta. Desse modo, separa a felicidade de uma base materialista para relaciona-la
absolutamente a vida da alma.

Seguindo a argumentacdo do dialogo veremos que, assim como O cOrpo precisa de
alimento para nao definhar, é necessario, igualmente, prover o alimento para a alma, ja que é
por meio dela que se chega ao porto da felicidade: “A meu ver, ndo existe outro alimento para
a alma que nao seja o conhecimento das coisas ¢ a ciéncia” (AGOSTINHO, Sobre a vida feliz,
I1, 8, 2007, p.126). Assim, os homens sabios possuem o espirito mais pleno e mais livre do
gue os ignorantes, justamente, porque procuram constantemente nutrir suas almas por meio do
conhecimento. Pois, se o corpo desprovido de alimento fica sujeito a enfermidades e reacdes
prejudiciais, da mesma maneira, 0 espirito ignorante se mostra impregnado de doencas

decorrente da falta do conhecimento das coisas:

Por isso, 0s homens sujeitos aos vicios da malignidade (nequitia) sdo
chamados de ‘perdidos’. Ao contrario, quando existe algo que perdura, se
mantém, nao se altera e sempre fica semelhante a si mesmo, ai esta a virtude.
E o elemento mais importante e particularmente belo da virtude é a chamada
temperanca ou frugalidade. Todavia se tudo isso vos parece por demais
obscuro para que possais compreender por enquanto, concordais com o
seguinte: se os ignorantes possuem alma a ser nutrida, do mesmo modo
como acontece com 0 corpo, temos de distinguir duas espécies de alimento:



65

um salutar e proveitoso, outro malsdo e funesto (AGOSTINHO, Sobre a vida
feliz, I, 7, 2007, p.127).

Dessa forma, instala-se o problema da felicidade, ou melhor, as condi¢cdes da
felicidade como estado, que se reduz na seguinte questdo: somos felizes por possuirmos o que
queremos? A solucdo de Agostinho para este problema parte da hipotese de que o desejo da
felicidade é universal, para responder afirmativamente, isto €, a vida beata esta vinculada a
posse do que se quer — questdo que serd retificada posteriormente nas obras da maturidade —,
mas, sO sera feliz se o0 que se possui for bem, caso contrario, vivera desgracado, conforme se
I&: “Portanto, esta entendido, entre nds, que ninguém pode ser feliz, sem possuir o que se
deseja e, por outro lado, ndo basta aos que ja possuem ter o ambicionado para serem felizes”
(AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 11, 10, 2007, p.129). Temos, entdo, o objeto verdadeiro do
qual a vida feliz consiste e que, ao mesmo tempo, beatifica todos aqueles que dele se

aproximam.

Isso significa ser necessario que se procure um bem permanente, livre das
variagdes da sorte e das vicissitudes da vida. Ora, ndo podemos adquirir a
nossa vontade, tampouco conservar para sempre, aquilo que é perecivel e
passageiro (AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 11, 11, 2007, p.129).

Antes de tudo, lembramos que essa consideracdo sobre o bem ndo é exclusiva de
Agostinho e que ele pode ter trazido do pensamento senequiano, particularmente, quando
afirmou que se deve buscar a vida feliz a partir de um bem que fosse sélido e constante (Cf.
SENECA, Da vida feliz, 111, 1, 2009, p.08). Por outro lado, Agostinho considera que, uma vez
obtidos, os verdadeiros bens ndo podem ser perdidos, dado que ndo estdo submetidos as
vicissitudes da vida. Porém, na medida em que boa parte da tradi¢do identificava esse bem
com a razdo, Agostinho vai além para identifica-lo com Deus, o Unico bem que corresponde
ao que é eterno e Imutdvel. Em suas palavras: “Logo, quem possui a Deus ¢ feliz”
(AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, Il, 11, 2007, p.131). Consequentemente, quem possui a
Deus vive bem, faz o que Ele quer e tem em si 0 espirito integro, isto é, livre das manchas dos
vicios e erros. Nesse aspecto, nota-se certa influéncia de Plotino, especialmente, quando
criticou aqueles que reduzem a felicidade a vida racional sem contextualiza-la no ambito da
vida em geral (Cf. PLOTINO, Enéada, |. 4, 3, 2014, p.117).

Sendo assim, a posse do bem verdadeiro é condigdo necessaria para a felicidade, sem
ele, a verdadeira felicidade ndo se efetiva, visto que, quem ndo possui o que deseja ndo pode
ser plenamente feliz. Para ele: “Contudo, aquele que ainda esta a procura de Deus nao chegou

até Deus, também se vive bem. Portanto, nem todo que vive bem possui, por isso, a Deus”



66

(AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 111, 19, 2007, p.140). Logo, pode-se dizer que, aquele que
vive bem possui a Deus como amigo benévolo, e aquele que vive mal, como alguém distante.

Em vista disso, pode-se dizer que Deus favorece quem o procura. O gque se apresenta
de forma diversa da ideia do Uno de Plotino como fonte da felicidade, que nesse caso, nao se
movimenta em direcdo ao homem. Nas palavras do Santo Bispo: “Por conseguinte, quem
busca a Deus o tem benévolo, e quem possui a Deus benévolo serd feliz” (AGOSTINHO,
Sobre a vida feliz, 11, 21, 2007, p.142).

Porém, ndo podemos relacionar a infelicidade a qualquer caréncia, da mesma forma
como ndo podemos ligar a felicidade sumariamente a abundancia. A esse respeito assevera o

filho de Mbnica:

E ndo precisamos indagar se o sabio sofre de necessidades corporais, pois
essas coisas ndo se fazem sentir na alma — sede da vida feliz. A alma do
sabio é perfeita: ora, ao que é perfeito nada falta. Ele se servira de tudo o que
for necessario a seu corpo, se estiver ao seu alcance. E, caso contrario, a falta
desses bens ndo conseguira abaté-lo. Posto que a caracteristica do sabio é ser
forte, e o forte a nada teme. Assim, o sébio ndo teme a morte corporal, nem
os sofrimentos que ndo consegue expulsar, evitar ou retardar, com a ajuda
daqueles bens, de cuja posse pode acontecer ver-se privado. Entretanto, ndo
deixara de se servir honestamente desses bens, caso 0s possua
(AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 25, 2007, p.145-6).

No tocante a ideia de que nada falta ao sabio, vamos encontrar algo semelhante em
Cicero, quando diz que o sabio tem em si mesmo tudo de quanto necessita para ser feliz (Cf.
CICERO, Tusculana, V, X, 2005, p.33). E quanto ao usufruto dos bens materiais, veremos
também certa relacdo com Séneca, quando ele fala que o sabio ndo se julga indigno dos bens
da fortuna, mas que a0 mesmo tempo, ndo é refém dela (Cf. SENECA, Da vida feliz, XXI, 1,
2009, p.57). Apesar disso, Agostinho acrescenta que quando se abate algum mal sobre o
sébio, sua aparente infelicidade ndo se d& pela perda de alguma coisa, mas por ndo ter
conseguido evitar tais males, concordando com o poeta Teréncio quando dissera: “Ja que as
coisas ndo podem ser tal como queres, deseja apenas aquilo que for realizavel” (apud
AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 25, 2007, p.146), ou seja, 0 que salvaguardaria sua
felicidade, pois, ndo pode ser infeliz aquele a quem nada acontece contra sua vontade. Dessa
forma temos que:

Pois ele ndo chega a desejar o que Vé ser irrealizivel. Sua vontade dirige-se
somente a coisas possiveis. Tudo o que ele faz sera conforme as prescricdes
da virtude e da divina lei da sabedoria. Bens esses, que de modo algum lhe

poderdo ser arrebatados (AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 25, 2007,
p.146).



67

A vontade nesse contexto surge, pois, como elemento novo. Assim, ja ndo basta
apenas fazer o bom uso da razdo para distinguir o bem e o mal, além disso, é necessaria a
vontade para atingir o fim desejado. Alem do mais, quem possui 0s bens verdadeiros pode
carecer de muitas coisas sem perder a felicidade, dado que ela é plenitude espiritual®®, um
bem tal que a perda de todos os bens materiais ndo poderia comprometer. Do mesmo modo,
encontrar-se na indigéncia, consiste em ndo ter o que se necessita; e ndo no receio de perder o
que se possui, pois € possivel ndo estar na indigéncia e mesmo assim, ser infeliz.

Por conseguinte, a maior indigéncia € a privacdo da sabedoria, porque, na ordem do
espirito e da sabedoria, a plenitude € absolutamente necessaria a vida beata. Nota-se aqui certa
ligacdo com o pensamento de Platdo, quando ele sustentou que o homem que age com
sensatez é feliz & medida que o que carece de razoabilidade ¢ infeliz (Cf. PLATAO, Goérgias,
507c, 2004, p.179). Por isso, apenas 0 gozo dos bens temporais ndo € suficiente para ser feliz.

Embora

[...] muitas pessoas desfrutam grande abundancia de bens pereciveis. Para
elas, tudo é fécil porque ao simples aceno de suas maos, realizam-se todos 0s
seus desejos. Mas, sem duvidas, esse tipo de vida estd sujeito a grandes
dificuldades (AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 26, 2007, p.147).

Entdo, podemos concluir que a falta de sabedoria €, de fato, a maior caréncia para o
homem, porque sem ela, ndo ha felicidade, e em contrapartida, nada pode faltar a quem possui
a sabedoria. Por isso, podem-se ter bens em abundancia e mesmo assim ser infeliz,

justamente, pelo fato de carecer de sabedoria. Quanto a isso Agostinho afirma:

Assim, plenitude e indigéncia sdo termos opostos. E aqui, como para
intemperanca e moderagdo, duas coisas apresentam-se: os conceitos de ‘ser’
e de ‘ndo ser’. Justamente, se a estulticia & indigéncia, a sabedoria sera
plenitude. E, com razdo, muitos consideram a moderagdo como sendo a mée
de todas as virtudes (Sobre a vida feliz, 1V, 31, 2007, p.152-3).

Logo, a plenitude € oposta a caréncia; mas ela s6 é uma plenitude verdadeira na
medida em que é uma plenitude justa, que ndo permanece aquém da medida nem a excede, e
que, consequentemente, atém-se dentro dos limites da ordem, da temperanca e da moderacéao.

Diante disso, faz-se necessario compreender melhor o que é a justa medida, também
chamada de moderacdo. Nesse sentido, modestia vem de modus (medida), e temperanga de
temperies (proporg¢ao), por isso, “Onde h& medida e propor¢do ndo existe nem a mais nem a

menos do necessario. Ai se encontra precisamente a plenitude” (AGOSTINHO, Sobre a vida

%0 termo aqui usado n&o é sinénimo de alma racional ou intelecto, significado predominante na filosofia
moderna e contemporanea, bem como na linguagem comum. Mas, exatamente, usado enquanto sindbnimo de
pneuma ou sopro animador, admitido pela fisica estdica, passando desta as varias doutrinas antigas e
modernas.



68

feliz, 1V, 32, 2007, p.153). Logo, onde h& excesso, falta moderacéo, e onde falta moderagéo

ignora-se tanto para 0 mais como para 0 menos.

Logo, a sabedoria € a justa medida da alma, pois ela €, evidentemente, o
contrério de estulticia. Ora, a estulticia é indigéncia, e esta tem como
contrério a plenitude, e a plenitude implica a medida. Portanto, a medida da
alma encontra-se na sabedoria (AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 32,
2007, p.154).

Por isso, para ser feliz é preciso possuir a sabedoria, que Agostinho descreve como a
moderacdo de espirito (modus animi), simplesmente. Isto é, algo pelo qual a alma se conserva
em equilibrio, de modo a ndo se dispersar em excessos ou encolher-se abaixo de sua
plenitude. Algo parecido se encontra em Séneca, quando ele fala da moderacdo do sébio no
gasto do seu dinheiro (Cf. SENECA, Da vida feliz, XXIII, 1, 2009, p.62). Porque, sem a justa
medida, a alma se joga aos excessos, em direcdo aos prazeres, a ambi¢do, ao orgulho e a todas
as outras paixdes do mesmo género, pois imagina assim ter alcancado a alegria e o prazer.
Logo, ser sabio e ser feliz resultam, portanto, na mesma coisa.

Consequentemente, somente a sabedoria de Deus é que pode ser tomada como

verdadeira sabedoria, aquela que garante a felicidade. Nesse sentido, escreve:

Justamente aprendemos pela autoridade divina, que o Filho de Deus é
precisamente a sabedoria de Deus (1Cor 1,24); e o Filho de Deus,
evidentemente, é Deus. Por conseguinte, é feliz quem possui a Deus. Sobre
isso, todos ja concordamos, no inicio de nosso festim (Cf. 11,11). Mas, na
vossa opinido, qual ha de ser essa sabedoria sendo a Verdade? Com efeito,
também esta dito: ‘Eu sou a Verdade’ (Jo 14,6). Ora, a Verdade encerra em
si uma Suma Medida: da qual procede e a qual se volta inteiramente
(AGOSTINHO, Sobre vida feliz, 1V, 34, 2007, p.155).

Com isso, observa-se certa cristianizacdo do conceito de justa medida precisamente
quando ela € equiparada a Deus, 0o que ndo ocorria na tradicdo filosofica, quando ela
assinalava tdo somente 0 que cada coisa deveria ser, realizando, assim, o justo suficiente para
gue nada faltasse ou existisse em demasia. Isto €, afirma Deus como Medida suprema, a qual
todos os seres devem se ajustar. Por isso, a sabedoria é a medida e o equilibrio, exclusdo dos
excessos e deficiéncias, por consequéncia, possuir a medida-sabedoria é ser feliz. Dessa
forma: “E essa Suma Medida assim é, por si mesma, ndo por alguma imposi¢éo extrinseca. E
sendo perfeita e suma ¢ também a verdadeira Medida” (AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, IV,
34, 2007, p.155). Logo, todo aquele que vier a Suma Medida pela verdade sera feliz. Eis o que
€ possuir a sabedoria: apoderar-se de Deus pelo pensamento.

Todavia, ndo devemos presumir que apenas o conhecimento da justa medida seja

suficiente para a vida feliz, para tanto, deve-se considerar ainda que,



69

Certo impulso interior que nos convida a lembrar-nos de Deus, a buscé-lo, a
sentir sede dele, sem nenhum fastio, jorra em no6s dessa mesma fonte da
Verdade. E luz que esse misterioso sol irradia em nossos olhos interiores. E é
dele que procede tudo o que proferimos de verdadeiro, ainda que temamos
volver para ele nossos olhos ainda doentios ou recém-abertos, e de o
fixarmos face a face. Esse sol revela-se a nés como sendo o proprio Deus,
ser perfeito sem nenhuma imperfei¢éo a diminui-lo (AGOSTINHO, Sobre a
vida feliz, 1V, 35, 2007, p.156).

N&o obstante, enquanto estivermos em sua busca, somos forcados a admitir que ainda
se estd na caréncia dessa plenitude espiritual, porque a perfeita plenitude das almas, que torna
a vida feliz consiste em estar em perfeita comunhdo com Deus. Nas palavras de Agostinho:
“Eis, sem nenhuma duvida, a vida feliz, e essa ¢ a vida perfeita. Tenhamos confian¢a que
poderemos ser levados a ela, prontamente, gracas a fé solida, a alegre esperanca e a ardente
caridade” (Sobre a vida feliz, 1V, 35, 2007, p.157).

Nos seus anos finais, Agostinho escreve as Retratacdes®’ que nada mais é que uma
espécie de reconsideracdo ou revisdo de alguns posicionamentos, especialmente, nas obras
escritas na juventude. Nesse sentido, relativamente ao dialogo Sobre a Vida Feliz lamenta ter
escrito, que a felicidade resida unicamente na alma do sabio, seja qual for o estado de seu
corpo. Por isso, dird que ndo existe uma vida que mereca ser chamada feliz, sendo, a vida
futura®.

Vejamos agora, como a tematica da felicidade aparece no dialogo Contra o0s
Académicos também escrito em Cassiciaco, onde Agostinho permaneceu por seis meses com
seus discipulos, parentes e amigos. A obra foi escrita em trés livros e analisa a relacdo da
felicidade com o conhecimento da verdade (Livro I), bem como, a doutrina dos Académicos
(livros 11 e 111). Por isso, o foco sera o capitulo | onde o tema é mais explorado, mas sem

desconsiderar os elementos importantes, para nossa discussao no restante da obra.

* No presente trabalho optamos por trabalhar a partir da versao espanhola, exatamente, porque é o idioma mais
acessivel para nds, bem como para leitor do texto em geral.

22Cf. AGUSTIN, Las retractaciones, |, 2, 2, 1995, p.652-3: « Porém, sinto-me insatisfeito por “ter elogiado
Manlio Teodoro mais do que devia”, um homem instruido e cristdo, a quem eu o dediquei; e que ali também eu
tenha muitas vezes usado a palavra fortuna. E ter dito: que durante esta vida, a vida feliz esta na alma do sabio,
seja qual for o estado de seu corpo, quando o apostolo espera o perfeito conhecimento de Deus, isto é, 0 maior
que o homem pode ter, na vida futura, a Gnica que deveria ser chamada vida feliz, onde o corpo incorruptivel e
imortal se submete ao seu espirito sem qualquer desconforto ou contradi¢do. A propdsito, encontrei este livro
incompleto em meu manuscrito e ele tem muitas lacunas. E embora tenha sido copiado por alguns irméos,
ainda ndo encontrei uma cOpia completa para a qual eu possa corrigi-la, quando a tiver recolhido. - Pero me
desagrada alli que «alabé més de lo justo a Manlio Teodoro», varon docto y cristiano, a quien se lo dediqué; y
«que también alli he nombrado muchas veces a la fortuna». Y haber dicho: «que durante esta vida la vida feliz
estd en el alma del sabio, cualquiera que sea el estado de su cuerpo», cuando el Apodstol espera el
conocimiento perfecto de Dios, es decir, el mayor que el hombre pueda tener, en la vida futura, la Unica que
debe llamarse vida feliz, donde el cuerpo incorruptible e inmortal se somete a su espiritu sin molestia alguna
ni contradiccion. Por cierto que he encontrado este libro incompleto en mi manuscrito, y que tiene muchas
lagunas. Y aunque ha sido copiado por algunos hermanos, no he hallado todavia un ejemplar completo por el
que poder corregirlo, cuando lo he retractado”.



70

Assim sendo, manifestamos a principio que o didlogo Contra os académicos inicia
analisando a relagéo entre a felicidade e o conhecimento da verdade; mais especificamente
nestes termos: para ser feliz basta procurar a Verdade ou é preciso encontra-la? De inicio, 0s
participantes do debate concordam, igualmente, que é necessario conhecer a verdade,
independentemente do problema abordado.

Por isso, Agostinho afirma que o viver feliz ndo é outra coisa, sendo, viver conforme o
que ha de melhor no homem, a razdo, aquela parte da alma a qual deve obedecer todo o resto
(Cf. AGOSTINHO, Contra os académicos I, Il, 5, 2008, p.31). Nesse sentido, lembramos a
existéncia de uma correspondéncia importante como o pensamento de Platéo, precisamente,
quando ele tratou da organizacdo da cidade (Cf. (PLATAO, Republica, 1V441d, 2014, p.200-
1 e PLATAO, Republica V474c, 2014, p.252). Por outro lado, ao dizer que ha na alma uma
parte que deve governar e outra que deve obedecer, localiza-se aqui um importante lugar,
onde a musica pode contribuir na conquista da felicidade, sobretudo, ao ordenar a
sensibilidade conforme veremos adiante.

Assim, quem vive segundo a razdo vive bem, ao passo que, quem esta sem seu
amparo, vive mal. Para mais, Agostinho intervém na discussdo acima levantada inserindo o
conceito de sabedoria a0 mesmo tempo em que garante, que ela € a ciéncia das coisas

humanas e divinas. Nesse sentido, Trigécio acrescenta:

A ciéncia consiste ndo s6 em compreender, mas em compreender de tal
modo que quem a possui Ndo possa enganar-se nem deixar-se abalar por
qualquer objec¢do. Por isso, com muita razdo afirmaram alguns filésofos que
ela s6 pode encontrar-se no sabio, que ndo s6 deve possui-la perfeitamente,
mas também manté-la inabalavelmente (apud AGOSTINHO, Contra os
académicos, 1, VII, 19, 2008, p.40).

Os fildsofos aqui mencionados por Trigécio sdo 0s estOicos, estes, por sua vez,
defendem que apenas o sabio tem a posse da ciéncia. Em contrapartida, o sabio ndo leva uma
vida indigna, visto que vive sob a luz das virtudes, a proporcao que, aquele que se encontra
privado da ciéncia ndo tem o conhecimento perfeito das coisas humanas e, muito menos, das
coisas divinas. Estas, por sua vez, sdo muito melhores e mais elevadas que aquelas e, por isso,
sdo conhecidas apenas pelo intelecto. Portanto, por conhecer as coisas divinas e as humanas, o
sébio despreza tudo que exista fora dessas realidades, dado que a sabedoria em si responde
pelos elementos fundamentais da vida feliz: tanto o conhecimento de si (conhecimento das
coisas humanas) quanto o conhecimento das coisas divinas (conhecimento da verdade). Além

disso, temos:



71

Pois tendo decidido exortar-vos vivamente & busca da verdade, comecei
perguntando-vos sobre a importancia que lhe atribuis. Todos mostrastes
tanto interesse que eu ndo poderia desejar mais. Pois desejamos a felicidade.
Quer esta consista em encontrar a verdade, quer em busca-la diligentemente,
devemos em todo caso, se quisermos ser felizes, fazer passar antes de tudo a
busca da verdade (AGOSTINHO, Contra os académicos, I, VII, 25, 2008,
p.43).

Portanto, na medida em que diz ser necessario passar antes de tudo a busca da verdade
confere, consequentemente, certo sentido j& na procura da verdade. Quer dizer, o valor da
busca da verdade ndo se resume em si mesmo, mas, na medida em que culmina na posse da
prépria verdade, fonte dltima da felicidade.

Assim sendo, passemos agora para o Livro I, particularmente, ao que se refere aos
obstaculos que se encontram no caminho para o conhecimento da Verdade apontado por

Agostinho. Nesse sentido, assevera:

[...] a estrela da sabedoria ndo brilha tdo facilmente a mente como esta luz
material aos nossos olhos, seja ainda — e este erro € muito comum entre 0s
povos — pelo fato de que os homens erroneamente imaginam ter encontrado
a verdade, deixam de busca-la com diligéncia, se é que a buscam, e
facilmente perdem a vontade de procura-la, ocorre que a ciéncia é rara e
quinhdo de poucos (AGOSTINHO, Contra os académicos, Il, I, 1, 2008,
p.46).

Em vista disso, Agostinho incentiva a Romaniano® a abracar as virtudes e, sobretudo,
pedir o auxilio da Verdade, a fim de que, a firme intencdo de se dedicar ao estudo da
sabedoria, siga 0 seu curso, sem que nenhum acaso o impeca de alcancar o porto da filosofia.
Assim, afirma Agostinho: “Dedica-te, pois, comigo a filosofia. E ela que costuma mover-te
admiravelmente quando muitas vezes estds inquieto e hesitante. Pois de ti ndo receio nem
apatia moral nem falta de engenho” (Contra os académicos, I, 11, 3, 2008, p.47).

Importante aqui registrar que, a0 mesmo tempo em que entende a filosofia como o
amor a sapiéncia, Agostinho também a relaciona ao conceito de filocalia (amor a beleza).
Portanto, se 0 amante da falsa beleza pudesse com olhos curados e puros contemplar um
pouco a verdadeira beleza, com que prazer se lancaria no seio da filosofia? (Cf.
AGOSTINHO, Contra os académicos, I, I1l, 7, 2008, p.49). No que diz respeito & passagem
da beleza sensivel — aqui chamada de falsa beleza — a verdadeira beleza, como condigéo ao
estudo da filosofia e, consequentemente, a vida feliz, a musica tem muito a contribuir,
principalmente no modo como ela pode ser usada para afugentar os vicios e desenvolver as

virtudes, conforme veremos mais adiante.

2 O responsavel por custear os estudos de retérica de Agostinho em Cartago.



72

Nesse seguimento, os vicios sdo para 0 homem os grandes obstaculos que dificultam
seu encontro com a verdade, porque sua adesdo impede a plena entrega a sabedoria. Por outro
lado, presumir ter encontrado algo sem que se tenha procurado cuidadosamente se constitui

noutro obstaculo significativo. Por isso:

[...] evitai imaginar que sabeis alguma coisa a menos que o0 saibais do
mesmo modo como sabeis que a soma de um, dois, trés e quatro € dez. Mas
guardai-vos também de julgar que ndo podeis encontrar a verdade na
filosofia ou que a verdade ndo pode ser conhecida desse modo
(AGOSTINHO, Contra os académicos, Il, 111, 9, 2008, p.50).

Com isso, Agostinho contrapde-se aos Académicos por sustentarem que o homem nao
pode alcancar a ciéncia das coisas referentes a filosofia, mas que pode ser sabio, visto que
todo o dever do sébio consiste na busca da verdade. Além disso, eles sustentam que o sabio
ndo deve dar assentimento a coisa alguma, porque necessariamente erraria, j& que deu
assentimento acerca de coisas incertas. Em contrapartida, Agostinho sustenta que ndo se deve
perder as esperancas de conhecer a verdade, porque ela existe verdadeiramente e pode ser
conhecida, por isso, “O homem que se engana deve ser ensinado, o que engana evitado. O
primeiro necessita de um bom mestre, o segundo de um discipulo precavido” (AGOSTINHO,
Contra os académicos, I, V, 12, 2008, p.51).

Portanto, o erro dos Académicos, reside no fato de seguir na vida o que se assemelha a
felicidade, quando, na verdade, ignoram a prépria felicidade. Nesse sentido, nosso autor

assevera:

N&o quero que esta discussao prossiga sé pelo prazer de discutir. Basta o que
ensaiamos com estes jovens, quando a filosofia, por assim dizer, brincou
livremente conosco. Deixemos de lado as fabulas infantis. Trata-se da nossa
vida, dos costumes e da alma. Esta espera superar os perigos de todas as
falacias e depois de abracada a verdade, como que voltando a regido da sua
origem, triunfar sobre as paixdes e assim, desposando a temperanca, reinar,
mais segura de voltar ao céu. Entendes o que quero dizer. Abandonemos
tudo isso (AGOSTINHO, Contra os académicos, Il, 1X, 22, 2008, p.57).
Em vista disso, Agostinho retoma a investigagdo acerca da possibilidade da posse da
verdade, para dizer que € inteiramente certo que a verdade pode ser encontrada, dado sua

existéncia. Ademais: “[...] quando dizes ndo conhecer nenhuma verdade, donde sabes que
segues o verossimil?” (AGOSTINHO, Contra os académicos, Il, XII, 27, 2008, p.59). Logo,
se seguem o verossimil € porque, de algum modo, sabe o que é a verdade, mesmo que
imperfeitamente. Ao mesmo tempo em que, dizer que ndo conhece nenhuma verdade, ja

supde, necessariamente, algum saber, que sé é possivel a partir da verdade.



73

Por conseguinte, Agostinho inicia o terceiro livro do Contra os Académicos dizendo
que: “Assim, sempre foi minha opinido que o homem que j& alcangou a sabedoria ndo tem
necessidade de nada, mas para tornar-se sabio a fortuna lhe ¢é muito necessaria”
(AGOSTINHO, Contra os académicos, Ill, I, 2, 2008, p.64). Pois a fortuna € necessaria ao
aspirante a sabedoria porque serd por meio dela que ele mesmo vai aprender a desprezé-la,
porque: “Uma vez conseguido este fim, ainda que julgue necessitar de certas coisas relativas
ao bem-estar corporal, é certo que ndo precisa dessas coisas para ser sabio, mas apenas para
viver entre os homens” (AGOSTINHO, Contra os académicos, I, 11, 3, 2008, p.65).

Todavia, é forcoso entender que ninguém pode alcancar a verdade se estiver enganado

pelas falsas aparéncias e se deixar vencer pelos obstaculos da compreenséo.

Pois sdo essas aparéncias que, pelo nosso habito / de ocupar-nos de coisas
corporais, por meio dos sentidos, que usamos para as necessidades desta
vida, procuram enganar-nos e iludir-nos, mesmo quando estamos de posse
da verdade e, por assim dizer, a temos nas mdos (AGOSTINHO, Contra os
académicos, 111, VI, 13, 2008, p.71).

Portanto, se faz necessario superar as aparéncias das coisas humanas para se chegar as
coisas divinas, nas quais a verdade se encontra. Por isso, 0 verdadeiro sibio conhece a
sapiéncia e da assentimento as coisas, porque, a sapiéncia é para o sabio e nada o impede de
assentir o que quer que seja. Ja que, quem nada aprova, como o sabio Académico, nada faz.
Vejamos: “Pois acho que ndo erra somente aquele que segue o caminho errado, mas também
aquele que ndo segue a via verdadeira” (AGOSTINHO, Contra os académicos, I, XV, 34,
2008, p.82).

Mais tarde, nas RetratacGes, quando se referiu ao Contra os académicos,
especialmente, no que concerne ao problema da felicidade, Agostinho diz que ndo Ihe agrada
0 uso que fizera da palavra fortuna nesse dialogo. Por isso, explica que ndo quis designar com
este nome uma deusa, mas 0s eventos fortuitos: tanto os bens, como os males. Ademais,
guestiona se o que é vulgarmente chamado de fortuna (sorte) ndo € governado por uma ordem
secreta, uma razdo desconhecida. E por fim, se queixa de ndo ter deixado claro o sentido dessa
palavra, porque sabe que os homens, diante dos eventos fortuitos, ttm o mau habito de dizer

que teve sorte, ou ainda, que a fortuna quis, em vez de dizer, que é providéncia divina®*.

2 Cf. AGUSTIN, Las retractaciones, I, 1, 1, 1995, p.646-7: “Mas nestes trés livros meus eu ndo gosto de ter
nomeado tantas vezes a fortuna; embora eu quisesse designar com este nome ndo uma deusa, mas eventos
fortuitos, tanto para os bens e males de nosso corpo como para os de fora. Dai as varias palavras que nenhuma
religido proibe dizer, como: talvez, quica, por acaso, felizmente, fortuitamente, que deva ser referida a divina
Providéncia. Isso eu ndo omito aqui quando digo: Alias, talvez o que é vulgarmente chamado de sorte (sorte) é
governado por uma ordem secreta, € 0 que chamamos de acaso em eventos, ndo é outra coisa sendo sua causa e
razdo desconhecidas. Isso € o que eu disse, no entanto, eu me arrependo ter falado bem da fortuna, sabendo que



74

Além disso, Agostinho também reconhece que agiu mal, quando disse que para ser
feliz bastava viver de acordo com o que ha de mais nobre no homem, isto é, com sua natureza
mais intima, a alma ou razao. Por isso, diz que ndo € necessario viver limitado a razéo para ser
feliz, porque desse modo, se estara vivendo de acordo com o homem, quando, na verdade,
devera viver segundo a vontade de Deus para poder ser feliz, dado que nosso espirito ndo
deve se sentir pleno de si mesmo, mas submetido a Deus, ja que € Nele que a alma encontra a
verdadeira felicidade 2.

Assim, a analise da relacdo entre o conhecimento da verdade e a felicidade vista no
Contra os Académicos, segue-se a exposicdo de alguns aspectos da vida beata presente no
didlogo Soliloquio. Nesse sentido, Agostinho imagina um dialogo entre si mesmo e a sua
prépria razdo em vista da efetivacdo do seu desejo de encontrar a verdade sobre Deus e a
alma, conforme veremos em seguida.

Nesse seguimento, diremos que j& no final de sua temporada em Cassiciaco, a
seriedade dos diadlogos foi substituida por um clima de autoexame nos Soliléquios

agostinianos, uma espécie de conversas consigo mesmo. Nesses termos:

Agostinho inventou o termo que usou para esse dialogo: soliloquia, ‘falas
solitarias’, que ndo ¢ o sentido que damos a ‘soliléquio’ — isto €, ndo um
monologo, a propria pessoa como audiéncia (o discurso de Marco Aurélio a
si mesmo é o exemplo normativo). H& duas vozes atuando aqui, uma como

0s homens tém o mau habito de dizer: tem sido uma sorte, a fortuna quis, em vez de Deus quis - Pero en estos
tres libros mios no me agrada haber nombrado tantas veces la fortuna™'; aunque haya querido designar con
este nombre no a una diosa, sino los acontecimentos fortuitos, tanto para los bienes y males de nuestro cuerpo
como para los de fuera. De ahi las diversas palabras que ninguna religién prohibe decir, como: tal vez,
quizés, por casualidad, por fortuna, fortuitamente, que deben ser referidas a la Providencia divina. Esto no lo
he omitido aqui cuando digo: «Por cierto, tal vez lo que vulgarmente se llama fortuna (suerte) esta regido por
un orden secreto, y lo que nosotros llamamos casualidad en los acontecimientos, no es otra cosa que su causa
y razon desconocidas». Esto es lo que dije; sin embargo, me arrepiento de haber hablado asi en ellos de la
fortuna, sabiendo que los hombres tienen la pésima costumbre de decir: ha sido una suerte, la fortuna lo ha
querido, en vez de Dios lo ha querido”.

Cf. AGUSTIN, Las retractaciones, |, 1, 2, 1995, p.648: “Eu também disse: O que vocé acha a respeito do que é
ser feliz, sendo viver de acordo com o que ha de mais nobre do homem? E um pouco mais tarde, explicando o
que é mais nobre no homem, eu acrescento: Quem duvidard que ndo ha nada melhor no homem do que a parte
da alma cujo senhorio ele deve obedecer a tudo o que j& de mais no homem? Bem, para que vocé ndo me pecga
outra defini¢do, esta parte pode ser chamada de sentido da alma ou razdo. Isso é verdade: na natureza humana,
nada é melhor que o sentido da alma ou da razdo. Mas ndo tem que viver de acordo com sua natureza aquele
que quer viver feliz; caso contrério, ele vive de acordo com o homem, quando ele deve viver de acordo com
Deus para ser feliz. Para alcangar a felicidade, nosso espirito ndo deve se sentir satisfeito consigo mesmo, mas
sujeito a Deus - También dije: «¢qué te parece que es vivir felizmente sino vivir conforme a lo mas noble que
hay en el hombre?» Y poco mas adelante, al explicar lo de «qué hay mas noble en el hombre», afiado: «¢quién
dudara de que nada hay mejor en el hombre que aquella parte del alma a cuyo sefiorio debe obedecer todo lo
demas que hay en el hombre?» Pues, para que no me pidas otra definicion, esta parte puede llamarse «sentido
del alma o razon». Esto es verdad: que en la naturaleza humana nada hay mejor que el sentido del alma o la
razon. Pero no ha de vivir segun su natural el que quiera vivir felizmente; de lo contrario, vive segin el
hombre, cuando debe vivir segin Dios para poder llegar a ser feliz. Para alcanzar la felicidad, nuestro
espiritu no debe sentirse satisfecho de si mismo, sino sometido a Dios”.



75

contraponto da outra, com diferencas reais e impalpéaveis (WILLS, 1999, p.
74).

A obra segue 0 método da época de perguntas e respostas, onde Agostinho se interroga
e responde sozinho, imaginando um dialogo entre si mesmo e a sua propria razdo. Tudo isso,
com o intuito de realizagcdo do seu desejo de encontrar a verdade sobre Deus e a alma. Na
pratica, 0o processo de perguntas e respostas ndao € narrado, mas acontece diretamente,
excetuando-se duas brevissimas inser¢des narrativas no primeiro e no segundo livro.

Como vimos, Agostinho chama a Deus de Deus v

erdade, Deus sabedoria, Deus verdadeira e suprema vida, Deus felicidade, Deus
bondade e beleza, Deus luz inteligivel (Cf. AGOSTINHO, Soliloquios, I, I, 3, 2007, p.16), o
que indica o caminho a ser tomado por aqueles que estdo a procura da felicidade. No decorrer
dos préximos dois capitulos, estes atributos terdo importancia consideraveis na questdo da
relevancia da masica para a posse da felicidade, de modo particular, quando se qualifica Deus
como bondade e beleza.

Doravante, o problema da felicidade passara a ser associado com a divindade de modo
mais evidente. Nem mesmo Plotino, que havia associado a questdo da vida feliz ao
movimento de retorno e de contemplacdo do Uno pode ser comparado com a ideia da verdade
como condi¢cdo para a vida beata. Sobretudo porque o Uno de Plotino ndo pode ser
confundido com o Deus de Agostinho, isto €, com o Deus da tradi¢cdo judaico-crista, visto que
se trata de entes totalmente diversos.

Voltemos a questdo dos Soliloquios para lembrar que o conhecimento de Deus e da
alma é posto como condicdo necessaria para a felicidade como fora dito anteriormente no
Contra os académicos. Entretanto, para o conhecimento de Deus e da alma o0s sentidos sao
considerados inadequados, por isso Agostinho os rejeita. Assim, ao ser interrogado pela razdo

acerca do conhecimento que ele possui sobre seu amigo Alipio, responde:

O que conheco dele pelo sentido — se é que pelos sentidos se conhece
alguma coisa — € de pouco valor e é o bastante. Porém, aquela parte pela qual
ele € meu amigo, isto é, a alma, desejo atingi-la pelo entendimento.
(AGOSTINHO, Soliléquios, I, 111, 8, 2007, p.24).

Com isso, Agostinho quer dizer, pelo menos a principio, que ndo ha conhecimento
fora do entendimento, isto é, todo o conhecimento deriva da razao; o resto € apenas ilusdo dos
sentidos. Contudo, quando se trata do conhecimento de Deus, em particular, Agostinho
sustenta que, além da superacdo dos sentidos, € preciso ir além da razdo. Para tanto, aponta

trés elementos, que precisam ser levados em consideracao para se chegar a Deus:



76

O olhar da alma € a razdo. Mas como ndo se segue que todo aquele que olha
vé, o olhar correto e perfeito, isto €, ao qual segue o ato de ver, se chama
virtude: a virtude é, entdo, a razdo correta e perfeita. Entretanto, 0 mesmo
olhar ndo pode voltar os olhos, mesmo ja sdos, para a luz, se ndo houver
essas trés coisas: a fé pela qual, voltando o olhar ao objeto e vendo-o, se
torne feliz; a esperanca pela qual, se bem olhar, pressupfe que o vera; e o
amor pelo qual deseja ver e ter prazer nisso. Ja ao olhar segue a propria visao
de Deus que é o fim do olhar, ndo porque ja deixe de existir, mas porque ja
ndo ha nada a aspirar. Esta é verdadeiramente a perfeita virtude, a razdo
atingindo seu sim, seguindo-se feliz. A propria visdo é o entendimento
existente na alma, que consiste do sujeito inteligente e do objeto que se
conhece; como ocorre com a visao dos olhos, que consiste do mesmo sentido
e do objeto que se vé. Faltando um dos dois ndo se pode ver (AGOSTINHO,
Soliléquios, I, VI, 13, 2007, p.31).

Sem esses elementos — fé, esperanca e amor — a investigacdo sobre a verdade tende a
falhar, posto que a razdo por si s6 ndo atinge plenamente esse conhecimento, por isso sdo
necessarios esses complementos. Igualmente, para que a alma tenha éxito nessa acdo é

necessario que ela seja sa, que olhe e que veja, pois,

[...] a fé, esperanga e 0 amor sd0 necessarios primeiramente para conseguir
aquelas trés: salde, olhar e visdo; em segundo lugar, sdo sempre necessarias;
em terceiro lugar, porém, nesta vida permanecem todas, mas depois desta
vida subsiste s6 0 amor (AGOSTINHO, Soliléquios, I, VII, 14, 2007, p.32-
3).
Eis, entdo, o alcance e a validade de tais elementos para a perfeita realizacdo da vida
feliz. Entretanto, o que temos aqui ainda ndo é o conhecimento efetivo de Deus, mas
generalidades, visto que ver ndo implica conhecer. Para tanto, Agostinho inclui a sua teoria da

iluminacdo como condicédo para o perfeito conhecimento de Deus:

Como no sol podem-se notar trés coisas: que existe, que brilha e que
ilumina, assim também no secretissimo Deus, a quem tu desejas
compreender, devem-se considerar trés coisas: que existe, que é conhecido e
gue faz com que as demais coisas sejam entendidas. Ouso ensinar-te duas
coisas, isto €, conhece-te a ti mesmo e a Deus (AGOSTINHO, Soliléquios, |,
VII1, 15, 2007, p.34).

Dessa forma, a teoria da iluminacdo é elemento fundamental ndo somente para a
compreensdo da vida beata, mas também para a compreensao de todo o pensamento de Santo
Agostinho, porque ao argumentar que o conhecimento de Deus ndo vai depender
exclusivamente da razdo nem dos sentidos, e muito menos de ambos simultaneamente, o
jovem Agostinho reconhece a existéncia de um limite epistemoldgico do conhecimento
humano. Por isso, para 0 homem conhecer a Deus, é preciso preencher essa deficiéncia

oferecendo suas luzes no caminho do perfeito conhecimento da verdade.



77

Assim, o conhecimento de Deus é precedido pelo autoconhecimento, quer dizer, o
conhecimento de si é a condicdo necessaria para o conhecimento de Deus, fonte ultima da
vida feliz. Por isso, ser feliz, ndo esta relacionado diretamente com a condicdo concreta do
homem no mundo e a posse de bens terrenos, mas esta inteiramente integrado a interioridade
humana. E nesse quesito, a musica tem muito a contribuir, uma vez que favorece a
interioridade, conforme veremos mais adiante no capitulo VI.

No entanto, nem por isso 0s bens materiais devem ser completamente rejeitados, desde
que ndo sejam obtidos por meios ilicitos. No tocante a consideracdo que se deve ter por eles,

€SCreve:

Ha tempo que ndo me atraem (as riquezas). Tenho 33 anos e ja faz quase 14
anos que deixei de deseja-las. Nada mais me interessa delas, sendo, se
acontecer que eu chegue a possui-las, apenas 0 necessario sustento e o seu
uso liberal. Um livro de Cicero facilmente me convenceu de que as riquezas
ndo devem ser de modo algum ambicionadas, mas sim, se advierem, devem
ser administradas com muita retiddo e cautela (AGOSTINHO, Solil6quios, I,
X, 17, 2007, p.37).

Ainda que Agostinho tenha mencionado Cicero como alguém que lhe ensinou a boa
convivéncia com as riquezas, nota-se também certa correlacdo com Séneca, particularmente,
guando ele afirma que se as riquezas o abandonarem nada lhe tirardo a ndo ser elas mesmas
(Cf. SENECA, Da vida feliz, XXII, 1, 2009, p.59). Portanto, o valor dos bens materiais fica
subjugado a promocao da vida beata e, por isso, ndo serdo acolhidos como indispensaveis a
felicidade, mas apenas como aporte. Consequentemente, o aproveitamento destes bens deve
se dar com cautela e retiddo, evitando, desse modo, que sejam buscados em vista de si

mesmos, mas, fundamentalmente, em funcéo dos bens superiores. Pois:

[...] somos compostos de duas partes, isto é, de alma e corpo, das quais a
primeira parte — a alma — é melhor, e a pior parte é o corpo; 0 Sumo Bem é o
6timo da melhor parte, e 0 Sumo Mal é o péssimo da pior parte. Na alma, 0
6timo é a sabedoria, e, no corpo, o0 péssimo é a dor. Portanto, sem nenhuma
falsidade (segundo me parece) conclui-se que 0 Sumo Bem do homem € o
saber, e 0 Sumo Mal é sentir a dor (AGOSTINHO, Soliléquios, I, XII, 21,
2007, p.42-3).

Portanto, a posse da felicidade depende imediatamente da vida da alma, néo so isso,
mas, fundamentalmente do que ha de melhor nela, o que néo é outra coisa, sendo, a sabedoria.

E nesse sentido, escreve:

Ela é uma espécie de luz inefavel da mente. Luz comum, a medida que pode,
nos indica como € aquela luz. Pois h4 alguns olhos t&o sdos e vivos que, ao
se abrirem, fixam-se no préprio sol sem nenhuma perturbacgdo. Para esses a
prépria luz é, de algum modo, saide, sem necessidade de alguém que Ihes



78

ensine, sendo talvez apenas de alguma exortacdo (AGOSTINHO,
Soliléquios, I, X1, 23, 2007, p.45).

Entdo, para chegar ao conhecimento da sabedoria, é preciso crer, esperar e amar, 0 que

ndo acontece de forma instantanea, e por isso, recomenda:

Assim cada um, de acordo com a condicéo de sua firmeza, habituando-se a
essas coisas total ou parcialmente, mais cedo ou mais tarde contemplara o
sol sem perturbagdo e com grande prazer [...]. Porque faz parte de um bom
método pedagdgico chegar a sabedoria com certa ordem, pois sem ordem
guase ndo ha confiabilidade na felicidade (AGOSTINHO, Soliléquios, I,
X111, 23, 2007, p.45-6).

Com isso, Agostinho agrega a sabedoria o0 elemento da ordem. Todavia, a ordem aqui
mencionada, se apresenta muito mais como uma extensdo da prépria sabedoria do que um
elemento coercivo e de origem externa.

Ademais, Agostinho reiteradamente afirma que o conhecimento de Deus e da alma €
tudo que deseja conhecer, exatamente porque o conhecimento de si implica no conhecimento
de Deus. E no que diz respeito a compreensdo da verdade, dirda que: “Nao posso conhecer
aquelas duas sendo através desta” (AGOSTINHO, Soliléquios, I, XV, 27, 2007, p.50). Com
isso, a verdade se instala definitivamente na problematica da felicidade, sobretudo, quando
sustenta que antes de qualquer coisa vem o conhecimento da verdade, porque somente a partir
dela é que se conhece a alma e a Deus.

Por isso, 0 sentido da vida ndo esta apenas no viver em geral, mas em funcdo do saber
gue conduz a verdade suprema, fonte da verdadeira vida beata (Cf. AGOSTINHO,
Soliloquios, 11, 1, 1, 2007, p.56). Portanto, se o caminho da felicidade passa necessariamente
pelo conhecimento da verdade, é porque o sabio, enquanto possuidor da sabedoria, ndo pode

ser infeliz:

Creio com certeza que isso ndo pode ocorrer de modo algum. Mas se for
assim, entdo ninguém pode ser feliz; pois ndo ha outra razdo por que agora
sou infeliz sendo a ignoréncia das coisas. Entdo se o conhecimento das
coisas torna alguém infeliz, a infelicidade é eterna (AGOSTINHO,
Soliléquios, 11, 1, 1, 2007, p.56).

Portanto, o conhecimento da verdade culmina na vida beata na mesma medida em que
a sua falta resulta na infelicidade. Ademais, o conhecimento é também o meio pelo qual a
alma supera a finitude e atinge a eternidade. A isso se acresce que quem vive na verdade, vive
com sabedoria, e quem vive na sabedoria tem o amparo ndo s6 da ordem, mas da fé, da

esperancga e da caridade.



79

Além disso, é preciso dizer que tudo o0 que ¢ eterno vem da verdade, porque a questao
da felicidade ndo esta condicionada simplesmente a posse de bens verdadeiros, mas, em
ultima instancia, a posse da propria verdade, o maior dos bens. Os bens verdadeiros, por sua
vez, se resumem a ser apenas o reflexo verdade, e por esse motivo servem unicamente como
meio para a vida feliz, porque, “[...] a verdade ndo perecera de modo algum” (AGOSTINHO,
Soliléquios, 11, 11, 2, 2007, p.59).

Todavia, a verdade e a alma sdo definidas de uma maneira inteiramente diversa das
coisas corporeas, pois, na medida em que estas sdo percebidas apenas pelos sentidos, aquelas
sO se dao através do intelecto, 0 que por seu turno, vai além das exterioridades. Para ele,

portanto:

Quer estejam as figuras geométricas na verdade, quer esteja a verdade nelas,
ninguém duvida que elas estdo contidas em nossa alma, isto é, em nossa
inteligéncia; e dai se conclui que também a verdade estd em nossa alma
(AGOSTINHO, Soliléquios, 11, XIX, 33, 2007, p.101).

Por isso, a questdo do autoconhecimento é tdo relevante nessa discussdo, pois é por
meio dele que superamos nossa condicao corporal e tendemos para o que esta além da razdo e
dos sentidos. Porque “[...] Deus estara presente conosco que procuramos, o qual promete sem
mentira alguma, para depois deste corpo, outro felicissimo e plenissimo da verdade”
(AGOSTINHO, Soliloquios, 11, XX, 36, 2007, p.106). Logo, a felicidade que se experimenta
na condicdo terrena ndo se constitui na verdadeira felicidade, mas apenas numa Vvisao prévia
da mesma. Desse modo, Agostinho liga, em sentido cristdo, o conhecimento com a felicidade.

Entretanto, ao falar sobre os Soliléquios nas RetratacGes, especialmente no que se
refere a vida feliz, Agostinho diz que desaprova a afirmacdo de que Deus havia reservado
apenas para 0s puros o conhecimento da Verdade, porque, na verdade, muitos que ndo sao
puros também podem conhecé-la, da mesma maneira que condena sua declaracdo de que o
reino de Deus é o mundo inteiro e os sentidos o desconhecem. E nesse sentido, diz que
deveria ter completado que seu significado, os sentidos do corpo mortal ndo conhecem,
porque todos os sentidos desconhecem esse mundo, isso também se estenderia até o0 mundo

futuro com um novo céu e uma nova terra, o que seria um err026.

%Cf. AGUSTIN, Las retractaciones, I, 4, 2, 1995, p.656-7: “A propdsito, eu ndo aprovo nestes livros o que eu
disse na oragdo: O Deus, vocé queria que somente os limpos soubessem a verdade, porque se pode responder
que muitos que ndo sdo puros também conhecem muitas coisas verdadeiras, porque ndo esta aqui definido o
que é a verdade, que somente os puros podem conhecer e 0 que seja conhecer. Também o que eu coloquei: O
Deus, cujo reino é o mundo inteiro, para quem o significado é desconhecido, se é entendido por Deus, deveria
ter completado: a quem o sentido do corpo mortal desconhece. E se é o mundo para o qual o significado ndo
conhece, apropriadamente entendemos o mundo futuro com um novo céu e uma nova terra, embora aqui
devamos acrescentar as palavras: o sentido do corpo mortal desconhece- Por cierto que no apruebo en estos



80

Além disso, Agostinho lamenta de ter mencionado que no conhecimento de Deus
nessa vida a alma ja é feliz, mesmo que em esperanca, bem como, por ter declarado que ndo
h& um Unico caminho para alcancar a sabedoria. Nesse sentido, diz que isso ndo soa bem, é
como se houvesse outro caminho para a sabedoria além de Cristo, que por sua vez disse: ‘eu
sou o caminho’. Ndo somente isso, mas também demonstra arrependimento por ter afirmado
que se devia fugir completamente das coisas sensiveis e, em funcdo disso, atesta que devia ter
tido cuidado para ndo ser confundido com a falsa sentenca do filosofo Porfirio, que nesse
sentido, defendia ser necessario fugir de tudo que é corporeo. Entdo, para nao ser confundido
devia ter explicado que com sua afirmacdo se referia apenas as coisas corporeas corruptiveis.
De qualquer forma, deveria ter dito que as coisas sensiveis ndo sdo as coisas futuras no novo
céu e na nova terra que esta por vir?’.

Por fim, Agostinho também lembra que dissera, que os instruidos nas disciplinas
liberais extraem a verdade, aprendendo sem as duvidas, que se encontram ocultadas em si
mesmo pelo esquecimento, mas que também rejeita essa afirmacdo, porque é mais aceitavel
gue mesmo os ignorantes respondam as coisas verdadeiras sobre algumas disciplinas, quando
sdo bem interrogados, justamente, porque, na medida em que podem entendé-las, tem em
mente a luz da razdo eterna, pelas quais vé& essas verdades imutaveis; ndo porque as

conheciam e esqueceram como Plato e seus seguidores defendiam®.

libros lo que dije en la oracién: «Oh Dios, que quisiste que s6lo los limpios conozcan la verdad». Porque se
puede responder que muchos que no son puros conocen también muchas cosas verdaderas, pues no esta aqui
definido qué es la verdad, que solamente pueden conocer los puros, y qué sea conocer. También lo que puse:
«Oh Dios, cuyo reino es todo el mundo, a quien el sentido desconoce», si se entiende de Dios, deberia haber
completado: «a quien el sentido del cuerpo mortal desconoce». Y si es el mundo al que el sentido desconoce,
propiamente se entiende del mundo futuro con un cielo nuevo y una tierra nueva, aunque aqui habria que
afadir las palabras: el sentido del cuerpo mortal desconoce» ”.

ICf. AGUSTIN, Las retractaciones, 1, 4, 3, 1995, p.657-8: “[...] Tdo pouco me agrada que eu tenha dito que, ‘no
conhecimento de Deus nesta vida, a alma ja esta feliz’, exceto talvez pela esperan¢a, bem como por ter dito que
‘n3o0 ha um caminho Uinico para alcangar a sabedoria’, ndo parece bom, como se houvesse algum outro
caminho além de Cristo, que dizia: ‘Eu sou o caminho’. [...] Também no que eu disse: ‘devemos fugir
completamente dessas coisas sensiveis’, eu deveria ter tomado cuidado para ndo acreditar que sustento aquela
frase do falso filésofo Porfirio, na qual ele afirma que é preciso fugir de todo corpo, porque eu ndo disse todas
as coisas sensatas, mas estas, isto é, coisas corruptiveis. Em todo caso, eu deveria ter dito antes que tais coisas
sensiveis ndo sdo coisas futuras no novo céu e nova terra do futuro século - [...] Tampouco me agrada lo que
dije, que «en conociendo a Dios en esta vida, el alma ya es feliz», a no ser tal vez por la esperanza. Lo mismo
aquello: «no hay un solo camino para alcanzar la sabiduria», no suena bien, como si hubiese algin otro
camino ademas de Cristo, que dijo: Yo soy el camino. [..]También en aquello que dije: «hay que huir
completamente de estas cosas sensibles», debi tener cuidado para no hacer creer que sostengo aquella
sentencia del falso filosofo Porfirio, en la que afirma que se debe huir de todo cuerpo. Porque yo no dije todas
las cosas sensibles, sino éstas, esto es, las cosas corruptibles. De todas formas debi decir mas bien que tales
cosas sensibles no son las cosas futuras en el cielo nuevo y tierra nueva del siglo futuro”.

8Cf. AGUSTIN, Las retractaciones, I, 4, 4, 1995, p.658: “Eu também disse em outro lugar que ‘os instruidos
nas disciplinas liberais os extraem, aprendendo, sem dlvida, enterrados em si mesmos pelo esquecimento e de
alguma forma os descobrindo’. Mas eu também rejeito essa frase, porque ¢ mais crivel que mesmo os
ignorantes respondam as coisas verdadeiras sobre algumas disciplinas, quando sdo bem interrogados,
precisamente porque, na medida em que podem entendé-las, apresentam a luz da razéo eterna, na qual veem



81

Em sintese, no Soliléquio Agostinho ndo s6 concebe a Deus como a verdade da qual a
felicidade depende, mas também condiciona a sua posse ao seu conhecimento dessa mesma
verdade e, a0 mesmo tempo, assegura que os sentidos sdo inadequados para a realizacdo desta
tarefa, por isso, a fé, a esperanca e 0 amor sdo necessarios. Por consequéncia, a felicidade que
se experimenta na condicdo terrena ndo pode ser ainda a verdadeira felicidade.

Nessa continuacdo, passemos a analise do dialogo Sobre o Livre Arbitrio, que
seguindo o estilo literario dos dialogos filoséficos apresenta valiosos elementos para a
discussdo da vida beata, ainda que o tema central da obra seja o problema da liberdade
humana e a investigacdo da origem do mal. Assim, parte-se da ideia de superioridade do
homem em relagdo aos animais e, por isso, seu modo de ser é inteiramente mais elevado que o
deles. Contudo, se a razdo for fraca, as paixdes podem se voltar contra a razdo e comprometer

essa condicdo. Nesse sentido, assevera:

Entdo, quando a razdo, a mente ou 0 espirito governa 0s movimentos
irracionais da alma, é que estd a dominar na verdade, no homem aquilo que
precisamente deve dominar, em virtude daquela lei que reconhecemos como
sendo a lei eterna (AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, I, 8, 18, 2004,
p.47).

Para tanto, a musica se mostra necessaria uma vez que funciona como instancia
reguladora da sensibilidade, o que resulta num beneficio para a alma, pois, agindo assim,
promove a virtude e a0 mesmo tempo, 0 bem viver. Logo: “[...] é feliz o homem realmente
amante de sua boa vontade e que despreza, por causa dela, tudo o que se estima como bem,
cuja perda pode acontecer, ainda que permane¢a a vontade de ser conservado”
(AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, I, 13, 28, 2004, p.60). Nesse sentido, lembramos que:
“[...] é pela vontade que merecemos e levamos uma vida louvavel e feliz [...]” (AGOSTINHO,
Sobre o livre arbitrio, I, 13, 28, 2004, p.60.) e que a boa vontade nada mais é que o desejo de

viver justo e honestamente. Porque,

[...] todo aquele que quer viver conforme a retiddo e honestidade, se querem
por esse bem acima de todos os bens passageiros da vida, realiza conquista
tdo grande, com tanta facilidade que, para ele, o querer e 0 possuir serdo um
s6 e mesmo ato (AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 1, 13, 29, 2004, p.61).

essas verdades imutaveis; ndo porque eles ja os conheceram e esqueceram, como Platdo e companhia
acreditavam - Asimismo en otro lugar dije que «los instruidos en las disciplinas liberales las extraen,
aprendiendo, sin duda sepultadas en si mismos por el olvido y de algin modo las descubren». Pero repruebo
también esa frase, pues es mas creible que hasta los ignorantes respondan cosas verdaderas sobre algunas
disciplinas, cuando son bien interrogados, precisamente porque, en cuanto pueden comprenderlo, tienen
presente la luz de la razén eterna, en la cual ven estas verdades inmutables; no porque alguna vez las hayan
conocido, y se han olvidado, como creyeron Platén y compafiia”.



82

O querer e 0 possuir se tornam um mesmo, uma vez que, por estar ligada a sabedoria,
a boa vontade se voltara, precisamente, para aquilo que é realizavel. Por essa razdo, tem-se na
boa vontade um precioso auxilio na aquisicdo das virtudes necessarias a conquista da
felicidade: “Pois bem, essa mesma alegria gerada pela aquisi¢éo de tdo grande bem, ao elevar
a alma na tranquilidade, na calma e constancia, constitui a vida dita feliz” (AGOSTINHO,
Sobre o livre arbitrio, I, 13, 29, 2004, p.61).

Ademais, a0 mesmo tempo em que trata da questdo da vida beata, Agostinho procura
também compreender o porqué da infelicidade de tantos homens. Assim, procura explicar a

causa do sofrimento humano partindo do pressuposto de que ninguém deseja a desgraca.

Com efeito, aqueles que sdo felizes — para isso é preciso que sejam também
bons — ndo se tornaram tao s6 por terem querido viver vida feliz — visto que
0s maus também querem. Mas sim, porgue 0S justos O quiseram com
retitude, o que 0s maus ndo o quiseram. [...]. Com efeito, o essencial, o que
acompanha a felicidade e sem ninguém é digno de obté-la — o fato de viver
retamente —, eles ndo querem. Ora, a lei eterna, em consideracdo da qual ja é
tempo de voltar a nossa atencdo, decretou com firmeza irremovivel o
seguinte: o merecimento estd na boa vontade. Assim, a recompensa ou 0
castigo serdo: a beatitude ou a desventura (AGOSTINHO, Sobre o livre
arbitrio, 111, 14, 30, 2004, p.62).

Feito isso, Agostinho retoma a questdo da sabedoria, ndo sé para reiterar a perspectiva
intelectualista grega outrora admitida, mas, para reinterpreta-la, em sentido cristéo,

relacionando-a como a prépria verdade. Entdo,

Na medida, pois em que todos os homens desejam a vida feliz, ndo erram.
Mas na medida em que alguém abandona o caminho da vida que leva a
beatitude, mesmo quando declara e proclama ndo querer sendo chegar até a
beatitude, nessa mesma medida erra. Com efeito, ha erro quando seguimos
um caminho que ndo pode nos conduzir aonde pretendemos chegar. E
guanto mais uma pessoa erra no caminho da vida, menos ela é sabia, porque
tanto mais se afasta da verdade, na qual contempla e se possui 0 bem
supremo. Ora, uma vez alcan¢ado o Sumo Bem, cada um torna-se feliz, o
que sem contestacdo todos ndés queremos (AGOSTINHO, Sobre o livre
arbitrio, 11, 9, 26, 2004, p.107).

Portanto, ndo se pode ser feliz sem a sabedoria, entdo, como o sébio possui 0 Sumo
Bem, ninguém pode ser feliz sem a posse deste mesmo bem, cuja contemplacdo e posse
encontram-se na sabedoria, porque, € justamente por meio da sabedoria que nasce o desejo
pela vida feliz, sabedoria essa que de algum modo ja a conhecemos. Afirma o Bispo de

Hipona:

Desse modo, assim como antes de sermos felizes possuimos impressa em
nossa mente a nocao de felicidade, visto ser por ela, com efeito, que sabemos
com firmeza sem nenhuma hesitagdo, afirmamos que queremos ser felizes.
Assim também, antes de sermos sabios, nds temos impressa em nossa mente



83

a nocao de sabedoria. Em virtude da qual cada um de n6s, ao ser questionado
se quer ser sdbio, responde sem sombra de hesitacdo que o quer
(AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 11, 9, 26, 2004, p.107).

Por conseguinte, se 0 Sumo Bem é Unico e 0 mesmo para todos, é porque a verdade
também o é, visto que sem ela ndo se reconhece nem se alcanga 0 Sumo Bem. Em vista disso,
temos: “[...] como ¢ certo que todos n6s queremos ser felizes, € também certo que queremos
possuir a sabedoria. Pois, ninguém ¢ feliz sem a posse do Sumo Bem, cuja contemplacéo e
posse encontram-se nessa verdade que denominamos sabedoria” (AGOSTINHO, Sobre o

livre arbitrio, 1l, 9, 26, 2004, p.107). Ao que complementa mais adiante:

Portanto, quanto verdadeiras e imutaveis sao aquelas leis dos numeros, das
quais, como dizias anteriormente, apresentam-se de modo imutavel e
universal a todos 0s que as consideram; e tanto sdo igualmente verdadeiras e
imutaveis as regras da sabedoria. Alguma delas, eu as submeti especialmente
a tua apreciacéo, e te pareceram verdadeiras e evidentes, concordaste serem
elas comuns a todas as inteligéncias capazes de as perceber (AGOSTINHO,
Sobre o livre arbitrio, Il, 10, 29, 2004, p.113).

Em seguida, frente a ideia de a sabedoria parecer ser um bem mais veneravel do que o
numero, Agostinho analisa se a sabedoria e 0s nimeros possuem a mesma fonte na Verdade

imutavel. E em funcdo disso, conclui:

Fico assim muito perplexo, visto que essas duas realidades — a sabedoria e 0
nimero — pertencem & verdade indubitdvel, a mais secreta e certa. E
acrescento ainda o testemunho das Escrituras, onde essas duas coisas, como
lembrei acima, estdo mencionadas conjuntamente. Portanto, muito me
admiro de que o nimero seja tido como sem valor, para a imensa multidao
dos homens, ao passo que a sabedoria lhes seja de muito apreco. Pois,
incontestavelmente, sdo uma sé e mesma realidade (AGOSTINHO, Sobre o
livre arbitrio, 11, 11, 30, 2004, p.114).

Entdo, se os nimeros e a sabedoria possuem a mesma fonte € porque a mdusica é,
certamente, uma espécie de linguagem, que se expressa através do numero e contribui
efetivamente na conquista da vida beata. Além disso, com relagdo aos nimeros acrescenta:
“Contudo, se nos dispusermos a voltar, por assim dizer, em direcdo ao alto, descobriremos
gue 0s mesmos numeros ultrapassam as nossas mentes e permanecem imutaveis na verdade,
ela mesma” (AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 11, 11, 31, 2004, p.115). Portanto, muitos
erram ao apreciar mais a sabedoria que o numero, como se fossem coisas diametralmente
opostas: “Mas aqueles que sdo instruidos e os verdadeiros estudiosos, quanto mais se afastam
das impurezas terrestres, tanto melhor contemplam na prépria verdade o nimero como a

sabedoria, ¢ a ambos atribuem grande estima” (AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, II, 11,



84

31, 2004, p.115). Portanto, ndo ha relacdo de inferioridade entre eles, visto que sdo de

naturezas congéneres. Em outras palavras:

Do mesmo modo como no fogo percebe-se a luz e o calor, que sdo por assim
dizer consubstanciais, sem poderem ser separados um do outro, contudo, 0
calor atinge somente os objetos que se colocam perto dele. A luz, entretanto,
difunde-se também nos lugares mais distantes e espacados. De maneira
igual, o poder da inteligéncia, inerente a sabedoria, inflama com seu calor os
seres mais proximos a ela, como séo as almas racionais. Quanto aos seres
mais afastados, como 0s corpos, esses ndo sdo tdo atingidos pelo calor da
sabedoria, também se inundam pela luz dos nimeros (AGOSTINHO, Sobre
o livre arbitrio, 11, 11, 32, 2004, p.116).

Resumidamente, se podemos chegar a verdade a partir do numero e da sabedoria,
independentemente do vinculo que possamos estabelecer entre ambos, é porque de algum
modo, sdo participes da verdade imutavel. Por isso,

[...] de modo algum poderias negar a existéncia de uma verdade imutavel
que contém em si todas as coisas mutaveis e verdadeiras. E ndo as poderas
considerar como sendo tua ou como exclusivamente minha, nem de
ninguém. Pelo contrario, apresenta-se universalmente a todos os que sdo

capazes de contemplar realidades invariavelmente  verdadeiras
(AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 11, 12, 33, 2004, p.116-7).

Em seguida, Agostinho dird que a verdade ndo € menos excelente que a mente
humana, dado que ndo se poderia julga-la da mesma maneira que se julgam o0s corpos, porque,
as coisas eternas sdo superiores as coisas temporais. Além disso, a verdade também ndo é
igual a mente humana, porque se assim o fosse se tornaria mutadvel como a mente, que em

dado momento entende de modo mais claro, e de outras vezes menos.

Ao passo que a verdade, permanecendo a mesma em si, ndo ganha nada,
guando a vemos mais claramente nem nada perde, quando a vemos menos
bem. Ela guarda sempre sua integridade e sua inalterabilidade. Aqueles que
mantém seu olhar voltado para ela, alegram-se, pois sdo iluminados. E ficam
cegos os que se recusam olhar em sua dire¢cdo (AGOSTINHO, Sobre o livre
arbitrio, 11, 12, 34, 2004, p.118).

Logo, a medida que a mente humana deve compreender, € a mesma medida que
consegue aplicar-se e unir-se a verdade imutavel. E, se a verdade ndo é inferior nem igual,
segue-se que ela s6 pode ser superior e mais excelente que a mente humana. Ademais,
Agostinho ao reafirmar o que é a verdade diante dos homens escreve: “E havera alguém mais
feliz do que aquele que goza da inabalavel, imutavel e muito excelente verdade?”
(AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 11, 13, 35, 2004, p.119), a resposta é néo.

Portanto, os prazeres proporcionados pelas sensac¢des séo infinitamente inferiores aos

prazeres decorrentes da verdade. Entéo, é preciso fixar a mente nela para captar o Sumo Bem



85

e dele gozar e, consequentemente ser feliz: “Com efeito, essa verdade contém em si todos 0s
bens verdadeiros, entre os quais os homens, conforme o grau de sua inteligéncia escolhem
para si um s6 ou diversos deles, para seu gozo” (AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 11, 13,
36, 2004, p.121), ja que, tudo que agrada nas verdades particulares, tira, evidentemente, o seu
encanto da verdade imutavel.

Portanto, a verdade é transcendente, porque, alem de se dar sem perder coisa alguma,
ela ndo tem nenhuma semelhanga com os objetos dos sentidos. Por isso, mesmo que se mostra

da mesma forma para todos, ainda assim, ndo é percebida igualmente. Se bem que,

[...] enquanto persistir a vontade de gozar dela de modo perseverante, nem a
multiddo de ouvintes amontoados em sua volta exclui os recém-chegados.
Tampouco o tempo lhe pde um fim, nem ela muda de lugar para lugar. A
noite ndo a interrompe. Nem as trevas a podem esconder. E ela ndo esta
subordinada aos sentidos corporais. Esta perto de todos aqueles que a amam
e voltam-se para ela, em qualquer parte do mundo. Para todos, ela esta
sempre proxima e para todos dura eternamente. Nao esta em lugar nenhum e
apesar disso nunca esta ausente de parte alguma. Adverte-nos do exterior e
ensina-nos interiormente. Torna melhores todos os que a contemplam e
ninguém a pode tornar pior ou a deteriorar. Pessoa alguma € seu juiz, mas
sem ela ninguém pode ser julgado com retiddo (AGOSTINHO, Sobre o livre
arbitrio, 11, 14, 38, 2004, p.123-4).

Deste modo, ndo resta davida de que a verdade é superior e mais excelente que a
mente humana, bem como, superior a todos os bens temporais. Alias, mediante sua unidade e
transcendéncia, ela torna sabia todas as almas, algo que a mente ndo consegue apreendé-la em
sua totalidade. O que, por sinal, é impossivel de ser realizado por meio do gozo dos bens
inferiores, isto €, das realidades sensiveis. Todavia, nem por isso, se devem ignora-lo
completamente uma vez que estdo dispostos em funcéo da verdade, bastando para tanto, saber

0s erros que se deve evitar. Nesse sentido, temos:

Mas para podermos chegar a contemplacdo da eterna verdade, e sermos
capazes de gozar dela e a ela aderirmos, foi-nos proporcionado um meio
vindo das coisas temporais e preparado de modo adaptado a nossa fraqueza.
Consiste, quanto as coisas futuras e passadas, em crer apenas o suficiente
para aqueles que, como no6s, caminham em diregdo as realidades da
eternidade. Ora, tal ensino de fé possui a mais alta autoridade, sendo dirigido
pela misericérdia de Deus (AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 111, 21, 60,
2004, p.219).

Assim, temos mais uma vez, a fé como condigdo para a conquista da felicidade futura.
Mas ndo é uma fé que nédo se efetiva ao capricho de crente, mas sob a tutela da propria
verdade. Por isso, complementa logo depois:

Por conseguinte, € preciso crer, sem hesitacdo alguma, em tudo o que nos
afirmam sobre os seres criados, em relacdo ao passado ou ao futuro, uma vez



86

sendo garantido pela autoridade de testemunho divino. Uma parte desses
relatos, na verdade, ja se passou sem que tenhamos podido nos dar conta.
Outra parte ainda ndo foi posta ao alcance dos nossos sentidos. Contudo,
possuem todos eles uma grande eficacia para fortalecer nossa esperanca e
excitar nosso amor, exortando-nos a aten¢do sobre o quanto Deus cuida de
nossa libertacdo, através da sucessdo perfeitamente ordenada dos tempos
(AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 11, 21, 60, 2004, p.219).

A vista disso, nota-se que o Bispo de Hipona ndo estava preocupado em colocar a
felicidade apenas numa Gtica escatoldgica, mesmo que haja uma sobreposi¢édo dela em relagéo
a felicidade terrena, porque com efeito, faz um elogio a virtude da justica, enquanto um
instrumento perfeito que orienta 0 homem nos deleites da vida temporal. Nas palavras do

autor:

Tao grande é a beleza da justica, tdo grande o encanto da luz eterna, isto é,
da verdade e da sabedoria imutavel, que mesmo se ndo nos fosse permitido
gozar dela, a ndo ser pelo espaco de um Unico dia, em troca ter-se-ia
plenamente razdo em menosprezar por elas inumeraveis anos desta vida,
embora repletos de delicias e transbordantes de bens temporais
(AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, 111, 25, 77, 2004, p.240).

Nessa continuacdo, para um melhor aprofundamento da questdo da felicidade sigamos
diretamente para as Confissdes, em especial, o Livro X que trata da felicidade. Todavia,
independentemente de a obra ter sido escrita cerca de doze anos apds o texto Sobre a Vida
Feliz ndo podemos considera-la como uma revisdo desse dialogo, mas, propriamente, como
uma evolucédo do problema da felicidade.

Antes de qualquer coisa, dizemos que de um modo geral, na abordagem da felicidade
gue Agostinho fez nas obras da juventude, é facilmente observavel o peso da tradicdo
filosofica nessa fase da filosofia do Bispo de Hipona, sobretudo, no tocante a confianca no
poder da racionalidade, no combate a ideia de que a felicidade esta relaciona a posse dos bens
terrenos, bem como, na compreensdo de que o caminho para a felicidade passa,
necessariamente pela sabedoria dentre outros aspectos. Mas, isso ndo quer dizer que ele tenha
feito, apenas uma adaptacdo do pensamento greco-romano ao cristianismo, precisamente,
porque ndo s6 sua abordagem é prépria, mas também, porque Agostinho traz novos elementos
para a discussao da vida beata, a exemplo do papel da vontade para a posse da Verdade, fonte
ultima da felicidade. Além do mais, é preciso dizer que é, justamente, nas obras da
maturidade, que a novidade de seu pensamento se da de forma mais expressiva. Nesse
dominio, podemos citar a questdo da importancia da memdria e a ideia de que ha coisas no
homem, que nem sequer o espirito que nele habita conhece, como se viu nas Confissdes. Bem

como, as ideias de que nem todos desejam viver feliz; de que o conhecimento da verdade ndo



87

é condicdo suficiente para a felicidade e até mesmo, quando reveste a felicidade pela categoria
da eternidade e, por fim, quando coloca o desejo da felicidade como um dom de Deus,

conforme se vé no tratado da Trindade, que analisaremos logo apos as Confissdes.

5.3 AVIDA BEATA NAS OBRAS DA MATURIDADE

De inicio, é preciso dizer que ao longo desta se¢do nosso principal objetivo € mostrar,
antes de qualquer coisa, a evolucdo do tema da felicidade e, para tanto, vamos as Confissoes,
especialmente, o Livro X onde Agostinho faz um relato acerca do encontro com Deus, fonte
ultima da vida feliz. Nesse seguimento, ele comeca fazendo um apelo a Deus/Verdade: “Fazei
que eu Vos conheca, 6 conhecedor de mim mesmo, sim, que Vos conheca como de V6s sou
conhecido” (AGOSTINHO, Confissfes, X, 1, 1, 2009, p.217). Esse apelo remete a ideia da
necessidade do conhecimento, para a posse da vida feliz, conforme Agostinho havia
mencionado anteriormente, sobretudo porque: “Ha, porém, coisas no homem que nem sequer
0 espirito que nele habita conhece. Mas V@s, Senhor, que o criastes, sabeis todas as suas
coisas” (AGOSTINHO, Confissdes, X, 5, 1, 2009, p.221).

Além disso, Agostinho reitera que Deus ndo € o céu nem a terra, nem corpo algum:
“Que amo entdo quando amo meu Deus? Quem ¢ Aquele que estd no cimo da minha alma?
Pela minha prépria alma hei de subir até Ele. Ultrapassarei a forca com que me prende ao
corpo e com que encho de vida o meu organismo” (AGOSTINHO, Confissdes, X, 7, 1, 2009,
p.223-4). Com isso, diremos entdo que Deus esta no mais alto da alma, naquilo que confere
vida e sentido para a existéncia temporal, por isso que sua compreensdo e, consequentemente,
a vida feliz, ndo se limitara ao plano terreno, mas também na eternidade. Eis aqui, novamente,
mais um espaco aberto, para que a musica dé sua contribuicdo na conquista da vida feliz,
porque, na medida em que ela conduz a alma da beleza sensivel a beleza superior, acaba, em
ultima instancia, favorecendo o abandono dos bens terrenos em funcdo do Sumo Bem na
eternidade.

A proposito da questdo do conhecimento de Deus como condi¢do para a felicidade,
vimos que esse estd no topo da escala ascendente do conhecimento, tanto que o Bispo de
Hipona a ele se refere nestes termos: “Transporei, entdo, estas forcas da minha natureza,
subindo por degraus até Aquele que me criou” (AGOSTINHO, Confissdes, X, 8, 1, 20009,
p.224). Com isso, se chega ao que é batizado como palacio da memdria, lugar onde estdo os

tesouros de inumeraveis coisas, que as percepgdes trouxeram. Ai esta também escondido tudo



88

0 que pensamos, quer aumentando, quer diminuindo, ou até variando, de qualquer modo 0s

objetos que os sentidos atingiram:

Tudo isso realizo no imenso palacio da memoria. Ai estdo presentes o céu, a
terra e 0 mar com todos os pormenores que neles pude perceber pelos
sentidos, exceto 0 que ja esqueci. E 4 que me encontro a mim mesmo, se
recordo as acles que fiz, o seu tempo, lugar e até os sentimentos que me
dominavam ao pratica-las. E 14 que estdo também todos os conhecimentos
que recordo, aprendidos ou pela experiéncia propria ou pela crenga no
testemunho de outrem (AGOSTINHO, Confissdes, X, 8, 8, 2009, p.225).

Observe-se que a questdo da felicidade passa, necessariamente, pela questdo do
autoconhecimento, e por consequéncia, do conhecimento de Deus. Com relacdo ao
autoconhecimento, o homem pode obté-lo através da reflexdo que, por sinal, sé é possivel por
meio da memoria. Nela estdo gravados um ndmero infinito de coisas: imagens, corpos,
ciéncia, arte, nocdes e sinais, enfim, todo o0 movimento da alma, aliés, o que esta na memoria
¢ porque esta na alma: “Tdo grande ¢ a poténcia da memoria e tal o vigor da vida, que reside
no homem vivente e mortal” (AGOSTINHO, Confiss6es, X, 17, 2, 2009, p.235).

Entretanto, para o perfeito conhecimento de Deus e, consequentemente, para a posse

da verdadeira felicidade, é preciso ainda transpor esta poténcia que se chama memoria:

Passarei, pois, além da memdria, para poder atingir Aquele que me
distinguiu dos animais e me fez mais sabio que as aves do céu. Passarei,
entdo, para aléem da memoria, para Vos encontrar. Mas onde, 6 bondade
verdadeira e suavidade segura? Para VVos encontrar, mas onde? E como Vos
hei de 1a encontrar se ndo me lembro de V6s? (AGOSTINHO, Confissdes,
X, 17, 4, 2009, p.235).

Nesta questdo, Agostinho faz uma analogia com um objeto perdido que, mesmo depois
de seu desaparecimento diante dos olhos, ele ndo some da memoria. Assim, quando for
encontrado sera reconhecido pela imagem, que ficou na memodria. Esta, por sua vez, divide-se
em dois tipos distintos: a memoria sensitiva na qual se conserva a imagem do objeto perdido e
a memoria intelectual, que guarda as ideias e da interacdo, delas origina-se o conhecimento.

Por conseguinte, a busca pela vida feliz exige uma atitude investigadora perante a
experiéncia temporal, precisamente no sentido de extrair dos bens temporais o conhecimento
da realidade de si mesmo e, principalmente de Deus, a verdade imutavel. Todavia, Agostinho
faz uma espécie de classificacdo e/ou graduacdo dos niveis de felicidade, que cada um possui,

por isso, escreve:

Ha quem seja feliz simplesmente em esperanca. Estes possuem a felicidade
de um modo inferior ao daqueles que ja sdo realmente felizes. Mas, ainda
assim, estdo muito melhor que aqueles que ndo tém nem a felicidade, nem a
sua esperanca. Mesmo antes devem experimenta-la de qualquer modo,



89

porque no caso contrario nao desejariam ser felizes. Ora, é absolutamente
certo que eles o querem ser (AGOSTINHO, Confissbes, X, 20, 3, 2009,
p.237).

O que s0 é possivel porque Deus pds a nocao de felicidade na memoria do homem e
tendo isso em vista diz: “Se 1a existe, ¢ sinal de que alguma vez fomos todos felizes”
(AGOSTINHO, Confissbes, X, 20, 4, 2009, p.237), precisamente porque a memaoria conserva
a propria realidade da palavra felicidade. Entretanto, a recordacéo da vida feliz ndo ocorre da
mesma forma, que a recordagdo do mundo sensivel, porque se a felicidade ndo € algo

concreto, ndo pode ser experimentada pelos sentidos corporais. Nesse sentido, temos:

Recorda-la-emos, entdo, como a alegria? Sim, talvez. Lembro-me da alegria
passada, mesmo quando estou triste e penso na felicidade, quando me
encontro desolado. Nunca vi, nem ouvi, nem cheirei, nem gostei, nem
apalpei a alegria com os sentidos. Simplesmente a experimentei na alma,
guando me alegrei (AGOSTINHO, Confissdes, X, 21, 4, 2009, p.238-9).

Eis entdo o que Agostinho chama de felicidade em esperanca. Aquela alegria que,
enraizada na memoria, permite que o homem vislumbre a felicidade eterna mesmo diante das
adversidades e encontre, em certa medida, jA& algum gozo nessa vida, porque se ndo
conhecesse a vida feliz por uma nocéo certa, ndo a desejariamos com vontade firme. No
entanto, “Ha uma alegria que ndo é concedida aos impios, mas sé aqueles que
desinteressadamente VVos servem: essa alegria s6is Vos” (AGOSTINHO, Confissdes, X, 22, 1,
2009, p.239), por isso, “A vida feliz consiste em nos alegrarmos em Voés, de Vos e por Vos.
Eis a vida feliz, e ndo ha outra. Os que julgam que existe outra, apegam-se a uma alegria que
ndo ¢ a verdadeira” (AGOSTINHO, Confissdes, X, 22, 2, 2009, p.240)

Assim, teremos mais uma vez a definicdo da felicidade como alegria em Deus, ao
mesmo tempo em que a temos associada a verdade conforme esta escrito “Pergunto a todos se
preferem encontrar a alegria na verdade ou na falsidade. Todos sdo categdricos em afirmar
que a preferem na verdade, como em dizer que desejam ser felizes” (AGOSTINHO,
Confissdes, X, 23, 2, 2009, p.240). Donde decorre a conclusdo de que a vida beata é a alegria
que provém da verdade, isto é, de Deus.

Ademais, Agostinho lembra que encontrou alguns com o desejo de enganar a outros,
mas ndo encontrou ninguém que quisesse ser enganado, pois, amam a verdade e por isso nao
querem ser enganados e justifica isso dizendo que: “Nao poderiam amar, se ndo tivessem na
memoria qualquer nogdo de verdade” (AGOSTINHO, Confissdes, X, 23, 3, 2009, p.240). E

com relacdo aqueles que ndo encontram na verdade sua alegria declara:



90

N&o sdo felizes, porque, entregando-se com demasiado afinco a outras
ocupacles que, em vez de ditosos, 0s torna ainda mais desgragados,
recordam apenas frouxamente, aquela Verdade que os pode fazer felizes
(AGOSTINHO, Confissdes, X, 23, 4, 2009, p.240-1).

Ao que completa mais adiante:

Apesar de ser tdo infeliz, antes quer encontrar a alegria nas coisas
verdadeiras do que nas falsas. Serd feliz quando, liberta de todas as
moléstias, se alegrar somente na Verdade, origem de tudo que é verdadeiro
(AGOSTINHO, Confissdes, X, 23, 6, 2009, p.241).

Nessa continuacdo Agostinho dird que esse foi 0 espacgo, que ele percorreu através da

memdria, para buscar a verdade e encontrar a Deus, e por isso, revela:

Onde encontro a verdade, ai encontrei meu Deus, a prdpria Verdade. Desde
que a conheci, nunca mais a deixei de conhecer. Por isso, desde que vos
conheci, permaneceis na minha memdria, onde Vos encontro sempre que de
Vo6s me lembro e em Vas me deleito (AGOSTINHO, Confissdes, X, 24, 2,
2009, p.241).

Portanto, podemos concluir que Deus pode ser encontrado na memoria. Mas como ele

distinguiu a memoéria em duas partes, resta ainda indicar em qual delas Ele pode ser

encontrado: se na memoria sensitiva, se na memoria intelectual ou qualquer outro lugar.

Assim, temos:

Ao recordar-Vos, ultrapassei todas aquelas partes da memodria que 0s
animais também possuem, porque ndo Vos encontrava entre as imagens dos
seres corpoOreos. Cheguei aquela regido onde tinha depositado os afetos da
alma. Nem mesmo la Vos encontrei. Entrei na sede da propria alma, na
morada que ela tem na memaoria — pois o espirito também se recorda de si
mesmo — e nem ai estaveis. Assim como ndo sois nem imagem corpdrea nem
afeto de ser vivo, como alegria, a tristeza, o desejo, o temor, a lembranca, 0
esquecimento e outras paixdes semelhantes, assim também ndo podeis ser o
meu espirito, porque sois 0 seu Senhor e o seu Deus. Tudo isso muda. Vés,
porém, permaneceis imutavel sobre todas as coisas e, apesar disso, Vos
conheci (AGOSTINHO, Confissdes, X, 25, 2, 2009, p.242).

Portanto, Agostinho procura o lugar onde Deus esta, como se dentro da memdria

houvesse compartilhamentos, no entanto, o que vimos é que a memoria tem duas regides

distintas, mas que aqui o Bispo de Hipona ndo chega a precisar o local onde Ele esta. Mas, ao

referir-se 3 memoria de uma forma genérica, diz: “E fora de duvida que residis dentro dela

porgue me lembro de V6s, desde que Vos conheci, e Vos encontro la dentro, sempre que de
V6s me lembro” (AGOSTINHO, Confissdes, X, 25, 3, 2009, p.242). Por que isso acontece?

porque Deus, apesar de estar na memoria, ndo pode ser compreendido como 0s seres

corporeos. E como ele se trata de um ser plenamente perfeito e transcendente, ndo pode ser



91

inteiramente assimilado pela memdria intelectual, nem mesmo podemos imaginar, que ele
pode ser encontrado diante da interacdo de tais memorias.

Portanto, se Deus ndo estd nem mesmo na sede da alma, € porque 0s instrumentos
usados na sua busca devem transcender tanto a sensibilidade, quanto a especulacdo racional,
mesmo que elas sejam tomadas como necessaria, mas jamais sera suficiente, porque, por meio
da fé que se d& um passo a mais, para atingir a contemplacdo mistica de Deus, isto é, da
felicidade eterna, que a memoria mostra como uma espécie de esboco da felicidade plena,
conforme se Ié no trecho a seguir: “Onde Vos encontrei, para Vos conhecer, sendo em Vos
mesmo que estais acima de mim? Nessa regido ndo ha espaco absolutamente nenhum. Quer
retrocedamos, quer nos aproximemos de Voés, ai ndo existe espago” (AGOSTINHO,
Confiss@es, X, 26, 1, 2009, p.). E por ndo estar em lugar nenhum, assiste a todos os que a Ele
procura, responde a todos que os interrogam sobre os mais variados assuntos, no entanto,
mesmo que responda com clareza, nem todos tém a mesma lucidez para ouvi-lo. Por isso,

exclama:

Tarde Vos amei, 6 Beleza tdo antiga e tdo nova, tarde Vos amei! Eis que
habitaveis dentro de mim, e eu 14 fora a procurar-Vos! Disforme, langava-me
sobre estas formosuras que criastes. Estaveis comigo, e eu ndo estava
convosco! (AGOSTINHO, Confissbes, X, 27, 1, 2009, p.243).

Dai, podemos extrair pelo menos duas premissas para a nossa discussdo: a primeira é a
de que Deus deve ser buscado na interioridade humana. E a segunda a de que, por estar fora
do tempo e do espaco, isto &, acima de todas as coisas, Deus ¢é a verdade que a tudo preside.
Por isso, a verdadeira felicidade é a vida em Deus, uma vida livre de todos os males que a
existéncia temporal carrega.

Na continuacdo de nossa investigacdo nos leva agora para a obra Sobre a Trindade que
assim como outras obras, aqui mencionadas, também ndo traz a felicidade como tema
principal, mas que, no entanto, contém elementos importantes para a nossa discussao.

Antes de tudo, vale ressaltar que a escrita do tratado Sobre a Trindade ocorre,
aproximadamente, vinte anos apds a conversdo de Agostinho, o que implica numa abordagem
mais amadurecida do tema. Ao mesmo tempo, é preciso dizer que, a exemplo das Confissdes,
ndo faremos uma investigacéo integral da obra, mas apenas do Livro XIlII, que trata de modo
particular, a questdo da vida feliz. Ademais, nesse interim, vamos destacar apenas aquilo que
é mais significativo para nossa discussdo, sobretudo, nos aspectos que Agostinho reformula

ou incorpora.



92

A leitura do texto nos mostra um Agostinho admirado pelo fato de haver um sé desejo
de alcangar e conservar a vida feliz em todos os homens e, em contrapartida, haver uma
variedade tdo grande de desejos acerca da mesma felicidade. O que so € possivel porque nem

todos a conhecem e, por isso mesmo, a situam equivocadamente. Em suas palavras:

E como se tratasse de algum lugar nesse mundo onde quereria viver quem
deseja viver feliz, e ndo procurasse saber onde estd a felicidade com o
mesmo empenho com gue se procura saber em gue consiste (AGOSTINHO,
Sobre a Trindade, X111 4, 7, 2014, p.403).

Por consequéncia, uns a procura no corpo, outros na alma ou ainda ambos. E se assim
o for, sera feliz quem vive conforme o que Ihe apraz, o que se constitui um erro, porque ndo
pode ser verdadeiramente feliz, aquele que vive no crime, se isso lhe apetecer, dado que “[...]
a vontade depravada basta para tornar alguém infeliz, mas torna-se pior ainda pela
possibilidade de executar 0s desejos arquitetados por sua vontade corrompida”
(AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIII, 5, 8, 2014, p.405).

Em vista disso, Agostinho examina a maxima de que todos, indiscriminadamente,
desejam a felicidade e chega a seguinte conclusdo: “Nem todos, portanto, desejam viver
felizes, alids, muito poucos o querem, visto que a felicidade consiste em viver conforme os
bens da alma, o que muitos ndo querem” (AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIIlI, 4, 7, 2014,
p.403), porque dentre aqueles que almejam a vida feliz, nem todos desejam viver conforme é
necessario para ser feliz. Com isso, Agostinho se distancia em certa medida de Cicero com
guem aprendeu o principio da universalidade do desejo pela felicidade durante a leitura do
Horténsio.

Com relacdo as condi¢des para a posse da vida beata, Agostinho aponta que nédo basta
saber o que ela é, porque todos sabem, ja que ndo podem ignorar 0 que esta na sua natureza,

mas é preciso possui-la efetivamente. Para ele, portanto:

E todos os que sdo felizes tém o0 que desejam; embora nem todos 0s que
desejam sé-lo sejam necessariamente felizes. S&o infelizes os que nédo tém o
que desejam, ou entdo, se 0s tém, essas coisas sdo culposas. Portanto, ndo é
feliz sendo aquele que possui tudo o0 que quer e nada quer que seja mal
(AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIlII, 5, 8, 2014, p.405).

Portanto, a felicidade consiste na posse do que é justo e bom, porque aquele que se
apossa de bens condenéaveis estad mais distante da verdadeira felicidade do que aquele que a
procura com vontade reta e ndo a encontra. Por isso, diante dos bens inferiores que existem

como consequéncia natural da vida terrena, a vontade deve agir com prudéncia, temperanca,



93

fortaleza e espirito de justica para que, quando for necessério, alcanca-los e usé-los
adequadamente. Além disso, reafirma o que dissera noutras obras, a saber:

[...] a fé em Deus ¢é imprescindivel nesta vida mortal, tdo cheia de erros e
tribulages. E impossivel, encontrar bens, principalmente os que tornam os
homens bons e felizes, se ndo vierem de Deus para 0 homem e ndo
aproximarem o homem de seu Deus (AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIII
7,10, 2014, p.406-7).

A fé é fundamental, porque termina por consistir num inestimavel auxilio, para que o
homem permaneca firme no seu propdsito em meio as misérias desta vida, tudo isso, em vista
da posse da verdadeira felicidade, aqui denominada por Agostinho de a vida bem-aventurada.
Nota-se que, diferentemente da tradicdo greco-romana, que situava a felicidade apenas num
plano terrestre, em Agostinho ela é revestida pela categoria da eternidade. Com isso,
acontecera o que de forma alguma é possivel ja na vida terrena, a saber, a coincidéncia entre a

vontade e poder.

Pois naquela felicidade, nada querera de mal ou nada desejara que Ihe falte e
ndo faltard nada do que desejar. Tudo 0 que amar estard la presente e ndo
desejard nada que esteja ausente. Tudo o que ali existir serd bom e o Deus
supremo serd o supremo Bem, e ali estara para gozo de todos 0s que o
amam. E eis o0 que sera o maior grau de felicidade: estara certo de que seré
assim por toda eternidade (AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIIlI, 7, 10,
2014, p.407).

Portanto, como esse nivel de felicidade ndo se experimenta de forma plena, aqui na
vida terrena, é necessario, entdo, a fé, porque sem ela, fica-se sujeito aos erros, como fizeram
“[...] certos filosofos que instituiram para si um género de vida feliz, segundo seus proprios
gostos, como se pudessem por seus proprios esforcos o que ndo podiam pela condicdo comum
dos mortais, ou seja, viver a seu bel-prazer” (AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIII, 7, 10,
2014, p.407). Erraram, porque ninguém pode ser feliz sem possuir tudo que deseja, bem

como, sem nada sofrer contra a sua propria vontade.

Mas quem ¢ feliz pela esperanca ainda nao é feliz, pois espera com paciéncia
uma felicidade que ainda ndo possui. Entretanto, aquele que € atribulado sem
essa esperanca, é atribulado sem qualquer perspectiva de recompensa. Por
mais resignacdo que demonstre, ndo é deveras feliz, mas corajosamente
infeliz (AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIlIl, 7, 10, 2014, p.408).

Entdo, serd infeliz porque sem a esperanca ndo suportara firmemente as vicissitudes da
vida. Se bem que, mesmo que essa pessoa ndo tenha que suportar sofrimentos, ainda assim,
ndo pode ser feliz. Dado que ndo pode possuir tudo que quer e, por consequéncia, ndo vive
como deseja. Ademais, ainda que preparado para os infortinios, na medida do possivel, deseja

evita-los. Dessa forma:



94

Nisso consiste a felicidade dos mortais soberbos, ndo sei se digno de riso ou
de compaixdo: gloriar-se de viver como desejam, porgue suportam com
paciéncia o que certamente ndo quereria que lhes sucedesse (AGOSTINHO,
Sobre a Trindade, XIIlI, 7, 10, 2014, p.408-9).

Com isso, nota-se certa reformulacdo da ideia defendida no dialogo Sobre a Vida Feliz
de que o sabio é feliz, porque deseja apenas o possivel. O que parece improvavel, ja que sua
vontade esta condicionada tdo somente ao que é possivel. Nesse sentido, lembra a maxima de
Teréncio — ‘ja que ndo podes fazer o que desejas, desejas s6 o que puderes’ — e conclui que
essa sentenca é puro comodismo e que ndo passa de um conselho infeliz, para quem ndo quer
ser mais infeliz do que ja o é.

Em contrapartida, ao se referir a verdadeira felicidade usa os seguintes temos: “Mas
esse género de vida ndo é proprio a condi¢do mortal, s6 o serd quando se tornar imortal. E se a
imortalidade ndo fosse um dom outorgado a criatura humana, em vao procuraria ela a
felicidade, pois sem imortalidade ndo existe felicidade” (AGOSTINHO, Sobre a Trindade,
XIl1, 7, 10, 2014, p.409). Assim, ao qualificar o desejo de felicidade como um dom de Deus,
Agostinho excede a tradicdo da qual se nutriu, sobretudo a grega, que demarcou a felicidade
exclusivamente no ambito temporal, enquanto produto da virtude humana. Por isso, revestida
de um novo sentido, a vida feliz torna-se beatitude®®, isto &, circunscrita na eternidade. Logo,
ser feliz ndo é apenas uma questdo de deleite dos verdadeiros bens, mas almejar a propria

imortalidade.

Alias, interrogadas sobre a imortalidade, tal como sobre a felicidade, todas
responderdo que desejam a imortalidade. Mas nesta vida a busca dessa
felicidade parece ser mais de nome e mesmo ficticia, pois se desesperam da
imortalidade, e sem ela a felicidade verdadeira ndo é possivel
(AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIllI, 8, 11, 2014, p.409).

A0 que acrescenta depois:

Com efeito, vive feliz, como ja dissemos anteriormente e assaz provamos,
aquele que vive como quer e nada deseja de mal. Nada deseja de mal quem
guer a imortalidade, se a sua natureza humana for capaz de a receber como
dom de Deus. Se ndo for capaz disso, tampouco o sera da felicidade
(AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIlI, 8, 11, 2014, p.409-10).

Interessante notar que a circunscricdo da felicidade no dmbito da eternidade néo é
apenas uma questdo decorrente da piedade cristd, mas algo também de natureza filosofica,

pois, se 0 homem ¢é constituido de duas substancias: corpo e alma, e se corpo corruptivel o

20 significado desse termo pode distinguir-se do de felicidade, de que é sinénimo, porque designa um estado
de satisfacdo completa, perfeitamente independente das vicissitudes do mundo (Cf. ABBAGNANO, 2007, p.
109).



95

insere na finitude, é porque deve ser somente por meio da alma, a substancia imortal, que ele
atinge a eternidade.

Todavia, apesar de inserir a vida beata na eternidade, Agostinho ndo a desvincula
completamente da felicidade terrena, melhor dizendo, da vida terrena. Exatamente porque, ja
podendo ser feliz aqui, mesmo que em esperanga, ela acaba por constituir-se num exercicio

fecundo, para a vida feliz na eternidade. Nesse sentido, temos:

Para que o homem viva feliz, é mister que viva. Se a vida abandona alguém
que morre, como podera permanecer com ele a vida feliz? Ao perder a vida,
a pessoa ou nado aceita essa perda; ou a aceita; ou ainda permanece, a favor
ou contra a morte. Se resiste, como pode ser feliz essa vida que deseja viver
e ndo pode conservar? Porque ninguém ¢é feliz se deseja alguma coisa que
ndo pode possuir. Quanto menos feliz ndo serd aquele que perde nao
somente a honra, as suas posses ou qualquer outra coisa, mas a sua propria
vida feliz, contra a sua vontade, se para ele ndo existir nenhuma vida? Sem
davida, ndo lhe restaria nenhuma consciéncia que lhe torne a vida infeliz,
pois a vida feliz se extingue quando fenece toda vida (AGOSTINHO, Sobre
a Trindade, XIII, 8, 11, 2014, p.410).

Nem mesmo a vida daqueles que se mantém indiferentes, ou seja, daqueles que nédo
recusam nem desejam esta vida feliz na imortalidade é realmente feliz, pois ndo foi digna de

ser amada por aquele a quem ela fez feliz. Entéo,

S6 podem ser felizes tendo a vida, e assim ndo podem querer que pereca a
vida. Logo, querem ser imortais todos aqueles que sdo felizes ou desejam sé-
lo. Nao vive, porém, na felicidade quem ndo possui 0 que quer. Assim, de
forma alguma, podera ser deveras feliz a vida que ndo for imortal
(AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIlI, 8, 11, 2014, p.411).

Entdo, o homem, na sua integralidade, ndo pode morrer, ja que é portador da verdade
imortal. Acresce a isso, a ddvida quando a capacidade da natureza humana para receber,
prontamente, a felicidade, que se hospeda nessa verdade imortal. Diante dessa dificuldade,
mais uma vez, Agostinho preconiza a fé como um elemento necessario a beatitude: “Mas,
havendo fé, que se interioriza naqueles a quem Jesus deu o poder de se tornarem filhos de
Deus, desaparece toda dificuldade” (AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIlII, 9, 12, 2014,
p.411).

A fé se configura como necessaria, visto que muitos homens sabios quiseram a
felicidade e ndo conseguiram, porque, como ndo tinham a fé, ndo conseguiram transpor essa
dificuldade, justamente por usar apenas 0s argumentos da razdo. Quando muito, alguns
poucos conseguiram, depois de muito tempo de preparo nas ciéncias, tdo somente pressentir a
imortalidade da alma. Dessa forma: “Nao descobriram, porém, para ela uma vida estavel, ou

seja, verdadeira. Ensinaram que a alma voltaria a experimentar as adversidades desta vida,



96

mesmo depois de ter alcangado a felicidade” (AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIlIlI, 9, 12,
2014, p.412), o que certamente, € um engano. Nesse sentido, até mesmo 0s que acreditaram
que a alma purificada e privada do corpo tem o destino eterno e feliz, tratam da imortalidade
de forma contraditoria, uma vez que, transita entre a vida temporal, a eternidade e novamente
a temporalidade.

Portanto, com a anuéncia da verdade imortal, a fé mostra o futuro imortal a toda a
criatura humana e, como consequéncia, a felicidade eterna. Para tanto, € preciso que a
fraqueza humana de que somos portadores ndo nos leve a perder a esperanca de chegar a essa
condicdo tdo elevada. O que confirma a necessidade da fé para alcancar a verdadeira
felicidade em relagéo a todos os bens, seja os da alma ou os do corpo.

5.4 CONSIDERACOES FINAIS AO CAPITULO

O tema da felicidade pode ser encontrado, praticamente, em todos os momentos da
atividade filosofica de Agostinho; desde os primeiros didlogos até as obras da maturidade.
Entretanto, o Bispo de Hipona nédo investiga a felicidade movido apenas pela curiosidade, mas
porque desejava verdadeiramente viver feliz. O que pode explicar o fato de ele ndo se
preocupar em elaborar um conceito mais bem elaborado sobre a felicidade.

Em suma, no diélogo Sobre a Vida Feliz, Agostinho propde ndo mais a filosofia como
porto da felicidade, mas a faz consistir no perfeito conhecimento de Deus e, por consequéncia,
para ser feliz ndo basta a posse ou 0 gozo de qualquer bem criado, mas s6 na posse ou no gozo
do bem absoluto e perfeito.

No didlogo Contra os Académicos vemos Agostinho afirmando: quer a felicidade
consista em encontrar a verdade, quer em busca-la diligentemente, devemos em todo caso, se
quisermos ser felizes, fazer passar antes de tudo a busca da verdade, porque ela,
verdadeiramente, existe e pode ser conhecida, e sem ela, ndo ha verdadeira felicidade.

Nos Soliléquios, Agostinho reitera que o conhecimento de Deus e da alma é condigéo
sine qua non para a felicidade. Contudo, quando se trata do conhecimento de Deus, sobretudo,
diz que os sentidos e a razdo ndo bastam, por isso, a fé, a esperanca e 0 amor S&0 necessarios.
Conquanto, o que se obtém com isso ainda ndo é o conhecimento efetivo de Deus, mas
generalidades, porque ao conhecimento perfeito de Deus € necessaria a iluminacdo divina.
Com essa atitude, o jovem Agostinho reconhece, desde entdo, a existéncia de um limite

epistemoldgico no conhecimento humano.



97

Além disso, vimos também que o conhecimento de Deus deve ser precedido pelo
autoconhecimento. Mas, nem por isso, ser feliz esta relacionado diretamente com a condicao
concreta do homem no mundo, ja que a felicidade plena esta inteiramente vinculada a vida em
Deus na eternidade e esta, sO se da a partir da interioridade humana. Por isso, o sentido da
vida ndo esta apenas no viver, mas em funcdo do conhecimento, em particular, o da verdade
suprema. Com ele, a alma supera a sua condicdo de finitude e atinge a eternidade, e por
consequéncia, a felicidade plena.

No didlogo Sobre o Livre Arbitrio vimos que a felicidade é posta inteiramente
relacionada a boa vontade, ndo so isso, mas também que é por ela que merecemos e levamos
uma vida louvéavel e feliz. Com efeito, a boa vontade nada mais é que o desejo de viver justo e
honestamente, donde aquele que vive dessa forma realiza uma conquista tdo grande, que o
querer e 0 possuir serdo um sé e mesmo ato. Além disso, eleva a alma na tranquilidade, na
calma e constancia, isto é, a condi¢do de uma vida dita feliz.

Além do mais, vimos também que a verdade guarda sempre sua integridade e sua
inalterabilidade, permitindo, assim que todos aqueles que mantém seu olhar voltado para ela,
encontre ai a alegria que procuram. Por isso, a medida segundo a qual a mente humana deve
compreender € a mesma medida com que consegue aplicar-se e unir-se a verdade imutéavel.

Em vista disso, é preciso fixar a mente na verdade para dai perceber o Sumo Bem e
dele gozar e, consequentemente ser feliz, porque essa verdade contém em si todos os bens
verdadeiros, entre 0s quais os homens, conforme o grau de sua inteligéncia escolhe para si um
sO ou diversos deles, para seu gozo. Portanto, aléem de ser transcendente, a verdade € superior
e mais excelente que a mente humana, bem como, superior a todos os bens temporais. E por
isso, torna igualmente sabia e verdadeiramente felizes todas as almas.

Nas Confissbes, Agostinho confirma que Deus esta no mais alto da alma, por isso sua
compreensdo e, consequentemente a vida feliz, ndo se limitard ao plano terreno, mas na
eternidade, conforme vem indicando nas obras anteriores. O mais alto da alma, aqui aludido, é
batizado por Agostinho como o palacio da memdria, lugar onde estdo os tesouros de
inumeraveis coisas, que as percepcdes trazem, se bem que é também ai o lugar onde o homem
encontra a si mesmo.

Portanto, a conquista da felicidade passa, primeiramente, pela questdo do
autoconhecimento, o que so € possivel por causa da memdria. Nao so isso, porque € tambeém
necessario ultrapassar para além da memoria, para poder encontrar a Deus, donde decorre a
conclusdo de que a vida beata € a alegria que provém da verdade. Assim, uma vez que Deus

estd fora do tempo e do espaco, isto &, acima de todas as coisas, é também a verdade, que a



98

tudo preside. Entdo, podemos concluir que Deus e, por consequéncia, a felicidade deve ser
buscada na interioridade humana.

Por fim, Agostinho mostra no tratado Sobre a Trindade, que mesmo havendo um sé
desejo de alcancar e conservar a vida feliz nem todos os homens alcancam esta vida, porque
nem todos a procuram com 0 mesmo empenho com que se procura saber em que consiste.
Além disso, diz que nem todos desejam viver conforme é necesséario para ser feliz, pois, ndo
basta saber o que € a vida beata, porque todos sabem, ja que ndo podem ignorar o que esta na
sua natureza, mas € preciso possui-la efetivamente.

Para tanto, é preciso possuir 0 que é justo e bom, dado que, aquele que se apossa de
bens condenéveis estd mais distante da verdadeira felicidade do que aquele que a procura com
vontade reta e ndo a encontra. Ademais, a fé é fundamental para a posse da verdadeira
felicidade, aqui denominada por Agostinho de a vida bem-aventurada, porque por meio dela o
homem permanece firme no seu prop6sito em meio as adversidades desta vida.

A fé é ainda necessaria, porque a verdadeira felicidade ndo se experimenta plenamente
no plano terreno, porque na naquela felicidade a vontade ndo se voltara, para o que for mal e
nem faltara nada do que desejar. Tudo o que amar estara 14 presente e ndo desejara nada que
esteja ausente. Tudo o que ali existir serd bom e o Deus supremo sera o supremo bem, e ali
estard para gozo de todos 0s que o0 amam. E eis 0 que sera o maior grau de felicidade: estara
certo de que sera assim por toda eternidade, o que de forma alguma, podera ser experimentado
dentro da finitude temporal a qual o homem ainda se encontra submetido.

Todavia, apesar de inserir a vida beata na eternidade Agostinho ndo a desvincula
completamente da felicidade terrena, melhor dizendo, da existéncia concreta, exatamente,
porque desde agora ja € preciso viver na virtude, sem ela, ndo se da o pr6ximo passo, para a
vida na eternidade. Isto €, para a aqueles que almejam a vida beata, a vida terrena acaba por
constituir-se num exercicio necessario, para a vida feliz na eternidade. Desse modo, com a
anuéncia da verdade imortal, a fé mostra o futuro imortal a toda a criatura humana e, como

consequéncia, a felicidade eterna.



99

6 A MUSICA NO PENSAMENTO DE SANTO AGOSTINHO

6.1. CONSIDERACOES INICIAIS

O presente capitulo vai nos conduzir a investigagdo acerca da mdsica, em
particular, na compreensdo do jovem Agostinho, periodo em que a musica se configura numa
importante ferramenta para a compreensdo, ndo sO desta fase inicial de seu pensamento, mas
também de sua obra como um todo. Para tanto, iniciaremos pelo didlogo Sobre a Ordem que
traz nogOes preliminares sobre a mdsica, para num segundo momento discutir a questéo a

partir do didlogo De musica [Sobre a MUsica], obra integralmente dedicada ao tema.

6.2 A MUSICA NO DIALOGO SOBRE A ORDEM

Antes de qualquer coisa, assinalamos que o didlogo Sobre a Ordem aqui analisado nos
permite encontrar, ainda que de forma genérica, os elementos primitivos da musica de Santo
Agostinho, os quais serdo retomados e aprofundados posteriormente no dialogo Sobre a
Mdusica.

Sem mais delongas, comecamos dizendo que no Sobre a Ordem, a musica é abordada
a partir do @mbito das artes liberais e nesse dominio funciona como ferramenta, para auxiliar a
formacdo do homem. Para tanto, a questdo tem inicio quando Agostinho procura solucionar o
problema, que gira em torno da universidade da ordem perante o mal presente nas agdes
humanas, isto é, se tudo é governado pela ordem como entender o mal cometido pelos
homens? Nessa acepc¢do, a discussdo termina na responsabilizacdo do homem pela sua
existéncia. Dado a impossibilidade de inseri-lo na ordem natural do mundo.

No decorrer do dialogo Agostinho defende a necessidade de adequacdo do homem a

ordem universal, que rege todas as coisas, porque, precisamente, conforme fala:

A maior causa deste erro é que o homem ndo se conhece a si mesmo. Para
conhecer-se a si mesmo, ele precisa de um 6timo modo de viver, para
afastar-se dos sentidos, refletir em si mesmo e manter-se em si mesmo.
Alcangam isto somente aqueles que, ou cauterizam pelo retiro certas feridas
de opinibes que o curso da vida quotidiana Ihes inflige, ou as medicam pelas
artes liberais (AGOSTINHO, Sobre a ordem, 1, 1, 3, 2008, p.98).

Portanto, a interioridade € a condi¢cdo para a compreensdo da necessidade de
adequacdo a ordem geral do universo, que em sua perfeita unidade encontra-se ancorada e

impressa na parte mais nobre do ser humano. A percepcao da beleza da ordem universal pode



100

ser comprometida caso a alma passe, por meio dos sentidos apenas, a se deleitar na
multiplicidade do mundo. Para isso, é preciso esta inserido na ordem universal do mundo
para, a partir dai, formar a unidade necessaria ao perfeito funcionamento de todas as coisas e,
de modo particular, para ser feliz.

Tudo isso pode ser viabilizado por meio das artes liberais que, partindo da instrugéo,
purifica e aperfeicoa o espirito (Cf. AGOSTINHO, Soliléquios, I, 13, 23, 2007, p.45-6). Nesse
contexto, destacamos o papel da musica mediante sua capacidade de ajudar o homem a

apreender certos aspectos da verdade, conforme temos a seguir:

[...] a erudicdo moderada e parcimoniosa nas disciplinas liberais, Licéncio,
nos torna mais resolutos, mais perseverantes e amantes mais agradaveis para
abracar a verdade, para deseja-la mais ardentemente, segui-la com mais
constancia e, finalmente, apegar-nos com mais docura a vida feliz
(AGOSTINHO, Sobre a ordem, I, VI, 24, 2008, p.108).

Entdo, na condicdo de instancia formadora de determinadas virtudes, a pratica das
artes liberais acaba por conduzir o homem a vida feliz, conforme vimos nas afirmac6es
supracitadas, ja que o coloca em harmonia com Deus, a causa Ultima donde tudo provém.
Nesse contexto, “[...] a ordem ¢ aquilo que, Se a conservarmos em nossa vida, nos leva a Deus
e, se ndo a conservarmos em nossa vida, ndo chegaremos a Deus” (AGOSTINHO, Sobre a
ordem, I, IX, 27, 2008, p.110), logo, quem esta fora da ordem ndo chega a Deus, e quem néo
chega a Deus, ndo possuira a verdadeira felicidade. No entanto, esse termo deve ser
entendido, muito mais como desordenamento do que caréncia completa de ordem, porque até
mesmo nas coisas realizadas pelo ignorante se percebe certa ordem, conforme se Ié no trecho

a seguir, bem como posteriormente no Sobre a Musica:

Pois toda a vida dos ignorantes, ainda que ndo seja consistente nem ordenada
por eles mesmos, contudo, pela divina providéncia, esta necessariamente
incluida na ordem das coisas, como que em alguns lugares dispostos por
aquela inefavel e sempiterna lei, e de modo algum lhe é permitido estar onde
ndo deve (AGOSTINHO, Sobre a ordem, I, 1V, 11, 2008, p.124).

Na continuacao da questdo, o Bispo de Hipona reafirma a instrucéo liberal como meio
capaz de inserir por meio do conhecimento e da forma harmoniosa, 0 homem na ordem geral

das coisas, de acordo com o fragmento abaixo:

J& na musica, na geometria, nos movimentos dos astros, nas rigidas regras
dos nimeros a ordem domina de tal modo que, se alguém deseja ver a sua
fonte e o interior do seu santuario, ou 0s encontra neles mesmos ou é guiado
por eles até 14 sem erro algum (AGOSTINHO, Sobre a ordem, II, 1V, 14,
2008, p.125-6).



101

E por isso que Agostinho reiteradas vezes sugere a rendncia dos vicios em vista da
moderacdo, porque s6 assim é que o homem vive de maneira apropriada e conveniente com a
ordem. Para tal, a Providéncia divina ndo somente transcende a faculdade humana, mas
também dirige o préprio homem no ordenamento dos sentidos, visto que se percebem certos
vestigios da razdo nos sentidos, dada a existéncia da dimensdo e modulagdo neles (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a ordem, II, XI, 33, 2008, p.137).

A raz&o age na poesia, por meio da métrica que é o artifice de toda esta harmonia; e na
danca, no movimento cadenciado dos membros. Ademais, isto pertence ao sentido, para o

qual a alma, uma vez unida ao corpo, percebe o prazer. Temos, dessa forma, que:

Portanto, uma coisa é o sentido, outra coisa o que se percebe pelo sentido:
pois o movimento ritmico deleita os sentidos, enquanto a alma se deleita
somente na bela significacdo captada no movimento por meio dos sentidos.
Isto se nota também mais facilmente nos ouvidos, pois 0 que soa
agradavelmente agrada e atrai a audicdo, mas o bom significado que se
apresenta por meio do som, como mensageiro dos ouvidos, refere-se
somente a mente (AGOSTINHO, Sobre a ordem, I, X1, 34, 2008, p.137).

Logo, o prazer sensivel tera como funcgéo ser o condutor, para a feliz contemplacéo da
verdade, pois, uma vez que 0s homens ndo podiam penetrar e contemplar diretamente com
sua alma a verdadeira beleza, usam os sentidos como intermediarios para, associando-se entre
si, percebem a ordem universal.

Assim sendo, se confere a muasica um amplo destaque diante da gradacédo racional das
disciplinas, relacionadas ao prazer contemplativo. No tocante aos sons percebidos pelo
sentido da audicdo, teremos que o seu valor se da justamente, porque eles sdo ornados com
certa medida de tempos e com uma variedade combinacgdo de acentos agudos e graves, 0 que
s6 é possivel por causa da base, que a gramatica instituiu ao dar os nomes de pés*® métricos e
acentos, quando tratou das silabas com cuidadosa apreciacdo. Assim: “Mas 0 que nao estava
disposto em certo limite, contudo fluia com pés razoavelmente ordenados, ela denominou
rhythmos (ritmo), palavra grega que se traduziu ao latim por numerus (nimero, cadéncia) ”
(AGOSTINHO, Sobre a ordem, I, XIV, 40, 2008, p.140). Assim, os sons e as palavras
juntamente com seus assuntos, passaram a ter maior importancia através do trabalho do poeta,
porque seja nos ritmos®’, seja na mesma modulacdo musical, tudo est4d dominado pelos

nameros (as cadéncias) que a tudo completa. Nesse sentido, diz:

00 pé métrico € o conjunto de silabas em relagdo numérica entre si.
%1 O ritmo, chamado também de niimero, é a combinacdo dos pés que permite a unido entre si sem um limite
definido.



102

Investigou, pois, com suma diligéncia a sua natureza e descobriu que havia
nameros divinos e eternos, principalmente que, com a ajuda deles, ela havia
elaborado tudo o que foi dito acima. E ja se lhe tornava dificil tolerar que o
esplendor e a suavidade dessas coisas se turvassem pela matéria corporal das
vozes (AGOSTINHO, Sobre a ordem, I, X1V, 41, 2008, p.140).

Em vista disso, € preciso lembrar que o som, por ser algo sensivel, pode se perder no
passado, mas gque, a0 mesmo tempo, deixa sua impressao na memoria, por isso, € 0 mais
elevado modo de existir do som em relacéo as demais coisas, exatamente, porque ele estando
impresso na memoria, pode ser reproduzido fielmente no presente, 0 que ndo pode acontecer
de forma plena com os objetos puramente sensiveis. Por isso, diz: “Assim esta disciplina, que
participa do sentido e da inteligéncia, recebeu o nome de musica” (AGOSTINHO, Sobre a
ordem, II, XIV, 41, 2008, p.140-1). Dai que, a beleza que deve ser buscada é a beleza da
alma, justamente, porque suas figuras estdo perfeitamente permeadas pelas medidas e pelos
nlimeros eternos®.

Do mesmo modo, isso acontece na masica quando existe a correlagdo harmoniosa de
suas partes, adornada por aquela beleza que afeta a alma convenientemente, isto é, quando a
faz seguir os verdadeiros vestigios da razéo, da ordem universal, que estdo presentes no prazer

sensivel.

Pois as imagens falsas das coisas que contamos, provindas daquele ndmero
ocultissimo pelo qual tudo é contado cadenciadamente, atraem a si 0 n0sso
pensamento e, com frequéncia, fazem cair aquele nimero que ja se tinha
como firme (AGOSTINHO, Sobre a ordem, 1, XIV, 43, 2008, p.141).

Consequentemente, aquele que ndo se deixar seduzir pelas imagens falsas das coisas e
conseguir sintetizar todas as coisas verdadeiras presentes nas artes liberais, terdo de ser
chamado de erudito e ndo temerariamente estard habilitado as harmonias superiores. Nao
somente para crer nelas, mas também para contemplé-las, entendé-las e guarda-las.

De igual natureza € a procura pela unidade, mas de um modo muito mais elevado e
divino, porque ao invés de um passeio pelo mundo sensivel, o que se procura com efeito, é
um giro na intimidade da alma, que leva, consequentemente, ao conhecimento de Deus,
melhor dizendo, ao conhecimento da origem de tudo. Assim, por meio da alma, nos tornamos
dignos da vida feliz, e por meio de Deus, ja nos tornamos verdadeiramente felizes. De acordo

com Agostinho:

Este é 0 método dos estudos da sabedoria, pelo qual alguém se capacita a
entender a ordem das coisas, isto é, a conhecer 0s dois mundos e o proprio
Pai do universo, do qual ndo ha nenhum conhecimento na alma a ndo ser

%2 para aprofundamento dessa questdo, consultar Livro XI das Confissées de Agostinho.



103

saber até que ponto o desconhece (Sobre a ordem, I, XVIII, 47, 2008,

p.143-4).
Nesse percurso, a alma ndo so chega a conclusdo de que ela € razdo, mas que é melhor
e mais poderosa que 0s numeros, e em certa medida, que ela é também nimero. Com isso,
discerne sobre as coisas a serem aprendidas a0 mesmo tempo em que estabelece a conex&o
entre elas e a propria razdo, o que em ultima instancia é a unidade. A esse respeito assevera o

Bispo de Hipona:

Pois a alma se eleva gradativamente a perfeicdo de costumes e de vida ndo
apenas so pela fé, mas também com certa razdo. Aquele que diligentemente
considera a forca e a eficAcia dos nameros (das cadéncias ritmicas) lhe
parecera por demais indigno e muito lamentavel que alguém, por um lado,
com sua ciéncia componha lindos versos e toque melodiosamente a citara,
mas, por outro lado, por deixar que sua vida e sua propria alma sigam um
caminho tortuoso, causa uma terrivel dissonancia sob o dominio da libido e
com o torpissimo estrépito dos vicios (AGOSTINHO, Sobre a ordem, I,
XI1X, 50, 2008, p.145).

A tomada da razdo como algo necessario a elevacdo da alma faz da musica, enquanto
ciéncia liberal fundada na razdo, um elemento substancial, para a posse da vida feliz, ja que
ela estd vinculada as virtudes, as quais a masica cultiva durante o processo de inser¢do da
alma na ordem universal do mundo, o que s6 ocorrera quando o espirito se voltar para si
mesmo, libertando-se da dispersdo na multiplicidade sensivel. Para tanto, as artes liberais séo
para Agostinho ndo s6 norma de vida, mas também o meio para a contemplacdo da verdade,
fonte dltima da felicidade.

Posteriormente, nas Retratacdes, Agostinho lamenta ter dado muito valor as
disciplinas liberais sobre as quais grande é a ignorancia de muitos pensadores, igualmente,
ndo lhe agrada ter mencionado, mesmo que em tom de brincadeira, as Musas, como se fossem
deusas; e de ter chamado vicio o fato de maravilhar-se; e de ter afirmado que filésofos nédo
dotados de verdadeira fé brilharam pela luz da virtude®.

Diante destas nocdes preliminares da musica de Santo Agostinho, é preciso agora
avancar nessa questdo em vista de nossa propositura inicial. Para tanto, passemos agora para a
exposicao e analise do didlogo De musica [Sobre a musica], obra inteiramente dedicada ao
assunto em questdo. Nesse sentido, num primeiro momento analisaremos a musica enquanto

arte liberal para, num segundo, investiga-la na perspectiva propriamente filosofica.

33 «En estos libros me desagrada también «haber empleado muchas veces la palabra fortuna», y que no afiadi
«del cuerpo», «cuando he nombrado los sentidos del cuerpo». Y que «he dado mucha importancia a las
disciplinas liberales», que ignoran muchas personas santas, y algunas que las conocen no son santas. Y que
«he recordado a las Musas, como unas diosas», aunque bromeando ” (Cf. AGUSTIN, Las Retractacion, I, 3,
2, 1995, p.654).



104

6.3 A MUSICA NO DIALOGO SOBRE A MUSICA

Com relagdo ao tema da masica propriamente dita, Agostinho nutriu grande admiracao
pelos nimeros, porque entende que é pelo som que melhor se compreende o seu poder em
toda a espécie de movimentos, inclusive naqueles que levam a Sabedoria divina, porém, o
termo técnico musica designava na Antiguidade o &mbito das trés artes do movimento: a
palavra, o canto e a danca.

Em vista disso, faremos uma breve introducdo aos primeiros cincos livros do De
musica, & fim de preparar melhor nosso leitor, para a analise do livro VI. Com isso,
acreditamos estar viabilizando, na medida do possivel, os conceitos técnicos e filoséficos

necessarios para a nossa propositura.
6.3.1 A musica enquanto arte liberal

Conforme anteriormente informado, nessa secéo, faremos uma exposicao dos aspectos
técnicos da mausica, procurando mostrar na medida do possivel, como a musica €
compreendida inicialmente por Agostinho mediante seus elementos constituintes: pés
métricos, ritmo, metro® e o estudo do verso® musical. Para tanto, procuramos seguir a ordem
natural dos temas no texto, mesmo sabendo da dificuldade, que é sistematizar 0 que em sua
natureza se da de forma espontéanea.

Dito isso, comecamos dizendo que o didlogo De musica inicia pela procura da
definicdo do pé métrico, fundamento material do ritmo na poesia grega e latina, bem como, da
determinacdo da ciéncia pela qual se adquire seu exato conhecimento. Em vista disso,
escreve: “Bem, acho que ndo ¢ algo novo que as Musas sa0 geralmente atribuidas certa
onipoténcia na musica. E esta, se ndo me engana, a que recebe o nome de musica”
(AGOSTINHO, Sobre a musica, I, I, 1, 1986, p.73) %, de outro modo, o estudo do som, ndo
compete a outra ciéncia, sendo a ciéncia musical. Por isso, a define nestes termos: “A musica
é a ciéncia de modular bem” (AGOSTINHO, Sobre a musica, I, II, 2, 1986, p.73) *". No
entanto, o termo modulacdo ndo é usado apenas para se definir a musica, mas também como

parametro, para a compreensao do mundo sensivel e da alma.

% O metro, chamado também medida, & um ritmo de longitude pré-estabelecida.

% 0 verso é conjunto regular e definido de pés.

% “pyes opino no te es algo nuevo que a las Musas se suele atribuir una cierta omnipotencia en el canto. Es
ésta, si no me engafio, la que recibe el nombre de musica” (AGUSTIN, La masica, I, I, 1)

37 “Msica es la ciencia de modular bien” (AGUSTIN, La mdsica, I, 11, 2).



105

A musica € a arte do movimento ordenado. E se pode dizer que tem
movimento ordenado tudo que se move de forma harmoniosa, guardadas as
propor¢Oes de tempos e intervalos (ja, de fato, deleita-se, e por isso pode ser
chamado de modulagdo sem nenhum inconveniente); mas pode acontecer,
por outro lado, que essa harmonia e propor¢do causem deleite, quando isso
ndo é necessario. Por exemplo, se alguém que canta com voz doce e dancga
com graga querendo com isso causar diversdo, quando a situacdo exige
seriedade, ndo emprega bem, por certo, a modulagdo harmoniosa; isto é,
pode-se dizer que tal artista faz mau uso, isto €, usa inconvenientemente, do
movimento, que é bom justamente, porque foi feito de modo harmonioso.
Por isso, uma coisa € modular; outra, modular bem, pois é necessario
considerar que a modulacdo é propria de todo cantor, desde que ele ndo
esteja equivocado quanto as medidas das palavras e sons; mas a boa
modulacdo pertence a essa disciplina liberal, isto é, & mausica
(AGOSTINHO, Sobre a musica, I, 111, 4, 1986, p.78-9) ®,

Com isso, a arte € revestida pela moralidade, concomitantemente, a negagdo da arte
pela arte, com clara raiz platdnica® se une aqui ao conceito técnico de conveniente - decorum
- que Cicero incorporou ao pensamento romano e que Agostinho traz para essa discusséo.
Ademais, a musica € uma ciéncia nobre, fruto da razéo, e ndo deve se resumir a pura imitagdo
e virtuosidade dos histrides,* porque ela é uma ciéncia verdadeiramente liberal, com papel
bem definido, isto €, colabora na formacdo do homem. Por isso, Agostinho insiste para que o
homem se volte para o estudo das artes liberais, conforme se viu no Soliléquio** e no dialogo
Sobre a Ordem*.

Todavia, a experiéncia musical pode se dar na perspectiva da autenticidade, bem
como, da imitacdo, mas de maneira alguma poderemos confundir a perspectiva da razdo com
a perspectiva da imitacdo, pois a imitacdo esta para 0 corpo, assim como razdo esta para a
alma. No entanto, é arriscado afirmar que quem lida com a musica na perspectiva de carater
mimético carece inteiramente da ciéncia, bem como, afirmar que ele a possua plenamente,

porque “Se todos os flautistas, tocadores de lira e qualquer outro desses artistas possuirem a

% «La musica es el arte del movimiento ordenado, Y se puede decir que tiene movimiento ordenado todo aquello
que se mueve armoniosamente, guardadas las proporciones de tiempos e intervalos (ya, en efecto, deleita, y
por esta razon se puede denominar ya modulacion sin inconveniente alguno); pero puede ocurrir, por otra
parte, que esa armonia y proporcion cause deleite cuando no es necesario. Por ejemplo, si alguien que canta
con voz dulcisima y danza con gracia quiere con ello causar diversion, cuando la situacién reclama seriedad,
no emplea bien, por cierto, la modulacién armoniosa; es decir, puede afirmarse que tal artista emplea mal, o
sea, inconvenientemente, ese movimiento, que es ya bueno por el hecho de que es armonioso. De ahi que una
cosa es modular; otra, modular bien. Pues es preciso considerar que la modulacién es propia de todo cantor,
con tal que no se equivoque en las medidas de las palabras y de los sonidos; pero la buena modulacion
pertenece a esta disciplina liberal, es decir, a la musica” (AGUSTIN, La musica, |, 111, 4, 1986, p.78-9).

% Cf. PLATAO, Republica, 111, 400a, 2014, p.129-30 onde Platdo recomenda que o homem deve dar
assentimento, apenas, aos ritmos que favorece a vida ordenada e corajosa. Bem como nas Leis, VII, 801d,
1980, p.219 que diz que o poeta ndo deve desviar-se do que a cidade considera justo, belo e bom.

“0 Ator teatral das comédias e tragédias da Grécia antiga, que age de forma excessiva e presungosa.

1 Cf. AGOSTINHO, Soliléquios, I, 13, 23, 2007, p.45-6.

%2 Cf. AGOSTINHO, Sobre a ordem, 11, V, 15, 2008, p.126.


https://www.sinonimos.com.br/presuncosa/

106

masica, acho que ndo haveria nada mais vil ou mais desprezivel do que essa disciplina”
(AGOSTINHO, Sobre a musica, |, IV, 7, 1986, p.85)*. Pois, certas habilidades se ddo muito

mais por causa do exercicio constante do que pela assimilacédo da ciéncia musical.

E justo aplicar esse pensamento a questdo das flautas ou das citaras, néo
vamos pensar que 0 que nessas artes é realizado pelos dedos e suas
articulacGes, devido ao fato de ndo ser coisa facil para nos, é antes o
resultado da ciéncia do exercicio e cuidadosa imitacdo e reflexdo
(AGOSTINHO, Sobre a mésica, I, 1V, 9, 1986, p.89)*.

Por outro lado, como € possivel que uma multidao, carente de ciéncia, desaprove com
gritos 0 musico, que toca uma mausica de forma imperfeita e, por seu turno, aplauda aquele
que toca de forma primorosa? Para tanto, Agostinho apela para a natureza ao afirmar que ela
deu a todos o sentido da audicdo pelo qual essa diferenca é percebida. Isto é, as nocGes
racionais das artes sdo inatas a alma, ou melhor, sempre podem ser encontradas dentro de si
mesma, inclusive pelos que nunca receberam instrucdo especifica, ou que pensam té-la
esquecido. Todavia, ndo se pode confundir a verdadeira musica, aquela disciplina de tdo alto
grau, com qualquer musica (Cf. AGOSTINHO, Sobre a msica, I, VI, 12, 1986, p.95)*. Algo
nesse sentido, vemos em Platdo (Cf. Republica, X, 598c, 2014, p.455), quando disse que a
arte de imitar esta bem longe da verdade.

Com relagdo ao estudo de ritmo, Agostinho o faz sob a perspectiva do metro e o verso,
donde ritmo ¢ melodia sdo as partes essenciais da musica: “Por conseguinte, dos movimentos
que, como foi falado, tém entre si uma medida numérica proporcional, devem ser antepostos
aos que ndo tém” (AGOSTINHO, Sobre a musica, I, IX, 15, 1986, p.99)*. A terminologia
dos movimentos racional e irracional € comum em toda especulacdo neoplatdnica, donde, os
primeiros foram expressos por nimeros, enquanto os irracionais sdo equivalentes as nossas
fragdes: “Vamos chamar, portanto, se concordamos, racional para 0s movimentos que Sao
mensuraveis uns aos outros; irracional, por outro lado, aqueles que carecem dessa medida”
(AGOSTINHO, Sobre a msica, I, 1X, 15, 1986, p.99)*". Por isso, toda medida e proporcéo se

*3 «sj todos los flautistas, tafiedores de lira y otros cualesquiera de estos artistas poseen la msica, pienso que
nada hay mas vil ni mas despreciable que esa disciplina” (AGUSTIN, La masica, I, 1V, 7, 1986, p.85).

*<Justo es aplicar este pensamiento al tema de las flautas o las citaras, no vayamos a pensar que lo que en estas
artes llevan a cabo los dedos y sus articulaciones, por el hecho de que no sea cosa facil a nosotros, es mas bien
resultado de la ciencia que del ejercicio y de la cuidadosa imitacién y reflexion” (AGUSTIN, La masica, I, 1V,
9, 1986, p.89).

*«por esta razon explica ya, si te place, esa disciplina de tan alto rango que ya no me puede parecer un arte
vulgar” (AGUSTIN, La musica, I, VI, 12, 1986, p.95).

*«por consiguiente, dos movimientos que, como se ha dicho, tienen entre si una medida numérica
proporcionada, deben ser antepuestos a los que no la tienen” (AGUSTIN, La musica, |, 1X, 15, 1986, p.99).
| lamemos, por tanto, si estamos de acuerdo, racionales a los movimientos que son entre si mensurables;

irracionales, por otro lado, los que carecen de esa medida” (AGUSTIN, La musica, I, X, 15, 1986, p.99).



107

antepbem com razdo ao excesso e ao ilimitado, visto que os que ndo guardam medida e
proporcdo ndo se unem entre si por nenhuma razéo.

Em vista disso, haverd maior harmonia nos movimentos racionais, que sao iguais entre
si, que entre aqueles que ndo guardam a medida nem a proporcao. Mas, ndo se pode concluir
que, com relacdo a esses movimentos racionais, seja possivel ir de um numero a outro até o
infinito, porque a prdpria natureza os submete a certa medida. “Porque esta é a forca inerente
ao numero: que todo numero pronunciado é finito e ndo pronunciado, infinito. E o que
acontece com o0s iguais, pode-se observar que também acontece com os desiguais [...]
(AGOSTINHO, Sobre a musica, I, XI, 18, 1986, p.103)*. Nesse sentido, parece haver certa
influéncia de Plotino (Cf. Enéada, I. 6, 3, 2014, p.189), quando assegurou que as harmonias
sensiveis sao medidas através dos nimeros. E por isso que, ainda que o niumero se estenda ao
infinito, Agostinho recomenda que se estabelecam cifras para sua numeracgdo, das quais sao

reduzidas a unidade, que funciona como um limite dos nimeros. Assim, assevera:

De fato, quando contamos vamos de 1 a 10, e daqui retornamos a 1. VVocé
estd seguramente vendo ao que me refiro, cujo primeiro limite é fixado pelo
nimero 10: porque 10 contém dez vezes a 1, 100 contém dez vezes a 10 e
1.000 dez vezes a 100. E assim é possivel avangar a vontade; o célculo vai
nesta série de figuras, cuja fundacdo € definida no numero 10
(AGOSTINHO, Sobre a musica, |, XI, 19, 1986, p.105-6)*.

Com isso, o Bispo de Hipona mostra que o movimento regulado estabelece um
comeco, meio e fim, inclusive para a progressdo do movimento musical, conforme se Ié:
“Portanto, para uma coisa ser um todo, ela deve constar de principio, meio e fim”
(AGOSTINHO, Sobre a masica, I, XIl, 20, 1986, p.106)*°. Assim, qualquer unio e ligacdo
de coisas forma a unidade maxima, quando 0 meio estd em harmonia com 0s extremos e 0s
extremos com 0 meio.

Por isso, 0 prazer sensivel ndo ocorre em qualquer harmonia, pois 0s sentidos sdo mais
abertos a determinadas combinages harmdnicas, melddicas e ritmicas. E por isso que a

atracao pelos ritmos harmoniosos, pode se dar, até naqueles que ndo sabem dizer se 0 mesmo

*®<porque ésta es la fuerza inherente al nimero: que todo nimero pronunciado es finito, y no pronunciado,
infinito. Y lo que ocurre con los iguales puedes observar que ocurre asimismo con los desiguales [...]”
(AGUSTIN, La masica, I, XI, 18, 1986, p.103).

*%«Estas viendo seguramente qué cifras quiero decir, cuyo primer limite esté fijado por el nimero 10: porque asi
como 10 contiene diez veces a 1, 100 contiene diez veces a 10 y 1.000 diez veces a 100. Y asi cabe avanzar a
voluntad de uno; el calculo ira en esta serie de cifras, cuyo fundamento esta fijado en el nimero 10”
(AGUSTIN, La masica, 1, XI, 19, 1986, p.105-6).

%0«por consiguiente, para que una cosa sea un todo, debe constar de principio, medio y fin” (AGUSTIN, La
musica, I, XII, 20, 1986, p.106).



108

estd composto a partir de um compasso®® binario®?, por exemplo. Nesse sentido, temos: “E
aqueles que ndo os conhecem ou séo capazes de indica-los, ndo negam, no entanto, desfrutar
de algum prazer neles” (AGOSTINHO, Sobre a musica, I, X111, 27, 1986, p.117)°%. Mais uma
vez, identificamos aqui certa correlacdo com Plotino (Cf. Enéada, I. 6, 2, 2014, p.183),
quando disse que a alma, por ser de uma natureza imortal e proxima da esséncia real que lhe é
superior, se regozija na contemplacdo do que lhe é inato ou de vestigio desse inato.
Desvanecida por vé-lo, ela o traz para si mesma e se lembra de si mesma e do que lhe diz
respeito, o que lhe da um enorme prazer.

Portanto, é precisamente por causa dos vestigios musicais, que estdo impressos na
mente e nos objetos sensiveis, que é possivel, de antemao, tracar o caminho que vai da beleza
sensivel para a beleza inteligivel. Por isso, os ritmologos e metrélogos da Antiguidade
insistiam que a alta qualidade do ritmo consiste em ser de facil reconhecimento de tal
maneira, que estabeleceram uma das principais regras da masica: o ritmo deve ter um limite
claro, determinado e concreto, de tal maneira, que a duragcdo do movimento ndo seja muito
longa.

Nessa continuidade, vejamos a questdo dos pés métricos, a importancia dos numeros
para sua compreensdo, bem como, para a elaboracdo do verso. Todas essas relagdes se fazem
visiveis, principalmente, porque a preocupacdo com a unidade, chave da arte europeia, sempre
esteve intensamente presente na obra de Santo Agostinho.

Assim, em sua ocupacdo diaria, 0 musico deve decidir pela razdo, dado sua obrigacdo
de observar a duracdo da silaba no verso e distribui-la convenientemente, uma vez que a
medida das palavras deve chegar aos ouvidos, conforme o ritmo requer naturalmente. Por
isso, ele deve seguir as leis musicais, para que independentemente de qualquer coisa, 0s sons
dos versos percebidos pelos ouvidos, provoquem o prazer que lIhe é devido, independente de
quem ouca. Nesse sentido, diz que: “De nenhum modo, pois, cabe duvida de que o que dizes
que te deleita nesse som é a medida dos ritmos, e, uma vez perturbada, seus ouvidos nao

encontram mais aquele mesmo deleite” (AGOSTINHO, Sobre a mdasica, I, 1l, 2, 1986,

*!Na notacdo musical, um compasso é uma forma de dividir quantitativamente em grupos os sons de uma
composicdo musical, com base em pulsos e repousos.
52Célula ritmica formada por dois tempos. O pulso é forte - fraco, ou seja, o primeiro tempo do compasso é forte
e 0 segundo é fraco.
53¢ . . . . . . »
Y los que no los conocen ni son capaces de indicarlos, no niegan, sin embargo, gozar cierto placer en ellos

(AGUSTIN, La musica, I, XIII, 27, 1986, p.117).



109

p.122)>*. Em outras palavras, ndo propriamente os sons que causam o deleite da alma, mas a
ordem na qual estdo submetidos.
No tocante aos pés métricos e sua relacdo com a percepcdo sensivel diremos

primeiramente que:

[...] os antigos chamavam pé a unido de sons. Mas devemos considerar
cuidadosamente até que ponto a regra permite que se estenda um pé. Por
isso, diga-me agora também em virtude de qual célculo eles juntam sons
breves e largos (AGOSTINHO, Sobre a musica, II, 1V, 4, 1986, p.126).

Com relacdo a esse procedimento, Agostinho que o pé métrico ndo deve exceder
quatro silabas nem ocupar menos de duas, posto que “[...] € necessario que cada pe, por causa
da relagdo entre os nimeros, tenha duas partes que em proporc¢do se relacionam mutuamente,
[..]” (AGOSTINHO, Sobre a mdsica, I, V, 6, 1986, p.129)*® sem o qual, a composicdo
musical perde sentido e funcdo, justamente, por estar fora da proporcdo. Além disso, o que
mais nos interessa aqui € mostrar que a musica, enquanto ciéncia liberal, adquire o poder de
apontar diretrizes, para a acdo humana na medida em que educa a sensibilidade e,
consequentemente, o horizonte da realizacdo humana.

Por essa razao, ndao se pode, a partir da autonomia da vontade, combinar os pés de
qualquer maneira, isto €, desordenados e indefinidamente, porque a ciéncia musical “[...] ndo
fixa nos versos uma regra e uma medida que lhe agrade, mas de acordo com a proporgéo”
(AGOSTINHO, Sobre a mésica, 11, V11, 14, 1986, p.139)>". Assim, para a devida combinacéo
dos pés métricos é preciso considerar a igualdade e a similaridade: a igualdade deve ser
seguida, acima de tudo, na combinacdo de pés, e ndo devemos nos afastar dela, exceto com
uma causa justa, porque “[...] a igualdade ¢é absoluta quando em uma série vocé segue pés do
mesmo género e nome” (AGOSTINHO, Sobre a musica, I, IX, 16, 1986, p.l44)58. Essa
combinac¢do ndo ocorre sem que a ordem seja guardada, porque até a mistura de pés diferentes
requer certa igualdade e similaridade, pois nada mais agradavel ao ouvido, que ser lisonjeados
com variedades de sons, que guardam a igualdade. Eis o principio estético da igualdade

>*De ningtin modo, pues, cabe duda de que lo que dices te deleita en el sonido es la medida de los ritmos, v,
perturbada ésta, no puede ofrecerse aquel deleite a tus oidos” (AGUSTIN, La musica, I, 11, 20, 1986, p.122).
 “[...] los antiguos llamaron pie a una tal unién de sonidos. Pero hay que considerar con atencién hasta
dénde permite la norma que se extienda un pie. Por ello dime ahora también en virtud de qué calculo se unen

breve y larga” (AGUSTIN, La masica, 11, IV, 4, 1986, p.126).

%« ...] es necesario que todo pie, a causa de la relacién existente entre los nimeros, tenga dos partes que en una
proporcion se relacionen mutuamente, [...]” (AGUSTIN, La musica, II, V, 6, 1986, p.129).

ST«r ] no fija por cierto a los versos una regla y medida como venga en gana, sino conforme a una proporcion’
(AGUSTIN, La musica, Il, VII, 14, 1986, p.139).

S8«r ] la igualdad es absoluta cuando en una serie se siguen pies de un mismo género y nombre. ;No te
parece? D.: —De ningun modo puede parecerme de otra manera” (AGUSTIN, La musica, I, IX, 16, 1986,
p.144).

>



110

dentro da variedade constantemente defendido nos seis livros do De musica. Com ele, Santo
Agostinho segue os critérios matematicos da estética pitagorica e neoplatonica, para tratar da

homogeneidade do ritmo, base da tradicdo antiga. Para ele:

Por que, entdo, vamos hesitar em concordar com os antigos, ndo por causa
de sua autoridade, mas finalmente convencidos pela propria razdo, quando
afirmam que podem combinar racionalmente os pés com o mesmo valor de
tempo, se eles tém uma percussdo regular, mesmo que seja diferente?
(AGOSTINHO, Sobre a musica, 11, XI, 21, 1986, p.151)59.

Com isso, Santo Agostinho procura, com insisténcia particular, explicar as diversas
combinagbes dos pés métricos, a partir do principio da igualdade dentro da variedade, a fim
de mostrar a homogeneidade ritmica na formacdo do verso musical. Por extensdo, na analise
dos pés métricos se conclui que uma série de pés pode ser dadas, desde que fiqguem claro seus
limites e que acabem por voltar ao principio, isto é, que tenham um comeco, um meio e fim,

para que possam proporcionar o devido prazer aos ouvidos.

Entdo, como também deve ser distinguido na linguagem o que a realidade
distingue, vocé sabe que o primeiro género de unido, que 0s gregos chamam
de ritmo e o segundo de metro. Por outro lado, em latim, o ritmo poderia ser
chamado numerus (nimero) e o outro mensio ou mensura (medida). Mas
como essas palavras tém um significado muito amplo entre n6s e devemos
evitar falar de maneira equivocada, preferimos usar termos gregos
(AGOSTINHO, Sobre a masica, 111, 1, 2, 1986, p.161)%.

Na definicdo do ritmo e metro, Agostinho insiste mais do que qualquer outro
gramatico, na igualdade aproximada dos metros, com um final bem determinado, o que é

expresso no trecho a seguir:

Com efeito, quando é desenvolvida uma série em pés fixos e a falha é
notada, se diferentes pés sao combinados, essa série é corretamente chamada
de ritmo, isto é, numerus. Mas como essa mesma por¢do de pés ndo tem
limite e ndo fixou qual pé deve indicar um fim, a causa da falta da medicao
da série continua e ndo se pode chamar metro. O metro, portanto,
compreende duas coisas: efetivamente, por um lado, ele ocorre sobre pés
fixos e possui um limite fixo. Assim, ndo sé o metro requer ponto final, mas
também ritmo para a combinacdo regular de pés. Por esse motivo, todo

% Por qué, pues, vamos a dudar en estar de acuerdo con los antiguos, no ya por su autoridad, sino

convencidos al fin por la razén en si misma, cuando ellos aseveran que se pueden mezclar racionalmente los
pies con el mismo valor de tiempo, si tienen una percusion regular, aunque sea diferente?” (AGUSTIN, La
musica, 1, XI, 21, 1986, p.151).

%0« yego ya que debe distinguirse también en el lenguaje lo que la realidad distingue, sabete que el primer
género de union es lo que los griegos Illaman ritmo, y al segundo metro. Por su parte, en latin podrian
denominarse numerus (ndmero) lo uno, lo otro mensio 0 mensura (medida). Pero como estas palabras tienen
entre nosotros un sentido muy amplio y hemos de evitar hablar de manera equivoca, preferimos emplear
términos griegos” (AGUSTIN, La musica, I, I, 2, 1986, p.161).



111

metro é ritmo, mas nem todo ritmo é também um metro (AGOSTINHO,
Sobre a mdsica, IlI, 1, 2, 1986, p.161-2) **.

Com isso, Agostinho chama a atencéo para a extensdo propria do ritmo, dado que este
nome tem um amplo sentido na musica: este diz respeito tanto ao tempo longo e ao tempo
breve. Nesse sentido, é preciso considerar, que 0s antigos ndo chamavam o verso apenas de
metro, pois ja ndo se trata de nomes, apenas, por isso ndo deram 0 nome de verso a primeira
classe de metro, sendo definiu e chamou verso o metro, que foi composto por dois elementos,

unidos em certa medida e proporcdo. A esse respeito, temos:

Pois a razéo nos ensina, que ha diferenca entre essas duas classes de metros,
quaisquer que seja 0 nome pelo qual lhes chamem. Entdo, se vocé fosse
perguntado, terias respondido bem, confiando na verdade em si, no que diz
respeito & questdo fundamental, mas vocé ndo teria sido capaz de responder &
questdo da designacdo, a menos que Vocé seguisse a autoridade
(AGOSTINHO, Sobre a musica, IlI, 11, 4, 1986, p.166)%.

Dado essa dificuldade, ele acrescente:

Eu gostaria, portanto, que vocé registrasse em sua memoria estes trés termos,
dos quais necessariamente teremos que nos servir pela razdo de nossa
discussdo: ritmo, metro, verso. Os trés se distinguem, de modo que todo
metro é também um ritmo, ndo que todo ritmo seja por sua vez um metro. Da
mesma forma, todo verso é também um metro, ndo que todo metro seja
também um verso. Portanto, todo verso é um ritmo e um metro
(AGOSTINHO, Sobre a musica, IlI, 11, 4, 1986, p.166)%.

Logo, o metro é o resultado da reunido de pés, donde o entrelagamento dos pés nao
tem limite fixo no ritmo, mas sim no metro. Por isso, o entrelacamento de pés é entendido
tanto em relacdo ao ritmo quanto ao metro, mas no ritmo permanece ilimitado, enquanto que
no metro é limitado. Por causa disso, um Unico pé ndo € um metro, porque 0 metro é

composto de muitos pés e em geral ndo pode falar de metro, quando ha menos de dois pés

Sl«Efectivamente, cuando se desarrolla una serie en pies fijos y se nota el fallo, si se combinan pies diferentes,
esa serie se llama correctamente ritmo, es decir, numerus. Pero como ese mismo rodar de pies no tiene limite
y no se ha fijado en qué pie debe resaltar un fin, a causa de que falta la medida de la serie continua, no se
permitié que se le llamara metro. El metro, pues, comprende dos cosas: efectivamente, por un lado, corre
sobre pies fijos y se detiene en un limite fijo. Asi, no sélo es metro por su final claro, sino también ritmo por la
combinacion regular de pies. Por tal razén, todo metro es ritmo, pero no todo ritmo es también un metro”
(AGUSTIN, La musica, 111, 1, 2, 1986, p.161-2).

%2«pyes la razén nos ensefia que hay diferencia entre estas dos clases de metros, cualquiera sea el nombre con
que se les llame. Asi, pues, si se te hubiese preguntado, habrias respondido bien, confiado en la verdad en si,
en lo que toca a la cuestion fundamental, pero no habrias podido responder a la cuestién de la designacion, a
no ser que siguieses a la autoridad” (AGUSTIN, La musica, I11, 11, 4, 1986, p.166).

%3Querria yo, por consiguiente, que grabaras en tu memoria estos tres términos, de los que por necesidad
tendremos de servirnos con motivo de nuestra discusion: ritmo, metro, verso. Los tres se distinguen, de
manera que todo metro es también un ritmo, no que todo ritmo sea a su vez un metro. De igual modo, que todo
verso es también un metro, no que todo metro sea también un verso. Por tanto, todo verso es un ritmo y un
metro” (AGUSTIN, La musica, Ill, Il, 4, 1986, p.166).



112

(Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, 11, VII, 15, 1986, p.182-3)%. Dentre os pés que formam
0 metro, um marca o seu final, pois ndo ecoaria com tanta regularidade, nem seria marcada

com uma cadéncia tdo agradavel, se ndo houvesse nela a harmonizacdo dos nimeros,

[...] porque ndo h& nada mais certo do que os numeros, nada melhor
ordenado do que essa recontagem e disposicdo dos pés, porque da propria
natureza intrinseca dos numeros, que de modo algum erra, surge como
expressdo do gue neles temos distinguido, que tem poder para encantar 0s
ouvidos e ocupar o primeiro lugar no ritmo (AGOSTINHO, Sobre a musica,
111, VII, 16, 1986, p.184-5)%.

Na sequéncia, Agostinho apresenta a questdo do siléncio musical enquanto parte
constituinte da musica e que tem um valor proprio dentro do contexto de sua abordagem,

conforme se vé, daqui em diante. E assim, ele assevera:

[...] nos metros existem espagos fixos de siléncio. Consequentemente,
guando perceber que algo esta faltando no pé normal, te sera necessario
considerar se essa auséncia é compensada pelo siléncio medido e contado
(AGOSTINHO, Sobre a masica, 11, VIII, 18, 1986, p.186) *°.

Agindo assim, Agostinho confere admiravel importancia a teoria do siléncio musical,
precisamente, para inseri-lo rigorosamente no conceito de ritmo, e a partir dai tratar o semipé
como o elemento final do verso, algo novo em relacdo aos outros metrélogos, ndo apenas
porque assegura que o metro comeca a partir de dois pés, mais precisamente, porque admite a
possibilidade de ele ser completado com o siléncio musical: “Portanto, deve ser adicionado o
siléncio de um tempo, até que comece novamente, de modo que a duracdo do pé possa ser
completada” (AGOSTINHO, Sobre a musica, 111, IX, 20, 1986, p.190)®’. Independentemente
de o leitor dominar ou ndo a notacdo musical aqui apontada pelo Bispo de Hipona, basta

apenas perceber que ele confere um tratamento cientifico a masica, uma vez que ela é uma

84“M.: —Dime, pues, si el metro resulta de los pies o los pies del metro. D.: —No lo entiendo. M.: —;Forman
un metro las combinaciones de pies, 0 son los pies los que se forman combinando metros? D.: —Ahora sé lo
que dices, y pienso que el metro resulta de la reunién de pies. M.: —¢ Por qué piensas cabalmente eso? D.: —
Porque entre el ritmo y el metro dijiste ti que habia esta diferencia: el entretejimiento de pies no tiene limite
fijo en el ritmo, si en el metro. Asi, ese entretejimiento de pies se entiende tanto respecto al ritmo como al
metro, pero en uno se mantiene ilimitado y limitado en el otro. El pie y semipié con relacion al metro. M.: —
Por tanto, un solo pie no es un metro. D.: —No, generalmente. M.: —¢Y un pie y medio? D.: —Tampoco. M.:
—¢Por qué? ¢Porque el metro se compone de muchos pies y en general no se puede hablar de pies cuando
hay menos de dos? D.: —Asi es” (AGUSTIN, La masica, IlI, VII, 15, 1986, p.182-3).

85«[...] pues nada hay mas seguro que los nimeros, nada mejor ordenado que este recuento y disposicion de los
pies. Porque desde la misma naturaleza intrinseca de los nimeros, que en modo alguno yerra, brota como
expresion lo que en ellos hemos distinguido que tiene poder para encantar los oidos y para ocupar el primer
rango en el ritmo” (AGUSTIN, La musica, 111, VII, 16, 1986, p.184-5).

86<1...] en los metros hay espacios fijos de silencio. En consecuencia, cuando hallares que falta algo al pie
regular, te serd necesario considerar si esa ausencia queda compensada con el silencio medido y contado”
(AGUSTIN, La musica, 11, VI, 18, 1986, p.186).

®“por tanto, debe afiadirse el silencio de un tiempo, hasta que se vuelva a comenzar, para que pueda
completarse la duracion del pie” (AGUSTIN, La musica, 11, IX, 20, 1986, p.190).



113

arte liberal, o que justifica o uso constante dos termos técnicos, a fim de evitar a recorréncia a
autoridade, para oferecer uma melhor argumentacéo, para o proposito do livro.

No quarto Livro do De musica, Agostinho completa a analise do metro iniciada no
livro anterior, investigando e fornecendo os exemplos de metros formados por pés do mesmo
género, sem siléncio, ou com a pausa de siléncio no final, e sem a decomposicdo de uma
silaba longa em duas breves. Depois, expostas as regras para realizar os tipos mais complexos,
insere os tempos de siléncio em diversas posicdes e a combinacdo de pés de varios géneros.
Com todas essas variaveis, a quantidade de metros possiveis se torna espantosamente vasta. E
por essa razao, vamos expor aqui, apenas 0 que minimamente serd relevante para nossa
discussao.

O estudo do metro objetiva a perfeicdo da musica e, em vista disso, € necessario,
muitas vezes, inserir o siléncio no pé para compensar uma possivel auséncia de som, tudo
isso, para que a falta de uma boa modulacdo ndo comprometa a beleza do metro musical. Por

esse angulo temos:

Porque, na unido continua dos metros, muito claramente eles se convencem
pelo critério do ouvido, que ndo devem pbr como uma Ultima silaba sendo a
que é obrigacdo por por direito e razdo do mesmo metro. E essa unido
continua ocorre gquando nédo falta nada no pé, pelo qual somos obrigados a
fazer um siléncio (AGOSTINHO, Sobre a musica, IV, 11, 3, 1986, p.198)%.

Por isso, Agostinho insiste na medida regular e perfeita, que o ouvido bem-educado
percebe, bem como, na lei do siléncio musical, aplicada a silaba breve, permite descobrir que
a longa, no fim do metro, exige voltar novamente ao principio do metro ou 0 verso sem
intercalac@es de siléncios.

Todavia, o uso do siléncio musical ndo poderia ocorrer de qualquer forma, por isso,
aconselha que: “[...] o siléncio ndo deve ocupar menos de meio pé, porque o calculo feito
anteriormente nos convenceu de que o siléncio ndo deveria ter menos, sendo mais de meio pé”
(AGOSTINHO, Sobre a misica, 1V, V11, 9, 1986, p.209)*°. Ao que completa depois:

Acrescentemos, entdo, essa regra a nossa ciéncia: o siléncio ndo deve ser
feito apenas no final do metro, mas também no fim do mesmo, quando €
necessario. E é necessario quando o que falta para completar os tempos dos
pés é inconvenientemente omitido no final por causa da ultima silaba curta,
como no exemplo citado, ou quando dois pés incompletos s&o colocados, um

68 “Porque, en la union continua de los metros, clarisimamente se sienten convencidos, por el criterio del oido,
de que no deben poner como Ultima silaba sino la que es obligacién poner por derecho y razén del mismo
metro. Y esta union continua tiene lugar cuando al pie nada falta, por lo que estemos obligados a hacer un
silencio”. (AGUSTIN, La musica, 1V, 11, 3, 1986, p.198).

8%«s ] el silencio no debe ocupar menos de un medio pie. Porque el cdlculo hecho anteriormente nos habia
convencido de que el silencio no debe tener menos, sino mas de un medio pie” (AGUSTIN, La mdsica, 1V,

VIIL, 9, 1986, p.209).



114

no inicio, outro no final [...] (AGOSTINHO, Sobre a musica, IV, XIV, 18-
19, 1986, p.225-6)".

Por conseguinte, o estudo do siléncio, aplicado aos diversos metros em seus principios
e terminacbes, compreende uma longa exposicdo na qual € mostrada a possibilidade de
verificar dois modos diferentes de elevacdo de um mesmo metro, que vai culminar nas ideias
de siléncio musical obrigatorio e facultativo.

Finalmente, Agostinho encerra o Livro quarto ensinando 0 modo de combinacéo dos
pés no metro, cuja analise racional é imprescindivel, justamente, porque em alguns casos ela
aprova e em outro desaprova certas combinacGes. Ademais, € preciso ter em mente que oS
diferentes metros podem ser organizados em periodos, para tanto, se deve observar que nem
todos eles podem contar com siléncios.

E evidente que, num trabalho didatico como o De musica alguns conceitos ocorrem
com insisténcia, acrescentando nuances, que foram reservadas como elemento estrutural e
unitario, o que ndo € diferente, quando se trata do estudo do verso do Livro cinco que
examinaremos a seguir.

Nesse sentido, o estudo do verso no Livro cinco comeca repetindo, mais uma vez, a
ideia de que ndo basta unicamente o peso e a certeza da autoridade, porque na mausica, na
qualidade de arte liberal, o que conta é, precisamente, 0 peso e a certeza da razdo. E numa

clara referéncia a compreenséo, que poetas antigos tinham sobre o verso, diz:

Consequentemente, eles observaram que h& uma diferenca entre o ritmo e o
metro, de modo que cada metro € um ritmo, mas nem todo ritmo é também
um metro, porque, na verdade, toda combinagdo regular de pés constitui um
namero; ja que 0 metro tem essa combinagdo, ndo pode deixar de ser um
namero, quer dizer, ndo pode ser um ritmo. Mas como ndo é 0 mesmo
desenvolver em pés regulares, mas sim um fim determinado, e também
avancar com 0s pés regulares, mas estar sujeito a um limite fixo, esses dois
tipos de ritmo também devem ser distinguidos com nomes, de tal forma que
apenas o primeiro foi denominado com nome préprio, o ritmo, enquanto o
segundo podia se chamar tanto ritmo como metro (AGOSTINHO, Sobre a
musica, V, |, 1, 1986, p.246)".

"%«Afiadamos, pues, también esta regla a nuestra ciencia: el silencio no debemos hacerlo sélo al final del metro,
sino también al fin del mismo, cuando es necesario. Y es necesario cuando lo que falta para completar los
tiempos de los pies se omite inconvenientemente al final a causa de la ultima silaba breve, como en el ejemplo
citado, o bien cuando se ponen dos pies incompletos, uno al principio, otro al final [...]” (AGUSTIN, La
musica, IV, X1V, 18-19, 1986, p.225-6).

"“Consecuentemente observaron que hay diferencia entre el ritmo y el metro, de suerte que todo metro es un
ritmo, mas no todo ritmo es también un metro. En efecto, toda combinacion regular de pies constituye un
nimero; como el metro tiene esta combinacion, no puede dejar de ser un ndmero, es decir, no ser ritmo. Pero
como no es lo mismo desarrollarse en pies regulares, mas sin un final determinado, e igualmente avanzar con
pies regulares, pero verse sometido a un limite fijo, estas dos clases de ritmo debian ser distinguidas también
con nombres, de tal manera que solamente la primera se denominase con nombre propio, el ritmo, mientras la
segunda pudiese llamarse tanto ritmo como metro” (AGUSTIN, La musica, V, I, 1, 1986, p.246).



115

Independente da precisdo dessa definicdo, o mais relevante para nossa temaética é
indicar, que na constituicdo dos pés métricos, 0 que encanta o ouvido é precisamente a
simetria harmoniosa na qual eles foram compostos. Por isso, 0 metro que se encontra nessas
condicdes deve ser preferido com toda a justica, frente aos que ndo contém essas mesmas
caracteristicas, porque a razdo aponta que € essencial no ordenamento das partes, ja que a
primeira ndo pode ser colocada no lugar da segunda e vice-versa. Pois, “[...] 0 metro, que é
composto de dois membros, dos quais nenhum pode ser estabelecido no lugar de outro, sendo
seguro a lei do ritmo, serd chamado verso, porque ndo pode ser revertido” (AGOSTINHO,
Sobre a musica, V, Ill, 4, 1986, p.251)">. Com isso, Agostinho abandona a explicacdo
geralmente aceita da palavra verso, cuja etimologia foi baseada na necessidade de retornar de
um limite fixo de pés, marcado pela razdo, para 0 mesmo ponto de partida com proporcdes
iguais de ritmo e pe.

Na continuacao da investigacao sobre o final do verso, Agostinho termina por afirmar
que a brevidade do tempo é, certamente, o que deve indicar o fim do verso. No entanto, ndo se
colocou a diferenca do tempo em todos os lugares, com base apenas na brevidade ou no

comprimento, isto &, apenas naquilo que a percepcéo fornece. Pois,

A propria razdo serviu como um guia seguro, porque, como nao ha nada
melhor que a igualdade e vocé tem que procura-la na divisdo, se ndo puderes
conseguir, somos forcados a buscar sua aproximacdo, para ndo ficar
excess%/amente longe dela (AGOSTINHO, Sobre a musica, V, 1V, 7, 1986,
p.255)".

Entdo, depois de todas essas observacGes sobre os versos, Agostinho anuncia a
passagem a outra forma de tratar a parte da masica concernente aos numeros, quer dizer, para
aquela parte da musica, que se encontra para a além da medida e da proporcéo, isto é, além
dos tragos sensiveis “[...] e com toda delicadeza possivel, chegamos aquelas moradas intimas,
onde ela esta livre de toda forma corpdrea” (AGOSTINHO, Sobre a musica, V, XIII, 28,
1986, p.283)™.

Dito isso, é preciso agora passar para a exposi¢do e andlise do capitulo VI do De
musica, que na ocasido vamos encontrar a abordagem propriamente filoséfica da musica,

segundo Santo Agostinho. Para tal, ndo se afastara dos termos técnicos usados até entéo,

72« ...] el metro, que se compone de dos miembros, de los que ninguno de los dos puede establecerse en el lugar
de otro, quedando a salvo la ley del ritmo, se llamara verso porque no puede invertirse” (AGUSTIN, La
musica, V, I, 4, 1986, p.251).

| a razén misma te ha servido de gufa segura. Porque, como nada hay mejor que la igualdad y hay que
buscarla en la division, si no se pudiere conseguir estamos obligados a buscar su aproximacion para no
alejarnos excesivamente de ella” (AGUSTIN, La musica, V, 1V, 7, 1986, p.255).

7«[...] con toda nuestra finura posible, lleguemos a esas intimas moradas donde ella esta libre de toda forma
corporea” (AGUSTIN, La musica, V, XIlII, 28, 1986, p.283).



116

precisamente, porque eles servirdo de base para a exposic¢éo do sentido da musica, que supera
0s aspectos puramente técnicos percebidos pelos sentidos, bem como, os aspectos racionais
apreendidos apenas pelo intelecto, o que, em ultima instancia, faz da abordagem de Agostinho
uma interpretacdo propria da musica, da qual nos serviremos para melhor fundamentar nossa

propositura no ultimo capitulo do nosso trabalho.

6.3.2 Deus, fonte e lugar dos niUmeros eternos

O Livro VI é, na verdade, a culminancia de toda essa abordagem acerca da musica,
ndo apenas, porque os cincos primeiros livros foram escritos em funcdo deste, até porque,
“[...] sua integracdo com os cinco livros precedentes nao foi pacifica entre os estudiosos, pelo
menos entre 0s mais antigos” (FAGUNDES, 2014, p. 64), mas, precisamente porque ¢ nele
que vamos encontrar toda uma fundamentacgdo filoséfica, para a escrita do didlogo. Nesse

sentido, nosso autor diz que ndo escreveu o dialogo sem nenhum propdsito,

[...] mas, para que 0s jovens, e até mesmo as pessoas de qualquer idade, a
guem Deus dotou de boa inteligéncia, sejam desenraizados, sob a orientagdo
da razdo, ndo apressadamente, mas de modo gradual dos sentidos; da carne e
das literaturas carnais, as quais ndo é dificil se apegar, e por amor da verdade
imutavel ficarem fixados no Unico Deus e Senhor de todas as coisas que,
sem a mediacdo de qualquer criatura, dirige as almas humanas
(AGOSTINHO, Sobre a misica, VI, 1, 1, 1986, p.284)".

Antes de qualquer consideracgéo sobre esse livro, vale a pena indicar que algo correlato
encontramos em Platdo (Cf. Leis, Il, 668b, 1980, p.70), quando ele atestou que ndo se deve
dar crédito a quem afirma que, o prazer determina o valor da musica. E no tocante a citacdo
anterior, vé-se claramente a musica, enquanto arte liberal, concebida com duas finalidades
principais: contribuir na formag&o moral do homem e conduzi-lo a Deus. “Por isso, a métrica
deixa de ser a preocupacao fundamental e, em seu lugar temos as investigacdes metafisicas
sobre a natureza da sensacdo e da beleza musical” (FAGUNDES, 2014, p. 64).

Ademais, convém registrar também que o conceito de inteligéncia, que Agostinho por
repetidas vezes usa nesse didlogo, liga-se diretamente ao conhecimento das verdades

imutdveis, mas que ndo é feito tdo somente pela abstracdo, mas também pela iluminacéo da

S«r ] sino para que los jovenes, y aun las personas de cualquier edad, a quienes doté Dios de buena
inteligencia, se arrancaran, bajo la guia de la razon, no precipitadamente, mas por modo escalonado, de los
sentidos de la carne y de las literaturas carnales a las que no es dificil apegarse, y por amor a la verdad
inmutable quedaran fijos en el Unico Dios y Sefior de todas las cosas que, sin mediacion de criatura alguna,
dirige las almas humanas” (AGUSTIN, La musica, VI, I, 1, 1986, p.284).



117

alma mediante a palavra. Essa mesma logica é aplicada ao fenémeno da sensacgdo, importante
elemento da masica.

Também, é valido anotar que ao longo do Livro VI o0 termo numerus apresenta
significados diversos, dentre os quais, destacamos: conceito estritamente matematico; ritmo
referido a poesia ou musica, predominante nos cinco primeiros livros; harmonia, ou a
regularidade do movimento entre as diferentes partes, seja nas atividades sensoriais do ser
racional, seja nas atividades morais e intelectuais e por fim, harmonia em Deus; razdo ultima
de todas as harmonias existentes.

Na intencdo de solucionar o problema da percepcdo do ritmo, Agostinho procurou
classificar os diversos ritmos de acordo com as suas relagdes com o ser humano e a alma.
Assim temos: 1) 0s ritmos sonoros, isto €, o ritmo do som como um fenémeno fisico, isto é, o
som escutado; 2) os ritmos entendidos ou sentidos, ritmos da atividade humana quando sdo
pronunciados, concebidos no pensamento, durante a respiracdo e no batimento do coragéo.
Tal ritmo é obra da alma, pois ndo necessita de outros ritmos do som, do ouvido e da memoria
e, ainda, pode ser alterado de acordo com a vontade; 3) os ritmos de memdria, que procede
dos outros ritmos, mas somente é formado a partir do ritmo ouvido ou concebido no
pensamento, este, permanece impresso ha memoria; 4) os ritmos pronunciados, aqueles que a
alma expressa através da voz, movimentos do rosto e do corpo ou por meio de um
instrumento e por fim, 5) os ritmos de juizo, que nada mais sdo que a capacidade inata de
avaliar adequadamente a conveniéncia de movimento ou harmonia, ou ainda, aquele

percebido pela natureza e ndo pela razdo. Sob esse aspecto, escreve Fagundes:

E a causa natural, tanto do prazer na concordancia e igualdade dos ritmos
aceitos e aprovados como tais, quanto do repldio & discordancia. E uma
faculdade sempre presente no ouvido, mesmo quando ndo ha som que o
afete, e € nisso que se distingue do ritmo do ouvido (2014, p. 66).

No entanto, distinguir os ritmos ndo equivale a ser capaz de perceber um som ritmico,
pois essas duas coisas ndo devem ser confundidas, porque na recitacdo do verso,
independentemente da velocidade empregada nessa acdo, a proporcdo de pés permanece
inalteravel: “Portanto, aquela poténcia pela qual aceitamos os sons harmdnicos e rejeitamos o
estridente, faz com que o verso acaricie com 0 mesmo género ritmico 0s ouvidos
(AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, 11, 3, 1986, p.289)®. Mas, essa poténcia natural que atua
como uma forga decisiva nos ouvidos, ndo deixa de existir no siléncio nem nos introduz o

som, mas é captada por ele como digno de aprovacdo ou reprovacdo. Para tanto, duas coisas

"%“por tanto, aquella potencia por la que aceptamos los sonidos armoniosos y rechazamos los estridentes, hace
que el verso acaricie con un mismo género ritmico los oidos” (AGUSTIN, La musica, VI, 1, 3, 1986, p.289).



118

sdo necessarias: primeiramente “[...] que 0s ritmos, que estdo no préprio som, podem existir
sem aqueles, que estdo no proprio ato de ouvir, enquanto os segundos ndo podem existir sem
aqueles primeiros” (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, 11, 3, 1986, p.290)’. Para mais, é
necessario ainda considerar um terceiro género de ritmo, aquele que esta na propria atividade

do recitador. Nesse sentido, temos:

E manifesto que, esses ritmos estdo em uma certa atividade do espirito; uma
atividade que, uma vez que ndo produz som ou afeta os ouvidos, mostra que
esse género pode existir sem esses dois, dos quais um estad no som e o outro
no ou%nte guando ouve (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, 11, 4, 1986,
p.290)".

Entdo, se a alma produz esses ritmos é porgue eles estdo na memoria, pois quando nos
movemos para outros pensamentos, 0s deixamos novamente como que depositados em suas
secbes remotas, ndo sO isso, porque sua permanéncia na memoria ndo depende
necessariamente dos demais ritmos, o que nos leva crer que ha géneros, que sdo mais
excelentes que outros. Logo, por serem mais elevados que outros, sua duracdo no tempo nédo

esta limitada a percepcao sensivel.

Precisamente, 0s nimeros que estdo na memoria, embora durem mais do que
aqueles para 0s quais sdo impressos em nés, ndo devemos preferi-los aqueles
gue produzimos, ndo no corpo, mas na alma: porque ambos passam, 0s de
cessagdo, os outros de esquecimento (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI,
IV, 6, 1986, p.293)".

Por isso € que se prefere o eterno ao temporal. Ao mesmo tempo em que nao se pode
negar, que é devido ao esquecimento que muitos ritmos desaparecem completamente, ainda
que devagar, porque ndo permanecem por muito tempo sem prejuizo. “Por essa razdo, um e
outro tipo de ritmo é mortal. Apesar de tudo, os que sdo causa se antepdem, com direito,
aqueles que sdo efeito” (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, 1V, 6, 1986, p.294)¥. Essa
afirmacdo nos lembra Plotino (Cf. Enéada, 1. 6, 3, 2014, p.189), quando Enéada | disse que as

harmonias musicais invisiveis, produzem as harmonias manifestas e fazem a alma ser capaz

7«[...] que ritmos, que estan en el sonido mismo, pueden existir sin esos que estan en el acto mismo del oir,

mientras que estos Ultimos no pueden existir sin aquellos primeros” (AGUSTIN, La musica, VI, |1, 3, 1986,
p.290).

"8«Es cosa manifiesta que estos ritmos estan en una cierta actividad del espiritu; una actividad que, como no
produce ningun sonido ni pone afeccién alguna a los oidos, muestra que este género puede existir sin aquellos
dos, de los que uno esta en el sonido y el otro en el oyente cuando oye” (AGUSTIN, La musica, VI, I, 4,
1986, p.290).

"%«Asf, los nimeros que hay en la memoria, aunque duren mas tiempo en ella que aquellos por los que son
impresos en nosotros, no hay que preferirlos a los que nosotros producimos, no en el cuerpo, sino en el alma:
porque unos y otros pasan, los unos por cesacion, los otros por olvido” (AGUSTIN, La masica, VI, 1V, 6,
1986, p.293).

8«por tal razén, una y otra especie de ritmo es mortal. A pesar de todo, los que son causa se anteponen con
derecho a los que son efecto” (AGUSTIN, La musica, VI, 1V, 6, 1986, p.294).



119

de apreender a beleza, mostrando a mesma coisa em outro meio. De qualquer forma,
Agostinho concebe a sensacdo e a memdria como propriedades da alma e que, em ultima
instancia, estdo relacionadas.

Ainda que a capacidade do corpo de atuar sobre a alma seja incerta, dada sua condicao
de inferioridade, ele, no entanto, “[...] tem uma beleza propria em seu modo de ser, e por isso
mesmo a dignidade da alma é suficientemente estimavel, e nem o castigo e nem a
enfermidade dele consegue retirar o legado de certa beleza” (AGOSTINHO, Sobre a musica,
VI, 1V, 7, 1986, p.295)%L. O que é inteiramente compreensivel dado a conversdo de Agostinho
que, assim, implicou na crenca da encarnacdo de Cristo num corpo fisico, conforme se I€é:
“[...] por um admiravel mistério e que ndo tem palavras, foi digno de assumir a suprema
sabedoria de Deus, quando se tornou homem sem pecado e sem a condicdo de pecador”
(AGOSTINHO, Sobre a misica, VI, 1V, 7, 1986, p.295)%.

Contudo, ndo é simplesmente pela condi¢do de superioridade da alma frente ao corpo,
que se pode afirmar categoricamente, que tudo que dela decorre € melhor do que acontece no
corpo, pois, na verdade, o que mais importa é que devemos preferir o verdadeiro ao falso,

independentemente dele se encontrar no corpo ou alma. Portanto:

Mas é o maior absurdo que a alma esteja submetida ao corpo do artifice,
porgue a alma nunca é inferior ao corpo, e toda a matéria € menos nobre que
o artifice. Assim, de nenhuma maneira a alma é uma matéria sujeita ao
corpo, seu artifice; mas seria se o corpo produzisse nela algumas harmonias.
Portanto, quando entendemos; as harmonias ndo ocorrem na alma por causa
daquele que nds conhecemos nos nimeros sonoros (AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, V, 8, 1986, p.298)®.

Ao que complementa depois:

Eu penso, com efeito, que o corpo ndo esta animado pela alma, mas pelo
propésito daquele que a criou. Também ndo acredito que a alma consinta
algo dele, mas faz dele e nele, organizando-a como uma questdo submetida
ao seu dominio pelo designio divino. Entretanto, as vezes com facilidade,
outra com dificuldade, a alma opera quanto, segundo seus méritos, 0 entrega

81«[...] tiene él una belleza propia de su modo de ser, y por esto mismo hace suficientemente estimable la
dignidad del alma, y ni el castigo ni la enfermedad de ésta logré despojarle del legado de una cierta belleza”
(AGUSTIN, La masica, VI, IV, 7, 1986, p.295).

82«[...] por un misterio admirable y que no tiene palabras, digndse asumir la suprema Sabiduria de Dios cuando
se hizo hombre pecado, no sin la condicion sin de pecador” (AGOSTINHO, Sobre a mdsica, VI, IV, 7, 1986,
p.295).

8<pero es el mayor absurdo que el alma esté como materia sometida al cuerpo artifice. Porque jamas el alma
es inferior al cuerpo, y toda materia es menos noble que el obrero. Asi, pues, de ninguna manera es el alma
una materia sujeta al cuerpo, obrero suyo; mas lo seria si el cuerpo produjera en ella algunas armonias. Por
tanto, cuando entendemos, no se producen en el alma armonias por causa de aquellos que nosotros
conocemos en los nimeros sonoros” (AGUSTIN, La musica, VI, V, 8, 1986, p.298).



120

mais ou menos a hatureza corpdrea (AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, V,
9, 1986, p.299)*.

Em vista disso lembramos que, por um lado, a concepcao da alma como elemento que

da animo ao corpo, aqui exposta, tem sua origem em Plotino, que Santo Agostinho acomoda

no cristianismo e, ao mesmo tempo, transforma de modo particular. No tocante a relacéo entre

corpo e alma, diz:

Mas, quando o objeto que atinge o corpo ou é colocado préximo a ele é
favoravel, a alma facilmente conduz aos caminhos de sua atividade, toda
aquela influéncia ou o que julgar necessario. E essa sua acdo pela qual aplica
Seu corpo a um corpo, que exteriormente lhe convém, ndo esta oculta,
porque se desenvolve com muito mais atencdo por causa da excitacdo, que
vem de fora; mas, como esse objeto combina com ela, ela percebe uma
sensacdo de prazer (AGOSTINHO, Sobre a mUsica, VI, V, 9, 1986, p.300)®.

Logo, ainda que esteja ligada ao corpo, a alma ndo se encontra sob seu dominio,

apesar de em algumas ocasifes ser favorecida ou prejudicada por ele, pois, com efeito, ela

normalmente faz do corpo um instrumento usado com tdo habil direcionamento, quando, por

exemplo, por meio da musica, aprova o que é bom e reprova o que é danoso. Portanto, para

NOsso autor:

Ela move, indubitavelmente, em minha opinido, um elemento luminoso nos
olhos, uma onda aérea muito pura e nobre nos ouvidos, um elemento
Vaporoso no nariz, na boca Umida, no togue algo sélido e lamacento. Mas
seja com esta ou com outra classificagdo, como tais propriedades podem ser
conjecturadas, a alma as opera com calma, se os fatores que estdo presentes
na unidade de salde sdo feitos um ao outro, como no comum acordo
familiar. Mas, quando outras influéncias sdo adicionadas que fazem o corpo
experimentar uma, por assim dizer, alteridade, a alma desenvolve agdes mais
intensas, adaptadas as diferentes partes e 6rgaos: entdo se diz que a alma V&,
ouve, cheira, gosta e sente pelo tato. Com essas acdes, ela de bom grado
incorpora o que Ihe convém e resiste com pesar o que ndo lhe convém. Essas
sdo as operagdes que a alma, quando sente, contribui, penso eu, para as
paixfes do corpo, sem sofrer as mesmas paixdes (AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, V, 10, 1986, p.301-2)%.

8%y pienso, en efecto, que el cuerpo no en él, disponiendo como de una materia sometida a su dominio por
designio divino. Sin embargo, unas veces con facilidad estd animado por el alma sino bajo la finalidad del que
lo cred. Ni creo que el alma consiente algo de él, sino que hace de él y, otras con dificultad, el alma opera
cuanto, segln sus méritos, le entrega mas o menos la naturaleza corpérea” (AGUSTIN, La musica, VI, V, 9,

1986, p.299).

85pero cuando es favorable el objeto que llega al cuerpo o se le pone cerca, con facilidad conduce el alma a los
caminos de su actividad toda esa influencia o cuanto de ésta cree necesario. Y esta accién suya, por la que
aplica su cuerpo a un cuerpo que exteriormente le conviene, no le queda oculta porque se desarrolla con
mucha mas atencién a causa de la excitacion que viene de fuera; mas, porque este objeto le conviene, percibe
ella una sensacion de placer” (AGUSTIN, La musica, VI, V, 9, 1986, p.300).

8<Mueve ella, sin duda, a mi parecer, un elemento luminoso en los ojos, una aérea onda purisima y nobilisima
en los oidos, un elemento vaporoso en la nariz, en la boca himedo, en el tacto algo sélido y como lodoso. Pero
sea con esta 0 con otra clasificacién como puedan conjeturarse tales propiedades, el alma las acciona con



121

Dai ndo é absurdo considerar que a alma, quando sente, ndo esconda seus movimentos,

sejam acdes ou operacdes, seja qual for o nome com o qual o expressamos. Pois,

[...] essas operacBes, as vezes, ocorrem quando sao precedidas por afeccBes
corporais, como sdo aquelas formas visiveis que interceptam a luz de nossos
olhos, ou quando o som penetra em nossos ouvidos, ou quando desde fora se
aplica exalacBes ao nariz, sabores ao paladar ou qualgquer objeto sélido e
volumoso ao resto do corpo; ou, outras vezes, uma coisa Se move e passa, no
mesmo corpo, de um lugar para outro, ou 0 corpo inteiro se movimenta pelo
seu proprio peso ou pelo peso alheio: essas sdo as operagdes que aportam a
alma as paixBes precedentes do corpo que lhe causam prazer quando as
aceitam ou dor quando resiste. Mas quando ela sofre algo da parte de suas
préprias atividades, ela sofre da influéncia de si mesma, ndo da influéncia do
corpo, mas se adapta completamente ao corpo. E por isso se torna menor em
si mesmo, porque o corpo é sempre menor que ela (AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, V, 12, 1986, p.303)"".

Portanto, quanto mais proximas das paixdes, mais fraca a alma vai ficando, em
contrapartida, quanto mais préxima das virtudes, mais forte ela serd e, por consequéncia,

vivera uma vida para a qual, por uma soma total de paz, nenhuma atencéo lhe é tirada.

Porque a alma deve ser dirigida por quem € superior a ela e dirigir o que lhes
é inferior. Superior a ela é somente Deus, inferior apenas ao corpo, se
considerarmos cada alma e a alma em sua totalidade, porque igual a ela ndo
pode existir inteiramente sem o Senhor, tdo pouco pode se levantar sem seu
servidor. E como o Senhor é mais que ela, assim é menos 0 seu servo.
Portanto, estendida para o seu Senhor, ele entende suas perfeicdes eternas, e
ganha mais ser, e mais também, em seu caminho, 0 servo através dela. Mas
menosprezados seu Senhor e voltado para a serviddo e orientagdo da
concupiscéncia carnal, percebe seus movimentos que ela comunica e perde
ser, embora nao tanto quanto o seu servo, mesmo que venha a maior
degradagdo em sua propria natureza. Mas por este crime de seu dono € muito
menos do que era, quando ela estava mais em seu ser antes de ter cometido
crimes (AGOSTINHO, Sobre a misica, VI, V, 13, 1986, p.304-5)%,

calma, si los factores que se hallan presentes en la unidad de la salud se hacen entre si lugar, como en comdn
acuerdo de familia. Pero cuando se suman otras influencias que hacen experimentar al cuerpo una, por asi
Ilamarla, alteridad, el alma desarrolla acciones mas intensas, adaptadas a las diversas partes y 6rganos:
entonces se dice que el alma ve, oye, huele, gusta y siente por el tacto. Con estas acciones incorpora ella
gustosa lo que le conviene y hace resistencia con pena a cuanto no le conviene. Estas son las operaciones que
el alma, cuando siente, aporta, pienso yo, a las pasiones del cuerpo, sin sufrir esas mismas pasiones”
(AGUSTIN, La musica, VI, V, 10, 1986, p.301-2).

87«[...] estas operaciones tienen a veces lugar cuando les preceden afecciones corporales, como son aquellas
formas visibles que interceptan la luz de nuestros ojos, o cuando el sonido penetra en nuestros oidos, o cuando
desde fuera se aplican exhalaciones a la nariz, sabores al paladar o cualquier objeto sélido y voluminoso al
resto del cuerpo; o bien, otras veces, una cosa se traslada y pasa, en el mismo cuerpo, de un lugar a otro, o el
cuerpo entero se mueve todo él por su propio peso o por peso ajeno: éstas son las operaciones que aporta el
alma a las pasiones precedentes del cuerpo que le causan placer cuando ella las acepta o dolor cuando ella se
resiste. Mas cuando ella sufre algo de parte de sus mismas actividades, lo sufre por influjo de si misma, no por
influencia del cuerpo, pero se adapta por entero al cuerpo. Y por esta razon se empequefiece en si misma,
porque el cuerpo es siempre menor que ella” (AGUSTIN, La musica, VI, V, 12, 1986, p.303).

88«porque el alma debe ser dirigida por quien es superior a ella y dirigir lo que le es inferior. Superior a ella es
solo Dios, inferior solo el cuerpo, si consideras cada alma y el alma en su totalidad. Porque igual que ella no
puede existir toda entera sin el Sefior, tampoco puede alzarse sin su servidor. Y como el Sefior es mas que ella,



122

Desse modo, por ser o corpo mortal e fragil a alma o domina com grande dificuldade e
atencdo. Por consequéncia, a alma s6 obtém seu equilibrio quando se volta do corpo, que Ihe é
sempre inferior, para o que lhe é sempre superior, ou seja, Deus. Se assim o fizer, pode
governar o corpo sem grandes dificuldades e, por fim, alcancard 0 maximo descanso quando
for restituida na ressurreigdo, a estabilidade que o corpo perdeu por causa do pecado. Nesse

sentido, assevera:

Assim, pois, 0 movimento da alma, que conserva sua energia e gque ainda
ndo se extinguiu, estd na memoria, segundo se diz; e quando a alma volta sua
atencdo para outra coisa, € como se aquele movimento anterior ndo estivesse
mais nela, e na realidade ela se rebaixa, a menos que antes de sua
desaparicdo ndo se renove por certa proximidade de movimentos
semelhantes (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, V, 14, 1986, p.306)®.

A partir dai, podemos depreender que a sensacao em si consiste em mover 0 corpo
contra 0 movimento que nele se produz. Entdo, a sensacao em si € um bem, e por iSSo mesmo,
promove a elevagdo da condig¢do do ser humano frente aos animais e vegetais, principalmente

a estes ultimos, porque carecem de sensac¢do. Dai,

Uma coisa é, na verdade, ndo ter sensagdo por causa de um constrangimento
total, outra ndo ter por causa do efeito de uma salde total do corpo, porque
em um caso os 6rgdos estdo faltando, movendo-se contra as paixdes do
corpo, em outro as proprias paixdes (AGOSTINHO, Sobre a mdsica, VI, V,
15, 1986, p.306-7)%.

Todavia, 0s ritmos que estdo na sensagdo e na memdaria tém primazia frente aqueles
gue ndo estdo exatamente, porque possuem vida, de certo modo. Além disso, 0s ritmos
pertencentes a sensacdo também sdo operacdes da alma, uma vez que mesmo no siléncio sem
recorrer a memoria, a alma produz dentro de si um movimento ritmico de acordo com 0s
intervalos de tempo ja assimilados.

Em vista disso, Agostinho classifica os ritmos da seguinte forma: os primeiros ritmos

sdo chamados de nameros de julgamento; os segundos, nameros proferidos; os terceiros,

asi es menos su servidor. Por lo que, desplegada hacia su Sefior, comprende sus perfecciones eternas, y gana
mas ser, y mas también, a su manera, el siervo por medio de ella. Pero menospreciado su Sefior y vuelta hacia
el servidor bajo la guia de la carnal concupiscencia, percibe sus movimientos que ella le comunica y pierde
ser, si bien no tanto como su siervo, por méas que éste llegue a la mayor degradacion en su propia naturaleza.
Pero por este delito de su duefia es mucho menos de lo que era, cuando ella era mas en su ser antes de haber
delinquido” (AGUSTIN, La musica, VI, V, 13, 1986, p.304-5).

8%<Asi, pues, el movimiento del alma, que conserva su energia y todavia no se ha extinguido, esta en la memoria,
segln se dice; y cuando el espiritu pone su atencién en otra cosa, es como si aquel movimiento anterior no
estuviese mas en él, y en realidad se empequefiece, a menos que antes de su desaparicion no se renueve por
una cierta proximidad de movimientos semejantes” (AGUSTIN, La musica, VI, V, 14, 1986, p.306)

%UJna cosa es, en efecto, no tener sensacién a causa de una suma torpeza, otra no tenerla por efecto de una
suma salud de cuerpo. Porque en un caso faltan los drganos, que se muevan contra las pasiones del cuerpo, en
otro las pasiones mismas” (AGUSTIN, La musica, VI, V, 15, 1986, p.306-7).



123

nimeros entendidos; os quartos, n(imeros recordaveis e os quintos, nimeros sonoros®. E
numa clara referéncia aos nimeros de julgamentos, diz: “Assim, é claro que esses numeros,
que ocupam alta presidéncia por sua posi¢do de juizes, ndo estdo ligados pela duracdo do
tempo” (AGOSTINHO, Sobre a misica, VI, V11, 17, 1986, p.310) *?. Todavia,

[...] esses nimeros de julgamento estdo contidos em certos limites de
duragBes temporérias, que eles ndo podem exceder quando julgam, e tudo o
gue excede esses espacos, hdo podem ser abarcado por ele para emitir seu
julgamento (AGOSTINHO, Sobre a misica, VI, VII, 18, 1986, p.310)*.

Portanto, devida a sua propria natureza, 0os numeros de julgamento se destacam em
relacdo aos outros, justamente, porque todos eles sdo subjugados ao seu dominio, conforme
pode ser visto no exemplo a seguir: “De fato, também os numeros proferidos, quando
empreendem uma operacdo harmoniosa no corpo, experimentam uma modificacdo sob a
influéncia secreta do namero de julgamento” (AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, VIII, 20,
1986, p.313-4)*. Com isso, podemos concluir que, o que impede e afasta o homem da
desordem é uma espécie de mensagem silenciosa, que nos confere harmonia e se transforma
no reto julgamento, que indica Deus como criador de todas as coisas e de modo particular,
como autor de toda harmonia e concordia.

Ademais, os numeros entendidos estdo igualmente sujeitos aos numeros de julgamento

para serem apreciados e, de fato sdo, na medida em que a memaoria vem em auxilio.

Dai acontece que, absorvidos muitas vezes por outro pensamento, parece que
ndo ouvimos pessoas que estdo falando diante de nossa presenca. N&o
porque a alma ndo produza naquele momento os nimeros compreendidos,
guando o som chega sem duvidas aos nossos ouvidos e a alma ndo consegue
parar de influenciar a paixdo de seu corpo e nem pode se mover de maneira
distinta como se a paixdo ndo existisse, mas porque, por causa de sua
atencdo a diversas coisas, a energia de seu movimento que, Se persistisse,
persistiria exatamente na memoria, para que nds descobrissemos e
sentissemos 0 que haviamos ouvido. (AGOSTINHO, Sobre a masica, VI,
VIII, 21, 1986, p.315)>.

%1«| |Jamense, por tanto, los primeros ritmos nimeros de juicio; los segundos, nimeros proferidos; los terceros,
numeros entendidos; los cuartos, numeros recordables; los quintos, numeros sonoros” (Cf. AGUSTIN, La
musica, VI, VI, 16,1986, p.308).

%2«Asi, pues, esta claro que estos niimeros, que ocupan alta presidencia por su rango de jueces, no estan ligados
por la duracion de tiempos” (AGUSTIN, La musica, VI, VII, 17,1986, p.310)

%3«[...] estos numeros de juicio estan contenidos en ciertos limites de duraciones temporales, que no pueden
sobrepasar cuando juzgan, y todo cuanto excede estos espacios, no pueden ellos abarcarlo para emitir su
Juicio” (AGUSTIN, La musica, VI, VII, 18, 1986, p.310).

%«Efectivamente, también los nimeros proferidos, cuando acometen una operacién armoniosa en el cuerpo,
experimentan una modificacion bajo la influencia secreta de los ndmeros de juicio” (AGUSTIN, La musica,
VI, VIII, 20, 1986, p.313-4).

%«“De aqui ocurre que, absorbidos muchas veces por otro pensamiento, nos parece no haber oido a personas
que estan hablando ante nuestra presencia. No porque el alma no produzca en ese instante los nimeros
entendidos, cuando el sonido Ilega sin duda a nuestros oidos y el alma no puede cesar de ejercer influjo en la



124

A0 que acresce depois:

H& também outra indicacdo pelo que podemos perceber, penso eu, que um
movimento presente da alma j& existiu alguma outra vez em nos, ao que vale
a pena dizer como re-conhecé-lo, quando sob uma espécie de luz interior
comparamos 0s movimentos recentes de sua atividade, na qual nds
encontramos no momento da lembranca, com aqueles outros movimentos
memoraveis, ja mais sossegados; e essa classe de conhecimento é
reconhecimento e recordacdo (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, VIII, 22,
1986, p.317-8)%.

“Por isso, 0os numeros da memoria também estdo subordinados aos ndmeros de
julgamentos, da mesma forma que os ndmeros de acdo, e 0s nimeros entendidos, ou até
mesmo com ambos, que trazem a luz, por assim dizer, de seus lugares ocultos para liga-los
outra vez a memoria, recuperam o que, de certo modo foi apagado. Assim, quando 0s sons
gue nos chegam através do 6rgdo do ouvido formulamos nossa apreciacdo, com a ajuda dessa
mesma memoria, mas, sobretudo, fazemos isso através dos nimeros de juizo”.

Com isso, Agostinho quer mostrar Deus como fonte das harmonias eternas e, para
tanto, os nimeros de julgamento sdo estudados no intuito de descobrir a existéncia racional
dessas harmonias superiores. E ainda que nesses numeros ndo seja possivel identificar os
espacos de tempo, seu julgamento € possivel porque de qualquer forma, eles ocorrem num
certo periodo de tempo, pelo menos naqueles que podem se reproduzir da memoria. A esse

respeito afirma o Bispo de Hipona:

Mas eu penso que, quando se canta 0 verso que nés temos citado: Deus
criador omnium (Deus, criador de todas as coisas), estamos ouvindo-0 por
meio de ndmeros entendidos, reconhecemos por aqueles da memodria,
pronunciamos pelos proferidos e sentimos prazer gracas aqueles de
julgamento; e eu ndo sei através de que outros nimeros nds o apreciamos; e
partindo desse prazer experimentado, que € como uma decisdo espontanea
do numero de julgamentos, emitimos sobre o dito prazer uma sentenca muito
mais firme, de acordo com essas harmonias mais ocultas (AGOSTINHO,
Sobre a musica, VI, 1X, 23, 1986, p.320)"".

pasion de su cuerpo ni puede moverse de distinta manera que si la pasion no existiese, sino porque a causa de
su atencion a otra cosa diversa, se extingue inmediatamente la energia de su movimiento que, si persistiese,
persistiria exactamente en la memoria, para que nosotros descubriésemos y sintiéramos que habiamos oido”
(AGUSTIN, La musica, VI, VIII, 21, 1986, p.315).

%«“Hay también otro indicio por el que podemos percibir, pienso yo, que un movimiento presente del alma ha
estado ya alguna otra vez en nosotros, lo que vale tanto decir como re-conocerlo, cuando bajo una especie de
luz interior comparamos los movimientos recientes de su actividad, en la que nos hallamos en el momento de
recordar, con aquellos otros movimientos recordables, ya mas sosegados; y esta clase de conocimiento es el
reconocimiento y la recordacion” (AGUSTIN, La musica, VI, VIII, 22, 1986, p.317-8).

“Mas yo pienso que, cuando se canta el verso que nosotros hemos citado: Deus creator omnium (Dios, creador
de todas las cosas), lo estamos oyendo por medio de los nimeros entendidos, lo reconocemos por los de la
memoria, lo pronunciamos por los proferidos y sentimos placer gracias a los de juicio; y no sé a través de qué
otros nimeros lo valoramos; y partiendo de ese placer experimentado, que es como una decision espontanea



125

Na continuacdo, Agostinho dira, em primeiro lugar, que esses nomes nada mais sao

que fruto da convengdo humana. Por isso, ndo é de se admirar que a alma produza um e outro:

Mas vocé deve observar que, nos nimeros proferidos, é a mesma alma que
move 0 corpo e a que se move em dire¢cdo ao corpo, € nos numeros
entendidos, é esta mesma a que vai ao encontro das impressdes corporais, e
nos nimeros da memdria é essa mesma alma, até que, de algum modo, se
acalmem, a que esta como investida no fluxo das ondas de seus proprios
movimentos. E por isso que nds, ao enumerar e distinguir essas diversas
harmonias, estamos vendo os movimentos e afeccGes de uma s6 natureza,
isto &, da alma (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, IX, 24, 1986, p.321)®.

Desse modo, a sensacdo passa a consistir numa forma da vida do espirito, resultado da
acao da alma sobre si mesma, causada em virtude de seu cuidado com as sensagdes do corpo,
que ela vivifica, e ndo de uma acdo desempenhada pela matéria sobre uma alma inerte.

Conforme se I€, nas palavras do autor:

E se, com razéo, nos havia parecido que, a sensacdo de prazer ndo estivesse
impregnada por si mesmo de certas harmonias, ndo poderia de modo algum
acomodar intervalos perfeitamente iguais e rejeitar os elementos confusos,
também pode parecer crucial que a razdo, que prevalece sobre este prazer,
ndo pode ser de nenhum modo capaz, sem possuir harmonias mais vigorosas,
de julgar as harmonias que tem em si mesmo num grau inferior
(AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, IX, 24, 1986, p.322)%.

Por consequéncia, Agostinho diz que esse tipo de harmonia poderia ser chamada de
sensuais que, indevidamente, se infiltrou para obter o primeiro posto. Além do mais, acredita
gue o nome dos numeros sonoros deva ser alterado, porque, se 0s chamarmos corporais, eles
poderiam indicar com maior clareza as harmonias, que ocorrem na danca e nos demais
movimentos visiveis. Por outro lado, Agostinho procura sustentar a proposicao de dominio da
razdo sobre as harmonias em geral e, para tal, pede que se olhe para a forca e o poder da

razdo. Nesse sentido diz:

[...] a prépria razdo, de fato, considerou em primeiro lugar em que consiste a
auténtica modulacéo, e a viu claramente incorporada em um movimento

de los nimeros de juicio, emitimos sobre dicho placer una sentencia mucho mas firme, de acuerdo con esas
armonias mas ocultas” (AGUSTIN, La musica, VI, 1X, 23, 1986, p.320).

%«pero debes observar que, en los nimeros proferidos, es la misma alma la que mueve al cuerpo y la que se
mueve hacia el cuerpo, y en los nimeros entendidos, esta misma la que va al encuentro de las impresiones
corporales, y en los nimeros de la memoria es esa idéntica alma, hasta que ellos, de algin modo, se calmen,
la que estd como metida en el oleaje de sus propios movimientos. Por eso nosotros, al enumerar y distinguir
esas diversas armonias, estamos viendo los movimientos y las afecciones de una sola naturaleza, es decir, del
alma” (AGUSTIN, La musica, VI, IX, 24, 1986, p.321).

%%y si con razén nos hubo parecido que si el sentido del placer no estuviese impregnado por si mismo de ciertas
armonias, no podria acoger de ninglin modo intervalos perfectamente iguales y rechazar los elementos con-
fusos, también puede parecer cosa cabal que la razén, que sefiorea sobre este placer, no pueda ser de ningun
modo capaz, sin poseer armonias mas vigorosas, de juzgar las armonias que tiene bajo si misma en inferior
grado” (AGUSTIN, La musica, VI, IX, 24, 1986, p.322).



126

livre e dirigida para o objeto de sua beleza. Depois viu que nos movimentos
do corpo era uma coisa distinta do que variava de acordo com a brevidade ou
prolongamento do tempo, enquanto pode ser mais ou menos duradoura, €
outro que muda pela percussdo, que mede 0s espagos de acordo com certos
graus de velocidade e lentiddo. Segundo esta visdo, viu a razdo que a
variacdo consiste na duracdo do tempo produzido por meio de intervalos
medidos, ritmos diferentes articulados em diferentes partes, adaptados a
sensibilidade do homem, e continuou estudando seus géneros e ordenando
até as formas esquematicas dos versos. Por Gltimo, considerou que papel a
alma teria na regulacdo, producdo, percepcdo e retencdo dessas coisas das
quais ela prépria é a origem; e separou todos esses ritmos psicoldgicos dos
ritmos corporais e reconheceu que ela mesma ndo podia observar todos esses
dados, nem distingui-los nem enumera-los com precisdo sem ter em si certos
ritmos, e sentenciando & maneira de um juiz, antepondo esses Ultimos ritmos
aos demais de menor categoria (AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, X, 25,
1986, p.323)'%.

Em vista disso, a razdo age assim objetivando o seu préprio prazer, porque diante das
variacdes dos tempos, mostra suas inclinacbes na regulacdo dos ritmos desse género, pois, 0
que apreciamos na harmonia dos ritmos sensiveis nada mais é que certa igualdade e intervalos
de duracdo equivalente, o que denota que estdo ordenados de acordo com uma e outra lei.
Ent&o, tudo que for contrério a isso deve ser evitado. Portanto,

N&o invejemos, portanto, qualquer objeto inferior ao que somos, e entre
aqueles que séo inferiores a nos e aqueles que estdo acima de n6s, vamos nos
colocar pessoalmente em nossa posicdo com a ajuda de Deus e nosso
Senhor, para que ndo tropecamos nos inferiores e nos deleitamos apenas nos
superiores, porque o prazer é como a poténcia da alma. O prazer, portanto,
guia a alma: pois onde esta o seu tesouro, ali estard também o seu coracao;
onde estd o prazer, ali também esta o tesouro e onde estd o coracdo, ali ha
felicidade ou infelicidade (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XI, 29, 1986,
p.327)",

100« 1 la razén por si misma, en efecto, consideré en primer término en qué consiste la auténtica modulacion,
y la vio con claridad encarnada en un movimiento libre y dirigido hacia el objeto de su belleza. Después vio
que en los movimientos del cuerpo era una cosa distinta lo que variaba segun la brevedad o alargamiento del
tiempo, en cuanto puede ser mas o menos duradero, y otra lo que cambia por la percusion que mide los
espacios de lugar de acuerdo con ciertos grados de rapidez y lentitud. Segln esta divisién, vio la razén que la
variacién consistente en la duracién de tiempo producia, por medio de intervalos medidos, diversos ritmos,
articulados en distintas partes, adaptados a la sensibilidad del hombre, y siguié estudiando sus géneros y
ordenacion hasta las formas esquematicas de los versos. Por ultimo, consider6 qué papel tendria el alma en la
regulacion, produccion, percepcidn y retencién de estas cosas de las que ella misma es origen; y separé todos
estos ritmos psicoldgicos de los ritmos corporales y reconocié que ella misma no pudo observar todos estos
datos, ni distinguirlos ni enumerarlos con exactitud sin tener en si misma ciertos ritmos, y sentenciando a
manera de un juez, antepuso estos ritmos Ultimos a los demds de inferior rango” (AGUSTIN, La musica, VI,
X, 25, 1986, p.323).

10No envidiemos, por tanto, cualquier objeto inferior a lo que somos nosotros, y entre los que nos son
inferiores y los que estan por encima de nosotros, pongamonos personalmente en nuestro propio rango con la
ayuda del Dios y Sefior nuestro, para que no tropecemos en los inferiores y nos deleitemos en solo los
superiores. Porque el placer es como el peso del alma. El placer, por tanto, orienta al alma: Pues donde esté
tu tesoro, alli estara también tu corazdn; donde esta el placer, alli también esta el tesoro, y donde esta el
corazon, alli la felicidad o la desgracia” (AGUSTIN, La musica, VI, XI, 29, 1986, p.327).



127

Logo, a percepcdo da beleza, como qualquer impressdo, nada mais é que a atencdo
prestada pela alma ao corpo. Por isso, se faz necessario um cuidado especial para ndo se
deixar cativar pelas sensacGes inferiores, que em grande parte sdo culpadas pela fraqueza e
caida da alma. Mas, a beleza sensivel ndo € em si mesma ma, mas somente na medida em que

demos excessiva atengao:

Quais séo realmente as coisas superiores sendo aquelas em que a igualdade
permanece soberana, inabalavel, imutavel, eterna? Ali onde ndo existe o
tempo, porque ndo ha mudanca alguma, e de onde se forjam, ordenam e
regulam os tempos como imitacfes da eternidade, enquanto a revolucdo do
céu retorna a0 mesmo ponto e a este mesmo 0s corpos celestes se voltam, e
obedece através dos dias e meses, anos e quinquénios e demais movimentos
dos astros, as leis da igualdade, da unidade e da ordem. Assim, as coisas
terrenas, subordinadas as celestes, associam 0s movimentos de seu tempo,
gragas a sua harmoniosa sucessao, por assim dizer, ao Cantico do Universo
(AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, X1, 29, 1986, p.327-8)*%%

Por essa razdo, muitas coisas terrenas parecem-nos carentes de ordem e confusas,
porgque somos condenados a sua ordenacdo de acordo com o0 nosso beneficio, sem saber que
beleza realiza a Providéncia divina em relacdo a nds. Nesse dominio, a perfeicdo da musica

sensivel esta inteiramente ajustada a Providéncia divina. Ademais, temos:

Para tal raciocinio, para retornar ao assunto pelo qual tudo o que foi dito
acima, esses nimeros da razdo se destacam na beleza, e se nos separassemos
completamente deles, gquando nos curvarmos ao corpo, 0S ndmeros
proferidos ndo regulariam os nimeros sensivel, que por sua vez, através dos
corpos que eles movem, produzem as belezas sensiveis dos tempos; e assim,
saindo ao encontro dos nUumeros sonoros, 0os nlimeros entendidos também
sdo produzidos; e a prépria alma, ao receber todos esses impulsos seus,
multiplica-os, por assim dizer, dentro de si mesma e produz os ndmeros da
memoria; e esta poténcia da alma, que se chama memoria, é uma grande
ajuda nas atividades muito complexas desta vida (AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, XI, 31, 1986, p.329)'%.

102«¢; Cudles son realmente las cosas superiores sino aquellas en las que la igualdad permanece soberana,

inconmovible, inmutable, eterna? Alli donde no existe el tiempo, porque no hay cambio ninguno, y de donde se
forjan, ordenan y regulan los tiempos como imitaciones de la eternidad, mientras la revolucion del cielo torna
a su mismo punto y a este mismo vuelve a traer los cuerpos celestes, y obedece por medio de los dias y meses,
y afios y lustros, y demas movimientos de astros, a las leyes de la igualdad y de la unidad y del orden. Asi, las
cosas terrenas, subordinadas a las celestes, asocian los movimientos de su tiempo, gracias a su armoniosa
sucesion, por asi decirlo, al Cantico del Universo” (AGUSTIN, La musica, VI, XI, 29, 1986, p.327-8).

19%«por tal razonamiento, para volvernos al tema por el que se ha dicho todo lo anterior, estos nimeros de la
razon destacan en belleza, y si nos separadsemos de ellos por completo, cuando nos inclinamos al cuerpo, los
nimeros proferidos no regularian a los nimeros sensibles, que, a su vez, a través de los cuerpos que ellos
mueven, producen las bellezas sensibles de los tiempos; y asi, saliendo al encuentro de los niimeros sonoros,
se producen también los nimeros entendidos; y la misma alma, al recibir todos estos impulsos suyos, los
multiplica, por asi decirlo, dentro de si misma y produce los nimeros de la memoria; y esta potencia del alma,
que se llama memoria, es una gran ayuda en las complejisimas actividades de esta vida” (AGUSTIN, La

musica, VI, XI, 31, 1986, p.329).



128

Do mesmo modo, praticamente tudo quanto esta na memoria, vem dos movimentos da

alma que foram produzidos em face das paixdes do corpo, conforme se 1€ no trecho a seguir:

Tomar essas representacfes por objetos conhecidos e percebidos é um modo
de vida submetido a opinido, colocado logo na entrada do erro. Mas quando
esses movimentos se defrontam uns a outros ficam inflamados, por assim
dizer, nos contrarios e combativos dos vendavais da intencdo, uns
movimentos engendram a outros: ndo mais para aqueles que sdo retidos pela
agitacdo das paixOes do corpo impressionado pelos sentidos, sendo
parecidos, como imagens de imagens, que tem sido chamado de fantasmas.
Efetivamente, de certa maneira penso em meu pai, a qguem muitas vezes eu
vi; de outra em meu av0, a quem eu nunca vi. A primeira coisa sobre eles é
fantasia, o segundo o fantasma. Eu encontro o primeiro na memoria, 0
segundo nesse movimento da alma que deixou os objetos que a memaria tem
(AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XI, 32, 1986, p.330)**.

Todavia, o proprio Agostinho confessa certa dificuldade em explicar a origem desses
movimentos da alma. Exatamente porque ndo tem certeza de que seja possivel a imaginacdo
de coisas que nunca se viu antes, nem ao menos algo correspondente, porém, ainda que as
coisas sejam feitas por causa da memoria, é preciso dizer que uma coisa € encontrar uma
representacdo fantasiosa e outra coisa € formar um fantasma através dessa mesma

recordacdo. Tudo isso € possivel por causa da poténcia da alma. Vejamos:

Apesar disso, alguns seguem tao precipitados seus préprios fantasmas, que
ndo ha outra questdo de qualquer opinido falsa do que ter memorias e
imaginagdes para objetos conhecidos, cujo conhecimento nos chega através
dos sentidos. Portanto, resistamos a esses poderes com grande determinagao
e ndo ajustemos nossos espiritos a eles, de modo que, quando nosso
pensamento esta imerso neles, acreditamos que estamos claramente
contemplando-os com nossa inteligéncia (AGOSTINHO, Sobre a musica,
VI, X1, 32, 1986, p.331)'®.

Em vista disso, € preciso saber do valor dessas harmonias, que se formam a partir da
nossa condicdo mortal. Assim, parece haver uma recriminagdo para ndo usufruir

deliberadamente dos prazeres dos sentidos, a menos que estes estejam em funcéo da elevacéo

10%Tomar estas representaciones por objetos conocidos y percibidos es una manera de vida sometida a la
opinién, puesta en la entrada misma del error. Mas cuando esos movimientos se hacen frente unos a otros y se
inflaman, por asi decirlo, en los contrarios y combativos vendavales de la intencidén, unos movimientos
engendran a los otros: no ya a los que son retenidos llegando de la agitacion de las pasiones del cuerpo
impresionado por los sentidos, sino parecidos, como imagenes de imagenes, que se ha convenido denominar
fantasmas. Efectivamente, de una manera pienso en mi padre, a quien muchas veces vi; de otra en mi abuelo, a
quien nunca vi. Lo primero sobre ellos es la fantasia, lo segundo el fantasma. Encuentro lo primero en la
memoria, lo segundo en aquel movimiento del alma que ha salido de los objetos que posee la memoria”
(AGUSTIN, La musica, VI, X1, 32, 1986, p.330).

105« pesar de ello, algunos siguen tan precipitados sus propios fantasmas, que no haya otra materia alguna de
toda falsa opinion que tener los recuerdos e imaginaciones por objetos conocidos, cuyo conocimiento nos
llega a través de los sentidos. Por tanto, resistamos con suma decision a estas potencias y no ajustemos a ellas
nuestro espiritu, de modo que, cuando nuestro pensamiento esta sumido en ellas, creamos que las estamos
contemplando claramente con nuestra inteligencia” (AGUSTIN, La musica, VI, XI, 32, 1986, p.331).



129

da alma, isto é, como um incentivo para a felicidade. Algo correlato, encontramos em Plotino
(Cf. Enéada, I. 6, 8, 2014, p.205), quando afirmou que ndo se deve perseguir a beleza dos
corpos, mas, reconhecendo que séo vestigios e sombras, fugir para aquela beleza da qual esta
€ apenas imagens.

Contudo, a alma ndo deve, pelo menos enquanto participar da temporalidade, ficar
restrita as coisas espirituais, para que o animo por elas nao seja diminuido lentamente. Sobre

€Ssa questéo, assevera nosso autor:

Porque ele era mais poderoso quando iamos atras dele; e embora ndo
desapareca completamente, é certamente menor quando o detivemos, e
assim, por meio de distancias seguras frente a qualquer tipo de movimento
lascivo, no qual o obscurecimento da esséncia da alma comeca, restabelecido
0 gozo das harmonias da razdo, toda a nossa vida retorna a Deus, dando ao
corpo as harmonias da saude, sem receber dai alegria: é 0 que acontecera
guando o homem exterior for desfeito e apare¢a transformado num estado
melhor (AGOSTINHO, Sobre a mésica, VI, XI, 33, 1986, p.332)'%,

Assim, a memdria ndo recebe as representacGes apenas dos movimentos carnais da
alma, mas também dos movimentos espirituais. Essa igualdade, que ndo encontramos segura e
permanente nas harmonias sensiveis, mas que, no entanto, reconhecemos envolta em sombras

e efemeridades, decorre doutras regides, conforme assinala:

Mas este lugar ndo é encontrado nos espagos de lugares e tempos, porque 0s
primeiros se alargam e os segundos passam, onde, entdo vocé pensa que &,
diga agora, eu te rogo, se vocé é capaz. Pois, ndo va pensar que é nas formas
corporais, que, apds um exame puro, jamais ousara classificar como iguais,
nem tdo pouco nos intervalos dos tempos em que parece que ignoramos se
h& um espago, um pouco mais longo ou mais curto que o necessario, que
escapa a percepcdo (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XII, 34, 1986,
p.333)"",

Nessa acep¢do, deduzimos que o lugar das harmonias perfeitas deve ser um lugar bem
mais elevado, que aquele no qual os corpos sensiveis estdo. Por isso, a razdo nos obriga a
admitir, mais uma vez, que as harmonias sensiveis sdo produtos das harmonias eternas. Por

isso, a beleza sensivel precisa ser considerada, na medida em que aponta para o lugar onde as

1%8«porque era mas poderoso cuando fbamos tras él; y si bien no desaparece por completo, es ciertamente
menor cuando le ponemos freno, y de esta suerte, por medio de alejamientos seguros ante toda clase de
movimiento lascivo, en el que comienza el eclipse de la esencia del alma, restablecido el gozo hacia las
armonias de la razon, nuestra vida entera retorna a Dios, dando al cuerpo las armonias de la salud, sin
recibir de ahi alegria: es lo que acontecerd cuando se destruya el hombre exterior y aparezca su
transformacion en un estado mejor” (AGUSTIN, La musica, VI, XI, 33, 1986, p.332).

W “pero este lugar no se halla en los espacios de lugares y tiempos, porque los primeros se ensanchan y 108
segundos pasan. Donde, por tanto piensas que esta, dilo ahora, te ruego, si eres capaz. Pues no vas a pensar
que esta en las formas corporales, que, tras un examen puro, jamas osaras calificar de iguales, ni tampoco en
los intervalos de los tiempos en los que parecidamente ignoramos si existe un espacio, un poco mas largo o
mas breve de lo preciso, que escape a la percepcion” (AGUSTIN, La musica, VI, XIlI, 34, 1986, p.333).



130

harmonias eternas estdo: “De que lugar, entdo, deve-se acreditar que algo eterno e imutéavel é
comunicado a alma, se ndo vem de Deus, o Unico eterno e imutavel? ”(AGOSTINHO, Sobre
a musica, VI, XII, 36, 1986, p.336)'®. Além disso, é coisa manifesta que por meio da
dialética é possivel se dirigir para Deus, para compreender a verdade imutavel, numa espécie
de movimento orientador de sua memoria, e assim, contemplar essa verdade sem contar com
nenhuma ajuda externa (Cf. AGOSTINHO, Sobre a mUsica, VI, XII, 36, 1986, p.336-7)'%°.
Portanto, é necessario que a alma realize esse retorno, exatamente, para que encontre
ai o sentido pleno de sua existéncia, isto é, a verdadeira felicidade, o que ndo acontece se ela

ficar presa ao mundo sensivel.

Assim, pois, essa disposicdo ou movimento da alma pela qual ela
compreende, por um lado, as coisas eternas e que as temporais sdo inferiores
a elas, mesmo dentro de si mesmas, e por outro lado, veio a reconhecer como
deveriam ser desejadas as realidades superiores mais que as inferiores, ndo te
parece a sabedoria mesma? (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XIllI, 37,
1986, p.338)'°.

Ademais, parece haver uma afinidade entre a vontade e a beleza no tocante ao
movimento da alma, dado a ocorréncia da preferéncia que a maioria das pessoas tem pelas

coisas belas, bem como, a resisténcia as coisas sem beleza. Nesse sentido, temos:

Consequentemente, essas coisas belas sdo apreciadas pela sua harmonia, na
gual ja temos mostrado que a igualdade esta sendo buscada ardentemente.
Porque esta ndo se encontra somente na beleza que concerne ao sentido da
audicdo e nem no movimento dos corpos, mas também nas formas visiveis
propriamente, nas quais a beleza ja& é mais comumente falada
(AGOSTINHO, Sobre a misica, VI, XIII, 38, 1986, p.339)"".

Por isso, nos afastamos de tudo que é exagerado como sons muito altos, assim como,
daqueles demasiadamente suaves. Dessa forma, a igualdade numérica s6 acorre quando dois
membros iguais se correspondem e, quando 0s membros separados se encontram no meio, de

tal maneira que estejam igualmente separados dos dois extremos. Por isso, € justamente por

108<; De dénde, pues, debe creerse que se comunica al alma algo eterno e inmutable, si no viene de Dios, el Gnico

eterno e inmutable?” (AGUSTIN, La masica, VI, XII, 36, 1986, p.336).

10%;Qué decir al fin? ¢No es cosa manifiesta que quien por medio de las preguntas de otro se mueve
interiormente hacia Dios, para comprender la verdad inmutable -si no retiene ese mismo movimiento
orientador en su memoria-, no podra dirigirse a la contemplacion de esa verdad sin contar con ninguna ayuda
exterior? D.: — Es cosa manifiesta” (AGUSTIN, La musica, VI, XII, 36, 1986, p.336-7).

M0<Asi pues, esta disposicion o movimiento del alma por el que ella comprende, por una parte, las cosas
eternas y que las temporales son inferiores a éstas, aun dentro de si mismas, y por otra, llegé a reconocer
como deben apetecerse las realidades superiores mas que aquellas otras inferiores, ¢no te parece la sabiduria
misma?” (AGUSTIN, La musica, VI, XIII, 37, 1986, p.338).

YM“En consecuencia, estas cosas bellas gustan por su armonia, en la cual ya hemos demostrado que se estd
buscando ardientemente la igualdad. Porque ésta no se encuentra solamente en la belleza que concierne al
sentido del oido y en el movimiento de los cuerpos, sino también en las formas visibles mismas, en las que ya
de un modo mas corriente se habla de belleza” (AGUSTIN, La musica, VI, XIII, 38, 1986, p.339).



131

causa dessa igualdade ou similaridade que passamos a desejar 0s objetos sensiveis, conforme
se |&: “E onde h& igualdade ou semelhanca, ali h& harmonia com seu nimero, porque nao ha
nada tdo igual ou semelhante a0 um comparado a si mesmo” (AGOSTINHO, Sobre a mdsica,
VI, XIII, 38, 1986, p.340)*'?. Dizer que ha harmonia entre dois niimeros é o mesmo que dizer
de que houve fascinio entre duas coisas a fins e com isso, Agostinho, mais uma vez, reforca a
ideia de que o0 que agrada os ouvidos ndo é o som em particular, mas acima de tudo aquilo que
ele representa, ou seja, a ordem e a proporcdo que ha nele e na alma. Ao que acresce em

seguida:

Assim, a alma produz esses movimentos nos corpos, sem sofrer a acéo
desses mesmos corpos. Assim, pois, 0 amor de acdo contra as sucessivas
paix0es de seu corpo separa a alma da contemplacdo das coisas eternas,
solicitando sua vontade com a &nsia do prazer sensivel: é o que ela faz pelos
nimeros entendido-sentidos. Separa também o amor de agir sobre 0s corpos,
e a deixa inquieta: e isso ela faz pelos nimeros proferidos. Separa-se as
recordacgdes e imaginagoes, e isto é feito pelos niUmeros da meméria. Ponha-
o0 de lado, enfim, o amor do vdo conhecimento deste tipo de coisas: e isso é
feito pelos nimeros sensiveis, nos quais residem certas regras que tém seu
gozo na imitacdo da arte, e delas surge a curiosidade, inimiga da paz, como
em seu nome (cura) é indicado, e, por causa de sua frivolidade, incapaz de
possuir a verdade (AGOSTINHO, Sobre a mdasica, VI, XIII, 39, 1986,
p.340-1)™2,

Nessa continuacdo, é preciso ainda trazer a questdo da interacdo da alma com as

paixdes sem que ela sofra sua influéncia, e nesse sentido temos:

No caso da audigdo, primeiro 0 som produz um movimento interno no
ouvido, através da vibracdo do ar, em seguida a alma o acolhe e modifica o
movimento do ouvido e, por fim, a consciéncia que a alma tem dessa
modificagdo na sua propria acdo sobre o ouvido, gera a sensagdo auditiva.
Portanto, ndo é por causa do corpo que alma sente alguma coisa, mas sim
por causa de si mesma (FAGUNDES, 2015, p.64).

Logo, o valor da alma ndo esta, em ultimo caso, em si mesma, dado que o que ela tem
em seu ser vem de Deus, porque, sua for¢a depende inteiramente de sua permanéncia no lugar

que lhe é devido, isto é, proxima a Deus. Ademais, é preciso ter cuidado, para que essa

112y donde hay igualdad o semejanza, alli hay armonia con su nimero, porque nada hay tan igual o semejante
que el uno comparado al uno” (AGUSTIN, La mdsica, VI, XIII, 38, 1986, p.340).

1«Asi, pues, el amor de la accién contra las pasiones sucesivas de su cuerpo aparta al alma de la
contemplacion de las cosas eternas, solicitando su voluntad con el afan del placer sensible: es lo que ella hace
por los nimeros entendidos-sentidos. Apartala también el amor de actuar sobre los cuerpos, y la pone
inquieta: y esto hace ella por los nimeros proferidos. La apartan los recuerdos e imaginaciones, y esto hace
por los nimeros de la memoria. Apartala, en suma, el amor del vanisimo conocimiento de este género de
cosas: y esto hace por los nimeros sensibles, en los que residen unas ciertas reglas que tienen su gozo en la
imitacion del arte, y de éstos nace la curiosidad, enemiga de la paz, como en su mismo nombre (cura) se
indica, y, por causa de su frivolidad, incapaz de poseer la verdad” (AGUSTIN, La musica, VI, XIIl, 39, 1986,
p.340-1).



132

condicdo ndo se converta em presuncdo, porque causaria gradualmente seu esvaziamento, a

medida que isso acontece, ela se distanciaria de Deus. Assim, nosso autor assevera:

E € justa a consequéncia que aqueles que gqueriam se levantar, por orgulho,
sobre os demais, ndo dominassem suas proprias poténcias nem seus proprios
corpos sem dificuldade nem dores, em parte feitos tolos em si mesmos, em
partes afundados sob o peso de seus membros mortais. E assim, pois, por
causa dessas harmonias e movimentos, com 0s quais as almas tém contato
ativo entre si, dessalinizadas por honras e louvores, se afastam da visdo
dessa verdade pura e sem mistura, porque Deus € o0 Unico que honra a alma,
fazendo-a feliz, quando ela vive escondida em sua presenca com justica e
milslfric()rdia (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XIII, 41, 1986, p.342-
3)

Ao que mais adiante completa:

Logo, os movimentos produzidos pela alma a que estdo ligados e submetidos
se parecem aos numeros proferidos, porque age como se estivesse em seu
préprio corpo. Por outro lado, os movimentos que ela produz, ao querer se
unir ou se submeter aos demais, sdo considerados entre o nimero de sentidos
e entendidos, porque ela atua como em seus proprios sentidos, esforgando-se
para fazer apenas uma coisa com ela, que por assim dizer, se aplica desde
fora, e fica rejeitado o que ndo pode assimilar. E a memdria recolhe esses
dois movimentos e 0s torna numeros de memoria, fervendo num sumo
redemoinho, semelhante a esses, entre as lembrancas e imaginacdo desse
tipo de agdo. Tampouco faltam os ndmeros de julgamento, como
examinadores, para perceber o que € o que se move de forma adequada ou
inadequada nessas a¢les; nimeros que ndo nos atrevimos a chamar também
sensuais, porque sdo signos sensiveis pelos quais as almas agem com
respeito a outras almas (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XIllIl, 42, 1986,
p.343)M°,

Todavia, apesar de estar envolvida em grandiosas preocupacdes, a alma ainda assim
pode se afastar da contemplacdo da verdade, porque, mesmo que ela esteja aliviada de tais

preocupac0es, ela continua consciente disso, entdo, dado o desanimo da alma, é preciso ainda

14y es justa consecuencia que las que desearon alzarse, por orgullo, sobre las deméas, no dominen sus propias
potencias ni sus propios cuerpos sin dificultad ni dolores, en parte hechas unas insensatas en si mismas, en
parte hundidas bajo el peso de sus miembros mortales. Y asi, pues, por causa de estas armonias y
movimientos, con los que las almas tienen activo contacto con las almas, desaladas por los honores y
alabanzas, se apartan de la vision de aquella Verdad pura y sin mezcla. Porque Dios es el Gnico que honra al
alma, haciéndola dichosa, cuando ella vive escondidamente en su presencia con justicia y piedad”
(AGUSTIN, La masica, VI, XIII, 41, 1986, p.342-3).

14por tanto, los movimientos que produce el alma sobre las que les estan apegadas y sometidas se parecen a
los numeros proferidos, porque actla como si lo hiciera sobre su propio cuerpo. Por otra parte, los
movimientos que ella produjere, al desear unirse o someterse a otras, se consideran entre el nimero de los
sentidos y entendidos, porque actla como en sus propios sentidos, esforzandose en que se haga una sola cosa
con ella, lo que, por asi decirlo, se le aplica desde fuera, y quede rechazado lo que no puede asimilar. Y la
memoria recoge estos dos movimientos y los hace nimeros recordables, hirviendo en sumo torbellino, de
modo parecido a éstos, entre los recuerdos e imaginaciones de esta clase de acciones. Ni faltan tampoco los
numeros de juicio, a fuer de examinadores, para percibir qué es lo que en estas acciones se mueve adecuada o
inadecuadamente; nimeros que no nos arredra denominar también sensuales, porque son signos sensibles por
los que de este modo actiian las almas respecto a otras almas” (AGUSTIN, La musica, VI, XIlII, 42, 1986,
p.343).



133

ver qual deve ser o comportamento encaminhado pelo comando divino, para que, purificada e

liberta de todas as cargas, volte o descanso e encontre a alegria perfeita. Por isso,

[...] a alma procura a estabilidade e eternidade, e uma que vez que nele ndo
encontra por causa da inferioridade de sua beleza culmina na mudanca do
ritmo das coisas, e 0 que em tal beleza é uma transposicao de estabilidade, é
transferido por Deus através da alma (AGOSTINHO, Sobre a mdsica, VI,
XIV, 44, 1986, p.345)"°.

Por essa razdo, grande € o homem que dirige todas as harmonias ndo para o servigo do
prazer carnal, mas apenas para a salde do corpo, que conduz todas as harmonias para a
manutencdo da memodria, isto é, para o préprio bem das almas. Igualmente, nobre € 0 homem
que se serve também daquelas harmonias como reguladoras e vigias de outras harmonias, isto
é, para governar o bom senso de nao alimentar uma curiosidade supérflua e perniciosa, mas

para dar aprovacao ou reprovar o que é necessario. Porque

Afinal, ndo sdo harmonias inferiores a razdo e belas em seu género, mas o
amor pela beleza inferior que contamina a alma. E como esta ndo s6 a ama a
igualdade (da qual, segundo nossa necessidade, falamos muito), mas também
a categoria inferior, a propria alma vem a perder sua prdpria ordem; e, apesar
disso, ela ndo superou a ordem das coisas, ja que ela estd num lugar e esta de
um modo em que, como suma ordem, estdo as coisas e tal como elas séo.
Porque uma coisa é guardar a ordem, outra coisa distinta é esta sujeita a
ordem. Guarda a ordem a alma quando, desde si mesma, ama inteiramente o
que esta sobre seu ser, isto é, a Deus e as almas, suas companheiras, como a
si mesma. Por essa forca do amor, efetivamente, coloca ordem nas coisas
inferiores e ndo se mancha em contato com elas (AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, XIV, 46, 1986, p.346-7)'"".

N&o obstante, o corpo ndo € um mal em si, visto que é também criacdo de Deus e por
isso mesmo adornado com uma beleza prépria, mesmo que inferior a dignidade da alma. Por
esse motivo, quaisquer harmonias decorrentes dessa nossa condicdo mortal ndo devem ser
desprezadas, como se fosse algo inteiramente fora do trabalho da Divina Providéncia, porque
elas, certamente sdo belas em sua espécie. Basta que ndo as amemos a ponto de substitui-las
pelas harmonias superiores. Assim afirma o Bispo de Hipona:

16«1 el alma busca en él, a saber: la estabilidad y la eternidad, no las encuentra, ya que su baja belleza
culmina en el cambiante paso de las cosas, y lo que en tal belleza es trasunto de estabilidad, le viene
transferido de Dios a través del alma” (AGUSTIN, La musica, VI, X1V, 44, 1986, p.345).

"«Después de todo, no son las armonias inferiores a la razén y bellas en su género, sino el amor de la belleza
inferior lo que contamina al alma. Y como ésta no s6lo ama la igualdad (de la que segin nuestro menester
hemos hablado bastante), sino también el inferior rango, el alma misma viene a perder su propio orden; y, a
pesar de ello, no sobrepasé el orden de las cosas, ya que ella estd en un lugar y esta de una manera en que,
con sumo orden, estan las cosas y tal como ellas son. Porque una cosa es guardar el orden, otra distinta estar
sometido al orden. Guarda el orden el alma cuando desde si misma, toda ella entera, ama lo que esta sobre su
ser, es decir, a Dios, y a las almas, sus compafieras, como a si misma. Por esta fuerza del amor, efectivamente,
pone orden en las cosas inferiores y no se mancha en contacto con ellas” (AGUSTIN, La musica, VI, X1V, 46,
1986, p.346-7).



134

Porque, como temporais, como um tabuleiro no meio das ondas do mar, nos
afastaremos delas, ndo as jogando como fardos pesados ou abracando-as
como se fossem nossa base, mas fazendo bom uso delas mesmas
(AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, X1V, 46, 1986, p.347)"%.

Por consequéncia, a alma se eleva em passos mais seguros em direcdo a unido
profunda com a Ordem universal de todas as coisas e, ndo so isso, pois, agindo assim, ela ndo
apenas se sentira sujeita a ordem, mas também a observa como a ordem inabaldvel e fixa
como propriamente sua. Por fim, se em todos os sentidos e em todas as nossas ages nos
adaptamos aos nossos desejos, que na maior parte sdo por coisas improprias, eles acabam por
dominar a vida humana: de inicio os objetos sdo aceitos com tolerancia e depois com grande
prazer. Por isso, é preciso que o prazer esteja entrelacado com a ordem, para que 0s objetos
sejam harmoniosamente tecidos e culmine, assim, no perfeito prazer.

Na continuacdo, Agostinho alega que € gracas a providéncia divina, que pode ser
explicado o fato de que também a alma pecaminosa possa ser dirigida pelas harmonias, bem
como, ser possivel elas mesmas produzirem harmonias e até o esvaziamento Ultimo da
corrupcdo carnal. “Pois Deus, extremamente bom e extremamente justo, ndo olha com maus
olhos para nenhuma beleza que nasca para a realidade, ou para a condenacédo da alma, ou para
a sua conversio, ou para a sua perseveranga” (AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, XVII, 56,
1986, p.357)"*°. Entdo, as harmonias brilham universalmente, ja que pela sua unidade é bela
gracas a igualdade e a simetria, que sdo unidas por essa mesma ordem. Desse modo, 0 verso
Deus criador omnium (Deus, criador de todas as coisas) encanta 0s ouvidos ndo somente pela
harmonia de seu som, mas, precisamente pela precisdo e verdade de sua afirmacdo. A esse

respeito assegura nosso autor:

Na verdade, todas essas coisas, que enumeramos com a ajuda da percepcao
sensivel do nosso corpo, ndo podem adquirir nem preservar as harmonias
locais, que parecem estar em um modo estavel de ser, mas gracas a outras
harmonias temporarias que as precedem, ocultas e silenciosas, e estdo dentro
do movimento. Da mesma forma, a essas harmonias, ativa nos intervalos
ordenados do tempo, precede e regula 0 movimento vital, que obedece ao
Senhor de todas as coisas, ndo porque ja tenha em si ordenado os intervalos
temporais de suas harmonias, mas gracas a um poder que governa 0s tempos.
E, sobre esse poder, as harmonias racionais e intelectuais das almas
abencoadas e santas que, sem a mediacdo de qualquer outra natureza,
reconhecem a proépria lei de Deus, sem a qual a folha da arvore ndo cai e por

18y no las amemos como para hacernos dichosos en sus goces. Porque, como son temporales, a fuer de una
tabla en medio de las olas del mar nos alejaremos de ellas, no arrojandolas como pesados fardos ni
abrazandolas como si fuesen nuestro fundamento, sino haciendo buen uso de las mismas” (AGUSTIN, La
musica, VI, XIV, 46, 1986, p.347).

W«pyes Dios, sumamente bueno y sumamente justo, no mira con malos ojos ninguna belleza que nace a la
realidad, o por condenacion del alma, o por su conversion, o por su perseverancia” (AGUSTIN, La musica,
VI, XVII, 56, 1986, p.357).



135

quem estdo contados nossos cabelos, transmitindo essa lei até aos ambitos
terrestres e infernais! (AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XVII, 58, 1986,
p.360)'%.

Portanto, tudo que é adquirido pela percep¢édo sensivel do nosso corpo ndo podem ser
tomadas como um fim em si mesmo, visto que as harmonias presentes na realidade que ele
experimenta estdo em ultimo caso, dependente das harmonias superiores, que se encontram
ocultas e silenciosas no movimento do universo e que obedecem ao Senhor de todas as coisas

que governa 0s tempos.

6.4 CONSIDERACOES FINAIS AO CAPITULO

Como conclusédo do presente capitulo, podemos afirmar que desde o didlogo Sobre a
Ordem, a musica ja figura no contexto geral do pensamento de Santo Agostinho, como a
ciéncia que, por meio da instrugdo, conduz a alma da multiplicidade do mundo para a unidade
perfeita, o que serd concluido no dialogo Sobre a Musica mediante um aprofundamento que
comeca na abordagem técnica da mdsica, para desembocar numa leitura autenticamente
filosofica. Para tanto, Agostinho coloca a ciéncia musical como ciéncia responsavel por todos
0S sons que apresentam uma determinada duracdo e que justifica a sua definicdo de musica
como a ciéncia do modular bem. A modulacdo, nesse contexto, significou a habilidade de
produzir um determinado movimento, que é procurado por Si mesmo e provoca prazer
enquanto tal.

Por ser uma ciéncia, o trato com a musica requer conhecimento, disciplina e
habilidade; do contrario, ela sera usada indevidamente. Por isso, vimos o estudo do ritmo e do
movimento como germe da arte e da melodia, e também o nimero sendo apresentado como
gerador da ordem e da harmonia de todo movimento mediante a proporcionalidade e, por
conseguinte, o conhecimento racional e cientifico dos nimeros da medigdo e do movimento,
na qual nossos sentidos sdo capazes de perceber. E embora os sentidos tenham limitac6es
perceptivas, podemos vislumbrar os vestigios da harmonia superior impressos em nosso

espirito e experimentados através da musica.

120«En realidad, todas estas cosas, que enumeramos con ayuda de la sensible percepcion de nuestro cuerpo, no
pueden adquirir ni conservar las armonias locales que parecen estar en un modo de ser estable sino gracias a
otras armonias temporales que les preceden, ocultas y en silencio, y estan dentro del movimiento. Asimismo, a
estas armonias, activas en los intervalos ordenados de los tiempos, precede y regula el movimiento vital, que
obedece al Sefior de todas las cosas, no porque tiene ya en si ordenados los intervalos temporales de sus
armonias, sino gracias a una potencia que gobierna los tiempos. jY, sobre esta potencia, las armonias
racionales e intelectuales de las almas bienaventuradas y santas que, sin la mediacién de ninguna otra
naturaleza, recogen la ley misma de Dios, sin la cual no cae la hoja del arbol y para quien estan contados
nuestros cabellos, transmitiendo esa ley hasta los ambitos terrenos e infernales!” (AGUSTIN, La muisica, VI,

XVII, 58, 1986, p.360).



136

Pela observagdo de todos os aspectos até aqui expostos e analisados, é hora de apontar
mais claramente a contribuicdo da mdsica para a conquista da felicidade. Para tanto, nossa
exposicao se concentrard, sobretudo, naquilo que Agostinho escreveu sobre esses dois temas,
sem esquecer, € claro, da contribuicdo da tradi¢cdo greco-romana para Sseu pensamento como
um todo. Além do mais, é preciso ainda alertar o leitor do nosso trabalho, que a propositura
que ora defendemos néo pode ser encontrada objetivamente nas obras de Agostinho, mas que
procuramos fundamenté-la a partir do que ele escreveu de forma indireta sobre cada uma

dessas tematicas, conforme veremos adiante.



137

7 ARELACAO ENTRE MUSICA E FELICIDADE SEGUNDO SANTO AGOSTINHO

7.1 CONSIDERACOES INICIAIS

E possivel que, por termos investigado a musica e a felicidade em capitulos a parte
neste trabalho, tenhamos causado a falsa impressdo de que entre elas ndo possa existir
nenhuma relacdo. N&o obstante, procuramos mostrar com o presente capitulo que, ao menos a
partir da filosofia de Santo Agostinho, é possivel afirmar essa relacdo, sobretudo, porque a
masica toca em Varios aspectos importantes para a felicidade, as quais foram apontadas ao
longo do capitulo IV deste trabalho.

Antes de tudo, é conveniente mencionar que, como € de conhecimento geral, a masica
sempre teve um papel importante nos momentos fundamentais da vida do homem. Como

exemplo, importa lembrar que:

Os povos primitivos consideravam que 0s sons constituiam poderosos meios
de influéncia nas relacbes entre os espiritos e os homens: pela musica,
aqueles exercem poder sobre estes; mas também os homens, com a mesma
musica, podem influenciar os entes invisiveis, acalmar os elementos,
adormecer as feras. Deste modo, a vibragéo sonora surgia como instrumento
do encantamento eficaz, que podia catalisar ou exorcizar as mais poderosas
energias (ROSA, 2004, p.02).

A isso, acrescentamos que a musica também se constitui um elemento importante para
a felicidade humana posto que: “[...] ou pode assumir um papel indutor e purificador,
operando a catarse do espirito e tornando-o digno de ouvir a voz de Deus ou, no polo oposto,

perverté-lo”'#

(ROSA, 2004, p.03). Se bem que, 0 modo de viver de uma pessoa ndo esta
separado daquilo que ela admira, as preferéncias musicais de uma pessoa refletem, em certa
medida, a maneira como ela vé a vida, os valores que ela possui, 0 que a encanta e emociona-
a. Quer dizer, a musica que habitualmente ouvimos tende a representar tracos importantes da
nossa personalidade; de nossas ideias e principios morais. Para mais: “Considera-se que se
durante muito tempo ouvirmos uma determinada mdsica, assim na nossa alma serdo
provocadas as virtudes ou os vicios conformes” (QUINTILIANO apud ROSA, 2004, p. 06).
Na continuacdo, vale destacar o contexto historico no qual Agostinho se encontra, em

especial, para dizer que os primeiros séculos da era cristd, tedlogos e fildsofos cristdos se

121 Algo parecido fizera Aristételes quando no Livro V da Politica fez a divisdo entre a boa e a ma msica, em
especial, afirmando que existe a musica harmoniosa, que propicia a eudaimonia e a musica em sentido
contrario que promove a desordem.



138

depararam com o problema da conciliagdo dos repertérios musicais herdados da cultura

greco-romana.

Alguns deles, porém, conhecendo o lugar importante que a verdadeira
musica tinha na filosofia grega e no Antigo Testamento, entenderam que era
preciso diferenciar entre a boa mdsica — a musica davidica —, aquela ajuda o
espirito a aproximar-se de Deus, e a musica ma, paga, que perverte e
desordena os espiritos arrastando-o para vicios e paixfes (ROSA, 2004,
p.08)

Com isso nota-se, em primeiro lugar que, desde entdo ja se percebia o poder de
influéncia, que a experiéncia musical exerce sobre a vida humana. Por isso, o grande
problema era conciliar a musica concebida como meio de elevacdo espiritual, reflexo da
harmonia divina com aguela musica concebida enquanto instrumento demoniaco, fonte de
corrupcgdo. E sob essa perspectiva, vale citar pelo menos a titulo de ilustracdo, Clemente de
Alexandria que, no século Il, afirmava que os antigos mitos eram falsos e que a musica
através da qual eles se expressavam conduzia a perdi¢do, e para ser mais especifico assim
dissera: “[...] utilizando a musica como pretexto, fizeram um ultraje a vida humana”
(CLEMENTE DE ALEXANDRIA apud HUSEBY, 1999, p. 257-8).

Posteriormente viu-se o declinio da musica pagd bem como, a ascensdo do canto
ambrosiano como mdsica alternativa exclusivamente religiosa e a servico da fé cristd. Assim,
temos sintetizado de forma muito breve o panorama historico, que nos permite chegar a
abordagem de Santo Agostinho e compreender melhor o lugar, que a musica ocupa em seu
pensamento.

Nesse sentido:

Foi Santo Agostinho, em seu tratado De musica, quem desenvolveu com
minucioso detalhe aquela percepcdo dualista, que buscava conciliar o
conceito quase mistico da Musica como ciéncia tebrica, que parte do
racionalismo das abstragBes pitagoricas baseadas no numero, com a ideia
aristotélica da musica como imitacdo das paixdes e objeto de prazer sensivel
(HUSEBY, 1999, p.258).

Mais adiante retomaremos essas questdes a fim de aprofunda-la melhor, porque, por

ora, nos limitados a acrescentar que:

De facto, ja foi sublinhado por muitos, que o discurso agostiniano, mesmo na
letra, é ja um auténtico monumento de musicalidade. [...] — todo o seu texto,
como uma seara acariciada pelo vento, se mostra décil a uma musicalidade
gue vem mais de longe e que, em nosso entender, deve ser procurada mais
fundo, em uma intuicdo ontoldgica da harmonia, da ordem e da beleza da
realidade, intuicdo que depois se expressa no que chamamos a musicalidade
polifénica e sinfénica do seu pensamento (ROSA, 2004, p. 14-5).



139

Tendo isso em vista, nos propomos a defender nossa alegacao de que existe relagdo da
musica com a felicidade, precisamente, porque acreditamos que as experiéncias musicais
podem contribuir na questdo da interioridade, chave da vida beata de Santo Agostinho, ao
mesmo tempo em que funciona como uma espécie de auxilio e protecéo da interioridade.

Na continuagéo relembramos que:

[...] a especulacdo racional, que no agostinianismo € apenas a conduta
perfeita da vida, aqui representara o papel necessario, mas somente
preparatorio, de um guia da alma em direcdo a contemplagcdo mistica,
simples eshoco da beatitude eterna e, uma vez que essa doutrina é toda
orientada para a unido da alma com Deus, ela ndo poderia ter outro centro
sendo Deus (GILSON, 2006, p.29).

No tocante a masica, em particular, observou-se algo semelhante, sobretudo, quando
Agostinho justificou a escrita do De musica dizendo que sua intencdo era favorecer
desenraizamento, sob a orientacdo da razdo, dos sentidos da carne e das literaturas carnais
(conhecimento), as quais nao é dificil se apegar, e por amor da verdade imutavel os homens
ficassem fixados no unico Deus e Senhor de todas as coisas (Cf. AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, I, 1, 1986, p.284). Depreende-se a partir dai que se constitui um erro confiar a
razdo a palavra final sobre todas as coisas, precisamente, porque o senhor de todas elas é a
suprema verdade, Deus.

Porque ninguém pode ser feliz sem possuir o0 que se deseja, € necessario que este bem
seja permanente, livre das variacGes da sorte e das vicissitudes da vida, e que ndo podemos
adquirir tdo somente por nossa vontade e tampouco poderemos conservar para sempre, aquilo
que é perecivel e passageiro (Cf. AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 11, 11, 2007, p.129). Por
outro lado, vimos também que esse bem ndo acontece alheio a prudéncia, a beleza da
temperanca, a forca da coragem e a santidade da justica. Estes sdo os bens que realmente
podemos dizer nossos sem nenhum temor do acaso (Cf. AGOSTINHO, Contra os
académicos, I, VII, 20, 2008, p.40). Por encerrar em si todas as coisas mutaveis e verdadeiras
ndo podem ser consideradas como um bem exclusivo de ninguém, justamente, porque ele se
apresenta universalmente a todos o0s que sdo capazes de contemplar realidades
invariavelmente verdadeiras (Cf. AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, Il, 12, 33, 2004,
p.116-7).

Por fim, Agostinho identifica esse bem com a verdade, o que implica dizer que é
preciso fixar a mente nela para alcangar o Sumo Bem e dele gozar e, consequentemente ser
feliz, visto que ela contém em si todos os bens verdadeiros, entre 0s quais 0os homens,

conforme o grau de sua inteligéncia escolhe para si um s6 ou diversos deles, para seu gozo



140

(Cf. AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, Il, 13, 36, 2004, p.121). Por isso, tudo que agrada
nas verdades particulares retira, em ultima instancia, o seu encanto da verdade imutével.
Portanto, podemos dizer que o que Agostinho procura é um bem cuja posse satisfaz

todo o desejo e, por consequéncia, lhe confere a paz. Ademais:

O objeto de desejo deve satisfazer varias condigdes. A principio, deve ser
permanente e independente do acaso e da fortuna. Nada de caduco e
perecivel, pode ser possuido por nds quando queremos e tanto gquanto o
queremos. Por outro lado, amar o que se pode perder € viver num temor
perpétuo, incompativel com a verdadeira felicidade. Ora, somente Deus é
permanente e independente de todo o resto, pois apenas ele é eterno. Aquele
que tem Deus €, portanto, o Unico que teria a felicidade e também, por
conseguinte, o desejo de Deus é a Unica via que conduz a beatitude
(GILSON, 2006, p.19).

Consequentemente, o0 que ha de mais perfeito para 0 homem nao pode ser inferior a
ele, porque querer o que lhe € inferior é torna-se pior. Por outro lado, este bem nédo poderia ser
da ordem humana e, por consequéncia, s6 pode ser o proprio Deus: e como vimos quem
possui a Deus é feliz (Cf. AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 11, 11, 2007, p.131).

Portanto, uma vez estabelecido o bem do qual a felicidade depende, cabe de agora em
diante, apontar mais claramente 0 modo pelo qual a musica pode contribuir nesse sentido.
Para tanto, articularemos, sobretudo, alguns aspectos da vida feliz apresentados no capitulo 1V

com a concepcao de musica expostas no capitulo V do nosso trabalho.

7.2 ARELACAO ENTRE MUSICA E FELICIDADE

Antes de tudo, € digno de nota que a conquista da felicidade ndo é algo facil, mas nem
por isso podemos dizer que € algo impossivel. Essa € uma questdo que Agostinho nem sequer
discute, precisamente porque sua fonte, quer dizer, Deus, € algo evidente para ele. Talvez a
dificuldade maior com a questdo da felicidade seja porque ela ndo esta circunscrita apenas no
ambito humano, como produto da razdo apenas, mas também porque, de fato, ela esta inserida
na categoria da eternidade. Por outro lado, a felicidade ndo é algo impossivel, exatamente
porgque Agostinho mostra 0 caminho a ser percorrido e, a0 mesmo tempo, estabelece de forma
gradual as condi¢Ges necessarias para o0 seu alcance. Para tanto, a grande questdo para
Agostinho é: “[...] procurar se conhecer para saber 0 que € preciso fazer a fim de ser melhor e,
se possivel, a fim de bem ser” (GILSON, 2006, p17). Na medida em que a verdadeira musica

coloca 0 homem em contato com sua interioridade, favorece a vida feliz.



141

Por isso, a posse da vida feliz é condicionada ao autoconhecimento, acima de tudo
porque, fundamentalmente, ela é uma questdo da interioridade. E assim, por mais que seja
dificil encontrar a felicidade em nosso interior, o certo é que é impossivel encontra-la a partir
de qualquer outro lugar. Por essa razdo, Agostinho adota o preceito fundamental do

socratismo e o faz passar por uma intensa modificacdo, conforme se vé em seguida:

Por que entdo é dado um preceito a alma para que se conhega a si mesma?
Conforme creio, é para ela se pensar em si mesma e viver de acordo com sua
natureza, ou seja, para que se deixe governar por aquele a quem deve estar
sujeita, e acima das coisas que deve dominar. Sob aquele por quem deve ser
dirigia e sobre aquilo que ela deve dirigir. Muitas vezes, devido &
concupiscéncia desregrada, a alma age como que esquecida de si mesma
(AGOSTINHO, Sobre a Trindade, X, 5, 7, 2014, p. 319-20).

De modo semelhante Agostinho escreve em Sobre a Ordem (Cf. I, I, 3, 2008, p.98)
dizendo que a maior causa deste erro € que 0 homem ndo se conhece a si mesmo. Para
conhecer-se a si mesmo, ele precisa de um étimo modo de viver, para afastar-se dos sentidos,
refletir e manter-se em si mesmo. Para tal, recomenda as artes liberais e dentre elas,
destacamos a musica, que partindo da instrugdo técnica, purifica e aperfeigcoa o espirito (Cf.
AGOSTINHO, Soliléquios, I, 13, 23, 2007, p.45-6). Para mais, Agostinho diz ainda que sua
erudicdo moderada e parcimoniosa nos torna mais resolutos, mais perseverantes e amantes
mais agradaveis para abracar a verdade, para deseja-la mais ardentemente, segui-la com mais
constancia e, finalmente, apegar-nos com mais dogura a vida feliz (Cf. AGOSTINHO, Sobre
aordem, I, VII, 24, 2008, p.108).

Considerando-se que o modo de viver de uma pessoa ndo estd separado daquilo que
ela admira, é preciso, entdo, estabelecer um parametro, dentro dessa questdo, para nortear a
convivéncia com os bens temporarios que, ao ver de Agostinho, sdo facilmente passiveis de se
apegar.

Todavia, Agostinho ndo condenou completamente os bens temporais, apenas advertiu
gue sua posse ndo é condicdo suficiente para a felicidade, porque muitas pessoas desfrutam
grande abundancia de bens pereciveis. Mas, que sem davidas, esse tipo de vida esté sujeito a
grandes dificuldades (Cf. AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 26, 2007, p.147). Estando
sujeito as dificuldades é porque, de fato, ndo pode ser causa da verdadeira felicidade, pois
dependeria constantemente da sorte, para ndo ocorrer nenhum revés que resulte na sua perda.
Contudo, é preciso frisar que nele ndo ha problema com sua posse, desde que tenham sido
alcancados por meios justos.

Alias, Agostinho fala que se acontecer de possui-los, que seja apenas 0 necessario para

0 sustento e o seu uso liberal, isto é, sem apego a elas mesmas. Até porque, as riquezas ndo



142

devem ser de modo algum ambicionadas, mas se advierem, devem ser administradas com
muita retiddo e cautela (Cf. AGOSTINHO, Soliloquios, I, X, 17, 2007, p.37), porque, 0 apego

aos bens temporais leva 0 homem a materializagédo e a condenacédo do perecimento.

Isso dito, permanece verdadeiro que a alegria beatificadora, a qual
Agostinho nos convida, é inseparavel da verdade da qual ela é penhora (o
embargo). A doutrina agostiniana ndo pode ser reduzida a um ‘teorismo’ de
um género qualquer, porque a propria verdade é, nessa doutrina, apenas um
fim enquanto bem, isto é, mais possuida que vista; mas ndo seria um erro
menos grave inferi-la no sentido de um pragmatismo qualquer; pois se 0
conhecimento da verdade ndo é para ela sé formalmente o fim do homem,
ele é requisitado a titulo de condicdo necessaria para a obtencdo desse fim
(GILSON, 2006, p.26-7).

Com relagéo a isso, basta lembrar que Agostinho chamou de sabedoria essa disposi¢ao
ou movimento da alma pela qual ela compreende por um lado as coisas eternas e que as coisas
temporais sdo inferiores a elas; e por outro lado, reconhece que deveria desejar as realidades
superiores mais que as inferiores (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XIIl, 37, 1986,
p.338). Além de que, por causa delas, nos foi proporcionado os meios advindos das coisas
temporais e preparado de modo adaptado a nossa fraqueza para serem amplamente
conhecidos.

Para mais, continuamos dizendo que:

No ambito musical, a dicotomia entre corpo e alma, sensivel e inteligivel, foi
interpretada por Agostinho como esséncia da masica, que, em posse de tal
antitese e construindo-se primariamente fenémeno corpéreo, material, fisico,
traria em si mesma o poder transcendental de ligar o mundo das sombras ao
mundo das luzes, de elevar o homem a inteligibilidade, de levar a criatura a
presenca de seu Criador (AMATO, 2015, p.134).

Desse modo, se o corpo é interpretado como instancia participe da esséncia da musica,
e para ser feliz é preciso levar em consideracdo o homem no seu conjunto, ndo faz sentido
ignora-lo enquanto ser sensivel, porque o corpo ndo esta animado pela alma por si mesma,
mas pelo propdsito daquele que a criou. A alma também nédo consente algo dele, mas faz dele
e nele, organizando-a como uma questdo submetida ao seu dominio pelo designio divino (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, V, 9, 1986, p.299).

Alias, o corpo é, na musica, 0 meio pelo qual a alma experimenta 0 mundo e certos
aspectos da verdade, a medida que torna possivel seu alcance, mediante certo e bem
articulado caminho das coisas espirituais, ou seja, enquanto que o corpo se deleita com 0s
sons percebidos pelo sentido da audigdo, a alma se deleita pela bela significacdo da musica

apreendida pelo intelecto. Assim, 0 que soa prazerosamente agrada e atrai a audi¢ao, enquanto



143

0 bom significado refere-se somente a mente (Cf. AGOSTINHO, Sobre a ordem, Il, XI, 34,
2008, p.137).

Dessa forma, ainda que inferior a alma, o corpo tem uma beleza propria em seu modo
de ser, e por isso mesmo a dignidade da alma é suficientemente estimavel, e nem o castigo e
nem a enfermidade dele consegue retirar o legado de certa beleza (Cf. AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, 1V, 7, 1986, p.295). Precisamente, porque é por meio dele que é possivel passar
progressivamente das informacdes sensoriais para o conhecimento que, em Gltima instancia,
decorre da iluminacéo divina.

Em vista disso, “E necessario, entdo, calibrar em que medida que o aparato sensorial,
ao receber as afeccdes dos corpos, tem um papel constitutivo (ou ndo) para alcancar 0s
conhecimentos intelectuais” (CENCI, 2012, p. 134). Para tanto, na medida em que funciona
como instancia que permite a regulacdo da sensibilidade, a mdsica colabora, para que o
homem se afaste de qualquer tipo de movimento lascivo, no qual o obscurecimento da
esséncia da alma comeca, para restabelecer o gozo das harmonias da razdo, o que implica
retorno da alma para Deus, dando ao corpo/audi¢cdo as harmonias da salde, e provendo
ascensdo da alma a fonte ultima da verdadeira felicidade (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica,
VI, XIl, 33, 1986, p.332). Disso, decorre o desafio de explicar como a partir do sensivel se
chega ao inteligivel.

Por ora, importa destacar que o maior absurdo é que a alma esteja submetida ao corpo,
porque a alma nunca lhe é inferior e de nenhuma maneira a alma é uma matéria sujeita ao
corpo (Cf. AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, V, 8, 1986, p.298). Até porque, 0 corpo ndo
esta animado pela alma, mas pelo propdsito daquele que a criou. Por isso, a alma consente
algo dele, mas faz dele e nele, organizando-a como uma questdo submetida ao seu dominio
pelo designio divino (Cf. AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, V, 9, 1986, p.299).

Todavia, quando o objeto favoravel € colocado proximo ao corpo, a alma prontamente
0 conduz aos caminhos de sua atividade toda aquela influéncia ou o que julgar necessario. E
essa sua acdo, pela qual aplica seu corpo a um corpo que exteriormente lhe convém, ndo esta
oculta porque se desenvolve com muito mais atengdo por causa da excitacdo que vem de fora;
mas, como esse objeto combina com ela, ela percebe uma sensacdo de prazer (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, V, 9, 1986, p.300). Assim, as coisas belas sdo apreciadas
exatamente pela sua propria harmonia, que por sinal € harmonia perfeita e, por isso mesmo é
procurada verdadeiramente. O que, culmina numa onda suave de uma musica que nasce na

eternidade e contribui na ascensao para Deus. Em outras palavras:



144

[...] o objeto que é favorével e que afeta o corpo facilmente faz confluir os
seus movimentos com o0s movimentos da alma, ou nas palavras de
Agostinho, ‘[...] conduz a alma pelos mesmos caminhos’. Esta confluéncia
de que 0 movimento do corpo que exteriormente convém a alma ocorre ndo
por causa da excitacdo que vem de fora, mas porque a atencdo se volta ao
movimento ou objeto conveniente. Dessa conveniéncia resulta uma sensacdo
de prazer (CENCI, 2012, p. 140).

Portanto, o corpo ndo estd animado pela alma sendo sob a finalidade de quem o criou.
Por conseguinte, a alma ndo se submete aos designios do corpo, mas age a partir dele e nele,
dispondo dele como se uma matéria submetida ao seu dominio por designio divino. Também,
a alma opera, as vezes com facilidade e outras com dificuldade conforme o que Ihe oferece a
natureza corpodrea. “Assim, o corpo ndo afeta ou age na alma, somente opera de modo a
cooperar ou ndo com ela. Detalhamos: a ndo cooperacao € um tipo de oposi¢do ou dificuldade
da alma ao se associar a uma operagdo do corpo” (CENCI, 2012, p.139). Em contrapartida,
guando outras influéncias sdo adicionadas a ponto de fazer o corpo experimentar uma espécie
alteridade, a alma desenvolve a¢es mais intensas, adaptadas as diferentes partes e 6rgaos:
entdo se diz que a alma Vvé, ouve, cheira, gosta e sente pelo tato. Com essas acdes, ela
incorpora o que Ihe convém e resiste ao que nao lhe convém. Essas sdo as operagfes que a
alma, quando sente, contribui para as paix6es do corpo, sem sofrer as mesmas paixdes (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, V, 10, 1986, p.301-2).

Por consequéncia, a alma deve ser dirigida por quem € superior a ela e dirigir o que
Ihes é inferior. Superior a ela é somente Deus, inferior apenas ao corpo, se considerarmos
cada alma e a alma em sua totalidade. (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, V, 13, 1986,
p.304-5), porque uma coisa é, na verdade, ndo ter sensacdo por causa de uma coacdo total,
outra ndo ter por causa do efeito de uma salde total do corpo, porque em um caso 0s 6rgaos
estdo faltando, movendo-se contra as paixdes do corpo, em outro as proprias paixdes (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, V, 15, 1986, p.306-7). Portanto, se algo excita a atencédo
significa que ndo é oculto a alma. De qualquer forma, a alma produz movimentos nos corpos,

sem sofrer a agcdo desses mesmos corpos.

No caso da audicdo, primeiro 0 som produz um movimento interno no
ouvido, através da vibracdo do ar, em seguida a alma o acolhe e modifica o
movimento do ouvido e, por fim, a consciéncia que a alma tem dessa
modificagdo na sua propria acdo sobre o ouvido gera a sensacdo auditiva.
Portanto, ndo é por causa do corpo que a alma sente alguma coisa, mas sim
por causa de si mesma (FAGUNDES, 2015, p.64).

Logo, mesmo que ligados ao corpo, os movimentos experimentados pela alma

revestem-se de liberdade em relacdo a esse mesmo corpo que a alma esta ligada. Por outro



145

lado, os movimentos que ela produz, ao querer se unir ou se submeter aos demais, atua como
em seus proprios sentidos, esforcando-se para fazer apenas uma coisa com ela, que, por assim
dizer, se aplica desde fora e rejeitado o que ndo pode assimilar (Cf. AGOSTINHO, Sobre a
musica, VI, XIII, 42, 1986, p.343).

Assim sendo, a acdo da alma, atenta ao deixar-se conduzir pelo favoravel, ndo implica
em uma determinacgdo ou contato necessario entre alma e corpo. De fato, o que se deduz até
aqui é que a alma pode focar intencionalmente a sua atencdo nos movimentos que ocorrem no
seu corpo. Entdo, na medida em que no corpo ha somente movimento, a alma, por seu turno, é
que realca a atencdo lhes dada e reconhece esse movimento como proveitoso ou indtil.
“Assim o corpo ¢, de um lado, uma espécie de mediador entre a alma e 0s objetos” (CENCI,
2012, p. 141).

E para que essa mediacdo seja positiva é preciso que seja vivida de forma ordenada. Se
a sensacao em si consiste em mover o0 corpo contra 0 movimento que nele se produz, a musica
contribui quando educa o corpo a ndo aderir a qualquer movimento. Para tanto, € preciso que
0 prazer esteja entrelacado a ordem, para que o deleite dos objetos se efetive em plena
harmonia com o perfeito prazer.

Por essa razdo, no De Musica, a métrica deixou de ser preocupac¢do fundamental, para
dar relevo as investigacbes metafisicas sobre a natureza da sensacdo e da beleza musical.
Nesse sentido, “[...] a sensacdo € entdo apresentada como forma da vida do espirito, efeito de
uma atividade da alma sobre si mesma, originada da sua atencdo, para as sensacfes do corpo
que ela anima, e ndo de uma acdo exercida pela matéria sobre uma alma passiva [...]"
(FAGUNDES, 2014, p. 66).

Por conseguinte, cada coisa natural aspira a unidade para ser o que é, busca identificar-
se consigo mesma, guarda a sua propria ordem no espaco e tempo, ou se mantém por forca de
um equilibrio incorpdreo. Por isso, a percep¢do da beleza termina por consistir na atencao
prestada pela alma ao corpo, portanto, uma teoria ndo mecanicista, ndo empirista e ndo
puramente fenomenalista (Cf. BUBACZ apud FAGUNDES, 2014, p. 68). Por isso, é
necessario ter liberdade em relacdo as sensacdes inferiores, porque elas sdo, em grande parte,
responsaveis pela queda da alma e sua debilidade.

Todavia, assim como 0s bens temporais, a beleza sensivel ndo é um mal em si mesma,
pois 0 que ¢ mal, na verdade, é a excessiva aten¢do que podemos lhes dar. Por isso, ndo se
deve buscar os prazeres sensiveis por Si mesmos, mas COmMO Meios para 0S prazeres
superiores. Em funcg&o disso, 0 assentimento que se da as paixdes na experiéncia musical deve

ser somente dentro de limites da medida e da proporcao.



146

Consequentemente, a beleza musical se funda na sua correspondéncia com as leis do
Universo que, por sinal, sdo ritmicas e regulares. Dai a mdsica, que € criatividade humana, é
tanto mais bela quanto mais se aproximar da dimensdo césmica do mundo e 0 homem que
estiver dotado do conhecimento da ciéncia musical, estard capacitado para fazer do prazer
sensivel um condutor para a Vida feliz, exatamente, porque sabera usar mais habilmente os
sentidos como intermediarios para, associando-se entre si, perceber a ordem universal que
rege todas as coisas, ja que a musica ndo é uma simples série de sons amontoados entre si; ela
tem um ritmo e, a0 mesmo tempo, é coesdo e harmonia; possui uma estrutura e uma
profundidade propria.

Por conseguinte, a beleza encontra a alma examinadora e consegue entrar em sua
prépria interioridade, aqui as verdades éticas, logicas e estéticas. E estas verdades sdo ao
mesmo tempo valores dispostos e orientados para aquele que € a suma verdade. Dessa forma,
a masica, além de ser algo divino, que aproxima seus admiradores da divindade, liga
igualmente seus ouvintes e seus praticantes a sabedoria. Por isso, 0s prazeres sensiveis tém
seu significado subjugado aos prazeres da alma, porque do contrario, antes de servir para a
elevacdo do homem, sdo causa de ruina para ele. Por isso, a educacdo da sensibilidade
promovida pela musica € tdo importante porque é através dela que se recebem as afeccGes dos
corpos, e a partir dai, alcancar os conhecimentos intelectuais necessarios para, posteriormente,
se chegar a suprema beleza. Para tanto, no contexto geral do pensamento de Santo Agostinho,
a musica torna-se indispensavel, dado que, sua prépria esséncia esta inteiramente articulada
com a elevacdo do espirito para a beleza inteligivel. E nesse sentido, ele garante que a alegria
gerada pela aquisicdo de tdo grande bem é o que se constitui a vida dita feliz (Cf.
AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, I, 13, 29, 2004, p.61).

Por conseguinte, o processo dialdgico entre a beleza sensivel e a beleza inteligivel
requer a progressiva purificacdo dos limites e obstaculos encontrados no processo de
ascensdo. Assim “Percorrendo o caminho sinalizado pelos graus de beleza que os corpos
apresentam, e usando os sentidos corpdreos, o sentido interior e a razdo, é possivel chegar a
inalteravel eternidade da verdade divina, superior a mente e fundamento dos juizos racionais”
(FAGUNDES, 2014, p.47). O que implica dizer que a perfeita plenitude das almas, que torna
a vida feliz, consiste em estar em perfeita comunh&o com Deus e para tal, além da razdo, a fe,
a esperanca e a caridade é também necessario (Cf. AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 35,
2007, p.157). Esses elementos, alids, ndo sdo pré-requisitos basicos apenas para a
compreensdo da masica e da felicidade, mas essencialmente para todo o pensamento do Bispo

de Hipona.



147

Deste modo, a vida beata consiste na posse do que é justo e bom, por isso, aquele que
se apossa de bens condendveis estd mais distante dela, que aquele que a procura com vontade
reta e ndo a encontra. Por isso, diante dos bens inferiores a vontade deve agir com prudéncia,
temperanca, fortaleza e espirito de justica, para, quando for necessario, possa alcanca-los e
usé-los adequadamente. Pois, ser feliz ndo é apenas uma questdo de deleite dos verdadeiros
bens, mas também diz respeito a prépria imortalidade. O que s6 é possivel por causa de Deus
e conquistado através da alma (Cf. AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, X1V, 44, 1986, p.345).

Portanto, quem possui 0s bens verdadeiros pode carecer de muitas coisas sem perder a
felicidade. Dado que, ela é plenitude espiritual, um bem tal que a perda de todos os bens
materiais ndo poderia comprometer. Por consequéncia, somente a sabedoria de Deus é que
pode ser tomada como verdadeira sabedoria, porque efetivamente garante a felicidade,
justamente, porque ela nada mais é que a moderacdo de espirito que se conserva em
equilibrio, e por consequéncia, por ndo estar dispersa nos excessos, termina por ser
recompensado com a plenitude da vida.

Todavia, esse género de vida ndo é proprio da condi¢cdo mortal e s6 sera desfrutado
plenamente na vida futura, porque se a imortalidade ndo fosse um dom outorgado a criatura
humana, em vdo a alma procuraria a felicidade, pois sem imortalidade ndo existe felicidade
(Cf. AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIII, 7, 10, 2014, p.409). Apesar disso, esse género de
vida ndo estd inteiramente separado da felicidade terrena porque, na verdade, estdo
interligados por meio da virtude que, alids, se apresenta como ponte, para a verdadeira vida
feliz na eternidade. Assim, a felicidade terrena acaba por constituir-se num exercicio
necessario para a vida na eternidade que, com a anuéncia da verdade imortal, a fé6 mostra o
futuro imortal a toda a criatura humana e, como consequéncia, a eterna felicidade, justamente
na medida em que articula a beleza sensivel com a beleza inteligivel, a masica favorece a vida
feliz.

Ademais, voltemos a questdo do caminho da interioridade para dizer que, no retorno a
si mesmo, a alma encontra a no¢do de unidade perfeita na qual todas as coisas foram feitas, e
pela qual, entendera que a felicidade ndo se concretizara, se estivesse fora dessa ordem
universal, que governa em perfeita harmonia todas as coisas. Para tal, é necessaria a
efetivacdo das potencialidades da alma a partir do conhecimento, que nesse contexto, se
constitui como o alimento da alma. E nesse sentido que apresentamos a musica como valioso
alimento para a nutricdo das poténcias da alma.

Por essa razdo, compreende-se que o conhecimento de Deus ndo € simplério,

mecanico e automatico, mas de forma gradual e obedecendo a uma séria de condi¢cdes. Nesse



148

processo, a masica surge como um inestimével auxilio para inserir o homem, por meio do
conhecimento, na ordem geral das coisas. Com isso, ele ndo so estara habilitado para guardar
a ordem, mas também esta sujeito a ela. A alma guarda a ordem quando, desde si mesma, ama
inteiramente 0 que esta sobre seu ser, isto €, a Deus, como a si mesma. Por causa disso, a alma
coloca ordem nas coisas inferiores e ndo se mancha em contato com elas (Cf. AGOSTINHO,
Sobre a musica, VI, X1V, 46, 1986, p.346-7).

Na continuacdo, vale dizer que Agostinho sempre nutriu grande admiracdo pelos
nameros, precisamente, porque considera que € pelo som que melhor se compreende o seu
poder em toda a espécie de movimentos, inclusive, naqueles que levam & sabedoria divina,
fonte da vida feliz. “Santo Agostinho fez uma apropria¢do do conceito matematico e dos
numeros ideais platénicos, de sua concepcao de eternos, de géneros supremos, semelhantes ao
ser, e foi mais além, fazendo-os convergir para a ideia de Deus” (AMATO, 2015, p. 140).

Além disso, é conveniente apontar que 0s numeros e/ou ritmos ndao s6 dominam todas
as coisas, mas que também a tudo completa, seja na ordem inferior do mundo sensivel, seja na
ordem superior do mundo inteligivel. Por isso, “O nimero para Santo Agostinho ¢ o grande
mensageiro entre 0 mundo sensivel e o inteligivel” (CAPANAGA apud FAGUNDES, 2014,
p. 56). O nimero é 0 mensageiro porque possibilidade, a partir das criaturas, chegar ao
Criador, justamente porque ele é o responsavel pela integracdo de todas as coisas a ordem
geral do Universo. Por isso, a musica, aquela feita a partir da boa modulacéo, favorece a
passagem da beleza sensivel a beleza inteligivel, precisamente, porque ela mesma esta
constituida dos numeros eternos, que em ultima instancia leva a Deus, que a0 mesmo tempo é
fontes dos nimeros eternos e da verdadeira felicidade.

Relativamente a musica, os sons e a palavra cantada tém enorme importancia, porque
seja nos ritmos ou na modulacdo musical, tudo esta dominado pelos nimeros (as cadéncias).
Nesse sentido, Agostinho diz que a partir da diligente investigacdo, descobriu que havia
nameros divinos e eternos, principalmente que, com a ajuda deles, ela (a alma) havia
elaborado tudo o que foi dito acima (Cf. AGOSTINHO, Sobre a ordem, II, XIV, 41, 2008,
p.140). E com eles, a alma se eleva gradativamente a perfeicdo dos costumes e de vida ndo
apenas so pela fé, mas também com certa razao.

Porque, se ndo existe, segundo nosso autor, nada mais certo e melhor ordenado que o
numero, ndo se justifica o fato de alguem, por um lado, componha lindos versos e toque
melodiosamente a citara, mas, por outro lado, possa deixar que sua vida e sua propria alma
sigam um caminho tortuoso (Cf. AGOSTINHO, Sobre a ordem, 1l, XIX, 50, 2008, p.145).

Exatamente, porque as coisas superiores sdo aquelas em que a igualdade permanece soberana,



149

inabaldvel, imutvel, eterna. Por isso, as coisas terrenas, subordinadas as celestes, associam 0s
movimentos de seu tempo, gragas a sua harmoniosa sucessao, por assim dizer, ao Cantico do
Universo (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XI, 29, 1986, p.327-8). Assim, a partir dos
nUmeros corporais, a musica mostra, através deles, as perfeic@es invisiveis de Deus impressas
nas coisas criadas.

Em vista disso, se deduz que é impossivel encontrar os bens, que tornam os homens
bons e felizes se ndo vierem de Deus para 0 homem e ndo aproximarem o homem de seu Deus
(Cf. AGOSTINHO, Sobre a Trindade, XIII, 7,10, 2014, p.406-7). Assim é com a prépria
sabedoria e a ciéncia dos numeros, que elas possuem a mesma fonte na verdade imutével.
Pois, incontestavelmente, sdo uma s6 e mesma realidade (Cf. AGOSTINHO, Sobre o livre
arbitrio, I, 11, 30, 2004, p.114). Contudo, se nos dispusermos a voltar, por assim dizer, em
direcdo ao alto, descobriremos que os mesmos numeros ultrapassam as nossas mentes e
permanecem imutaveis na verdade, ela mesma (Cf. AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, II,
11, 31, 2004, p.115). Portanto, condicionar a felicidade apenas a posse da sabedoria e ignorar
por completo os nimeros se constitui um erro: mas aqueles que sdo instruidos e 0s
verdadeiros estudiosos quanto mais se afastam das impurezas terrestres, tanto melhor
contemplam na prépria verdade do nimero como a sabedoria.

Desse modo, passa-se a tratar a musica para além dos nimeros, quer dizer, para aquela
parte da musica, que se encontra para a além da medida e da proporcdo, isto €, além dos tragos
sensiveis e com toda delicadeza possivel, chegamos aquelas moradas intimas, onde ela esta
livre de toda forma corpérea (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, V, XIllI, 28, 1986, p.283).
Por isso, a musica sensivel nunca exibe a perfeita igualdade, mas apenas uma coOpia ou
aproximacdo dela, o que a faz possuidora de uma beleza relativa, facilmente verificavel e

inteiramente possuidora de um valor préprio. Pois:

A ideia da igualdade perfeita ndo pode ser tirada dos sentidos, mas provém
em ultima andlise de Deus, imutavel e eterno, e é conservada na memoria
gue, por sua vez, se limita a hospedar a recordacdo das sensacdes e dos
produtos da imaginacdo formados a partir delas. Isto porque, através do
didlogo, é possivel suscitar na alma a recordagdo dos nimeros supremos e
reaproximar a alma de Deus (FAGUNDES, 2014, p. 70).

Por conseguinte, 0 amor exagerado pela musica sensivel, inclusive a musica vulgar,
vai gradualmente impedindo a contemplacéo da igualdade eterna, primeiramente por causa da
distdncia, que existe entre a musica sensivel e a musica inteligivel, e depois, porque sua
beleza ndo possui sua causa em si mesma, mas somente na medida em que esta posta como

condicdo, para o conhecimento da verdadeira beleza. Portanto, o prazer experimentado a



150

partir dos sons belos ndo devem se circunscrever tdo somente no ambito da audi¢cdo, mas que
deve remeter, em Ultimo caso, para a propria beleza, visto que ele ndo ecoaria com tanta
regularidade, nem seria marcada com uma cadéncia tdo agradavel, se ndo houvesse nela a
harmonizacéo dos nimeros eternos que tém em Deus sua fonte.

“Entdo, os nimeros da memdria tém a primazia sobre aqueles captados pela percepc¢ao
sensivel, precisamente, porque sdo produtos da alma”. Desse modo, esses numeros, que
ocupam alta presidéncia por sua posi¢do de juizes, ndo estdo ligados pela duracdo do tempo
(Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, VII, 17, 1986, p.310). Ademais, esses numeros de
julgamento estdo contidos em certos limites de duragdes temporérias, que eles ndo podem
exceder quando julgam, e tudo o que excede esses espacos, ndo podem ser abarcados por ele
para emitir seu julgamento (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, VII, 18, 1986, p.310).
Logo, ao passo que 0s numeros se fazem presentes na musica através da medida e da
proporcédo, contribuem efetivamente para a felicidade, uma vez que permite a convergéncia da
alma para Deus, sua fonte ultima.

Se tudo esta contido pelos nimeros, o estudo da mausica, feito com suma diligéncia
acaba por descobrir que havia numeros divinos e eternos, principalmente que, com a ajuda
deles, Deus elabora todo o universo (Cf. AGOSTINHO, Sobre a ordem, IlI, XIV, 41, 2008,
p.140). Entdo, o caminho que vai da beleza sensivel para a beleza inteligivel é inteiramente
possivel por causa dos nimeros eternos que estdo, em ultima medida, em toda parte, desde os
objetos sensiveis a mente humana. E essa sua acdo ndo esta escondida, porque se desenvolve
com muito mais atencdo por causa da excitacdo que vem de fora; mas, como esse objeto
combina com ela, ela percebe uma sensacdo de prazer (Cf. AGOSTINHO, Sobre a masica,
VI, V, 9, 1986, p.300).

Por essa razdo, acolhemos 0s sons harménicos e rejeitamos o estridente, dado que, 0s
sons harmdnicos afetam os ouvidos com 0 mesmo género ritmico pelo qual os ouvidos foram
criados. Por conseguinte, haverd maior harmonia nos movimentos racionais, que sdo iguais
entre si, que entre os sons estridentes que ndo guardam perfeitamente a medida nem a
proporcdo. Todavia, se nos dispusermos a voltar em direcdo ao alto, descobriremos que 0s
mesmos nudmeros ultrapassam as nossas mentes e permanecem imutaveis na verdade.
Exatamente porque esses ritmos/sons/movimentos estdo em certa atividade do espirito; uma
atividade que, uma vez que ndo produz som ou afeta 0s ouvidos, mostra que esse género pode
existir sem esses dois, dos quais um esta no som e 0 outro no ouvinte quando ouve (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, 111, 4, 1986, p.290).



151

Para mais, a moderagdo torna-se substancial para o gozo dos bens temporais,
sobretudo porque ela € mée de todas as virtudes (Cf. AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V,
31, 2007, p.152-3). Entdo, se € mae de todas as virtudes e sem as quais ndo se é feliz,
podemos concluir que a moderacdo € elemento chave para a felicidade terrena, aqui
considerada como exercicio preparatorio para a verdadeira felicidade na eternidade, porque
onde houver medida e proporc¢éo ndo existe nem a mais nem a menos do necessario e ai se
encontra precisamente a plenitude (Cf. AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 32, 2007,
p.153). Entdo, ser feliz significa possuir a justa medida, isto é, possuir a sabedoria (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 33, 2007, p.155), porque a verdade encerra em si uma
suma medida: da qual procede e & qual se volta inteiramente (Cf. AGOSTINHO, Sobre vida
feliz, 1V, 34, 2007, p.155). Comentando a relacdo da plenitude com a sabedoria e por sua vez

com a suma medida, escreve Gilson:

Primeiramente, como dissemos, ela comporta uma medida. Por ela, o
espirito se liberta de todo o excesso, evita transbordar no supérfluo ou, ao
contrario, restringir-se a limites inferiores aos de sua plena capacidade. Os
excessos que ela evita sdo a luxdria, a ambicgdo, o orgulho, todos os vicios
desse género pelos quais 0s espiritos imoderados creem poder conquistar a
alegria. Os defeitos que essa plenitude evita sdo a baixeza da alma, a
crueldade, a tristeza, a cupidez e todos os vicios analogos que, diminuindo o
homem causam sua miséria (2006, p.21).

Portanto, s6 quem possui a medida suprema através da verdade é que pode ser feliz,
porque, quando a razdo, a mente ou 0 espirito governa os movimentos irracionais da alma, é
que esta a dominar o homem, aquilo que precisamente deve dominar, em virtude daquela lei
que reconhecemos como sendo a lei eterna (Cf. AGOSTINHO, Sobre o livre arbitrio, I, 8, 18,

2004, p.47), que a alma persegue através da masica até que a razao atinja seu fim.

Colocadas as bases, Agostinho passa a meditacdo sobre as virtudes
necessarias e volta a ideia de que, mesmo a alma pecadora, pode agir guiada
por determinados nimeros que possuem certa beleza, e também a ideia de
que Deus ndo é invejoso de nenhuma formosura. Pela purificacdo do préprio
amor, a alma adquire as quatro virtudes fundamentais: temperanga, fortaleza,
justica e prudéncia. Estas virtudes ndo vao desaparecer na vida futura, serdo
aperfeicoadas e transfiguradas. Mas mesmo 0s nimeros que a alma decaida
produz, ainda que inferiores, geram importantes consequéncias metafisicas:
0 ndmero comega com 0 um, € belo pela igualdade e semelhanga, e se
articula na ordem (FAGUNDES, 2014, p. 72).

Para tal, a musica é de grande valor na medida em que funciona como instancia
educadora da sensibilidade, que partindo da beleza sensivel leva a alma a Deus. Por isso, 0

exercicio da moderacdo promovida pela madsica néo so eleva a alma, mas também a conduzira



152

até aquela medida suprema (Cf. AGOSTINHO, Sobre a ordem, II, 1V, 14, 2008, p.125-6). Dai
decorre a justa medida da alma, que leva a plenitude da vida, melhor dizendo, a vida feliz.

Entdo, se a felicidade depende da aquisicdo dessas virtudes e a modulacdo musical,
que diz respeito a medida, consiste na habilidade de produzir um determinado movimento que
ndo é procurado por si mesmo e muito menos pelo mero prazer sensivel, podemos concluir
que a mdasica contribui, de fato, para a felicidade. Exatamente, porque ela coopera
verdadeiramente na insercdo do homem na ordem universal das coisas 0 que,
consequentemente, o leva a Deus.

Para tanto, é preciso, pois, exercitar a sensibilidade nessa perspectiva, ja que ndo é
qualquer experiéncia musical que favorece esse propdsito, porque muitas delas ao contrério,
por estarem inteiramente presas as paixdes humanas acaba por promover a queda da alma nos
vicios ao invés de promover sua ascensao a Deus. Por conseguinte, a intimidade com a musica
nobre é importante para orientar na busca da felicidade, porque na medida em que a musica

nobre aproxima o homem da felicidade, a musica ordinéria o afasta dela.

Deste modo, a ideia agostiniana de musica reconduz as especulagdes e as
aritmosofias filosoficas sobre a musica, ao seu verdadeiro principio, ou seja,
ao acto criador de Deus. Compreendemos, assim, que Agostinho considere
gue a musica verdadeira ndo é a executada, mas o principio musicante do
real. A esséncia da musica é uma ars divina. O musico profissional, aquele
que toca e canta, ou procura aproximar-se 0 mais possivel desta ciéncia
criadora ou jamais serd musico, mesmo gue seja 0 mais eximio executante.
Mas, sera possivel ao masico profissional imitar masica originaria e divina?
Em parte, pelo menos é possivel, ndo tanto com o seu instrumento, mas antes
com a sua vida. Porque o homem é imago Dei, justamente ao nivel do
acordo entre a memédria, a inteligéncia e a vontade. E o intervalo que ha
entre imagem e semelhanga — imago et similitudo — repercute-se na
progressdo da alma humana, a qual repete ao seu nivel uma espécie de escala
musical natural, uma oitava a ser percorrida ontologicamente,
gnosiologicamente e eticamente (ROSA, 2004, p.16-7).

Para isso, a boa musica, aquela estabelecida na perfeita modulacdo, ndo s6 forma a
alma na liberdade em relacdo as determinagdes do corpo, como também educa para a
contemplacdo ideal da beleza sensivel, isto é, habilita a alma a estar sempre lembrando, que
acima dela se encontra a beleza suprema.

Com isso, se observa que a masica ndo é apenas a arte de executar, porque se assim o

fosse ndo se distinguiria da atividade das aves, porque na verdade,

Compreende-se bem em que sentido, para Agostinho, a musica é uma arte
liberal: ela ndo pode ser vendida, trocada, ndo pode ter como fim o lucro ou
o louvor publico, pois toda a musica € um dom de Deus, € imitatio Dei, uma
comparticipagdo na obra criadora e, por isso, tem um fim em si mesma —



153

propter se. Todos 0s que a tratam como meio para outra coisa desprezam-na
e aviltam-na, mesmo que nao o saibam (ROSA, 2004, p.18).

Por isso, a razdo ultima da musica é fazer o homem verdadeiramente feliz, e para tanto
deve conduzir o homem para sua verdadeira fonte. Qualquer outra aplicacdo da musica ndo
tem nenhum valor para a felicidade, se bem que, quando usada na promogdo dos vicios e da
libertinagem, promove muito mais queda do homem porque o joga no abismo profundo da
infelicidade. Em contrapartida, quando se observa a ordem e as harmonias superiores
impressas no espirito, purificar-se o olho da mente, para a contemplacdo das divinas
proporcOes. Este sentido musical inato, apesar de obscurecido pelo pecado, estd ainda
presente nas multiddes quando, por um lado, se deleitam sensivelmente com uma boa
execucdo musical e por outro zombam dos maus executantes. Assim €, precisamente, por
causa de sua beleza natural, que o ouvido se sente atraido pelos ritmos harmoniosos (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, I, XIll, 27, 1986, p.117).

Portanto, o deleite musical ndo deve se dar deliberadamente, mas em funcdo da
elevacdo a alma, até porque as nogles racionais das artes inatas a alma, inclusive pelos que
nunca receberam instrucdo especifica, ou que pensam té-la esquecido (Cf. AGOSTINHO,
Sobre a musica, I, VI, 12, 1986, p.95), habilita a todos para perceber que musica eleva, bem
como, aquela a subestima. Por consequéncia, o que deleita no som é a medida dos ritmos, e,
uma vez perturbada essa medida, 0s ouvidos ndo encontram mais aquele mesmo deleite (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a masica, Il, I, 2, 1986, p.122). Precisamente, porque o verdadeiro
musico ndo fixa nos versos uma regra e uma medida baseado apenas no prazer musical, mas,
sobretudo, ajusta os versos de acordo com a medida e a proporc¢éo, tudo isso em funcdo da
elevacdo da alma. Assim, enquanto arte liberal, a musica passa a ser concebida com duas
finalidades principais: contribuir na forma¢do moral do homem e conduzi-lo a Deus. “Por
isso, a métrica deixa de ser a preocupacao fundamental e em seu lugar temos as investigacdes
metafisicas sobre a natureza da sensacédo e da beleza musical” (FAGUNDES, 2014, p. 64).

Logo, se Agostinho diz que devemos em todo caso, se quisermos ser felizes, fazer
passar antes de tudo a busca da verdade (Cf. AGOSTINHO, Contra os académicos, I, VI, 25,
2008, p.43), é porque também no ambito da masica € preciso se nutrir da masica verdadeira,
aquela que nédo limita o prazer a percepcao sensivel, mas que conduz a alma para o0 supremo
prazer. Por isso, ninguém pode alcancar a verdade, se estiver enganado pelas falsas aparéncias
e preso nos prazeres corporais, por meio dos sentidos, (Cf. AGOSTINHO, Contra os
académicos, 11, VI, 13, 2008, p.71). Entdo, se ndo alcanca a verdade, ndo pode encontrar a

felicidade verdadeira. “Com efeito, a beatitude pode implicar, e implica, o conhecimento da



154

verdade como condicdo essencial, mas a verdade s6 persegue a beatitude, porque apenas ela é
beatificadora e somente no tanto que ela ¢” (GILSON, 2006, p. 17-8). Por isso, ainda que
Agostinho aspire a verdade como condicéo da felicidade, jamais a imaginou desvinculada da
verdade. Logo, qualquer experiéncia de felicidade fora desse ambito nada mais é que um
grande equivoco.

De modo consequente, cada um, de acordo com a condicdo de sua firmeza,
habituando-se a vida na virtude, mais cedo ou mais tarde contemplard a verdade sem
perturbacdo e com grande prazer, porque faz parte de um bom método pedagogico chegar a
sabedoria com certa ordem, pois sem ordem quase ndo ha confiabilidade na felicidade (Cf.
AGOSTINHO, Soliloquios, I, X111, 23, 2007, p.45-6). De modo altissonante acresceu dizendo
que a ordem é aquilo que, a sua conservacdo nos leva a Deus e, se ndo a conservarmos em
nossa vida, ndo chegaremos a Ele (Cf. AGOSTINHO, Sobre a ordem, I, X, 27, 2008, p.110).
E por isso que a rentincia dos vicios em vista da moderac&o é tdo relevante, porque s assim é
que se vive de maneira apropriada e conveniente com a ordem. Precisamente, porque tudo o
que existe em Gltima instancia, € bom e belo. O bom e o belo é que constituem a ordem e todo

0 universo € ordenado. Todavia, vale ressaltar que:

Mas pelo facto de a ordem das causas estar determinada para Deus, ndo se
conclui que nada depende do arbitrio da nossa vontade. E que as nossas
préprias vontades pertencem a ordem causal, certa para Deus e contida na
sua presciéncia. As vontades humanas s@o efectivamente as causas das
acgdes humanas e, por conseguinte aquele que previu todas as causas das
coisas ndo pOde ignorar, entre as causas, as nossas proprias vontades, pois
gue previu as causas das nossas ac¢des (AGOSTINHO, A Cidade de Deus, I,
IX, 10, 1996, p.489).

Ao que acresce posteriormente:

Efectivamente, quem ndo tem a presciéncia de todos os acontecimentos
futuros certamente que ndo é Deus. Ai estd porque é que mesmo as nossas
vontades apenas podem o que Deus quis e previu que pudessem. Portanto, o
gue elas podem, podem-no com certeza, e serdo elas proprias que hao-de
fazer o que devem fazer — porque o que elas poderdo e terdo a fazer, isso
mesmo foi previsto por Aquele cuja presciéncia ndo se pode enganar
(AGOSTINHO, A Cidade de Deus, I, IX, 14-5, 1996, p.490).

Isso posto, passemos adiante para lembrar que, Agostinho garante que Deus,
extremamente bom e extremamente justo, ndo olha com maus olhos para nenhuma beleza que
nasca para a realidade, ou para a condenacao da alma, ou para a sua conversdo, ou para a sua
perseveranca (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XVII, 56, 1986, p.357). Afinal, ndo séo
harmonias inferiores a razdo e belas em seu género, mas o amor pela beleza inferior que

contamina a alma, porque uma coisa é guardar a ordem, outra coisa distinta é estar sujeita a



155

ordem. Guarda a ordem a alma quando, desde si mesma, ama inteiramente o que esta sobre
seu ser, isto €, a Deus e as almas, suas companheiras, como a si mesma. Por essa forca do
amor, efetivamente, coloca ordem nas coisas inferiores e ndo se mancha em contato com elas
(Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XIV, 46, 1986, p.346-7). Nesse sentido, vale

observar ainda que:

A Deus, que habita no siléncio e que no siléncio diz a sua Palavra, deve
responder o siléncio da carne, o amor ordenado, que se orienta pela regula
Dei, em vez de o instrumentalizar, como sempre intenta a vontade retorcida
do nosso coragio (MOURAO, 2001, p. 15-6).

Todavia, ainda que a musica seja a arte do movimento ordenado; e tudo que tem
movimento ordenado se move de forma harmoniosa, guardadas as proporgdes de tempos e
intervalos, pode acontecer que essa harmonia e propor¢do causem deleite, quando isso ndo é
necessario, porque uma coisa € modular; outra, modular bem, a modulacédo é propria de todo
cantor, desde que ele ndo esteja equivocado quanto as medidas das palavras e sons; mas a boa
modulacdo pertence a musica. Por isso, a musica vulgar é prépria de seu compositor,
enguanto que a musica verdadeira é prépria da verdade.

Entretanto, essa musica perfeita, que ndo encontramos segura e permanente nas
harmonias sensiveis, mas que, no entanto, reconhecemos envolta em sombras e efemeridades,
decorre doutras regides. Nesse sentido, vimos que este lugar ndo é encontrado nos espacos de
lugares e tempos, porque os primeiros se alargam e os segundos passam. Muito menos nas
formas corporais, que, apdés um exame puro, jamais ousara classificar como iguais, nem tdo
pouco nos intervalos dos tempos em que parece que ignoramos se ha um espago, um pouco
mais longo ou mais curto que o necessario, que escapa a percepcao (Cf. AGOSTINHO, Sobre
a musica, VI, XIl, 34, 1986, p.333).

Para tanto, a Providéncia divina ndo somente transcende a faculdade humana, mas
também dirige o préprio homem no ordenamento dos sentidos, visto que se percebem certos
vestigios da razdo nos sentidos, dada a existéncia da dimensdo e modulagdo neles (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a ordem, Il, XI, 33, 2008, p.137). E onde ha igualdade ou semelhanca,

ali ha harmonia com seu nimero. No que respeita essa questdo, escreve Gilson:

Nosso pensamento ndo pode estar plenamente satisfeito, nossa vida ndo pode
ser verdadeiramente chamada de feliz, a ndo ser no conhecimento perfeito do
Espirito Santo, na unido com a medida suprema da qual ela procede:
Espirito, Verdade e Medida que sdo apenas uma Unica substancia, um so
Deus (2006, p.23).



156

Portanto, os movimentos que, como foi falado, tém entre si uma medida numérica
proporcional, devem ser antepostos aos que ndo tém. Por conseguinte, aquele que quer viver
conforme a retiddo e honestidade deve colocar a vida feliz acima de todos 0s bens passageiros
da vida, porque, a felicidade que se experimenta na condi¢cdo terrena ainda ndo pode ser
considerada como a verdadeira felicidade, porque na verdade é apenas um indicio da vida
beata futura e que so seré plenamente realizavel, quando a alma possuir o Sumo Bem e gozar
de sua contemplacdo. Para tanto, nos foi proporcionado os meios advindos das coisas
temporais e preparado de modo adaptado a nossa fraqueza, para serem amplamente

conhecidos pela experiéncia musical. Assim,

Elevado ao patamar de ciéncia racional, o prazer musical aparece vinculado
irremediavelmente a percep¢do das relagbes matematicas, absolutas e
eternas. Constituida, entdo, como acesso ao divino e as harmonias celestes, a
masica torna-se veiculo para que o humano transcenda as realidades fisicas,
masica carnal, rumo as verdades perenes que revelam o seu correto lugar no
mundo (FAGUNDES, 2014, p. 69).

Portanto, se o prazer musical € veiculo que conduz a alma as realidades superiores nao
é forcoso julgar, que a musica pode contribuir para a felicidade. Para tanto, basta que seja
experimentado com moderagdo, ou ainda, com sabedoria porque do contréario, sdo
inteiramente nocivos quando concebidos na ignoréncia e na desordem. Assim, insistimos que
a musica, na qualidade de disciplina liberal que participa do sentido e da inteligéncia, (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a ordem, II, X1V, 41, 2008, p.140-1), coopera para a vida feliz.

N&o obstante, Agostinho garante que a estrela da sabedoria ndo brilha tdo facilmente a
mente como esta luz material aos nossos olhos (Cf. AGOSTINHO, Contra os académicos I,
I, 1, 2008, p.46). Simplesmente, porque para aquele que esta disperso nos assuntos dos
sentidos é dificil voltar-se a si mesmo. E uma vez disperso nos sentidos, cede mais facilmente
as paixdes, o que naturalmente enfraquecerd a alma, por outro lado, tera sua forca
reestabelecida a medida que se aproxima das virtudes, o que implica que viver uma vida para
a qual nenhuma atencao lhe é tirada, porque, a alma sé encontra o equilibrio perfeito quando
se volta do corpo para o que lhe é sempre superior, ou seja, Deus.

Nesse seguimento, torna-se evidente que, diante do exposto, a beleza que deve ser
procurada ¢ a beleza da alma, exatamente, porque suas figuras estdo perfeitamente permeadas
pela suma medida e suma propor¢do daqueles mesmos nimeros que regem a ordem universal
do mundo. Por isso, o lugar das harmonias perfeitas deve ser um lugar bem mais elevado, que
aquele dos corpos sensiveis. No entanto, ndo sao coisas isoladas, pois as harmonias sensiveis

sdo produtos das harmonias eternas: porque o lugar de onde vem o eterno e imutavel ndo seria



157

outro sendo de Deus, o Unico eterno e imutavel (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XIl,
36, 1986, p.336).

Por consequéncia, a sensacdo de prazer que se experimenta na musica comporta, em
alguma medida, estas harmonias eternas, 0 que permite acomodar intervalos perfeitamente
iguais e rejeitar os elementos irregulares, fazendo assim, a razao prevalecer sobre o prazer, o
que ndo poderia ocorrer de nenhum modo, se ndo fossem as harmonias superiores que as tem
em si mesmas num grau inferior (Cf. AGOSTINHO, Sobre a mdsica, VI, IX, 24, 1986,
p.322). Por isso, 0s bens verdadeiros terminam por se resumirem numa imagem daquela
verdade e por esse motivo servirdo como meio para a vida feliz.

Portanto, o que a alma aprecia, quando se encanta com a beleza sensivel é, em ultima
instancia, Deus, precisamente pela harmonia ali encontrada. E sendo perfeita e suma é
também a verdadeira medida (Cf. AGOSTINHO, Sobre a vida feliz, 1V, 34, 2007, p.155). Por
isso, todo aquele que vier a Suma Medida pela verdade sera feliz, j& que possuir a sabedoria é
0 mesmo que se apoderar de Deus pelo pensamento, e dele gozar. Sob esse aspecto, escreve

Fagundes:

E a causa natural, tanto do prazer na concordancia e igualdade dos ritmos,
aceitos e aprovados como tais, quanto do repuddio & discordancia. E uma
faculdade sempre presente no ouvido, mesmo quando ndo ha som que o
afete, e é nisso que se distingue do ritmo do ouvido (2014, p. 66).

Por essa razdo, as harmonias precedem e regulam o movimento vital, que obedece a
ordem universal de todas as coisas, ndo porgque ja tenha em si ordenado os intervalos
temporais de suas harmonias, mas gracas a um poder que governa os tempos. E por esse poder
que as harmonias racionais e intelectuais das almas reconhecem a propria lei de Deus (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XVII, 58, 1986, p.360), porque, a memoria nao recebe as
representacdes apenas dos movimentos carnais da alma, mas também dos movimentos
espirituais.

Para isso, é preciso ainda transpor as poténcias da alma para além daquilo que a razéo
apreendeu com a experiéncia do mundo. E nesse aspecto, mais uma vez, a mdsica tem a sua
contribuicdo para dar, exatamente, porque mesmo que Sse situe no mundo, ela também
ultrapassa a medida e a proporcao e se coloca para além dos tracos sensiveis, isto €, para
aquelas moradas intimas, onde a musica esta livre de toda forma corporea (Cf. AGOSTINHO,
Sobre a musica, V, XIII, 28, 1986, p.283). Melhor dizendo, a musica conduz a alma para

além, até aquele no qual todas as coisas se originam.



158

Ademais, aqueles que sdo felizes ndo se tornaram felizes s6 por quiseram viver assim,
até porque os maus também querem, mas sdo felizes, justamente, porque a quiseram com
retiddo. Nesse sentido, Agostinho diz que a lei eterna decretou que o merecimento esta na boa

vontade e, por isso, a recompensa ou 0 castigo serdo: a beatitude ou a desventura.

H& no homem um desejo sensivel que também deve se voltar ao bem
soberano submetendo-se a ordem da razdo e permitindo-se, por isso mesmo
contempla-lo melhor. E, portanto, a alma inteira que deve amar aquilo que
somente o0 pensamento pode contemplar e é pelo amor assim esclarecido pela
razdo que a alma atingira finalmente sua meta; ndo somente conhecer seu
fim, mas, em certo sentido, sé-lo. E, com efeito, proprio do amor que o
objeto amado reaja, na alma, de alguma maneira sobre isso que ele ama, para
transforma-lo em sua imagem e assimila-lo (GILSON, 2006, p.26).

Por essa razdo, a verdade em sua infinita sabedoria dispds de tal forma que os prazeres
proporcionados pelas sensacfes sejam infinitamente inferiores aos prazeres vindos da
verdade. No ambito da mdsica, teremos que a alma ndo esta limitada aos sentidos corporais,
que ndo tem nada em comum com 0s ritmos da alma, pois, uma vez que ela se apossou do
Sumo Bem encontra esses ritmos diretamente de Deus.

Entdo, por ndo ser um bem a se obter, a sabedoria beatificadora, ndo poderia consistir
nem mesmo num conhecimento, por mais elevado que ele fosse, porque na verdade, antes de
ser algo a ser conhecido, € um bem a ser possuido: “[...] pois o fim Gltimo para onde a
sabedoria nos conduz é a um conhecimento, que nos permite e prepara a fruicdo de Deus,
alegria na qual a sabedoria se consome sem jamais chegar a se consumir nisso” (GILSON,
2006, p. 28).

Por consequéncia, a musica e a felicidade, enquanto criaturas de Deus, ndo serdo
plenamente compreendidas se as olharmos apenas na 6tica da temporalidade, o que implica
dizer que é preciso colocéa-las para além do sensivel e do racional, isto é, em Deus,
precisamente, porque na medida em que a verdadeira felicidade é aquela que vem de Deus, a
verdadeira musica é aquela que leva a Deus. Em vista disso, fala Agostinho nas Confissdes
(X, 22, 2, 2009, p.240), que a vida feliz consiste em alegrarmos em Deus. Eis a vida feliz, e
ndo ha outra, os que julgam que existe outra se apegam a uma alegria que nao € a verdadeira.

Em fungdo disso, a verdadeira felicidade estara condicionada a efetiva liberdade
perante todas as moléstias, em se alegrar somente na verdade, origem de tudo que é
verdadeiro (Cf. AGOSTINHO, Confissoes, X, 23, 6, 2009, p.241). Em vista disso, lembramos
gue a vontade corrompida é suficiente para tornar alguém infeliz, e que se torna pior ainda
pela possibilidade de executar os desejos concebidos por sua vontade pervertida. E por essa

razdo que nem todos desejam viver felizes, visto que a felicidade consiste em viver conforme



159

0s bens da alma. E porque ndo quererem viver conforme os bens da alma, também néo
encontram nenhum prazer nas coisas dessa natureza, e em contrapartida, se alegram apenas no
que € destinado as paixdes.

Como saida para esse problema, a musica viria em auxilio, educando os homens desde
a infancia, favorecendo o ordenamento da sensibilidade que resultaria em bons costumes,
posse da virtude da moderacdo, da harmonia, enfim, a perfeita concérdia, pois, mediante o
bom ritmo se aprende a regularidade e por meio da boa melodia se chega ao equilibrio e a
proporcéo. E uma vez que se aprende isso, passa a conceber a musica de forma mais livre, isto
é, sem a determinagdo do prazer puramente sensivel.

Ademais, Agostinho assegura que a propria razao considerando em primeiro lugar no
gue consiste a auténtica modulacdo, a viu claramente incorporada em um movimento livre e
dirigida, para o objeto de sua beleza musical (Cf. AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, X, 25,
1986, p.323). Nesse sentido, quando fala que a modulacéo esta dirigida pelo objeto de sua
beleza, ndo devemos entender como sinbnimo de determinacdo, porque na verdade, esta se
dirigindo para o que é naturalmente melhor.

Por isso, ndo se deve invejar, qualquer objeto inferior ao que somos, porque vale
muito mais é ndo tropecarmos nos objetos inferiores e nos deleitarmos apenas nos superiores,
porque prazer € como a poténcia da alma (Cf. AGOSTINHO, Sobre a masica, VI, XI, 29,
1986, p.327). Logo, as coisas terrenas, subordinadas as celestes, associam 0s movimentos de
seu tempo, gracas a sua harmoniosa sucessao, por assim dizer, ao Cantico do Universo (Cf.
AGOSTINHO, Sobre a musica, VI, XI, 29, 1986, p.327-8).

Em virtude dos fatos acima mencionados, é compreensivel que a fé em Deus tenha se
tornado imprescindivel na vida mortal, tdo cheia de erros e tribulagdes. Precisamente, porque
é impossivel encontrar bens, principalmente os que tornam os homens bons e felizes, se ndo
vierem de Deus para 0 homem e ndo aproximarem o homem de seu Deus (Cf. AGOSTINHO,
Sobre a Trindade, X111 7, 10, 2014, p.406-7). E justamente nesse sentido que a musica deve
ser compreendida, como uma dadiva que colabora no processo de ascensdo a Deus. Se bem
que, sem Deus, ndo s6 a musica enquanto arte liberal, mas toda a ciéncia carece de sentido.

Contudo, de acordo com o exposto, as harmonias decorrentes da condi¢cdo mortal ndo
devem ser abandonadas, como se fossem algo inteiramente fora do trabalho da Divina
Providéncia. Com efeito, é preciso entender que, como harmonias temporais, se faz necessario
certo afastamento delas, ndo que as tenhamos na conta de fardos pesados, muito menos, as
abracando como se fossem base de apoio ou sustentagéo para a felicidade (Cf. AGOSTINHO,

Sobre a musica, VI, X1V, 46, 1986, p.347), porque, 0 gozo das harmonias sensiveis sdo



160

apenas um meio para as harmonias superiores, e para tanto, a aplicacdo ao estudo da masica
que partindo da instrugdo purifica e aperfeicoa o espirito € de grande valia (Cf.
AGOSTINHO, Soliléquios, 1, 13, 23, 2007, p.45-6).

Em sintese, podemos resumir que no caminho de ascensdo a Deus/Felicidade, a
relacdo entre musica e felicidade se faz notar, a partir do momento em que a musica €
concebida como instancia reguladora da sensibilidade, que modera o prazer sensivel, o que
viabiliza desse modo a elevacdo do homem e suas poténcias ao mundo inteligivel e,
consequentemente, a felicidade. Entdo, o modelo de felicidade que a masica deve reproduzir
e/ou favorecer ndo pertence ao dominio da experiéncia sensivel, porque na verdade deve
apontar para algo mais longe, mais alto. No entanto, a especulacédo racional constitui-se numa
conduta necessaria, uma espécie de guia da alma em direcdo a contemplacdo mistica, esboco
da felicidade plena, que embora s6 se realize plenamente na eternidade, desde agora, ja é

possivel experimenté-la.

7.3. CONSIDERACOES FINAIS AO CAPITULO

No decurso desse capitulo procuramos ndo sé sintetizar todo nosso trabalho, mas,
sobretudo mostrar, a partir da filosofia de Santo Agostinho, a relacéo existente entre a musica
e a felicidade. Para tanto, mostramos as principais questdes em volta do problema da
felicidade e simultaneamente apresentamos 0 modo pelo qual a musica se relaciona com cada
uma delas.

Desse modo, vimos que a masica €, de fato, um elemento importante para a felicidade,
precisamente, porque ela pode assumir o papel indutor e purificador, operando a catarse do
espirito e tornando-o digno de contemplar a fonte Gltima da felicidade. Exatamente porque o
discurso de Agostinho mostrou uma musicalidade que vem mais de longe e que, em nosso
entender, deve ser procurada mais a fundo, em uma intuicdo da esséncia da harmonia, da
ordem e da beleza da realidade.

Além de tudo, vimos também que ninguém pode ser feliz sem possuir 0 que deseja,
porém, é necessario que o que se deseja seja permanente, livre das variacfes da sorte e das
vicissitudes da vida. O que implica dizer que, somente Deus € permanente e independente de
todo o resto, pois apenas ele € eterno. Assim, aquele que tem Deus €, portanto, o Gnico que
possui a verdadeira felicidade.

Também vimos que o autoconhecimento foi posto como condicdo necessaria para a

felicidade, porque é através dele que a alma pensa a si mesmo como condi¢ao necessaria para



161

viver de acordo com sua natureza. Melhor dizendo, deixando-se governar por aquele a quem
deve estar sujeita, e colocando-se acima das coisas que deve dominar.

Por conseguinte, vimos também que para conhecer-se a si mesmo € preciso um 6timo
modo de viver, regular os sentidos, refletir e manter-se em si mesmo. Para tal, destacamos a
contribuicdo da musica que, partindo da instrucdo técnica, purifica e aperfeicoa o espirito;
promovendo, alias, a erudicdo moderada e parcimoniosa que torna 0os homens e as mulheres
mais resolutos, perseverantes e amantes mais agradaveis para abragar a verdade, para deseja-
la mais ardentemente e segui-la com mais constancia, enfim, apegar-se com mais docura a
vida feliz.

Ademais, vimos que 0 corpo €, na musica, 0 meio pelo qual a alma experimenta o
mundo e certos aspectos dessa verdade, a medida que torna possivel seu alcance, mediante
certo e bem articulado caminho das coisas espirituais. Entdo, na medida em que funciona
como instancia, que permite a regulacdo da sensibilidade, a musica prepara 0 homem para
lidar com qualquer tipo de movimento lascivo, no qual o obscurecimento da esséncia da alma
tem origem. Inclusive, reestabelecer o gozo das harmonias da razéo, o que implica no retorno
da alma para Deus, dando ao corpo as harmonias da salde, e promovendo ascensdo da alma
até fonte da verdadeira felicidade.

Por essa razdo, a musica sensivel fundada na técnica perde forca para dar destaque as
investigagBes metafisicas sobre a natureza da sensagdo e da beleza musical, onde a sensacao,
em particular, foi apresentada como forma da vida do espirito. Por outro lado, a beleza
musical se ligou diretamente as leis do Universo que, por sinal, sdo ritmicas e regulares. Por
isso, a musica, que é criatividade humana, é tanto mais bela quanto mais se aproximar da
dimensdo césmica do mundo e por consequéncia, 0 homem que a tenha como hébito estara
capacitado para fazer do prazer sensivel um instrumento para a vida feliz. Visto que a mdsica
ndo é uma sucessdo de sons; ela tem um ritmo e, a0 mesmo tempo, é coeréncia e harmonia;
possui uma estrutura e uma profundidade proprias.

Também vimos que somente a sabedoria de Deus e ndo a dos homens, é que deve ser,
de fato, tomada como verdadeira sabedoria, exatamente, porque ela garante a felicidade.
Nesse contexto, a sabedoria nada mais é que a moderacdo de espirito, que se conserva em
equilibrio e por ndo estar disperso nos excessos, termina por ser recompensado com a
plenitude da vida.

Consequentemente, esse género de vida ndo é proprio a condicdo mortal e sO seré
desfrutado plenamente na vida futura. No entanto, a felicidade terrena acabou por constituir-

se num exercicio necessario para a eterna felicidade, mas a felicidade terrena nédo tera o efeito



162

desejado, se estiver fora da ordem universal, que governa em perfeita harmonia todas as
coisas. Por isso, a musica surge, mais uma vez, como um inestimavel auxilio para inserir o
homem por meio do conhecimento, na ordem geral das coisas. Pela musica, 0 homem e a
mulher ndo s estardo habilitados a guarda da ordem, mas também estdo sujeitos a ela. Por
conseguinte, a alma guarda a ordem quando, desde si mesma, ama inteiramente o0 que esta
sobre seu ser, isto é, a Deus, como a si mesma. Assim, a musica mostra, através da beleza
sensivel, as perfei¢Bes invisiveis de Deus impressas nas coisas criadas.

Do mesmo modo, vimos que a moderacéo se tornou substancial para o gozo dos bens
temporais, sobretudo, porque ela fora considerada como a mde de todas as virtudes. Na
ocasido, vimos que onde houver medida e propor¢do ndo existe nem a mais nem a menos do
necessario e ai se encontra a plenitude da vida. Com tal caracteristica, mais uma vez, a musica
se apresenta como elemento importante para a vida beata, precisamente, porque mediante a
moderacdo constante promovida por ela a todos aquele que a ela se dedica, ndo sé eleva a
alma, mas também a conduzird até aquela medida suprema. Dai decorre a justa medida da
alma, que leva a plenitude da vida, melhor dizendo, a vida feliz.

Portanto, se a felicidade depende da aquisicdo das virtudes e a modulacdo musical
consiste na habilidade de produzir um determinado movimento, que ndo é procurado por si
mesmo e muito menos pelo mero prazer sensivel, podemos concluir que a musica contribui,
mais uma vez, para a felicidade, porque a boa mdsica, aquela estabelecida na perfeita
modulacdo, ndo sé forma a alma na liberdade em relacdo as determinacdes do corpo, como
também, educa para a devida contemplacdo da beleza sensivel, bem como, a forma no saber
de que acima dela se encontra a beleza suprema.

Além disso, vimos também que o prazer musical acaba por se constituir num modo de
acesso ao divino e as harmonias celestes; e a musica, consequentemente, torna-se veiculo para
gue o humano transcenda as realidades fisicas, rumo as verdades perenes, que revelam a
plenitude da vida. Assim, todo aquele que vier a Suma Medida pela verdade sera feliz, ja que
possuir a sabedoria € 0 mesmo que apoderar-se de Deus pelo pensamento, e dele gozar.

Para mais, € preciso ainda lembrar que a fé em Deus fora concebida como
imprescindivel a vida mortal, tdo cheia de erros e tribulagdes. Precisamente, porque €
impossivel encontrar bens, principalmente os que tornam os homens bons e felizes, se ndo
vierem de Deus para 0 homem e ndo aproximarem o homem de seu Deus. E assim que a
musica deve ser compreendida, como uma dadiva, que colabora no processo de ascensao a
Deus, se bem que, sem Deus, ndo s6 a musica enquanto arte liberal, mas toda a ciéncia carece

de sentido.



163

8 CONSIDERACOES FINAIS

De um modo geral, ao longo desse trabalhno mostramos que a discussdo em torno da
masica e da felicidade ndo é novidade no &mbito da filosofia, conforme fora observado na
primeira e na segunda parte. Todavia, do primeiro ao quinto capitulo nossa abordagem
acompanhou a tradicdo ao tratar cada uma dessas tematicas isoladamente, para somente no
sexto e ultimo capitulo discutir a relacdo que existe entre elas.

No primeiro capitulo, apresentamos a felicidade na perspectiva de Platdo, onde dentre
outras coisas se destacou a ideia de que ela é produto da virtude humana e que sO estara
plenamente constituida, se estiver articulada com a felicidade de todos os cidaddos. Nesta
ocasido, o bem comum transfigura-se na realidade ontoldgica suprema de toda acdo, donde
decorre a harmonia, a justica, a medida e a proporcao. Ja na segunda secdo, mostramos a
concepgdo de Platdo sobre a musica ressaltando, em especial, a indicacdo de géneros musicais
especificos, compativeis com a natureza de cada classe da cidade. Com isso, a musica
contribuiria no processo formativo ao favorecer o desenvolvimento das virtudes, em todas as
classes necessarias a boa vida na polis.

No segundo capitulo, dedicado exclusivamente a questdo da felicidade pelos motivos
anteriormente indicados, mostramos o problema da felicidade, a partir da filosofia greco-
romana, em particular, nos filésofos Cicero e Séneca. Na primeira secéo, apresentamos a vida
feliz a partir do pensamento de Cicero, onde sobrelevamos a inclusdo do prazer na
problematica da felicidade, bem como, a ideia de que a alma grandiosa faz residir sua gloria,
precisamente, no desprezo pela vangldria, ja que € por meio da virtude que se conquista a vida
feliz. Posteriormente na segunda secéo, vimos Séneca discutindo a questdo da vida feliz com
base na conquista da tranquilidade da alma; na necessidade de obediéncia a natureza interior;
na capacidade de lidar com os eventos do destino; bem como, no dominio de si por
intermédio da razdo. Destacamos ainda, a concepcdo de Séneca acerca de uma espécie de
movimento de retorno a si mesmo, que pode ser denominado de assenhoramento de si, onde
se encontra o pressuposto, para a vida virtuosa e, por conseguinte, a vida feliz. Donde o voltar
para si mesmo, tornou-se condigédo sine qua non para o agir, conforme a natureza que resulta
em ultima instancia no alcance da ataraxia.

No terceiro capitulo, tratamos da problematica da felicidade e da beleza, segundo o
pensamento de Plotino. Nesse sentido, ressaltamos sua intencdo de ensinar aos homens o
modo de libertarem-se da vida terrena, para unirem-se ao divino e contempla-lo efetivamente.

Para tanto, na primeira secdo apresentamos a felicidade numa perspectiva transcendente, que



164

nessas circunstancias fora perpassada pela ideia de que a alma tem a capacidade de ascender
da multiplicidade do sensivel em direcdo a unidade perfeita do Uno. Na verdade, isso ndo
consiste em ‘sair’ de Si, mas em ‘regressar’, porque, esta € a vida dos deuses e dos homens
divinos e bem-aventurados: ser livre em relacdo as coisas deste mundo; viver sem se deleitar
nas coisas terrenas. Ja na segunda secdo, discutimos a colocacdo da beleza como elemento
para a vida feliz mais precisamente, quando ela foi considerada como reflexo da beleza
inteligivel e participa dessa mesma beleza, que esta acima de todos 0s graus, nos quais a
beleza sensivel participa na escala dos seres, e se identifica com o bem em si e com a unidade
perfeita. Entdo, como o belo e 0 bom n&o se separam ao se experimentar o verdadeiramente
belo, se esta caminhando na direcéo do verdadeiro bem, a felicidade.

Com essas consideracdes, encerramos a primeira parte de nosso trabalho, para dizer na
sequéncia que € justamente na segunda parte de nossa investigacdo, onde reside a
singularidade da questdo, em especial, o Ultimo capitulo, na ocasido, procuramos mostrar a
relacdo e a0 mesmo tempo a contribuicdo da musica, para a conquista da felicidade.

No quarto capitulo, destinado ao problema da felicidade, dividimos em duas se¢des; na
primeira procuramos expor o tema da felicidade nas obras da juventude de Agostinho, onde
foram abordados temas como a verdade, a felicidade, a ordem, a imortalidade e a grandeza da
alma, a existéncia de Deus, a liberdade, o problema do mal dentre outros. Nestas tematicas, as
influéncias da tradicdo filoséfica foram facilmente notadas no pensamento do Bispo de
Hipona, sobretudo, no tocante a confianca no poder da racionalidade, no combate a ideia de
que a felicidade esta relacionada a posse dos bens terrenos, bem como, na compreensao de
que o caminho para a felicidade passa, necessariamente, pela sabedoria dentre outros
aspectos. Na segunda segdo, procuramos mostrar como o tema evoluiu nas obras da
maturidade e nesse sentido destacamos, em primeiro lugar, a ideia de que Deus esta no mais
alto da alma. Por isso sua compreensdo e, consequentemente a vida feliz, ndo se limitara ao
plano terreno, mas na eternidade. O mais alto da alma, aqui referido, é batizado por Agostinho
como o Palacio da Memodria, lugar onde estdo os tesouros de inumerdveis coisas que a
percepcao traz, se bem que é também ai o lugar onde o homem encontra a si mesmo. E por
iSso, a conquista da felicidade passa, primeiramente, pela questdo do autoconhecimento, o que
implica na conclusdo de que a felicidade deve ser buscada na interioridade humana. Tal-
gualmente vimos a fé mostrando o futuro imortal a toda a criatura humana, isto é, a felicidade
eterna, bem como, a consideragdo de que mesmo havendo um sé desejo de alcancar e
conservar a vida feliz nem todos os homens alcangam esta vida, porque nem todos a procuram

com 0 mesmo empenho com que se procura saber em que consiste. E por fim, destacamos



165

ainda, que apesar de inserir a vida beata na eternidade, Agostinho ndo a desvincula
completamente da felicidade terrena, exatamente, porque desde agora ja é preciso viver na
virtude, sem ela, ndo se da o proximo passo, para a vida na eternidade. Quer dizer, para a
aqueles que almejam a vida beata, a vida terrena acaba por constituir-se num exercicio
necessario.

Com relagdo ao quinto capitulo vimos que, para tratar a problematica da mdsica, em
especial, dividimos o capitulo em duas secdes: na primeira, apresentamos as nocoes
preliminares sobre a mdasica, e na segunda secdo, trouxemos em primeiro lugar uma
abordagem técnica da masica e num segundo momento, a abordagem propriamente filoséfica.
Ao final pudemos concluir que a masica figura no contexto geral do pensamento de Santo
Agostinho, como ciéncia que, por meio da instrucdo, conduz a alma da multiplicidade para a
unidade, a qual é facultada a partir da boa modulacdo, que aqui significou a habilidade de
produzir um determinado movimento, que é procurado por si mesmo e provoca prazer
enquanto tal. Precisamente, porque embora os sentidos tenham limitacBes perceptivas,
podemos vislumbrar através deles os vestigios da harmonia superior, cunhados em nosso
espirito e experimentados através da musica.

No sexto e Ultimo capitulo, procuramos apontar, efetivamente, a relacdo existente
entre a musica e a vida verdadeiramente feliz. Nesse sentido, vimos, grosso modo, que a
masica assumindo o papel de purificador da alma opera a catarse do espirito e, por
consequéncia, torna-o digno de contemplar a Deus, e aquele que tem a Deus é, portanto,
possuidor da verdadeira felicidade. Todavia, essa conquista ndo ocorre de repente, mas de
forma lenta e gradual, e acima de tudo, precedida por uma série de habilidade, que 0 homem
precisa desenvolver. Logo abaixo, destacamos algumas delas e a0 mesmo tempo, mostramos
como a musica contribui nesse sentido.

Em funcdo disso, vimos a musica colaborando para o autoconhecimento, aqui posto,
como condicdo necessaria para a felicidade. Nessa acepcéo, foi visto que para conhecer-se a si
mesmo, é preciso um 6timo modo de vida, regulacdo dos sentidos, reflexdo e manter-se em si
mesmo, 0 que estd inteiramente articulado com o verdadeiro sentido da musica, que nessas
circunstancias funciona como purificacdo, aperfeicoamento do espirito e erudicdo moderada,
que torna os homens e mulheres mais resolutos, para abracar a verdade e apegar-se com mais
docura a vida feliz.

Consequentemente, o corpo €, na musica, o0 meio pelo qual a alma experimenta o
mundo e certos aspectos dessa verdade, a medida que torna possivel seu alcance, mediante

certo e bem articulado caminho das coisas espirituais. Entdo, na medida em que funciona



166

como instancia, que permite a regulacdo da sensibilidade, a musica prepara 0 homem para
lidar com qualquer tipo de movimento lascivo, no qual o obscurecimento da esséncia da alma
tem origem. Inclusive, por meio dela, pode reestabelecer o gozo das harmonias da razdo, o
que implica no retorno da alma para Deus, dando ao corpo as harmonias da salde, e
promovendo escalada da alma até a fonte da verdadeira felicidade.

Por isso, a musica, que € criatividade humana, é tanto mais bela quanto mais se
aproxima da dimensdo cosmica do mundo e o homem que a tenha como habito, estara
capacitado para fazer do prazer sensivel um instrumento para a vida feliz. Dado, que a musica
ndo € uma sucessdo de sons; ela tem um ritmo e, a0 mesmo tempo, é coeréncia e harmonig;
possui uma estrutura e uma profundidade prépria. Por seu intermédio, 0 homem e a mulher
ndo sé estardo habilitados a guarda da ordem, como também aprenderdo a sujeitar-se a ela. A
alma guarda a ordem guando, desde si mesma, ama inteiramente 0 que esta sobre seu ser, isto
é, a Deus, como a si mesma. E consequentemente, a masica mostra através da beleza sensivel,
as perfeicdes invisiveis de Deus impressas nas coisas criadas.

Entdo, o prazer musical acaba por se constituir num modo de acesso ao divino e as
harmonias celestes, e a musica; consequentemente, torna-se veiculo, para que o humano
transcenda as realidades fisicas rumo as verdades perenes, que revelam a plenitude da vida,
porque todo aquele que vier a Suma Medida pela verdade sera feliz, ja que possuir a sabedoria
€ 0 mesmo que apoderar-se de Deus pelo pensamento, e dele gozar. Com tal caracteristica,
mais uma vez, a musica se apresenta como elemento importante para a vida beata,
precisamente, porque ndo sO eleva a alma, mas também a conduzira até aquela medida
suprema, lugar onde a alma encontra a justa medida da alma que leva a vida feliz.

Em suma, podemos dizer que com sua admiravel visdo do mundo aportado na beleza,
Agostinho faz um tratado sobre métrica, desemboca numa auténtica filosofia acerca do ritmo
universal e mostra como € possivel passar dos nimeros corporais e espirituais, mas mutaveis,
para 0s numeros imutaveis, que estdo na mesma verdade imutavel. Com isso, as coisas
invisiveis de Deus tornam-se inteligiveis pelas coisas que se tornaram visiveis. De outra
maneira: “[...] harmonia humana aspirando a harmonia Suprema, beleza sensivel com
sutilezas divinas, aspiragdo do homem como possibilidade divina rumo ao Eterno” (AMATO,
2015, p. 202), o que é possivel apenas porque “Todos 0s numeros do espaco, que se acham
nos elementos foram precedidos pelos nimeros de tempo, e estes pelo movimento vital, que
esta a servigo de Deus” (FAGUNDES, 2014, p. 72-3). Entdo, na qualidade de instancia

reguladora da sensibilidade e promotora da passagem da beleza sensivel a Suprema beleza, a



167

masica acaba por contribuir efetivamente para a posse da felicidade, uma vez que, conduz a
alma por meio dos numeros do tempo até a fonte da verdadeira felicidade, isto €, Deus.

Portanto:

Sendo ontologicamente de menor valor, porque a verdadeira felicidade esta
no polo oposto, a masica pratica deve ser tratada com cautela. Agostinho
aceita que algumas pessoas se rendam ao prazer que a musica gera apenas
em ocasifes em que o descanso é necessario. Mas, por outro lado, impede
vocé de cair na armadilha de seu encanto, entdo, no final, o encanto que
provou faz a alma ser dirigida para a matéria e isso se afasta da verdadeira
felicidade'” (PRADA DUSSAN, 2015, p.77).

Consequentemente, aqueles que querem encontrar a verdade, devem se dedicar a
ciéncia musical, porque através dela se encontraré a razéo e a origem da beleza, que €, por sua
vez, uma razdo para a verdadeira felicidade. Precisamente, porque € inteiramente justificavel
identificar “[...] a mtsica que estd na alma com a musica que esta no universo, que nao € outra
coisa sendo a razdo ou 0s ntmeros, que Deus lhe imprimiu” (LUPI, 2014, p.95), como
instrumento adaptado a nossa natureza, para que possamos conhecé-lo. Em outras palavras:
“A musica ¢ a breve passagem pela humanidade de algo que veio do ndo humano e retorna ao
além do humano” (LUPI, 2015, p. 101). Por isso, reduzi-la ao simples produto destinado ao
entretenimento, implica ndo somente na corrup¢do da musica, como também na perda de um

poderoso instrumento para a felicidade humana.

122 «p| ser ontolégicamente de menor valor, pues la verdadera felicidad se encuentra en el polo opuesto, la
musica practica debia ser tratada con cautela. Agustin acepta que algunas personas se entreguen al placer
que ella genera solamente en ocasiones en las que se requiere descanso. Pero, por otro lado, previene de
dejarse atrapar por su encanto, pues, en ultimo término el encanto que consigue hace que el alma se dirija
hacia la materia y esto aleja de la verdadera felicidad” (PRADA DUSSAN, 2015, p.77).



168

REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de filosofia. 5 ed. Traducao da edicéo brasileira coordenada e
revista por Alfredo Bosi; Revisdo da traducéo de novos textos de Ivane Castilho Benediti. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2007. 1014 p.

AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus. 2 ed. Traducdo, prefacio e nota de J. Dias Pereira. Lisboa:
Fundacdo Calouste Gulbenkian, 1996. Vol. I, 815 p. (Livro 1 a VIII)

AGOSTINHO, Santo. A Trindade. Traducéo e introducéo de Augustino Belmonte. Reviséo e notas
complementares de Nair de Assis Oliveira. Sdo Paulo: Paulus. 1994. 735p. (Colecéo Patristica, n. 7)

AGOSTINHO, Santo. Confiss@es. 24 ed. Traducdo de J. Oliveira Santos e A. Ambrasio de Pina.
Petropolis: Vozes, 2009. 376p.

AGOSTINHO, Santo. Contra os académicos - A ordem - A grandeza da alma - O mestre.
Tradugdo de Agustinho Belmonte. S&o Paulo: Paulus, 2008. 414 p. (Colecéo Patristica, n. 24)

AGOSTINHO, Santo. O livre-arbitrio. 4 ed. Tradugdo, introducédo e notas de Nair de Assis Oliveira.
Revsdo de H. Dalbosco. Sdo Paulo: Paulus, 2004. 300p. (Colecdo Patristica, n. 8)

AGOSTINHO, Santo. Soliléquios - A vida feliz. 3 ed. Tradugéo, introducéo e notas de Adaury
Fiorotti, Nair de Assis Oliveira e Rogque Frangiotti. Revisdo de H. Dalbosco. S&o Paulo: Paulus, 2007.
163p. (Colecdo Patristica, n. 11)

AGUSTIN, San. La musica In: Obras Completas de San Agustin. Edicdo Bilingiie. Traducion,
introducion y notas de Alfonso Ortega. Madrid: La Editorial Catélica (BAC), 1986. Tomo XXXIX, p.
47-361.

AGUSTIN, San. Las retractaciones. In: Obras completas de San Agustin. Edicéo bilingue.
Traducion, introducion, notas e indices de Teodoro C. Madrid. Madrid: La Editorial Cat6lica (BAC),
1995. Tomo XL, p. 593-833.

ALSINA CLOTA, José. El neoplatonismo: sintesis del espiritualismo antiguo. Barcelona: Anthropos,
1989.

AMATO, Rita de Céssia Fucci. Santo Agostinho: Deus e musica. Curitiba: Editora Prismas, 2015.
274 p.

BERALDI, Adriano Cesar Rodrigues. Beatitude e sabedoria em Agostinho: estudos sobre as fontes
pagds no De Beata Vita a partir do termo philosophia. Vitoria: UFES, 2010. 106 f. Dissertacdo
(Mestrado em Filosofia).

BEZERRA, Cicero Cunha. Compreender Plotino e Proclo. Petr6polis: VVozes, 2006. 151p.

BIBLIA SAGRADA. Salmo 113. Portugués. Velho Testamento. Tradug&o, introdugo e notas de Ivo
Stornioli e Euclides Martins Balancin. S&o Paulo: Paulus, 2002. 1629 p.

BOEHNER, Philotheus; GILSON, Etienne. Histdria da filosofia crista: desde as origens até Nicolau
de Cusa. 9. ed. Tradugdo, introducéo e notas de Raimundo Vier. Petrdpolis: Vozes, 2004. 582 p.

BROWN, Peter. Santo Agostinho: uma biografia. Traducdo de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Record,
2005. 669 p.

BUSSOLA, Carlo. Plotino: a alma no tempo. Vitéria: FCAA/UFES, 1990.

CAPANAGA, Victorino. San Agustin (semblanza biografiaca). Madrid: Ediciones Studium, 1954,
210 p.

CENCI, Mércio Paulo. Atencéo e ato mental no De musica de Agostinho. In: Thaumazein, Ano V, n.
09, Santa Maria (Junho de 2012), pp. 133-142. Disponivel em:
https://www.periodicos.unifra.br/index.php/thaumazein/article/view/93. Acesso em 03 de fev. 2019.


https://www.periodicos.unifra.br/index.php/thaumazein/article/view/93

169

CHADWICK, Henry. Agostino. Tradugéo di Gaspare Bona. Torino: Giulio Einaudi Editore, 1989.
CHAUI, Marilena. Convite a filosofia. 14 ed. S&o Paulo: Atica, 2010. 508 p.

CICERO, Marco Tulio. A virtude e a felicidade. [TVSCVLANARVM DISPVTATIONVM LIBER
QVINTVS — Tusculana V ]. Traducédo de Carlos Ancéde Nougué. Séo Paulo: Martins Fontes, 2005.
109 p.

CICERO, Marco Talio. Da Republica. Apr. Nélson Jahr Garcias. Edicdo Ridendo Castigat Mores:
2005. 152 p. (Livro digital — versdo para ebooks). Disponivel em: .
http://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/darepublica.pdf. Acesso em: 02 de fev. 2018.

CIRNE-LIMA, Carlos. Dialética para principiantes. Porto Alegre: Edipucrs,1997.

CORDON, Juan Manuel Navarro; MARTINEZ, Tomas Calvo. Histdria da filosofia: dos pré-
socraticos a filosofia contemporanea. Tradugdo de Alberto Gomes e Departamento Editorial de
EdicGes 70. Rev. Marcelina Amaral. Lisboa: Edi¢6es 70, 2016. 795 p.

COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema do mal na polémica antimaniquéia de Santo
Agostinho. Porto Alegre: EDIPUCRS; Recife: UNICAP, 2002. 429 p.

DUROZOI, Gérard; ROUSSEL, Gerard. Dicionério de filosofia. 5 ed. Traducdo de Marina
Appenzeller. Campinas: Papirus, 2005. 511 p.

FAGUNDES, Claudiberto. ‘De musica’, dialogo filosofico de Agostinho de Hipona. Porto Alegre:
UFRS, 2014, 386 f. Tese (Doutorado em Educacdo).

FERNANDES, Edrisi; BEZERRA, Cicero (orgs.). Seminarios do Seridd: soliddo e liberdade. Natal:
EDUFRN, 2010. p. 173-189.

GILSON, Etienne. Introdugéo ao estudo de Santo Agostinho. Traducao de Cristiane Negreiros
Abbul Ayoub. Sao Paulo: Discurso Editorial; Paulus, 2006. 542 p.

HUSEBY, Gerardo V. A mUsica. In: MONGELLI, Lénia Marcia (coord.). Trivium e quadrivium: as
artes liberais na Idade Média. Cotia: Ibis, 1999.

JOLIVET, Regis. San Agustiny el neoplationismo cristiano. Traducao de G. Blanco; O. lozzia; M.
Guirao; J. Otero; E. Pironio y J. Ogar. Buenos Aires: Ediciones C.E.P.A, 1932. 219 p.

KLIMER, Federico; COLOMER, Eusebio. Plotino. In: Historia de la filosofia. Madrid: Editorial
Labor, 1961.

LINGUITI, Alessandro. Plotino. In: PRADEAU, Jean-Francois (org.). Historia da filosofia. Prefacio
e traducgdo de James Bastos Areas e Noéli Correa de Melo Sobrinho. Petropolis: Vozes; Rio de
Janeiro: PUC - Rio. 2011. p.104-111.

LUPI, Jodo. Agostinho e a masica. In: PIRATELI, Marcos Roberto (org.). Ensaios sobre Agostinho
de Hipona: historia, musica, filosofia e educa¢do. Maringa: EDUEM, 2014. p. 79-106.

MARIAS, Julian. Histéria da filosofia. [Historia de la filosofia]. 2 ed. Traducio de Claudia Berlinder;
Revisdo de Franklin Leopoldo e Silva. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2015. 589 p.

MOURAO, Artur. A musica como realidade e como metafora, nas Confissées de S. Agostinho. In:
Actas do Congresso Internacional As ConfissGes de Santo Agostinho 1600 anos depois: Presenca e
Actualidade. Lisboa: Universidade Catdlica Editora, 2001, p. 729-744.

OLIVEIRA, Jandui Evangelista de; COSTA, Marcos Roberto Nunes. O problema de identificagdo
entre o Uno de Plotino com o Deus judaico-cristdo. In: BAUCHWITZ, Oscar Federico;
FERNANDES, Edrisi ; BEZERRA, Cicero (org.). Solidao e liberdade — Seminario do Serido.
Natal: Edufrn, 2014. p. 173-190.

PAGNI, Pedro é\ngelo; SILVA, Divino José. O desejo de sabedoria e a Paidéia justa em Platdo. In:
PAGNI, Pedro Angelo; SILVA, Divino José (orgs.). Introducéo a filosofia da educacao: temas
contemporaneos e historia. Sdo Paulo: Editora Avercamp, 2007. 320 p.


http://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/darepublica.pdf

170

PINTO, Maria José Vaz. O que os filésofos pensam sobre as mulheres: Platdo e Aristoteles. In: Maria
Luiza Ferreira (Org.). O que os filésofos pensam sobre as mulheres. Sdo Leopoldo: Editora
UNISINOS, 2010, p. 17-40.

PLATAO. Gorgias. 5 ed. Introducéo e traducio de Manuel de Oliveira Pulquério. Lisboa: Edicdes
70, 2004. 215 p.

. A Republica. 14 ed. Traducdo e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. Porto: Fundagéo
Calouste Gulbenkian, 2014. 512 p.

. Critias-Timeu. Tradugdo, introducéo e notas de Rodolfo Lopes. Coimbra: CECH, 2011, 264
p. Disponivel em:
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/363788/mod_resource/content/0/Plat%C3%A30_Timeu-
%20Completo.pdf. Acesso em: 20 dez. 2018.

. Ton. Introd., trad. e notas de Victor Jabouille. Lisboa: Inquérito, 1988. 97 p. Disponivel em:
http://www.eduardoguerreirolosso.com/220456439-lon-Platao.pdf. Acesso em: 20 dez. 2018.

. Leis e Epinomis. Traducéo de Carlos Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal do Par3,
1980. vol. XI1 e XIII. 445p.

PLOTINO. Enéada II: a organizagdo do cosmo. Traducao, introducéo e notas de Jodo Lupi.
Petropolis: Vozes, 2010. 102 p.

. Primeira Enéada. Traducdo, introducdo e notas de José Rodrigues Seabra e Juvino Alves
Maia Junior. Belo Horizonte: Nova Acrépole, 2014. 267 p.

. Tratado das Enéadas. Traducdo, introducédo e notas de Américo Sommerman. Sao Paulo:
Polar Editorial, 2000, 188p.

PRADA DUSSAN, Maximiliano. La musica practica en san Agustin: "vestigium" y “signum". In:
Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, v. 32, n. 1, 2015, p. 69-92.

QUILES, Ismael. Plotino: a alma, a beleza e a contemplacédo. Seleldo e tradug]ao do grego de Ismael
Quiles; verséo portuguesa de Ivan Barbosa Rigolin e Consuelo Colinvaux. S&o Paulo: Centro Editor -
Associacao Palas Athena, 1981.103 p.

RAMOS, Francisco Manfredo Tomas. A ideia de Estado na doutrina ético-politica de santo
Agostinho: um estudo do epistolario comparado com o “De civitate Dei”. Sdo Paulo: Edi¢oes Loyola,
1984. 370 p.

REALE, Giovanni; ANTISERI, Déario. Histdria da filosofia: Antiguidade e ldade Média. 10 ed. Sdo
Paulo: Paulus, 2007. v. 1, 693 p.

ROCHA JUNIOR, Roosevelt Aratjo da. Msica e filosofia em Platdo e Aristdteles. Discurso. S&o
Paulo, n. 37, p. 29-53. 2007. Disponivel em: http://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/62912
Acesso em: 16 de jan. 2018.

ROSA, José M. Silva. Da Ambiguidade da Musica na Antiguidade tardia e no
Pensamento de Santo Agostinho. 2004. 26 p. Disponivel em:
http://www.lusosofia.net/textos/jose_rosa_musica_antiguidade__e santo_agostinho.pdf
Acesso em: 23 de jan. 2019.

SANTA CRUZ, Maria Isabel. Introduccion. In: Plotino: textos fundamentales. Sele¢&o, traducion y
notas de Maria Isabel Santa Cruz. Buenos Aires: Eudeba, 1998.

SCHAFER, R. Murray. Educacéo sonora: 100 exercicios de escuta e criacdo de sons. Tradugdo
deMarisa Trench de Oliveira Fonterrada. S&o Paulo: Editora Melhoramentos, 2009. 141 p.

SENECA, Lucio Aneu. Da brevidade da vida. Traducio de Naté de Oliveira. Revisao de André
Barros. Brasilia: Editora Kiron, 2010. 72 p.

SENECA, Lucio Aneu. Da vida feliz. 2 ed. Tradugéo de Jo&o Carlos Cabral Mendonca. Revisio de
Mariana Sérvulo da Cunha. S&o Paulo: wmf martinsfontes, 2009. 80 p.


https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/363788/mod_resource/content/0/Plat%C3%A3o_Timeu-%20Completo.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/363788/mod_resource/content/0/Plat%C3%A3o_Timeu-%20Completo.pdf
http://www.eduardoguerreirolosso.com/220456439-Ion-Platao.pdf
http://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/62912
http://www.lusosofia.net/textos/jose_rosa_musica_antiguidade__e_santo_agostinho.pdf

171

SOUZA, Josemar Jeremias Bandeira de. Vida feliz na filosofia de Santo Agostinho. Jodo Pessoa:
UFPB, 2006, 110 f. Dissertacdo (Mestrado em Filosofia).

STORIG, Hans Joachim. Historia geral da filosofia. 2 ed. Revisdo geral de Edgar Orth. Petropolis:
Vozes, 2009. 687 p.

SWANWICK, Keith. Ensinando musica musicalmente. Traducdo de Alda Oliveira e Cristina
Tourinho. Sao Paulo: Moderna, 2003. 128 p.

TELES, Maria Luiza Silveira. Filosofia para jovens: uma iniciac¢éo a filosofia. 17 ed. Petropolis:
Vozes, 2008. 91 p.

TESTARD, Maurice. Saint Augustin et cicéron I: Cicéron dans la formation et dans 1I’oeuvre de
Saint Augustin. Paris: Etudes Augustiniennes, 1958a. 392 p.

. Saint Augustin et Cicéron I1: répertoire des textes. Paris: Etudes Augustiniennes, 1958b.
142 p.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. O conhecimento em Plotino. Teo-Comunicacdo. Porto Alegre, v.
28, n.121, p. 413-431, set.,1998.

ULLMANN, Reinholdo Aloysio. Plotino: um estudo das Enéadas. 2 ed. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2008.

WHITE, Nicholas. Breve historia da felicidade. Traducdo de Luis Carlos Borges. Sdo Paulo: Loyola,
2009. 223 p.

WILLS, Garry. Santo Agostinho. Traducdo de Ana Luiza Dantas Borges. Rio de Janeiro: Objetiva,
1999. 172 p.





