UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

GEDEON JOSE DE OLIVEIRA

O CONCEITO DE VITIMA EM ENRIQUE DUSSEL

JOAO PESSOA
2019



GEDEON JOSE DE OLIVEIRA

O CONCEITO DE VITIMA EM ENRIQUE DUSSEL

Dissertacdo apresentada a Banca Examinadora
do Centro de Ciéncias Humanas, Letras e
Artes da Universidade Federal da Paraiba —
UFPB, como pré-requisito para obtencdo do
titulo de mestre em filosofia junto ao programa
de Po6s-Graduacdo em Filosofia na linha de
pesquisa Filosofia Politica.

Orientador: Prof. Dr. Ant6nio Rufino Vieira

JOAO PESSOA
2019



Cat al ogacdo na publicacéo
Secdo de Catal ogacdo e C assificacéo

M8c dAiveira, Gedeon José de.

O conceito de Vitima em Enrique Dussel / Gedeon José de
Aiveira. - Joao Pessoa, 2019.
67 f.

Orientagdo: Antonio Rufino de Vieira.
Di ssertacdo (Mestrado) - UFPB/ CCHLA.

1. Vitima. ética. Ontologia. Filosofia da Libertacéo.
I. Vieira, Antonio Rufino de. Il. Titulo.

UFPB/ CCHLA




GEDEON JOSE DE OLIVEIRA

O CONCEITO DE VITIMA EM ENRIQUE DUéSEL

Dissertacdo apresentada & Banca Examinadora
do Centro de Ciéncias Humanas, Letras e
Artes da Universidade Federal da Paraiba —
UFPB, como pré-requisito para obtencdo do
titulo de mestre em filosofia junto ao programa
de Pds-Graduagdo em Filosofia na linha de
pesquisa Filosofia Politica.

Aprovada em/gj / o -;L / ”&0 / e

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Aéonio Rufino Vieira

(Orientador)

Prof. Dr. Wécio Pinheido Ara
(Membro ex do Programa)

Prof. Dr. Ag{/a do José Sezyshta

(Membro externo a Instituigdo)

Jodo Pessoa

2019



RESUMO

A presente pesquisa tem como tema o conceito de vitima em Enrique Dussel, frente ao qual se
indaga: Como compreender o conceito de vitima em Enrique Dussel? Quais os paradoxos e
insuficiéncias desse conceito no campo ético-politico na America Latina? A partir destas
questdes busca-se compreender o conceito de vitima em Enrique Dussel, para problematizar
no campo da filosofia politica seus paradoxos e insuficiéncias. Ao discutir o conceito de
vitima aprofundado a luz da realidade latino-americana, buscamos evidenciar a relacédo
existente entre 0s processos de vitimizacdo enquanto efeito ontologico universal e 0s
processos de producédo e reproducdo da vitima nas relacdes sociais na sociedade capitalista.
Tal tema nos leva a problematizar os mecanismos e instrumentos construidos pelas classes
populares e movimentos sociais como forma de reacdo e enfrentamento aos processos de
vitimizacdo e exclusdo social. A ideia de vitima em Dussel perpassa todos os temas da
filosofia da libertacdo e tem consisténcia propria, uma vez que Enrique Dussel aprofundou os
principais autores da historia da filosofia, estabelecendo os limites epistemoldgicos e, através
da critica, sistematizou uma filosofia da América Latina para a América Latina e da América
Latina para o0 mundo, rompendo, deste modo, com os limites do pensamento Unico europeu.

Palavras-chave: Vitima. Ontologia. Etica. Filosofia da Libertago.



RESUME

Cette recherche a pour théme le concept de victime dans Enrique Dussel, devant lequel nous
nous demandons : Comment comprendre le concept de victime dans Enrique Dussel ? Quels
sont les paradoxes et les insuffisances de ce concept dans le domaine éthique et politique en
Amérique latine ? A partir de ces questions, nous essayons de comprendre le concept de
victime dans Enrique Dussel, afin de problématiser ses paradoxes et insuffisances dans le
domaine de la philosophie politique. En approfondissant le concept de victime a la lumiére de
la réalité latino-américaine, nous cherchons a mettre en évidence la relation existante entre les
processus de victimisation en tant qu'effet ontologique universel et les processus de
production et de reproduction de la victime dans les relations sociales de la société capitaliste.
Ce theme nous améne a problématiser les mécanismes et les instruments construits par les
classes populaires et les mouvements sociaux pour réagir et affronter les processus de
victimisation et d'exclusion sociale. L'idée de victime de Dussel recoupe tous les themes de la
philosophie de la libération et a sa propre cohérence, puisqu'Enrique Dussel a approfondi les
principaux auteurs de I'histoire de la philosophie, en établissant les limites épistémologiques
et, par la critique, systématisé une philosophie de I'Amérique latine a I'Amérique latine et de
I'’Amérique latine au monde, en rupture avec les limites de la pensée unique européenne.

Mots-clés : Victime. Ontologie. Ethique. philosophie de libération.



SUMARIO

L INTRODUGAO ...ttt 07
2 DA ONTOLOGIA PARA UMA ETICA-PRATICA ..ot 14
3ETICA ONTOLOGICA-MATERIAL EVITIMA ..o 27
4 VITIMA E OS PARADOXOS ETICO-POLITICOS .....ooovevrveeteeereeeeeeeeeesser s 39
4.1 O rosto NEGI0 da VITIMA .....coouiiiieiieiee e et 44
4.2 VIEIMA € JUSTIGA ..vevieiiieiiieiee ettt sttt sttt st e st e e sae e 50
5 CONSIDERACOES FINALS ..ottt 58

REFERENCIAS ..o oo et e e e et e e e e e e et et et et e es et e e e s e e es e e s e e s et e e er e e esaae e enans 62



1 INTRODUCAO

O que é a vitima? Vitima é uma pergunta ética. Assim, a ética € uma ética da
interpelacdo do outro, que se encontra na periferia do discurso filosofico ocidental, do
excluido da participagdo na comunidade de comunicacdo ideal. A reflexdo ética atinge a
totalidade da existéncia humana. Enquanto pergunta filosofica, € uma pergunta ética, politica
e econdbmica. Se a pergunta filosofica é elaborada em torno do que € a vitima, na ética
dusseliana, “o que” é superado por “quem”. Reformulando a questdo, quem € a vitima?
“Quem” ndo ¢ somente uma pergunta individualizada sobre alguém, nem mesmo a resposta
sobre uma Unica coisa presente no mundo, mas é além da pergunta e da possibilidade da
resposta, € alguém que fala do mundo como um agente. Ouvir o agente (vitima) que fala do
seu mundo constitui o problema inicial da nossa pesquisa.

A Filosofia da Libertacdo é uma pergunta pelo ser humano oprimido politica, social e
economicamente. Deste modo a nocdo de ética na filosofia de Enrique Dussel esta
determinada pela vitima. E dela decorre 0 modo de pensar a América Latina: vitima enquanto
ontologizada pela totalidade. O espaco de um mundo dentro do horizonte ontoldgico é o
espaco do centro, do estado orgénico e autoconsciente sem contradi¢des, porque é o estado
imperial (DUSSEL, 1977a, p. 8). Pelos caminhos da América Latina, a Filosofia da
Libertacdo, elaborada desde e com a vitima do estado imperial, constitui uma elaboracdo
original e auténtica, pois diz respeito a realidade e a vivéncia dos latino-americanos que em
Dussel sdo incluidos como ponto de partida para o labor filoséfico. Deste modo, a Filosofia
da Libertagdo nos provoca a refletir a tensdo entre uma ordem ontoldgica e a exclusdo do
humano, entre a universalidade da lei e a situacdo particular do exterminio de pessoas.

Quanto a tensdo entre a ordem ontoldgica e a exclusdo do humano, nosso pé esta
fincado na Ameérica Latina, referéncia que nos opde aos blocos hegemdnicos da economia, da
politica e da ideologia. Nossa condicdo de terceiro mundo nos fornece uma hermenéutica
periférica, por isso coerente, frente a filosofia ocidental que, ao negligenciar a situacéo préatica
da vida, acabou por desenvolver mecanismos de dominacdo cujo modelo de pensamento
totalitario justificou (e justifica) as guerras, a sofisticacdo de armas, os exterminios de
culturas, enfim a producédo intencional de vitimas. Sendo assim, ao tematizar a nogdo de
vitima no campo da filosofia politica, nos introduzimos nos intersticios desse debate na
tentativa de assumir a tensdo entre os polos em questdo. A proposta que aproxima a ideia de
vitima e filosofia implica em afirmar a filosofia como atividade de problematizar o que

acontece, ou seja, como critica a realidade, a filosofia pensa a vida e ndo a filosofia. Em



outras palavras, grande parte da tradigdo filosofica partiu da racionalidade como principio e
fim da explicacdo exaustiva da realidade, a exemplo da perspectiva ontoldgica.

O que e metafisica? Toda questdo metafisica abarca sempre a totalidade da
problematica metafisica (HEIDEGGER, 1983, p. 35). Quer dizer que para responder o que é
metafisica, precisa-se apenas abordar uma questdo originariamente no seio da metafisica. O
termo “totalidade” ndo se refere apenas ao saber metafisico, mas se refere ao préprio
interrogador que esta inserido nesta "totalidade™ e tudo o mais; por isto, quem questiona,
também esta implicado na questdo. Desse modo, Heidegger coloca no interior da pergunta
pelo “ser” existéncia do homem.

A ontologizacgdo do pensamento que, oprimido de tantas e tdo diversificadas maneiras,
o ser latino-americano foi, ndo somente negado, mas ontologicamente oculto. O que ocultava
era justamente um ser oprimido, colonial, ontologicamente dependente. Dai que libertacdo diz
respeito a eliminacdo das formas das dominagdes que através de dispositivos ontolégicos
estdo na producdo de modos de subjetivacdo, fazendo dos sujeitos pegas de engrenagem para
o funcionamento e desenvolvimento do capital globalizado. Trata-se do processo de
colonizacdo, outrora imposta através das armas, e hoje pelo modelo de pensamento opressor
que dos quatrocentos anos de colonizacdo europeia, perpetuou-se na Ameérica Latina. A
mentalidade do opressor-colonizador é de tal forma introjetada no oprimido que nele se
constitui como uma segunda natureza, impedindo-lhe qualquer possibilidade de libertagéo,
diria Karl Marx (DUSSEL, 1977, p 49). Assim, o ser ontologicamente oculto e negado nédo
tem consciéncia do que é e do que faz e nem poderia té-la porque no momento em que a
tivesse certamente se voltaria contra todo o sistema e o derrocaria.

Um exemplo de dominacdo politica é a ideia de raca. Vivemos em um cenario
histérico, em que o debate em torno das politicas publicas sociais para 0s negros tem como
pano de fundo o discurso sobre a igualdade de oportunidade das pessoas. “Igualdade” entra no
debate na medida em que o embate entre ragas no contexto biolégico vai se transformando na

ideia de raca enquanto construcdo cultural e politica, como explica Schwarcz:

De um lado, monogenistas como Quatrefage e Agassiz, satisfeitos com o
suposto evolucionista da origem da humanidade, continuaram a hierarquizar
racas e povos, em funcdo de seus diferentes niveis mentais e morais. De
outro lado, porém, cientistas poligenistas, ao mesmo tempo que admitiam a
existéncia de ancestrais comum na pré-historia, afirmavam que as espécies
humanas tinham se separado havia tempo suficiente para configurarem
herancas e aptiddes diversas. A novidade estava, dessa forma, ndo s6 no fato
de as duas interpretacbes assumirem o modelo evolucionista como
atribuirem ao conceito de raga uma conotacdo bastante que escapa da



biologia para adentrar questdes de cunho politico e cultural (SCHWARCZ,
1995, p. 54-55).

Apesar do termo “raga”, cunhada pelo darwinismo, ndo existir, enquanto discurso
cientifico contemporéneo, o termo se cristalizou e se consolidou ao longo da histéria em
forma de disciplinas sociais, assim como teoria politica e econdémica. Neste sentido, a
disparidade social entre negros e brancos se explica pela nocéo de hierarquia das ragas, uma
vez que “civilizacdo e progresso, termos privilegiados da época, eram entendidos ndo
enguanto conceitos especificos de uma determinada sociedade, mas como modelos universais
(SCHWARCZ, 1995, p. 57). Assim, os paises subdesenvolvidos foram pensados separados
dos desenvolvidos, o que torna o0s estudos e pesquisas equivocados, porque o0
subdesenvolvimento de alguns é provocado, numa correlacdo estrutural, pelo
desenvolvimento de outros paises chamados desenvolvidos. Subdesenvolvimento diz respeito
a presenca do negro e do indigena na América Latina.

Como ¢é possivel a perpetuacdo da dominacdo ainda hoje, uma vez que indigenas e
descendentes de africanos continuam sendo exterminados? O ponto de partida para pensar a
Ameérica Latina se encontra no processo de conquista e ndo descoberta da América Latina.
Quem conquistou a América Latina foi o civilizado e branco europeu. Civilizacdo, raca e
Europa constituem modelos universais de dominagdo ainda presente em nossos dias. Assim,
as politicas de colocar os brancos de um lado e os negros de outro constitui um manigqueismo
historico que nos desafia a eliminar o racismo.

No lastro de dominacédo europeia tanto histérica impositiva quanto na reproducdo do
pensar da cultura dominadora, 0 que tem a dizer a filosofia em relacdo a opressdo geopolitica
no contexto da relacdo de dependéncia, marginalizacdo e exploracdo que vincula a América
Latina a Europa? O que diz a filosofia diante do quadro do nosso passado, presente e futuro?
Trata-se da libertacdo neocolonial do dltimo e mais avancado grau de imperialismo: o
imperialismo norte-americano. O imperialismo que pesa sobre parte da Asia, sobre quase toda
a Africa e América Latina (DUSSEL, 1977a, p. 20).

Tendo como ponto de partida a reflexdo de Emanuel Levinas, Dussel pretende dar
conteddos historico-concretos, assim como desenvolvimentos pratico-transformadores a
filosofia latino-americana. O mundo em espacialidade ou totalidade de entes numa certa
proximidade ou distancia (desde o outro na proximidade primeira) privilegia o “passado”
temporal como “lugar” onde nasci. O onde-nasci € a predeterminacdo de toda outra

determinacdo (DUSSEL, 1977a, p. 30-31). As categorias de “exterioridade” e “totalidade”,



10

tomadas na relacdo que entre elas estabelecera Levinas ficam caracterizadas por Dussel como
segue: “totalidade” é um sistema de entes funcionalmente dispostos e instrumentalizados. A
“exterioridade” ¢ a transcendentalidade interior ao sistema, isto €, 0 sujeito como outro na sua
dimensdo ndo funcional para além do sistema (DUSSEL, 1977, p28). Concretizando em
diversos niveis a oposicdo totalidade-exterioridade, Dussel afirma que, a nivel erotico, o
Outro é a mulher no sistema do machismo institucionalizado; a nivel pedagégico, o Outro € o
filho e o aluno, respectivamente, no sistema do casal autocentrado ou castrador e no sistema
de educacdo bancaria; a nivel politico, o Outro é a vitima: operario, camponés, boia-fria,
marginal, negro e indio no sistema do capitalismo periférico e central; a nivel geopolitico, o
Outro é o chamado terceiro mundo, a periferia explorada e dependente pelo e através do
capitalismo central. Neste sentido, a Filosofia da Libertacdo, em seus aspectos tedrico-
praticos, tem uma importancia significativa, assim como um papel decisivo na historia do
pensamento na Ameérica Latina. Trata-se das estratégias que fundamentam as analises e as
préticas libertarias desde os processos colonizadores, dos quais somos tributarios. Sendo
assim, a nocdo de vitima se abre a0 modo como nos constituimos como povos latino-
americanos desde a conquista. A filosofia da libertacdo € definida como o pensar a partir do
Outro que fala do seu mundo. Tal mundo precisa ser explicitado e ouvido desde a prépria
vitima que fala, e de quem fala. Assim, o Outro aparece em cada nivel a servigo da
exterioridade negada para ajuda-lo no processo de libertacdo. A libertacdo nega a negacéao
dentro do sistema, afirma o que no oprimido é exterior ao sistema e visa subverter o sistema
vigente por uma nova totalidade aonde tenha vez e voz da totalidade da qual o outro é
portador (VELASCO, 1991, p. 17). Assim, a Filosofia da Libertacdo objetiva: a nivel politico,
a tomada de poder pelas classes oprimidas, e, a nivel geopolitico, a constituicdo de uma
humanidade analdgica, com a abolicdo da dependéncia-exploracdo, produto da dicotomia
centro-periferia, ou Europa-América Latina (DUSSEL, 1995, p. 18).

O rosto do outro, primeiramente como pobre e oprimido, revela realmente
um povo, mais do que a mera pessoa singular. O rosto mestico sulcado pelas
rugas do trabalho centenério do indio, o rosto de ébano do escravo africano,
0 rosto moreno do hindu, o rosto amarelo do chinés é a irrupcdo de uma
histéria, de um povo, de grupos humanos. A individualizagdo desta
experiéncia pessoal-coletiva ¢ uma das deformacGes europeias dependentes
da revolucdo burguesa. Cada rosto, Unico, mistério insondavel de decisdes
ainda ndo tomadas, é rosto de um sexo, de uma geracdo, de uma classe
social, de uma nacdo, de um grupo cultural, de uma idade da historia.
(DUSSEL, 1977, p. 50).

A ideia de vitima remonta todo o processo filoséfico desde a Europa, como que



11

apropriado para fins de dominacéo e exclusdo. Deste modo a ética de Dussel, se desenvolve
como critica aos fundamentos ontologicos do ser, desde o outro. A busca por um novo
modelo de fundamento desde o outro, implica dentre tantos fatores, em perceber os limites da
ontologia da totalidade, objetivando chegar a compreensao grega e moderna do ser. Por
totalidade, se entende uma visdo totalizante, onde o0 mundo e o homem aparecem como
categorias determinadas e interpretadas.

Quanto a universalidade da lei e a situacdo particular do exterminio de pessoas, a
formacdo dos Estados modernos nos permite afirmar, por seus efeitos referenciados na
sociedade atual, que estes deixaram um lastro de sofrimento, marcado pelo exterminio de
grupos de pessoas. Assim se edificou a politica do século XX. Pela primeira vez um Estado
decide, com o aparato técnico fornecido pela sociedade industrial, eliminar todo um
grupamento humano® e, através de uma racionalidade previamente querida, desenvolver
processos colonizadores e modos de subjetivacdo, como forma de governabilidade. Deste
modo, 0s aspectos que constituem o Estado moderno, a saber, as institui¢des juridicas,
politicas e econdmicas se sustentam e se legitimam a partir de técnicas que privam as pessoas
de sua identidade juridica e de sua identidade nacional, e se estendem a eliminacéo fisica das
pessoas: imigrantes, negros, mulheres e indigenas, vitimados pela e através da universalidade
das leis que por sua vez, produz sofrimento. O sofrimento das vitimas, portanto, é o ponto de
partida da Filosofia da Libertacdo que escuta desde a vitima o grito seu sofrimento, ou o
silencio que fala a quem. Quer dizer, ouvir é pertencer a quem fala, assim se supera o
dualismo entre ser e objeto.? Trata-se da libertagdo neocolonial do Gltimo e mais avancado
grau de imperialismo, o imperialismo norte-americano. O imperialismo que pesa sobre parte
da Asia, sobre quase toda a Africa e América Latina (DUSSEL, 1977b, p. 21).

E nesta perspectiva libertaria que aprofundamos o estudo sobre o conceito de vitima.

1 E 0 que enfatiza Reyes Mate ao explicar a singularidade de Auschwitz, acrescentando, ainda, que tal ineditismo
também est4 presente no grau de maldade exercido, o que se torna visivel na absoluta frieza com que, em
escala industrial, procurava-se ndo s6 a eliminagdo juridica, moral e fisica da pessoa, mas também dos seus
rastros. E “a negagdo do crime dentro do crime mesmo (...) Organizar o crime de modo que ndo haja nem
testemunhos para certificar sua existéncia, nem rastros materiais que pudessem servir para reconstrui-lo”
(MATE, 2005, p. 174).

A linguagem ¢é trazida como linguagem & medida que aparece como Sage, saga do dizer, que tem o sentido de “mostrar,
deixar, deixar ver e ouvir.” (HEIDEGGER, 2003, p. 202) O verbo sagen significa dizer, mas o que Heidegger procura
mostrar ao utilizar a palavra Sage é que o dizer s6 é um auténtico dizer quando pertencemos a fala da linguagem. Para
pertencer precisamos escutar, para que a saga do dizer nos deixe alcancar a linguagem. A saga deixa alcangar a linguagem
aqueles que se deixam pertencer a ela. Mas como é que nos deixamos pertencer a saga? Aqui é preciso cuidado para nao
recair na oposicao sujeito/objeto, entendendo-se 0 homem como o sujeito que por seu livre arbitrio se deixa pertencer a saga,
entendida como ser, no sentido do efetivamente mostrado, realizado, do que ja apareceu e que nos solicita para ser coletado.
O préprio da linguagem estd no modo como a saga do dizer deixa aqueles que a escutam alcangar a linguagem. Mas 0
estranho é que quem escuta ndo é nenhum sujeito, nenhum eu, do mesmo modo que aquilo que é mostrado tampouco é coisa
alguma, isto é, algo que ja esteja pronto, realizado. (CORDEIRO, Robson costa. In. AUFKLARUNG V.2, N.2, OUTUBRO
DE 2015. p. 166).



12

As contradi¢Bes em torno desta questdo se desenvolvem no campo do pensamento ontoldgico,
pois entendemos que a ontologizacdo do pensamento aprisiona toda a diferenca numa
unicidade opressora e legitimadora da exclusdo social, enquanto que o Estado, através das
leis, cria espagos de exterminio legitimado pelo discurso da ordem. Contra a ontologia
classica do centro, desde Hegel até Marcuse, para mencionar o mais lucido da Europa,
levanta-se uma filosofia da libertacdo da periferia, dos oprimidos, a sombra que a luz do ser
ndo pode iluminar (DUSSEL, 1977b, p. 21).

Ao correlacionar o pensamento europeu com a formacdo dos Estados modernos, o
processo de vitimizacdo da sociedade se desenvolve como técnicas de dominacdo politico-
econdmica. A dominagdo moderna se realiza através de uma teorizagdo do pensamento
concomitante a formacéo dos estados modernos, de modo que a exclusdo moderna nao é mais
resultado da intolerancia violenta do opressor, como era nas sociedades tradicionais, mas o
resultado de processos sociais, econémicos e politicos de legitimacdo. Numa sociedade
desigual e excludente, a vitima quase sempre é entendida como algo normal de modo a
naturalizar as condicdes politicas de exclusao social.

O conceito de vitima em Enrique Dussel constitui uma proposta hermenéutica que visa
problematizar a ideia de “ética” no campo do pensamento filosoéfico de modo geral e da
filosofia latino-americana, de modo particular.

De modo geral, a filosofia se pretendeu pensar a verdade do ser, objeto que constitui a
tarefa da obra Ser e Tempo, que Heidegger intitula de diferenca dntico-ontolégica®. Trata-se
da unidade entre o ser e aquilo-que-é, de modo que a ontologia heideggeriana pensa o
fundamento da qual procede toda existéncia. Dussel compreende que tal ontologia “situa 0s
entes, como entes interpretaveis, como ideias conhecidas, como media¢fes ou possibilidades
internas ao horizonte da compreensdo do ser” (DUSSEL, 1977, p. 9). Deste modo, a ontologia
gue busca um fundamento da totalidade pressupde um ente (dasein especial, neste caso o
homem) como ser racional. Para Aristételes, o grande filésofo da época classica, de formacéo
social escravista autocentrada, o grego é o homem; ndo é o barbaro europeu porque lhe falta

% “Para Heidegger, ha uma ontologia fundamental que é precisamente a metafisica da existéncia. A tarefa da
ontologia seria neste caso a descoberta da constituicdo do ser da existéncia. O nome fundamental procede do
fato de que por ela se averigua aquilo que constitui o fundamental da existéncia, isto é, sua finitude. Mas a
descoberta da finitude da existéncia como tema da ontologia fundamental ndo é para Heidegger mais do que o
primeiro passo da metafisica da existéncia e nao toda a metafisica da existéncia. A ontologia é, na realidade,
Unica e exclusivamente, a indagacéo que se ocupa do ser enquanto ser, ndo como mera entidade formal, nem
como existéncia, mas como aquilo que torna possiveis as existéncias. A identificacdo da ontologia com a
metafisica geral deve encontrar nessa averiguagdo do ser como transcendente a superacgao das limitagdes a que
conduz a reducdo da ontologia a uma teoria dos objetos ou a um sistema de categorias” (ABBAGNANO,
1994b, p. 2146).



13

habilidade, como também ndo é asiatico porque lhe faltam forca e carater; também néo séo
homens escravos; as mulheres o sdo as meias e a crianga o0 € em poténcia (DUSSEL, 1977a, p.
11). Sendo assim, a ontologia, 0 pensamento que exprime o ser, acaba se identificando com o
sistema vigente, uma vez que o pensamento filosofico se tornou a realizacdo tedrica da
opressao sob aqueles que estéo fora do centro tanto do pensamento quanto do sistema onde o
pensamento foi elaborado.

No pensamento dusseliano, aqueles que se encontram fora do centro da dominacao séo
as vitimas. A historia da filosofia universalizante e histéria da dominacdo constituem a
historia politica europeia, pois 0s processos colonizadores dos quais a América Latina sofreu
e continua sofrendo, remetem ao modelo de pensamento racional instrumental conjugado com
o0 sistema europeu. A identificacdo racionalmente construida entre o pensamento filosofico e o
sistema politico, que outrora desencadeou a colonizacdo da América Latina através das armas,
hoje se transformou em mecanismos de controle da vida humana. As vitimas, que na
colonizagdo foram assassinadas sob a justificativa de ndo possuirem alma, hoje continuam
sendo assassinadas em defesa da ordem publica.

Diante dos paradoxos entre a totalidade e o particular, entre a ordem ontoldgica e a
vulnerabilidade humana, entre a ordem representada pela lei e a violéncia de toda ordem, a
pesquisa em torno do conceito de vitima, busca sair de uma ontologia heideggeriana para uma
ética préatica dusseliana. Dussel se apoiara em Heidegger para fazer sua critica a Hegel, e em
Lévinas na sua critica a Heidegger, objetivando elaborar a nocdo de trans-ontologia ética.
Etica, portanto, como fundamento da Filosofia da Libertacdo. Assim, tanto Heidegger quanto
Levinas serdo superados no corpo filosofico latino-americano. Para tanto, organizamos o
presente trabalho em quatro capitulos, considerando a introducdo como primeiro.

No segundo capitulo é proposto um didlogo entre Dussel e Heidegger em torno do
entendimento acerca da passagem da ontologia heideggeriana a ética ontoldgica-material
dusseliana. Trata-se do conceito de filosofia que esta sendo discutido no campo dos saberes e
quais efeitos decorrem do modo de entendimento do que seja a filosofia.

O terceiro capitulo parte da ética ontoldgica-material para se chegar ao conceito de
vitima. No quarto capitulo, intitulado: vitimas e modos de subjetivacéo, trazemos 0s marcos
juridicos que ao mesmo tempo em que reconhece a igualdade, a liberdade e a cidadania como
principios juridicos emancipatorios, viola tal principio, estabelecendo a exclusdo e a

desigualdade como técnicas reguladoras da vida.



14

2 DA ONTOLOGIA PARA UMA ETICA-PRATICA

O fundamento do conceito de vitima dusseliano é compreendido a partir da destruicao
da ontologia da totalidade. E necessario estabelecer uma analogia entre a compreensdo da
ontologia da totalidade desde a filosofia cléssica e a nova compreenséo de Dussel de uma
ontologia ético-pratica. Em tal analogia a filosofia da libertacdo se mostra rompendo com a
filosofia da ontologizacéo, que, do ponto de vista ético, a ontologizacdo € um pensamento que
encobre o processo de vitimizacdo, de modo que a situacao opressora e injusta que decorre de
tal ontologia produz e perpetua na historia a exclusdo de muitas pessoas, como técnica

politico-econdmica.

O principio do fundamento é uma estrutura que perfaz comeco (arché).
Assim sendo, tudo quanto se d&, da-se na forma deste comego, de 0 comego,
e ndo de sujeito x objeto. Em outros termos: comeco, dizendo origem,
comeca e re-comeca sempre em tudo quanto se realiza e, assim, se instaura.
E esta estrutura de comeco, de origem, ja € sempre a dindmica de
compreensdo de sentido e de realidade, pois realidade se realiza como
atividade de compreensdo, a qual é participacdo no sentido que, em
determinando-se como “pathos” ou experiéncia, perfaz interesse. Assim,
realidade, toda e qualquer, “ja é sempre” a articulagdo de uma compreensao,
de um sentido, ou seja, de um interesse e jamais algo em si, subjacente
(FOGEL, 1999, p. 181).

Para Dussel, portanto, a ontologia se estrutura unida a ética, o que torna a Filosofia da
Libertacdo uma ontologia ético-pratica ou ética e pratica em comparacdo a ontologia
heideggeriana. A ontologia de Heidegger se inicia com a pergunta pela esséncia do objeto. O
principio do fundamento (FOGEL, 1999, p. 181) é um falar sobre o ser. Ele é isso, mas de um
modo escondido. Escondido permanece ndo apenas aquilo de que fala, oculto permanece
também, que ele fala do ser (HEIDEGGER, 1997, p. 78). Do ponto de vista légico e
cientifico, o ato de perguntar estd voltado para a investigacao cientifica, segundo a qual o
homem é um animal racional. A pergunta, amparada na razdo e pela razdo, pretende a
objetivacdo da realidade. Se, portanto, a pergunta € um meio de velamento e desvelamento, o
ato de perguntar esta implicado tanto na fenomenologia quanto na hermenéutica. Heidegger
tem o0 mérito, em Ser e Tempo, de deter o movimento involutivo da dialética moderna e de
reorientar a dialética, partindo da quotidianidade, em direcdo do Ser que se im-pde como
fundamento. Mas, para Dussel, os mais notaveis esforcos heideggerianos, destinados a
quebrar a armadilha circular do saber total de Hegel, sdo os dos escritos ulteriores, onde se

manifesta a intencdo de Heidegger de ultrapassar o horizonte éntico-ontologico e o que o



15

constitui é denominado por Heidegger como o ambito. Neste esforco de ultrapassar o
horizonte 6ntico-ontoldgico, a posicdo de Dussel e bem clara, como explicita Sirio Lopez

Velasco:

O fil6ésofo aleméo segue as pegadas parmenidianas do “0 mesmo € pensar 0
ser”, quando o citado 4mbito é por ele concebido como um “o mesmo”, a
partir do qual se instala a diferenca entre ser e entes. Assim, é porque nao
rompeu com a ontologia pamenidiana da diferenca na identidade, isto é, da
“mesmidade”, que Heidegger ndo consegue nomear com propriedade o
ambito trans-ontoldgico por ele intuido. Além disso, acrescenta Dussel, desta
vez em concordancia com Levinas, uma caréncia do discurso heideggeriano,
suplementar e ligada com a anterior, é a auséncia de uma adequada distingdo
no “ser-com” humano, no referente, por um lado, & sua relagdo aos objetos, e
aos outros ex-sistentes, por um outro (VELASCO, 1991, p. 86).

A partir do pensamento de Levinas, Dussel conclui que o “ser-com-0-objeto” ¢é existir
com “o sob a mao”, enquanto compreendido e usado, o “ser-com-0-outro-homem” ¢ existir
com alguém detras de cujo rosto palpita uma liberdade in-compreensivel e irredutivel ao
carater de utilidade. A filosofia da libertagdo, afirma Dussel, pretende formular uma
metafisica que ndo e ontologia da determinacdo, mas uma metafisica exigida pela praxis
revolucionaria e pela poiesis tecnologica, a partir da formacdo social periférica que se
estrutura em maneiras de producdo complexamente entrelacadas (DUSSEL, 1997, p. 21).
Com esta base, Dussel propde uma ética ontolégica material em relacdo a uma ontologia do
ser, mas uma interpretacdo do ser cuja com-preensdo possibilite uma ética critica dos
fundamentos ontoldgicos do ser desde o outro. Enquanto Heidegger pensa o ser enquanto ser,
mediatizado pela physis, Dussel pensa o ser desde a alteridade como fundamento ontoldgico.
A questdo do ser em Heidegger ($$ 1-8) se situa pela primeira vez dentro do horizonte
explicito da temporalidade, como um momento supremo dentro da histdria da ontologia. O ser
é o0 acontecimento fundamental, sobre cuja base pode surgir o homem histérico em meio ao
ente revelado em sua totalidade (DUSSEL, 1997b, p. 45). A interpretacdo dusseliana da
ontologia de Heidegger se apresenta como um paradigma. Se para Heidegger o principio do
fundamento é um falar sobre o ser, para Dussel ente ndo se da sem o ser, de modo que o
mundo é a ordem transcendental ou ontoldgica do ser. Sem o homem, afirma Dussel, ndo ha
mundo, no sentido de que o homem se abre ao mundo que, por sua parte, € um ambito que se
descobre a partir do ser. Os entes ndo sdao 0 mundo, mas aquilo com que se depara dentro do
mundo a nossa compreensdo, interpretacdo, preocupacdo dentro da ordem do ser e da
inteligibilidade (DUSSEL, 1997, p. 45).



16

A irredutibilidade ao carater de utilidade, significa dizer que ser-com-outro-
homem ndo é um ente no meu mundo, um ente por e para meu logos, pelo
contrério, é a liberdade que diz o seu ser e renova minha abertura ao ser que
se me oferece ndo como o “visto” mas como “o ouvido”; essa liberdade,
desde sua exterioridade irredutivel a logica da identidade, é irredutivel a
I6gica como tal, por escapar ao circulo do meu logos, se pronuncia desde si,
revela-se, me interpela, trans-ontoldgica, porque fonte de doacdo do Ser
como fundamento (VELASCO, 1991, p. 86-87).

Ao pensar o ser em relacdo ao ente, a alteridade do outro é negada pela e através da
ontologia do ser enquanto ser, pois a ontologia diviniza a subjetividade europeia

conquistadora que vem dominando o mundo desde sua expansdo imperial no século XV.

Esta ontologia ndo surge do nada, surge de uma experiéncia anterior de
dominacdo sobre os outros homens, de opressdo cultural sobre outros
mundos. Antes do ego cogito existe 0 ego conquiro (o “eu conquisto” é o
fundamento pratico do eu penso). O centro se imp6s sobre a periferia ha
cinco séculos. Mas, até quando? N&o terd chegado ao seu fim a
preponderancia geopolitica do centro? Podemos vislumbrar um processo de
libertacdo crescente do homem da periferia? (DUSSEL, 1997, p. 10).

O ser é, 0 ndo-ser ndo €. O ser é a razdo europeia, 0 ndo-ser 0s outros humanos.
América Latina e toda a periferia, por essa razdo, ficam definidas como puro futuro, como
ndo-ser, como irracional, o barbaro, o inexistente. Uma filosofia destas ndo passa de sofistica
e como tal deve ser superada e rejeitada pelos verdadeiros pensadores das periferias que ja
ndo se dispdem a refletir as filosofias produzidas pelo centro como cultura universalmente
valida, nem cronoldgica, nem espacialmente (ZIMMERMANN, 1987, p. 149).

Pensar um modelo de filosofia desde a periferia significa, para Dussel, introduzir a
América Latina como lugar ontologicamente negado pelo pensamento europeu. A negacao se
estabeleceu, a medida que por filosofia se entendeu como universalidade separada do
particular. O método e objeto da filosofia até entdo se cristalizou através do logos, da
linguagem e da l6gica, de modo que a filosofia se manteve pensada desvinculada da politica,
portanto, dos processos colonizadores dos quais somos tributarios. Para Heidegger, a tradi¢do
filosofica ao responder ao perguntar pelo ser, o ser é entificado (se confunde o ser perguntado
com o ente que pergunta), ou como afirma Palmer (1989, p. 154), a esséncia da mundancidade
do homem é precisamente o processo hermenéutico de interrogar, um tipo de interrogacéo que
na sua verdadeira forma alcanca o ser que ndo se manifestou e que o faz revelar-se numa
ocorréncia concreta, histérica. Através da interrogagdo, o0 ser torna-se entdo historia. Ao se

tornar historia, o ente é explicado a partir de varias interpretacdes que dele decorrem. A



17

questdo em torno do ser levantada por Heidegger considera o homem e a histéria como
componentes importantes em sua ontologia, porque permite o ser se desvelar e velar mediante
pergunta. No entanto, 0 movimento velar e desvelar diz respeito ao ser enquanto ser, ou seja,
0 ser como uma entidade existente fora do homem e que somente atraves da linguagem pode
ser representado fenomenologicamente.

A compreenséo do ser na Filosofia da Libertacdo estabelece o homem como integrado
na estrutura do mundo, pois 0 homem € o Unico ente que com-preende o ser. Mediante
construcdo do pensamento de Heidegger, Dussel afirma que “o ser ndo ¢ produto (produkt) do
homem, ao contrario, 0 homem ¢ o pastor do ser”, mesmo no caso em que tal ser é ele mesmo
(DUSSEL, 1977b, p. 46). Trata-se da inversdao ontoldgica da Filosofia da Libertacdo: a
existéncia precede a esséncia. O homem nao produz o ser do homem; ao contrario, o0 ser se
imp&e ao homem, o ser do homem € o a priori com o qual o homem deve contar quando se da
conta de que ja o tem “a cargo”.

Ao estabelecer a relacdo entre o ente e o ser, na ontologia de Heidegger, Dussel
conclui que o pensamento ontoldgico se torna uma barreira que impede pensar para além da

ontologia. Assim, para Enrique Dussel (1977b, p. 8):

Desde Heraclito até Von Clausewitz ou Kissinger, “a guerra é a origem de
tudo”, se por tudo se entende a ordem ou o sistema que o dominador do
mundo controla pelo poder e pelos exércitos. Estamos em guerra. Guerra fria
para os que a fazem; guerra quente para os que a sofrem. Coexisténcia
pacifica para os que fabricam as armas; existéncia sangrenta para aqueles
que sdo obrigados a compra-las e usa-las. O espagco como campo de batalha,
como geografia estudada para vencer estratégica ou taticamente o inimigo,
como ambito limitado por fronteiras, é algo muito diferente da abstrata
idealizagdo do espaco vazio da fisica de Newton, ou do espaco existencial da
fenomenologia. Tais espacos sdo ingénuos irreais, ndo conflitivos. O espaco
de um mundo dentro de um horizonte ontolégico é o espago do centro, do
estado orgénico e autoconsciente sem contradicdo porque é o estado
imperial. N&o falamos do espago do claustréfobo ou do agoréfobo. Falamos
do espaco politico, daquele que compreende todos os espacgos, 0s fisicos
existenciais, dentro das fronteiras do mercado econdmico, no qual se exerce
0 poder de controle dos exércitos. A filosofia ndo nasceu nesse espago.
Nasceu nos espagos periféricos em seus tempos criativos. Aos poucos, foi
para o centro em suas épocas classicas, nas grandes ontologias, até degradar-
se na ma consciéncia das idades morais, ou melhor, moralistas.

Comentando este pensamento acerca da filosofia de Dussel, Zimmermann (1987, p.
147) diz o seguinte: “A filosofia quando se torna ontologia, e esta quando é levada a
‘ontologizagdo’, isto é, a ideologia legitimadora do status quo, & promotora da morte e do

caos, porque € fechamento do ser e impedimento de um verdadeiro pensar, pensar sobre e a



18

partir de uma realidade”. Em tal pensamento, impera um modelo de pensamento imposto a
todas as realidades como pensamento Unico e absoluto, de modo que a ontologia totalizadora
gera a vitima. O processo de vitimizacdo da sociedade, desde a filosofia europeia fica

evidente, quando:

Mesmo antes do ego cogito, mas certamente a partir dele, situa todos os
homens, todas as culturas, e com isso suas mulheres e filhos, dentro de suas
préprias fronteiras Uteis manipuldveis instrumentos. A ontologia os situa
como entes interpretaveis, como ideias conhecidas, como media¢des ou
possibilidades internas ao horizonte da compreensdo do ser. espacialmente
centro, 0 ego cogito constitui a periferia e se pergunta com Fernandez de
Oviedo — os indios sdo homens? Isto é sdo europeus e por isso animais
racionais? O menos importante foi a resposta tedrica. Quanto a pratica, que é
a real, ainda continuamos a sofrer: sdo apenas a mao de obra, se ndo

irracionais, ou menos “bestiais”, incultos porque ndo tém a cultura do centro
— selvagens... subdesenvolvidos” (DUSSEL, 1977b, p. 9-10).

A Filosofia da Libertacdo pensa o ser desde a periferia, de modo que, no pensamento
ético-ontologico dusseliano, sdo as vitimas, 0 que da um carater auténtico ao labor filosofico
latino-americano mediante o pensamento opressor europeu. Trata-se da libertacdo do
pensamento totalizante que é o fundamento das ideologias, ideologia que é a realizacdo
tedrica da opressao pratica das periferias. Opressdo que desenvolveremos no quarto capitulo,
como exclusdo do outro sem que o outro ndo perceba que esta sendo excluido.

Entendemos que Heidegger, ao pensar o ser, esboca uma nova compreensdo de
filosofia para sua época, objetivando o exercicio do filosofar e que para tal dispensa provas e
definicBes cientificas. Nossa questdo é qual a compreensdo ontolégica de Heidegger, quando
pergunta o que é metafisica? A pergunta pela esséncia dos objetos é formulada na fronteira
entre 0 mundo dos objetos — onde se origina a pergunta — e 0 que sao originalmente 0s objetos
dos quais o ato de perguntar é formulado. Trata-se da radicalizacdo do que € ordinario e do
que é generalizacdo. Generalizacdo: “[...] quer-se saber o que sdo todas as coisas
coletivamente, e distributivamente o que € cada coisa na sua radicalidade essencial” (WOLFF,
1999, p. 75). A pergunta pela esséncia dos objetos pressupde o entendimento sobre o homem,
no qual em relacdo ao ser esta determinado, ou seja, 0 homem é uma totalidade finita, dada e
meramente um ente que pergunta. A critica ética de Dussel a ontologia do ser se infere a todos
os corolarios partindo de uma critica desde o outro. Trata-se da importancia da de-stricdo de
uma determinada visdo indo-europeia, grega, moderno-europeia, e a revalorizacdo de outra
concepgao do ser, a saber, 0 ser como pratica ética.

Recorrendo ao conceito de “nada” em Sartre, Dussel coloca a questdo em torno do ser,



19

no campo do existencialismo, objetivando resgatar o ente que pergunta ndo como algo
meramente dado como se apresenta na ontologia heideggeriana, mas situado entre 0 que é e 0
poder-ser, entre finitude e transcendéncia. E necessario que o nada seja constituido no coracio
do ser (= ente). E necessario que exista um ser para qual o nada surja entre as coisas
(DUSSEL, 1977b, p. 49). O mundo é o &mbito de transcendéncia ao meramente ente-dado,
porque o homem ndo é s6 um ser factualmente dado, mas é também, e essencialmente, um ser
intotalizado, € um poder-ser, é finitude. O ato de perguntar pelas esséncias das coisas ndo se
reduz a um saber exterior e universal, pois a totalidade ndo pode ser pensada em si mesma. A
totalidade compde um circulo onde o homem se esforca em entender a si mesmo. Neste
sentido o homem vai se construindo homem como ente aberto e inacabado, quer dizer, o
processo circular de se construir como homem € a esséncia e o essencial. Em outras palavras,
0 homem enquanto ser que é nunca alcancou sua totalidade, pois 0 homem nunca é uma
totalidade realizada. O homem é poder-ser (Sein-koennen, dynatés: ndo no sentido que é forte,
que é rico ou abastado, mas na medida em que pode-ainda ser algo sobre o qual tem um
dominio que devemos descrever; trata-se do finito senhoril da préxis). Por isso, 0 homem ¢é
um ser aberto que transcende a si mesmo, que esta diante de si com facticidade (DUSSEL,
1977b, p. 49-50).

Em Heidegger a pergunta pela metafisica é a pergunta da filosofia, ndo dos cientistas,
de modo que a metafisica designa o que é préprio da filosofia heideggeriana: aquilo que
antecede e possibilita o perguntar. O que antecede a pergunta “o que ¢ metafisica?”. O
principio do fundamento é um falar sobre o ser. Ele é isso, mas de um modo escondido.
Escondido permanece ndo apenas aquilo de que fala, oculto permanece também, que ele fala
do ser (HEIDEGGER, 1997, p. 78). Neste enunciado fica claro que o ser permanece oculto a
medida que fala. Este € o movimento fundante: ocultar no falar e falar no ocultar. Mas, o que

fala o ser de modo a se manter oculto?

A vontade de saber que encerra a insisténcia da questdo “o que é?” atribui,
portanto, a priori a seu objeto os caracteres seguintes: € uma coisa singular,
Unica, parecida com nenhuma outra, um ipsisimum; é também uma coisa
una, que € e permanece sendo a mesma coisa que ela propria, um idem. Essa
“vontade de saber” ndo poderia ser satisfeita sem esse duplo alvo: se certa
coisa fosse também o que é uma outra, sem ipseidade, entdo o que é ndo
seria verdadeiramente dirigido aquilo que ela propria é (WOLFF, 1999, p.
75-76).

Deste modo, a pergunta “0 que € metafisica?” manifesta a vontade de um mundo

possivel a priori constituido de sentido, uma vez que a pergunta “o que €?” diz algo diferente



20

do que aquilo que se denomina corretamente de uma coisa, mesmo uma coisa determinada,
exclui a priori toda determinacdo e contingéncia.

Ao pensar a verdade do ser, Heidegger se volta contra o formalismo que preside toda
cultura moderna com a proliferacdo das combinacdes logicas, a saber: a matematica, o
estruturalismo, o historicismo e o racionalismo, que constituem grandes obstaculos de modo a
paralisar a filosofia na sua originalidade®. Da unidade entre o ser e aquilo-que-é, constitui a
ontologia da totalidade em Heidegger. A filosofia classica, segundo Heidegger, fragmenta-se
em metafisica a partir do instante em que se volta para aquilo-que-é, ou seja, as
multiplicidades dos fen6menos, categorizados como mundo e homem. Estas categorias tentam
desvelar o ser como tal, que se mantém velado na fragmentacdo daquilo-que-é na sua
visibilidade, a ponto de se confundir filosofia com visdo de mundo ou como ciéncia do
particular. O que antecede a pergunta é o ser enquanto ser, e ndo o ser categorizado. Deste
modo, as categorias, ou melhor, o dizer o que &, é o historizar a coisa, é o ja capturado pela
razdo desde sua aparéncia. Querer saber 0 que ela é verdadeiramente, em seu préprio ser, é
admitir que ndo se deve parar no que ela aparece (WOLFF, 1999, p. 75). Deste modo,
determinacéo e realidade da coisa interrogada estdo, portanto, pressupostas na interrogacéao.

A Filosofia da Libertacio cabe, em primeiro lugar, pensar de forma critica, essas
categorias, a saber: mundo, finitude e soliddo tematizadas pela ontologia de Heidegger,
porque constituem questdes do proprio homem na sua vivéncia. Ou seja, a Filosofia da
Libertacdo se volta para as questdes ambiguas do homem em relagdo ao mundo vivenciado
pelo e através do proprio homem. A compreensdo do ser que nada mais é do que compreender
a si mesmo, € vivida pelo homem na ambiguidade (DUSSEL, 1977a, p. 50). O poder-ser ndo
é uma dimensdo humana que possa ser captada pela inteligéncia tedrica ou imediata, com
evidéncia e certeza, afirma Dussel. Neste caso, o ser do homem nunca pode ser apreendido
pelo pensar, como pensava Heidegger em sua ontologia. A compreensdo é um apreender e 0
horizonte do poder-ser é a luz que ilumina todas as possibilidades que a partir dele se abrem.

A ontologia para Dussel ndo é nenhuma ciéncia na qual indagamos algo acerca de uma

* Para entender a critica a ciéncia, recorremos a Paul Ricoeur: “A questdo é elaborada num texto de 1938, Die
Zeit des Welthildes (a época das concepgdes de mundo). Aprendemos, ai, que o cogito ndo € um enunciado
inocente. Ele pertence a uma época da metafisica para a qual a verdade é a verdade dos entes e que, enquanto
tal, constitui o esquecimento do ser. Como e em que sentido o cogito pertence a diade da metafisica? O terreno
filoséfico no qual o cogito surgiu é, certamente, o da ciéncia. Mas, mais geralmente, é um modelo de
compreensdo, segundo o qual, “a pesquisa dispde do ente por intermédio de uma representagido explicativa. A
primeira pressuposicao é, por conseguinte, que coloquemos o problema da ciéncia em termos de pesquisa ou
busca (suchen) a qual implica a objetivacdo do ente, que coloca o ente a nossa frente (sicher), certo (gewiss) do
ente. E nesse ponto onde coincidem o problema da certeza e o da representacdo, que emerge 0 momento do
cogito. Na metafisica de Descartes, o ente foi definido pela primeira vez como objetividade de uma
representacdo e a verdade como certeza da representacdo” (RICOEUR, 1969, p. 192-193).



21

regido limitada de objetos com o auxilio de uma técnica de pensamento, mas um
acontecimento especial nunca captado como coisa. O homem tem entdo esse poder-ser que
ndo é mera dynamis das coisas (uma semente pode ser uma arvore); plano 6ntico ou da
realidade infra-estante. O homem tem um poder-ser (que nem por isso deixa de ser dynamis
no sentido aristotélico-6ntico ou real) que é assumido no horizonte ontolégico, e que nesse
nivel ao qual o homem se abre, com exclusividade, a dynamis dntica se converte em poder-ser
de uma finitude mundana (DUSSEL, 1977a, p. 51). Assim, para Dussel a compreensdo do
homem se d& como abertura.

Compreender o homem como abertura significa romper com a compreensao
universalizante quanto historicizante do homem, quer dizer, o homem ndo é histérico
tampouco universal. Ontologicamente o homem ¢ abertura. Se negarmos a totalidade como
um acontecimento especial do homem, como poderemos reconhecer 0 outro como
semelhante? A perspectiva universal dilui o homem em abstragdes, de modo a negar a sua
historia e identidade. Na perspectiva historicista 0 homem é reduzido ao seu contexto, fechado
em sua propria historia. Neste caso, abrem-se as possibilidades naturais de hierarquizar
culturas, individuos ou coletivo, de modo que uma visao historicista modela a pessoa humana
dentro do paradigma contextual (determinado), reduzindo-o as meras caracteristicas do
contexto do qual ele é produzido. O homem se dissolve nas circunstancias que o produzem.
Para Dussel a ontologia € uma interrogacdo na qual nos inserimos de modo questionador na
totalidade e perguntamos de tal maneira que, na questdo, n6s mesmos, 0s questionadores,
somos colocados em questdo. Universalidade ontoldgica que decorre da pergunta e a pergunta
do perguntador se ddo como o conjunto entre o lugar e o universal numa relagdo de abertura,
ndo de aprisionamento ou determinagé&o.

O homem esta entdo como que rasgado em seu préprio ser a medida que pergunta.
Este deslocamento ndo é um fato psicoldgico, é uma estrutura ontolégica ou essencial ao
proprio homem (DUSSEL, 1977a, p. 51). E que aceder, visar, compreender, interrogar e
conceber sdo comportamentos que implicam ja certa compreensdo do ser, embora nao
explicita e tematica, ou seja, que indiciam que o seu sentido ndo nos é desconhecido, embora
de forma vaga e imprecisa, podendo por essa razdo, num segundo momento, vir a ser
explicitado. O dizer os objetos no-mundo €, a0 mesmo tempo, aceder aos objetos.

A verdade sobre o homem, desde a tradicdo platonica, transformou-se em uma visao
correta e 0 pensamento se transformou numa questéo (pergunta) de colocacdo de ideias face a
visdo da mente, isto &, transformou-se em manipulagdo adequada da ideia (PALMER, 1989,

p. 147). Com essa visdo do pensamento e da verdade, armaram-se as estratégias para o



22

desenvolvimento da metafisica ocidental, de modo a elaborar uma abordagem teérica da vida,
ideologicamente em termos de ideias. A esséncia da ideia reside, segundo a tradigdo
metafisica, na aparéncia e na visibilidade do mundo.

Para Dussel o préprio ser do intra-mundano € possibilidade, porque o horizonte de
com-preensdo € poder ser. Poder ser que ndo é abstrato ou universal, é sempre em cada caso ja
situado a partir da factica posicdo do ser ja-dado do homem que pode ser. Perguntar e estar na
totalidade sdo modos de compreender, sem, contudo, determinar. “A metafisica ndo é
nenhuma ciéncia na qual indagamos algo acerca de uma regido limitada de objetos com o
auxilio de uma técnica de pensamento, mas um acontecimento especial no ser-ai humano
como abertura” (DUSSEL, 1977b, p. 52).

Ser-no-mundo é cuidado, traduzido do latim como cura (Sorge). O cuidado € temporal
(zeitlich). A temporalidade do cuidado é temporalidade estatica que se distingue do tempo
linear, objetivado. Ser no cuidado e temporalidade s&o categorias interpretativas, ndo da
analise do mundo, do homem e dos objetos, mas categorias que implicam na possibilidade de
sentido. Sentido do mundo, do homem e dos objetos. As ciéncias elaboram seus discursos em
torno do objeto, porém, o objeto ndo é questionado pelas ciéncias. O sentido pré-disciplinar
do logos é pré-cientifico. O mostrar do ser ja se deu no ato do perguntar. Perguntar é
interpretar o ser que, ao perguntar, ocultou-se como sentido.

Para Heidegger, a metafisica é a designacdo da filosofia, cujo sentido de physis, da
meta ta fisika, foi traduzido por natureza®. Ao falar sobre a physis, Heidegger expressa muito
mais do que a palavra designa. Physis, que habitualmente traduzimos por natureza, e
traduzida do latim, por natura, significa nasci: nascer, surgir, crescer. Significa o crescente, o

crescimento, o0 que propriamente cresceu em um tal crescimento (HEIDEGGER, 2011, p. 35).

Trata-se, pois, do crescimento que se d4 como acontecimento em meio as
mudangas e alternancias dos objetos, e ndo como evento isolado. No entanto,
0s acontecimentos que o homem experimenta em si, geracdo, nascimento,
infancia, maturidade, velhice, morte, ndo sdo de maneira nenhuma
acontecimentos no sentido restrito e atual de um evento natural
especificamente bioldgico, eles pertencem muito mais a vigéncia universal
do ente, que conhece conjuntamente em si 0 destino humano e sua histéria
(HEIDEGGER, 2011, p. 36).

> «“Aquilo a que Rilke chama Natureza n&o é posto em contraste com a historia. Sobretudo, ela ndo é entendida
como campo objectual da ciéncia da natureza. A Natureza também ndo € oposta a arte. Ela é o fundamento
para a histdria e para a arte, e para a Natureza no sentido restrito. Neste uso da palavra Natureza ressoa ainda o
eco do termo antigo physis, também identificado como Zoé, que hoje se traduz por vida. A esséncia da vida,
antigamente pensada, ndo é, porém, representada biologicamente, mas antes como physis, 0 que brota. No
verso 9 do poema, a Natureza ¢ também nomeada como “a vida”. A Natureza, a vida, nomeiam aqui o ser no
sentido do ente na totalidade” (HEIDEGGER,1998, p. 319-320).



23

A ideia de universal, do qual o0 homem experimenta conjuntamente tais eventos, é o
conjunto de sujeito e objeto que, em si mesmo, nao é sujeito nem objeto. Tudo o que é se
traduz necessariamente em universal na dicotomia sujeito-objeto. E, pois, em tal dicotomia
que o conteudo universal adquire clareza, mas ndo € o homem o autor da clareza, antes € o ser
que se mostra.

Para Descartes, o homem é constituido por duas substancias: uma de natureza
espiritual, a substancia pensante (res cogitans), e outra de natureza material, a substancia
extensa (res extensa). SO esta uUltima pode ser objeto das ciéncias da natureza, que
mecanicamente explicam o funcionamento da méquina do corpo. Mas a substancia pensante,
lugar da liberdade, sé poderia ser objeto da reflexdo filoséfica. Assim surge a famosa frase:
penso, logo existo — pois 0 que se espera da matéria € que ela engana. Assim, a existéncia se
postula e se forma dentro de categorias racionais, cujo método e objetividade constituem os
mecanismos especulativos na subjetividade.

O desejo de Descartes era fundar uma ciéncia da qual decorresse toda explicacdo da
realidade, rompendo com a visdo classica onde, na fisica, 0 homem encontrava seu lugar
como ser da natureza (VAZ, 1991, p. 72).

Através do método como eixo do saber, Descartes chega a um modelo de
saber que consiste no dominio da metafisica, do qual concluira
dedutivamente a fisica. O procedimento metddico conduz primeiramente ao
fundamento indubitavel do cogito, e, por sua vez, a inadequagdo entre a
certeza e a verdade (o ser) do cogito e a certeza e verdade do mundo exterior
(VAZ, 1991, p. 73).

A davida metddica cartesiana, que ndo aceita como contedo certo sendo aquilo de
que ndo podemos duvidar, leva a concluir que ndo existe dado mais verificavel que o proprio
pensamento. Diferente de Descartes, Heidegger nos apresenta 0 homem na dindmica que
exige o estar-lancado, que se constitui desde um desencobrimento e encobrimento do proprio
ser, que permite no seu manifestar-se ser acolhido. Nesse caso, ndo ha um sujeito que é o
autor ou principio do ser, antes é o ser que se vela e desvela, porém, ndo € o ser enguanto
regra do préprio pensar, é o ser no seu estar-langado junto as coisas, razdo segundo a qual o
pensar decorre como linguagem.

Deste modo o universal ndo pode ser pensado como objeto, pois em tal caso, 0
universal se faria objeto, quer dizer uma coisa oposta ao sujeito. Neste sentido, afirma

Heidegger, “a fhysis aponta para esta vigéncia total, a partir do qual transcorre o vigor do



24

proprio homem e da qual ele ndo ¢ senhor” (HEIDEGGER, 2011, p 36).

Para Dussel o carater pro-jetivo do compreender o ser indica, simplesmente, que desde
a situacdo factica o homem se abre lancando-se e se arrojando para frente de seu mundo até
seu proprio horizonte, transcendendo assim 0 seu estar-jeto como projeto. Se para Hiedegger a
linguagem projeta 0 homem da sua existéncia para além de si mesmo, para Dussel, o projeto é
livre e fundamental, porque é meu ser o projeto fundamental que sou eu, é um projeto que se
refere ndo as minhas relacdes com tal ou qual objeto particular do mundo, mas a meu-ser-no-
mundo em sua totalidade (DUSSEL, 1997, p. 56). Quando se pergunta o que € o mundo, ja se
encontra o homem atravessado pela physis. Em outras palavras, 0 que antecede o perguntar é
0 habitar. O que é o0 mundo? O mundo € habitacdo. “O homem, na medida em que existe
como homem, ja sempre se pronunciou sobre 0 mundo, sobre a totalidade vigente, a qual ele
mesmo pertence. Existir como homem ja significa: trazer o mundo a enunciacdo. Mas o
mundo enquanto tal ndo pode ser objeto, é inobjetivavel, e por isso ndo € possivel conceitua-
lo, ou seja, a conceitualizacdo ndo é sendo uma expressdo (momento da interpretagdo) do que
se nos apresenta ja dentro do mundo” (DUSSEL, 1977b p. 57). Quando Heidegger diz que o
enunciado € o que se tornou aberto no “dizer” (HEIDEGGER, 2011, p. 36), esta afirmando
que dizer é um mover na verdade do ser. Se, portanto, a verdade é uma verdade do ser, o ente
se torna reduzido a pura e simplesmente linguagem.

Na compreensdo pré-ontoldgica do Dasein, existir é estar se movendo na compreensao
do logos. Essa compreensdo € dia-lética e, por essa razdo, a dialética € o desenvolvimento da
praxis. A racionalidade, neste caso, é mais ampla do que a atividade puramente racional. O
logos se encontra na physis e ndo tem um estado cristalizado de velamento e de desvelamento.
O homem ndo tem uma com-preesdo estatica de si mesmo, mas ex-statica; nunca acaba de
com-preender-se num ultimo-horizonte-ja-dado (DUSSEL, 1977b, p. 58) A unidade do ser
ndo é genérica, tampouco universal, é a propria fonte de tudo. Ndo é génese, é a propria
génese. O ser é sempre o ser do ente em abertura. Deste modo, a pergunta em torno do ser sao
relacfes de interpretacdo. Quer dizer, a interpretacdo esta para o estar-no-mundo do mesmo
modo que o martelo estd para o ferreiro quando aquele se quebra. O poema de Rilke mostra

como o ser do homem se torna poema:

Tal como a Natureza abandona os seres ao risco do seu prazer abafado sem que nenhum
seja especialmente protegido, nas glebas e ramadas, assim também nés ndo temos, do mais
profundo do nosso ser, uma atencdo especial; ele pde-nos em risco. S6 que nds, mais ainda
que a planta ou o animal, vamos com o risco, queremo-la, e por vezes também arriscamos
mais (e ndo por interesse prdprio), do que a prépria vida, arriscamos por um sopro mais.
Nisto concede-nos, fora de protecdo, um estar seguro, ai onde actua a forca de gravidade



25

das forgas puras; o que por fim nos abriga, é 0 nosso desamparo, e que ao aberto assim 0
viramos, vendo-o ameacar, para que, algures no circulo mais vasto, onde a lei nos toca, o
aceitemos (HEIDEGGER, 1998, p. 318-319) °.

Enguanto um movimento de um dizer que faz surgir um sentido, a interpretacdo € uma
acao questionadora, num mundo como destino. Trata-se da existéncia enquanto esta se
reconhece ou da a si mesma um sentido, uma finalidade (tecné). Dai que a dia-lética com-
preensiva existencial € o modo primeiro e cotidiano pelo qual o homem vive seu mundo e se
abre a ele. A com-preesdo fundamental é pré-conceitual, ndo é estatica, a partir de um
horizonte dado de uma vez para sempre, mas dindmica; € uma com-preesdo em processo de
totalizacdo ad infinitum (DUSSEL, 1977b, p. 59).

Processo e totalizacdo sdo modos ontoldgicos no entendimento do homem como
abertura no mundo. Certamente, Dussel ndo sistematizou uma ontologia do ser latino-
americano, mas sua interpretacdo Ontica, na compreensdo do ser como aproximagdo néo
conceitual, mas existencial, alarga a compreensdao ontoldgica do ser, assim como supera a
razdo como modelo de pensar. Em outras palavras, o ultimo horizonte é sempre o poder-ser (0
que me compreendo agora poder-ser, no por-vir) que se da na com-preensao dialética como
movimento de totalizag8o historica, historia que nunca termina, a ndo ser no caso de cada um
(com sua morte), na humanidade como historia universal (DUSSEL, 1977b, p. 63). O ser
humano situa entdo sempre e inevitavelmente, de alguma forma, seu préprio ser no seio da
totalidade humana: o ser é decisivamente ad-vento da humanidade na historia universal.
Reformulamos o que foi escrito até agora apontando para a compreensdo dusseliana da
ontologia, a saber: o fundamento a priori da ética e da praxis cotidiana € o ser do homem

® A estrutura do poema é simples. As articulagdes sao claras. Elas proporcionam 4 partes: verso 1-5; verso 5-

10; verso 10-12; verso 12-16. Ao inicio "Tal como a natureza" corresponde o0 "assim também nds ndo
temos..." do verso 4/5. Ao "nés" refere-se também o "S6" do verso 5. O "S@" limita mas & maneira de uma
distingdo. Esta sera nomeada no verso 5-10. O verso 10-12 diz o que esta distin¢do é capaz de fazer. No verso
12-16 reflecte-se sobre aquilo em que ela de facto consiste. Através do "Tal como também" do irGcio, o ser
do homem torna-se o tema do poema. A comparacdo destaca o ser do homem em relagdo aos outros seres.
Estes sdo os seres vivos, as plantas e os animais. O inicio da oitava elegia refere-se, na mesma comparacao,
aos seres, através do nome "as criaturas”. Uma comparacdo coloca o diferente no semelhante, com o
objectivo de tornar visivel a diferenca. Os diferentes, as plantas e os animais por um lado, e os homens por
outro, sdo semelhantes na medida em que participam do mesmo. Este mesmo é a relagdo que eles tém,
enquanto entes, com o seu fundamento. O fundamento dos seres é a natureza. O fundamento do homem ndo é
apenas do mesmo tipo que o fundamento das plantas e dos animais. O fundamento é, aqui como ali, 0
mesmo. Ele é a natureza enquanto "a natureza plena" (Sonetos, segunda parte, XIII). Neste ponto, devemos
pensar a Natureza num sentido amplo e essencial, tal como Leibniz empregou o termo Natura, escrito com
mailscula. Ele significa o ser do ente. O ser essencia-se como a vis primitiva activa. Esta € a afeicdo
[Mogen] que inicia, aquela que, reunindo tudo em si mesma, envia, deste modo, cada ente a si mesmo. O ser
do ente é a vontade. A vontade é a reunido, contendo-se a si mesma, de todo e qualquer ens para si mesmo.
Todo o ente [257] é, enquanto ente, na vontade. Ele é como algo voluntarioso. Com isto quer-se dizer que o
ente ndao &, nem primeira nem unicamente, como algo que se quer, mas antes que na medida em que ele
mesmo é, é a maneira da vontade. S6 enquanto algo voluntarioso, é que ele, a sua maneira, é aquele que, na
vontade, quer (Cf. HEIDEGGER, 1998, p. 318-319).



26

com-preendido dia-lética, existencial e pro-jetivamente, principalmente, como poder ser.

O poder-se do homem que em seu Ultimo horizonte é o telos mesmo da
humanidade como histdria universal. A ontologia consiste na com-preensao do ser
dialeticamente em posicdo existencial, € identicamente o dever-ser. O dever-ser
ndo é objeto ou tema do dever; ao contrario, o dever-ser como ser enquanto poder-
ser, é o fundamento do dever, que ndo é sendo a necessidade com que se me impde
por obrigacdo algo a fazer, com vistas a que o poder-dever-ser ad-venha (DUSSEL,
1977b, p. 63).

Assim, o fundamento é entdo eudaimonia, a perfectio, 0 bonum commune universalis,
0 dever-ser, isto €: 0 ser em cada caso, 0 meu, o da humanidade como historia universal, com-
preendido dialeticamente pelo homem “da rua” em sua mais ingénua e cotidiana atitude.
Concluimos este capitulo mostrando passo a passo que a ontologizacdo da filosofia contribuiu
para promover guerras e violéncia de toda ordem. Da ontologizacdo do pensamento brota a
ideologia legitimadora do processo de vitimizacdo da sociedade porque é fechamento do ser,
e, consequentemente, ocultacdo do outro. A filosofia classica de todos os tempos é a
realizacdo teorica da opressao pratica das periferias (DUSSEL, 1977b, p. 8). Deste modo, a
Filosofia da Libertacdo se encontra livre para pensar um modelo de ética desde a vitima.
Trata-se de libertacdo do modo de pensar do colonizador, outrora ontoldgico e hoje politico

capitalista.



27

3ETICA ONTOLOGICO-MATERIAL E VITIMA

A partir do entendimento do ser do homem como dialética, existencial e
projetivamente, a ética dusseliana percorreu um caminho para se libertar do aprisionamento
ontoldgico. Dussel percebe uma relacdo estreita entre a ontologia e a eticidade a medida que
interroga a apreensdo ontologica do ser e a significacdo que unifica pensar e ser, pois ndo
serve de base para a América Latina uma ontologia totalizante e totalitaria. O ser assim, a
ética se torna libertaria e libertadora. Essa € a interpretacdo que decorre da nocao de poder-
ser. Ao tomar a América Latina como contexto para pensar uma ética da libertacdo, Dussel
enfatiza o carater socio-histdrico desse espaco, do qual parte a critica ao modelo eurocéntrico.
A critica dusseliana visa construir as possibilidades de um pensamento a partir da alteridade.

A sua nocao de alteridade se deve a uma forte influéncia levinasiana.

A compreensdo do outro em Lévinas exige que o outro continue sendo
sempre o outro € nao “outro eu”. O outro como alteridade ndo pode ser
conceituado, mas permanece concreto. O outro permanece sempre 0 outro
metafisico do qual o eu necessita. O outro é o absolutamente outro — outrem.
O outro ndo é absolutamente minha representacdo; € o caminho do infinito
gue, essencialmente, me escapa (LEPARGNEUR; MARTINS, 2014, p. 6).

Isso implica dizer que a racionalidade proposta se pauta ndo em uma diferenca
contraditéria ou como adversaria, tampouco como razao civilizatéria, mas numa valorizacao
da pluralidade, da diversidade, da diferenga e de um para o outro, enquanto responsabilidade.
Trata-se de um outro que ao responder se abre a diferenca sem fundo, que é também a néo-
indiferenca das responsabilidades que, por sua vez, constituem formas de o humano habitar o
mundo. Estes se apresentam enguanto componentes constitutivos do mundo humano, cuja
solidariedade e fraternidade, didlogo e entendimento, sdo colocados como finalidades das
relagdes sociais.

O outro homem comanda, a partir do seu rosto - que ndo esta encerrado na
forma do aparecer — nu despojado de sua forma, desnudado de sua prépria
presenca que 0 mascaria ainda como seu proprio retrato; pele enrugada,
vestigio de si mesma, presenca que em todos 0s instantes, é uma retirada no
vao (creux) da morte com uma eventualidade de ndo-retorno. A alteridade do
préximo é este vao do ndo lugar onde, rosto, ja se ausenta sem promessa de
retorno e de ressurreigdo (LEVINAS, 2012, p. 15-16).

Emmanuel Lévinas pensa a ética como filosofia primeira e pensar a ética como

filosofia primeira significa dizer pensa-la sem nenhuma orientagdo de um saber



28

preestabelecido. Isso implica em pensar a ética de forma que esteja desvinculada da ontologia
da determinacdo, neste sentido, concede-se a primeira um status filoséfico.

A alteridade € a palavra que permeia toda a ética levinasiana. Ela se constitui sempre
como um outro, ndo podendo enquadra-la num sistema ou mesmo propor-lhe uma correlacéo.
Neste sentido, o Outro sempre designara aquilo que nos é sempre exterior, aquele algo que o
nosso pensamento ndo terd a capacidade de impetrar.

Pensar através da alteridade corresponde pensar a transcendéncia do outro, numa
extrema radicalidade. Isso implica dizer que a compreensdo do ser humano através da
ontologia é posta em duvida; assim, ndo seria possivel compreender o ser humano como
problema ontologicamente atingivel. A ética para Lévinas deve possuir inteligibilidade e
linguagem proprias.

Uma ideia importante dentro do pensamento levinasiano é do filosofar para além da
totalidade. Essa critica ressoa de forma mais direta contra a filosofia ancorada numa razéo em
si mesma. Partindo do sentido de infinito, a totalidade ndo consegue comportar 0 mesmo, haja
vista que se corre o risco de que a radicalidade indeclinavel ndo possa ser atendida.

Vale ressaltar que esse enfrentamento levinasiano em relacdo a totalidade corresponde
também a ontologia, pois o filésofo talmudico recusa a ideia de que a ontologia seja definida
como a primeira de todas as realidades, como também de todo pensamento filosofico. Essa
critica se dirige mais precisamente a Heidegger. Com essa recusa ele pretende desvincular
todo o sentido de que a filosofia deve passar pelo pensar do ser.

E na ideia do infinito que acontece o fendmeno concreto do olhar do Outro; é neste
olhar do outro que se abre um espaco onde é possivel que a ética afirme a sua independéncia
em relacdo ao saber, pois ela denuncia uma arbitrariedade que impde a medida do ser ao
sentido filoséfico. Neste sentido, a defesa levinasiana seria a de que ndo é o saber que funda a
ética; mas, é ela que possui a possibilidade de fundar o saber. Assim, a primazia da ética com
relacdo ao saber faz com que a mesma seja encarada como acontecimento filoséfico, a ética
como filosofia primeira.

Se a ética é a filosofia primeira, 0 outro se impde como categoria filosofica. Neste
caso, 0 outro, para Levinas, consiste em um pensar na alteridade, e filosofar na alteridade
significa pensar além do que é representado. Assim, o pensar na alteridade esta atrelado a
impossibilidade de reduzir o Outro as mesmas categorias do eu ou da substancialidade do eu.
A ética como filosofia primeira incide na irredutibilidade do outro, ou seja, na desconstrucdo
do eu egoista que circunda e volta ao Eu-Mesmo.

A critica de Lévinas em relacéo a filosofia ocidental sobrevém de que o Ocidente se



29

desvia de qualquer coisa que ndo possa ser manipulada pela racionalidade. Logo, é necessario
que tudo se adeque a maneira racional do ocidental, que tudo seja sintetizado e analisado.
Caso ndo seja possivel alguma coisa ser captada por esse viés racionalista, ela € considerada
como irrelevante.

Essa atitude da racionalidade corresponde em despir todos os individuos das
caracteristicas de sua existéncia que lhes sdo peculiares, fazendo com que todos estejam numa
multiddo que ndo possua face, que convivem uns com 0S outros sem que possa ser revelada a
sua identidade.

Dado esse pequeno relato do pensamento levinasiano, adentramos a ideia de ética do
mesmo. A ética a qual o pensador talmtdico descreve ¢ uma “ética da ética”, que € o estudo
de como o estranho, o inexplicavel e o imprevisivel pode moldar a condicdo humana, mesmo
havendo exigéncias absurdas do racionalismo.

Levinas ndo desconsidera que a racionalidade possa moldar a condicdo humana, mas
esta estrita na forma da tecnologia e da politica; ele acredita que os elementos estranhos a

racionalidade sdo radicalmente mais influentes.

O eu fica dividido em uma luta insolavel e irresistivel entre a ordem do
“Mesmo” que se esforga para totalizar tudo sob a iluminagdo da razdo; e a
ordem do Outro, na qual partes vitais da existéncia humana permanecem
necessariamente as escuras. O eu e 0 mundo do eu sdo determinados por
fendmenos enigmaticos que continuam desconhecidos para nds e que séo
irredutiveis a critérios racionais no projeto totalizante. Em certo sentido, ha
aspectos da existéncia humana que nunca poderdo ser conhecidos e,
realmente, € melhor para nds que essas coisas continuem a manter seus
segredos. 1sso é o que Levinas quer dizer quando ele afirma que a infinidade
sempre resiste a totalidade, que o outro sempre “inunda” o mesmo: nao
importa quando alcangamos o saber, ele € sempre algo que resiste ou rompe
0s perimetros do conhecido. Somente por meio da exploragdo dessa
inundacdo, dessa resisténcia e rompimento, é que o principio Gltimo da ética
— a responsabilidade — pode ser articulado (HUTCHENS, 2007, p. 32-33).

Chega-se ao ponto chave do pensamento levinasiano: a responsabilidade. Levinas
entende a responsabilidade como responsabilidade pelo Outro. Ele assevera que é impossivel
ndo depender uns dos outros e essa dependéncia do outro se da de tal maneira que nao se esta
consciente dessa dependéncia. 1sso ocorre porque se pensa a si proprio em termos advindos da
racionalidade moderna.

Uma perspectiva importante de Levinas € a ideia de face que o mesmo tem. Para ele a
face do outro é algo extremamente enigmatica. O que ele entende por face seria propriamente

aquilo que nédo é feito do eu ou aquilo que ndo tem nenhuma importancia; ou aquilo que



30

realmente importa.

Lévinas acentua que a responsabilidade € extremamente vital para a liberdade. Sem a
responsabilidade seria impossivel existir a liberdade, o0 que ha é uma inversdo dos casos, nao é
necessario ter liberdade para depois ter responsabilidade. De alguma forma a liberdade esta
subordinada a responsabilidade. Isso ndo quer dizer que existe uma hostilidade em relagéo a
liberdade, essa inversdo a qual Levinas propde se da a partir da responsabilidade; é possivel
por meio dela descobrir a liberdade, liberdade enquanto percepg¢éo propria.

A ética da alteridade corresponde a afirmar que todos nascem num mundo de
relacionamentos sociais no qual ndo é possivel escolher e muito menos ignorar. Nessas
relagdes sociais as pessoas esperam algo do outro desde quando se adquire consciéncia de si
mesmo.

A liberdade consiste na verdade de uma reagdo as responsabilidades que o mundo das
relagdes sociais apresenta e se torna clara para cada pessoa. O descobrimento da liberdade se
da a partir da resposta as exigéncias da propria existéncia humana, ou seja, na relacdo com o
outro. Descobrir a liberdade através do outro significa que o eu se coloca de maneira
incessante em compromisso com o bem-estar do outro.

Nunca se esta s6, mas face a face com os outros que interpelam para que todos sejam
responsaveis para com cada um, ou seja, a responsabilidade é uma reacdo as exigéncias dos
outros, € uma resposta que se da de forma indeclinavel, no sentido de que ndo ha uma resposta
negativa a essa exigéncia do outro. Esse outro, no pensamento dusseliano, € América Latina
em relacdo a Europa, e os empobrecidos em relacdo aos ricos. Assim, o sofrimento das
vitimas possui uma alteridade irredutivel que desmascara a hipocrisia dos supostos
mecanismos cientificos. Essa alteridade das vitimas, mesmo querendo, ndo pode ser negada
nem reduzida ao siléncio por uma propaganda enganosa. Seu sofrimento se ergue como
clamor do sangue derramado na América Latina, contra uma visdo hegeménica prépria do
racionalismo europeu. A nocdo de vitima deve ser compreendida na sua relagdo com a Europa
no contexto da América Latina.

Dussel afirma que o conteddo material da ética da libertacdo € a vitima. Numa
realidade de exclusdo e na era da globalizacdo a ideia de vitima se torna o critério de
julgamento da totalidade de um sistema de eticidade (DUSSEL, 2002, p. 302). Ele afirma
ainda que a dignidade negada pelo sistema implica uma consciéncia critica da ética. A ideia
de vitima expressa o sofrimento e a negacdo da corporeidade do operario, do negro, do indio e
da mulher. A exclusdo moderna ndo é mais resultado da intolerancia violenta do opressor,

como era nas sociedades tradicionais, mas o resultado de processos sociais, econémicos e



31

politicos de legitimacao.

Se, portanto, o pensamento ocidental com pretensdo de universalidade exclui a
tolerancia enquanto virtude, tanto pode impulsionar uma postura progressista libertadora
desde a América Latina, quanto justificar e legitimar processos de exclusdo desde a Europa.
Ou seja, numa sociedade desigual e excludente, tolerar a vitima, sem se envolver no processo
de transformacdo dessa situacdo, significa naturalizar as condicbes politicas de exclusdo
social. Deste modo tolerar o outro ndo tem o sentido de suportar de forma angustiante alguém
do qual ndo alimento sentimento. Tolerar € andar juntos em vista da libertacdo, suportar é dar
suporte, carregar nos bragos o outro que distante e diferente de mim, compartilha da mesma
historia de dominacédo da qual desejamos romper.

Ao analisar a critica dos mecanismos que geram vitimas, requer-se um novo olhar
sobre o sentido e o significado de tolerancia. Neste sentido, a tematica estudada numa
dimensdo ético-politica, na qual os conceitos de tolerdncia e de vitima sdo articulados, a
tolerancia liberal (Locke e Voltaire) promove o individualismo como referéncia para respeitar
com indiferenca o outro.

A interpelacdo do sofrimento do outro, sua condi¢do de vitima, torna a tolerancia
insuficiente. O sofrimento do outro exige de todos muito mais do que apenas tolerancia. A dor
do outro ndo permite que todos se refugiem num sentimento paternalista ou assistencialista,
essa dor demanda uma resposta ético-politica. Quer dizer, a totalidade comeca na injustica,
gue ndo ignora a liberdade de outrem; mas na transacdo econémica, conduz esta liberdade a
traicdo, a injustica ndo é ipso facto sabida como injustica. A totalidade € constituida pela
violéncia e pela corrupcdo. A resposta ético-politica consiste em uma justica de igualdade
econdmica, de modo que a vitima reclame, por sua condicdo, uma justica em quantidade e
reparatéria.

Entre um modelo de pensamento ancorado na razao e a forma como se organizaram 0s
Estados modernos, o pensamento totalitario impede a visibilidade da fragmentacdo promovida
racionalmente para fins de governabilidade, de modo que os saberes separam o sujeito do que
ele produz, separam o sujeito dele mesmo, e o dividem em seu interior em relacdo aos outros.
Tal prética, Foucault denominou de préaticas divisorias, que constituem os modos modernos de

subjetivacdo do sujeito.

Nosso trabalho lidou com trés modos de objetivagdo que transformam os
seres humanos em sujeitos. O primeiro sdo os modos da investigacdo, que
tentam atingir o estatuto de ciéncia, como, por exemplo, a objetivacdo do
sujeito do discurso na grammaire générale (gramatica geral), na filosofia e



32

na linguistica. Ou, ainda, a objetivacdo do sujeito produtivo, do sujeito que
trabalha, na analise das riquezas e na economia. Ou, um terceiro exemplo, a
objetivacdo do simples fato de estar vivo na histdria natural ou na biologia.
Na segunda parte do meu trabalho, estudei a objetivagdo do sujeito naquilo
que denomino como “praticas divisoras”. O sujeito ¢ dividido no seu interior
e em relacdo aos outros e este processo 0 objetiva. Exemplos: o louco e o
sadio, o doente e¢ o saudavel, os criminosos € os ‘“bons meninos”.
Finalmente, busquei estudar o modo pelo qual um ser humano torna-se ele
préprio um sujeito. Por exemplo, eu escolhi o dominio da sexualidade -
como o0s homens aprenderam a se reconhecer como sujeitos de
“sexualidade” (FOUCAULT, 2009, p. 1).

Neste sentido a analise de Foucault nos ajuda a compreender o que se constituiu
historicamente como filosofia. Primeiramente, a ética do sujeito tem conexao profunda com a
filosofia e com a histdria, para deste modo atribuir uma dimens&o politica. Segundo, analisar a
historia da ética exige instrumentais que vao além das teorias cientificas, sobretudo do sujeito
que, por razdes objetivas e a-historicas, que sao proprias da ontologizacdo, instrumentalizam o
sujeito tornando-o fragmento de objeto analitico.

O grande tedrico que tematizou o capitalismo e a modernidade, que nos permite
analisar o sistema de desigualdade social, continua sendo Karl Marx (1985). A relacdo
capital/trabalho é o grande principio da integracdo social na sociedade capitalista, uma
integracdo que se sustenta na desigualdade entre o capital e o trabalho, uma desigualdade
classista baseada na exploracao das vitimas.

Para Marx e Engels (2009, p. 27), o primeiro pressuposto de toda a historia humana é
naturalmente a existéncia de individuos humanos vivos. O primeiro fato a constatar é, pois, a
organizacao corporal desses individuos e, por meio disto, sua relacdo dada com o resto da
natureza. Deste modo a relacdo entre individuos e natureza acontece através de trés fatores
basicos para a sobrevivéncia: alimentacdo, vestiario e moradia. Se, portanto, a natureza é
fonte de sobrevivéncia ou condicdo de existéncia do individuo, a natureza para o ser humano
se torna a extensdo do seu corpo, e ndo simples objeto. Ou seja, a natureza é condicdo de
existir, para, assim, produzir cultura, politica e economia. Trata-se, pois, das relacbes de
producdo capitalistas e a critica ao seu modelo de desenvolvimento que de muitas formas
torna a natureza um objeto descartavel. Karl Marx contribuiu decisivamente para o progresso
do debate sobre a relacdo entre economia e natureza, ao interpretar a acumulacao capitalista
através das suas contradicdes sociais, ao contrario da concepcdo classica liberal, baseada
restritamente nas limitagfes naturais. De acordo com as analises de Marx, a continuidade do
modo de producdo capitalista, orientado, prioritariamente, pela maximizacdo dos lucros,

conduz, tendencialmente, a uma crescente exploracao, alienacdo e expropriacdo da forca de



33

trabalho, por um lado, e, por outro, & deteriorizacdo da base de producdo econdmica, da fonte
da riqueza, ou seja, da natureza.

Acontece que o pensamento filosofico europeu esté estruturado e organizado ao ponto
de vincular as vitimas as necessidades inerentes do proprio sistema. Embora a justica seja
constituida historicamente pela razdo, e por este motivo, inerente & logica e argumentos, a
razdo nao é critério de fundamentacdo. Procedimentos racionais e logicos justificam os
interesses de classes, cuja forca argumentativa legitima e justifica a disparidade social.

Enrique Dussel apresenta um pensamento filosofico a partir do contexto latino-
americano. De uma realidade historicamente marcada por exploracdo e expropriagdo, nesta
esteira de processos colonizadores ele desenvolve um conhecimento que reconhece como
protagonista: “a vitima”. A categoria de “vitima” pode ser utilizada nos mais diversos
continentes e situacfes. Afinal, a vitima é sempre aquela que esta excluida do “sis-tema-
mundo”. A vitima é uma pessoa (o negro, o indigena, a mulher), que se encontre em qualquer
periferia do continente.

A partir de Dussel abrem-se novas perspectivas para o debate, uma delas é articular a
discussdo desses conceitos para a compreensdo de mecanismos que possibilitem a superacao
da condicdo de vitima, o que imprime a ética uma concep¢do problematizadora e libertadora.
Dessa forma, contribui-se para a construcdo de um discurso que vai na contraméo do discurso
construido pela filosofia europeia em torno dos mesmos conceitos. E nessa perspectiva que se
situa a contribuicdo do pensamento dusseliano.

Com uma epistemologia que se caracteriza pelo pensar a partir do seu contexto e da
sua realidade Dussel toma como objeto de estudo sujeitos histéricos, com rosto e identidade.
Esses sujeitos, no pensamento dusseliano, deslocam-se da passividade ao protagonismo e
assumem uma posi¢cdo propositiva e curiosa, tornando-se, assim, chave de leitura critica para
discussdo do Amago de seu pensamento: A Etica e a Libertacdo. Para Dussel, esses ndo s&o
meros conceitos tedricos, mas uma posicdo politica e o critério determinante para o
posicionamento epistemologicamente politico séo as vitimas. Dai porque refletir o conceito de
filosofia, necessariamente, situa-la nas historias, trajetérias e lutas desses grupos vitimados
por continuos e sucessivos processos colonizadores.

Dentro do pensamento contemporaneo sao suscitadas no campo da filosofia politica
questdes que emergem do processo de agucamento das relagcdes capitalistas. Nas sociedades
modernas com o aprofundamento das desigualdades, o pensamento liberal vem construindo
discursos que legitimam essas desigualdades a partir da afirmacdo da diferenca. Ser diferente

muitas vezes faz com que haja uma legitimacao da condigdo desigual em que 0s sujeitos sao



34

condicionados.

Entre esses discursos, destaca-se o da tolerancia, que é apresentado como uma virtude
e um valor bésico das sociedades modernas, que estd vinculada a convivéncia e a harmonia
social em sociedades plurais. Contudo, a tolerancia tem paradoxos e limites proprios, que
fazem jus a ser problematizados no campo da filosofia politica.

Locke em Carta acerca da tolerancia pensa: para que haja tolerancia é preciso
primeiro pensar a religido, neste caso, a cristd, separada do poder do Estado. Havendo essa
separacdo dos poderes tanto estatal quanto religioso, isso se constituiria como fundamental
para a liberdade religiosa. Portanto, a diversidade é fundamento que alicerca a tolerancia para
o filésofo inglés. Ao falar isso, Locke revela que é necessério que o cristianismo de sua época
tenha tolerancia para com as outras religides, “afirmando que o critério para definir a
verdadeira religido ndo é somente a Sagrada Escritura, mas também a adesdo auténtica a
qualquer religido como verdadeira” (LOCKE, 1983, p. 14).

Em contraponto ao conceito de tolerancia de Locke, pode-se citar o filosofo francés
Voltaire que em Tratado sobre a tolerancia fundamenta a toleréncia na razao iluminista. Para
Voltaire o processo de tolerdncia € uma exigéncia das sociedades civilizadas, em que o
processo da razdo ameniza a ignorancia. Racionalidade e civilizagdo s&o sindnimas. O
conceito de tolerédncia, tanto em Locke quanto em Voltaire, ao adentrar ao plano social,
extrapola o seu sentido no campo religioso e ao ser inserido no campo politico justifica uma
visdo do conquistador em relagdo aos povos nativos de terras “descobertas”. O pensamento
europeu criou para si a ilusdo de que seria a Unica racionalidade possivel. Esse pensamento
desemboca num projeto “de universalidade e homogeneidade pela dominagdo das outras
culturas” (CARDOSO apud PIRES, 2003, p. 118).

O conceito de tolerancia advindo do contexto europeu indica uma relacdo entre
desiguais, em que tolerar é suportar, o que demonstra uma “postura discriminatoria e superior
dos conquistadores e colonizadores europeus em relacdo aos povos indigenas da América
Latina” (ZEA, 2005, p. 2).

A toleréncia do conquistador (quando havia) em relagdo ao que era distinto e
alheio a sua propria identidade ndo expressava o reconhecimento da
alteridade. Era vista como uma atitude necessaria de suportar a presenca do
outro para preservar a ordem universal, pois com isso o civilizado estaria
impedindo o comportamento violento natural dos povos indigenas
(CARDOSO apud PIRES, 2003, p. 119).

Para Cardoso, o sentido de tolerancia deve ser concebido a partir das culturas dos



35

povos latino-americanos e caribenhos, conscientes da exploracdo e da marginalizagéo sofridas
nos ultimos 500 anos de sua histdria, e também da riqueza de sua grande diversidade cultural
(NUCLEO PELA TOLERANCIA, 1994).

Ruiz (2006) afirma que no contexto das sociedades neoliberais, a tolerancia se
apresenta como indiferenca a situacdo das vitimas. Ser tolerante pode ser uma forma de se
desresponsabilizar do sofrimento do outro. A tolerancia liberal passa a entender que tolerar o
outro que é pobre, negro, mulher, indio ou favelado é ja& 0 maximo que os satisfeitos podem
fazer com eles. Assim, tolerancia e indiferenca tornam-se duas faces de uma mesma moeda: a
situacdo de exclusdo, ocultando com isso as responsabilidades sociais e as estruturas sociais
econdmicas, politicas e culturais que provocam essas situagdes. Assim, confunde-se
conivéncia com tolerancia, ou permissividade com tolerancia.

O conceito de tolerancia deve ser pensado desde a América Latina. O que caracteriza a
América Latina é a ideia de vitima desenvolvida por Dussel, como polo negativo da ideia de
tolerdncia fundamentada em Locke e Voltaire, mesmo que esses autores se refiram mais a
intolerancia religiosa do que politica e cultural.

Em resumo, a ontologia totalizante ndo pensou a realidade em termos de
universalidade, mas universalizou o conceito de realidade. Ou seja, a ontologia particularizou
0 ser no ente e a partir do particular tende a universalizar o conceito abstraido do ente. Deste
modo, o caminho percorrido por Heidegger, desde as condigdes pré-ontoldgicas a ontologia
do ser enquanto ser, esquivou-se das condi¢cdes praticas da vida. Para tanto, algumas
categorias heideggerianas foram retomadas por Dussel. Dussel afirma que o homem néo nasce
a partir dos elementos hostis na natureza nem dos astros ou vegetais (fysis), mas do Utero
materno e é recebido nos bracos da cultura, objetivando romper com o modelo de totalidade
fenomenologica. De acordo com Dussel (1977b, p. 22), “a epifania ao contrario da
fenomenologia ¢ a revelacdo do oprimido, do pobre, do outro, que ndo € nunca pura aparéncia
nem mero fendmeno, mas que conserva uma exterioridade metafisica”. Entretanto, Heidegger
pensa as condi¢cBes ontolégicas como condicdo do ser, do dasein na sua origem

fenomenoldgica.

Quando Heidegger traz a questdo do ser em “Ser e Tempo” (§1-8) ele situa,
pela primeira vez, o ser dentro do horizonte explicito da temporalidade, como
um momento supremo dentro da historia da ontologia. Portanto, “o ser ¢ o
acontecimento fundamental, sobre cuja base pode surgir o homem histérico
em meio ao ente em sua totalidade”. O ente ndo se da sem o ser (DUSSEL,
1977b, p. 45).



36

Trata-se da ideia de historizagdo do ser, na analise existencidria como contributo de
Heidegger em torno da superacdo da fragmentacdo do pensamento. Neste sentido, a Filosofia
da Libertacdo se torna uma forma de pensar o problema do ser na relacdo entre realidade e a
ideia de realidade. Quer dizer, na América Latina enquanto realidade espacial e temporal,
perguntamos: quais as condicGes de possibilidades de pensar o ser enquanto vitima? Essa
questdo vai ser desenvolvida por Dussel, na medida em que a Filosofia da Libertagdo propde
historicizar o ser desde a América Latina, ressignificando o pensar filoséfico a partir um
lugar: as vitimas. A ontologia dusseliana consiste em compreender existencialmente o0 homem
como poder ser. O fundamento da ética € o ser do homem que se com-preende
existencialmente como poder ser (DUSSEL, 1977a, p. 52). Assim, o homem adquire sua
peculiaridade real, sua indeterminacdo prépria, sua esséncia de carregar uma histéria, uma
cultura; é pessoa e possui um rosto: negro, mulher e indigena. Assim, a Filosofia da
Libertacdo conceberd a Alteridade no seu status ana-logico, erigindo uma arquitetura
especulativa na qual aninha intrinsecamente 0 momento e a exigéncia ética da justica. A
Filosofia da Libertacdo se dirige e se renova a partir de e com as vitimas, rompendo com a
cultura grega exclusivamente europeia e ocidental, que pretende que desde as épocas gregas e
romanas tais culturas foram o centro da historia mundial. O protagonismo das vitimas, em
promover novas relacdes humanas, baseadas na equidade, na justica e respeito as diferencgas,
estd implicado na libertacdo da colonialidade do saber.

Para Dussel, negando o mito civilizatério e a inocéncia da violéncia, descobre-se o
eurocentrismo e a falacia desenvolvimentista, eticamente, a dignidade do Outro, e se declaram
inocentes as vitimas com a afirmacdo de sua alteridade e identidade de sujeito (negado pela
modernidade). Com essa desconstrucdo do discurso da modernidade, supera-se a razao
emancipadora (em sua concepcao, estratégica e instrumental) por uma razdo libertadora,
propria dos povos da América Latina. Dussel reitera sua filosofia de que “a centralidade da
Europa ndo é fruto s6 da superioridade interna acumulada na Idade Média europeia sobre as
outras culturas, mas também efeito do descobrimento, da conquista, colonizacdo e integracédo
(subsuncdo) da Amerindia” (DUSSEL, 2002, p. 52). Para ele, a superacdo do pensar
eurocéntrico moderno passa pela critica ao seu irracionalismo e as causas da vitimizacao, bem
como pela construgdo de uma nova eticidade que afirme a razdo do outro, atraves de relages
intersubjetivas solidarias pautadas numa Etica Libertadora. Deste ponto de vista, ao contrario
do que estamos acostumados a imaginar, a América exerceu um papel decisivo no processo de
formagdo do sistema-mundo moderno. E apenas a partir do surgimento da América que a

Europa se afirma como centro geopolitico do mundo. Sem o ouro e a prata da Ameérica, sem a



37

ocupacdo de suas terras para o plantio da cana-de-agucar, do café, do tabaco e tantas outras
especiarias, sem a exploracdo do trabalho indigena e escravo, a Europa ndo se faria nem
moderna, nem centro do mundo. Desta forma, € no violento processo de dominacdo e
exploracdo da América que se localiza um dos principais fatores da profunda transformacéo
que o cenario mundial sofre em finais do século XV e inicio do século XVI. O exterminio de
populagdes inteiras, a escraviddo, a serviddo, a (des) possessao de terras, a exploracdo das
riquezas naturais, encontram-se nos fundamentos das relacbes sociais e de poder que
instituem América, Europa e o sistema-mundo moderno que se ergue.

A proposta teorica e politica dusseliana é visualizar os povos periféricos para que
sejam escutados e reconhecidos pelo centro, superando, em Gltima instancia, as relacbes de
subordinacdo e desigualdade. A pergunta que se faz numa atitude do auscultar (do latim,
ausculto, significa dar ouvidos a), ai se torna possivel o mostrar-se e o reconhecer da nostalgia
profunda do (tero materno que se preserva’. Ndo se escuta o simples barulho ou ondas
sonoras do que esta sendo dito, mas o sentido do grito da vitima. Sendo assim, ao invés de
ouvir, dar-se 0 ouvido. Se ndo fossem os obstaculos impostos pelos conceitos, ouviriamos a
terra dizer: vocés sao meus filhos. Ouvir no siléncio o que fala as vitimas do sistema mundo,
de modo que o calar, também fala mais alto. Escutar, € uma interpretacdo de quem admite o
conhecimento como caminho. Os caminhos da América Latina. Assim os jovens latinos

americanos poetizaram suas trajetorias de lutas pela vida. Vamos, entdo, auscultar:

Pelos caminhos da América,
Pelos caminhos da América,
Pelos caminhos da América,
Latino América.

Pelos caminhos da América héa tanta dor, Tanto pranto,
nuvens, mistérios e encantos que envolvem nosso caminhar.
H& cruzes beirando a estrada, pedras manchadas de sangue,
Apontando como setas, que a liberdade é pra Ia.

Pelos caminhos da América ha monumentos sem rosto
Herois pintados, mau gosto, livros de historia sem cor
Caveiras de ditadores, soldados tristes, calados,

Com esbugalhados, vendo avancgar o amor.

Pelos caminhos da América ha maes gritando, qual loucas,
Antes que fiqguem téo roucas, digam onde acharéo,

" Entendemos como “Utero materno” as experiéncias mutaveis da vida que emerge, para a apreensio dirigida ao todo, 0 rosto
da vida, cheio de contradi¢Ges, ao mesmo tempo vitalidade e lei, razéo e arbitrariedade, mostrando sempre aspectos novos e,
embora talvez clara nos pormenores, inteiramente enigmatica na totalidade. A alma procura abarcar num todo as referencias
vitais e as experiéncias nelas radicadas, mas ndo consegue. O centro de todas as incompreensdes sao geragdo, nascimento, 0
desenvolvimento e a morte. O vivente sabe da morte e, no entanto, ndo pode compreendé-la. Desde o primeiro olhar lancado
a um morto é a morte inapreensivel para a vida, e aqui radica, em primeiro lugar, a nossa posicao face ao mundo como
perante algo de estranho e de terrivel. Cf. TILTHEY,1995. p. 114).



38

Seus filhos mortos, levados na noite da tirania,
Mesmo que matem o dia, elas jamais calardo.

Pelos caminhos da América, no centro do continente,
Marcham punhados de gente, com a vitéria da méo.
Nos mandam sonhaos, cantigas, em nome da liberdade,
Com o fuzil da verdade, combatem firme o dragao.

Pelos caminhos da América, bandeiras de um novo tempo,
Vo semeando, ao vento, frases teimosas de paz.

L4 na mais alta montanha, ha um pau d’arco florido,

Um guerrilheiro querido, que foi buscar o amanha.

Pelos caminhos da América h&a um indio tocando flauta,
Recusando a velha pauta, que o sistema lhe imp0s.

No violdo um menino e um negro tocam tambores,

Ha sobre a mesa umas flores, pra festa que vem depois.
(Zé Vicente).

O pensamento ¢ propriamente pensamento quando se da uma “escuta” ¢ nela se da
pertencimento ao outro, quando o outro ja se destinou, se enviou, ja foi admitido. O
pensamento é propriamente pensamento, quando ha um cantar juntos, ou apelo; quando o
pensamento se faz desde o proprio outro e esse apego pode ser também um amor ao querer.

Entdo, o poder-ser que é querer e querer somente isso, entdo, querer é deixar ser, €
deixar a coisa vingar deste a proveniéncia de uma esséncia e esse querer € amar, entdo amar
como querer é deixar ser, deixar a coisa ser, deixar vigorar desde ela mesma como escuta.
Assim a vitima é o agente transformador da América Latina, é “quem” e o “que”
simultaneamente da pergunta que se faz ouvir. O poder ndo € o de ter dominio sobre a coisa: é
deixar a coisa acontecer desde ela mesma. Poder como querer é, justamente, o deixar ser,

portanto o possivel, que é somente possivel: pelos caminhos da América Latina.



39

4 VITIMA E OS PARADOXOS ETICO-POLITICOS

Vimos que a Filosofia da Libertacdo, ao pensar para além da ontologia (analético),
supera as ontologias grega e moderna; ela toma como ponto de partida do pensar e do agir a
revelagdo e a palavra do outro historico-concreto, que € um ana-logos, situado além do logos
totalizante e totalitario da tradigdo ocidental, quer seja na sua versao objetivo-parmenidiana,
ou na sua versdo subjetivo-moderna. Outro que é meta-fisico enquanto liberdade situada para
além da physis, isto €, aléem do visto. Dito isto, pretendemos neste capitulo analisar a vitima
tornada e inserida na condicdo de vitima. O que é vitima? Retomando o que foi tratado antes,
a vitima se constitui enquanto aquela que numa totalizacdo sofre a violéncia daquele que
domina, assim, a vitima, designada enquanto o negro, o indigena e 0 operario, encontram-se
em tal condicdo porque num sistema ontoldgico sofre violéncia, pois esta aprisionada numa
ontologia que estabelece categorias de dominacéo e exclusdo. Para excluir é necessario estar
incluido na totalizacdo. Este € o paradoxo moderno que de muitos outros modos se
desenvolve em torno da vitimizacdo da sociedade. Faz-se necessario, entdo, analisar como se
da o modo de producdo da vitima e, consequentemente, a reproducdo da vitima enquanto
categorizado.

Este capitulo se desdobra sobre uma andlise critica do paradigma de controle
(biopolitico) de populacdes e pessoas que o capitalismo esta desenvolvendo, de forma mais
intensa, como dispositivo de producdo de lucros e gestdo de poder. Lucro e gestdo de poder
sdo modos aperfeicoados de perpetuacdo do modelo colonialista. Os novos dispositivos de
poder estdo na producdo de modos de subjetivacdo, que sujeitam aos modos de como a
sociedade se organiza ao redor dos sujeitos, fazendo desses, pecas de engrenagem para O

funcionamento e desenvolvimento do capital globalizado.

Na perspectiva da racionalidade do mercado, a exclusdo é uma decorréncia
natural do progresso social. O excluido é um efeito colateral necessario da
dindmica do mercado. Porque a experiéncia inicial da Filosofia da
Libertagdo consiste em descobrir o “fato” opressivo da dominagao, em que
sujeitos se constituem “senhores” de outros sujeitos, no plano mundial
(desde o inicio da expansdo europeia em 1492; fato constitutivo que deu
origem a “Modernidade”), Centro-Periferia; no plano nacional (elites-
massas, burguesia nacional-classe operaria e povo); no plano erético
(homem-mulher); no plano pedagdgico (cultura imperial, elitista, versus
cultura periférica, popular, etc.); no plano religioso (o fetichismo em todos
os niveis), etc. (DUSSEL, 1995, p. 18).



40

O sofrimento das vitimas da violéncia no processo civilizador é interpretado como ato
inevitavel, e o barbaro, ao se opor ao processo civilizador, é considerado culpado, sendo
justificada a acdo modernizadora e emancipadora. O sofrimento do Outro é considerado como
0 custo da modernizacdo em funcdo de ser atrasado, débil. A modernidade é vista como
processo de emancipacdo da razdo humana, por meio do processo civilizatorio da cultura
europeia, caracterizando-se como um fenémeno eurocéntrico, cujo discurso ¢ o de que “a
Europa teve caracteristicas excepcionais internas que permitiram que ela superasse,
essencialmente por sua racionalidade, todas as outras culturas” (DUSSEL, 2002, p. 51). A
modernidade se torna uma forma de interpretar a realidade mediante mecanismos de sujeigé&o.

As institui¢Ges disciplinares produzem uma maquinaria de controle que funciona como
um microscépio do comportamento; as divisdes ténues e analiticas por elas utilizadas
formaram, em torno dos homens, um aparelho de observacdo, de registro e de treinamento: na

escola, na oficina, no exército funciona como repressora toda uma micropenalidade do tempo.

O exame é um controle normalizante, uma vigilancia que permite qualificar,
classificar e punir. Estabelece sobre os individuos uma visibilidade através
da qual eles séo diferenciados e sancionados. Nele vém-se reunir a cerimdnia
do poder e a forma da experiéncia, a demonstracdo da forga e o
estabelecimento da verdade. O poder disciplinar se exerce tornando-se
invisivel: em compensacdo imple aos que se submetem um principio de
visibilidade obrigatéria. O exame é a técnica pela qual o poder, em vez de
emitir os sinais de seu poderio, em vez de impor sua marca aos seus suditos,
capta-os num mecanismo de objetivacdo. No espaco que domina, poder
disciplinar manifesta, para o essencial, seu poderio organizando os objetos.
O exame vale como cerimdnia dessa objetivacdo (FOUCAULT, 1988, p.
154-155).

Deste modo, as instituices como reprodutoras do Estado, em um lugar especifico,
funcionam como industria de seres humanos. As instituicbes operam, fazendo a passagem da
norma para normatizacao, naturalizando os discursos sobre o que € bom e o que é ruim. Em
outras palavras, a forma de viver se torna algo “natural”, sem espago para formas diferentes
ou criativas, pois estas se encontram fora da normalidade. Segundo Ruiz, o estado de excegéo
captura a vida humana sob pretexto de protegé-la ou cuida-la. E uma figura juridica que
ameaca com 0 mesmo que pretende defender: a violéncia. Ela funciona como técnica de
governo da vida humana com o objetivo de preservar a ordem e aumentar a poténcia das
estruturas de poder, no Estado e os beneficios do mercado (RUIZ, 2013, p. 68). Estado e
mercado conjugam seus interesses biopoliticos para se utilizarem das diversas formas de

excecdo como recurso que aumenta a eficiéncia de seu poder e o beneficio de seus



41

empreendimentos. Para tanto reduz a vida humana a mero recurso biologico que pode ser
governado como mé&o de obra barata ou vigiado como vida ameagante. Mercado e Estado
promovem a violéncia legalizada, pois a violéncia operacional que atinge diretamente 0s
excluidos torna os excluidos uma excecdo de fato ao direito pelo qual ninguém ¢é
responsabilizado pelo sofrimento imputado a vitima.

Mediante processo de violéncia, novas verdades produzem novos saberes e discursos
gue programam novas praticas; neste caso, a normalidade da violéncia institucional como
negacdo da vida. Um governo que visa ao beneficio instrumental da sociedade a medida que
nega outros como forma de inclusdo. A negagdo do outro se realiza através da sua
objetivacdo, sendo necessario reduzir o outro a categoria de objeto, para que possa ser
legitimado seu sofrimento (RUIZ, 20044, p. 261). A normalidade do sofrimento do outro se
torna critério da convivéncia humana. O outro objetivado ndo afeta a minha sensibilidade,
pois para mim ndo passa de uma categoria. A ontologizagdo universalizante implica em
objetivar o outro, de modo que uma vez objetivado, o outro fica despojado das caracteristicas
de humanidade, caracteristicas essas que tornariam o objetivado normal dentro do corpo
social. O outro como outro é negado como bem fora negado pela ontologia grega
(VELASCO, 1991, p. 80). O individuo &, sem duvida, o atomo ficticio de uma representacdo
ideoldgica da sociedade; mas é também uma realidade fabricada por essa tecnologia
especifica de poder que se chama disciplina. O poder produz realidade, produz campos de
objetos e rituais da verdade. O individuo e o conhecimento, que dele se pode ter, originam-se
nessa producéo.

Qual é a sua profissdo? Esta pergunta é a expressdo mais simples da ordem que se
estabelece na sociedade, & qual repugna e perturba a vagabundagem. E preciso ter uma
profissdo estavel, continua, de largo folego, ideias que vejam o futuro, ideias de construcao do
futuro, para premunir a sociedade de qualquer ataque. Deve-se, enfim, ter um patrdo, estar
preso e situado dentro de uma hierarquia; o0 homem s existe fixado em relag6es definidas de

dominacéo.

Os pequenos grupos, fortemente hierarquizados, entre os quais os detentos se
repartem, tém simultaneamente, cinco modelos de referéncia: o modelo da
familia (cada grupo € uma familia composta de irmdos e de dois mais
velhos); o modelo do exército (cada familia, comandada por um chefe, se
divide em suas se¢Oes, cada qual com um subchefe; todo detento tem um
namero de matricula e deve aprender os exercicios militares basicos; realiza-
se todos os dias ema revista de limpeza, e uma vez por semana uma revista
de roupas; a chamada ¢ feita trés vezes por dia) o0 modelo da oficina, com
chefes e contramestres que asseguram 0 enquadramento do trabalho e o



42

aprendizado dos jovens; o modelo da escola (uma hora ou hora e meia de
aula por dia; o ensino ¢ feito pelo professor e pelos subchefes) e por fim o
modelo judiciario; todos os dias se faz uma distribuicdo de justica no
parlatério (RUIZ, 2006, p. 257).

O Estado conspira e se organiza para o desenvolvimento de um adestramento.

Verdade e poder tramam o tipo do ethos social e individual, sendo que a
primeira tem o poder de esculpir o0 modo de ser sujeito. As formulacGes
verdadeiras induzem o0s modos de comportamento, inibem condutas
consideradas reprovaveis, estimulam valores tidos como essenciais,
reprimem atitudes vistas como nefastas, treinam pedagogicamente o melhor
modo de ser pessoa nessa sociedade, inoculam o modelo comportamental a
gue todo individuo deve aspirar (RUIZ, 20044, p. 29).

Por isso toda uma técnica de adestramento. Adestramento que é acompanhado por
uma observagdo permanente; continuamente se avalia o comportamento cotidiano dos
colonos; é um saber organizado como instrumento de apreciacdo perpétua. Houve coldnias
para criancas pobres, abandonadas e vadias, as caridades, as misericordias, destinadas as
mocas culpadas, que recuam diante do pensamento de voltar a uma vida de desordem, para
meninas pobres encontradas nas portas dos hospitais e das pensdes. Houve as colbnias
penitencidrias, previstas nas leis de 1850. Os menores, absolvidos ou condenados, 14 deviam
ser criados, em comum, sob uma severa disciplina e aplicados a trabalhos de agricultura,
assim como nas primeiras industrias que a ele se ligaram, e, mais tarde, virdo se reunir a eles
0s menores passiveis de internamento em colénias, os pupilos viciosos e insubmissos da
assisténcia publica. Finalmente, essa grande organizacdo carceraria reune todos o0s

dispositivos disciplinares, que funcionam disseminados na sociedade.

A prisdo é apenas a continuagdo natural, nada mais que um grau superior
dessa hierarquia percorrida passo a passo. O delinquente é um produto de
instituicdo. O delinquente é produzido a partir da crianca de casa de
correcdo, segundo linhas de forca do sistema carcerario generalizado. A
criminalidade ndo nasce nas margens e por efeito de exilios sucessivos, mas
gragas a insercOes cada vez mais rigorosas, debaixo de vigilancias cada vez
mais insistentes, por acumulacdo de coergdes disciplinares. A prisdo
continua, sobre aqueles que lhe sdo confiados, um trabalho comecgado fora
dela e exercido pela sociedade sobre cada um através de indmeros
mecanismos de disciplinas. A rede carceréria, em suas formas concentradas
ou disseminadas, com seus sistemas de insercdo, distribuicdo, vigilancia,
observacdo, foi o grande apoio, na sociedade moderna, do poder
normalizador (FOUCAULT, 1988, p. 263).



43

Se elas puderam se formar e provocar no épistemé todos os efeitos de profunda
alteracdo que conhecemos, é porque foram levadas por uma modalidade especifica e nova de
poder: uma certa politica do corpo, uma certa maneira de tornar décil e Gtil a acumulacdo dos
homens. Esta exigia técnica para entrecruzar a sujeicdo e a objetivacdo: incluia novos
procedimentos de individualizacdo. A rede carceraria constitui uma das armaduras desse
poder-saber que se tornou historicamente possivel nas ciéncias humanas. O homem
conhecivel (alma, individualidade, consciéncia, comportamento, aqui pouco importa) € o
efeito-objeto desse investimento analitico, dessa dominacao-observacao.

A cidade carceréria, com sua geopolitica imaginaria, obedece a principios totalmente
diferentes. No coracdo da cidade e como para manté-la, h4, ndo o centro do poder, ndo um
nucleo de forcas, mas uma rede multipla de elementos diversos: muros, espacos, instituicoes,

regras, discursos.

Que o modelo da cidade carceraria ndao € entdo o corpo do rei, com 0s
poderes que dele emanam, nem tampouco a reunido contratual das vontades
de onde nasceria um corpo ao mesmo tempo individual e coletivo, mas uma
reparticdo estratégica de elementos de diferentes naturezas e niveis. A priséo
esta ligada a uma série de outros dispositivos carcerarios, aparentemente
bem diversos, pois se destinam a aliviar, a curar, a socorrer, mas que tendem
todos como ela a exercer um poder de normalizacdo (FOUCAULT, 1988, p.
265ss.).

Foi justamente no modelo carcerario que o Estado encontrou sua forma de
organizacéo, dividindo, repartindo cada um em seu lugar, catalogando seus comportamentos
através das observacOes e assim por diante.

A constituicdo da subjetividade € a condicdo necessaria para as acdes auténticas,
singulares e, a0 mesmo tempo, traduz-se pela felicidade, pelo gozo que o sujeito encontra em
si mesmo, pois a subjetividade se entende como uma obra de arte. Numa sociedade
disciplinar, os indicadores de certa felicidade sdo o poder de compra e de consumo. Deste
modelo, sdo criados os obstaculos que constituem blocos alienatérios, os quais blogueiam,
pretensiosamente, a possibilidade de uma praxis auténtica do sujeito, pois a subjetividade €
transformada em atividade global. Assim, a subjetividade desaparece para dar lugar a
objetividade, onde a ciéncia substitui o sujeito, tanto no sentido material quanto no ético. A
praxis subjetiva, deste modo, esta baseada no resultado que ela confere ao sujeito, no modo de
viver e de conviver socialmente, constituindo, dessa forma, uma relacdo utilitarista, tanto
vertical quanto horizontal, como consequéncia da alienagdo estrutural. Os dispositivos de

poder das nossas sociedades tém como alvo central a sujei¢do dos individuos aos objetivos



44

estruturais. O individuo moderno esta inserido na malha de uma sociedade de controle cujos
dispositivos de poder ndo se impdem pela for¢ca autoritaria da coagdo, mas induzem pela
producdo de subjetividade (RUIZ, 2006, p. 190). Na subjetividade do sujeito, o investimento
do poder macico tem como finalidade atingir os desejos, seu querer, seu sonho, sua alma. “Na
medida em que o desejo do sujeito €, em grande parte, produzido (embora nunca seja
determinado de modo absoluto) por tecnologias externas de subjetiva¢do, estamos perante um
modelo de sujeicdo que visa ajustar as praticas dos individuos as demandas estruturais (RUIZ,
2006, p. 190)”. Trata-se do modelo cartesiano dualista, que faz com que o sujeito assimile
externamente as formas de comportamentos ditadas por um modelo cujos mecanismos de
poder, ao manipular o desejo, indicam a forma de liberdade a ser exercida como efeito do
poder normalizador.

Dussel, a partir de uma analise critica da histéria da filosofia, ndo quis tratar
especificamente de um estudo sistematico sobre o ser humano, assim como a psicologia, a
sociologia ou até mesmo a filosofia. Mas quis mostrar, através da historia, como nos
constituimos como sujeito no campo da ética, a partir do conhecimento e da politica. Na
verdade, tratou-se dos modos de subjetivacdo e que estdo imbricados nos modos de
conhecimento. Seguindo essa ldgica, propusemo-nos a situar as implicacdes dos efeitos do
sujeito cartesiano na configuragdo da modernidade. Constatamos a violéncia como forma de
sustentacdo da racionalidade instrumental universalizante, pois, esta negou o outro como
exterioridade. Assim, Dussel se situa no lugar daqueles que sdo vitimas do pensamento
universal (ouvi e é ouvido, auscultar) e da formacdo dos Estados modernos que do
pensamento universal foi se estruturando objetivando a perpetuacéo da exclusdo. A forma de
interpretar a historia, a filosofia e a politica mostra o lugar hermenéutico de Dussel. Ele ndo
aceita a forma de sociedade implantada militarmente. E isso foi resultado de sua anélise
politico-filos6fica. Este procedimento nos impulsiona a pensar e analisar o ser humano em
todos os tempos e épocas. Este é o trabalho do filésofo: recuperar a imagem perdida do ser
humano através da analise e da coeréncia ética. Qual rosto? Na colonizacdo o rosto negro e

hoje o rosto escravizado, através da exclusdo.
4.1 O negro-rosto-da-vitima
Certamente, temos condigdes interpretativas para dissertar sobre os rostos das vitimas,

mas autoridade para falar sobre a mulher ou sobre o indigena, nos falta. como negro, quer

dizer, como alguém cuja consciéncia € enegrecida, tomaremos como modelo simbolico a



45

escraviddo negra e seus efeitos na atual sociedade enquanto producédo e reproducdo do
processo de vitimizagéo.

Debater a questdo negra nos coloca diretamente ligados na tematica. Esta discussao
nos permite também, mesmo que grosso modo, fortalecer a memoria da histéria do povo
negro, sem negar a histéria da mulher, tampouco dos indigenas e dos que estdo excluidos.
Sem memoria corre-se 0 risco de cometer um segundo crime: o esquecimento. Entendemos,
portanto, que esta discussdo, além de atual, é necessaria no campo da Filosofia latino-
americano. Necessaria por seu carater historico, uma vez que a abordagem da exclusao
moderna seré correlacionada a memdria da escravidao na historia brasileira; por seu caréater
politico, uma vez que o combate ao racismo € resultado da resisténcia popular protagonizada,
particularmente pelo movimento negro brasileiro e por movimento de mulheres; e necessaria
também por seu carater pedagdgico, uma vez que a discussdo proposta evidencia a
possibilidade de uma producgéo académica a partir do negro, da sua experiéncia, das suas lutas
e conquistas enquanto vitimas. Em sintese, trata-se de evidenciar a correlacdo entre politicas
publicas, movimentos sociais populares e emancipacao.

Por que a questdo da escravidao? A escravidao negra se torna um problema importante
devido a filosofia colonial do encobrimento do outro vinculado aos aspectos modernos de

escravidao.

Denominamos filosofia colonial ndo sé a que se faz na América Latina,
Africa e Asia, nesta primeira etapa a partir do século XVI (ja em 1552 foram
fundadas as universidades do México e Lima, com igual grau académico das
universidades de Alcala e Salamanca), mas especialmente ao espirito de pura
imitacdo ou repeticdo na periferia da filosofia vigente no centro (DUSSEL,
19773, p. 16).

Na etapa colonial mercantilista nas colonias portuguesas, assim como nas primeiras
coldnias inglesas, formavam-se as elites coloniais. Foi o inicio de uma dominacg&o cultural que
foi se aperfeicoando no decorrer da historia. Assim, a escraviddo negra se torna uma
experiéncia histérica do exterminio de vitimas.

O grego fabricou a categoria do barbaro como instrumento para negar a alteridade do
outro (RUIZ, 2004a, p. 262). O barbaro é o estrangeiro que fala estranho, o que balbucia (dai
a derivacdo onomatopeica para 0 nome de barbaro. O barbaro balbuciante é uma categoria
pela qual o outro, que é diferente, é objetivado como alguém inferior. Para legitimar a

exclusdo do outro, a modernidade, racionalmente, o produziu como negatividade e em se



46

tratando dos afrodescendentes a negacéo se deu por encobrimento. Assim, o Estado moderno
encontrou uma forma de ser racista, sem contudo, mostrar seu racismo de forma explicita.

Um exemplo tdo antigo quanto atual € a ideia de rag¢a. “Em maio de 2001, ouve um
congresso internacional com o titulo “a invengdo alema de raga”. A teoria por trds dessa
conferéncia de varios campos de estudo — histdria antiga, linguistica, religido e a criacdo da
nova disciplina de antropologia, que normalmente é creditada a Johann Friedrich Blumenbach
— levou a invencéo do conceito moderno de raca” (NASH, 2005, p. 18). Se foram ou ndo os
alemées ou franceses que criaram o conceito de raca, o fato € que ambos conspiraram para se
tornarem o centro do mundo. Soma-se a esse detalhe a producdo de uma biblioteca, onde o
termo raca passa a estabelecer a forma politica da organizacdo das sociedades. N&o obstante,
ndo devemos negligenciar o papel da Igreja Catolica na sua politica de pureza de sangue, de
modo a estabelecer a ideia entre o racismo religioso e o racismo cientifico.

No século XV (NASH, 2005, p. 19), surge o supremo conselho da inquisicéo
espanhola, para evitar que “novos cristdos”, descendentes diretos de judeus e mugulmanos
recentemente convertidos, entrassem nas areas mais altas e sensiveis da sociedade e do
governo cristdo espanhol. A existéncia de muitas culturas na Espanha sempre dificultou a
elaboracdo de uma identidade nacional, de modo que a limpeza de sangue serviria para
preservar suas raizes goticas e romanas.

O padréo de sangue puro foi depois aplicado no Novo Mundo para lidar com questfes
de identificacdo de pessoas indigenas e escravos africanos nas Ameéricas, os filhos e as filhas
de espanhdis (crioullos) e os filhos e as filhas de uma unido entre uma pessoa espanhola e
uma pessoa indigena ou africana (mestizos) (NASH, 2005, p. 19). Estas informacGes
coincidem com a nogdo de justificacdo através do saber do qual tratamos anteriormente. Ou
seja, a necessidade de legitimar uma hierarquia de civilizac@es levou tanto o Estado quanto a
Igreja Catdlica a criarem um conceito de raca. O racialismo é um pressuposto de outras
doutrinas que foram chamadas de “racismo”. Uma dessas doutrinas ¢ o que se poderia chamar
de racismo extrinseco. Estes fazem distingdes morais entre os membros das diferentes ragas.
Acreditam que os membros das diferentes racas diferem em aspectos que justificam o
tratamento diferencial (APPIAH, 1997, p. 35). Outra doutrina é o racismo intrinseco: pessoas
que estabelecem diferencas morais entre os membros de diferentes racas, por acreditarem que
cada raga tem um status moral diferente independentemente das caracteristicas partilhadas por
seus membros (APPIAH, 1997, p. 38). O contraste entre racialismo e racismo e a
identificacdo de dois tipos potencialmente superpostos de racismo fornecem o esqueleto de

uma anatomia das atitudes raciais. Em outras palavras, o sistema inclui o negro afirmando que



47

todos sé@o iguais, e a0 mesmo tempo exclui enquanto diferentes no sistema de hierarquia
estabelecido pelo Estado.

A Conferéncia Mundial contra o Racismo, a Discriminacdo Racial, a Xenofobia e
Formas Correlatas de Intolerancia (CMR), realizada em Durban, Africa do Sul, em 2001,
enfatizou, dentre outras coisas, a importancia dos Estados nacionais e internacionais, nas
implementacGes de politicas publicas de igualdade de oportunidades, a importancia de
promover a diversidade, a educacdo para a tolerancia. “Discriminar nada mais ¢ do que
insistir em apontar ou em inventar diferencas, valorizar e absolutizar essas diferencas,
mediante atividade intelectual voltada a legitimagdo de uma agressdo ou de um privilégio”
(GOMES, 2001, p. 18). O racismo contém um potencial desumanizador, no sentido de que
seus efeitos se manifestam na aversao, rejei¢do e discriminacdo do outro, como algo natural
ou como uma verdade absoluta. O racismo sempre ou quase sempre esta inserido num leque
de relacgdes, pois atinge um grupo, uma classe social ou uma pessoa, constituindo-se num
conjunto de agdes e crengas que respaldam a vida dos sujeitos, independentemente de serem

falsas ou verdadeiras. Deste modo o racismo se torna um desafio ocednico a ser combatido.

A Conferéncia de Durban partiu da constatacdo de que o racismo é uma
realidade em todas as sociedades e que constitui grave ameaga para a
seguranca e a estabilidade dos paises. Enfrentar tal realidade, por
conseguinte, nos conduz a examinar causas historicas, socioecondmicas e
culturais do racismo. Dai a inscricdo da escraviddo e do trafico negreiro na
agenda da Conferéncia, pois tais crimes eram justificados devido a raca das
vitimas. Tratava-se de analisar as causas, os efeitos e as sequelas de tal
pratica, respaldada na perigosa teoria da hierarquia das racas humanas. Essa
teoria se8 encontra na origem de determinadas formas contemporaneas de
racismo.

A Conferéncia de Durban se desenrolou em um contexto favoravel para a tomada de
consciéncia do vinculo entre determinadas situacfes de desigualdade e injustica estruturais e
algumas tragédias do passado. Mas ndo se trata apenas de descrever o passado da escravidao
na América Latina tampouco de comunicar um evento, mas, como assinala Agamben:

Por um lado, o que aconteceu nos campos aparece aos sobreviventes como a
Unica coisa verdadeira e, como tal absolutamente inesquecivel; por outro, tal
verdade é, exatamente na mesma medida, inimaginavel, ou seja, irredutivel
aos elementos reais que a constituem. Trata-se de fatos tdo reais que,
comparativamente, nada é mais verdadeiro; uma realidade que excede
necessariamente 0s seus elementos factuais: esta é Auschwitz (AGAMBEN,
2008, p. 20).

® Pronunciamento proferido no seminério cientifico "Reparacdes e crimes da historia: o direito em todas as suas

formas", em Genebra, 22-23 de marco de 2002.



48

Certamente, para Agamben, Auschwitz € o evento que nos faz entender a banalidade
do mal, mas para nos latino-americanos a escraviddo negra foi marco historico do exterminio
de pessoas. A senzala constituiu 0 campo de exterminio, de modo que a escraviddo negra no
Brasil, embora tenha sido analisada com profundidade pela historiografia, ndo foi levada
suficientemente em conta pela memaria, como experiéncia historica do exterminio de vitimas.
Debate-se muito sobre o holocausto judeu e ndo sobre o holocausto negro. A escravidao € o
ponto inicial para o desdobramento das experiéncias dolorosas dos negros. A escravidéo é o
marco onde a ideia de raga, entendida e formulada a partir do darwinismo e do monogenismo,
determinou o lugar do negro na sociedade moderna. Por essa razéo a escraviddo enquanto
marco histérico produz outro modelo de conhecimento, que a rigor deve reescrever a historia
do negro brasileiro.

Para Clovis Moura (MOURA, 1988, p. 17) os trabalhos académicos acerca do negro
no Brasil procuravam ver, estudar e interpretar o negro ndo como um ser socialmente situado
numa determinada estrutura, isto €, como escravo e /ou ex-escravo, mas, interpreta-lo como
simples componente de uma cultura diferente do ethos nacional. Dizer que o0 negro era
interpretado como uma cultura diferente significa colocar a cultura negra ao lado da cultura
branca e indigena. Aqui houve um deslocamento de procedimento, pois o branco ndo
vivenciou a experiéncia da “escraviddo”. Deste modo, autores como Gilberto Freire, que
enfatizou a ‘Democracia Racial”, assim como Hobsbawn e Ranger no livro A Invencdo da
Tradicdo (MATORY, 1999), que avaliam a diaspora africana “de-Cima-para-baixo”,
desconsiderando o consentimento e a contribuicdo das vérias classes envolvidas na producéo
da “tradigdo”, precisam ser revistos. Situar a cultura negra ao lado de outras culturas, a
religido dos negros produziu saberes conceituados de sincretismo pela religido catolica, até
entdo hegemodnica no Brasil coldnia. Esse tipo de interpretacdo teve a intencionalidade de
apagar da memoria a experiéncia da escraviddo, e, por extensdo, a impossibilidade de uma
identidade centrada na experiéncia do evento escravocrata. Desta forma, entendemos que a
experiéncia dolorosa e tragica da escravidao negra contém um potencial anaminético que deve
ser explicitado como uma das experiéncias humanas privilegiadas, que ndo se deve repetir na
historia. O evento da escraviddo se inscreve dentro de uma logica prépria onde se
desenvolveu a religido, sem ser acrescida de elementos de outras religides. A escraviddo
negra, como referéncia de andlise, implica resgatar os principais rasgos do rosto dos negros tal

e como poderia ser compreendido a partir da tragédia da escraviddo negra no intuito de



49

debater a identidade negra construida ao longo de quinhentos anos, assim como novas frentes
de reparacdo politica, a exemplo das politicas afirmativas.

Os colonizadores, nas Américas, “descobriram” as terras que ja eram
habitadas pelos indios. Na realidade, o que ocorre ¢ um “encobrimento do
outro” ¢ o surgimento do paradigma da modernidade: o ego do homem
europeu vitimiza e encobre o outro para realizar a “si mesmo”, como
argumenta Dussel: “a América ndo é descoberta como algo que resiste
distinta, como o Outro, mas como matéria onde ¢ projetado ‘o si-mesmo’.
Entdo ndo é o ‘aparecimento do Outro’, mas a ‘proje¢do do si-mesmo’:
encobrimento” (DUSSEL, 1993, p. 35).

Apagar da memoria o evento da escravidao significa negar a condi¢cdo de vitima, da
qual os negros sofreram e sofrem até hoje, pois o excluido ndo se percebe a si mesmo como
um oprimido diretamente pela forga intolerante de um opressor que se identifica claramente,
como era 0 caso das sociedades tradicionais (escravo). O excluido moderno (negro) se
percebe a si mesmo como alguém diferente, como alguém que ndo soube progredir na
estrutura social ou que néo teve a capacidade para fazé-lo.

Espanha e Portugal [...] foi a primeira regido da Europa a ter a “experiéncia” originaria
de constituir o outro como dominado e sob o controle do conquistador, do dominio do centro
sobre a periferia... sofremos globalmente desde nossa origem um processo constitutivo de
“modernizac¢io” que depois se aplicara a Asia e a Africa (DUSSEL, 1993, p. 16).

Deste modo, a modernidade transformou a opressdo e a exploracdo intolerante das
sociedades tradicionais em excluidos diferentes, por seu modo de vida, por sua cultura, por
seu ambito geografico, por sua personalidade. O excluido (negro) ndo percebe gque existe uma
atitude intolerante que provoca a situacdo de exclusdo. Pelo contrério, o excluido se sente
dentro de uma sociedade tolerante, plural, que parece lhe oferecer todas as possibilidades para
ascender a patamares de vida além de sua exclusdo. Assim, 0 outro deixa de ser uma pessoa e
passa a inserir-se numa categoria simbdlica pejorativa. Essa categoria pode ser mulher, negro,
estrangeiro, favelado, indio, analfabeto, pobre etc. Quem sdo os empobrecidos no Brasil? A
maioria dos empobrecidos sdo 0s negros que povoam o0s presidios, as ruas das grandes
cidades, as criancas de ruas e dos albergues. Assim, a técnica politica de excluséo social, € a
perpetuacdo da escraviddo outrora centrada na forca do poder das armas, e hoje através da
exclusdo social. assim o Estado continua com a politica escravocrata com o discurso ante
racista. Todos sdo iguais perante a lei e sujeito a ocorrer em crimes em caso de racismo. Mas
a exclusdo como tecnica de politica publica impede acusar o Estado de racista, assim como

por muito tempo se impediu de ver na Europa 0s mecanismos de dominacao.



50

A filosofia europeia ndo considerou os processos colonizadores na América Latina e,
com efeito, o exterminio de indigenas e negros escravizados. Devido a forca e imposic¢éo do
“conceito” desde a Europa, desejou-se padronizar a diversidade de expressdes, de culturas e
comportamentos, fazendo do outro uma categoria. Discutir a questdo negra enquanto vitima,
no campo da filosofia politica, significa trazer para o debate contemporéneo sobre a
globalizagdo e seus efeitos normativos, uma logica que se opde a democracia neoliberal
burguesa capitalista, segundo a qual todos sdo iguais, desconsiderando e, por vezes, negando
as diferencas e desigualdades de condi¢des sob as quais os “iguais” se constituem social e
politicamente. E garantia de direito (justo) a politica de cotas, implementada nas
universidades publicas brasileiras? De que maneira a politica de cotas possibilita corrigir uma
in-justica historica da escraviddo negra no Brasil? O evento da escraviddo, como
acontecimento histdrico, busca na memoria 0 recurso que as vitimas da injustica tém para
reclamar por justica na sua condicao de injusticados. A injustica sempre remete a um passado
como condicdo do presente justo (RUIZ, 2009). O esquecimento é uma segunda injustica,
necessaria para a preservacdo da ordem e da estabilidade, de modo que o esquecimento faz

perpetuar a injustica do passado: 0s escravos modernos.

4.2 Vitima e justica

A vitima enquanto producdo neoliberal é efeito das técnicas politicas de exclusdo.
Uma das técnicas politicas de exclusdo ultraliberais, em nossa época, estd no seu modo de
apresentar a vitima enquanto diferenca. Para explicar (legitimar) as desigualdades sociais,
costuma-se realizar uma com-fuséo entre diferenca e desigualdade. Identificam-se ambos 0s
simbolos com o objetivo de mostrar que a diferenca (que passa a ser chamada de
desigualdade) é natural, e, consequentemente, é natural que na sociedade existam
desigualdades (neste caso quer dizer diferencas) entre as pessoas e 0S grupos sociais. Por
sermos diferentes (que na verdade quer dizer desiguais) uns conseguem progredir na vida e
alcancar quotas de riqueza, poder, prestigio etc., enquanto outros desiguais (que na verdade
quer dizer diferentes), por sua prépria incapacidade pessoal ou cultural, permanecem na
excluséo social.

Segundo Castor Ruiz, “a tolerancia liberal passa a entender que tolerar o outro que é
negro ou excluido, ¢ j4 o maximo que os satisfeitos podem fazer com eles”. Tolerar, neste
caso, significa respeitar com indiferenca a situagdo de exclusdo, ocultando com isso as

responsabilidades sociais e as estruturas de excluséo (estruturas intolerantes) que provocam



51

essas situacdes. Deste modo, a modernidade transformou a opressdo e a exploracdo
intolerante das sociedades tradicionais, em excluidos diferentes por seu modo de vida, por sua
cultura, por seu ambito geografico, por sua personalidade. Assim, o excluido de hoje, foi 0
negro de ontem.

Mediante esclarecimento, como fazer justica as vitimas sem recorrer a justica do
sistema? A justica, afirma Ruiz, é o aguilhdo critico da realidade, renunciar a seus

questionamentos leva a barbarie da ordem (RUI1Z, 2009, p. 8).

A justica é um valor e uma prética: uma pratica valorativa. Por isso 0s
sentidos da justica sdo sempre uma valora¢do da praxis, uma hermenéutica
da acdo humana. A hermenéutica pde os valores na roda das perspectivas, e a
verdade sobre os valores se torna uma questdo relativa ao ponto de vista
adotado. Por sua vez, a relatividade dos valores esta perpassada pelos
interesses em jogo e pelos seus efeitos de poder. A justica ndo escapa ao
perspectivismo ético nem ao seu potencial relativismo. Esta € uma das
grandes questdes de nossos tempos poOs-modernos. Para encontrar 0s
fundamentos da justica ndo podemos pensar mais a justica de modo
jusnaturalista nem apegar-nos a um mundo objetivo de valores. Contudo, a
tese que queremos defender neste trabalho é que a perspectiva hermenéutica
da justica ndo desemboca inexoravelmente no niilismo. Nossa tese é que a
justica enquanto préatica estd sempre co-referida a alteridade humana. Esta
ndo determina o sentido da justica, porém delimita os critérios daquilo que
pode ser considerado justo. Os sentidos da justica sdo sempre correlativos a
alteridade humana (RUIZ, 2007, p. 22).

A questdo da justica atravessa criticamente os tratados formais, os imperativos
transcendentais e a ordem que a institucionaliza.

Segundo Dussel, a justica é sendo a habilidade de dar ao poderoso o que se arrebatou
ao fraco sob aparéncia legal (DUSSEL, 1977a, p. 62). Assim, a primeira coisa a ser frisada é
que o corpus da filosofia dusseliana da libertacdo se constitui em paralelo de uma re-leitura
critica da ontologia subjacente a toda a tradicdo filoséfica ocidental, e que, em assim sendo,
ndo existe outra maneira de dar conta de tal corpus e da conceitualizacdo da justica nele
contida, que ndo seja a de sintetizar a de-construgéo da filosofia ocidental (o que fizemos nos
capitulos 1 e 2). Trata-se da grande falha existente em todos os planos da vida grega e
enraizada na ontologia do ser apreendido como totalidade, é a auséncia de conceptualizagdo
da alteridade como alteridade, do outro como Outro dis-tinto (VELASCO, 1991, p. 79). Essa
incapacidade ndo é outra coisa que pensa-lo como ser humano livre que equivale pela sua
simples humanidade. Essa humanidade que foi e continua sendo negada na ontologia, outrora
negadora do barbaro e do escravo, e hoje, do negro, da mulher e do indigena. Esse tem sido

historicamente o paradoxo da producdo e reproducdo de vitimas: incluir numa totalidade



52

ontoldgica para em seguida excluir. Esse processo de incluir para excluir gera uma injustica.
Neste sentido, a in-justica diz respeito a todo aparato legal, racionalmente elaborado em
funcdo do funcionamento do sistema. No campo da legalidade sistémica, a justica
racionalmente pré-elaborada para justificar a in-justica precisa ser interpretada a luz da vitima,
que na condicédo de vitima sofreu a justica do sistema no qual a vitima esta inserida.

A justica, enquanto simbolo conceitual excede toda logica e questiona qualquer
realidade historica. A justica conecta a realidade atual com seu ideal, demarcando o territorio
da ética e expandindo-se para experiéncia utépica (RUIZ, 2009, p. 7). A justica ndo pode ser
reduzida tampouco limitada aos argumentos da razdo, nem a legitimidade da ordem
estabelecida. A justica existe a partir da sua relagdo com a alteridade humana, em especial o
outro injusticado, o que a torna eminentemente ética. Segundo Dussel, ndo ha alteridade
auténtica sem a violéncia justa que abre a Totalidade fechada e injusta a alteridade negada.
(DUSSEL, 1977b, p. 136). A justica da vitima desborda os formalismos procedimentais.
Estes, embora sejam eficientes para cumprir a lei e manter a ordem, resultam, em muitos
casos, insuficientes para restaurar a injustica sofrida. A dor da vitima, o sofrimento do
injusticado requer outra perspectiva da justica. Se quisermos compensar a0 maximo a dor da
vitima e restaurar, no possivel, a injustica sofrida, & necessario pensar uma nova perspectiva
hermenéutica da justica: a justica das vitimas. Essa nova perspectiva da justica deve ter como
referéncia epistemoldgica a alteridade da vitima. Seu critério de significacdo deve ser
restaurar o dano cometido pela injustica. O Outro ndo é alguém dispensavel, mas a condicéao
de possibilidade da existéncia da subjetividade. A relacdo com o Outro me questiona, esvazia-
me, descobrindo-me possibilidades sempre novas. N&o me sabia t&o rico, mas ndo tenho mais
o direito de guardar alguma coisa (LEVINAS, 1993, p. 56). No pensamento ético de Levinas a
pergunta fundamental sempre é a determinacdo da pessoa humana, esta pergunta é a questao
pela qual se cruzam os caminhos da reflexdo filoséfica de Levinas e a filosofia da libertacéo
de Dussel.

O amor ao outro como o outro miserdvel exige um compromisso da minha parte. O
outro com quem exige justica, isto é, liberdade real para empunhar as possibilidades efetivas
gue seu pro-jeto humano funda, e que lhe arrebata, € 0 mais extremamente outro onde a
exterioridade fica plenamente lancada em nosso mundo como o rosto do outro (DUSSEL,
1977Db, p. 140). A relagcdo com o outro € condi¢cdo necessaria do sujeito. Essa relacdo € sempre
uma interpelacdo. No caso da vitima, sua interpelagdo nos responsabiliza pela sua situacao.
Assim, para Dussel a metafisica da alteridade, ao se manifestar como a exterioridade infinita e

irrespectiva ou dis-tinta do outro, funda a paz e a alegria como anelada presenca. Ao outro



53

como presenca se dirige a justica como préatica ética. A justica ndo se aplica como virtude para
si mesmo, ela é virtude em relacdo ao outro. O outro se torna critério do sentido da justica,
uma vez que a pratica da justica faz a pessoa justa, mas o justo esta sempre em relacdo ao
outro para quem realiza a justica. Neste ponto, encontra-se muito proximante a Filosofia da
Libertacdo com a ética do pensamento de Levinas, como uma ética da destruicdo do
pensamento ocidental. Contra a totalidade enquanto sistema de dominacdo e de opresséo, a
Filosofia da Libertacdo impde seu pensamento de libertacdo enquanto uma nova formulacéo
da ética. Esta ética parte da condicdo da experiéncia da opresséo do ser humano.

A interpelagdo do sofrimento da vitima é prévia a liberdade, interfere nela e a impele a
decidir sobre a sua responsabilidade para com o outro injusticado. A interpelacdo do outro
antecede a sua liberdade. A alteridade do outro vitimado invade a liberdade constituindo-a
como uma liberdade responsavel. O apelo do sofrimento do outro perfaz o sentido da decisédo
do sujeito. Ante a dor do Outro injusticado, a decisdo € sempre uma resposta, uma
responsabilidade. Mesmo que a resposta seja a indiferenca, esta o responsabiliza (como
cumplice) com a injustica do outro (RUIZ, 2007, p. 31), de modo que a condicdo ética da
justica é responsavel pela sua poténcia critica. A justica ética da vitima possibilita julgar a
ordem do sistema de totalidade para além do direito que defende e sustenta o sistema. A
relacdo com o outro é uma forma de realizar justica. A responsabilidade é o que, de forma
exclusiva, incumbe-me e que, humanamente, eu ndo posso rejeitar. Essa carga € uma suprema
dignidade do unico. Eu ndo posso me trocar, eu sou na medida em que sou responsavel
(LEVINAS, 1991, p. 95). A alteridade, responsabilidade e justica, opGem-se, assim, a
totalidade. Quer dizer, a guerra, a violéncia e a injustica enquanto constituintes da totalidade,
séo vencidos no face a face do cotidiano.

América Latina, nosso mundo cotidiano e néo-filoséfico do qual surge a
filosofia se é real e ndo sofista, € uma cultura dependente. Os cordéis de
nossa cultura, economia, politica.... movem-se a partir de fora: sendo
oprimidos, o fora é 0 que sobre nds exerce sua vontade de dominio; o sujeito
dessa vontade de poder é o norte-atlantico. Ontologicamente dependente. A
tarefa filosofica e politica na América Latina, que na verdade quer superar a
modernidade do sujeito, devera propor-se a detectar todos os tracos desse
sujeito dominador norte-atlantico em nosso oculto ser latino-americano
(DUSSEL, 1977b, p, 143).

Diante dessa realidade opressora e sua justificacdo ideologica, mediante ontologia da
totalidade fechada surge a proposta ética de Dussel. O que lhes proponho agora € o intento de

por um nome ao mistério que estd além do horizonte ontologico e superar entdo o to auto o



54

mesmo e, com isto, ainda que ndo pareca, situamo-nos imediatamente em uma nova época
ontoldgica (DUSSEL, 1974, p. 267). A proposta dusseliana é uma revolugdo no modo de

pensar a Filosofia da Libertacgéo.

E apenas em Levinas, em sua obra Totalité et infinit, que vamos encontrar
pela primeira vez com absoluta clareza a categoria da “alteridade”, quando
descobre a categoria “autrui”, isto é, o outro homem que estd no mundo
além do meu mundo. Diz, no entanto, ainda Dussel que a descoberta de
Lévinas, mesmo que fantastica, continua limitada, uma vez que vé apenas o
“outro europeu” dentro da totalidade europeia. Para Lévinas o “outro-
homem-além-do-meu-mundo” sempre foi judeu massacrado por Hitler.
Nisto a filosofia de Lévinas foi original e se baseou no real. Faltou-lhe,
porém, segundo Dussel, a perspectiva universal. Jamais lhe passara pela
cabeca que este outro homem pudesse ser um asiatico, um africano, um
arabe ou um latino-americano, homens estes, todos eles secularmente
explorados e objetivados como Uteis a mao pela totalidade central europeia.
(ZIMMERMANN, 1987, p. 174)

Assim, Dussel entende e estabelece a categoria de exterioridade como categoria
fundamental na Filosofia da Libertacdo. O outro como exterioridade total a toda centralidade,
como vitima, chamando por justica, sera a fonte de todo novo pensar filosofico. Em Dussel a
vitima, ndo estd definido, ou seja, “ o que ¢”, mas precisamente como o analogicamente “dis-
tinto”, 0 que difere do ser diferente a partir da ontologia da totalidade.

O termo “justica das vitimas” ndo deve ser entendido no sentido objetivo da justica

feita pelas vitimas, mas no genitivo da justica devida as vitimas.

No sentido objetivo, a justica feita pelas vitimas substituiria os
procedimentos objetivos da justica e se deslizaria para huma justica subjetiva
que facilmente cairia na vingan-ca. No sentido genitivo, a justica das vitimas
é o critério hermenéutico, a partir do qual deve significar-se o sentido da
justica e para o qual devem confluir, de forma subsidiaria, tanto a justica
objetiva do procedimentalismo como a prética da virtude. A justica (re)
clamada pela vitima ndo se instaura com o ato procedimental da puni¢do do
culpado; a injustica sofrida ndo se restaura com a recomposi¢do da ordem.
Sua alteridade negada é a perspectiva ético-epistemoldgica que deve servir
de referéncia hermenéutica para definir o sentido da justica. Justo é devolver
a dignidade negada ao injusticado, justica é reconhecer e restaurar a
alteridade humilhada da vitima. O clamor do injusticado ndo é um
referencial secundario do procedimento, ele é interpelag&o historica e critério
universal para definir a justica. “O outro enquanto outro ¢ Outrem. Requer-
se a relacdo do discurso para ‘deixar-ser’; o ‘desvelamento’ puro onde ele se
propde como tema, ndo o respeita suficientemente para isso. Chamamos de
justica o acolhimento de frente, no discurso. Se a verdade surge na
experiéncia absoluta em que o ser brilha com a sua propria luz, a verdade s
se produz no verdadeiro discurso ou na justiga” (RUIZ, 2007, p. 23).



55

O sentido do justo supera o procedimento de aplicacdo da justica e remete a
restauracdo historica da injustica cometida contra a vitima. Sem a reparacao real da injustica
historica, sem o reconhecimento efetivo da alteridade negada da vitima, a justica se converte
em aparato procedimental, num artificio ideologico que serve para legitimar a ordem vigente
que imprime a violéncia como forma de fazer justica. Esta ¢é a facticidade no presente na qual
se realiza a historicidade do ser humano latino-americano. A epifania do rosto do outro exige
justica e responsabilidade infinitas. A manifestacéo da alteridade aparece no rosto do indio, do
negro, do mestico e de todos os marginalizados da América Latina. Assim, o indio, o afro-
americano se encontram justamente na posicdo mais ameacada e mais marginalizada entre
todos o0s povos. Por essa razdo, enfatiza Dussel, quando o Outro é oprimido e convertido em
um instrumento impessoal (o escravo, o indio sem alma, o operario sem direitos que vende
seu trabalho ao capital impessoal das sociedades andnimas internacionais), pode ser
manipulado como algo “a mao”. Somente quando a justica salta sobre “o Mesmo” como
totalidade, verificam-se as condigdes de amizade entre irmdos. Amizade que se funda no pro-
jeto politico (DUSSEL, 1977b, p. 145). Somente a meta-fisica, segundo a qual o outro é

impossibilitado de ser instrumentalizado, pode ser uma ética da justica e respeito pelo Outro.

A justica quando significada desde a alteridade do outro injusticado, adquire
um sentido universal e histérico ao mesmo tempo. A alteridade da vitima é
um critério universal e universalizavel, porém a injustica de cada vitima é
uma situacdo histérica particular. “Ouvir a sua miséria que clama por
justica ndo consiste em representar-me uma imagem, mas em colocar-me
como responsavel”. A justica estd indissociavelmente ligada & pessoa do
injusticado. SO se faz justica quando se consegue reparar a injustica
cometida. Por sua vez a injustica s se repara quando se resgata a vitima de
sua condigdo de injusticada, devolvendo-lhe a plenitude de sua alteridade
negada (RUIZ, 2007, p. 33).

Ao pensarmos a justica a partir do outro injusticado, fica evidente o reducionismo que
a modernidade operou, quando com-fundiu a justica com o procedimento. Contrariando a
tendéncia da modernidade, a injustica acontece, nao contra a regulamentacdo legal, mas
qguando se comete uma violagdo da alteridade humana, ou seja, ao provocar o sofrimento
injusto do inocente. Assim, na modernidade a compreensao reducionista de justica omite uma
realidade mais ampla que supera a ideia de justica como procedimento e a compreende como
violacdo da alteridade humana. Noutras palavras, a injustica € a imputacdo de um injusto
sofrimento ao inocente que o torna um escravo do sistema. Contrariamente a esta posicao, a
interpelacdo da vitima € a justica primeira, ela é a condi¢do de possibilidade da realizacéo

historica da ética (RUIZ, 2007, p. 33). Se a justica das vitimas for negada, ignorada ou



56

apagada, todo o edificio social sera levantado sobre uma falécia ética, uma injustica. Se a
justica das vitimas ndo for incorporada como justica primeira, a ética serd, simplesmente,
esvaziada, como uma mera retorica procedimental, convertendo-se numa retdrica vazia.
Assim a justica das vitimas € interpelacdo e responsabilidade, € compromisso com a
restauracdo da injustiga historica cometida contra elas. Este novo sentido de justica excede a
significagdo dos principios procedimentais e remete sempre a condicdo de alteridade do outro
vitimado. Trata-se da superagdo instrumental do outro preso a uma ontologia universal.

Em sintese, Dussel desenvolve um pensamento filosofico a partir do contexto latino-
americano e nesta esteira de processos colonizadores, de uma realidade de historica
exploracdo e expropriagdo, desenvolve um conhecimento que reconhece como protagonista “a
vitima”. Com isso ele fortalece uma epistemologia que se caracteriza pelo pensar a partir do
seu contexto, da sua realidade, frente aos conceitos contaminados pela ideologia burguesa
capitalista. Ele toma como objeto de estudo sujeitos historicos, com rosto e identidade. Estes
sujeitos, no pensamento de Dussel, deslocam-se da passividade ao protagonismo e assumem
uma posicdo propositiva e curiosa, tornando-se chave de leitura critica para discussdo do
amago do seu pensamento: Etica e Libertacdo. Em Dussel, estes ndo sdo meros conceitos
tedricos, mas posicdo politica e o critério determinante deste posicionamento
epistemologicamente politico sdo as vitimas: negros, mulheres, indigenas, entre outros.

O conhecimento da realidade latino-americana passa necessariamente pelas historias,
trajetdrias e lutas destes grupos vitimados por continuos e sucessivos processos colonizadores.

Para a ideologia burguesa a categoria de pobre contém elementos simbdlicos
carregados de preconceitos. Pobres sdo aqueles que ndo conseguiram subir na escala social
devido as suas incompeténcias, suas ignorancias e que por esses motivos sdo sujeitos de sua
marginalidade, evidentemente, toleravel pela classe burguesa. Ao introduzir, o conceito de
vitima, Dussel reflete outro pardmetro de representacdo carregado de elementos simbdlicos,
cuja mudanca de paradigma implica na producdo simbodlica de novos atores sociais. Estes
sujeitos sociais passam a ser interpretados enquanto vitimas, oprimidos e excluidos.

Trata-se de superar e romper com esta narrativa hegemonica, considerando necessaria
outra racionalidade: heterogénea, baseada na alteridade, que é a prépria vitima, fazendo uma
critica a narrativa como um componente fundamental da sociedade pds-moderna. Trata-se da
dignidade daquele que esta fora do sistema, mas que se encontra em situacdo de dependéncia
dele.

Frente ao pensamento liberal ora hegemonico, urge a construcdo e afirmagdo de uma

logica que se coloque numa posicdo de enfrentamento e embate ideoldgico-politico,



57

necessaria para que novas relagdes sejam construidas. Essas relagbes sdo historicamente

pautadas pelos movimentos sécias populares pelos caminhos da América.



58

5 CONSIDERACOES FINAIS

Quem é a vitima? A questdo classica da filosofia politica continua sendo refletir a
relacdo paradoxal que existe entre pratica ética e os modos de subjetivacdo. Essa foi a
concluséo a que chegamos no decorrer da pesquisa. Trata-se, portanto, do conflito histérico de
optar entre o exercicio da liberdade ou a escraviddo. Para refletir tal paradoxo a questdo
levantada em torno da vitima se procedeu na nocdo de filosofia enquanto pensamento que
reflete a vida (ética) e ndo pensar a filosofia enquanto filosofia (ontologia). Desse modo a
pergunta em torno da vitima é uma pergunta ética. O ato de perguntar coloca o perguntante na
totalidade da questdo levantada, pois o proprio perguntante € tanto universal quanto o ato de
perguntar. No entanto, a universalidade do ato de perguntar parte de um espaco historicamente
vitimado pelos processos colonizadores. A pergunta pela vitima é o grito que ecoa entre o
universal e o particular. Enrique Dussel auscultou o grito dos negros, mulheres e indigenas.
Como ninguém, Dussel conseguiu traduzir os gritos em palavras, palavras as quais chamamos
de Filosofia da libertacdo. A Filosofia da Libertacdo pensa a totalidade da vida da América
Latina para a América Latina e da América Latina para o mundo (Filosofia Da Libertacdo), ao
mesmo tempo em que supera a ontologia classica (encobridora do outro) de modo geral e a
ontologia hedeggeriana de modo particular.

Na introducdo da pesquisa em questdo, evidenciamos 0s aspectos principais dos polos
antagbnicos, ou seja, entre 0 pensamento europeu e 0 pensamento latino-americano, assim
como a contribuicdo de Lévinas em torno dos direitos das vitimas, da restauracdo da verdade e
concretude da justica. Com Lévinas, Dussel deu nome as vitimas, de modo que ao refletir
sobre os modos de encobrimento do outro, demos ouvido ao clamor dos negros e negras
vitimados pela e através da colonizacdo europeia. Neste sentido, descobrimos que na questao
que envolve o racismo, o Estado tem um papel importante na perpetuacdo do racismo. Todos
0s anos o Estado brasileiro através do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica (IBGE)
faz levantamento em torno da questdo negra. Uma das questdes que o instituto levanta ao
pesquisar uma pessoa é a pergunta sobre a sua raca (IBGE, 2019). O mesmo Estado que
combate 0 racismo, € 0 mesmo que através da pesquisa perpetua a questdo racial. A pesquisa
ndo objetiva saber a identidade ou sentimento de pertenca dos individuos, mas reforcar o
racismo através de conceitos socialmente aceitos, como identidade, diferenca e igualdade.
Esses conceitos constituem mecanismos de dominagdo politica na atual sociedade.

O processo de globalizagdo econbmica, impulsionado principalmente pela corrente

liberal capitalista, cria estruturas sociais complexas para legitimar as injusticas sociais, como



59

forma de governabilidade. Nestes pardmetros, abordamos 0 modelo ontoldgico universalizante
que, dentre outras coisas, considera o ser humano e a histéria como realidades determinadas
pelas leis da razdo ou pelas leis da natureza. A partir de uma realidade determinada
historicamente, decorre o sistema mercadologico que mercantiliza as relagdes humanas e a
vida como um investimento lucrativo. Mediante a ontologia, ndo existe alternativa a ndo ser
satisfazer sua natureza intrinseca do sujeito, j& dado, j& previsto dentro das proprias leis. 1sso
porque se convencionou que algo para ser ciéncia deve passar pelo crivo da comprovacéo e da
veracidade do raciocinio logico abstrato para se chegar a verdade como principio que rege
toda a realidade. “A verdade é concomitante a sua descri¢do, constatagdo, sem espaco para
criagcdo” (RUIZ, 2004b, p. 40), para ndo correr o risco do irracional ou ilusorio. “Entretanto, a
vida ndo pode ser definida, porque ndo podemos sair dela. Ao defini-la, ja a supomos, pois,
para definir a vida precisamos primeiro viver” (BOFF, 2003, p. 144). O filésofo deve ser,
pedagogicamente, 0 mestre que, evadindo-se do impessoal e massificado, converte-se em um
eu e, pela analética pedagdgica, indica ao povo sua préopria responsabilidade em sua respectiva
personalizacdo (DUSSEL, 1977b, p. 144). O que Dussel nos ajuda a compreender, através da
Filosofia da Libertacdo, € que 0 pensamento para Se construir como pensamento € preciso
situar o sujeito dentro da propria vida e dentro da propria histéria latino-americana. Trata-se,
pois, de nos conscientizarmos sobre a estrutura da vida que est4 dentro de nos e de cada um e
ndo de explica-la exaustivamente.

Dussel encontrou na Grécia, berco do conhecimento, 0 modo como a filosofia se
preocupou com o ser e com a alma. A pergunta pelo ser foi a principal preocupacdo da
ontologia. Dos gregos até Heidegger (Ultimo representante da subjetividade moderna
europeia), Dussel se esforca para destruir criticamente toda ontologia. No segundo capitulo
tratamos da superacdo implementada por Dussel tratando da passagem da ontologia classica
para uma ontologia ética-pratica. Problematizando o sentido de uma ética pratica,
privilegiamos os escritos ontoldgicos de Heidegger, por entender que o filésofo da Floresta
Negra faz a ponte entre a ontologia cléssica e a modernidade, de modo a estabelecer uma
unidade opressora entre o pensamento ontoldgico e a formacdo dos Estados modernos. Assim,
descobrimos que Dussel prop6e uma ética ontologica material em relacdo a uma ontologia do
ser, mas uma interpretacdo do ser cuja com-preensdo possibilite uma ética critica dos
fundamentos ontoldgicos do ser desde o outro.

Com a critica ética aos fundamentos da ontologia heideggeriana, Dussel mostra que a
ontologizagao da filosofia ndo é verdadeira filosofia, de modo que na ontologizacao

universalizante do mundo, a situacdo caotica, conflitante, opressora e geradora de vitima,



60

decorre de tal modelo e a ela séo atribuidas tais consequéncias.

No terceiro capitulo trabalhamos a ética dusseliana, pois no segundo capitulo a critica
ética da ontologia se desdobrou libertando o pensamento da ontologia fechada, de modo que,
livre, a Filosofia da Libertacdo pretende libertar os latino-americanos do pensamento
colonizador europeu.

Para Dussel, quando, negando o mito civilizatério e a inocéncia da violéncia,
descobre-se o eurocentrismo e a falacia desenvolvimentista, eticamente, a dignidade do Outro
e se declaram inocentes as vitimas com a afirmacéo de sua alteridade e identidade de sujeito.
A proposta teorica e politica dusseliana € visualizar os povos periféricos para que sejam
escutados e reconhecidos pelo centro, superando, em Ultima instancia, as relacdes de
subordinacao e injusticas.

Tais injusticas sdo combatidas a partir dos antecedentes histéricos presentes nas
Declaragdes dos Direitos Humanos, seja da revolugdo americana, de 1776, seja da francesa,
em 1789, ou das NacGes Unidas, de 1948. Trata-se dos direitos dos pobres, negros e indios,
como foi bem elaborada a partir do evento da conquista da América Latina no século XVI.
Deste modo, a causa principal da vitimizacao € de natureza social e politica. A violacdo dos
direitos sociais e pessoais encontra sua explicacdo no modo de convivéncia social e politica
que se estrutura ao redor da dominacdo e da exclusdo. Quer dizer, o sistema capitalista que
garante a seguranca e 0s privilégios dos ricos € 0 mesmo que perpetua a exploracdo e a
marginalizacdo dos demais. Perceber essa contradicdo, € importante na medida em que 0s
movimentos sociais procuram ocupar espacos de poder e de promocdo da vida dentro do
proprio sistema, para que as contradicGes tragam beneficios, assim como representem 0s
marginalizados. As politicas de cotas nas universidades para negros se encontram nesta
brecha. Nao para abastecer a politica populista ou assistencialista, mas a¢es simbdlicas que
viabiliza o sujeito histdrico portador da alternativa a ordem capitalista vigente: 0s negros, 0s
pobres e 0s movimentos sociais, ou seja, aqueles que buscam uma sociedade mais justa.

A luta dos movimentos sociais organizados na América Latina constitui uma
resisténcia ao processo de vitimizacdo. Muitas das bandeiras de lutas pautam a agenda politica
latino-americana. Nesta luta os paradoxos em torno da politica estdo organizados como
instrumentos de controle da vida. Na perspectiva neoliberal, o sujeito livre é aquele que
realiza mais desejos. Nesta visao, todo desejo é horizonte de liberdade e a negacdo do desejo €
considerada limite a liberdade. Assim sendo, a perspectiva neoliberal de liberdade entendeu
gue a minha liberdade tem como limite a liberdade do outro, porque o outro é o limite da

minha liberdade. Esta visdo de liberdade da sustentagcdo simbolica e estabilidade a sociedade



61

de consumo. Parece que a liberdade é uma mera questdo de gosto ou de querer e que
desvencilhar-se da tirania politica é tdo elementar como querer fazé-la. O controle da vida
através de uma liberdade fabricada considerou os mecanismos modernos de perpetuar a
escraviddo. Assim, colocamos dentro do debate em torno da vitima a condigdo do negro e da
negra. Entendemos que a escraviddo negra foi o evento historico que marcou de uma vez por
todas as relacbes humanas em nosso continente. A temética do racismo advém de uma
inquietacdo vivenciada no contexto do movimento negro no papel de militante. Nessa
vivéncia pude compreender que geralmente as manifestacdes de tolerancia em relacdo ao
negro e a discriminacdo ocorrem de maneira implicita, através de hostilidades ou defesa
radical da ideia de inferioridade “natural” do negro. Essa tolerancia ocorre também em
relacdo a mulher, ao indio. Nos ultimos meses assistimos a manifestacdes de intolerancia no
campo da atual politica brasileira, assim como contra as religides de matrizes africanas.

Este “dilema pessoal” me motivou a buscar ainda mais um entendimento tedrico que
me possibilitasse ampliar a visdo sobre esta problematica referente a tolerancia objetivando
contribuir com o debate filoséfico-politico acerca da alteridade do outro. Assim, entendemos
gue a escraviddo negra no Brasil € uma experiéncia histdrica de exterminio de vitimas. Como
fazer justica as vitimas? As politicas de cotas nas universidades vém sendo uma experiéncia
de uma justica reparativa. E garantia de direito a politica de cotas implementada nas
universidades publicas brasileiras? De que maneira a politica de cotas possibilita corrigir as
consequéncias histdricas da escravidao negra no Brasil?

Estas perguntas se articulam em torno dos aspectos politicos e econdmicos, no sentido
de fazer aparecer o racismo a moda brasileira, ou seja, o racismo escondido sob 0s aspectos
conceituais como igualdade, diferenca e tolerancia.

Com isso defendemos que a vitima, enquanto sujeito histérico e social, ndo é apenas
resultado de um processo determinado e acabado, mas agente de intervencdo num processo
dindmico e, nesse processo, a vitima se torna, no pensamento dusseliano, marco da virtude e
do dialogo intercultural entre valores, crencas, costumes, etnias e povos diferentes. Por
exemplo, Canudos, os quilombos, as reducdes indigenas, 0s movimentos sociais, constituem

movimentos de intervencdo no processo civilizatorio latino-americano.



62

REFERENCIAS
ABBAGNANO, Nicolas. Dicionario de filosofia. Barcelona: Editor Ariel, 1994a. (Tomo IlI,
K-P).

AGAMBEN, Giorgio. O que resta de Auschwitz: arquivo e testemunha. Estado de sitio. Sdo
Paulo: Boitempo, 2008.

APPIAH, Kwame Anthony. Na casa de meu pai: a Africa na filosofia da cultura. Rio de
Janeiro: Contraponto, 1997.

BOFF, Leonardo. Graca e experiéncia humana: a graca libertadora no mundo. Petrépolis:
Vozes, 2003.

DILTHEY, Wilhelm. Teoria das concep¢des de mundo. Lisboa: Edigdes 70, 1992.

DUSSEL, Enrique. Deconstruccion del concepto de “tolerancia” (de la intolerancia a la
solidaridad). México: UAM-Iz, 2006.

. Etica da libertacéo. Na idade da globalizacdo e da exclusdo. Petropolis: Vozes,
2002.
. Filosofia da Libertacdo. México: Editor Edicol, 1997.

. Filosofia da libertacao - critica a ideologia da exclusdo. Sdo Paulo: Paulus, 1995.

. Método para una filosofia de la liberacion: superacion analéctica de la dialéctica
hegeliana. Salamanca: Sigueme, 1974.

. 1492 - O encobrimento do outro. Petrépolis: Vozes, 1993.

. Para uma ética da libertacéo latino-americana. 1. Acesso ao ponto de partida da
ética. Sdo Paulo: Loyola, 1977a.

. Para uma ética da libertacéo latino-americana. Sdo Paulo: Loyola, 1977b.
FOGEL, Gilvan. Da solidao perfeita: escritos de filosofia. Petropolis: Vozes, 1999.
FOUCAULT, Michel. Sujeito e Poder. Rio de janeiro: Forense Universitaria, 20009.

. Vigiar e Punir. Nascimento da Prisdo. Petropolis: Vozes, 1988.

GODOQY, Rosa Maria Silveira. Educa¢do em Direitos Humanos: Fundamentos tedrico-
metodoldgicos. Jodo Pessoa: Editora Universitaria, 2007.

GOMES, Joaquim B. Barbosa. A¢do afirmativa & principio constitucional da igualdade:
(o direito como instrumento de transformacéo social. A experiéncia dos EUA). Rio de
Janeiro: Renovar, 2001.



63

HEIDEGGER, M. A prelecdo (1929): que é Metafisica? In: . Conferéncias e escritos
filoséficos. Trad. de Ernildo Stein. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os Pensadores).

. Caminhos de floresta. Lisboa: Centro de filosofia da Universidade de Lisbhoa,
1998.

. O conceito de tempo (Der Begriff der Zeit). A questdo da Técnica. (Die Frage nach
der Technik). S&o Paulo: Departamento de Filosofia da Universidade de S&o Paulo, 1997.
(Cadernos de traducéo 2).

. Os conceitos fundamentais da metafisica; mundo, finitude e soliddo. Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2011.

HUTCHENS, B. C. Como compreender Levinas. Petropolis: Vozes, 2007.
IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e estatistica. Disponivel em:
<https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9372-caracteristicas-etnico-raciais-
da-populacao. Html ?t = resultados>. Acesso em: 10 jul. 2019.
LEVINAS, Emmanuel. Entre No6s. Ensaios sobre a alteridade. Petropolis: Vozes, 1991.

. Humanismo do Outro Homem. Petrépolis: Vozes, 1993.

. Humanismo do outro homem. 4. ed. Petrdpolis: Vozes, 2012.

LEPARGNEUR, Hubert; MARTINS, Rogério Jolins. Introducgéo a Lévinas: Pensar a ética
no século XXI. So Paulo: Paulus, 2014.

LOCKE, John. Carta acerca da tolerancia. Trad. Anoar Aiex. 2. ed. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1983.

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alema. Traduc&o de Alvaro Pina. S&o Paulo:
Expresséo Popular, 2009.

MATE, Reyes. Memorias de Auschwitz — atualidade e politica. Traducdo de Antdnio
Sidekum. S&o Leopoldo: Nova Harmonia, 2005.

MATORY, J. L. Jeje: repensando nacdes e transnacionalismo. Mana, v. 5, n. 1, 1999.
MOURA, Clévis. Sociologia do Negro no Brasil. S&o Paulo: Atica, 1988.

NASH, T. Peter. Relendo Raga, Biblia e Religido. Centro de Estudos Biblicos. Séo
Leopoldo: Con-Texto, 2005.

NUCLEO PELA TOLERANCIA. Encontro sobre a Tolerancia na América Latina e no
Caribe, de 1994, no Rio de Janeiro: Departamento de Ciéncias Humanas da Unesp, campus
de Bauru SP. 1994. Disponivel em: <www.faac.unesp.br/pesquisa/tolerancia 21/09/2018>.
Acesso em: 01 mar. 2019.

PALMER, Richard E. Hermenéutica. Lisboa: Edic¢Ges 70, 1989.


https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9372-caracteristicas-etnico-raciais-da-populacao.%20Html%20?t%20=%20resultados
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9372-caracteristicas-etnico-raciais-da-populacao.%20Html%20?t%20=%20resultados
http://www.faac.unesp.br/pesquisa/tolerancia%2021/09/2018

64

PIRES, Cecilia (org.). Vozes Silenciadas, Ensaios de ética e filosofia politica. ljui, RS:
Unijui, 2003.

RICOEUR, Paul. O conflito das interpretac6es: Ensaios de Hermenéutica. Rio de Janeiro:
Imago Editora, 1969.

RUIZ, Bartolomé Castor. A justica das vitimas: fundamento ético e perspectiva
hermenéutica. Sdo Leopoldo: Unisinos, 2007. Disponivel em:
<http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/view/2073>. Acesso em: 15
maio 2019.

. As encruzilhadas do humanismo: a subjetividade e a alteridade ante
os dilemas do poder ético. Petropolis: Vozes, 2006.

. Justica e memoria: para uma critica ética da violéncia. S&o Leopoldo: Unisinos,
2009.

. Os labirintos do poder: o poder (do) simbodlico e os modos de subjetivacdo. Porto
Alegre: Unisinos, 2004a.

. Os paradoxos da sacralidade da vida humana: questfes ético-politicas do
pensamento de W. Benjamin e G. Agamben. 2013. Disponivel em:
<https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/538>. Acesso em: 03 jun. 2019.

. Os Paradoxos do Imaginario. Sdo Leopoldo: Unisinos, 2004b.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O negro no mundo dos brancos (apresentacdo). Sdo Paulo:
Global, 2007.

. O Espetaculo das Racas: cientistas, instituices e questdo racial no Brasil (1870-
1930). Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1995.

STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre Ser e Tempo. Petrdpolis: Vozes, 1988.
VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia filoséfica. V1. Sdo Paulo: Loyola, 1991.

VELASCO, Sirio Lopez. Reflex6es sobre a Filosofia da Libertacdo. Campo Grande:
CEFIL, 1991.

VOLTAIRE, Francois Marie Arouet de. Tratado sobre a tolerancia: a propésito da morte de
Jean Calas. Trad. Paulo Neves. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1993.

WOLFF, Francis. Dizer o mundo. Sdo Paulo: Discurso Editorial, 1999.

ZEA, Leopoldo. Discurso desde a marginalizacéo e a barbérie. Seguido de A filosofia
latino-americana como filosofia pura e simplesmente. Rio de Janeiro: Garamond, 2005.

ZIMMERMANN, Roque. América Latina o ndo ser: uma abordagem filosofica a partir de
Enrique Dussel (1962-1976). Petrépolis: Vozes, 1987.


https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/538



