
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

GEDEON JOSÉ DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

O CONCEITO DE VÍTIMA EM ENRIQUE DUSSEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2019



GEDEON JOSÉ DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O CONCEITO DE VÍTIMA EM ENRIQUE DUSSEL 

 

 

Dissertação apresentada à Banca Examinadora 

do Centro de Ciências Humanas, Letras e 

Artes da Universidade Federal da Paraíba – 

UFPB, como pré-requisito para obtenção do 

titulo de mestre em filosofia junto ao programa 

de Pós-Graduação em Filosofia na linha de 

pesquisa Filosofia Política. 

Orientador: Prof. Dr. Antônio Rufino Vieira 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2019 



O48c  Oliveira, Gedeon José de.
         O conceito de Vítima em Enrique Dussel / Gedeon José de
      Oliveira. - João Pessoa, 2019.
         67 f.

         Orientação: Antonio Rufino de Vieira.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Vítima. ética. Ontologia. Filosofia da Libertação.
      I. Vieira, Antonio Rufino de. II. Título.

UFPB/CCHLA

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação





 

 

 

RESUMO 

 

A presente pesquisa tem como tema o conceito de vítima em Enrique Dussel, frente ao qual se 

indaga: Como compreender o conceito de vítima em Enrique Dussel? Quais os paradoxos e 

insuficiências desse conceito no campo ético-político na América Latina? A partir destas 

questões busca-se compreender o conceito de vítima em Enrique Dussel, para problematizar 

no campo da filosofia política seus paradoxos e insuficiências. Ao discutir o conceito de 

vítima aprofundado à luz da realidade latino-americana, buscamos evidenciar a relação 

existente entre os processos de vitimização enquanto efeito ontológico universal e os 

processos de produção e reprodução da vítima nas relações sociais na sociedade capitalista. 

Tal tema nos leva a problematizar os mecanismos e instrumentos construídos pelas classes 

populares e movimentos sociais como forma de reação e enfrentamento aos processos de 

vitimização e exclusão social. A ideia de vítima em Dussel perpassa todos os temas da 

filosofia da libertação e tem consistência própria, uma vez que Enrique Dussel aprofundou os 

principais autores da história da filosofia, estabelecendo os limites epistemológicos e, através 

da crítica, sistematizou uma filosofia da América Latina para a América Latina e da América 

Latina para o mundo, rompendo, deste modo, com os limites do pensamento único europeu. 

 

Palavras-chave: Vítima. Ontologia. Ética. Filosofia da Libertação. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

RÉSUMÉ  

 

Cette recherche a pour thème le concept de victime dans Enrique Dussel, devant lequel nous 

nous demandons : Comment comprendre le concept de victime dans Enrique Dussel ? Quels 

sont les paradoxes et les insuffisances de ce concept dans le domaine éthique et politique en 

Amérique latine ? A partir de ces questions, nous essayons de comprendre le concept de 

victime dans Enrique Dussel, afin de problématiser ses paradoxes et insuffisances dans le 

domaine de la philosophie politique. En approfondissant le concept de victime à la lumière de 

la réalité latino-américaine, nous cherchons à mettre en évidence la relation existante entre les 

processus de victimisation en tant qu'effet ontologique universel et les processus de 

production et de reproduction de la victime dans les relations sociales de la société capitaliste. 

Ce thème nous amène à problématiser les mécanismes et les instruments construits par les 

classes populaires et les mouvements sociaux pour réagir et affronter les processus de 

victimisation et d'exclusion sociale. L'idée de victime de Dussel recoupe tous les thèmes de la 

philosophie de la libération et a sa propre cohérence, puisqu'Enrique Dussel a approfondi les 

principaux auteurs de l'histoire de la philosophie, en établissant les limites épistémologiques 

et, par la critique, systématisé une philosophie de l'Amérique latine à l'Amérique latine et de 

l'Amérique latine au monde, en rupture avec les limites de la pensée unique européenne. 

 

Mots-clés : Victime. Ontologie. Éthique. philosophie de libération. 

. 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................................07 

2 DA ONTOLOGIA PARA UMA ÉTICA-PRÁTICA .......................................................14 

3 ÉTICA ONTOLÓGICA-MATERIAL E VÍTIMA .........................................................27 

4 VÍTIMA E OS PARADOXOS ÉTICO–POLÍTICOS .....................................................39 

4. 1 O rosto negro da vítima ..................................................................................................44 

4.2 Vítima e justiça .................................................................................................................50 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................58 

REFERÊNCIAS .....................................................................................................................62 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

1 INTRODUÇÃO  

 

O que é a vítima? Vítima é uma pergunta ética. Assim, a ética é uma ética da 

interpelação do outro, que se encontra na periferia do discurso filosófico ocidental, do 

excluído da participação na comunidade de comunicação ideal. A reflexão ética atinge a 

totalidade da existência humana. Enquanto pergunta filosófica, é uma pergunta ética, política 

e econômica. Se a pergunta filosófica é elaborada em torno do que é a vítima, na ética 

dusseliana, ―o que‖ é superado por ―quem‖. Reformulando a questão, quem é a vítima? 

―Quem‖ não é somente uma pergunta individualizada sobre alguém, nem mesmo a resposta 

sobre uma única coisa presente no mundo, mas é além da pergunta e da possibilidade da 

resposta, é alguém que fala do mundo como um agente. Ouvir o agente (vítima) que fala do 

seu mundo constitui o problema inicial da nossa pesquisa.  

A Filosofia da Libertação é uma pergunta pelo ser humano oprimido política, social e 

economicamente. Deste modo a noção de ética na filosofia de Enrique Dussel está 

determinada pela vítima. E dela decorre o modo de pensar a América Latina: vítima enquanto 

ontologizada pela totalidade. O espaço de um mundo dentro do horizonte ontológico é o 

espaço do centro, do estado orgânico e autoconsciente sem contradições, porque é o estado 

imperial (DUSSEL, 1977a, p. 8). Pelos caminhos da América Latina, a Filosofia da 

Libertação, elaborada desde e com a vítima do estado imperial, constitui uma elaboração 

original e autêntica, pois diz respeito à realidade e à vivência dos latino-americanos que em 

Dussel são incluídos como ponto de partida para o labor filosófico. Deste modo, a Filosofia 

da Libertação nos provoca a refletir a tensão entre uma ordem ontológica e a exclusão do 

humano, entre a universalidade da lei e a situação particular do extermínio de pessoas. 

Quanto à tensão entre a ordem ontológica e a exclusão do humano, nosso pé está 

fincado na América Latina, referência que nos opõe aos blocos hegemônicos da economia, da 

política e da ideologia. Nossa condição de terceiro mundo nos fornece uma hermenêutica 

periférica, por isso coerente, frente à filosofia ocidental que, ao negligenciar a situação prática 

da vida, acabou por desenvolver mecanismos de dominação cujo modelo de pensamento 

totalitário justificou (e justifica) as guerras, a sofisticação de armas, os extermínios de 

culturas, enfim a produção intencional de vítimas. Sendo assim, ao tematizar a noção de 

vítima no campo da filosofia política, nos introduzimos nos interstícios desse debate na 

tentativa de assumir a tensão entre os polos em questão. A proposta que aproxima a ideia de 

vítima e filosofia implica em afirmar a filosofia como atividade de problematizar o que 

acontece, ou seja, como crítica à realidade, a filosofia pensa a vida e não a filosofia. Em 



8 

 

 

outras palavras, grande parte da tradição filosófica partiu da racionalidade como princípio e 

fim da explicação exaustiva da realidade, a exemplo da perspectiva ontológica.  

O que é metafísica? Toda questão metafísica abarca sempre a totalidade da 

problemática metafísica (HEIDEGGER, 1983, p. 35). Quer dizer que para responder o que é 

metafísica, precisa-se apenas abordar uma questão originariamente no seio da metafísica. O 

termo ―totalidade‖ não se refere apenas ao saber metafísico, mas se refere ao próprio 

interrogador que está inserido nesta "totalidade" e tudo o mais; por isto, quem questiona, 

também está implicado na questão. Desse modo, Heidegger coloca no interior da pergunta 

pelo ―ser‖ existência do homem.  

A ontologização do pensamento que, oprimido de tantas e tão diversificadas maneiras, 

o ser latino-americano foi, não somente negado, mas ontologicamente oculto. O que ocultava 

era justamente um ser oprimido, colonial, ontologicamente dependente. Daí que libertação diz 

respeito à eliminação das formas das dominações que através de dispositivos ontológicos 

estão na produção de modos de subjetivação, fazendo dos sujeitos peças de engrenagem para 

o funcionamento e desenvolvimento do capital globalizado. Trata-se do processo de 

colonização, outrora imposta através das armas, e hoje pelo modelo de pensamento opressor 

que dos quatrocentos anos de colonização europeia, perpetuou-se na América Latina. A 

mentalidade do opressor-colonizador é de tal forma introjetada no oprimido que nele se 

constitui como uma segunda natureza, impedindo-lhe qualquer possibilidade de libertação, 

diria Karl Marx (DUSSEL, 1977, p 49). Assim, o ser ontologicamente oculto e negado não 

tem consciência do que é e do que faz e nem poderia tê-la porque no momento em que a 

tivesse certamente se voltaria contra todo o sistema e o derrocaria. 

Um exemplo de dominação política é a ideia de raça. Vivemos em um cenário 

histórico, em que o debate em torno das políticas públicas sociais para os negros tem como 

pano de fundo o discurso sobre a igualdade de oportunidade das pessoas. ―Igualdade‖ entra no 

debate na medida em que o embate entre raças no contexto biológico vai se transformando na 

ideia de raça enquanto construção cultural e política, como explica Schwarcz: 

 

De um lado, monogenistas como Quatrefage e Agassiz, satisfeitos com o 

suposto evolucionista da origem da humanidade, continuaram a hierarquizar 

raças e povos, em função de seus diferentes níveis mentais e morais. De 

outro lado, porém, cientistas poligenistas, ao mesmo tempo que admitiam a 

existência de ancestrais comum na pré-história, afirmavam que as espécies 

humanas tinham se separado havia tempo suficiente para configurarem 

heranças e aptidões diversas. A novidade estava, dessa forma, não só no fato 

de as duas interpretações assumirem o modelo evolucionista como 

atribuírem ao conceito de raça uma conotação bastante que escapa da 



9 

 

 

biologia para adentrar questões de cunho político e cultural (SCHWARCZ, 

1995, p. 54-55). 

 

Apesar do termo ―raça‖, cunhada pelo darwinismo, não existir, enquanto discurso 

científico contemporâneo, o termo se cristalizou e se consolidou ao longo da história em 

forma de disciplinas sociais, assim como teoria política e econômica. Neste sentido, a 

disparidade social entre negros e brancos se explica pela noção de hierarquia das raças, uma 

vez que ―civilização e progresso, termos privilegiados da época, eram entendidos não 

enquanto conceitos específicos de uma determinada sociedade, mas como modelos universais 

(SCHWARCZ, 1995, p. 57). Assim, os países subdesenvolvidos foram pensados separados 

dos desenvolvidos, o que torna os estudos e pesquisas equivocados, porque o 

subdesenvolvimento de alguns é provocado, numa correlação estrutural, pelo 

desenvolvimento de outros países chamados desenvolvidos. Subdesenvolvimento diz respeito 

à presença do negro e do indígena na América Latina.  

Como é possível a perpetuação da dominação ainda hoje, uma vez que indígenas e 

descendentes de africanos continuam sendo exterminados?  O ponto de partida para pensar a 

América Latina se encontra no processo de conquista e não descoberta da América Latina. 

Quem conquistou a América Latina foi o civilizado e branco europeu. Civilização, raça e 

Europa constituem modelos universais de dominação ainda presente em nossos dias. Assim, 

as políticas de colocar os brancos de um lado e os negros de outro constitui um maniqueísmo 

histórico que nos desafia a eliminar o racismo.  

No lastro de dominação europeia tanto histórica impositiva quanto na reprodução do 

pensar da cultura dominadora, o que tem a dizer a filosofia em relação à opressão geopolítica 

no contexto da relação de dependência, marginalização e exploração que vincula a América 

Latina à Europa? O que diz a filosofia diante do quadro do nosso passado, presente e futuro?  

Trata-se da libertação neocolonial do último e mais avançado grau de imperialismo: o 

imperialismo norte-americano. O imperialismo que pesa sobre parte da Ásia, sobre quase toda 

a África e América Latina (DUSSEL, 1977a, p. 20). 

Tendo como ponto de partida a reflexão de Emanuel Levinas, Dussel pretende dar 

conteúdos histórico-concretos, assim como desenvolvimentos prático-transformadores à 

filosofia latino-americana. O mundo em espacialidade ou totalidade de entes numa certa 

proximidade ou distância (desde o outro na proximidade primeira) privilegia o ―passado‖ 

temporal como ―lugar‖ onde nasci. O onde-nasci é a predeterminação de toda outra 

determinação (DUSSEL, 1977a, p. 30-31). As categorias de ―exterioridade‖ e ―totalidade‖, 



10 

 

 

tomadas na relação que entre elas estabelecera Levinas ficam caracterizadas por Dussel como 

segue: ―totalidade‖ é um sistema de entes funcionalmente dispostos e instrumentalizados. A 

―exterioridade‖ é a transcendentalidade interior ao sistema, isto é, o sujeito como outro na sua 

dimensão não funcional para além do sistema (DUSSEL, 1977, p28). Concretizando em 

diversos níveis a oposição totalidade-exterioridade, Dussel afirma que, a nível erótico, o 

Outro é a mulher no sistema do machismo institucionalizado; a nível pedagógico, o Outro é o 

filho e o aluno, respectivamente, no sistema do casal autocentrado ou castrador e no sistema 

de educação bancária; a nível político, o Outro é a vítima: operário, camponês, boia-fria, 

marginal, negro e índio no sistema do capitalismo periférico e central; a nível geopolítico, o 

Outro é o chamado terceiro mundo, a periferia explorada e dependente pelo e através do 

capitalismo central. Neste sentido, a Filosofia da Libertação, em seus aspectos teórico-

práticos, tem uma importância significativa, assim como um papel decisivo na história do 

pensamento na América Latina. Trata-se das estratégias que fundamentam as análises e as 

práticas libertárias desde os processos colonizadores, dos quais somos tributários. Sendo 

assim, a noção de vítima se abre ao modo como nos constituímos como povos latino-

americanos desde a conquista. A filosofia da libertação é definida como o pensar a partir do 

Outro que fala do seu mundo. Tal mundo precisa ser explicitado e ouvido desde a própria 

vítima que fala, e de quem fala. Assim, o Outro aparece em cada nível a serviço da 

exterioridade negada para ajudá-lo no processo de libertação. A libertação nega a negação 

dentro do sistema, afirma o que no oprimido é exterior ao sistema e visa subverter o sistema 

vigente por uma nova totalidade aonde tenha vez e voz da totalidade da qual o outro é 

portador (VELASCO, 1991, p. 17). Assim, a Filosofia da Libertação objetiva: a nível político, 

a tomada de poder pelas classes oprimidas, e, a nível geopolítico, a constituição de uma 

humanidade analógica, com a abolição da dependência-exploração, produto da dicotomia 

centro-periferia, ou Europa-América Latina (DUSSEL, 1995, p. 18). 

 

O rosto do outro, primeiramente como pobre e oprimido, revela realmente 

um povo, mais do que a mera pessoa singular. O rosto mestiço sulcado pelas 

rugas do trabalho centenário do índio, o rosto de ébano do escravo africano, 

o rosto moreno do hindu, o rosto amarelo do chinês é a irrupção de uma 

história, de um povo, de grupos humanos. A individualização desta 

experiência pessoal-coletiva é uma das deformações europeias dependentes 

da revolução burguesa. Cada rosto, único, mistério insondável de decisões 

ainda não tomadas, é rosto de um sexo, de uma geração, de uma classe 

social, de uma nação, de um grupo cultural, de uma idade da história. 

(DUSSEL, 1977, p. 50). 

 

A ideia de vítima remonta todo o processo filosófico desde a Europa, como que 



11 

 

 

apropriado para fins de dominação e exclusão. Deste modo a ética de Dussel, se desenvolve 

como crítica aos fundamentos ontológicos do ser, desde o outro. A busca por um novo 

modelo de fundamento desde o outro, implica dentre tantos fatores, em perceber os limites da 

ontologia da totalidade, objetivando chegar à compreensão grega e moderna do ser. Por 

totalidade, se entende uma visão totalizante, onde o mundo e o homem aparecem como 

categorias determinadas e interpretadas. 

Quanto à universalidade da lei e a situação particular do extermínio de pessoas, a 

formação dos Estados modernos nos permite afirmar, por seus efeitos referenciados na 

sociedade atual, que estes deixaram um lastro de sofrimento, marcado pelo extermínio de 

grupos de pessoas. Assim se edificou a política do século XX. Pela primeira vez um Estado 

decide, com o aparato técnico fornecido pela sociedade industrial, eliminar todo um 

grupamento humano
1
 e, através de uma racionalidade previamente querida, desenvolver 

processos colonizadores e modos de subjetivação, como forma de governabilidade. Deste 

modo, os aspectos que constituem o Estado moderno, a saber, as instituições jurídicas, 

políticas e econômicas se sustentam e se legitimam a partir de técnicas que privam as pessoas 

de sua identidade jurídica e de sua identidade nacional, e se estendem à eliminação física das 

pessoas: imigrantes, negros, mulheres e indígenas, vitimados pela e através da universalidade 

das leis que por sua vez, produz sofrimento. O sofrimento das vítimas, portanto, é o ponto de 

partida da Filosofia da Libertação que escuta desde a vítima o grito seu sofrimento, ou o 

silencio que fala a quem. Quer dizer, ouvir é pertencer a quem fala, assim se supera o 

dualismo entre ser e objeto.
2
 Trata-se da libertação neocolonial do último e mais avançado 

grau de imperialismo, o imperialismo norte-americano. O imperialismo que pesa sobre parte 

da Ásia, sobre quase toda a África e América Latina (DUSSEL, 1977b, p. 21). 

É nesta perspectiva libertária que aprofundamos o estudo sobre o conceito de vítima. 

                                                 
1
 É o que enfatiza Reyes Mate ao explicar a singularidade de Auschwitz, acrescentando, ainda, que tal ineditismo 

também está presente no grau de maldade exercido, o que se torna visível na absoluta frieza com que, em 

escala industrial, procurava-se não só a eliminação jurídica, moral e física da pessoa, mas também dos seus 

rastros. É ―a negação do crime dentro do crime mesmo (...) Organizar o crime de modo que não haja nem 

testemunhos para certificar sua existência, nem rastros materiais que pudessem servir para reconstruí-lo‖ 

(MATE, 2005, p. 174).  
2
 A linguagem é trazida como linguagem à medida que aparece como Sage, saga do dizer, que tem o sentido de ―mostrar, 

deixar, deixar ver e ouvir.‖ (HEIDEGGER, 2003, p. 202) O verbo sagen significa dizer, mas o que Heidegger procura 

mostrar ao utilizar a palavra Sage é que o dizer só é um autêntico dizer quando pertencemos à fala da linguagem. Para 

pertencer precisamos escutar, para que a saga do dizer nos deixe alcançar a linguagem. A saga deixa alcançar a linguagem 

aqueles que se deixam pertencer a ela. Mas como é que nos deixamos pertencer à saga? Aqui é preciso cuidado para não 

recair na oposição sujeito/objeto, entendendo-se o homem como o sujeito que por seu livre arbítrio se deixa pertencer à saga, 

entendida como ser, no sentido do efetivamente mostrado, realizado, do que já apareceu e que nos solicita para ser coletado. 

O próprio da linguagem está no modo como a saga do dizer deixa aqueles que a escutam alcançar a linguagem. Mas o 

estranho é que quem escuta não é nenhum sujeito, nenhum eu, do mesmo modo que aquilo que é mostrado tampouco é coisa 

alguma, isto é, algo que já esteja pronto, realizado. (CORDEIRO, Robson costa. In. AUFKLÄRUNG V.2, N.2, OUTUBRO 

DE 2015. p. 166). 



12 

 

 

As contradições em torno desta questão se desenvolvem no campo do pensamento ontológico, 

pois entendemos que a ontologização do pensamento aprisiona toda a diferença numa 

unicidade opressora e legitimadora da exclusão social, enquanto que o Estado, através das 

leis, cria espaços de extermínio legitimado pelo discurso da ordem. Contra a ontologia 

clássica do centro, desde Hegel até Marcuse, para mencionar o mais lúcido da Europa, 

levanta-se uma filosofia da libertação da periferia, dos oprimidos, a sombra que a luz do ser 

não pode iluminar (DUSSEL, 1977b, p. 21). 

Ao correlacionar o pensamento europeu com a formação dos Estados modernos, o 

processo de vitimização da sociedade se desenvolve como técnicas de dominação político-

econômica. A dominação moderna se realiza através de uma teorização do pensamento 

concomitante à formação dos estados modernos, de modo que a exclusão moderna não é mais 

resultado da intolerância violenta do opressor, como era nas sociedades tradicionais, mas o 

resultado de processos sociais, econômicos e políticos de legitimação. Numa sociedade 

desigual e excludente, a vítima quase sempre é entendida como algo normal de modo a 

naturalizar as condições políticas de exclusão social. 

O conceito de vítima em Enrique Dussel constitui uma proposta hermenêutica que visa 

problematizar a ideia de ―ética‖ no campo do pensamento filosófico de modo geral e da 

filosofia latino-americana, de modo particular. 

De modo geral, a filosofia se pretendeu pensar a verdade do ser, objeto que constitui a 

tarefa da obra Ser e Tempo, que Heidegger intitula de diferença ôntico-ontológica
3
. Trata-se 

da unidade entre o ser e aquilo-que-é, de modo que a ontologia heideggeriana pensa o 

fundamento da qual procede toda existência. Dussel compreende que tal ontologia ―situa os 

entes, como entes interpretáveis, como ideias conhecidas, como mediações ou possibilidades 

internas ao horizonte da compreensão do ser‖ (DUSSEL, 1977, p. 9). Deste modo, a ontologia 

que busca um fundamento da totalidade pressupõe um ente (dasein especial, neste caso o 

homem) como ser racional. Para Aristóteles, o grande filósofo da época clássica, de formação 

social escravista autocentrada, o grego é o homem; não é o bárbaro europeu porque lhe falta 

                                                 
3
 ―Para Heidegger, há uma ontologia fundamental que é precisamente a metafisica da existência. A tarefa da 

ontologia seria neste caso a descoberta da constituição do ser da existência. O nome fundamental procede do 

fato de que por ela se averigua aquilo que constitui o fundamental da existência, isto é, sua finitude. Mas a 

descoberta da finitude da existência como tema da ontologia fundamental não é para Heidegger mais do que o 

primeiro passo da metafisica da existência e não toda a metafisica da existência. A ontologia é, na realidade, 

única e exclusivamente, a indagação que se ocupa do ser enquanto ser, não como mera entidade formal, nem 

como existência, mas como aquilo que torna possíveis as existências. A identificação da ontologia com a 

metafísica geral deve encontrar nessa averiguação do ser como transcendente a superação das limitações a que 

conduz a redução da ontologia a uma teoria dos objetos ou a um sistema de categorias‖ (ABBAGNANO, 

1994b, p. 2146). 



13 

 

 

habilidade, como também não é asiático porque lhe faltam força e caráter; também não são 

homens escravos; as mulheres o são às meias e a criança o é em potência (DUSSEL, 1977a, p. 

11). Sendo assim, a ontologia, o pensamento que exprime o ser, acaba se identificando com o 

sistema vigente, uma vez que o pensamento filosófico se tornou a realização teórica da 

opressão sob aqueles que estão fora do centro tanto do pensamento quanto do sistema onde o 

pensamento foi elaborado. 

No pensamento dusseliano, aqueles que se encontram fora do centro da dominação são 

as vítimas. A história da filosofia universalizante e história da dominação constituem a 

história política europeia, pois os processos colonizadores dos quais a América Latina sofreu 

e continua sofrendo, remetem ao modelo de pensamento racional instrumental conjugado com 

o sistema europeu. A identificação racionalmente construída entre o pensamento filosófico e o 

sistema político, que outrora desencadeou a colonização da América Latina através das armas, 

hoje se transformou em mecanismos de controle da vida humana. As vítimas, que na 

colonização foram assassinadas sob a justificativa de não possuírem alma, hoje continuam 

sendo assassinadas em defesa da ordem pública. 

Diante dos paradoxos entre a totalidade e o particular, entre a ordem ontológica e a 

vulnerabilidade humana, entre a ordem representada pela lei e a violência de toda ordem, a 

pesquisa em torno do conceito de vítima, busca sair de uma ontologia heideggeriana para uma 

ética prática dusseliana. Dussel se apoiará em Heidegger para fazer sua crítica a Hegel, e em 

Lévinas na sua crítica a Heidegger, objetivando elaborar a noção de trans-ontologia ética. 

Ética, portanto, como fundamento da Filosofia da Libertação. Assim, tanto Heidegger quanto 

Levinas serão superados no corpo filosófico latino-americano. Para tanto, organizamos o 

presente trabalho em quatro capítulos, considerando a introdução como primeiro. 

No segundo capítulo é proposto um diálogo entre Dussel e Heidegger em torno do 

entendimento acerca da passagem da ontologia heideggeriana à ética ontológica-material 

dusseliana. Trata-se do conceito de filosofia que está sendo discutido no campo dos saberes e 

quais efeitos decorrem do modo de entendimento do que seja a filosofia. 

O terceiro capítulo parte da ética ontológica-material para se chegar ao conceito de 

vítima. No quarto capítulo, intitulado: vítimas e modos de subjetivação, trazemos os marcos 

jurídicos que ao mesmo tempo em que reconhece a igualdade, a liberdade e a cidadania como 

princípios jurídicos emancipatórios, viola tal princípio, estabelecendo a exclusão e a 

desigualdade como técnicas reguladoras da vida. 

 

 



14 

 

 

2 DA ONTOLOGIA PARA UMA ÉTICA-PRÁTICA 

 

O fundamento do conceito de vítima dusseliano é compreendido a partir da destruição 

da ontologia da totalidade. É necessário estabelecer uma analogia entre a compreensão da 

ontologia da totalidade desde a filosofia clássica e a nova compreensão de Dussel de uma 

ontologia ético-prática. Em tal analogia a filosofia da libertação se mostra rompendo com a 

filosofia da ontologização, que, do ponto de vista ético, a ontologização é um pensamento que 

encobre o processo de vitimização, de modo que a situação opressora e injusta que decorre de 

tal ontologia produz e perpetua na história a exclusão de muitas pessoas, como técnica 

político-econômica. 

 

O princípio do fundamento é uma estrutura que perfaz começo (arché). 

Assim sendo, tudo quanto se dá, dá-se na forma deste começo, de o começo, 

e não de sujeito x objeto. Em outros termos: começo, dizendo origem, 

começa e re-começa sempre em tudo quanto se realiza e, assim, se instaura. 

E esta estrutura de começo, de origem, já é sempre a dinâmica de 

compreensão de sentido e de realidade, pois realidade se realiza como 

atividade de compreensão, a qual é participação no sentido que, em 

determinando-se como ―páthos‖ ou experiência, perfaz interesse. Assim, 

realidade, toda e qualquer, ―já é sempre‖ a articulação de uma compreensão, 

de um sentido, ou seja, de um interesse e jamais algo em si, subjacente 

(FOGEL, 1999, p. 181). 

 

Para Dussel, portanto, a ontologia se estrutura unida à ética, o que torna a Filosofia da 

Libertação uma ontologia ético-prática ou ética e prática em comparação à ontologia 

heideggeriana. A ontologia de Heidegger se inicia com a pergunta pela essência do objeto. O 

princípio do fundamento (FOGEL, 1999, p. 181) é um falar sobre o ser. Ele é isso, mas de um 

modo escondido. Escondido permanece não apenas aquilo de que fala, oculto permanece 

também, que ele fala do ser (HEIDEGGER, 1997, p. 78). Do ponto de vista lógico e 

científico, o ato de perguntar está voltado para a investigação científica, segundo a qual o 

homem é um animal racional. A pergunta, amparada na razão e pela razão, pretende a 

objetivação da realidade. Se, portanto, a pergunta é um meio de velamento e desvelamento, o 

ato de perguntar está implicado tanto na fenomenologia quanto na hermenêutica. Heidegger 

tem o mérito, em Ser e Tempo, de deter o movimento involutivo da dialética moderna e de 

reorientar a dialética, partindo da quotidianidade, em direção do Ser que se im-põe como 

fundamento. Mas, para Dussel, os mais notáveis esforços heideggerianos, destinados a 

quebrar a armadilha circular do saber total de Hegel, são os dos escritos ulteriores, onde se 

manifesta a intenção de Heidegger de ultrapassar o horizonte ôntico-ontológico e o que o 



15 

 

 

constitui é denominado por Heidegger como o âmbito. Neste esforço de ultrapassar o 

horizonte ôntico-ontológico, a posição de Dussel e bem clara, como explicita Sirio Lopez 

Velasco: 

 

O filósofo alemão segue as pegadas parmenidianas do ―o mesmo é pensar o 

ser‖, quando o citado âmbito é por ele concebido como um ―o mesmo‖, a 

partir do qual se instala a diferença entre ser e entes. Assim, é porque não 

rompeu com a ontologia pamenidiana da diferença na identidade, isto é, da 

―mesmidade‖, que Heidegger não consegue nomear com propriedade o 

âmbito trans-ontológico por ele intuído. Além disso, acrescenta Dussel, desta 

vez em concordância com Levinas, uma carência do discurso heideggeriano, 

suplementar e ligada com a anterior, é a ausência de uma adequada distinção 

no ―ser-com‖ humano, no referente, por um lado, á sua relação aos objetos, e 

aos outros ex-sistentes, por um outro (VELASCO, 1991, p. 86). 

 

A partir do pensamento de Levinas, Dussel conclui que o ―ser-com-o-objeto‖ é existir 

com ―o sob a mão‖, enquanto compreendido e usado, o ―ser-com-o-outro-homem‖ é existir 

com alguém detrás de cujo rosto palpita uma liberdade in-compreensível e irredutível ao 

caráter de utilidade. A filosofia da libertação, afirma Dussel, pretende formular uma 

metafísica que não é ontologia da determinação, mas uma metafisica exigida pela práxis 

revolucionária e pela poiesis tecnológica, a partir da formação social periférica que se 

estrutura em maneiras de produção complexamente entrelaçadas (DUSSEL, 1997, p. 21).  

Com esta base, Dussel propõe uma ética ontológica material em relação a uma ontologia do 

ser, mas uma interpretação do ser cuja com-preensão possibilite uma ética crítica dos 

fundamentos ontológicos do ser desde o outro. Enquanto Heidegger pensa o ser enquanto ser, 

mediatizado pela physis, Dussel pensa o ser desde a alteridade como fundamento ontológico. 

A questão do ser em Heidegger ($$ 1-8) se situa pela primeira vez dentro do horizonte 

explícito da temporalidade, como um momento supremo dentro da história da ontologia. O ser 

é o acontecimento fundamental, sobre cuja base pode surgir o homem histórico em meio ao 

ente revelado em sua totalidade (DUSSEL, 1997b, p. 45). A interpretação dusseliana da 

ontologia de Heidegger se apresenta como um paradigma. Se para Heidegger o princípio do 

fundamento é um falar sobre o ser, para Dussel ente não se dá sem o ser, de modo que o 

mundo é a ordem transcendental ou ontológica do ser. Sem o homem, afirma Dussel, não há 

mundo, no sentido de que o homem se abre ao mundo que, por sua parte, é um âmbito que se 

descobre a partir do ser. Os entes não são o mundo, mas aquilo com que se depara dentro do 

mundo a nossa compreensão, interpretação, preocupação dentro da ordem do ser e da 

inteligibilidade (DUSSEL, 1997, p. 45). 

 



16 

 

 

A irredutibilidade ao caráter de utilidade, significa dizer que ser-com-outro-

homem não é um ente no meu mundo, um ente por e para meu logos, pelo 

contrário, é a liberdade que diz o seu ser e renova minha abertura ao ser que 

se me oferece não como o ―visto‖ mas como ―o ouvido‖; essa liberdade, 

desde sua exterioridade irredutível à lógica da identidade, é irredutível à 

lógica como tal, por escapar ao círculo do meu logos, se pronuncia desde sí, 

revela-se, me interpela, trans-ontológica, porque fonte de doação do Ser 

como fundamento (VELASCO, 1991, p. 86-87). 

 

Ao pensar o ser em relação ao ente, a alteridade do outro é negada pela e através da 

ontologia do ser enquanto ser, pois a ontologia diviniza a subjetividade europeia 

conquistadora que vem dominando o mundo desde sua expansão imperial no século XV.  

 

Esta ontologia não surge do nada, surge de uma experiência anterior de 

dominação sobre os outros homens, de opressão cultural sobre outros 

mundos. Antes do ego cogito existe o ego conquiro (o ―eu conquisto‖ é o 

fundamento prático do eu penso). O centro se impôs sobre a periferia há 

cinco séculos. Mas, até quando? Não terá chegado ao seu fim a 

preponderância geopolítica do centro? Podemos vislumbrar um processo de 

libertação crescente do homem da periferia? (DUSSEL, 1997, p. 10). 

 

O ser é, o não-ser não é. O ser é a razão europeia, o não-ser os outros humanos. 

América Latina e toda a periferia, por essa razão, ficam definidas como puro futuro, como 

não-ser, como irracional, o bárbaro, o inexistente. Uma filosofia destas não passa de sofística 

e como tal deve ser superada e rejeitada pelos verdadeiros pensadores das periferias que já 

não se dispõem a refletir as filosofias produzidas pelo centro como cultura universalmente 

válida, nem cronológica, nem espacialmente (ZIMMERMANN, 1987, p. 149). 

Pensar um modelo de filosofia desde a periferia significa, para Dussel, introduzir a 

América Latina como lugar ontologicamente negado pelo pensamento europeu. A negação se 

estabeleceu, à medida que por filosofia se entendeu como universalidade separada do 

particular. O método e objeto da filosofia até então se cristalizou através do logos, da 

linguagem e da lógica, de modo que a filosofia se manteve pensada desvinculada da política, 

portanto, dos processos colonizadores dos quais somos tributários.  Para Heidegger, a tradição 

filosófica ao responder ao perguntar pelo ser, o ser é entificado (se confunde o ser perguntado 

com o ente que pergunta), ou como afirma Palmer (1989, p. 154), a essência da mundancidade 

do homem é precisamente o processo hermenêutico de interrogar, um tipo de interrogação que 

na sua verdadeira forma alcança o ser que não se manifestou e que o faz revelar-se numa 

ocorrência concreta, histórica. Através da interrogação, o ser torna-se então história. Ao se 

tornar história, o ente é explicado a partir de várias interpretações que dele decorrem. A 



17 

 

 

questão em torno do ser levantada por Heidegger considera o homem e a história como 

componentes importantes em sua ontologia, porque permite o ser se desvelar e velar mediante 

pergunta. No entanto, o movimento velar e desvelar diz respeito ao ser enquanto ser, ou seja, 

o ser como uma entidade existente fora do homem e que somente através da linguagem pode 

ser representado fenomenologicamente. 

A compreensão do ser na Filosofia da Libertação estabelece o homem como integrado 

na estrutura do mundo, pois o homem é o único ente que com-preende o ser. Mediante 

construção do pensamento de Heidegger, Dussel afirma que ―o ser não é produto (produkt) do 

homem, ao contrário, o homem é o pastor do ser‖, mesmo no caso em que tal ser é ele mesmo 

(DUSSEL, 1977b, p. 46). Trata-se da inversão ontológica da Filosofia da Libertação: a 

existência precede a essência. O homem não produz o ser do homem; ao contrário, o ser se 

impõe ao homem, o ser do homem é o a priori com o qual o homem deve contar quando se dá 

conta de que já o tem ―a cargo‖. 

Ao estabelecer a relação entre o ente e o ser, na ontologia de Heidegger, Dussel 

conclui que o pensamento ontológico se torna uma barreira que impede pensar para além da 

ontologia. Assim, para Enrique Dussel (1977b, p. 8): 

 

Desde Heráclito até Von Clausewitz ou Kissinger, ―a guerra é a origem de 

tudo‖, se por tudo se entende a ordem ou o sistema que o dominador do 

mundo controla pelo poder e pelos exércitos. Estamos em guerra. Guerra fria 

para os que a fazem; guerra quente para os que a sofrem. Coexistência 

pacífica para os que fabricam as armas; existência sangrenta para aqueles 

que são obrigados a comprá-las e usá-las. O espaço como campo de batalha, 

como geografia estudada para vencer estratégica ou taticamente o inimigo, 

como âmbito limitado por fronteiras, é algo muito diferente da abstrata 

idealização do espaço vazio da física de Newton, ou do espaço existencial da 

fenomenologia. Tais espaços são ingênuos irreais, não conflitivos. O espaço 

de um mundo dentro de um horizonte ontológico é o espaço do centro, do 

estado orgânico e autoconsciente sem contradição porque é o estado 

imperial. Não falamos do espaço do claustrófobo ou do agorófobo. Falamos 

do espaço político, daquele que compreende todos os espaços, os físicos 

existenciais, dentro das fronteiras do mercado econômico, no qual se exerce 

o poder de controle dos exércitos. A filosofia não nasceu nesse espaço. 

Nasceu nos espaços periféricos em seus tempos criativos. Aos poucos, foi 

para o centro em suas épocas clássicas, nas grandes ontologias, até degradar-

se na má consciência das idades morais, ou melhor, moralistas. 

 

Comentando este pensamento acerca da filosofia de Dussel, Zimmermann (1987, p. 

147) diz o seguinte: ―A filosofia quando se torna ontologia, e esta quando é levada a 

‗ontologização‘, isto é, à ideologia legitimadora do status quo, é promotora da morte e do 

caos, porque é fechamento do ser e impedimento de um verdadeiro pensar, pensar sobre e a 



18 

 

 

partir de uma realidade‖. Em tal pensamento, impera um modelo de pensamento imposto a 

todas as realidades como pensamento único e absoluto, de modo que a ontologia totalizadora 

gera a vítima. O processo de vitimização da sociedade, desde a filosofia europeia fica 

evidente, quando: 

 

Mesmo antes do ego cogito, mas certamente a partir dele, situa todos os 

homens, todas as culturas, e com isso suas mulheres e filhos, dentro de suas 

próprias fronteiras úteis manipuláveis instrumentos. A ontologia os situa 

como entes interpretáveis, como ideias conhecidas, como mediações ou 

possibilidades internas ao horizonte da compreensão do ser. espacialmente 

centro, o ego cogito constitui a periferia e se pergunta com Fernandez de 

Oviedo – os índios são homens? Isto é são europeus e por isso animais 

racionais? O menos importante foi a resposta teórica. Quanto à prática, que é 

a real, ainda continuamos a sofrer: são apenas a mão de obra, se não 

irracionais, ou menos ―bestiais‖, incultos porque não têm a cultura do centro 

– selvagens... subdesenvolvidos‖ (DUSSEL, 1977b, p. 9-10). 

 

A Filosofia da Libertação pensa o ser desde a periferia, de modo que, no pensamento 

ético-ontológico dusseliano, são as vítimas, o que dá um caráter autêntico ao labor filosófico 

latino-americano mediante o pensamento opressor europeu. Trata-se da libertação do 

pensamento totalizante que é o fundamento das ideologias, ideologia que é a realização 

teórica da opressão prática das periferias. Opressão que desenvolveremos no quarto capítulo, 

como exclusão do outro sem que o outro não perceba que está sendo excluído.  

Entendemos que Heidegger, ao pensar o ser, esboça uma nova compreensão de 

filosofia para sua época, objetivando o exercício do filosofar e que para tal dispensa provas e 

definições científicas. Nossa questão é qual a compreensão ontológica de Heidegger, quando 

pergunta o que é metafisica? A pergunta pela essência dos objetos é formulada na fronteira 

entre o mundo dos objetos – onde se origina a pergunta – e o que são originalmente os objetos 

dos quais o ato de perguntar é formulado. Trata-se da radicalização do que é ordinário e do 

que é generalização. Generalização: ―[...] quer-se saber o que são todas as coisas 

coletivamente, e distributivamente o que é cada coisa na sua radicalidade essencial‖ (WOLFF, 

1999, p. 75). A pergunta pela essência dos objetos pressupõe o entendimento sobre o homem, 

no qual em relação ao ser está determinado, ou seja, o homem é uma totalidade finita, dada e 

meramente um ente que pergunta. A crítica ética de Dussel à ontologia do ser se infere a todos 

os corolários partindo de uma critica desde o outro. Trata-se da importância da de-strição de 

uma determinada visão indo-europeia, grega, moderno-europeia, e a revalorização de outra 

concepção do ser, a saber, o ser como prática ética. 

Recorrendo ao conceito de ―nada‖ em Sartre, Dussel coloca a questão em torno do ser, 



19 

 

 

no campo do existencialismo, objetivando resgatar o ente que pergunta não como algo 

meramente dado como se apresenta na ontologia heideggeriana, mas situado entre o que é e o 

poder-ser, entre finitude e transcendência. É necessário que o nada seja constituído no coração 

do ser (= ente). É necessário que exista um ser para qual o nada surja entre as coisas 

(DUSSEL, 1977b, p. 49). O mundo é o âmbito de transcendência ao meramente ente-dado, 

porque o homem não é só um ser factualmente dado, mas é também, e essencialmente, um ser 

intotalizado, é um poder-ser, é finitude. O ato de perguntar pelas essências das coisas não se 

reduz a um saber exterior e universal, pois a totalidade não pode ser pensada em si mesma. A 

totalidade compõe um círculo onde o homem se esforça em entender a si mesmo. Neste 

sentido o homem vai se construindo homem como ente aberto e inacabado, quer dizer, o 

processo circular de se construir como homem é a essência e o essencial. Em outras palavras, 

o homem enquanto ser que é nunca alcançou sua totalidade, pois o homem nunca é uma 

totalidade realizada. O homem é poder-ser (Sein-koennen, dynatós: não no sentido que é forte, 

que é rico ou abastado, mas na medida em que pode-ainda ser algo sobre o qual tem um 

domínio que devemos descrever; trata-se do finito senhoril da práxis). Por isso, o homem é 

um ser aberto que transcende a si mesmo, que está diante de si com facticidade (DUSSEL, 

1977b, p. 49-50). 

Em Heidegger a pergunta pela metafisica é a pergunta da filosofia, não dos cientistas, 

de modo que a metafisica designa o que é próprio da filosofia heideggeriana: aquilo que 

antecede e possibilita o perguntar. O que antecede a pergunta ―o que é metafisica?‖. O 

princípio do fundamento é um falar sobre o ser. Ele é isso, mas de um modo escondido. 

Escondido permanece não apenas aquilo de que fala, oculto permanece também, que ele fala 

do ser (HEIDEGGER, 1997, p. 78). Neste enunciado fica claro que o ser permanece oculto à 

medida que fala. Este é o movimento fundante: ocultar no falar e falar no ocultar. Mas, o que 

fala o ser de modo a se manter oculto? 

 

A vontade de saber que encerra a insistência da questão ―o que é?‖ atribui, 

portanto, a priori a seu objeto os caracteres seguintes: é uma coisa singular, 

única, parecida com nenhuma outra, um ipsisimum; é também uma coisa 

una, que é e permanece sendo a mesma coisa que ela própria, um idem. Essa 

―vontade de saber‖ não poderia ser satisfeita sem esse duplo alvo: se certa 

coisa fosse também o que é uma outra, sem ipseidade, então o que é não 

seria verdadeiramente dirigido àquilo que ela própria é (WOLFF, 1999, p. 

75-76). 

 

Deste modo, a pergunta ―o que é metafísica?‖ manifesta a vontade de um mundo 

possível a priori constituído de sentido, uma vez que a pergunta ―o que é?‖ diz algo diferente 



20 

 

 

do que aquilo que se denomina corretamente de uma coisa, mesmo uma coisa determinada, 

exclui a priori toda determinação e contingência. 

Ao pensar a verdade do ser, Heidegger se volta contra o formalismo que preside toda 

cultura moderna com a proliferação das combinações lógicas, a saber: a matemática, o 

estruturalismo, o historicismo e o racionalismo, que constituem grandes obstáculos de modo a 

paralisar a filosofia na sua originalidade
4
. Da unidade entre o ser e aquilo-que-é, constitui a 

ontologia da totalidade em Heidegger. A filosofia clássica, segundo Heidegger, fragmenta-se 

em metafísica a partir do instante em que se volta para aquilo-que-é, ou seja, as 

multiplicidades dos fenômenos, categorizados como mundo e homem. Estas categorias tentam 

desvelar o ser como tal, que se mantém velado na fragmentação daquilo-que-é na sua 

visibilidade, a ponto de se confundir filosofia com visão de mundo ou como ciência do 

particular. O que antecede a pergunta é o ser enquanto ser, e não o ser categorizado. Deste 

modo, as categorias, ou melhor, o dizer o que é, é o historizar a coisa, é o já capturado pela 

razão desde sua aparência. Querer saber o que ela é verdadeiramente, em seu próprio ser, é 

admitir que não se deve parar no que ela aparece (WOLFF, 1999, p. 75). Deste modo, 

determinação e realidade da coisa interrogada estão, portanto, pressupostas na interrogação. 

À Filosofia da Libertação cabe, em primeiro lugar, pensar de forma crítica, essas 

categorias, a saber: mundo, finitude e solidão tematizadas pela ontologia de Heidegger, 

porque constituem questões do próprio homem na sua vivência. Ou seja, a Filosofia da 

Libertação se volta para as questões ambíguas do homem em relação ao mundo vivenciado 

pelo e através do próprio homem. A compreensão do ser que nada mais é do que compreender 

a si mesmo, é vivida pelo homem na ambiguidade (DUSSEL, 1977a, p. 50).  O poder-ser não 

é uma dimensão humana que possa ser captada pela inteligência teórica ou imediata, com 

evidência e certeza, afirma Dussel. Neste caso, o ser do homem nunca pode ser apreendido 

pelo pensar, como pensava Heidegger em sua ontologia. A compreensão é um apreender e o 

horizonte do poder-ser é a luz que ilumina todas as possibilidades que a partir dele se abrem. 

A ontologia para Dussel não é nenhuma ciência na qual indagamos algo acerca de uma 

                                                 
4
 Para entender a crítica à ciência, recorremos a Paul Ricoeur: ―A questão é elaborada num texto de 1938, Die 

Zeit des Weltbildes (a época das concepções de mundo). Aprendemos, aí, que o cogito não é um enunciado 

inocente. Ele pertence a uma época da metafísica para a qual a verdade é a verdade dos entes e que, enquanto 

tal, constitui o esquecimento do ser. Como e em que sentido o cogito pertence à díade da metafísica? O terreno 

filosófico no qual o cogito surgiu é, certamente, o da ciência. Mas, mais geralmente, é um modelo de 

compreensão, segundo o qual, ―a pesquisa dispõe do ente por intermédio de uma representação explicativa. A 

primeira pressuposição é, por conseguinte, que coloquemos o problema da ciência em termos de pesquisa ou 

busca (suchen) a qual implica a objetivação do ente, que coloca o ente a nossa frente (sicher), certo (gewiss) do 

ente. É nesse ponto onde coincidem o problema da certeza e o da representação, que emerge o momento do 

cogito. Na metafísica de Descartes, o ente foi definido pela primeira vez como objetividade de uma 

representação e a verdade como certeza da representação‖ (RICOEUR, 1969, p. 192-193). 



21 

 

 

região limitada de objetos com o auxílio de uma técnica de pensamento, mas um 

acontecimento especial nunca captado como coisa. O homem tem então esse poder-ser que 

não é mera dynamis das coisas (uma semente pode ser uma árvore); plano ôntico ou da 

realidade infra-estante. O homem tem um poder-ser (que nem por isso deixa de ser dynamis 

no sentido aristotélico-ôntico ou real) que é assumido no horizonte ontológico, e que nesse 

nível ao qual o homem se abre, com exclusividade, a dynamis ôntica se converte em poder-ser 

de uma finitude mundana (DUSSEL, 1977a, p. 51). Assim, para Dussel a compreensão do 

homem se dá como abertura. 

Compreender o homem como abertura significa romper com a compreensão 

universalizante quanto historicizante do homem, quer dizer, o homem não é histórico 

tampouco universal. Ontologicamente o homem é abertura. Se negarmos a totalidade como 

um acontecimento especial do homem, como poderemos reconhecer o outro como 

semelhante? A perspectiva universal dilui o homem em abstrações, de modo a negar a sua 

história e identidade. Na perspectiva historicista o homem é reduzido ao seu contexto, fechado 

em sua própria história. Neste caso, abrem-se as possibilidades naturais de hierarquizar 

culturas, indivíduos ou coletivo, de modo que uma visão historicista modela a pessoa humana 

dentro do paradigma contextual (determinado), reduzindo-o às meras características do 

contexto do qual ele é produzido. O homem se dissolve nas circunstâncias que o produzem. 

Para Dussel a ontologia é uma interrogação na qual nos inserimos de modo questionador na 

totalidade e perguntamos de tal maneira que, na questão, nós mesmos, os questionadores, 

somos colocados em questão. Universalidade ontológica que decorre da pergunta e a pergunta 

do perguntador se dão como o conjunto entre o lugar e o universal numa relação de abertura, 

não de aprisionamento ou determinação.  

O homem está então como que rasgado em seu próprio ser à medida que pergunta. 

Este deslocamento não é um fato psicológico, é uma estrutura ontológica ou essencial ao 

próprio homem (DUSSEL, 1977a, p. 51). É que aceder, visar, compreender, interrogar e 

conceber são comportamentos que implicam já certa compreensão do ser, embora não 

explícita e temática, ou seja, que indiciam que o seu sentido não nos é desconhecido, embora 

de forma vaga e imprecisa, podendo por essa razão, num segundo momento, vir a ser 

explicitado. O dizer os objetos no-mundo é, ao mesmo tempo, aceder aos objetos. 

A verdade sobre o homem, desde a tradição platônica, transformou-se em uma visão 

correta e o pensamento se transformou numa questão (pergunta) de colocação de ideias face à 

visão da mente, isto é, transformou-se em manipulação adequada da ideia (PALMER, 1989, 

p. 147). Com essa visão do pensamento e da verdade, armaram-se as estratégias para o 



22 

 

 

desenvolvimento da metafísica ocidental, de modo a elaborar uma abordagem teórica da vida, 

ideologicamente em termos de ideias. A essência da ideia reside, segundo a tradição 

metafísica, na aparência e na visibilidade do mundo. 

Para Dussel o próprio ser do intra-mundano é possibilidade, porque o horizonte de 

com-preensão é poder ser. Poder ser que não é abstrato ou universal, é sempre em cada caso já 

situado a partir da fáctica posição do ser já-dado do homem que pode ser. Perguntar e estar na 

totalidade são modos de compreender, sem, contudo, determinar. ―A metafísica não é 

nenhuma ciência na qual indagamos algo acerca de uma região limitada de objetos com o 

auxílio de uma técnica de pensamento, mas um acontecimento especial no ser-aí humano 

como abertura‖ (DUSSEL, 1977b, p. 52). 

Ser-no-mundo é cuidado, traduzido do latim como cura (Sorge). O cuidado é temporal 

(zeitlich). A temporalidade do cuidado é temporalidade estática que se distingue do tempo 

linear, objetivado. Ser no cuidado e temporalidade são categorias interpretativas, não da 

análise do mundo, do homem e dos objetos, mas categorias que implicam na possibilidade de 

sentido. Sentido do mundo, do homem e dos objetos. As ciências elaboram seus discursos em 

torno do objeto, porém, o objeto não é questionado pelas ciências. O sentido pré-disciplinar 

do logos é pré-científico. O mostrar do ser já se deu no ato do perguntar. Perguntar é 

interpretar o ser que, ao perguntar, ocultou-se como sentido. 

Para Heidegger, a metafísica é a designação da filosofia, cujo sentido de physis, da 

metá tá fisiká, foi traduzido por natureza
5
. Ao falar sobre a physis, Heidegger expressa muito 

mais do que a palavra designa. Physis, que habitualmente traduzimos por natureza, e 

traduzida do latim, por natura, significa nasci: nascer, surgir, crescer. Significa o crescente, o 

crescimento, o que propriamente cresceu em um tal crescimento (HEIDEGGER, 2011, p. 35). 

 

Trata-se, pois, do crescimento que se dá como acontecimento em meio às 

mudanças e alternâncias dos objetos, e não como evento isolado. No entanto, 

os acontecimentos que o homem experimenta em si, geração, nascimento, 

infância, maturidade, velhice, morte, não são de maneira nenhuma 

acontecimentos no sentido restrito e atual de um evento natural 

especificamente biológico, eles pertencem muito mais à vigência universal 

do ente, que conhece conjuntamente em si o destino humano e sua história 

(HEIDEGGER, 2011, p. 36). 

                                                 
5
 ―Aquilo a que Rilke chama Natureza não é posto em contraste com a história. Sobretudo, ela não é entendida 

como campo objectual da ciência da natureza. A Natureza também não é oposta à arte. Ela é o fundamento 

para a história e para a arte, e para a Natureza no sentido restrito. Neste uso da palavra Natureza ressoa ainda o 

eco do termo antigo physis, também identificado como Zoé, que hoje se traduz por vida. A essência da vida, 

antigamente pensada, não é, porém, representada biologicamente, mas antes como physis, o que brota. No 

verso 9 do poema, a Natureza é também nomeada como ―a vida‖. A Natureza, a vida, nomeiam aqui o ser no 

sentido do ente na totalidade‖ (HEIDEGGER,1998, p. 319-320). 



23 

 

 

 

A ideia de universal, do qual o homem experimenta conjuntamente tais eventos, é o 

conjunto de sujeito e objeto que, em si mesmo, não é sujeito nem objeto. Tudo o que é se 

traduz necessariamente em universal na dicotomia sujeito-objeto. É, pois, em tal dicotomia 

que o conteúdo universal adquire clareza, mas não é o homem o autor da clareza, antes é o ser 

que se mostra. 

Para Descartes, o homem é constituído por duas substâncias: uma de natureza 

espiritual, a substância pensante (res cogitans), e outra de natureza material, a substância 

extensa (res extensa). Só esta última pode ser objeto das ciências da natureza, que 

mecanicamente explicam o funcionamento da máquina do corpo. Mas a substância pensante, 

lugar da liberdade, só poderia ser objeto da reflexão filosófica. Assim surge a famosa frase: 

penso, logo existo — pois o que se espera da matéria é que ela engana. Assim, a existência se 

postula e se forma dentro de categorias racionais, cujo método e objetividade constituem os 

mecanismos especulativos na subjetividade. 

O desejo de Descartes era fundar uma ciência da qual decorresse toda explicação da 

realidade, rompendo com a visão clássica onde, na física, o homem encontrava seu lugar 

como ser da natureza (VAZ, 1991, p. 72).  

 

Através do método como eixo do saber, Descartes chega a um modelo de 

saber que consiste no domínio da metafísica, do qual concluirá 

dedutivamente a física. O procedimento metódico conduz primeiramente ao 

fundamento indubitável do cogito, e, por sua vez, à inadequação entre a 

certeza e a verdade (o ser) do cogito e a certeza e verdade do mundo exterior 

(VAZ, 1991, p. 73). 

 

A dúvida metódica cartesiana, que não aceita como conteúdo certo senão aquilo de 

que não podemos duvidar, leva a concluir que não existe dado mais verificável que o próprio 

pensamento. Diferente de Descartes, Heidegger nos apresenta o homem na dinâmica que 

exige o estar-lançado, que se constitui desde um desencobrimento e encobrimento do próprio 

ser, que permite no seu manifestar-se ser acolhido. Nesse caso, não há um sujeito que é o 

autor ou princípio do ser, antes é o ser que se vela e desvela, porém, não é o ser enquanto 

regra do próprio pensar, é o ser no seu estar-lançado junto às coisas, razão segundo a qual o 

pensar decorre como linguagem. 

Deste modo o universal não pode ser pensado como objeto, pois em tal caso, o 

universal se faria objeto, quer dizer uma coisa oposta ao sujeito. Neste sentido, afirma 

Heidegger, ―a fhysis aponta para esta vigência total, a partir do qual transcorre o vigor do 



24 

 

 

próprio homem e da qual ele não é senhor‖ (HEIDEGGER, 2011, p 36).  

Para Dussel o caráter pro-jetivo do compreender o ser indica, simplesmente, que desde 

a situação fáctica o homem se abre lançando-se e se arrojando para frente de seu mundo até 

seu próprio horizonte, transcendendo assim o seu estar-jeto como projeto. Se para Hiedegger a 

linguagem projeta o homem da sua existência para além de si mesmo, para Dussel, o projeto é 

livre e fundamental, porque é meu ser o projeto fundamental que sou eu, é um projeto que se 

refere não às minhas relações com tal ou qual objeto particular do mundo, mas a meu-ser-no-

mundo em sua totalidade (DUSSEL, 1997, p. 56).  Quando se pergunta o que é o mundo, já se 

encontra o homem atravessado pela physis. Em outras palavras, o que antecede o perguntar é 

o habitar. O que é o mundo? O mundo é habitação. ―O homem, na medida em que existe 

como homem, já sempre se pronunciou sobre o mundo, sobre a totalidade vigente, à qual ele 

mesmo pertence. Existir como homem já significa: trazer o mundo à enunciação. Mas o 

mundo enquanto tal não pode ser objeto, é inobjetivável, e por isso não é possível conceituá-

lo, ou seja, a conceitualização não é senão uma expressão (momento da interpretação) do que 

se nos apresenta já dentro do mundo‖ (DUSSEL, 1977b p. 57). Quando Heidegger diz que o 

enunciado é o que se tornou aberto no ―dizer‖ (HEIDEGGER, 2011, p. 36), está afirmando 

que dizer é um mover na verdade do ser. Se, portanto, a verdade é uma verdade do ser, o ente 

se torna reduzido à pura e simplesmente linguagem.  

Na compreensão pré-ontológica do Dasein, existir é estar se movendo na compreensão 

do logos. Essa compreensão é dia-lética e, por essa razão, a dialética é o desenvolvimento da 

práxis. A racionalidade, neste caso, é mais ampla do que a atividade puramente racional. O 

logos se encontra na physis e não tem um estado cristalizado de velamento e de desvelamento. 

O homem não tem uma com-preesão estática de si mesmo, mas ex-stática; nunca acaba de 

com-preender-se num último-horizonte-já-dado (DUSSEL, 1977b, p. 58) A unidade do ser 

não é genérica, tampouco universal, é a própria fonte de tudo. Não é gênese, é a própria 

gênese. O ser é sempre o ser do ente em abertura. Deste modo, a pergunta em torno do ser são 

relações de interpretação. Quer dizer, a interpretação está para o estar-no-mundo do mesmo 

modo que o martelo está para o ferreiro quando aquele se quebra. O poema de Rilke mostra 

como o ser do homem se torna poema: 

 

Tal como a Natureza abandona os seres ao risco do seu prazer abafado sem que nenhum 

seja especialmente protegido, nas glebas e ramadas, assim também nós não temos, do mais 

profundo do nosso ser, uma atenção especial; ele põe-nos em risco. Só que nós, mais ainda 

que a planta ou o animal, vamos com o risco, queremo-la, e por vezes também arriscamos 

mais (e não por interesse próprio), do que a própria vida, arriscamos por um sopro mais. 

Nisto concede-nos, fora de proteção, um estar seguro, aí onde actua a força de gravidade 



25 

 

 

das forças puras; o que por fim nos abriga, é o nosso desamparo, e que ao aberto assim o 

virámos, vendo-o ameaçar, para que, algures no círculo mais vasto, onde a lei nos toca, o 

aceitemos (HEIDEGGER, 1998, p. 318-319) 
6
. 

 

Enquanto um movimento de um dizer que faz surgir um sentido, a interpretação é uma 

ação questionadora, num mundo como destino. Trata-se da existência enquanto esta se 

reconhece ou dá a si mesma um sentido, uma finalidade (tecné). Daí que a dia-lética com-

preensiva existencial é o modo primeiro e cotidiano pelo qual o homem vive seu mundo e se 

abre a ele. A com-preesão fundamental é pré-conceitual; não é estática, a partir de um 

horizonte dado de uma vez para sempre, mas dinâmica; é uma com-preesão em processo de 

totalização ad infinitum (DUSSEL, 1977b, p. 59).  

Processo e totalização são modos ontológicos no entendimento do homem como 

abertura no mundo. Certamente, Dussel não sistematizou uma ontologia do ser latino-

americano, mas sua interpretação ôntica, na compreensão do ser como aproximação não 

conceitual, mas existencial, alarga a compreensão ontológica do ser, assim como supera a 

razão como modelo de pensar. Em outras palavras, o último horizonte é sempre o poder-ser (o 

que me compreendo agora poder-ser, no por-vir) que se dá na com-preensão dialética como 

movimento de totalização histórica, história que nunca termina, a não ser no caso de cada um 

(com sua morte), na humanidade como história universal (DUSSEL, 1977b, p. 63). O ser 

humano situa então sempre e inevitavelmente, de alguma forma, seu próprio ser no seio da 

totalidade humana: o ser é decisivamente ad-vento da humanidade na história universal. 

Reformulamos o que foi escrito até agora apontando para a compreensão dusseliana da 

ontologia, a saber: o fundamento a priori da ética e da práxis cotidiana é o ser do homem 

                                                 
6
    A estrutura do poema é simples. As articulações são claras. Elas proporcionam 4 partes: verso 1-5; verso 5-

10; verso 10-12; verso 12-16. Ao início "Tal como a natureza" corresponde o "assim também nós não 

temos..." do verso 4/5. Ao "nós" refere-se também o "Só" do verso 5. O "Só" limita mas à maneira de uma 

distinção. Esta será nomeada no verso 5-10. O verso 10-12 diz o que esta distinção é capaz de fazer. No verso 

12-16 reflecte-se sobre aquilo em que ela de facto consiste. Através do "Tal como também" do irúcio, o ser 

do homem torna-se o tema do poema. A comparação destaca o ser do homem em relação aos outros seres. 

Estes são os seres vivos, as plantas e os animais. O início da oitava elegia refere-se, na mesma comparação, 

aos seres, através do nome "as criaturas". Uma comparação coloca o diferente no semelhante, com o 

objectivo de tornar visível a diferença. Os diferentes, as plantas e os animais por um lado, e os homens por 

outro, são semelhantes na medida em que participam do mesmo. Este mesmo é a relação que eles têm, 

enquanto entes, com o seu fundamento. O fundamento dos seres é a natureza. O fundamento do homem não é 

apenas do mesmo tipo que o fundamento das plantas e dos animais. O fundamento é, aqui como ali, o 

mesmo. Ele é a natureza enquanto "a natureza plena" (Sonetos, segunda parte, XIII). Neste ponto, devemos 

pensar a Natureza num sentido amplo e essencial, tal como Leibniz empregou o termo Natura, escrito com 

maiúscula. Ele significa o ser do ente. O ser essencia-se como a vis primitiva activa. Esta é a afeição 

[Mogen] que inicia, aquela que, reunindo tudo em si mesma, envia, deste modo, cada ente a si mesmo. O ser 

do ente é a vontade. A vontade é a reunião, contendo-se a si mesma, de todo e qualquer ens para si mesmo. 

Todo o ente [257] é, enquanto ente, na vontade. Ele é como algo voluntarioso. Com isto quer-se dizer que o 

ente não é, nem primeira nem unicamente, como algo que se quer, mas antes que na medida em que ele 

mesmo é, é à maneira da vontade. Só enquanto algo voluntarioso, é que ele, à sua maneira, é aquele que, na 

vontade, quer (Cf. HEIDEGGER, 1998, p. 318-319). 



26 

 

 

com-preendido dia-lética, existencial e pro-jetivamente, principalmente, como poder ser.  

O poder-se do homem que em seu último horizonte é o telos mesmo da 

humanidade como história universal. A ontologia consiste na com-preensao do ser 

dialeticamente em posição existencial, é identicamente o dever-ser. O dever-ser 

não é objeto ou tema do dever; ao contrário, o dever-ser como ser enquanto poder-

ser, é o fundamento do dever, que não é senão a necessidade com que se me impõe 

por obrigação algo a fazer, com vistas a que o poder-dever-ser ad-venha (DUSSEL, 

1977b, p. 63).   

 

Assim, o fundamento é então eudaimonia, a perfectio, o bonum commune universalis, 

o dever-ser, isto é: o ser em cada caso, o meu, o da humanidade como história universal, com-

preendido dialeticamente pelo homem ―da rua‖ em sua mais ingênua e cotidiana atitude. 

Concluímos este capítulo mostrando passo a passo que a ontologização da filosofia contribuiu 

para promover guerras e violência de toda ordem. Da ontologização do pensamento brota a 

ideologia legitimadora do processo de vitimização da sociedade porque é fechamento do ser, 

e, consequentemente, ocultação do outro. A filosofia clássica de todos os tempos é a 

realização teórica da opressão prática das periferias (DUSSEL, 1977b, p. 8). Deste modo, a 

Filosofia da Libertação se encontra livre para pensar um modelo de ética desde a vítima. 

Trata-se de libertação do modo de pensar do colonizador, outrora ontológico e hoje político 

capitalista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27 

 

 

3 ÉTICA ONTOLÓGICO-MATERIAL E VÍTIMA 

 

A partir do entendimento do ser do homem como dialética, existencial e 

projetivamente, a ética dusseliana percorreu um caminho para se libertar do aprisionamento 

ontológico. Dussel percebe uma relação estreita entre a ontologia e a eticidade à medida que 

interroga a apreensão ontológica do ser e a significação que unifica pensar e ser, pois não 

serve de base para a América Latina uma ontologia totalizante e totalitária. O ser assim, a 

ética se torna libertária e libertadora. Essa é a interpretação que decorre da noção de poder-

ser. Ao tomar a América Latina como contexto para pensar uma ética da libertação, Dussel 

enfatiza o caráter sócio-histórico desse espaço, do qual parte a crítica ao modelo eurocêntrico. 

A crítica dusseliana visa construir as possibilidades de um pensamento a partir da alteridade. 

A sua noção de alteridade se deve a uma forte influência levinasiana. 

 

A compreensão do outro em Lévinas exige que o outro continue sendo 

sempre o outro e não ―outro eu‖. O outro como alteridade não pode ser 

conceituado, mas permanece concreto. O outro permanece sempre o outro 

metafísico do qual o eu necessita. O outro é o absolutamente outro – outrem. 

O outro não é absolutamente minha representação; é o caminho do infinito 

que, essencialmente, me escapa (LEPARGNEUR; MARTINS, 2014, p. 6). 

 

Isso implica dizer que a racionalidade proposta se pauta não em uma diferença 

contraditória ou como adversária, tampouco como razão civilizatória, mas numa valorização 

da pluralidade, da diversidade, da diferença e de um para o outro, enquanto responsabilidade. 

Trata-se de um outro que ao responder se abre a diferença sem fundo, que é também a não-

indiferença das responsabilidades que, por sua vez, constituem formas de o humano habitar o 

mundo. Estes se apresentam enquanto componentes constitutivos do mundo humano, cuja 

solidariedade e fraternidade, diálogo e entendimento, são colocados como finalidades das 

relações sociais. 

 

O outro homem comanda, a partir do seu rosto - que não está encerrado na 

forma do aparecer – nu despojado de sua forma, desnudado de sua própria 

presença que o mascaria ainda como seu próprio retrato; pele enrugada, 

vestígio de si mesma, presença que em todos os instantes, é uma retirada no 

vão (creux) da morte com uma eventualidade de não-retorno. A alteridade do 

próximo é este vão do não lugar onde, rosto, já se ausenta sem promessa de 

retorno e de ressurreição (LEVINAS, 2012, p. 15-16). 

 

Emmanuel Lévinas pensa a ética como filosofia primeira e pensar a ética como 

filosofia primeira significa dizer pensá-la sem nenhuma orientação de um saber 



28 

 

 

preestabelecido. Isso implica em pensar a ética de forma que esteja desvinculada da ontologia 

da determinação, neste sentido, concede-se à primeira um status filosófico. 

A alteridade é a palavra que permeia toda a ética levinasiana. Ela se constitui sempre 

como um outro, não podendo enquadrá-la num sistema ou mesmo propor-lhe uma correlação. 

Neste sentido, o Outro sempre designará aquilo que nos é sempre exterior, aquele algo que o 

nosso pensamento não terá a capacidade de impetrar. 

Pensar através da alteridade corresponde pensar a transcendência do outro, numa 

extrema radicalidade. Isso implica dizer que a compreensão do ser humano através da 

ontologia é posta em dúvida; assim, não seria possível compreender o ser humano como 

problema ontologicamente atingível. A ética para Lévinas deve possuir inteligibilidade e 

linguagem próprias. 

Uma ideia importante dentro do pensamento levinasiano é do filosofar para além da 

totalidade. Essa crítica ressoa de forma mais direta contra a filosofia ancorada numa razão em 

si mesma. Partindo do sentido de infinito, a totalidade não consegue comportar o mesmo, haja 

vista que se corre o risco de que a radicalidade indeclinável não possa ser atendida. 

Vale ressaltar que esse enfrentamento levinasiano em relação à totalidade corresponde 

também à ontologia, pois o filósofo talmúdico recusa a ideia de que a ontologia seja definida 

como a primeira de todas as realidades, como também de todo pensamento filosófico. Essa 

crítica se dirige mais precisamente a Heidegger. Com essa recusa ele pretende desvincular 

todo o sentido de que a filosofia deve passar pelo pensar do ser. 

É na ideia do infinito que acontece o fenômeno concreto do olhar do Outro; é neste 

olhar do outro que se abre um espaço onde é possível que a ética afirme a sua independência 

em relação ao saber, pois ela denuncia uma arbitrariedade que impõe a medida do ser ao 

sentido filosófico. Neste sentido, a defesa levinasiana seria a de que não é o saber que funda a 

ética; mas, é ela que possui a possibilidade de fundar o saber. Assim, a primazia da ética com 

relação ao saber faz com que a mesma seja encarada como acontecimento filosófico, a ética 

como filosofia primeira. 

Se a ética é a filosofia primeira, o outro se impõe como categoria filosófica. Neste 

caso, o outro, para Levinas, consiste em um pensar na alteridade, e filosofar na alteridade 

significa pensar além do que é representado. Assim, o pensar na alteridade está atrelado à 

impossibilidade de reduzir o Outro às mesmas categorias do eu ou da substancialidade do eu.  

A ética como filosofia primeira incide na irredutibilidade do outro, ou seja, na desconstrução 

do eu egoísta que circunda e volta ao Eu-Mesmo. 

A crítica de Lévinas em relação à filosofia ocidental sobrevém de que o Ocidente se 



29 

 

 

desvia de qualquer coisa que não possa ser manipulada pela racionalidade. Logo, é necessário 

que tudo se adeque à maneira racional do ocidental, que tudo seja sintetizado e analisado. 

Caso não seja possível alguma coisa ser captada por esse viés racionalista, ela é considerada 

como irrelevante. 

Essa atitude da racionalidade corresponde em despir todos os indivíduos das 

características de sua existência que lhes são peculiares, fazendo com que todos estejam numa 

multidão que não possua face, que convivem uns com os outros sem que possa ser revelada a 

sua identidade. 

Dado esse pequeno relato do pensamento levinasiano, adentramos à ideia de ética do 

mesmo. A ética a qual o pensador talmúdico descreve é uma ―ética da ética‖, que é o estudo 

de como o estranho, o inexplicável e o imprevisível pode moldar a condição humana, mesmo 

havendo exigências absurdas do racionalismo. 

Levinas não desconsidera que a racionalidade possa moldar a condição humana, mas 

está estrita na forma da tecnologia e da política; ele acredita que os elementos estranhos à 

racionalidade são radicalmente mais influentes. 

 

O eu fica dividido em uma luta insolúvel e irresistível entre a ordem do 

―Mesmo‖ que se esforça para totalizar tudo sob a iluminação da razão; e a 

ordem do Outro, na qual partes vitais da existência humana permanecem 

necessariamente às escuras. O eu e o mundo do eu são determinados por 

fenômenos enigmáticos que continuam desconhecidos para nós e que são 

irredutíveis a critérios racionais no projeto totalizante. Em certo sentido, há 

aspectos da existência humana que nunca poderão ser conhecidos e, 

realmente, é melhor para nós que essas coisas continuem a manter seus 

segredos. Isso é o que Levinas quer dizer quando ele afirma que a infinidade 

sempre resiste à totalidade, que o outro sempre ―inunda‖ o mesmo: não 

importa quando alcançamos o saber, ele é sempre algo que resiste ou rompe 

os perímetros do conhecido. Somente por meio da exploração dessa 

inundação, dessa resistência e rompimento, é que o princípio último da ética 

– a responsabilidade – pode ser articulado (HUTCHENS, 2007, p. 32-33). 

 

Chega-se ao ponto chave do pensamento levinasiano: a responsabilidade. Levinas 

entende a responsabilidade como responsabilidade pelo Outro. Ele assevera que é impossível 

não depender uns dos outros e essa dependência do outro se dá de tal maneira que não se está 

consciente dessa dependência. Isso ocorre porque se pensa a si próprio em termos advindos da 

racionalidade moderna. 

Uma perspectiva importante de Levinas é a ideia de face que o mesmo tem. Para ele a 

face do outro é algo extremamente enigmática. O que ele entende por face seria propriamente 

aquilo que não é feito do eu ou aquilo que não tem nenhuma importância; ou aquilo que 



30 

 

 

realmente importa. 

Lévinas acentua que a responsabilidade é extremamente vital para a liberdade. Sem a 

responsabilidade seria impossível existir a liberdade, o que há é uma inversão dos casos, não é 

necessário ter liberdade para depois ter responsabilidade. De alguma forma a liberdade está 

subordinada à responsabilidade. Isso não quer dizer que existe uma hostilidade em relação à 

liberdade, essa inversão a qual Levinas propõe se dá a partir da responsabilidade; é possível 

por meio dela descobrir a liberdade, liberdade enquanto percepção própria. 

A ética da alteridade corresponde a afirmar que todos nascem num mundo de 

relacionamentos sociais no qual não é possível escolher e muito menos ignorar. Nessas 

relações sociais as pessoas esperam algo do outro desde quando se adquire consciência de si 

mesmo. 

A liberdade consiste na verdade de uma reação às responsabilidades que o mundo das 

relações sociais apresenta e se torna clara para cada pessoa. O descobrimento da liberdade se 

dá a partir da resposta às exigências da própria existência humana, ou seja, na relação com o 

outro. Descobrir a liberdade através do outro significa que o eu se coloca de maneira 

incessante em compromisso com o bem-estar do outro. 

Nunca se está só, mas face a face com os outros que interpelam para que todos sejam 

responsáveis para com cada um, ou seja, a responsabilidade é uma reação às exigências dos 

outros, é uma resposta que se dá de forma indeclinável, no sentido de que não há uma resposta 

negativa a essa exigência do outro. Esse outro, no pensamento dusseliano, é América Latina 

em relação a Europa, e os empobrecidos em relação aos ricos. Assim, o sofrimento das 

vítimas possui uma alteridade irredutível que desmascara a hipocrisia dos supostos 

mecanismos científicos. Essa alteridade das vítimas, mesmo querendo, não pode ser negada 

nem reduzida ao silêncio por uma propaganda enganosa. Seu sofrimento se ergue como 

clamor do sangue derramado na América Latina, contra uma visão hegemônica própria do 

racionalismo europeu. A noção de vítima deve ser compreendida na sua relação com a Europa 

no contexto da América Latina. 

Dussel afirma que o conteúdo material da ética da libertação é a vítima. Numa 

realidade de exclusão e na era da globalização a ideia de vítima se torna o critério de 

julgamento da totalidade de um sistema de eticidade (DUSSEL, 2002, p. 302). Ele afirma 

ainda que a dignidade negada pelo sistema implica uma consciência crítica da ética. A ideia 

de vítima expressa o sofrimento e a negação da corporeidade do operário, do negro, do índio e 

da mulher. A exclusão moderna não é mais resultado da intolerância violenta do opressor, 

como era nas sociedades tradicionais, mas o resultado de processos sociais, econômicos e 



31 

 

 

políticos de legitimação. 

Se, portanto, o pensamento ocidental com pretensão de universalidade exclui a 

tolerância enquanto virtude, tanto pode impulsionar uma postura progressista libertadora 

desde a América Latina, quanto justificar e legitimar processos de exclusão desde a Europa. 

Ou seja, numa sociedade desigual e excludente, tolerar a vítima, sem se envolver no processo 

de transformação dessa situação, significa naturalizar as condições políticas de exclusão 

social. Deste modo tolerar o outro não tem o sentido de suportar de forma angustiante alguém 

do qual não alimento sentimento. Tolerar é andar juntos em vista da libertação, suportar é dar 

suporte, carregar nos braços o outro que distante e diferente de mim, compartilha da mesma 

historia de dominação da qual desejamos romper. 

Ao analisar a crítica dos mecanismos que geram vítimas, requer-se um novo olhar 

sobre o sentido e o significado de tolerância. Neste sentido, a temática estudada numa 

dimensão ético-política, na qual os conceitos de tolerância e de vítima são articulados, a 

tolerância liberal (Locke e Voltaire) promove o individualismo como referência para respeitar 

com indiferença o outro. 

A interpelação do sofrimento do outro, sua condição de vítima, torna a tolerância 

insuficiente. O sofrimento do outro exige de todos muito mais do que apenas tolerância. A dor 

do outro não permite que todos se refugiem num sentimento paternalista ou assistencialista, 

essa dor demanda uma resposta ético-política. Quer dizer, a totalidade começa na injustiça, 

que não ignora a liberdade de outrem; mas na transação econômica, conduz esta liberdade à 

traição, a injustiça não é ipso facto sabida como injustiça. A totalidade é constituída pela 

violência e pela corrupção. A resposta ético-política consiste em uma justiça de igualdade 

econômica, de modo que a vítima reclame, por sua condição, uma justiça em quantidade e 

reparatória. 

Entre um modelo de pensamento ancorado na razão e a forma como se organizaram os 

Estados modernos, o pensamento totalitário impede a visibilidade da fragmentação promovida 

racionalmente para fins de governabilidade, de modo que os saberes separam o sujeito do que 

ele produz, separam o sujeito dele mesmo, e o dividem em seu interior em relação aos outros. 

Tal prática, Foucault denominou de práticas divisórias, que constituem os modos modernos de 

subjetivação do sujeito. 

 

Nosso trabalho lidou com três modos de objetivação que transformam os 

seres humanos em sujeitos. O primeiro são os modos da investigação, que 

tentam atingir o estatuto de ciência, como, por exemplo, a objetivação do 

sujeito do discurso na grammaire générale (gramática geral), na filosofia e 



32 

 

 

na linguística. Ou, ainda, a objetivação do sujeito produtivo, do sujeito que 

trabalha, na análise das riquezas e na economia. Ou, um terceiro exemplo, a 

objetivação do simples fato de estar vivo na história natural ou na biologia. 

Na segunda parte do meu trabalho, estudei a objetivação do sujeito naquilo 

que denomino como ―práticas divisoras‖. O sujeito é dividido no seu interior 

e em relação aos outros e este processo o objetiva. Exemplos: o louco e o 

sadio, o doente e o saudável, os criminosos e os ―bons meninos‖. 

Finalmente, busquei estudar o modo pelo qual um ser humano torna-se ele 

próprio um sujeito. Por exemplo, eu escolhi o domínio da sexualidade - 

como os homens aprenderam a se reconhecer como sujeitos de 

―sexualidade‖ (FOUCAULT, 2009, p. 1). 

 

Neste sentido a análise de Foucault nos ajuda a compreender o que se constituiu 

historicamente como filosofia. Primeiramente, a ética do sujeito tem conexão profunda com a 

filosofia e com a história, para deste modo atribuir uma dimensão política. Segundo, analisar a 

história da ética exige instrumentais que vão além das teorias científicas, sobretudo do sujeito 

que, por razões objetivas e a-históricas, que são próprias da ontologização, instrumentalizam o 

sujeito tornando-o fragmento de objeto analítico. 

O grande teórico que tematizou o capitalismo e a modernidade, que nos permite 

analisar o sistema de desigualdade social, continua sendo Karl Marx (1985). A relação 

capital/trabalho é o grande princípio da integração social na sociedade capitalista, uma 

integração que se sustenta na desigualdade entre o capital e o trabalho, uma desigualdade 

classista baseada na exploração das vítimas. 

Para Marx e Engels (2009, p. 27), o primeiro pressuposto de toda a história humana é 

naturalmente a existência de indivíduos humanos vivos. O primeiro fato a constatar é, pois, a 

organização corporal desses indivíduos e, por meio disto, sua relação dada com o resto da 

natureza. Deste modo a relação entre indivíduos e natureza acontece através de três fatores 

básicos para a sobrevivência: alimentação, vestiário e moradia. Se, portanto, a natureza é 

fonte de sobrevivência ou condição de existência do indivíduo, a natureza para o ser humano 

se torna a extensão do seu corpo, e não simples objeto. Ou seja, a natureza é condição de 

existir, para, assim, produzir cultura, política e economia. Trata-se, pois, das relações de 

produção capitalistas e a crítica ao seu modelo de desenvolvimento que de muitas formas 

torna a natureza um objeto descartável. Karl Marx contribuiu decisivamente para o progresso 

do debate sobre a relação entre economia e natureza, ao interpretar a acumulação capitalista 

através das suas contradições sociais, ao contrário da concepção clássica liberal, baseada 

restritamente nas limitações naturais. De acordo com as análises de Marx, a continuidade do 

modo de produção capitalista, orientado, prioritariamente, pela maximização dos lucros, 

conduz, tendencialmente, a uma crescente exploração, alienação e expropriação da força de 



33 

 

 

trabalho, por um lado, e, por outro, à deteriorização da base de produção econômica, da fonte 

da riqueza, ou seja, da natureza. 

Acontece que o pensamento filosófico europeu está estruturado e organizado ao ponto 

de vincular as vítimas às necessidades inerentes do próprio sistema. Embora a justiça seja 

constituída historicamente pela razão, e por este motivo, inerente à lógica e argumentos, a 

razão não é critério de fundamentação. Procedimentos racionais e lógicos justificam os 

interesses de classes, cuja força argumentativa legitima e justifica a disparidade social. 

Enrique Dussel apresenta um pensamento filosófico a partir do contexto latino-

americano. De uma realidade historicamente marcada por exploração e expropriação, nesta 

esteira de processos colonizadores ele desenvolve um conhecimento que reconhece como 

protagonista: ―a vítima‖. A categoria de ―vítima‖ pode ser utilizada nos mais diversos 

continentes e situações. Afinal, a vítima é sempre aquela que está excluída do ―sis-tema-

mundo‖. A vítima é uma pessoa (o negro, o indígena, a mulher), que se encontre em qualquer 

periferia do continente. 

A partir de Dussel abrem-se novas perspectivas para o debate, uma delas é articular a 

discussão desses conceitos para a compreensão de mecanismos que possibilitem a superação 

da condição de vítima, o que imprime à ética uma concepção problematizadora e libertadora. 

Dessa forma, contribui-se para a construção de um discurso que vai na contramão do discurso 

construído pela filosofia europeia em torno dos mesmos conceitos. É nessa perspectiva que se 

situa a contribuição do pensamento dusseliano. 

Com uma epistemologia que se caracteriza pelo pensar a partir do seu contexto e da 

sua realidade Dussel toma como objeto de estudo sujeitos históricos, com rosto e identidade. 

Esses sujeitos, no pensamento dusseliano, deslocam-se da passividade ao protagonismo e 

assumem uma posição propositiva e curiosa, tornando-se, assim, chave de leitura crítica para 

discussão do âmago de seu pensamento: A Ética e a Libertação. Para Dussel, esses não são 

meros conceitos teóricos, mas uma posição política e o critério determinante para o 

posicionamento epistemologicamente político são as vítimas. Daí porque refletir o conceito de 

filosofia, necessariamente, situá-la nas histórias, trajetórias e lutas desses grupos vitimados 

por contínuos e sucessivos processos colonizadores. 

Dentro do pensamento contemporâneo são suscitadas no campo da filosofia política 

questões que emergem do processo de aguçamento das relações capitalistas. Nas sociedades 

modernas com o aprofundamento das desigualdades, o pensamento liberal vem construindo 

discursos que legitimam essas desigualdades a partir da afirmação da diferença. Ser diferente 

muitas vezes faz com que haja uma legitimação da condição desigual em que os sujeitos são 



34 

 

 

condicionados. 

Entre esses discursos, destaca-se o da tolerância, que é apresentado como uma virtude 

e um valor básico das sociedades modernas, que está vinculada à convivência e à harmonia 

social em sociedades plurais. Contudo, a tolerância tem paradoxos e limites próprios, que 

fazem jus a ser problematizados no campo da filosofia política. 

Locke em Carta acerca da tolerância pensa: para que haja tolerância é preciso 

primeiro pensar a religião, neste caso, a cristã, separada do poder do Estado. Havendo essa 

separação dos poderes tanto estatal quanto religioso, isso se constituiria como fundamental 

para a liberdade religiosa. Portanto, a diversidade é fundamento que alicerça a tolerância para 

o filósofo inglês. Ao falar isso, Locke revela que é necessário que o cristianismo de sua época 

tenha tolerância para com as outras religiões, ―afirmando que o critério para definir a 

verdadeira religião não é somente a Sagrada Escritura, mas também a adesão autêntica a 

qualquer religião como verdadeira‖ (LOCKE, 1983, p. 14). 

Em contraponto ao conceito de tolerância de Locke, pode-se citar o filósofo francês 

Voltaire que em Tratado sobre a tolerância fundamenta a tolerância na razão iluminista. Para 

Voltaire o processo de tolerância é uma exigência das sociedades civilizadas, em que o 

processo da razão ameniza a ignorância. Racionalidade e civilização são sinônimas. O 

conceito de tolerância, tanto em Locke quanto em Voltaire, ao adentrar ao plano social, 

extrapola o seu sentido no campo religioso e ao ser inserido no campo político justifica uma 

visão do conquistador em relação aos povos nativos de terras ―descobertas‖. O pensamento 

europeu criou para si a ilusão de que seria a única racionalidade possível. Esse pensamento 

desemboca num projeto ―de universalidade e homogeneidade pela dominação das outras 

culturas‖ (CARDOSO apud PIRES, 2003, p. 118). 

O conceito de tolerância advindo do contexto europeu indica uma relação entre 

desiguais, em que tolerar é suportar, o que demonstra uma ―postura discriminatória e superior 

dos conquistadores e colonizadores europeus em relação aos povos indígenas da América 

Latina‖ (ZEA, 2005, p. 2). 

 

A tolerância do conquistador (quando havia) em relação ao que era distinto e 

alheio a sua própria identidade não expressava o reconhecimento da 

alteridade. Era vista como uma atitude necessária de suportar a presença do 

outro para preservar a ordem universal, pois com isso o civilizado estaria 

impedindo o comportamento violento natural dos povos indígenas 

(CARDOSO apud PIRES, 2003, p. 119). 

 

Para Cardoso, o sentido de tolerância deve ser concebido a partir das culturas dos 



35 

 

 

povos latino-americanos e caribenhos, conscientes da exploração e da marginalização sofridas 

nos últimos 500 anos de sua história, e também da riqueza de sua grande diversidade cultural 

(NÚCLEO PELA TOLERÂNCIA, 1994). 

Ruiz (2006) afirma que no contexto das sociedades neoliberais, a tolerância se 

apresenta como indiferença à situação das vítimas. Ser tolerante pode ser uma forma de se 

desresponsabilizar do sofrimento do outro. A tolerância liberal passa a entender que tolerar o 

outro que é pobre, negro, mulher, índio ou favelado é já o máximo que os satisfeitos podem 

fazer com eles. Assim, tolerância e indiferença tornam-se duas faces de uma mesma moeda: a 

situação de exclusão, ocultando com isso as responsabilidades sociais e as estruturas sociais 

econômicas, políticas e culturais que provocam essas situações. Assim, confunde-se 

conivência com tolerância, ou permissividade com tolerância. 

O conceito de tolerância deve ser pensado desde a América Latina. O que caracteriza a 

América Latina é a ideia de vítima desenvolvida por Dussel, como polo negativo da ideia de 

tolerância fundamentada em Locke e Voltaire, mesmo que esses autores se refiram mais à 

intolerância religiosa do que política e cultural. 

Em resumo, a ontologia totalizante não pensou a realidade em termos de 

universalidade, mas universalizou o conceito de realidade. Ou seja, a ontologia particularizou 

o ser no ente e a partir do particular tende a universalizar o conceito abstraído do ente. Deste 

modo, o caminho percorrido por Heidegger, desde as condições pré-ontológicas à ontologia 

do ser enquanto ser, esquivou-se das condições práticas da vida. Para tanto, algumas 

categorias heideggerianas foram retomadas por Dussel. Dussel afirma que o homem não nasce 

a partir dos elementos hostis na natureza nem dos astros ou vegetais (fysis), mas do útero 

materno e é recebido nos braços da cultura, objetivando romper com o modelo de totalidade 

fenomenológica. De acordo com Dussel (1977b, p. 22), ―a epifania ao contrário da 

fenomenologia é a revelação do oprimido, do pobre, do outro, que não é nunca pura aparência 

nem mero fenômeno, mas que conserva uma exterioridade metafísica‖. Entretanto, Heidegger 

pensa as condições ontológicas como condição do ser, do dasein na sua origem 

fenomenológica. 

 

Quando Heidegger traz a questão do ser em ―Ser e Tempo‖ (§1-8) ele situa, 

pela primeira vez, o ser dentro do horizonte explícito da temporalidade, como 

um momento supremo dentro da história da ontologia. Portanto, ―o ser é o 

acontecimento fundamental, sobre cuja base pode surgir o homem histórico 

em meio ao ente em sua totalidade‖. O ente não se dá sem o ser (DUSSEL, 

1977b, p. 45). 

 



36 

 

 

Trata-se da ideia de historização do ser, na análise existenciária como contributo de 

Heidegger em torno da superação da fragmentação do pensamento. Neste sentido, a Filosofia 

da Libertação se torna uma forma de pensar o problema do ser na relação entre realidade e a 

ideia de realidade. Quer dizer, na América Latina enquanto realidade espacial e temporal, 

perguntamos: quais as condições de possibilidades de pensar o ser enquanto vítima? Essa 

questão vai ser desenvolvida por Dussel, na medida em que a Filosofia da Libertação propõe 

historicizar o ser desde a América Latina, ressignificando o pensar filosófico a partir um 

lugar: as vítimas. A ontologia dusseliana consiste em compreender existencialmente o homem 

como poder ser. O fundamento da ética é o ser do homem que se com-preende 

existencialmente como poder ser (DUSSEL, 1977a, p. 52). Assim, o homem adquire sua 

peculiaridade real, sua indeterminação própria, sua essência de carregar uma história, uma 

cultura; é pessoa e possui um rosto: negro, mulher e indígena. Assim, a Filosofia da 

Libertação conceberá a Alteridade no seu status ana-lógico, erigindo uma arquitetura 

especulativa na qual aninha intrinsecamente o momento e a exigência ética da justiça. A 

Filosofia da Libertação se dirige e se renova a partir de e com as vítimas, rompendo com a 

cultura grega exclusivamente europeia e ocidental, que pretende que desde as épocas gregas e 

romanas tais culturas foram o centro da historia mundial. O protagonismo das vítimas, em 

promover novas relações humanas, baseadas na equidade, na justiça e respeito às diferenças, 

está implicado na libertação da colonialidade do saber.  

Para Dussel, negando o mito civilizatório e a inocência da violência, descobre-se o 

eurocentrismo e a falácia desenvolvimentista, eticamente, a dignidade do Outro, e se declaram 

inocentes as vítimas com a afirmação de sua alteridade e identidade de sujeito (negado pela 

modernidade). Com essa desconstrução do discurso da modernidade, supera-se a razão 

emancipadora (em sua concepção, estratégica e instrumental) por uma razão libertadora, 

própria dos povos da América Latina. Dussel reitera sua filosofia de que ―a centralidade da 

Europa não é fruto só da superioridade interna acumulada na Idade Média europeia sobre as 

outras culturas, mas também efeito do descobrimento, da conquista, colonização e integração 

(subsunção) da Ameríndia‖ (DUSSEL, 2002, p. 52). Para ele, a superação do pensar 

eurocêntrico moderno passa pela crítica ao seu irracionalismo e às causas da vitimização, bem 

como pela construção de uma nova eticidade que afirme a razão do outro, através de relações 

intersubjetivas solidárias pautadas numa Ética Libertadora. Deste ponto de vista, ao contrário 

do que estamos acostumados a imaginar, a América exerceu um papel decisivo no processo de 

formação do sistema-mundo moderno. É apenas a partir do surgimento da América que a 

Europa se afirma como centro geopolítico do mundo. Sem o ouro e a prata da América, sem a 



37 

 

 

ocupação de suas terras para o plantio da cana-de-açúcar, do café, do tabaco e tantas outras 

especiarias, sem a exploração do trabalho indígena e escravo, a Europa não se faria nem 

moderna, nem centro do mundo. Desta forma, é no violento processo de dominação e 

exploração da América que se localiza um dos principais fatores da profunda transformação 

que o cenário mundial sofre em finais do século XV e início do século XVI. O extermínio de 

populações inteiras, a escravidão, a servidão, a (des) possessão de terras, a exploração das 

riquezas naturais, encontram-se nos fundamentos das relações sociais e de poder que 

instituem América, Europa e o sistema-mundo moderno que se ergue. 

A proposta teórica e política dusseliana é visualizar os povos periféricos para que 

sejam escutados e reconhecidos pelo centro, superando, em última instância, as relações de 

subordinação e desigualdade. A pergunta que se faz numa atitude do auscultar (do latim, 

ausculto, significa dar ouvidos a), aí se torna possível o mostrar-se e o reconhecer da nostalgia 

profunda do útero materno que se preserva
7
. Não se escuta o simples barulho ou ondas 

sonoras do que está sendo dito, mas o sentido do grito da vítima. Sendo assim, ao invés de 

ouvir, dar-se o ouvido. Se não fossem os obstáculos impostos pelos conceitos, ouviríamos a 

terra dizer: vocês são meus filhos. Ouvir no silêncio o que fala as vítimas do sistema mundo, 

de modo que o calar, também fala mais alto. Escutar, é uma interpretação de quem admite o 

conhecimento como caminho. Os caminhos da América Latina. Assim os jovens latinos 

americanos poetizaram suas trajetórias de lutas pela vida. Vamos, então, auscultar:  

 

Pelos caminhos da América, 

Pelos caminhos da América, 

Pelos caminhos da América, 

Latino América. 

 

Pelos caminhos da América há tanta dor, Tanto pranto,  

nuvens, mistérios e encantos que envolvem nosso caminhar. 

Há cruzes beirando a estrada, pedras manchadas de sangue, 

Apontando como setas, que a liberdade é pra lá. 

 

Pelos caminhos da América há monumentos sem rosto 

Heróis pintados, mau gosto, livros de historia sem cor 

Caveiras de ditadores, soldados tristes, calados, 

Com esbugalhados, vendo avançar o amor. 

 

Pelos caminhos da América há mães gritando, qual loucas, 

Antes que fiquem tão roucas, digam onde acharão, 

                                                 
7 Entendemos como ―útero materno‖ as experiências mutáveis da vida que emerge, para a apreensão dirigida ao todo, o rosto 

da vida, cheio de contradições, ao mesmo tempo vitalidade e lei, razão e arbitrariedade, mostrando sempre aspectos novos e, 

embora talvez clara nos pormenores, inteiramente enigmática na totalidade. A alma procura abarcar num todo as referencias 

vitais e as experiências nelas radicadas, mas não consegue. O centro de todas as incompreensões são geração, nascimento, o 

desenvolvimento e a morte. O vivente sabe da morte e, no entanto, não pode compreendê-la. Desde o primeiro olhar lançado 

a um morto é a morte inapreensível para a vida, e aqui radica, em primeiro lugar, a nossa posição face ao mundo como 

perante algo de estranho e de terrível. Cf. TILTHEY,1995. p. 114). 



38 

 

 

Seus filhos mortos, levados na noite da tirania, 

Mesmo que matem o dia, elas jamais calarão. 

 

Pelos caminhos da América, no centro do continente, 

Marcham punhados de gente, com a vitória da mão. 

Nos mandam sonhos, cantigas, em nome da liberdade, 

Com o fuzil da verdade, combatem firme o dragão. 

 

Pelos caminhos da América, bandeiras de um novo tempo, 

Vão semeando, ao vento, frases teimosas de paz. 

Lá na mais alta montanha, há um pau d‘arco florido, 

Um guerrilheiro querido, que foi buscar o amanhã. 

 

Pelos caminhos da América há um índio tocando flauta, 

Recusando a velha pauta, que o sistema lhe impôs. 

No violão um menino e um negro tocam tambores, 

Há sobre a mesa umas flores, pra festa que vem depois. 

( Zé Vicente). 

 

O pensamento é propriamente pensamento quando se dá uma ―escuta‖ e nela se dá 

pertencimento ao outro, quando o outro já se destinou, se enviou, já foi admitido. O 

pensamento é propriamente pensamento, quando há um cantar juntos, ou apelo; quando o 

pensamento se faz desde o próprio outro e esse apego pode ser também um amor ao querer. 

Então, o poder-ser que é querer e querer somente isso, então, querer é deixar ser, é 

deixar a coisa vingar deste a proveniência de uma essência e esse querer é amar, então amar 

como querer é deixar ser, deixar a coisa ser, deixar vigorar desde ela mesma como escuta. 

Assim a vítima é o agente transformador da América Latina, é ―quem‖ e o ―que‖ 

simultaneamente da pergunta que se faz ouvir. O poder não é o de ter domínio sobre a coisa: é 

deixar a coisa acontecer desde ela mesma. Poder como querer é, justamente, o deixar ser, 

portanto o possível, que é somente possível: pelos caminhos da América Latina.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

 

4 VÍTIMA E OS PARADOXOS ÉTICO-POLÍTICOS  

 

Vimos que a Filosofia da Libertação, ao pensar para além da ontologia (analético), 

supera as ontologias grega e moderna; ela toma como ponto de partida do pensar e do agir a 

revelação e a palavra do outro histórico-concreto, que é um ana-logos, situado além do logos 

totalizante e totalitário da tradição ocidental, quer seja na sua versão objetivo-parmenidiana, 

ou na sua versão subjetivo-moderna. Outro que é meta-físico enquanto liberdade situada para 

além da physis, isto é, além do visto. Dito isto, pretendemos neste capítulo analisar a vítima 

tornada e inserida na condição de vítima. O que é vítima? Retomando o que foi tratado antes, 

a vítima se constitui enquanto aquela que numa totalização sofre a violência daquele que 

domina, assim, a vítima, designada enquanto o negro, o indígena e o operário, encontram-se 

em tal condição porque num sistema ontológico sofre violência, pois está aprisionada numa 

ontologia que estabelece categorias de dominação e exclusão. Para excluir é necessário estar 

incluído na totalização. Este é o paradoxo moderno que de muitos outros modos se 

desenvolve em torno da vitimização da sociedade. Faz-se necessário, então, analisar como se 

dá o modo de produção da vítima e, consequentemente, a reprodução da vítima enquanto 

categorizado.  

Este capítulo se desdobra sobre uma análise crítica do paradigma de controle 

(biopolítico) de populações e pessoas que o capitalismo está desenvolvendo, de forma mais 

intensa, como dispositivo de produção de lucros e gestão de poder. Lucro e gestão de poder 

são modos aperfeiçoados de perpetuação do modelo colonialista. Os novos dispositivos de 

poder estão na produção de modos de subjetivação, que sujeitam aos modos de como a 

sociedade se organiza ao redor dos sujeitos, fazendo desses, peças de engrenagem para o 

funcionamento e desenvolvimento do capital globalizado.  

 

Na perspectiva da racionalidade do mercado, a exclusão é uma decorrência 

natural do progresso social. O excluído é um efeito colateral necessário da 

dinâmica do mercado. Porque a experiência inicial da Filosofia da 

Libertação consiste em descobrir o ―fato‖ opressivo da dominação, em que 

sujeitos se constituem ―senhores‖ de outros sujeitos, no plano mundial 

(desde o início da expansão europeia em 1492; fato constitutivo que deu 

origem à ―Modernidade‖), Centro-Periferia; no plano nacional (elites-

massas, burguesia nacional-classe operária e povo); no plano erótico 

(homem-mulher); no plano pedagógico (cultura imperial, elitista, versus 

cultura periférica, popular, etc.); no plano religioso (o fetichismo em todos 

os níveis), etc. (DUSSEL, 1995, p. 18). 

 



40 

 

 

O sofrimento das vítimas da violência no processo civilizador é interpretado como ato 

inevitável, e o bárbaro, ao se opor ao processo civilizador, é considerado culpado, sendo 

justificada a ação modernizadora e emancipadora. O sofrimento do Outro é considerado como 

o custo da modernização em função de ser atrasado, débil. A modernidade é vista como 

processo de emancipação da razão humana, por meio do processo civilizatório da cultura 

europeia, caracterizando-se como um fenômeno eurocêntrico, cujo discurso é o de que ―a 

Europa teve características excepcionais internas que permitiram que ela superasse, 

essencialmente por sua racionalidade, todas as outras culturas‖ (DUSSEL, 2002, p. 51). A 

modernidade se torna uma forma de interpretar a realidade mediante mecanismos de sujeição. 

As instituições disciplinares produzem uma maquinaria de controle que funciona como 

um microscópio do comportamento; as divisões tênues e analíticas por elas utilizadas 

formaram, em torno dos homens, um aparelho de observação, de registro e de treinamento: na 

escola, na oficina, no exército funciona como repressora toda uma micropenalidade do tempo. 

 

O exame é um controle normalizante, uma vigilância que permite qualificar, 

classificar e punir. Estabelece sobre os indivíduos uma visibilidade através 

da qual eles são diferenciados e sancionados. Nele vêm-se reunir a cerimônia 

do poder e a forma da experiência, a demonstração da força e o 

estabelecimento da verdade. O poder disciplinar se exerce tornando-se 

invisível: em compensação impõe aos que se submetem um princípio de 

visibilidade obrigatória. O exame é a técnica pela qual o poder, em vez de 

emitir os sinais de seu poderio, em vez de impor sua marca aos seus súditos, 

capta-os num mecanismo de objetivação. No espaço que domina, poder 

disciplinar manifesta, para o essencial, seu poderio organizando os objetos. 

O exame vale como cerimônia dessa objetivação (FOUCAULT, 1988, p. 

154-155). 

 

Deste modo, as instituições como reprodutoras do Estado, em um lugar específico, 

funcionam como indústria de seres humanos. As instituições operam, fazendo a passagem da 

norma para normatização, naturalizando os discursos sobre o que é bom e o que é ruim. Em 

outras palavras, a forma de viver se torna algo ―natural‖, sem espaço para formas diferentes 

ou criativas, pois estas se encontram fora da normalidade. Segundo Ruiz, o estado de exceção 

captura a vida humana sob pretexto de protegê-la ou cuidá-la. É uma figura jurídica que 

ameaça com o mesmo que pretende defender: a violência. Ela funciona como técnica de 

governo da vida humana com o objetivo de preservar a ordem e aumentar a potência das 

estruturas de poder, no Estado e os benefícios do mercado (RUIZ, 2013, p. 68). Estado e 

mercado conjugam seus interesses biopolíticos para se utilizarem das diversas formas de 

exceção como recurso que aumenta a eficiência de seu poder e o beneficio de seus 



41 

 

 

empreendimentos. Para tanto reduz a vida humana a mero recurso biológico que pode ser 

governado como mão de obra barata ou vigiado como vida ameaçante. Mercado e Estado 

promovem a violência legalizada, pois a violência operacional que atinge diretamente os 

excluídos torna os excluídos uma exceção de fato ao direito pelo qual ninguém é 

responsabilizado pelo sofrimento imputado à vítima.  

Mediante processo de violência, novas verdades produzem novos saberes e discursos 

que programam novas práticas; neste caso, a normalidade da violência institucional como 

negação da vida. Um governo que visa ao beneficio instrumental da sociedade à medida que 

nega outros como forma de inclusão. A negação do outro se realiza através da sua 

objetivação, sendo necessário reduzir o outro à categoria de objeto, para que possa ser 

legitimado seu sofrimento (RUIZ, 2004a, p. 261).  A normalidade do sofrimento do outro se 

torna critério da convivência humana. O outro objetivado não afeta a minha sensibilidade, 

pois para mim não passa de uma categoria. A ontologização universalizante implica em 

objetivar o outro, de modo que uma vez objetivado, o outro fica despojado das características 

de humanidade, características essas que tornariam o objetivado normal dentro do corpo 

social. O outro como outro é negado como bem fora negado pela ontologia grega 

(VELASCO, 1991, p. 80). O indivíduo é, sem dúvida, o átomo fictício de uma representação 

ideológica da sociedade; mas é também uma realidade fabricada por essa tecnologia 

específica de poder que se chama disciplina. O poder produz realidade, produz campos de 

objetos e rituais da verdade. O indivíduo e o conhecimento, que dele se pode ter, originam-se 

nessa produção.  

Qual é a sua profissão? Esta pergunta é a expressão mais simples da ordem que se 

estabelece na sociedade, à qual repugna e perturba a vagabundagem. É preciso ter uma 

profissão estável, contínua, de largo fôlego, ideias que vejam o futuro, ideias de construção do 

futuro, para premunir a sociedade de qualquer ataque. Deve-se, enfim, ter um patrão, estar 

preso e situado dentro de uma hierarquia; o homem só existe fixado em relações definidas de 

dominação. 

 

Os pequenos grupos, fortemente hierarquizados, entre os quais os detentos se 

repartem, têm simultaneamente, cinco modelos de referência: o modelo da 

família (cada grupo é uma família composta de irmãos e de dois mais 

velhos); o modelo do exército (cada família, comandada por um chefe, se 

divide em suas seções, cada qual com um subchefe; todo detento tem um 

número de matrícula e deve aprender os exercícios militares básicos; realiza-

se todos os dias ema revista de limpeza, e uma vez por semana uma revista 

de roupas; a chamada é feita três vezes por dia) o modelo da oficina, com 

chefes e contramestres que asseguram o enquadramento do trabalho e o 



42 

 

 

aprendizado dos jovens; o modelo da escola (uma hora ou hora e meia de 

aula por dia; o ensino é feito pelo professor e pelos subchefes) e por fim o 

modelo judiciário; todos os dias se faz uma distribuição de justiça no 

parlatório (RUIZ, 2006, p. 257).  

 

O Estado conspira e se organiza para o desenvolvimento de um adestramento. 

 

Verdade e poder tramam o tipo do ethos social e individual, sendo que a 

primeira tem o poder de esculpir o modo de ser sujeito. As formulações 

verdadeiras induzem os modos de comportamento, inibem condutas 

consideradas reprováveis, estimulam valores tidos como essenciais, 

reprimem atitudes vistas como nefastas, treinam pedagogicamente o melhor 

modo de ser pessoa nessa sociedade, inoculam o modelo comportamental a 

que todo indivíduo deve aspirar (RUIZ, 2004a, p. 29). 

 

Por isso toda uma técnica de adestramento. Adestramento que é acompanhado por 

uma observação permanente; continuamente se avalia o comportamento cotidiano dos 

colonos; é um saber organizado como instrumento de apreciação perpétua.  Houve colônias 

para crianças pobres, abandonadas e vadias, as caridades, as misericórdias, destinadas às 

moças culpadas, que recuam diante do pensamento de voltar a uma vida de desordem, para 

meninas pobres encontradas nas portas dos hospitais e das pensões. Houve as colônias 

penitenciárias, previstas nas leis de 1850. Os menores, absolvidos ou condenados, lá deviam 

ser criados, em comum, sob uma severa disciplina e aplicados a trabalhos de agricultura, 

assim como nas primeiras indústrias que a ele se ligaram, e, mais tarde, virão se reunir a eles 

os menores passíveis de internamento em colônias, os pupilos viciosos e insubmissos da 

assistência pública. Finalmente, essa grande organização carcerária reúne todos os 

dispositivos disciplinares, que funcionam disseminados na sociedade. 

 

A prisão é apenas a continuação natural, nada mais que um grau superior 

dessa hierarquia percorrida passo a passo. O delinquente é um produto de 

instituição. O delinquente é produzido a partir da criança de casa de 

correção, segundo linhas de força do sistema carcerário generalizado. A 

criminalidade não nasce nas margens e por efeito de exílios sucessivos, mas 

graças a inserções cada vez mais rigorosas, debaixo de vigilâncias cada vez 

mais insistentes, por acumulação de coerções disciplinares. A prisão 

continua, sobre aqueles que lhe são confiados, um trabalho começado fora 

dela e exercido pela sociedade sobre cada um através de inúmeros 

mecanismos de disciplinas. A rede carcerária, em suas formas concentradas 

ou disseminadas, com seus sistemas de inserção, distribuição, vigilância, 

observação, foi o grande apoio, na sociedade moderna, do poder 

normalizador (FOUCAULT, 1988, p. 263). 

 



43 

 

 

Se elas puderam se formar e provocar no êpistemê todos os efeitos de profunda 

alteração que conhecemos, é porque foram levadas por uma modalidade específica e nova de 

poder: uma certa política do corpo, uma certa maneira de tornar dócil e útil a acumulação dos 

homens. Esta exigia técnica para entrecruzar a sujeição e a objetivação: incluía novos 

procedimentos de individualização. A rede carcerária constitui uma das armaduras desse 

poder-saber que se tornou historicamente possível nas ciências humanas. O homem 

conhecível (alma, individualidade, consciência, comportamento, aqui pouco importa) é o 

efeito-objeto desse investimento analítico, dessa dominação-observação.  

A cidade carcerária, com sua geopolítica imaginária, obedece a princípios totalmente 

diferentes. No coração da cidade e como para mantê-la, há, não o centro do poder, não um 

núcleo de forças, mas uma rede múltipla de elementos diversos: muros, espaços, instituições, 

regras, discursos. 

 

Que o modelo da cidade carcerária não é então o corpo do rei, com os 

poderes que dele emanam, nem tampouco a reunião contratual das vontades 

de onde nasceria um corpo ao mesmo tempo individual e coletivo, mas uma 

repartição estratégica de elementos de diferentes naturezas e níveis. A prisão 

está ligada a uma série de outros dispositivos carcerários, aparentemente 

bem diversos, pois se destinam a aliviar, a curar, a socorrer, mas que tendem 

todos como ela a exercer um poder de normalização (FOUCAULT, 1988, p. 

265ss.). 

 

Foi justamente no modelo carcerário que o Estado encontrou sua forma de 

organização, dividindo, repartindo cada um em seu lugar, catalogando seus comportamentos 

através das observações e assim por diante. 

A constituição da subjetividade é a condição necessária para as ações autênticas, 

singulares e, ao mesmo tempo, traduz-se pela felicidade, pelo gozo que o sujeito encontra em 

si mesmo, pois a subjetividade se entende como uma obra de arte. Numa sociedade 

disciplinar, os indicadores de certa felicidade são o poder de compra e de consumo. Deste 

modelo, são criados os obstáculos que constituem blocos alienatórios, os quais bloqueiam, 

pretensiosamente, a possibilidade de uma práxis autêntica do sujeito, pois a subjetividade é 

transformada em atividade global. Assim, a subjetividade desaparece para dar lugar à 

objetividade, onde a ciência substitui o sujeito, tanto no sentido material quanto no ético. A 

práxis subjetiva, deste modo, está baseada no resultado que ela confere ao sujeito, no modo de 

viver e de conviver socialmente, constituindo, dessa forma, uma relação utilitarista, tanto 

vertical quanto horizontal, como consequência da alienação estrutural. Os dispositivos de 

poder das nossas sociedades têm como alvo central a sujeição dos indivíduos aos objetivos 



44 

 

 

estruturais. O indivíduo moderno está inserido na malha de uma sociedade de controle cujos 

dispositivos de poder não se impõem pela força autoritária da coação, mas induzem pela 

produção de subjetividade (RUIZ, 2006, p. 190). Na subjetividade do sujeito, o investimento 

do poder maciço tem como finalidade atingir os desejos, seu querer, seu sonho, sua alma. ―Na 

medida em que o desejo do sujeito é, em grande parte, produzido (embora nunca seja 

determinado de modo absoluto) por tecnologias externas de subjetivação, estamos perante um 

modelo de sujeição que visa ajustar as práticas dos indivíduos às demandas estruturais (RUIZ, 

2006, p. 190)‖. Trata-se do modelo cartesiano dualista, que faz com que o sujeito assimile 

externamente as formas de comportamentos ditadas por um modelo cujos mecanismos de 

poder, ao manipular o desejo, indicam a forma de liberdade a ser exercida como efeito do 

poder normalizador. 

Dussel, a partir de uma análise crítica da história da filosofia, não quis tratar 

especificamente de um estudo sistemático sobre o ser humano, assim como a psicologia, a 

sociologia ou até mesmo a filosofia. Mas quis mostrar, através da história, como nos 

constituímos como sujeito no campo da ética, a partir do conhecimento e da política. Na 

verdade, tratou-se dos modos de subjetivação e que estão imbricados nos modos de 

conhecimento. Seguindo essa lógica, propusemo-nos a situar as implicações dos efeitos do 

sujeito cartesiano na configuração da modernidade. Constatamos a violência como forma de 

sustentação da racionalidade instrumental universalizante, pois, esta negou o outro como 

exterioridade. Assim, Dussel se situa no lugar daqueles que são vítimas do pensamento 

universal (ouvi e é ouvido, auscultar) e da formação dos Estados modernos que do 

pensamento universal foi se estruturando objetivando a perpetuação da exclusão. A forma de 

interpretar a história, a filosofia e a política mostra o lugar hermenêutico de Dussel. Ele não 

aceita a forma de sociedade implantada militarmente. E isso foi resultado de sua análise 

político-filosófica.  Este procedimento nos impulsiona a pensar e analisar o ser humano em 

todos os tempos e épocas. Este é o trabalho do filósofo: recuperar a imagem perdida do ser 

humano através da análise e da coerência ética. Qual rosto? Na colonização o rosto negro e 

hoje o rosto escravizado, através da exclusão. 

 

4.1 O negro-rosto-da-vítima 

 

Certamente, temos condições interpretativas para dissertar sobre os rostos das vítimas, 

mas autoridade para falar sobre a mulher ou sobre o indígena, nos falta.  como negro, quer 

dizer, como alguém cuja consciência é enegrecida, tomaremos como modelo simbólico a 



45 

 

 

escravidão negra e seus efeitos na atual sociedade enquanto produção e reprodução do 

processo de vitimização. 

  Debater a questão negra nos coloca diretamente ligados na temática. Esta discussão 

nos permite também, mesmo que grosso modo, fortalecer a memória da história do povo 

negro, sem negar a história da mulher, tampouco dos indígenas e dos que estão excluídos. 

Sem memória corre-se o risco de cometer um segundo crime: o esquecimento. Entendemos, 

portanto, que esta discussão, além de atual, é necessária no campo da Filosofia latino-

americano. Necessária por seu caráter histórico, uma vez que a abordagem da exclusão 

moderna será correlacionada à memória da escravidão na história brasileira; por seu caráter 

político, uma vez que o combate ao racismo é resultado da resistência popular protagonizada, 

particularmente pelo movimento negro brasileiro e por movimento de mulheres; e necessária 

também por seu caráter pedagógico, uma vez que a discussão proposta evidencia a 

possibilidade de uma produção acadêmica a partir do negro, da sua experiência, das suas lutas 

e conquistas enquanto vítimas. Em síntese, trata-se de evidenciar a correlação entre políticas 

públicas, movimentos sociais populares e emancipação. 

Por que a questão da escravidão? A escravidão negra se torna um problema importante 

devido à filosofia colonial do encobrimento do outro vinculado aos aspectos modernos de 

escravidão.  

 

Denominamos filosofia colonial não só a que se faz na América Latina, 

África e Ásia, nesta primeira etapa a partir do século XVI (já em 1552 foram 

fundadas as universidades do México e Lima, com igual grau acadêmico das 

universidades de Alcalá e Salamanca), mas especialmente ao espírito de pura 

imitação ou repetição na periferia da filosofia vigente no centro (DUSSEL, 

1977a, p. 16). 

 

Na etapa colonial mercantilista nas colônias portuguesas, assim como nas primeiras 

colônias inglesas, formavam-se as elites coloniais. Foi o início de uma dominação cultural que 

foi se aperfeiçoando no decorrer da história. Assim, a escravidão negra se torna uma 

experiência histórica do extermínio de vítimas. 

O grego fabricou a categoria do bárbaro como instrumento para negar a alteridade do 

outro (RUIZ, 2004a, p. 262). O bárbaro é o estrangeiro que fala estranho, o que balbucia (daí 

a derivação onomatopeica para o nome de bárbaro. O bárbaro balbuciante é uma categoria 

pela qual o outro, que é diferente, é objetivado como alguém inferior. Para legitimar a 

exclusão do outro, a modernidade, racionalmente, o produziu como negatividade e em se 



46 

 

 

tratando dos afrodescendentes a negação se deu por encobrimento. Assim, o Estado moderno 

encontrou uma forma de ser racista, sem contudo, mostrar seu racismo de forma explicita.  

Um exemplo tão antigo quanto atual é a ideia de raça. ―Em maio de 2001, ouve um 

congresso internacional com o título ―a invenção alemã de raça‖. A teoria por trás dessa 

conferência de vários campos de estudo – história antiga, linguística, religião e a criação da 

nova disciplina de antropologia, que normalmente é creditada a Johann Friedrich Blumenbach 

– levou à invenção do conceito moderno de raça‖ (NASH, 2005, p. 18). Se foram ou não os 

alemães ou franceses que criaram o conceito de raça, o fato é que ambos conspiraram para se 

tornarem o centro do mundo. Soma-se a esse detalhe a produção de uma biblioteca, onde o 

termo raça passa a estabelecer a forma política da organização das sociedades. Não obstante, 

não devemos negligenciar o papel da Igreja Católica na sua política de pureza de sangue, de 

modo a estabelecer a ideia entre o racismo religioso e o racismo científico. 

No século XV (NASH, 2005, p. 19), surge o supremo conselho da inquisição 

espanhola, para evitar que ―novos cristãos‖, descendentes diretos de judeus e muçulmanos 

recentemente convertidos, entrassem nas áreas mais altas e sensíveis da sociedade e do 

governo cristão espanhol. A existência de muitas culturas na Espanha sempre dificultou a 

elaboração de uma identidade nacional, de modo que a limpeza de sangue serviria para 

preservar suas raízes góticas e romanas. 

O padrão de sangue puro foi depois aplicado no Novo Mundo para lidar com questões 

de identificação de pessoas indígenas e escravos africanos nas Américas, os filhos e as filhas 

de espanhóis (crioullos) e os filhos e as filhas de uma união entre uma pessoa espanhola e 

uma pessoa indígena ou africana (mestizos) (NASH, 2005, p. 19). Estas informações 

coincidem com a noção de justificação através do saber do qual tratamos anteriormente. Ou 

seja, a necessidade de legitimar uma hierarquia de civilizações levou tanto o Estado quanto a 

Igreja Católica a criarem um conceito de raça. O racialismo é um pressuposto de outras 

doutrinas que foram chamadas de ―racismo‖. Uma dessas doutrinas é o que se poderia chamar 

de racismo extrínseco. Estes fazem distinções morais entre os membros das diferentes raças. 

Acreditam que os membros das diferentes raças diferem em aspectos que justificam o 

tratamento diferencial (APPIAH, 1997, p. 35). Outra doutrina é o racismo intrínseco: pessoas 

que estabelecem diferenças morais entre os membros de diferentes raças, por acreditarem que 

cada raça tem um status moral diferente independentemente das características partilhadas por 

seus membros (APPIAH, 1997, p. 38). O contraste entre racialismo e racismo e a 

identificação de dois tipos potencialmente superpostos de racismo fornecem o esqueleto de 

uma anatomia das atitudes raciais. Em outras palavras, o sistema inclui o negro afirmando que 



47 

 

 

todos são iguais, e ao mesmo tempo exclui enquanto diferentes no sistema de hierarquia 

estabelecido pelo Estado.  

A Conferência Mundial contra o Racismo, a Discriminação Racial, a Xenofobia e 

Formas Correlatas de Intolerância (CMR), realizada em Durban, África do Sul, em 2001, 

enfatizou, dentre outras coisas, a importância dos Estados nacionais e internacionais, nas 

implementações de políticas públicas de igualdade de oportunidades, a importância de 

promover a diversidade, a educação para a tolerância. ―Discriminar nada mais é do que 

insistir em apontar ou em inventar diferenças, valorizar e absolutizar essas diferenças, 

mediante atividade intelectual voltada à legitimação de uma agressão ou de um privilégio‖ 

(GOMES, 2001, p. 18). O racismo contém um potencial desumanizador, no sentido de que 

seus efeitos se manifestam na aversão, rejeição e discriminação do outro, como algo natural 

ou como uma verdade absoluta. O racismo sempre ou quase sempre está inserido num leque 

de relações, pois atinge um grupo, uma classe social ou uma pessoa, constituindo-se num 

conjunto de ações e crenças que respaldam a vida dos sujeitos, independentemente de serem 

falsas ou verdadeiras. Deste modo o racismo se torna um desafio oceânico a ser combatido. 

 

A Conferência de Durban partiu da constatação de que o racismo é uma 

realidade em todas as sociedades e que constitui grave ameaça para a 

segurança e a estabilidade dos países. Enfrentar tal realidade, por 

conseguinte, nos conduz a examinar causas históricas, socioeconômicas e 

culturais do racismo. Daí a inscrição da escravidão e do tráfico negreiro na 

agenda da Conferência, pois tais crimes eram justificados devido à raça das 

vítimas. Tratava-se de analisar as causas, os efeitos e as sequelas de tal 

prática, respaldada na perigosa teoria da hierarquia das raças humanas. Essa 

teoria se encontra na origem de determinadas formas contemporâneas de 

racismo.
8 

 

A Conferência de Durban se desenrolou em um contexto favorável para a tomada de 

consciência do vínculo entre determinadas situações de desigualdade e injustiça estruturais e 

algumas tragédias do passado. Mas não se trata apenas de descrever o passado da escravidão 

na América Latina tampouco de comunicar um evento, mas, como assinala Agamben: 

Por um lado, o que aconteceu nos campos aparece aos sobreviventes como a 

única coisa verdadeira e, como tal absolutamente inesquecível; por outro, tal 

verdade é, exatamente na mesma medida, inimaginável, ou seja, irredutível 

aos elementos reais que a constituem. Trata-se de fatos tão reais que, 

comparativamente, nada é mais verdadeiro; uma realidade que excede 

necessariamente os seus elementos factuais: esta é Auschwitz (AGAMBEN, 

2008, p. 20).  

                                                 
8
   Pronunciamento proferido no seminário científico "Reparações e crimes da história: o direito em todas as suas 

formas", em Genebra, 22-23 de março de 2002.   



48 

 

 

 

Certamente, para Agamben, Auschwitz é o evento que nos faz entender a banalidade 

do mal, mas para nós latino-americanos a escravidão negra foi marco histórico do extermínio 

de pessoas. A senzala constituiu o campo de extermínio, de modo que a escravidão negra no 

Brasil, embora tenha sido analisada com profundidade pela historiografia, não foi levada 

suficientemente em conta pela memória, como experiência histórica do extermínio de vítimas.  

Debate-se muito sobre o holocausto judeu e não sobre o holocausto negro. A escravidão é o 

ponto inicial para o desdobramento das experiências dolorosas dos negros. A escravidão é o 

marco onde a ideia de raça, entendida e formulada a partir do darwinismo e do monogenismo, 

determinou o lugar do negro na sociedade moderna. Por essa razão a escravidão enquanto 

marco histórico produz outro modelo de conhecimento, que a rigor deve reescrever a história 

do negro brasileiro.  

Para Clovis Moura (MOURA, 1988, p. 17) os trabalhos acadêmicos acerca do negro 

no Brasil procuravam ver, estudar e interpretar o negro não como um ser socialmente situado 

numa determinada estrutura, isto é, como escravo e /ou ex-escravo, mas, interpretá-lo como 

simples componente de uma cultura diferente do ethos nacional. Dizer que o negro era 

interpretado como uma cultura diferente significa colocar a cultura negra ao lado da cultura 

branca e indígena. Aqui houve um deslocamento de procedimento, pois o branco não 

vivenciou a experiência da ―escravidão‖. Deste modo, autores como Gilberto Freire, que 

enfatizou a ‗Democracia Racial‖, assim como Hobsbawn e Ranger no livro A Invenção da 

Tradição (MATORY, 1999), que avaliam a diáspora africana ―de-cima-para-baixo‖, 

desconsiderando o consentimento e a contribuição das várias classes envolvidas na produção 

da ―tradição‖, precisam ser revistos. Situar a cultura negra ao lado de outras culturas, a 

religião dos negros produziu saberes conceituados de sincretismo pela religião católica, até 

então hegemônica no Brasil colônia. Esse tipo de interpretação teve a intencionalidade de 

apagar da memória a experiência da escravidão, e, por extensão, a impossibilidade de uma 

identidade centrada na experiência do evento escravocrata. Desta forma, entendemos que a 

experiência dolorosa e trágica da escravidão negra contém um potencial anaminético que deve 

ser explicitado como uma das experiências humanas privilegiadas, que não se deve repetir na 

história. O evento da escravidão se inscreve dentro de uma lógica própria onde se 

desenvolveu a religião, sem ser acrescida de elementos de outras religiões. A escravidão 

negra, como referência de análise, implica resgatar os principais rasgos do rosto dos negros tal 

e como poderia ser compreendido a partir da tragédia da escravidão negra no intuito de 



49 

 

 

debater a identidade negra construída ao longo de quinhentos anos, assim como novas frentes 

de reparação política, a exemplo das políticas afirmativas. 

 

Os colonizadores, nas Américas, ―descobriram‖ as terras que já eram 

habitadas pelos índios. Na realidade, o que ocorre é um ―encobrimento do 

outro‖ e o surgimento do paradigma da modernidade: o ego do homem 

europeu vitimiza e encobre o outro para realizar a ―si mesmo‖, como 

argumenta Dussel: ―a América não é descoberta como algo que resiste 

distinta, como o Outro, mas como matéria onde é projetado ‗o si-mesmo‘. 

Então não é o ‗aparecimento do Outro‘, mas a ‗projeção do si-mesmo‘: 

encobrimento‖ (DUSSEL, 1993, p. 35). 

 

Apagar da memória o evento da escravidão significa negar a condição de vítima, da 

qual os negros sofreram e sofrem até hoje, pois o excluído não se percebe a si mesmo como 

um oprimido diretamente pela força intolerante de um opressor que se identifica claramente, 

como era o caso das sociedades tradicionais (escravo). O excluído moderno (negro) se 

percebe a si mesmo como alguém diferente, como alguém que não soube progredir na 

estrutura social ou que não teve a capacidade para fazê-lo. 

Espanha e Portugal [...] foi a primeira região da Europa a ter a ―experiência‖ originária 

de constituir o outro como dominado e sob o controle do conquistador, do domínio do centro 

sobre a periferia... sofremos globalmente desde nossa origem um processo constitutivo de 

―modernização‖ que depois se aplicará à Ásia e à África (DUSSEL, 1993, p. 16). 

Deste modo, a modernidade transformou a opressão e a exploração intolerante das 

sociedades tradicionais em excluídos diferentes, por seu modo de vida, por sua cultura, por 

seu âmbito geográfico, por sua personalidade. O excluído (negro) não percebe que existe uma 

atitude intolerante que provoca a situação de exclusão. Pelo contrário, o excluído se sente 

dentro de uma sociedade tolerante, plural, que parece lhe oferecer todas as possibilidades para 

ascender a patamares de vida além de sua exclusão. Assim, o outro deixa de ser uma pessoa e 

passa a inserir-se numa categoria simbólica pejorativa. Essa categoria pode ser mulher, negro, 

estrangeiro, favelado, índio, analfabeto, pobre etc. Quem são os empobrecidos no Brasil? A 

maioria dos empobrecidos são os negros que povoam os presídios, as ruas das grandes 

cidades, as crianças de ruas e dos albergues. Assim, a técnica política de exclusão social, é a 

perpetuação da escravidão outrora centrada na força do poder das armas, e hoje através da 

exclusão social. assim o Estado continua com a política escravocrata com o discurso ante 

racista. Todos são iguais perante a lei e sujeito a ocorrer em crimes em caso de racismo. Mas 

a exclusão como técnica de política pública impede acusar o Estado de racista, assim como 

por muito tempo se impediu de ver na Europa os mecanismos de dominação.  



50 

 

 

A filosofia europeia não considerou os processos colonizadores na América Latina e, 

com efeito, o extermínio de indígenas e negros escravizados. Devido à força e imposição do 

―conceito‖ desde a Europa, desejou-se padronizar a diversidade de expressões, de culturas e 

comportamentos, fazendo do outro uma categoria. Discutir a questão negra enquanto vítima, 

no campo da filosofia política, significa trazer para o debate contemporâneo sobre a 

globalização e seus efeitos normativos, uma lógica que se opõe à democracia neoliberal 

burguesa capitalista, segundo a qual todos são iguais, desconsiderando e, por vezes, negando 

as diferenças e desigualdades de condições sob as quais os ―iguais‖ se constituem social e 

politicamente. É garantia de direito (justo) a política de cotas, implementada nas 

universidades públicas brasileiras?  De que maneira a política de cotas possibilita corrigir uma 

in-justiça histórica da escravidão negra no Brasil? O evento da escravidão, como 

acontecimento histórico, busca na memória o recurso que as vítimas da injustiça têm para 

reclamar por justiça na sua condição de injustiçados. A injustiça sempre remete a um passado 

como condição do presente justo (RUIZ, 2009). O esquecimento é uma segunda injustiça, 

necessária para a preservação da ordem e da estabilidade, de modo que o esquecimento faz 

perpetuar a injustiça do passado: os escravos modernos. 

 

4.2 Vítima e justiça 

 

A vítima enquanto produção neoliberal é efeito das técnicas políticas de exclusão. 

Uma das técnicas políticas de exclusão ultraliberais, em nossa época, está no seu modo de 

apresentar a vítima enquanto diferença. Para explicar (legitimar) as desigualdades sociais, 

costuma-se realizar uma com-fusão entre diferença e desigualdade. Identificam-se ambos os 

símbolos com o objetivo de mostrar que a diferença (que passa a ser chamada de 

desigualdade) é natural, e, consequentemente, é natural que na sociedade existam 

desigualdades (neste caso quer dizer diferenças) entre as pessoas e os grupos sociais. Por 

sermos diferentes (que na verdade quer dizer desiguais) uns conseguem progredir na vida e 

alcançar quotas de riqueza, poder, prestígio etc., enquanto outros desiguais (que na verdade 

quer dizer diferentes), por sua própria incapacidade pessoal ou cultural, permanecem na 

exclusão social. 

Segundo Castor Ruiz, ―a tolerância liberal passa a entender que tolerar o outro que é 

negro ou excluído, é já o máximo que os satisfeitos podem fazer com eles‖. Tolerar, neste 

caso, significa respeitar com indiferença a situação de exclusão, ocultando com isso as 

responsabilidades sociais e as estruturas de exclusão (estruturas intolerantes) que provocam 



51 

 

 

essas situações. Deste modo, a modernidade transformou a opressão e a exploração 

intolerante das sociedades tradicionais, em excluídos diferentes por seu modo de vida, por sua 

cultura, por seu âmbito geográfico, por sua personalidade. Assim, o excluído de hoje, foi o 

negro de ontem. 

Mediante esclarecimento, como fazer justiça às vítimas sem recorrer à justiça do 

sistema? A justiça, afirma Ruiz, é o aguilhão crítico da realidade, renunciar a seus 

questionamentos leva à barbárie da ordem (RUIZ, 2009, p. 8). 

 

A justiça é um valor e uma prática: uma prática valorativa. Por isso os 

sentidos da justiça são sempre uma valoração da práxis, uma hermenêutica 

da ação humana. A hermenêutica põe os valores na roda das perspectivas, e a 

verdade sobre os valores se torna uma questão relativa ao ponto de vista 

adotado. Por sua vez, a relatividade dos valores está perpassada pelos 

interesses em jogo e pelos seus efeitos de poder. A justiça não escapa ao 

perspectivismo ético nem ao seu potencial relativismo. Esta é uma das 

grandes questões de nossos tempos pós-modernos. Para encontrar os 

fundamentos da justiça não podemos pensar mais a justiça de modo 

jusnaturalista nem apegar-nos a um mundo objetivo de valores. Contudo, a 

tese que queremos defender neste trabalho é que a perspectiva hermenêutica 

da justiça não desemboca inexoravelmente no niilismo. Nossa tese é que a 

justiça enquanto prática está sempre co-referida à alteridade humana. Esta 

não determina o sentido da justiça, porém delimita os critérios daquilo que 

pode ser considerado justo. Os sentidos da justiça são sempre correlativos à 

alteridade humana (RUIZ, 2007, p. 22). 

 

A questão da justiça atravessa criticamente os tratados formais, os imperativos 

transcendentais e a ordem que a institucionaliza.  

Segundo Dussel, a justiça é senão a habilidade de dar ao poderoso o que se arrebatou 

ao fraco sob aparência legal (DUSSEL, 1977a, p. 62). Assim, a primeira coisa a ser frisada é 

que o corpus da filosofia dusseliana da libertação se constitui em paralelo de uma re-leitura 

crítica da ontologia subjacente a toda a tradição filosófica ocidental, e que, em assim sendo, 

não existe outra maneira de dar conta de tal corpus e da conceitualização da justiça nele 

contida, que não seja a de sintetizar a de-construção da filosofia ocidental (o que fizemos nos 

capítulos 1 e 2). Trata-se da grande falha existente em todos os planos da vida grega e 

enraizada na ontologia do ser apreendido como totalidade, é a ausência de conceptualização 

da alteridade como alteridade, do outro como Outro dis-tinto (VELASCO, 1991, p. 79). Essa 

incapacidade não é outra coisa que pensá-lo como ser humano livre que equivale pela sua 

simples humanidade. Essa humanidade que foi e continua sendo negada na ontologia, outrora 

negadora do bárbaro e do escravo, e hoje, do negro, da mulher e do indígena. Esse tem sido 

historicamente o paradoxo da produção e reprodução de vítimas: incluir numa totalidade 



52 

 

 

ontológica para em seguida excluir. Esse processo de incluir para excluir gera uma injustiça. 

Neste sentido, a in-justiça diz respeito a todo aparato legal, racionalmente elaborado em 

função do funcionamento do sistema. No campo da legalidade sistêmica, a justiça 

racionalmente pré-elaborada para justificar a in-justiça precisa ser interpretada à luz da vítima, 

que na condição de vítima sofreu a justiça do sistema no qual a vítima está inserida. 

A justiça, enquanto símbolo conceitual excede toda lógica e questiona qualquer 

realidade histórica. A justiça conecta a realidade atual com seu ideal, demarcando o território 

da ética e expandindo-se para experiência utópica (RUIZ, 2009, p. 7). A justiça não pode ser 

reduzida tampouco limitada aos argumentos da razão, nem à legitimidade da ordem 

estabelecida. A justiça existe a partir da sua relação com a alteridade humana, em especial o 

outro injustiçado, o que a torna eminentemente ética. Segundo Dussel, não há alteridade 

autêntica sem a violência justa que abre a Totalidade fechada e injusta à alteridade negada. 

(DUSSEL, 1977b, p. 136). A justiça da vítima desborda os formalismos procedimentais. 

Estes, embora sejam eficientes para cumprir a lei e manter a ordem, resultam, em muitos 

casos, insuficientes para restaurar a injustiça sofrida. A dor da vítima, o sofrimento do 

injustiçado requer outra perspectiva da justiça. Se quisermos compensar ao máximo a dor da 

vítima e restaurar, no possível, a injustiça sofrida, é necessário pensar uma nova perspectiva 

hermenêutica da justiça: a justiça das vítimas. Essa nova perspectiva da justiça deve ter como 

referência epistemológica a alteridade da vítima. Seu critério de significação deve ser 

restaurar o dano cometido pela injustiça. O Outro não é alguém dispensável, mas a condição 

de possibilidade da existência da subjetividade. A relação com o Outro me questiona, esvazia-

me, descobrindo-me possibilidades sempre novas. Não me sabia tão rico, mas não tenho mais 

o direito de guardar alguma coisa (LEVINAS, 1993, p. 56). No pensamento ético de Levinas a 

pergunta fundamental sempre é a determinação da pessoa humana, esta pergunta é a questão 

pela qual se cruzam os caminhos da reflexão filosófica de Levinas e a filosofia da libertação 

de Dussel. 

O amor ao outro como o outro miserável exige um compromisso da minha parte. O 

outro com quem exige justiça, isto é, liberdade real para empunhar as possibilidades efetivas 

que seu pro-jeto humano funda, e que lhe arrebata, é o mais extremamente outro onde a 

exterioridade fica plenamente lançada em nosso mundo como o rosto do outro (DUSSEL, 

1977b, p. 140). A relação com o outro é condição necessária do sujeito. Essa relação é sempre 

uma interpelação. No caso da vítima, sua interpelação nos responsabiliza pela sua situação. 

Assim, para Dussel a metafisica da alteridade, ao se manifestar como a exterioridade infinita e 

irrespectiva ou dis-tinta do outro, funda a paz e a alegria como anelada presença. Ao outro 



53 

 

 

como presença se dirige à justiça como prática ética. A justiça não se aplica como virtude para 

si mesmo, ela é virtude em relação ao outro. O outro se torna critério do sentido da justiça, 

uma vez que a prática da justiça faz a pessoa justa, mas o justo está sempre em relação ao 

outro para quem realiza a justiça. Neste ponto, encontra-se muito proximante à Filosofia da 

Libertação com a ética do pensamento de Levinas, como uma ética da destruição do 

pensamento ocidental. Contra a totalidade enquanto sistema de dominação e de opressão, a 

Filosofia da Libertação impõe seu pensamento de libertação enquanto uma nova formulação 

da ética. Esta ética parte da condição da experiência da opressão do ser humano.  

A interpelação do sofrimento da vítima é prévia à liberdade, interfere nela e a impele a 

decidir sobre a sua responsabilidade para com o outro injustiçado. A interpelação do outro 

antecede a sua liberdade. A alteridade do outro vitimado invade a liberdade constituindo-a 

como uma liberdade responsável. O apelo do sofrimento do outro perfaz o sentido da decisão 

do sujeito. Ante a dor do Outro injustiçado, a decisão é sempre uma resposta, uma 

responsabilidade. Mesmo que a resposta seja a indiferença, esta o responsabiliza (como 

cúmplice) com a injustiça do outro (RUIZ, 2007, p. 31), de modo que a condição ética da 

justiça é responsável pela sua potência crítica. A justiça ética da vítima possibilita julgar a 

ordem do sistema de totalidade para além do direito que defende e sustenta o sistema. A 

relação com o outro é uma forma de realizar justiça. A responsabilidade é o que, de forma 

exclusiva, incumbe-me e que, humanamente, eu não posso rejeitar. Essa carga é uma suprema 

dignidade do único. Eu não posso me trocar, eu sou na medida em que sou responsável 

(LEVINAS, 1991, p. 95). A alteridade, responsabilidade e justiça, opõem-se, assim, à 

totalidade. Quer dizer, a guerra, a violência e a injustiça enquanto constituintes da totalidade, 

são vencidos no face a face do cotidiano.   

 

América Latina, nosso mundo cotidiano e não-filosófico do qual surge a 

filosofia se é real e não sofista, é uma cultura dependente. Os cordéis de 

nossa cultura, economia, política.... movem-se a partir de fora: sendo 

oprimidos, o fora é o que sobre nós exerce sua vontade de domínio; o sujeito 

dessa vontade de poder é o norte-atlântico. Ontologicamente dependente. A 

tarefa filosófica e politica na América Latina, que na verdade quer superar a 

modernidade do sujeito, deverá propor-se a detectar todos os traços desse 

sujeito dominador norte-atlântico em nosso oculto ser latino-americano 

(DUSSEL, 1977b, p, 143). 

 

Diante dessa realidade opressora e sua justificação ideológica, mediante ontologia da 

totalidade fechada surge a proposta ética de Dussel. O que lhes proponho agora é o intento de 

pôr um nome ao mistério que está além do horizonte ontológico e superar então o to auto o 



54 

 

 

mesmo e, com isto, ainda que não pareça, situamo-nos imediatamente em uma nova época 

ontológica (DUSSEL, 1974, p. 267). A proposta dusseliana é uma revolução no modo de 

pensar a Filosofia da Libertação. 

 

É apenas em Levinas, em sua obra Totalité et infinit, que vamos encontrar 

pela primeira vez com absoluta clareza a categoria da ―alteridade‖, quando 

descobre a categoria “autrui‖, isto é, o outro homem que está no mundo 

além do meu mundo. Diz, no entanto, ainda Dussel que a descoberta de 

Lévinas, mesmo que fantástica, continua limitada, uma vez que vê apenas o 

―outro europeu‖ dentro da totalidade europeia. Para Lévinas o ―outro-

homem-além-do-meu-mundo‖ sempre foi judeu massacrado por Hitler. 

Nisto a filosofia de Lévinas foi original e se baseou no real. Faltou-lhe, 

porém, segundo Dussel, a perspectiva universal. Jamais lhe passara pela 

cabeça que este outro homem pudesse ser um asiático, um africano, um 

árabe ou um latino-americano, homens estes, todos eles secularmente 

explorados e objetivados como úteis à mão pela totalidade central europeia. 

(ZIMMERMANN, 1987, p. 174)  

 

Assim, Dussel entende e estabelece a categoria de exterioridade como categoria 

fundamental na Filosofia da Libertação. O outro como exterioridade total a toda centralidade, 

como vítima, chamando por justiça, será a fonte de todo novo pensar filosófico. Em Dussel a 

vítima, não está definido, ou seja, ― o que é‖, mas precisamente como o analogicamente ―dis-

tinto‖, o que difere do ser diferente a partir da ontologia da totalidade. 

O termo ―justiça das vítimas” não deve ser entendido no sentido objetivo da justiça 

feita pelas vítimas, mas no genitivo da justiça devida às vítimas. 

 

No sentido objetivo, a justiça feita pelas vítimas substituiria os 

procedimentos objetivos da justiça e se deslizaria para numa justiça subjetiva 

que facilmente cairia na vingan-ça. No sentido genitivo, a justiça das vítimas 

é o critério hermenêutico, a partir do qual deve significar-se o sentido da 

justiça e para o qual devem confluir, de forma subsidiária, tanto a justiça 

objetiva do procedimentalismo como a prática da virtude. A justiça (re) 

clamada pela vítima não se instaura com o ato procedimental da punição do 

culpado; a injustiça sofrida não se restaura com a recomposição da ordem. 

Sua alteridade negada é a perspectiva ético-epistemológica que deve servir 

de referência hermenêutica para definir o sentido da justiça. Justo é devolver 

a dignidade negada ao injustiçado, justiça é reconhecer e restaurar a 

alteridade humilhada da vítima. O clamor do injustiçado não é um 

referencial secundário do procedimento, ele é interpelação histórica e critério 

universal para definir a justiça. ―O outro enquanto outro é Outrem. Requer-

se a relação do discurso para ‗deixar-ser‘; o ‗desvelamento‘ puro onde ele se 

propõe como tema, não o respeita suficientemente para isso. Chamamos de 

justiça o acolhimento de frente, no discurso. Se a verdade surge na 

experiência absoluta em que o ser brilha com a sua própria luz, a verdade só 

se produz no verdadeiro discurso ou na justiça‖ (RUIZ, 2007, p. 23). 

 



55 

 

 

O sentido do justo supera o procedimento de aplicação da justiça e remete à 

restauração histórica da injustiça cometida contra a vítima. Sem a reparação real da injustiça 

histórica, sem o reconhecimento efetivo da alteridade negada da vítima, a justiça se converte 

em aparato procedimental, num artifício ideológico que serve para legitimar a ordem vigente 

que imprime a violência como forma de fazer justiça. Esta é a facticidade no presente na qual 

se realiza a historicidade do ser humano latino-americano. A epifania do rosto do outro exige 

justiça e responsabilidade infinitas. A manifestação da alteridade aparece no rosto do índio, do 

negro, do mestiço e de todos os marginalizados da América Latina. Assim, o índio, o afro-

americano se encontram justamente na posição mais ameaçada e mais marginalizada entre 

todos os povos. Por essa razão, enfatiza Dussel, quando o Outro é oprimido e convertido em 

um instrumento impessoal (o escravo, o índio sem alma, o operário sem direitos que vende 

seu trabalho ao capital impessoal das sociedades anônimas internacionais), pode ser 

manipulado como algo ―à mão‖. Somente quando a justiça salta sobre ―o Mesmo‖ como 

totalidade, verificam-se as condições de amizade entre irmãos. Amizade que se funda no pro-

jeto político (DUSSEL, 1977b, p. 145). Somente a meta-física, segundo a qual o outro é 

impossibilitado de ser instrumentalizado, pode ser uma ética da justiça e respeito pelo Outro. 

 

A justiça quando significada desde a alteridade do outro injustiçado, adquire 

um sentido universal e histórico ao mesmo tempo. A alteridade da vítima é 

um critério universal e universalizável, porém a injustiça de cada vítima é 

uma situação histórica particular. “Ouvir a sua miséria que clama por 

justiça não consiste em representar-me uma imagem, mas em colocar-me 

como responsável”. A justiça está indissociavelmente ligada à pessoa do 

injustiçado. Só se faz justiça quando se consegue reparar a injustiça 

cometida. Por sua vez a injustiça só se repara quando se resgata a vítima de 

sua condição de injustiçada, devolvendo-lhe a plenitude de sua alteridade 

negada (RUIZ, 2007, p. 33). 

 

Ao pensarmos a justiça a partir do outro injustiçado, fica evidente o reducionismo que 

a modernidade operou, quando com-fundiu a justiça com o procedimento. Contrariando a 

tendência da modernidade, a injustiça acontece, não contra a regulamentação legal, mas 

quando se comete uma violação da alteridade humana, ou seja, ao provocar o sofrimento 

injusto do inocente.  Assim, na modernidade a compreensão reducionista de justiça omite uma 

realidade mais ampla que supera a ideia de justiça como procedimento e a compreende como 

violação da alteridade humana. Noutras palavras, a injustiça é a imputação de um injusto 

sofrimento ao inocente que o torna um escravo do sistema. Contrariamente a esta posição, a 

interpelação da vítima é a justiça primeira, ela é a condição de possibilidade da realização 

histórica da ética (RUIZ, 2007, p. 33). Se a justiça das vítimas for negada, ignorada ou 



56 

 

 

apagada, todo o edifício social será levantado sobre uma falácia ética, uma injustiça. Se a 

justiça das vítimas não for incorporada como justiça primeira, a ética será, simplesmente, 

esvaziada, como uma mera retórica procedimental, convertendo-se numa retórica vazia. 

Assim a justiça das vítimas é interpelação e responsabilidade, é compromisso com a 

restauração da injustiça histórica cometida contra elas. Este novo sentido de justiça excede a 

significação dos princípios procedimentais e remete sempre à condição de alteridade do outro 

vitimado. Trata-se da superação instrumental do outro preso a uma ontologia universal.  

Em síntese, Dussel desenvolve um pensamento filosófico a partir do contexto latino-

americano e nesta esteira de processos colonizadores, de uma realidade de histórica 

exploração e expropriação, desenvolve um conhecimento que reconhece como protagonista ―a 

vítima‖. Com isso ele fortalece uma epistemologia que se caracteriza pelo pensar a partir do 

seu contexto, da sua realidade, frente aos conceitos contaminados pela ideologia burguesa 

capitalista. Ele toma como objeto de estudo sujeitos históricos, com rosto e identidade. Estes 

sujeitos, no pensamento de Dussel, deslocam-se da passividade ao protagonismo e assumem 

uma posição propositiva e curiosa, tornando-se chave de leitura crítica para discussão do 

âmago do seu pensamento: Ética e Libertação. Em Dussel, estes não são meros conceitos 

teóricos, mas posição política e o critério determinante deste posicionamento 

epistemologicamente político são as vítimas: negros, mulheres, indígenas, entre outros. 

 O conhecimento da realidade latino-americana passa necessariamente pelas histórias, 

trajetórias e lutas destes grupos vitimados por contínuos e sucessivos processos colonizadores.  

Para a ideologia burguesa a categoria de pobre contém elementos simbólicos 

carregados de preconceitos. Pobres são aqueles que não conseguiram subir na escala social 

devido às suas incompetências, suas ignorâncias e que por esses motivos são sujeitos de sua 

marginalidade, evidentemente, tolerável pela classe burguesa. Ao introduzir, o conceito de 

vítima, Dussel reflete outro parâmetro de representação carregado de elementos simbólicos, 

cuja mudança de paradigma implica na produção simbólica de novos atores sociais. Estes 

sujeitos sociais passam a ser interpretados enquanto vítimas, oprimidos e excluídos.  

Trata-se de superar e romper com esta narrativa hegemônica, considerando necessária 

outra racionalidade: heterogênea, baseada na alteridade, que é a própria vítima, fazendo uma 

crítica à narrativa como um componente fundamental da sociedade pós-moderna. Trata-se da 

dignidade daquele que está fora do sistema, mas que se encontra em situação de dependência 

dele. 

Frente ao pensamento liberal ora hegemônico, urge a construção e afirmação de uma 

lógica que se coloque numa posição de enfrentamento e embate ideológico-político, 



57 

 

 

necessária para que novas relações sejam construídas. Essas relações são historicamente 

pautadas pelos movimentos sócias populares pelos caminhos da América. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Quem é a vítima? A questão clássica da filosofia política continua sendo refletir a 

relação paradoxal que existe entre prática ética e os modos de subjetivação. Essa foi a 

conclusão a que chegamos no decorrer da pesquisa. Trata-se, portanto, do conflito histórico de 

optar entre o exercício da liberdade ou a escravidão. Para refletir tal paradoxo a questão 

levantada em torno da vítima se procedeu na noção de filosofia enquanto pensamento que 

reflete a vida (ética) e não pensar a filosofia enquanto filosofia (ontologia). Desse modo a 

pergunta em torno da vítima é uma pergunta ética. O ato de perguntar coloca o perguntante na 

totalidade da questão levantada, pois o próprio perguntante é tanto universal quanto o ato de 

perguntar. No entanto, a universalidade do ato de perguntar parte de um espaço historicamente 

vitimado pelos processos colonizadores. A pergunta pela vítima é o grito que ecoa entre o 

universal e o particular. Enrique Dussel auscultou o grito dos negros, mulheres e indígenas. 

Como ninguém, Dussel conseguiu traduzir os gritos em palavras, palavras as quais chamamos 

de Filosofia da libertação. A Filosofia da Libertação pensa a totalidade da vida da América 

Latina para a América Latina e da América Latina para o mundo (Filosofia Da Libertação), ao 

mesmo tempo em que supera a ontologia clássica (encobridora do outro) de modo geral e a 

ontologia hedeggeriana de modo particular. 

Na introdução da pesquisa em questão, evidenciamos os aspectos principais dos polos 

antagônicos, ou seja, entre o pensamento europeu e o pensamento latino-americano, assim 

como a contribuição de Lévinas em torno dos direitos das vítimas, da restauração da verdade e 

concretude da justiça. Com Lévinas, Dussel deu nome às vítimas, de modo que ao refletir 

sobre os modos de encobrimento do outro, demos ouvido ao clamor dos negros e negras 

vitimados pela e através da colonização europeia. Neste sentido, descobrimos que na questão 

que envolve o racismo, o Estado tem um papel importante na perpetuação do racismo. Todos 

os anos o Estado brasileiro através do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) 

faz levantamento em torno da questão negra. Uma das questões que o instituto levanta ao 

pesquisar uma pessoa é a pergunta sobre a sua raça (IBGE, 2019). O mesmo Estado que 

combate o racismo, é o mesmo que através da pesquisa perpetua a questão racial. A pesquisa 

não objetiva saber a identidade ou sentimento de pertença dos indivíduos, mas reforçar o 

racismo através de conceitos socialmente aceitos, como identidade, diferença e igualdade. 

Esses conceitos constituem mecanismos de dominação política na atual sociedade.  

O processo de globalização econômica, impulsionado principalmente pela corrente 

liberal capitalista, cria estruturas sociais complexas para legitimar as injustiças sociais, como 



59 

 

 

forma de governabilidade. Nestes parâmetros, abordamos o modelo ontológico universalizante 

que, dentre outras coisas, considera o ser humano e a história como realidades determinadas 

pelas leis da razão ou pelas leis da natureza. A partir de uma realidade determinada 

historicamente, decorre o sistema mercadológico que mercantiliza as relações humanas e a 

vida como um investimento lucrativo. Mediante a ontologia, não existe alternativa a não ser 

satisfazer sua natureza intrínseca do sujeito, já dado, já previsto dentro das próprias leis. Isso 

porque se convencionou que algo para ser ciência deve passar pelo crivo da comprovação e da 

veracidade do raciocínio lógico abstrato para se chegar à verdade como princípio que rege 

toda a realidade. ―A verdade é concomitante à sua descrição, constatação, sem espaço para 

criação‖ (RUIZ, 2004b, p. 40), para não correr o risco do irracional ou ilusório. ―Entretanto, a 

vida não pode ser definida, porque não podemos sair dela. Ao defini-la, já a supomos, pois, 

para definir a vida precisamos primeiro viver‖ (BOFF, 2003, p. 144). O filósofo deve ser, 

pedagogicamente, o mestre que, evadindo-se do impessoal e massificado, converte-se em um 

eu e, pela analética pedagógica, indica ao povo sua própria responsabilidade em sua respectiva 

personalização (DUSSEL, 1977b, p. 144). O que Dussel nos ajuda a compreender, através da 

Filosofia da Libertação, é que o pensamento para se construir como pensamento é preciso 

situar o sujeito dentro da própria vida e dentro da própria história latino-americana. Trata-se, 

pois, de nos conscientizarmos sobre a estrutura da vida que está dentro de nós e de cada um e 

não de explicá-la exaustivamente.  

Dussel encontrou na Grécia, berço do conhecimento, o modo como a filosofia se 

preocupou com o ser e com a alma. A pergunta pelo ser foi a principal preocupação da 

ontologia. Dos gregos até Heidegger (último representante da subjetividade moderna 

europeia), Dussel se esforça para destruir criticamente toda ontologia. No segundo capítulo 

tratamos da superação implementada por Dussel tratando da passagem da ontologia clássica 

para uma ontologia ética-prática. Problematizando o sentido de uma ética prática, 

privilegiamos os escritos ontológicos de Heidegger, por entender que o filósofo da Floresta 

Negra faz a ponte entre a ontologia clássica e a modernidade, de modo a estabelecer uma 

unidade opressora entre o pensamento ontológico e a formação dos Estados modernos. Assim, 

descobrimos que Dussel propõe uma ética ontológica material em relação a uma ontologia do 

ser, mas uma interpretação do ser cuja com-preensão possibilite uma ética crítica dos 

fundamentos ontológicos do ser desde o outro.  

Com a crítica ética aos fundamentos da ontologia heideggeriana, Dussel mostra que a 

ontologizaçao da filosofia não é verdadeira filosofia, de modo que na ontologização 

universalizante do mundo, a situação caótica, conflitante, opressora e geradora de vítima, 



60 

 

 

decorre de tal modelo e a ela são atribuídas tais consequências.  

No terceiro capítulo trabalhamos a ética dusseliana, pois no segundo capítulo a crítica 

ética da ontologia se desdobrou libertando o pensamento da ontologia fechada, de modo que, 

livre, a Filosofia da Libertação pretende libertar os latino-americanos do pensamento 

colonizador europeu. 

Para Dussel, quando, negando o mito civilizatório e a inocência da violência, 

descobre-se o eurocentrismo e a falácia desenvolvimentista, eticamente, a dignidade do Outro 

e se declaram inocentes as vítimas com a afirmação de sua alteridade e identidade de sujeito. 

A proposta teórica e política dusseliana é visualizar os povos periféricos para que sejam 

escutados e reconhecidos pelo centro, superando, em última instância, as relações de 

subordinação e injustiças. 

Tais injustiças são combatidas a partir dos antecedentes históricos presentes nas 

Declarações dos Direitos Humanos, seja da revolução americana, de 1776, seja da francesa, 

em 1789, ou das Nações Unidas, de 1948. Trata-se dos direitos dos pobres, negros e índios, 

como foi bem elaborada a partir do evento da conquista da América Latina no século XVI. 

Deste modo, a causa principal da vitimização é de natureza social e política. A violação dos 

direitos sociais e pessoais encontra sua explicação no modo de convivência social e política 

que se estrutura ao redor da dominação e da exclusão. Quer dizer, o sistema capitalista que 

garante a segurança e os privilégios dos ricos é o mesmo que perpetua a exploração e a 

marginalização dos demais. Perceber essa contradição, é importante na medida em que os 

movimentos sociais procuram ocupar espaços de poder e de promoção da vida dentro do 

próprio sistema, para que as contradições tragam benefícios, assim como representem os 

marginalizados. As políticas de cotas nas universidades para negros se encontram nesta 

brecha. Não para abastecer a política populista ou assistencialista, mas ações simbólicas que 

viabiliza o sujeito histórico portador da alternativa à ordem capitalista vigente: os negros, os 

pobres e os movimentos sociais, ou seja, aqueles que buscam uma sociedade mais justa. 

A luta dos movimentos sociais organizados na América Latina constitui uma 

resistência ao processo de vitimização. Muitas das bandeiras de lutas pautam a agenda política 

latino-americana. Nesta luta os paradoxos em torno da política estão organizados como 

instrumentos de controle da vida. Na perspectiva neoliberal, o sujeito livre é aquele que 

realiza mais desejos. Nesta visão, todo desejo é horizonte de liberdade e a negação do desejo é 

considerada limite à liberdade. Assim sendo, a perspectiva neoliberal de liberdade entendeu 

que a minha liberdade tem como limite a liberdade do outro, porque o outro é o limite da 

minha liberdade. Esta visão de liberdade dá sustentação simbólica e estabilidade à sociedade 



61 

 

 

de consumo. Parece que a liberdade é uma mera questão de gosto ou de querer e que 

desvencilhar-se da tirania política é tão elementar como querer fazê-la. O controle da vida 

através de uma liberdade fabricada considerou os mecanismos modernos de perpetuar a 

escravidão. Assim, colocamos dentro do debate em torno da vítima a condição do negro e da 

negra. Entendemos que a escravidão negra foi o evento histórico que marcou de uma vez por 

todas as relações humanas em nosso continente. A temática do racismo advém de uma 

inquietação vivenciada no contexto do movimento negro no papel de militante. Nessa 

vivência pude compreender que geralmente as manifestações de tolerância em relação ao 

negro e à discriminação ocorrem de maneira implícita, através de hostilidades ou defesa 

radical da ideia de inferioridade ―natural‖ do negro. Essa tolerância ocorre também em 

relação à mulher, ao índio. Nos últimos meses assistimos a manifestações de intolerância no 

campo da atual política brasileira, assim como contra as religiões de matrizes africanas. 

Este ―dilema pessoal‖ me motivou a buscar ainda mais um entendimento teórico que 

me possibilitasse ampliar a visão sobre esta problemática referente à tolerância objetivando 

contribuir com o debate filosófico-político acerca da alteridade do outro. Assim, entendemos 

que a escravidão negra no Brasil é uma experiência histórica de extermínio de vítimas. Como 

fazer justiça às vítimas? As políticas de cotas nas universidades vêm sendo uma experiência 

de uma justiça reparativa. É garantia de direito à política de cotas implementada nas 

universidades públicas brasileiras? De que maneira a política de cotas possibilita corrigir as 

consequências históricas da escravidão negra no Brasil?  

Estas perguntas se articulam em torno dos aspectos políticos e econômicos, no sentido 

de fazer aparecer o racismo à moda brasileira, ou seja, o racismo escondido sob os aspectos 

conceituais como igualdade, diferença e tolerância.  

Com isso defendemos que a vítima, enquanto sujeito histórico e social, não é apenas 

resultado de um processo determinado e acabado, mas agente de intervenção num processo 

dinâmico e, nesse processo, a vítima se torna, no pensamento dusseliano, marco da virtude e 

do diálogo intercultural entre valores, crenças, costumes, etnias e povos diferentes. Por 

exemplo, Canudos, os quilombos, as reduções indígenas, os movimentos sociais, constituem 

movimentos de intervenção no processo civilizatório latino-americano. 

 

 

 

 

 



62 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicolas. Dicionário de filosofia. Barcelona: Editor Ariel, 1994a. (Tomo III, 

K-P). 

 

AGAMBEN, Giorgio. O que resta de Auschwitz: arquivo e testemunha. Estado de sítio. São 

Paulo: Boitempo, 2008. 

 

APPIAH, Kwame Anthony. Na casa de meu pai: a África na filosofia da cultura. Rio de 

Janeiro: Contraponto, 1997. 

 

BOFF, Leonardo. Graça e experiência humana: a graça libertadora no mundo. Petrópolis: 

Vozes, 2003. 

 

DILTHEY, Wilhelm. Teoria das concepções de mundo. Lisboa: Edições 70, 1992. 

 

DUSSEL, Enrique. Deconstruccion del concepto de “tolerancia” (de la intolerancia a la 

solidaridad). México: UAM-Iz, 2006. 

 

_______. Ética da libertação. Na idade da globalização e da exclusão. Petrópolis: Vozes, 

2002. 

_______. Filosofia da Libertação. México: Editor Edicol, 1997.  

 

_______. Filosofia da libertação - crítica à ideologia da exclusão. São Paulo: Paulus, 1995. 

 

_______. Método para una filosofia de la liberación: superación analéctica de la dialéctica 

hegeliana. Salamanca: Sígueme, 1974. 

 

_______. 1492 - O encobrimento do outro. Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

_______. Para uma ética da libertação latino-americana. 1. Acesso ao ponto de partida da 

ética. São Paulo: Loyola, 1977a. 

 

_______. Para uma ética da libertação latino-americana. São Paulo: Loyola, 1977b. 

 

FOGEL, Gilvan. Da solidão perfeita: escritos de filosofia. Petrópolis: Vozes, 1999. 

 

FOUCAULT, Michel. Sujeito e Poder. Rio de janeiro: Forense Universitária, 2009.  

 

_______. Vigiar e Punir. Nascimento da Prisão. Petrópolis: Vozes, 1988. 

 

GODOY, Rosa Maria Silveira. Educação em Direitos Humanos: Fundamentos teórico-

metodológicos. João Pessoa: Editora Universitária, 2007. 

 

GOMES, Joaquim B. Barbosa. Ação afirmativa & princípio constitucional da igualdade: 

(o direito como instrumento de transformação social. A experiência dos EUA). Rio de 

Janeiro: Renovar, 2001. 

 



63 

 

 

HEIDEGGER, M. A preleção (1929): que é Metafísica? In: ______. Conferências e escritos 

filosóficos. Trad. de Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os Pensadores). 

 

_______. Caminhos de floresta. Lisboa: Centro de filosofia da Universidade de Lisboa, 

1998. 

 

_______. O conceito de tempo (Der Begriff der Zeit). A questão da Técnica. (Die Frage nach 

der Technik). São Paulo: Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo, 1997. 

(Cadernos de tradução 2). 

 

_______. Os conceitos fundamentais da metafísica: mundo, finitude e solidão. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2011. 

 

HUTCHENS, B. C. Como compreender Levinas. Petrópolis: Vozes, 2007. 

 

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e estatística. Disponível em: 

<https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9372-caracteristicas-etnico-raciais-

da-populacao. Html ?t = resultados>. Acesso em: 10 jul. 2019. 

 

LEVINAS, Emmanuel. Entre Nós. Ensaios sobre a alteridade. Petrópolis: Vozes, 1991. 

 

_______. Humanismo do Outro Homem. Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

_______. Humanismo do outro homem. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

LEPARGNEUR, Hubert; MARTINS, Rogério Jolins. Introdução a Lévinas: Pensar a ética 

no século XXI. São Paulo: Paulus, 2014. 

 

LOCKE, John. Carta acerca da tolerância. Trad. Anoar Aiex. 2. ed. São Paulo: Abril 

Cultural, 1983. 

 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. Tradução de Álvaro Pina. São Paulo: 

Expressão Popular, 2009. 

 

MATE, Reyes. Memórias de Auschwitz – atualidade e política. Tradução de Antônio 

Sidekum. São Leopoldo: Nova Harmonia, 2005. 

 

MATORY, J. L. Jeje: repensando nações e transnacionalismo. Mana, v. 5, n. 1, 1999. 

 

MOURA, Clóvis. Sociologia do Negro no Brasil. São Paulo: Ática, 1988. 

 

NASH, T. Peter. Relendo Raça, Bíblia e Religião. Centro de Estudos Bíblicos. São 

Leopoldo: Con-Texto, 2005. 

 

NÚCLEO PELA TOLERÂNCIA. Encontro sobre a Tolerância na América Latina e no 

Caribe, de 1994, no Rio de Janeiro: Departamento de Ciências Humanas da Unesp, campus 

de Bauru SP. 1994. Disponível em: <www.faac.unesp.br/pesquisa/tolerancia 21/09/2018>. 

Acesso em: 01 mar. 2019. 

 

PALMER, Richard E. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1989. 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9372-caracteristicas-etnico-raciais-da-populacao.%20Html%20?t%20=%20resultados
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9372-caracteristicas-etnico-raciais-da-populacao.%20Html%20?t%20=%20resultados
http://www.faac.unesp.br/pesquisa/tolerancia%2021/09/2018


64 

 

 

 

PIRES, Cecília (org.). Vozes Silenciadas, Ensaios de ética e filosofia política. Ijuí, RS: 

Unijuí, 2003. 

 

RICOEUR, Paul. O conflito das interpretações: Ensaios de Hermenêutica. Rio de Janeiro: 

Imago Editora, 1969. 

 

RUIZ, Bartolomé Castor.  A justiça das vítimas: fundamento ético e perspectiva 

hermenêutica. São Leopoldo: Unisinos, 2007. Disponível em: 

<http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/view/2073>. Acesso em: 15 

maio 2019. 

 

_______. As encruzilhadas do humanismo: a subjetividade e a alteridade ante  

os dilemas do poder ético. Petrópolis: Vozes, 2006. 

 

_______. Justiça e memória: para uma crítica ética da violência. São Leopoldo: Unisinos, 

2009. 

 

_______. Os labirintos do poder: o poder (do) simbólico e os modos de subjetivação. Porto 

Alegre: Unisinos, 2004a. 

 

_______. Os paradoxos da sacralidade da vida humana: questões ético-políticas do 

pensamento de W. Benjamin e G. Agamben. 2013. Disponível em: 

<https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/538>. Acesso em: 03 jun. 2019. 

 

_______. Os Paradoxos do Imaginário. São Leopoldo: Unisinos, 2004b. 

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O negro no mundo dos brancos (apresentação). São Paulo: 

Global, 2007. 

 

_______. O Espetáculo das Raças: cientistas, instituições e questão racial no Brasil (1870- 

1930). São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

 

STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre Ser e Tempo. Petrópolis: Vozes, 1988.  

 

VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia filosófica. VI. São Paulo: Loyola, 1991. 

 

VELASCO, Sirio Lopez. Reflexões sobre a Filosofia da Libertação. Campo Grande: 

CEFIL, 1991.  

 

VOLTAIRE, François Marie Arouet de. Tratado sobre a tolerância: a propósito da morte de 

Jean Calas. Trad. Paulo Neves. São Paulo: Martins Fontes, 1993.  

 

WOLFF, Francis. Dizer o mundo. São Paulo: Discurso Editorial, 1999. 

 

ZEA, Leopoldo. Discurso desde a marginalização e a barbárie. Seguido de A filosofia 

latino-americana como filosofia pura e simplesmente. Rio de Janeiro: Garamond, 2005. 

 

ZIMMERMANN, Roque. América Latina o não ser: uma abordagem filosófica a partir de 

Enrique Dussel (1962-1976). Petrópolis: Vozes, 1987.  

https://periodicos.pucpr.br/index.php/aurora/article/view/538



