
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA 

 
 

 

 

 

 

Alan Dionizio Carneiro 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

PESSOA, VALOR E EMOÇÃO NA FILOSOFIA DE MAX SCHELER: 

ELEMENTOS DE UMA ÉTICA PARA O CUIDAR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa - PB 

2019



 

 

 

Alan Dionizio Carneiro 

 

 

 

 

 

 

 

PESSOA, VALOR E EMOÇÃO NA FILOSOFIA DE MAX SCHELER: 

ELEMENTOS DE UMA ÉTICA PARA O CUIDAR 
 

 

 

 

 

 

Trabalho apresentado à banca examinadora 

para defesa da Tese do Programa de Doutorado 

Integrado em Filosofia da UFPB, UFRN e 

UFPE, inserido na linha de Filosofia Prática, 

como requisito para obtenção do título de 

Doutor em Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Marconi Pimentel 

Pequeno 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa - PB 

2019  

 

 



 3 

  

 



 4 

 

  

 



 5 

DEDICATÓRIA 
 

 

 

A Deus que, amando, fez de mim seu semelhante. 

Aos meus pais, de quem eu aprendi que o amor não tem limites. 

À Gilvânia S. N. Morais, minha esposa, cujo amor me faz saber que apenas sou inteiro, 
quando me descubro como metade. 

Aos meus filhos Juan (8 anos) e José Lucas (1 ano), fonte de meu riso, sentido de cada 
amanhecer e certeza de que o amor ultrapassa todo pensar. 

 
 



 6 

AGRADECIMENTOS 

 

Este trabalho foi iniciado em 2009, interrompido, em 2011, por questões de saúde e sendo 

retomado apenas em 2015. Nesse período, precisei retomar a vida, restabelecer a saúde e 

cuidar da família. É a partir desse contexto que se dá estes agradecimentos. 

A Deus e a Nossa Senhora da Assunção por terem me ajudado a guardar a fé no caminhar da 

vida. 

Aos meus pais pelas orações e por cuidarem de mim em todos os momentos com um amor sem 

medidas. 

À Gilvânia (minha esposa), Juan e José Lucas por serem minha alegria e pela paciência na 

construção desse trabalho. 

Ao Prof. Dr. Marconi Pequeno, filho de D. Vera, por acreditar que eu seria capaz, por não 

desistir de mim, por ser um amigo, uma inspiração e um verdadeiro mestre. 

Aos Professores Dr. Bartolomeu Silva e Dr. Gilfranco Santos pela colaboração na 

construção deste estudo, fornecendo orientações importantes que possibilitaram ampliar o 

meu conhecimento. 

Aos Professores Drª. Eugênia Teles e Dr. Otacílio Gomes pela disponibilidade em participar 

do aprimoramento desse estudo. 

À Profª. Drª. Solange Costa pelos incentivos, carinho e amizade. Ela é a certeza de que a 

empatia, o amor e as virtudes são as companheiras sempre ternas do cuidado “franciscano” 

do outro e do ser-com. 

Ao Exlmo. Reitor da UFCG Prof. Dr. Vicemário Simões, aos docentes do curso de 

Graduação em Enfermagem da UFCG, Profª. Drª. Priscila, Profª. Drª. Gisetti Corina e Prof. 

Francisco Sales, cujas amizades me permitiram a dedicação integral às atividades da 

pesquisa. 

Ao Prof. Dr. Williard Scorpion pelas palavras amigas, pelo abraço fraterno, por sua escuta 

paciente e pelas conversas filosóficas. 

Aos estudantes de Enfermagem da UFCG cujos sonhos compartilhados se realizam na arte 

do cuidar. Neles posso encontrar a fé e a esperança do cuidar. 

A todos os profissionais de saúde aqueles que cuidaram de mim em 2011, em especial, os do 

Hospital de Emergência e Trauma Dom Luís Gonzaga Fernandes-PB que me dedicaram 

tanto zelo.  Seus atos me permitiram fazer da vida uma história de gratidão, da qual essa 

tese é um exemplo.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“O Bem se torna Belo no que se torna leve.” 
(Max Scheler, 2012, p.24).



RESUMO 

 

CARNEIRO, A. D. Pessoa, valor e emoção na filosofia de Max Scheler: elementos de uma 

ética para o cuidar. 2019. 250f. Tese (Doutorado) - Centro de Ciências Humanas, Letras e 

Artes, Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2019. 

 

 

Pessoa, emoção e valor são categorias fundamentais do pensamento de Max Scheler. Podemos 

ainda tomá-los como os fundamentos ontológicos a partir dos quais se estrutura a sua Ética. 

Nossa pesquisa baseia-se em pelo menos três obras principais, O formalismo na ética e a ética 

material dos valores, Essência e formas de simpatia e A posição do homem no cosmos, além 

de outros opúsculos, e parte do princípio de que o mundo moral não pode ser pensado 

desvinculado do nosso universo sensorial. A concepção fenomenológica da ética scheleriana é 

capaz de superar o formalismo racionalista de matriz kantiana, possibilitando a fundamentação 

de uma ética a partir da compreensão da expressão dos sentimentos da pessoa, sem se reduzir a 

uma ética da simpatia ou de índole utilitarista. Consideramos, ainda, que a filosofia de Scheler 

somente pode ser compreendida por meio de um círculo hermenêutico em torno da interligação 

dos conceitos pessoa, valor e emoção. Assim, a partir dessas três noções, pretendemos elaborar 

elementos para uma ética do cuidar.  Com base nisso, discorremos inicialmente sobre o conceito 

de pessoa, examinando os seus fundamentos onto-antropológicos e seu papel na constituição 

da natureza humana. Assim, é possível definir o homem como alicerce do mundo e da história, 

o qual é capaz de diferenciar-se e de elevar-se sobre todos os seres vivos e também sobre sua 

constituição psicofísica (corpo-mente) em forma de espírito. Este, ademais, torna a pessoa um 

ser marcado pela liberdade e transcendência. A pessoa aparece, então, como um valor em si 

mesmo. A antropologia do ser pessoa não pode estar dissociada da ontologia dos valores e de 

sua relação com bens, fins e deveres. A partir da conexão entre a pessoa e o valor, podemos 

descrever o papel das emoções no personalismo ético scheleriano. Emoções são modos de 

expressão do mundo dos valores e do modo-de-ser da pessoa, servindo à compreensão do outro 

e da constituição moral da pessoa. A vida emocional jamais pode estar desvinculada das 

decisões morais levadas a efeito pelo ser-pessoa. Enquanto os objetos do mundo são 

apreendidos mediante o perceber sentimental, o outro apenas pode ser compreendido em sua 

individualidade e integralidade através de um ato de amor. O amor permite um autêntico con-

viver, isto significa que, a partir dele, nos tornamos capazes de reconhecer a dignidade do outro, 

compreender o seu modo de ser e a forma como ele julga o mundo e ordena os seu universo de 

bens. O amor é o ato gnosiológico que possibilita a participação da pessoa no ser do outro. Eis 

por que o pensamento scheleriano sobre o mundo moral, nos permite erigir uma ética do e para 

o cuidar com base nas noções de pessoa, valor e emoção. 

 

Palavras- Chave: Ética. Pessoa. Valor. Emoção. 

  



 9 

ABSTRACT 

 

CARNEIRO, A. D. Person, value and emotion in Max Schler’s philosophy: ethic 

contributions for a caring attitude. 2019. 250l. Thesis (Doctorate Degree) – Humanities, 

Letters and Arts Center, Federal University of Paraíba, João Pessoa, 2019. 

 

 

Person, emotion and value are fundamental categories to comprehend Max Scheler’s thought. 

They are ontological concepts a part from the philosopher structures his Ethics. Our study 

developed in special considering his main books, Formalism in Ethics and Non-Formal Ethics 

of Values, The Nature of Sympathy, and The human place in cosmos and other complementary 

texts, is that the moral world may not been thought separated from our sensorial universe. In 

fact, the phenomenological conception of Scheler’s ethics is able to overtake the formalism 

presents at the Kant’s rationalism, allowing an ethics based on comprehension of personal 

feelings expressions comprehension, without being reduced to ethics of sympathy or an 

utilitarianism view. We consider, yet, that the Scheler’s philosophy only may be understand 

linking the concepts person, value and emotion as a hermeneutic principle. And, then, parting 

from these concepts, we intend to elaborate fundamentals from an ethics of caring.  Thus, 

grounded on this, we firstly discourse about the concept of person, analyzing his onto-

anthropological fundamentals and his influence in the human natural. Thus, it is possible to 

define the man as the world’s and history’ fundament, which is able to distinguish and elevated 

himself above all over living beings and also his psychophysical (body-mind) in reason of his 

spirit.  The spirit, besides, became the person a being determined by liberty and transcendence. 

The person appears as self-value. An anthropology of being person may not been separated of 

a values’ ontology and its relation with valuable things, ends and obligations. From the 

connection between person and value, it is possible to describe the emotion’s place at the ethical 

personalism of Scheler.  Emotions are ways to express the world of values and the way of 

person’s being, making possible to comprehend the other and the personal’s moral constitution. 

The emotional life never might been unlinked from moral decisions. While the objects of the 

world are apprehended by a sentimental perception, the other only can be comprehended 

through an act of love. Love permits an authentic live together, and it means that we became 

able to recognize the other’s dignity, to comprehend his way of being and the form as he judges 

the world and order the valuable things universe. Love is the gnosiological act that makes 

possible a person participates in a being of other. Thence, the Scheler’s philosophy about the 

moral world give conditions to build an ethic by and for caring based on the concepts of person, 

value and emotion. 

 

Keywords: Ethics. Person. Value. Emotion. 



 10 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 12 

I. A NOÇÃO DE PESSOA EM MAX SCHELER ............................................................... 15 

1.1 Antropologia Filosófica e o Problema do Homem ..................................................... 19 

1.2 O Homem no Fundamento da Vida: Nietzsche, Dilthey e Bergson .......................... 26 

1.3 A Antropologia de Scheler: O Homem Total .............................................................. 34 

1.4 O Homem na Tessitura da Vida .................................................................................. 44 

1.5 Espírito e Vida: a dialética do humano ....................................................................... 51 

1.6. Pessoa e Ato ................................................................................................................... 58 

1.7. A Disposição de Ânimo e a Ação Humana .................................................................. 71 

1.8 A Inobjetividade da Pessoa .......................................................................................... 76 

1.9. Pessoa e Corpo ............................................................................................................... 81 

1.10. Fenomenologia e Metafísica da liberdade ................................................................... 88 

1.11. A Pessoa Enquanto Valor em Si Mesma ..................................................................... 93 

 

II. A AXIOLOGIA FENOMENOLÓGICA DE MAX SCHELER ................................... 95 

2.1 O Ser do Valor ............................................................................................................... 96 

2.2 Do Valor na Ordem dos Bens ..................................................................................... 100 

2.3 Da Natureza Axiológica dos Fins ............................................................................... 105 

2.4 Valor e Dever Ser ........................................................................................................ 108 

2.5 O Conhecimento dos Valores ..................................................................................... 114 

2.6 O Apriorismo Emocional dos Valores ....................................................................... 118 

2.7. Da Essência dos Valores ................................................................................................ 124 

2.8 O Reino dos Valores .................................................................................................... 130 

2.8.1 A Ordem dos valores junto aos seus Depositários ........................................................ 130 

2.8.2. Hierarquia Material A Priori dos Valores .................................................................... 134 

a) Valores do agradável e valores vitais .......................................................................... 136 

b) Valores espirituais ....................................................................................................... 138 

c) Valores do santo e do profano ..................................................................................... 144 

2.9 Da Ascese Moral (e Espiritual) da Pessoa e do Mundo: Modelos e Líderes .......... 146 

2.9.1   Arquétipos de pessoas valiosas.................................................................................... 151 

1. O Artista do prazer e o pioneiro da civilização ........................................................... 151 

2. O herói ......................................................................................................................... 152 

3. O gênio ........................................................................................................................ 153 

 



 11 

4. O santo......................................................................................................................... 156 

 

III. LINGUAGENS, EMOÇÕES E MORAL EM MAX SCHELER .............................. 160 

3.1 Da Fenomenologia das Emoções ao Caminho da Linguagem ................................. 165 

3.2 Da Percepção Sentimental [Das Fühlen] .................................................................. 170 

3.3 Tessitura da Vida Afetiva ........................................................................................... 173 

a) Os sentimentos sensíveis ............................................................................................. 174 

b) Os sentimentos vitais e corporais ................................................................................ 175 

c) Os sentimentos puramente anímicos ........................................................................... 175 

d) Os sentimentos espirituais........................................................................................... 177 

3.4 O Fenômeno da Simpatia ........................................................................................... 180 

a) Sentir algo com o outro ............................................................................................... 181 

b) Simpatizar algo: congratulação ‘por’ e compaixão ‘de’ ............................................. 181 

c) O contágio afetivo ....................................................................................................... 185 

d) A genuína unificação afetiva ou a verdadeira empatia  .............................................. 186 

e) O valor ético da simpatia............................................................................................. 188 

f) A empatia e a crítica de Edith Stein ............................................................................ 188 

3.5 Da Percepção do Outro ............................................................................................... 191 

3.6 A Fenomenologia do Amor: a Pessoa e o “Ordo Amoris” ........................................ 197 

 

IV. DA ESSÊNCIA E DAS FORMAS DE CUIDAR ........................................................ 203 

4.1. Da Essência do Cuidar .................................................................................................. 204 

4.1.1. O cuidar como ação ...................................................................................................... 206 

4.1.2. O cuidar como valor ..................................................................................................... 209 

4.1.3. O Cuidado como modo-de-ser ...................................................................................... 211 

a) Cuidado e amor: Heidegger e Scheler ......................................................................... 212 

4.2. Das Formas de Cuidar. ................................................................................................. 217 

4.2.1. Cuidar como saber e tratamento humanizado do outro ................................................ 217 

4.2.2. Simpatia e amor no cuidar do outro.............................................................................. 223 

4.3. Do Valor Ético do Cuidar ............................................................................................. 229 

4.3.1. O cuidar do outro: uma abordagem onto-axiológica da pessoa.................................... 229 

4.3.2. Da possibilidade de uma ética do cuidar ...................................................................... 233 

 

CONCLUSÃO ....................................................................................................................... 237 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 241 

 

 



 12 

INTRODUÇÃO 

 

 

A pessoa é o ser que vivencia a si mesmo ao tempo que forma sua personalidade, 

seu caráter, seu modo-de-ser. Sua existência é um constante ato de afirmação e de criação. Ela 

é a única responsável pelo mundo e pelo outro, a única capaz de amar e odiar o mundo a tal 

ponto de destruí-lo ou salvá-lo, de ser compassiva ou indiferente ao outro. A pessoa é um ser 

de decisão livre, mas o exercício de sua liberdade exige autodomínio, sensibilidade, 

aprendizado, maturidade, responsabilidade e coragem para alcançar a excelência na pessoa que 

se propõe a ser.  

A conduta normativa do indivíduo precisa ser compreendida a partir da perspectiva 

emotivista. Para tanto, o Scheler indica que toda moral deveria 

[...] aperfeiçoar-se no descobrimento das leis do amor e do ódio, que excedem 

as leis do preferir e as que existem entre as qualidades dos valores 

correspondentes no que diz respeito a seu grau de absolutividade, aprioridade 

e primordialidade1. 

 

Nesse sentido, o aperfeiçoamento moral da pessoa e da sociedade decorre da 

maneira como as pessoas constroem sua concepção de mundo e esta depende de sua forma de 

sentir e de valorar a realidade. Segundo Scheler, os valores se colocam entre o indivíduo e o 

mundo social a partir de uma relação sentimental, afetiva. Para ele, não se trata de proceder a 

uma reorientação da ética clássica alicerçada na razão, mas de fazer jus ao próprio homem, até 

então fragmentado em seu próprio ser pela filosofia, pela história e pelas ciências, em tantas 

partes que é incapaz de reconhecer-se a si mesmo em sua vulnerabilidade e potencialidade. 

A nossa hipótese de trabalho – examinada com ênfase nas suas três principais obras, 

O formalismo na ética e a ética material dos valores, Essência e formas de simpatia e A posição 

do homem no cosmos, além de outros opúsculos –, parte do princípio de que o mundo moral 

não pode ser pensado desvinculado do nosso universo sensorial. Assim, encontramos em 

Scheler um dos mais eminentes representantes dessa proposta filosófica. De fato, a concepção 

fenomenológica da ética scheleriana é capaz de superar o formalismo racionalista de matriz 

kantiana, possibilitando a fundamentação de uma ética a partir da compreensão da expressão 

dos sentimentos da pessoa sem se reduzir a uma ética da simpatia ou de índole utilitarista. 

Ademais, acreditamos na atualidade do pensamento de Scheler, na sua capacidade de dialogar 

com outros saberes e de lançar luzes sobre os problemas morais contemporâneos. 

                                                 
1 SCHELER, M. Ética: nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo ético. Madrid, Espanha: Caparrós, 

2001. p. 365. 

 



 13 

Consideramos, ainda, que a filosofia de Scheler possui uma trajetória linear de 

aprofundamento quanto aos temas por ele produzidos e, portanto, suas ideias apenas podem ser 

compreendidas fidedignamente, através de um círculo hermenêutico em torno da interligação 

entre os conceitos principais de toda a sua obra, quais sejam:  pessoa, valor e emoção. Estes 

tornam-se essenciais para compreensão do seu sistema ético e análise fenomenológica das 

constituições do mundo moral. Com efeito, a partir dessas três noções, pretendemos elaborar 

elementos para uma ética do cuidar.   

Por isso, nosso trabalho está estruturado em quatro capítulos tomando como 

pressuposto a articulação destes três conceitos citados, sem os quais o pensamento de Scheler 

pode se tornar obtuso, parcial e, quiçá, ininteligível. 

Assim, no primeiro capítulo, centrando-se nossa atenção no conceito de pessoa, 

examinamos os fundamentos onto-antropológicos da filosofia scheleriana, ou seja, realizamos 

a descrição do homem como alicerce do mundo e da história, a partir da análise da natureza 

humana, capaz de diferenciar-se e elevar-se sobre todos os seres vivos e sobre sua constituição 

psicofísica (corpo-mente), em razão de seu espírito e que compreende o fundamento onto-

axiológico da pessoa, enquanto ser marcado pela liberdade e  transcendência. 

A pessoa enquanto ser de atos apenas pode ser compreendida na sua execução, 

inobjetivável e indeterminada por seu agir, possuidora de uma essência própria individual que 

se desenvolve e de maneira única toca a pessoa divina, isto é, a pessoa das pessoas. A pessoa 

aparece, aqui, como um valor em si mesma. 

No segundo capítulo, a ontologia da pessoa conduziu-nos a abordar a axiologia 

fenomenológica de Max Scheler, mostrando a importância dos valores na constituição do ser-

pessoa e de como a ética pode oferecer uma compreensão do ser humano a partir do seu agir e 

dos valores da cultura. 

 Nesse sentido, investigamos a essência dos valores, diferenciando-os da natureza 

dos bens e dos fins, destacando, ainda, como uma ética dos valores é incompatível com uma 

ética deontológica, considerando ainda que os deveres não são guias confiáveis para a ação e 

que apenas o valor pode favorecer uma conduta virtuosa, inseparável da vivência. 

A esta perspectiva material de Scheler, revela-se que os valores são estruturas a 

priori, e que são fenômenos essenciais no âmbito da vivência, mas que não seguem a lógica 

racional. Os valores se associam a Ordem e a Lógica do Coração, são intuídos e apreendidos 

através de uma percepção sentimental, ou seja, um apriorismo emocional dos valores. Desse 

modo, Scheler afirma que, assim como a razão, a pessoa possui uma arquitetura emocional 



 14 

(ordo amoris) na qual ela gere, desenvolve sua vida emocional e que possui uma 

correspondência com o mundo dos valores. 

Para Scheler, afirmar que a pessoa está no mundo, significa que ela é capaz de 

apreciá-lo, descobrir o valor de cada elemento do mundo, compreendidos dentro de uma 

hierarquia material dos valores. Por um lado, é com base nessa valoração que a pessoa julga o 

mundo e dedica um sentido para a si mesma e para o outro. Por outro lado, o aperfeiçoamento 

moral da pessoa implica afirmar que o mundo está delimitado pela pessoa e pelo ideal ético que 

ela persegue, por isso, o último tópico deste capítulo diz respeito a como os modelos e líderes 

podem influenciar na constituição moral da pessoa. 

O terceiro capítulo consiste no estudo da fenomenologia das emoções em Max 

Scheler, no qual descrevemos o papel das emoções na vida moral da pessoa, e como tais 

sentimentos nos conectam com o mundo e nos permitem perceber e compreender o outro como 

valor. 

As emoções além de ser uma forma de engajamento da pessoa no mundo, possuem 

uma gramática própria, universal, de expressão que não se confundem com as alterações 

corporais provocadas pelas emoções. Estes variam conforme os hábitos, gestos e costumes 

estéticos. A gramática dos sentimentos, como diz Scheler, são os modos pelos quais as emoções 

fornecem acesso ao mundo dos valores, em especial, através do amor (ordo amoris) e da 

percepção sentimental. 

Por fim, no último capítulo, dedicamo-nos a análise das repercussões do 

pensamento ético de Scheler sobre o mundo moral com base na tríade hermenêutica pessoa, 

valor e emoção, e, a partir dai, expor os elementos necessários para uma ética do cuidar do 

outro. Com efeito, o cuidar é um fenômeno complexo que envolve ações, valores, deveres e 

emoções das pessoas em seu modo de se relacionar com o outro. 

Em razão disso, o quarto capítulo se ocupa da descrição da essência do cuidar 

enquanto ato, valor e modo-de-ser da pessoa. Nessa parte ainda examinamos as formas de 

cuidar, destacando o cuidar do outro de forma humanizada no contexto da relação terapêutica 

entre profissional de saúde e a pessoa cuidada, ressaltando ainda como emoções como a 

simpatia e o amor contribuem para um cuidado do outro. 

Diante disso, foi-nos possível refletir sobre o valor ético do cuidar tanto na 

percepção das necessidades de cuidado do outro como no modo de cuidar, sem olvidar às razões 

do cuidar. Esse itinerário nos conduziu a verificar a possibilidade de uma ética do cuidar a partir 

dos pressupostos teóricos oferecidos pela filosofia de Scheler.  



 15 

I. A NOÇÃO DE PESSOA EM MAX SCHELER 

 

 
Pessoa, emoção e valor são categorias fundamentais do pensamento de Max 

Scheler. Trata-se dos fundamentos ontológicos a partir dos quais se estrutura a sua Ética. Em 

Scheler, o “tornar-se pessoa” e o “ser ético” são processos dinâmicos e integrados, já que a 

construção da personalidade implica também, pari passu, a construção da eticidade. Ambas as 

expressões são, pois, constructos essenciais que, notadamente, exigem a conjugação da 

individualidade, dos ensinamentos, dos costumes e da tradição cultural de uma sociedade. O 

homem, pois, se constitui a partir dessas múltiplas determinações, porém a formação do seu ser, 

enquanto pessoa, jamais pode se desvincular do mundo dos valores. 

As experiências existenciais balizadas pelas variáveis do mundo sociocultural 

exigem o concurso não apenas da razão, mas, sobretudo, daquela instância fundamental à 

integração do homem no mundo e de sua interação com o outro: as emoções. Assim, as virtudes 

morais não podem ser dissociadas das experiências sensoriais de caráter emocional2 que 

constituem a vida do indivíduo. As emoções, ademais, permitem ao sujeito elaborar juízos e 

discernir sobre o bem e o mal, o justo e o injusto.3   

A dimensão ética do “ser-pessoa” envolve disposição de ânimo, vontade, 

deliberação e, notadamente, a capacidade de se colocar no lugar do outro.  Tal sintonia, antes 

de ser produto da razão, é, na verdade, resultado da motivação de natureza sensorial que faz o 

indivíduo (o ser-pessoa) estabelecer uma interação empática com o outro. A ética, longe de ser 

uma emanação da vontade racional do sujeito que se guia pelo princípio formal do dever moral 

elaborado pela razão (Kant4), é algo que remonta à capacidade do indivíduo de se lançar, 

movido por sentimentos, em direção ao próximo. 

É nesta perspectiva que Scheler empreende o seu esforço intelectual visando o 

desenvolvimento de sua ética, da teoria do conhecimento e da antropologia fenomenológica 

fazendo, da mesma forma, uma nova modalidade de humanismo. 

O homem é, segundo Scheler, ontologicamente um ser ético que não pode furtar-se 

ao encontro com o outro ou abdicar-se da ‘compaixão’ e da ‘responsabilidade’5 em sua condição 

                                                 
2 As experiências sensoriais são todo estado ou função reativas do corpo decorrentes de algum estímulo interno ou 

externo. Estas nem sempre geram emoções, como por exemplo, o calor ou frio que toca a pele.  
3 SOLOMON, R.C. Fiéis às nossas emoções: o que elas realmente nos dizem. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2015. 
4 Refiro-me ao texto: KANT,I. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Lisboa: Edições 70, 2010. 
5 O termo ‘compaixão’, com-patir, é aqui utilizado no sentido de ser afetado ou de encantamento pelo mundo. Do 

mesmo modo, a palavra ‘responsabilidade’ é utilizada aqui vinculada a sua raiz etimológica de respondere, que 

significa o ato de dar respostas. Nesta perspectiva, o homem estimula-se com o mundo ao mesmo tempo em que 

 



 16 

de ser-no-mundo. Ser ético, com base no pensamento de Scheler, é o que nos faz pessoas 

humanas, bem como é o que, de modo mais autêntico, revela nossa vulnerabilidade, facticidade 

e potência criadora. Refletir sobre a ética convoca o homem a conhecer a si mesmo, posto que 

é sobre ele que repousam paixões e razões. É apenas na pessoa que reside a beleza do trágico6, 

a consciência de poder, o sentimento e o dever de verdade, a beleza, a justiça, a compaixão, a 

responsabilidade e a solidariedade. Mas o que significa a ideia de pessoa? 

Numa definição breve, Scheler afirma que “a pessoa está dada sempre como a 

realizadora de atos intencionais que estão ligados por uma unidade de sentido.”7. A pessoa é 

um ser dinâmico que fornece a razão de ser dos atos intencionais, ao mesmo tempo em que 

afirma-se a si mesma enquanto unidade de sentido. Sem estar determinada pelos atos que 

realiza, a pessoa, antes, os determina. E como unidade de sentido, a pessoa é o ponto de 

convergência concreto dos atos e isso implica uma direção do próprio ser pessoal, que 

poderíamos considerar por ser seu telos.  

A pessoa constitui-se na essencialidade do homem (ser humano) e, portanto, 

aparece como o conceito fundamental de toda e qualquer Antropologia filosófica. Segundo 

Vaz8, o conceito de pessoa (prósopon, persona) tem origem histórica complexa por ter passado 

por vários horizontes semânticos. Entretanto, sua provável raiz origina-se na linguagem teatral 

grega9 e, embora possa remontar até a psyché socrática, é na filosofia cristã inspiradora da 

teologia medieval que a noção de pessoa obtém sua maior riqueza ao adquirir fundamentação 

metafísica. No cenário medieval, o conceito de pessoa se desenvolve a partir do encontro entre 

o logos grego e o logos cristão. 

Na modernidade, este conceito é apropriado por algumas disciplinas, como a 

psicologia, a sociologia, o direito e a filosofia. De Descartes a Kant, passando por Hobbes a 

Hume, o conceito de pessoa define-se entre o paradoxo de ter consciência-de-si e, ao mesmo 

tempo, a pluralidade das representações do Eu, mediante as quais a pessoa torna-se objeto.  

Kant, por exemplo, elevou a pessoa, enquanto sujeito autônomo, ao centro do universo moral e 

a anunciou, através de seu imperativo categórico, como um fim em si mesma, como um valor 

                                                 
é provocado a assumi-lo e a responder às suas demandas a fim de transformá-lo. Desse modo, o homem nunca 

assume uma condição passiva diante do mundo. 
6 O trágico designa aqui a insubstituível capacidade do homem de assumir o mundo, fazendo alusão ao mito grego 

de Atlas em cujos ombros repousam o peso do mundo, a fim de assegurar sua estabilidade e sustentação.  
7 SCHELER, 2001, p.623. 

Cf.: Id. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Bonn (AL): Bouvier Verlag, 2000. p.471. 
8 VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia filosófica. v.02. São Paulo: Loyola, 2013. p.189. 
9 A palavra prósopon referia-se à máscara utilizada pelos atores em representação dos papéis humanos. A 

personagem refletia por seus atos uma personalidade diferente da do ator. A máscara utilizada pelo ator tornava-o 

uma referência a um tipo de homem, assim a máscara tornava o ator um “ser em referência”. 



 17 

absoluto, que não pode ser tomada como um meio ou reduzida ao valor relativo das coisas 

(preço)10. 

Com efeito, parte significativa da filosofia moderna, inspirada em Descares e Kant, 

enaltece a faculdade da razão como a sua principal característica, de modo que o sujeito ético 

se confunde com o sujeito lógico. Nesse sentido, salienta Scheler, a pessoa se afigura como um 

ser determinado pelas leis da razão, na medida em que sua ação moral segue os ditames de sua 

condição racional.11 Na perspectiva adotada pelo formalismo kantiano, o sujeito-pessoa deve 

submeter-se às leis da razão. Porém, segundo Scheler, tal formalismo não é capaz de 

fundamentar uma ética, posto que o homem não pode somente ser reduzido à sua condição 

racional.12 

Na filosofia pós-kantiana, o conceito de pessoa integrará ainda os círculos da 

filosofia dialética e da fenomenologia, em que a pessoa, através de sua autoexpressividade, 

incorpora as noções de essência e de existência, de modo que 

A essência, portanto, é pensada aqui como o momento de manifestação do que 

o ser-homem é nos seus constitutivos ontológicos fundamentais, ou seja, na 

sua estrutura e nas suas relações. A existência é o momento da manifestação 

do que o ser-homem efetivamente se torna na sua realização. Esses dois 

roteiros de leitura percorrem uma ordem de inteligibilidade para-nós, na 

medida em que partem da mais elementar manifestação do nosso ser, qual seja 

o estar-no-mundo pelo corpo próprio, e avançam em direção à unidade final 

da complexidade ontológica que se desdobra desde aquele momento inicial. 

Ora, essa unidade final aparece seja como a suprassunção de toda a série das 

categorias, seja como a síntese entre a essência e a existência ou entre o ser 

que é e o ser que se torna ele mesmo (ipse) pela realização ativa in actu 

secundo ou o perfectum, do que ele é in actu primo ou o perficiendum. A 

categoria da pessoa é a expressão dessa unidade final.13 

 

A pessoa, integrando a tensão máxima do homem entre sua essência e os caminhos 

de sua existência,14 se coloca como categoria essencial e via de compreensão de toda Ética 

                                                 
10 VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia filosófica. v.01. São Paulo: Loyola, 2014. 
11 Lembrando Descartes, no Discurso do método, se ‘a razão é igual em todos os homens’, como as pessoas se 

diferenciam em suas ações? (DESCARTES, René. Discurso do método. São Paulo: Martins Fontes, 2009.). 

Segundo Scheler, a individualidade, a criatividade e a autenticidade não existiriam como elementos a permitir a 

diferenciação entre as pessoas. Se considerar que a resposta deve ser ‘o percurso do método’ ou o procedimento 

utilizado pelo sujeito racional cognoscente, a própria razão universal figuraria frágil enquanto fundamento do 

homem, posto que a individualidade da pessoa residiria apenas nos exercícios da razão (método) para alcançar a 

verdade (conteúdo fruto da razão). A razão restringiria a si mesma num movimento tautológico, porquanto, incapaz 

e indiferente àquilo que existe fora das leis da lógica. 
12 “Nem sequer poderia ‘obedecer’ a pessoa a lei moral, se fora criada – por assim dizer – unicamente graças a 

essa lei – como sua realizadora –. Pois o ser pessoa é também o fundamento de toda obediência.” (SCHELER, 

2001, p.500). 

Cf.: Id., 2000, p.371. 
13 VAZ, 2013, p.190. 
14 A tensão entre essência e existência exige a coerência moral entre quem a pessoa é para si, para o outro e quem 

deseja se tornar. 



 18 

possível. Em seu artigo Renovação como problema ético-individual (1924), Husserl apresenta-

nos o homem como ser pessoal e livre cujas características definidoras, ceteris paribus, são 

consoantes ao pensamento de Scheler e congregam as linhas fundamentais para compreensão 

do ser pessoa. Sobre isso, diz Husserl: 

Como ponto de partida, tomamos a capacidade, que pertence à essência do 

homem, de autoconsciência, no sentido pleno do autoexame (inspectio sui), e 

a capacidade, nela fundada, de tomar posição retrorreferindo-se 

reflexivamente à sua vida e, correspondentemente, aos atos pessoais: o 

autoconhecimento, a autovalorização e a autodeterminação prática (o 

querer próprio e a autoformação). Na autovalorização, o homem a si próprio 

se ajuíza enquanto bom ou mau, enquanto valioso ou sem valor. Ele valora, 

com isso, os seus atos, os seus motivos, os meios e fins, até chegar a seus fins 

últimos. Não valora apenas seus atos, motivos e metas efetivos, mas também 

seus atos, motivos e metas possíveis, em um conspecto do domínio de 

conjunto das suas possibilidades práticas: por fim, valora também o seu 

próprio “caráter” prático e as suas propriedades particulares de caráter, toda a 

espécie de disposições, aptidões, habilidades, na medida em que determinam 

o tipo e a direção da sua práxis possível, precedam elas, de resto, toda e 

qualquer atividade, enquanto hábitos anímicos originários, ou tenham elas 

próprias nascido através do exercício ou, eventualmente, do treino de atos. 

(Grifo nosso).15 

 

Assim, partindo da concepção scheleriana de pessoa, passa-se à análise da estrutura 

onto-antropológica do seu sistema ético, a qual consiste no exame da descrição do homem como 

fundamento do mundo e da história. A partir da análise da natureza humana (antropologia), 

torna-se possível vislumbrar o princípio unificador de toda vida, ao qual os gregos chamavam 

de espírito e que compreende o fundamento ontológico da pessoa, o qual é marcado pela 

liberdade e transcendência. 

Dessa maneira, para entendermos a amplitude do conceito de pessoa no pensamento 

de Scheler, faz-se necessário indicar como este conceito integra e supera o conceito de ser 

homem na expressão de sua humanidade (o seu si-mesmo). O alcance do problema do homem 

no conjunto das obras de Scheler consiste no primeiro desafio para se constituir a ideia de 

homem como sujeito moral. 

Esse pressuposto nos conduz às seguintes questões: como elaborar uma visão sobre 

o homem capaz de ultrapassar o olhar compartimentado dos diversos saberes? Quem é o homem 

na concepção de Scheler? Como ele pode reconhecer seu papel no mundo? Finalmente, qual o 

limite do conhecimento sobre o homem e seu agir? Para responder a estes questionamentos, 

precisamos colocar em evidência a antropologia filosófica de Scheler. 

                                                 
15 HUSSERL, E. Renovação como problema ético-individual. In: HUSSERL, E. Europa: crise e renovação. Rio 

de Janeiro: Forense universitária, 2014, p. 27. 



 19 

1.1 Antropologia Filosófica e o Problema do Homem 

 

O percurso intelectual de Scheler consiste numa harmonia entre as ideias de ética e 

de antropologia filosófica. Assim, sua antropologia serve para a compreensão do homem como 

centro de orientação do mundo e do universo, enquanto a ética se ocupa do agir do homem, das 

suas formas de organização social e das suas relações com o mundo.16 

É possível, inclusive, perceber claramente uma confluência entre os temas da ética 

e da antropologia nos escritos de Scheler, em especial entre 1913-1929. De fato, nos anos de 

1913/1916, ele publica os dois volumes de sua Ética e, igualmente, lança os Ensaios de uma 

filosofia da Vida (1913) e Essência e formas de simpatia (1916). Em um segundo momento, no 

ano de 1927, Scheler publica uma nova edição ampliada de sua Ética, período este em que se 

encontra a maior parte dos escritos, nos quais ele esboça as bases de sua antropologia filosófica 

em breves textos como: O homem e a história (1926), O futuro do homem (1927), O homem na 

era da conciliação (1927), Visão filosófica do mundo (1928) e, finalmente, A posição do homem 

no cosmos (1928). 

Em tais textos, Scheler denuncia que há uma crise na visão de homem do seu tempo. 

Assim, embora a questão “o que é o homem?” tenha perpassado toda a história da filosofia 

desde os gregos e tenha se estendido a outros ramos do saber, em especial às diversas ciências 

que tentam dar conta do fenômeno humano17, tais como a biologia e a psicologia, não há um 

consenso sobre o que significa o homem, e isso promove uma alienação do homem sobre si 

mesmo, pois ele não sabe quem é nem em que deve se tornar.  

Entretanto, Scheler considera que, ao longo da história, e creio que esta reflexão 

seja ainda válida para os dias atuais, nunca houve tanta discordância sobre o que é o homem e 

sua posição no cosmos. Ainda sobre isso, diz ele: 

Refiro-me a uma ciência fundamental da essência e da estrutura essencial do 

homem; da relação com os reinos da natureza (o inorgânico, o vegetal, o 

animal), bem como com o fundamento de todas as coisas; da origem 

                                                 
16 A Ética, enquanto filosofia moral, é o caminho mais fecundo para se compreender a questão fundamental de 

toda filosofia, talvez, a máxima “epoché” do fenômeno humano, qual seja, “o que é o homem?”. Essa pergunta é, 

de certo, o questionamento sobre o qual se debruça todo o pensamento scheleriano e nela encontra toda tentativa 

de sistematização de seu pensamento antropológico, ontológico, sociológico, gnosiológico, ético e metafísico. É, 

a partir da ação humana, inserida em seus mais diversos contextos, que Scheler se propõe a investigar o homem 

(ontologia), desde a sua natureza (antropologia) até sua capacidade de transcendência (metafísica). 
17 “Tenho a satisfação de constatar que os problemas de uma antropologia filosófica ganharam hoje o ponto de 

toda a problemática filosófica na Alemanha e que, muito para além do círculo dos especialistas em filosofia, há 

biólogos, médicos, psicólogos e sociólogos trabalhando em uma nova imagem da constituição essencial do 

homem.” (SCHELER, M. Prefácio à 1ª Edição. In: SCHELER, Max. A posição do homem no cosmos (1929). Rio 

de Janeiro: Forense Universitária, 2003b. p.3.) 



 20 

metafísica da sua essência, como do seu início físico, psíquico e espiritual no 

mundo; das forças e dos poderes que movem o homem e que por ele são 

movidos; das tendências e leis fundamentais do seu desenvolvimento 

biológico, psíquico, espiritual e social, tanto no que diz respeito às suas 

possibilidades essenciais quanto às suas realidades. É nesta ciência que 

residem o problema psicofísico do corpo e da alma e o problema noético-

vital.18 

 

Scheler identifica uma crise no saber acumulado sobre o homem. Em uma clara 

alusão ao método analítico-cartesiano, ele afirma que o homem fora tão fragmentado e separado 

do mundo que torna-se difícil conciliar as partes para se compreender o todo. Scheler, então, 

considera que esse conhecimento foi obscurecido pelas diversas visões sobre o homem, as 

quais, inclusive, conjugam conceitos inconciliáveis entre si sejam eles originados das ciências 

ou mesmo da tradição filosófica. Considera ainda o filósofo que “o homem tornou-se total e 

completamente ‘problemático’ para si mesmo; ele não sabe mais o que é, mas, ao mesmo tempo, 

ele também sabe que não o sabe.”.19  

Scheler destaca a necessidade de uma investigação filosófica que seja capaz de fazer 

uma conciliação entre as diversas formas de saber sobre o homem (antropologia/ontologia), 

tomando como fonte de pesquisa os diversos ramos do saber: “as ciências naturais e médicas, 

as pré-históricas, históricas e sociais, a psicologia normal e a do desenvolvimento, bem como a 

caracterologia”20. 

Em seu opúsculo O Homem e a História (1926), um dos escritos preparatórios para 

sua obra Antropologia Filosófica e que nunca chegou a ser concluída em razão de seu 

falecimento precoce, Scheler aponta cinco ideias do homem na história do pensamento que 

distanciaram a compreensão do sentimento de unidade do homem com tudo que é vital. 

Expressa o próprio Scheler: 

[...]:  1. O homem, portanto, possui em si um agente divino que toda a 

natureza não contém subjetivamente. 2. Este agente é ontologicamente, 

ou pelo menos de acordo com o seu princípio, o mesmo que aquele que 

eternamente transforma o mundo e dá-lhe a forma de mundo (que 

racionaliza o caos, a ‘matéria’, até se tornarem cosmos); portanto este 

agente é verdadeiramente adequado para o conhecimento do mundo. 3. 

Este agente, enquanto  (reino das ‘formae substantiales’ em 

Aristóteles) e enquanto razão humana, tem o poder e a força de realizar 

seus conteúdos ideais (‘poder do espírito’, ‘poder próprio da ideia’) 

também sem o instinto e a sensibilidade comuns ao homem e ao animal 

                                                 
18 SCHELER, M. O homem e a história (1926). In: SCHELER, M. Visão filosófica do mundo. São Paulo: 

Perspectiva, 1989b. p.73. 
19 Ibid., p.74. 
20 Ibid., loc. cit. Por caracterologia entende-se o estudo do caráter ou toda investigação sobre a personalidade. 



 21 

(percepção,  etc.) 4. Este agente é absolutamente constante na 

história, nos povos e nas classes.21 

 

Estes quatro pilares fundamentaram a ideia de Homo sapiens, perpassaram a idade 

média e desaguaram no iluminismo. O cristianismo fortaleceu ainda mais o pedestal do homem 

proposto pelos gregos ao vinculá-lo à ideia do Deus-homem e homem-filho-de-Deus, cuja 

posição cósmica ou metacósmica ultrapassa a concepção grega. Ademais, mesmo a 

Modernidade, ao arrefecer o antropomorfismo cristão-medieval, não diminui a posição do 

homem, como se observa nos escritos de Giordano Bruno e Spinoza. Assim, de acordo com 

Scheler: 

Giordano Bruno, o maior missionário e filósofo da nova imagem astronômica 

do mundo, exprime o sentimento oposto: Copérnico apenas descobriu no céu 

uma nova estrela – a Terra. ‘Nós já estamos no céu’, crê poder exclamar com 

júbilo Bruno, e portanto não precisamos do céu da Igreja. Deus não é o mundo, 

antes o próprio mundo é Deus – esta é a nova tese do panteísmo acosmístico 

de um Bruno ou de um Spinoza; é falsa a concepção medieval de um mundo 

que existe na dependência de deus, de uma criação do mundo e da alma. Este 

– e não o rebaixar de Deus em direção ao mundo – é o sentido da nova 

mentalidade. É verdade que o homem reconhece ser apenas um habitante de 

um pequeno satélite do sol; entretanto, que sua razão possua a força de 

penetrar dentro da aparência natural dos sentidos e de inverte-la – é justamente 

o que aumenta notavelmente a sua consciência de si.22 

 

Scheler identifica na Introdução à obra Filosofia da História de Hegel uma breve 

ruptura destas ideias sobre o homem, na medida em que, para Hegel “[...] é somente num 

processo de devir que o homem atinge e ao mesmo tempo o homem deve atingir a crescente 

consciência daquilo que ele é, desde sempre, de acordo com a sua ideia: a consciência de sua 

liberdade, superior ao instinto e à natureza.”. Para Hegel, portanto, a razão não pode ser estática, 

constante, mas exige um progresso que é dado na história do espírito humano para além da 

história biológica na qual as paixões e os instintos estão submetidos aos objetivos do logos. 

O homem, em Hegel, torna-se isento de liberdade pessoal e de liderança ativa, sendo 

apenas um porta-voz do espírito universal. A concepção de Hegel, ápice de uma antropologia 

do Homo sapiens, se inscreve no âmbito da invenção grega da ‘razão’ como atributo superior 

do homem. No outro polo da ideia de Homo sapiens encontra-se o “homem dionisíaco”, em 

que a razão aparece como uma enfermidade que distancia o homem do “poder criativo da vida 

e da natureza”.23 

                                                 
21 SCHELER, 1989b, p.80. 
22 Ibid., p.75. 
23 Ibid., p.83. 



 22 

Há ainda uma teoria antropológica que concebe o homem como Homo faber e que 

não compreende a razão como uma faculdade particular ao homem, subsistindo apenas uma 

diferença de grau entre o homem e o animal. Portanto, o homem estaria submetido aos “mesmos 

elementos, forças e leis que atuam sobre todos os seres vivos – só que com consequências mais 

complexas. Isto é verdadeiro no sentido físico, psíquico e, soi-disant, no ‘noético’.” 24 Assim, 

a razão, segundo a concepção do Homo faber, é, em primeiro lugar, uma faculdade instintiva; 

ela é apenas uma extensão da inteligência já existente em outros primatas.25 

Em sua obra Sociologia do Saber, Scheler entende que a razão/espírito nada mais 

seria que uma ferramenta em prol da adaptação evolutiva do Homo faber, como se pode 

perceber no comentário a seguir: 

[...]. Se realmente fosse o ‘trabalho’ a raiz de toda cultura e ciência (Marx no 

manifesto comunista), estaria provado de fato pelo menos uma parte 

considerável a tese marxista. O homem já não seria ‘animal rationale’, senão 

‘homo faber’,  não teria mãos e polegares opositores por ser racional, senão 

que haveria chegado a ser racional por ter mãos e por haver sabido prolongar 

estes órgãos seus em instrumentos, até eliminá-los o possível da produção; por 

ter acertado, além disso, a poupar graças aos signos e suas relações com as 

intuições sensíveis e as operações da imaginação, graças às máquinas a 

energia humana da vontade e a energia vital do movimento, este último a 

custa, primeiro, das energias orgânicas da natureza infrahumana (agricultura 

doméstica de animais, criação de gado, forno de lenha), e por fim e 

preponderantemente das energias inorgânicas (calor solar, energia elétrica e 

forças hidráulicas etc.).26 

 

A concepção antropológica naturalista de Homo faber sugere que há um 

desenvolvimento genético do espírito a partir dos instintos, dentre os quais destaca os três 

primordiais: os instintos de reprodução (instinto sexual, cuidado da prole e libido); os instintos 

de crescimento e de potência; os instintos de alimentação.27 Para Scheler, estas forças instintivas 

conduzem a uma concepção naturalista do homem histórico que pode ser identificada, do 

seguinte modo: 

1. Na histórica econômica marxista, em que os instintos de nutrição são a base para 

os acontecimentos coletivos, considerando toda manifestação do espírito como epifenômenos 

                                                 
24 SCHELER, 1989b, p.83. 
25 Para Scheler, foram influenciados por esta corrente antropológica do Homo faber vários pensadores, como, por 

exemplo: Bacon, Hume, Mill, Comte, Spencer, Darwin, Lamarck, Hobbes, Maquiavel, L. Feuerbach, 

Schopenhauer, Nietzsche, S. Freud, A. Adler e Franz Oppenheimer. Cf. Ibid., p.83-85. 
26 Ibid., p.90. 
27 PENNA, A.G. A antropologia filosófica e a contribuição de Max Scheler. In: PENNA, A.G. Introdução à 

antropologia filosófica. Rio de Janeiro: Imago, 2004. p. 33-42. 



 23 

apenas, e a sociedade histórica, ainda que mutável, insere-se num ciclo de satisfação do instinto 

de nutrição. 

2. Na perspectiva histórico-naturalista, seguida por Schopenhauer e Freud, que se 

centra nos processos de miscigenação e de purificação do sangue, focados nos instintos de 

reprodução e que acreditam que estes seriam responsáveis por modificações quantitativas e 

qualitativas no curso da história. 

3. Nas teorias naturalistas da história sobre o poder político presentes em Hobbes e 

Maquiavel, em que as lutas de classes e grupos políticos dentro do Estado são os fatores que 

determinam os caminhos dos acontecimentos econômico, espiritual e cultural. 

As teorias antropológicas naturalistas da história humana, pautadas na ideia do 

Homo faber, guardam em comum a imagem de uma história na qual a sociedade evolui 

gradativamente e de forma ascendente sempre para melhor. Schopenhauer, segundo Scheler, 

em razão do lema Sempre idem, sed aliter, é o único que apresenta um pensamento divergente. 

Uma perspectiva antropológica diferente da naturalista diz respeito a uma 

concepção pessimista ou negativa do homem. Essa visão antropológica identifica o homem 

dotado de razão com o mal, uma doença da vida, segundo a qual, ressalta Scheler, 

[..] o homem é o desertor da vida, dos seus valores fundamentais, suas leis, 

seu sagrado sentido cósmico; ele vive numa doentia exaltação do seu próprio 

ser, valendo-se de simples substitutos (linguagem, utensílios etc.) das 

autênticas qualidades e atitudes vitais passíveis de desenvolvimento.28 

 

A antropologia pessimista pressupõe que a razão do homem é uma força negativa 

que o retira da vida natural, ou seja, é uma doença da vida que cria instrumentos como a 

linguagem, a arte, o Estado, a ciência e a poesia com intuito de afastá-lo de uma vida que não 

pode mais se desenvolver a partir de seus próprios mecanismos, quais sejam, o impulso, o 

instinto e a intuição. O homem, de posse da razão, deixa de ser um barco à deriva que segue o 

curso do rio da evolução da vida. Desta potência do espírito surge a impotência da vida no 

homem. A razão cria ficções vitais para que o homem não perceba a fragilidade de sua 

animalidade, de modo que cria uma ilusão na e da vida, como se pode ver na citação a seguir: 

[...]. Por que, para que faz ele todos estes saltos e rodeios? ‘Cogito ergo sum’, 

diz de forma orgulhosa e soberana Descartes. Mas, Descartes, por que pensas? 

Por que queres? Pensas, porque nem o instinto, nem a inteligência técnica 

determinada pelos instintos, que permanece nos moldes das tuas tarefas 

instintivas naturais, te segredam diretamente o que deves fazer ou deixar de 

                                                 
28 SCHELER, 1989b, p.90. 



 24 

fazer! E tu não pensas – como crês – para elevar-te acima do animal em novas 

zonas do ser ou do valor, para ser ‘mais animal do que qualquer animal!’!29 

 

Scheler considera que foram influenciados por esta teoria antropológica pessimista 

vários pensadores desde Savigny e Heidelberg, passando por Schopenhauer e sua metafísica 

intuitiva da vontade, Nietzsche com seu pessimismo dionisíaco, Henry Bergson e, até mesmo, 

inúmeros pesquisadores como Ludwig Klages, Edgar Dacqué, Leo Frobenius, Theodor Lessing 

e Hans Vaihinger. Observe-se ainda que esta teoria une-se à antropologia racional no sentido 

de reconhecer e preservar a dicotomia entre espírito e vida, o que seria inconcebível na 

antropologia naturalista. Assim, o espírito é de ordem metafísica e não empírica. 

Resta, ainda, para Scheler, uma visão de mundo antropológica que fez eco em seu 

tempo, derivada da obra Zaratrusta de Nietzsche que consiste na ideia do ‘super-homem’ 

incapaz de suportar ou de se conciliar com a ideia de Deus. Essa ideia de homem é levada a 

termo por D.H. Kerler e N. Hartmann e é denominada por Scheler de “Ateísmo postulante da 

seriedade e da responsabilidade”, e que se expressa do seguinte modo: 

[...] O que significa isto? Em todo ateísmo conhecido até agora (no sentido 

mais alto), dos materialistas, dos positivistas etc., a existência de um Deus era 

em si considerada desejável, mas ou indemonstrável ou inatingível pela 

compreensão direta ou indireta, ou então era refutável pelo curso do mundo. 

Kant, que acreditava ter refutado a existência de um objeto correspondente à 

ideia racional de ‘Deus’ como um ‘postulado universalmente válido da razão 

prática’. Pelo contrário, esta nova teoria reza: talvez seja possível que exista, 

num sentido teórico, algo como um fundamento do mundo, um ens a se – seja 

este X teísta ou panteísta, racional ou irracional -, em todo caso nada sabemos 

a seu respeito. Mas, independentemente do que saibamos ou deixemos de 

saber, o decisivo é: um Deus não pode e não deve existir, em vista da 

responsabilidade, da liberdade, da missão – em vista do sentido da existência 

humana.30 

 

Na ótica de N. Hartmann, no capítulo XXI de sua Ética, esse pressuposto é levado 

a termo em um mundo mecânico ou sem fins determinados no qual um ser moral como o homem 

tem a possibilidade de existir, de modo que um mundo criado dentro de um plano divino de 

salvação o impediria de ser livre, incapaz de decidir sobre seu futuro e assumir a 

responsabilidade por seus atos. Nessa visão do homem, a negação de Deus não se propõe a 

diminuir a soberania ou a responsabilidade do sujeito, mas de conduzi-lo até os extremos da 

sua humanidade. Scheler entende que a expressão de Nietzsche ‘Deus está morto’, significa que 

“ele apenas pode estar morto se o super-homem vive”31. 

                                                 
29 SCHELER, 1989b, p.91. 
30 Ibid., p.97. 
31 Ibid., p.99. 



 25 

Não estando subordinado a uma divindade, a pessoa, porquanto seu pensamento e 

sua vontade, não deve se apoiar em nada para dar significado, direção e sentido ao curso do 

mundo. É na sua solidão que ela assume tal tarefa e missão. Ao mesmo tempo, nessa visão 

antropológica, afirma Scheler: “a história torna-se por si própria uma exposição monumental 

da ‘figura espiritual’ dos heróis e dos gênios, ou, falando como Nietzsche, dos ‘mais altos 

exemplares’ da espécie humana.”32 

Isto implica afirmar que o homem não pode ser concebido como um mero produto 

passivo na e diante da vida. Ademais, uma teoria sobre o homem (antropologia) não pode 

eximir-se de expressar quem é este ser dentre os demais seres da natureza e o que ele revela 

sobre a vida e seu progresso na história dos viventes e no desenvolvimento biológico e social 

do homem. 

Nesse sentido, Nietzsche, Dilthey e Bergson são, segundo Scheler, os grandes 

pensadores que se dedicaram a estudar e a explorar, a partir da ideia de homem, como o 

fenômeno da vida o alcançou e o distinguiu dos demais seres. 

 

 

                                                 
32 SCHELER, 1989b, p.100. 



 26 

1.2 O Homem no Fundamento da Vida: Nietzsche, Dilthey e Bergson 

 

Por ocasião da publicação de seu Ensaios sobre uma filosofia da vida (1913), 

Scheler compreende que, para se elaborar uma antropologia filosófica, faz-se necessário 

recolocar o homem no centro da vida e em contato com toda a possibilidade de mundo, a fim 

de que aflore da plenitude da vida e do viver.33 Nesse contexto, ele considera que os filósofos 

que mais trataram do assunto foram Nietzsche, Dilthey e Bergson. 

É importante ressaltar que Scheler não pretende elaborar uma filosofia da vida para 

dar suporte à biologia moderna. Sua questão essencial consiste em compreender a origem e o 

desenvolvimento desta dynamis, enquanto força, potência que é a própria vida e que se 

apresenta em sua multiplicidade de formas, dentre as quais aquela aparentemente mais 

desafiadora: o homem. 

Nietzsche, embora não tenha desenvolvido uma filosofia da vida, foi segundo 

Scheler, quem mais exaltou na história da filosofia a palavra ‘vida’, dando-lhe um sentido 

diverso ao que até então se vinculava essa ideia. A vida, no pensamento de Nietzsche, liga-se 

ao incomensurável donde surgem os mundos e as leis. A vida, enquanto vontade de potência da 

natureza, é sempre ascendente e insaciável, como ele próprio descreve em dois aforismos de 

sua obra A Vontade de Poder: 

[...]. A vida mesma não é nenhum algo; ela é a expressão de formas de 

crescimento do poder. 34 

 [...]. Em todo vivente pode mostrar-se claramente que ele tudo faz para não 

se conservar, mas sim se tornar mais... 35 

 

A vida aqui perde sua opacidade e ilusão estática. Acerca do pensamento de 

Nietzsche sobre a ‘vida’, afirma Scheler: 

[Nietzsche] anunciava a vida, por exemplo, do seguinte modo: ‘Em teus olhos 

mirei há pouco, oh vida!’ A ‘vida’ já não é aqui um processo em formas 

espacialmente delimitadas dos organismos; já não é – como o fora 

anteriormente para ele mesmo – um ‘pequeno movimento’ sobre um dos 

planetas menores. A vida se encontra nas profundidades: e dessa profundidade 

enigmática surgem mundos, sistemas de leis, sistemas de valores, que 

oferecem apenas um olhar morto da imagem de algo composto absolutamente 

fixo e eterno. Porém, de fato, também eles voltam a ser absorvidos pela vida.36 

                                                 
33 SCHELER, M. Ensayos de uma filosofia de la vida (Nietzche, Dilthey, Bergson). In: SCHELER, Max. 

Metafísica de La libertad. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1960c. p. 235-276. 
34 NIETZSCHE, F. A vontade de poder. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008. p. 356, §706.  
35 Ibid., p. 349, §688.  
36 SCHELER, op.cit., p.238. 



 27 

 

A vida, para além do determinismo e da conservação do biológico, cresce em 

intensidade e potência. Nietzsche, ademais, constitui-se como um crítico das perspectivas de 

Darwin, Lamarck e Spencer, que consideravam a vida como reação adaptativa dos seres ao 

meio, confundindo, com isso, vida e atividade. Inserida na perspectiva evolucionista de uma 

biologia mecanicista, a vida se encontra num movimento uniforme e sem força em si, limitando-

se a ser apenas epifenômenos do processo de conservação do útil. 

Todavia, ao reduzir as formas de vida da natureza à própria vida, a ciência encontra 

no processo de reformulação ou “evolução” da vida um evento mecânico e casual. Contudo, 

este é apenas uma maneira pela qual a vida optou por seu dinamismo, por reformular a si 

mesma. Com efeito, Nietzsche denuncia o erro grosseiro e fundamental da ciência, como ilustra 

a passagem seguinte: 

Erros fundamentais dos biólogos até agora: não se trata da espécie, mas sim 

de indivíduos que são mais fortemente atuantes. (Os muitos são apenas 

meios.). A vida não é adaptação de condições internas a externas, mas sim 

vontade de poder, a qual, a partir de dentro, submete a si e incorpora cada vez 

mais “exterior”. 37 

 

A vida do homem, vista por esta interpretação da ciência, aparece como o produto 

de um processo mecânico e previamente estabelecido do qual ele não é capaz de escapar, 

reduzindo, assim, sua humanidade ao status de um animal evoluído no curso da vida, de modo 

que o próprio mundo e a atuação do homem nele são balizados pelo princípio ascendente de 

conservação, adaptação e existência. 

A ideia de ‘vida’ em Nietzsche é assim traduzida nas palavras de Scheler: 

‘Vida’ chega a ser, para Nietzsche, no menor e no maior, algo como um 

empreendimento arriscado, uma ‘aventura’ metafísica, um avanço audacioso 

nas ‘possibilidades’ do ser, que apenas quando logra êxito, se torna ser; toma 

a forma daquilo que logo observam as diversas ‘ciências’. A vida é o lugar 

anterior a existência, no qual ‘decide-se’ meramente a existência e a 

inexistência.38 

 

A vida precede a existência e não pode ser compreendida como um mecanismo de 

autoconservação ou autopreservação. Enquanto tendência, a vida incrementa e recria a si 

mesma e, por tal característica, pode elevar-se ou fundir-se, crescer ou regredir. Todavia, diante 

de sua mutabilidade e multiplicidade de formas, a vida torna-se aparentemente incognoscível. 

                                                 
37 NIETZSCHE, 2008, p. 344, §681.  
38 SCHELER, 1960c, p.239. 



 28 

É sob este ponto de vista que Dilthey pode ser considerado como um marco para uma filosofia 

da vida. 

Além disso, ele estuda a história para além da descrição fria e objetiva da ciência. 

Sua concepção consistia em, primeiramente, “re-viver a história” e conhecer o homem 

fundindo-o a ela, compreendendo-a a partir daquilo que os homens viveram, desejaram, 

amaram ou odiaram e deixando-se guiar plenamente por ela, sem julgá-la antecipadamente.  

Fundamentando, desse modo, as ciências do espírito e da compreensão do mundo 

histórico na totalidade da vida, Dilthey defende que a própria inserção do homem no mundo já 

é um posicionar-se diante dele, ou seja, já significa um compreender e um ‘re-viver’. Contudo, 

estas formas de conhecimento não pressupõem nenhum contato anterior ou qualquer noção 

sobre este mundo e, tampouco, esse conhecimento requer uma intervenção sobre o mundo 

natural. 

A natureza poderá ser descrita e explicada. Porém, ela é o ‘incompreensível’. 

E o que é esta compreensão? É um ‘conviver-apreendendo’ (Mitherausleben) 

dos homens, de sua ‘totalidade vital’, suas vidas, suas ações, seus atos que 

formam a história. 39 

 

Assim, em face da história, enquanto sequência de acontecimentos causais, Dilthey 

se interessa pela relação entre a pessoa e a ação. São as ações que emanam da estrutura vital de 

homens concretos históricos e que tornam a vontade possível enquanto acontecimento ou 

mundo. Nesse aspecto, Dilthey introduz a compreensão do que se denominará posteriormente 

de “visão de mundo”. Para ele, o sujeito atual não é capaz de compreender integralmente o 

passado histórico dos homens, pois, ao fazê-lo, seu juízo estará demarcado conforme sua 

estrutura de vida atual, e o anacronismo se torna inevitável. 

Dilthey considera que a forma objetiva de selecionar acontecimentos, 

representações, sentimentos, em face de um complexo evento histórico nada mais é do que o 

produto parcial da visão mecanicista do mundo moderno, mediante a qual o sujeito 

cognoscente, por meio do cartesianismo ou da mecânica newtoniana, deseja dominar a natureza 

mediante a disciplina e a educação. Dilthey mostra que a crença na objetividade do homem 

sobre a história reside na segregação dos processos anímicos, dos processos fisiológicos, para 

compartimentalizá-los em disciplinas. Ele, então, propõe justamente o oposto, uma 

dependência entre os processos anímicos e os processos fisiológicos, fazendo uma crítica 

contundente à psicologia que se utilizava de métodos similares aos das ciências da natureza. 

                                                 
39 SCHELER, 1960c, p.246. 



 29 

Esta crítica abriu uma perspectiva para o desenvolvimento de uma psicologia descritiva e 

analítica capaz de se debruçar sobre as vivências e suas conexões.40 

A vida, em Dilthey, aparece como uma totalidade, um contínuo entre o micro e o 

macrocosmos, entre o homem e o mundo, cujas estruturas devemos identificar a partir das 

criações humanas, desde seus registros históricos, obras de arte, monumentos, enquanto 

construções do espírito. Essa perspectiva se faz presente em Bergson. 

De fato, contemporâneo a Scheler, o filósofo francês Henri Bergson foi um dos 

estudiosos que mais contribuíram para inaugurar uma visão antropológica do homem para além 

da cultura moderna, em razão do modo como posiciona o homem frente ao mundo e à alma. 

Em Bergson, diz Scheler, 

O que anima cada pensamento não é a vontade de ‘domínio’, de ‘organização’, 

de ‘determinação unívoca’ e de fixação, mas sim o impulso da simpatia, da 

afirmação da existência, da saudação ao aumento da plenitude na qual a 

mirada apaixonadamente cognoscitiva pode observar como os conteúdos do 

mundo evadem eternamente o ser, captados pela razão humana. É certo que o 

mundo verdadeiro não é mais simples que o mundo de nossa intuição natural. 

É mais variado e mais rico! 41 

 

Bergson, diferentemente de Descartes e Kant, estabelece o a priori emocional como 

pressuposto do movimento do espírito até a totalidade do ser. Este argumento permite a Bergson 

denunciar que a ciência, por sua vontade de compreensão e dominação do mundo, baseia-se em 

relações e esquemas estáveis prefixados. A filosofia de Bergson, no entanto, ao destacar o amor 

e a intuição, volta-se para o ‘dado puro’, o conhecimento essencial e integrativo do indivíduo 

diante do mundo. 

A oposição entre ciência e filosofia é representada, de acordo com Bergson, pela 

distinção entre ‘razão’ e ‘espírito’. Segundo Scheler, uma das hipóteses centrais de Bergson 

consiste na ideia de que a razão é um sistema de fatores seletivos formados pela vida e pelo seu 

desenvolvimento. Da mesma forma, a atitude espiritual procura refletir não a partir das 

estruturas, mas acerca delas e de suas transformações, permitindo-se desvencilhar dos pré-

julgamentos da razão e deixar-se orientar pela própria vivência desde seu impulso afetivo. 

A razão/ciência precisa de critérios para delimitar a realidade ou a autenticidade das 

vivências do ser, enquanto a intuição emocional prescinde deles para chegar ao verdadeiro. 

Scheler expõe essa ideia de Bergson através da seguinte analogia: 

                                                 
40 Nessa nova perspectiva, a psicologia descritiva é o fundamento das ciências do espírito por tratar das relações 

entre o homem e o mundo. 
41 SCHELER, 1960c, p.254. 



 30 

Aquele que está acordado sabe que o está e sabe, mesmo assim, que às vezes 

sonha e que sonha; seu mundo abarca o mundo do sonho. Apenas o que sonha 

não sabe que sonha e crê achar-se desperto. Seu mundo não abarca o mundo 

da vigília. Unicamente o que sonha necessitaria de um critério para distinguir 

sonho e vigília, porém não o que está desperto. 42 

 

Com efeito, Scheler afirma que Bergson propõe uma nova perspectiva para o 

problema da percepção e da transcendência, a partir da qual a percepção pura estaria na base da 

percepção normal. Com isso, o modo de conhecer não se refere à maneira como a consciência 

alcança a realidade, mas sim como os objetos (conteúdos) são dados à consciência na 

multiplicidade de atos de intuição. 

A percepção, conforme indica Bergson em sua obra Matéria e Memória, tem por 

tarefa destacar determinados aspectos do mundo que tenham importância para uma resposta do 

corpo. Ademais, ele sustenta que o sistema nervoso oferece inúmeros conteúdos para o 

posicionamento deste homem no mundo, contudo ele é incapaz de criar por si mesmo os 

conteúdos da percepção.43 

Assim, compete à percepção estabelecer os estímulos que vinculam o homem ao 

mundo, através de seu corpo, a fim de que ele possa agir em determinada direção, o que implica 

dizer que a percepção intuitiva é seletiva e atua sobre os campos de possibilidade de ação. Isso 

faz com que a percepção mais simples já esteja conectada a um movimento motriz-instintivo 

em face da coisa percebida. Entretanto, esse percurso de Bergson demostra uma dependência 

do espírito em relação à vida, posto que a percepção, embora ativa, visa no organismo como 

um todo uma reação frente ao seu meio, isto é, à vida.44 

Isso é justamente o que chama a atenção no pensamento de Bergson, posto que o 

homem possui um “excedente livre” de espírito que o coloca à frente de suas necessidades 

vitais. Portanto, trata-se de uma inversão da relação entre o espírito e a vida e que se prolonga 

na história em face das diversas formas de viver desse homem. 

Ademais, o indivíduo anímico é o senhor de suas vivências, de sua vida, posto que 

como Scheler destaca ao se referir a Bergson: 

                                                 
42 SCHELER, 1960c, p.261. 
43 BERGSON, H. Memória e vida: textos escolhidos por Gilles Deleuze. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
44 “Segundo Bergson, quando alguém percebe uma árvore, não se agrega temporalmente ao fim do processo-

estímulo sensorial no cérebro, uma ‘estrutura psíquica’ determinada pelo processo cerebral; ao contrário, converte-

se o processo estimulante guiado pelos nervos, em um impulso motriz, ao mesmo tempo que uma vista parcial 

qualquer da árvore ‘ se ilumina’, destacando-se do mundo circundante, que com sua existência acompanha a 

percepção em todo momento, e em todos os graus possíveis de obscuridade e claridade; e que obtém um caráter 

de um ‘valor anímico’ acima de zero, sem o qual não há ‘percepção’ consciente.”. (SCHELER, op.cit., p.268.). 



 31 

O indivíduo anímico é o ponto final do percurso para o qual se dirige a 

compenetração dinâmica mais plena de todas as suas vivências, tal como se 

acha, por exemplo, antes de um ato decisivo, quando se produz a 

‘concentração’ mais rigorosa. Nessa compenetração de suas vivências que 

perpassam diversos níveis de tensão, o homem é ‘livre’; é ‘livre’ ao vivenciar 

pois a si mesmo; e apenas nessa compenetração é também ‘criador’. 45 

 

Nestas expressões encontram-se a liberdade do espírito do homem que consegue se 

desvincular de qualquer determinismo vital e a própria natureza perde seu caráter existencial 

independentemente do ser. Apesar de todo avanço, Bergson segundo Scheler, comete alguns 

enganos (próprios de seu tempo), ao conceber nos atos do espírito um hiato entre fenômenos 

psíquicos e físicos, isto é, ao considerar os fatos psíquicos como imediatamente dados e ainda 

ao distinguir vivências do passado e do futuro.  

A razão, portanto, não pode ser, como preconizava Spencer, um mecanismo 

adaptativo da natureza que visa sua própria conservação. Desse modo, em sua obra A evolução 

criadora, Bergson discorre sobre este princípio unificador de toda a vida que ele denominou de 

“elã vital”46, o qual consiste em uma 

[...] intuição dessa força motriz, una e indivisível do fluxo dinâmico sensível 

e observável, que por intermédio dos organismos desenvolvidos desde o elo 

que os une ao que representa o embrião, atravessa de geração a geração, se 

subdivide sem cessar, e ao se despedaçar contra o morto, retorna 

constantemente em novas criações de espécies; que algumas vezes se 

apresenta e parece, por assim dizer, vacilar como que perdido no meio 

ambiente e hipnotizado por aquele que ele mesmo há recortado da plenitude 

da matéria, na forma do ‘ambiente momentâneo’; e outras vezes, correndo 

para novas conquistas e revelações do universo, cresce e cria com seu fluir e 

volta a reunir novamente todo criado, para criar algo novo. Nenhum ‘plano’ 

ou ‘finalidade’ –categorias que apenas radicam na forma de trabalho e 

raciocínios humanos- porém, tampouco nenhum mecanismo jamais 

conseguirá tornar compreensíveis a atitude e o agir do filho gigantesco, 

ingênuo e brincalhão, que aqui é a ‘vida’. 47 

 

Bergson considera que é possível observar esse princípio vital na filogênese e na 

embriogênese do desenvolvimento dos animais, em razão das similitudes dos seres vivos, 

contudo, isso não é suficiente para prevermos o próximo passo evolutivo da natureza. Esta, diz 

ele, é por demais criativa e surpreendente. Ademais, afirma ele: 

[Partimos da ideia de] um elã original da vida, passando de uma geração de 

germes à geração seguinte de germes por intermédio dos organismos 

                                                 
45 SCHELER, 1960c, p.270. 
46 Scheler considera que aquilo que era apenas um tema casual de estudo realizado por Nietzsche toma forma e 

estrutura em Bergson, pois segundo este pensador, os problemas da biologia devem ser abordados a partir do 

significado da vida e da origem vital da razão. (Ibid., p.271.). 
47 Ibid., p.274. 



 32 

desenvolvidos que funcionam como traço-de-união entre os germes. Esse elã, 

conservando-se nas linhas da evolução entre as quais se divide, é a causa 

profunda das variações, pelo menos daquelas que se transmitem regularmente, 

que se somam, que criam espécies novas. Em geral, quando as espécies 

começam a divergir a partir de um tronco comum, elas acentuam sua 

divergência à medida que avançam em sua evolução. 48 

 

Observa-se ainda que, em Bergson, a teoria do conhecimento estará sempre 

direcionada para a vida com o intuito de esclarecer suas manifestações e como ela se desenvolve 

na multiplicidade de suas formas. Afinal, cada modo de vida, em certa medida, absorve seu 

passado e antecipa seu futuro, o que implica dizer que o ser existente é sempre um elo entre a 

forma de vida que lhe antecedeu e que ele guarda, em sua raiz biológica estes traços, sendo o 

homem o projeto, até então, de maior sucesso da vida. Como efeito, 

Cada um à sua maneira expressa o sucesso único, excepcional, que a vida 

obteve num determinado momento de sua evolução. Traduz a diferença de 

natureza, e não só de grau, que separa o homem do resto da animalidade. Deixa 

adivinhar que se, na ponta do longo trampolim sobre o qual a vida tomara 

impulso, todos os outros desceram, por considerar a corda estendida alta 

demais, só o homem saltou o obstáculo. 49 

 

O homem, como produto mais distante desse elã original da vida, torna-se um 

elemento-chave para a compreensão desse princípio pelo qual a vida constantemente deseja 

superar-se. Contudo, o homem, a partir de seu espírito, é capaz de sobrelevar-se a tal imanência, 

superando as determinações da natureza.  

Scheler defende uma tese contrária aos principais postulados da biologia e da 

antropologia de seu tempo que colocavam o homem no centro da vida, ou da natureza, sem 

preocupar-se com o seu devir biológico. Usando de argumentos similares às das ciências 

biológicas, Scheler alicerça sua tese na ideia de que, pelas leis biológicas, quanto maior o grau 

de evolução de um ser ou de seus órgãos, menor é seu poder de regeneração. Logo, 

considerando o cérebro humano, a evolução será improvável para o homem. A partir de uma 

perspectiva paleontológica, Scheler destaca outra lei formal da evolução, a de que a 

variabilidade e a durabilidade das espécies são inversamente proporcionais ao processo de 

evolução do cérebro. Noutros termos, as espécies ancestrais do Homo sapiens, à medida que 

evoluíam, aumentavam sua duração no tempo, assim como a complexidade do seu cérebro. 

                                                 
48 BERGSON, H. Vida, consciência, humanidade. In: BERGSON, H. Memória e vida: textos escolhidos por Gilles 

Deleuze. São Paulo: Martins Fontes, 2006. p. 106.  
49 Id. Diferenciação e teoria da evolução. In: BERGSON, H. Memória e vida: textos escolhidos por Gilles Deleuze. 

São Paulo: Martins Fontes, 2006. p. 135. 



 33 

A evolução do espírito humano e da inteligência, observando-se a cultura e o 

processo civilizatório, indicam uma sublimação do espírito para além do determinismo da 

natureza e, de forma positiva, progrediu ainda que o homem não o tenha enquanto espécie, 

organismo. E mais, o espírito humano evoluiu independentemente do organismo, pois o saber 

adquirido no desenvolvimento do espírito (saber cultural)50, ao longo do tempo, não pode ser 

transmitido hereditariamente, como defendia H. Spencer. 

Por meio desses argumentos, Scheler coloca o homem num ponto específico na 

história evolutiva. Ao mesmo tempo em que o toma como ponto de convergência do percurso 

da vida, ele é o caminho gnosiológico mais transparente para compreensão de toda a vida e de 

seu desenvolvimento. Ele assevera que o homem não se reconhece como parte, mas como um 

todo no mundo. Assim, pode-se afirmar que o homem é um microcosmo – “um mundo em 

miniatura” –, logo, conhecer suas raízes significa apreender o fundamento da própria vida e do 

próprio homem. Para o filósofo, 

[...]. Todas as formas do ser dependem do ser do homem. Todo o mundo 

concreto e todas as suas formas do ser não são um ‘ser em si’ mas somente 

um contrapeso próprio a toda organização espiritual e física do homem e um 

‘segmento’ deste ser em si. É somente a partir da imagem da essência do 

homem, pesquisada pela ‘antropologia filosófica’, que é possível chegar a uma 

conclusão quanto aos verdadeiros atributos do fundamento supremo de todas 

as coisas, conclusão que é um prolongamento inverso do ato do espírito que 

teve sua origem no centro do homem.51 

 

Essa compreensão de Scheler sobre o homem pode parecer pessimista, por não 

recorrer, ab initio, a uma causa metafísica. Entretanto, ele reorienta a discussão para o homem 

ao invés de buscar sua resposta num devir biológico. O filósofo conhece a essência do homem 

levando em conta seu progresso histórico-cultural enquanto possibilidade de ser.  

Scheler desenvolve sua visão antropológica sobre o que ele denomina de Homem 

Total, acerca da qual passamos a discorrer na seção seguinte. Para ele, eis a verdadeira ou 

principal tarefa de uma antropologia: reconciliar o homem consigo mesmo; fazê-lo voltar para 

si mesmo e compreender sua incomensurabilidade para, então, assumir sua responsabilidade 

sobre o mundo. 

 

                                                 
50 Para Scheler, o estatuto biológico do Homo sapiens não sofreu grandes variações orgânicas ao longo do tempo, 

por outro lado, o seu espírito desenvolveu-se como mostra o desenvolvimento cultural do homem através da arte, 

da técnica, da ciência e da política. 
51 SCHELER, M. Visão filosófica do mundo (1928). In: SCHELER, M. Visão filosófica do mundo. São Paulo: 

Perspectiva, 1989d. p. 15. 



 34 

1.3 A Antropologia de Scheler: O Homem Total 

 

Ao tratar do tema da antropologia, em sua conferência Homem na Era da 

Conciliação (1927), Scheler propõe uma filosofia que não exclua nenhuma das facetas 

originárias do homem. É preciso que a filosofia seja capaz de destacar seu instinto e sua 

vontade, sua disposição de ânimo e seu agir, seu corpo e sua mente, suas emoções e sua razão, 

sua potência para o bem e para o mal, a individualidade e o contexto social, a ciência, a história 

e a metafísica.52 

Scheler não entende o homem fora da vida e do viver, isto é, sua compreensão não 

tem uma tessitura metafísica, nem tampouco, elabora uma ideia pré-concebida sobre ele, a 

exemplo do homem como ens rationale. Com efeito, é na relação homem-mundo, na reflexão 

sobre a experiência vivida que se pode descobrir o ser do homem em sua unidade e 

diversidade.53 

No ano de 1928, o filósofo publicou o texto intitulado Visão filosófica do mundo 

no qual destacou a importância de uma antropologia filosófica. Sob este enfoque, ele defende 

que a filosofia serve como instrumento para resolução de problemas relacionados à questão: “o 

que é o homem?”, considerando ainda que, em razão do seu “olhar” universal, a antropologia 

filosófica é a única disciplina capaz de descortinar o papel do homem no mundo e convidá-lo a 

assumir uma responsabilidade perante o mundo. 

[...]. O homem possui certamente também os legítimos meios de conhecimento 

para conhecer, de uma maneira cuidadosa e exaustiva, com limites 

nitidamente definíveis, o fundamento de todas as coisas – é verdade que de 

uma forma sempre incompleta, mas verdadeira e plena de entendimento. E ele 

possui igualmente a capacidade de conquistar no núcleo de sua própria pessoa 

uma participação viva no fundamento das coisas.54 

 

Com base nisso, o filósofo assegura que o homem é a medida de compreensão do 

universo, tanto pela posição que ocupa no cosmos quanto por sua capacidade reflexiva e de 

vinculação com o mundo. Obviamente que, inspirado na fenomenologia55, Scheler visa a 

                                                 
52 SCHELER, M. O homem na era da conciliação (1927). In: SCHELER, M. Visão filosófica do mundo. São Paulo: 

Perspectiva, 1989c. p. 101-129. 
53 É a partir do contato com o método fenomenológico que Scheler conjuga as bases para a compreensão e religação 

do homem com o mundo. 
54 Id.,1989d, p.9. 
55 Scheler não compreende a fenomenologia como um método rigoroso tal qual compreendia Husserl. Para Scheler, 

a palavra “método” (caminho para), por sua etimologia, designa uma indução prévia do fim que se deseja alcançar. 

De forma mais livre, Scheler compreende a fenomenologia como um “enfoque”, isto é, uma atenção ou um ato de 

concentração da consciência sobre o mundo. 



 35 

essência do homem, fundamento sob o qual a consciência, o mundo e a própria existência 

alcançam significado e se revelam enquanto possibilidade de ser. Por isso, uma antropologia 

fenomenológica permite acesso ao homem em suas diversas facetas e características. 

Heidegger, em sua Ontologia, critica a posição antropológica de Scheler afirmando 

que sua pretensão já estava fadada ao fracasso por não perceber que é o próprio homem que 

elabora tal interrogação, e ele o faz colocando-se numa posição diferenciada, devendo o mesmo 

prescindir de toda antropologia e voltar-se para a questão fundamental: o Ser.56 Heidegger, na 

mesma obra, considera que a questão do Ser sempre estará relacionada ao Homem, de modo 

que uma ontologia pressupõe uma antropologia. Scheler percorre o caminho inverso (da 

antropologia para ontologia) e, como será mostrado adiante, não é alheio à posição que o 

homem ocupou ao longo da tradição filosófica. 

Entretanto, compreender o homem a partir de uma ontologia exigiria inicialmente 

um pressuposto fundamental ideal, quiçá metafísico, capaz de assegurar uma visão ampla do 

homem e de sua potencialidade. Ao recorrer à antropologia, Scheler parte da relação homem e 

mundo, da experiência de ser do homem na vida real para lançar luzes sobre a ontologia.  

Não obstante, a declaração de Scheler parece resgatar, mutatis mutandis, o eco da 

frase do dramaturgo romano Terêncio: “Sou humano: nada do que é humano me é estranho”57. 

Noutros termos, em Scheler, o homem, sob a perspectiva da conciliação, deve ser capaz de 

integrar em si mesmo desde seus atos mais sublimes aos mais grosseiros, posto que a história 

nos apresenta tanto o homem como produtor de elevada cultura, quanto o ser capaz de inúmeras 

barbáries, a exemplo das atrocidades das guerras. Portanto, uma teoria realista que seja capaz 

de compreender o homem a partir de seu cotidiano, deve levar em conta os elementos dialéticos 

do humano. 

O homem da conciliação ou o Homem Total, para ser mais fiel às palavras de 

Scheler, não é o homem da conformação, isto é, o da padronização, da uniformização, mas, 

antes, o homem da tensão máxima, ou seja, é o ser no qual a razão e a paixão, o espírito e a 

vida, o pensamento e a ação coexistem dialeticamente. 

Em duas obras que antecederam A posição do homem no cosmos (1929), quais 

sejam, O futuro do homem (1927) e O homem na era da Conciliação (1927),58 Scheler apresenta 

                                                 
56 HEIDEGGER, Martin. Ontologia (hermenêutica da facticidade). Rio de Janeiro: Vozes, 2012. p.34. 
57 Terêncio apud MELO, Antonio Maria Martins. Terêncio, Africano, um poeta para jovens. In.: PEREIRA, V.S.; 

CURADO, A. L. A antiguidade clássica e nós: herança e identidade cultural. Braga (PT): Universidade do Minho, 

2006. 
58 Vale ressaltar que alguns dos caminhos apontados nestes manuscritos são ampliados no seu texto “Visão 

filosófica do mundo (1928)” (SCHELER, 1989d). 



 36 

as exigências conciliatórias necessárias a uma teoria sobre o homem. A primeira atitude 

conciliatória que uma teoria do homem total deve realizar consiste na união entre o homem 

apolíneo e o homem dionisíaco, o que se constitui na integração entre as faculdades da razão e 

do sentimento. 

Scheler percebe que arrefecer o papel das paixões na alma humana e seus 

desdobramentos é uma ilusão perigosa que gera problemas morais59, pois deixa o homem alheio 

a si mesmo e aos seus impulsos. Scheler identifica traços do homem dionisíaco nas motivações 

e manifestações coletivas, a exemplo dos movimentos políticos e nacionalistas que ganharam 

força em sua época, por exemplo: 

[...]. A República soviética apoiada num romântico e anti-intelectual 

paneslavismo que é o fogo que a nutre, e, por sua vez atua como teoria no 

marxismo que menospreza as ideias. O fascismo é eminentemente vitalista e 

ativista. Seus representantes depreciam o científico e o homem com cérebro. 

[...]. Se prestamos atenção ao formidável movimento desportivo de todos os 

países; nos movimentos das juventudes de todas as partes, com seu novo 

‘sentimento de corpo’ e sua nova valorização do corpo; no movimento 

eugenético da América e dos novos costumes eróticos; no grande movimento 

da psicanálise e da moderna psicologia dos instintos; no furor mundial pela 

dança; nas novas doutrinas panvitalistas surgidas depois de Nietzsche e de 

Bergson; na bizarra inclinação para a mística obscura e o infantil desdém à 

ciência em benefício de ideologias baseadas em “ordens” e “círculos”; no 

crescente menosprezo aos sábios, aos artistas e ao teatro; nos quase míticos 

tipos de herói de nosso tempo (Chaplin tal Esquilo; Valentino tal Romeo, 

Breitensträter tal Hércules... devo ser discreto e não seguir adiante); na febre 

pela “força”, pela “beleza” e pela “juventude”; na nova consideração da 

infância como valor próprio; no prazer que se encontra na mentalidade, na arte 

e na maneira espiritual dos primitivos (o expressionismo apenas significa aqui 

uma degradação); na “contracolonização da Europa” (Bonn); todas estas 

coisas e outras mil revelam mais uma, eu diria, sistemática rebelião dos 

instintos contra a unilateral espiritualidade e intelectualidade de nossos pais, 

contra o asceticismo durante séculos praticado, contra as técnicas de 

sublimação já automatizadas, no qual até agora foi formado o homem 

ocidental. Dionísio parece subir ao poder para uns tantos séculos. [...].60 

 

Sob este enfoque, Scheler ressalta a dinâmica das paixões que, inclusive, sobressai-

se ante a razão. Para ele, os movimentos político-culturais cuja força maior não reside na razão 

dos argumentos, encontram seu vigor no apelo às paixões e aos sentimentos mais instintivos do 

homem. A insurgência do feminismo reitera que, sob a égide do homem total, o feminino e suas 

dimensões também fazem parte e são reflexos da integralidade deste homem total, por admitir, 

em igual dignidade, homens e mulheres. Afinal, apesar de suas diferenças biológicas, ambos 

                                                 
59 SCHELER, 2001. 
60 SCHELER, M. El porvenir del hombre (1927). In: SCHELER, Max. Metafísica de La libertad. Buenos Aires, 

Argentina: Editorial Nova, 1960b. p.119. 



 37 

são necessários à sobrevivência, constituindo, pois, uma única espécie. Ainda que possam 

desenvolver comportamentos sociais distintos, ambos, homens e mulheres, são responsáveis 

pela ordem social. 61 

Para o homem total, a união entre o masculino e o feminino ultrapassa os limites do 

biológico e do social. A unidade inserida no horizonte do homem total acolhe os signos do 

masculino e do feminino na constituição psicológica e ontológica deste ser. As qualidades, 

como racionalidade e força, próprias dos arquétipos masculinos, bem como sensibilidade e 

fragilidade, relacionadas ao feminino, não são rígidas e fixas para homens e mulheres. Trata-se 

de compreender que estas qualidades dizem respeito ao homem total, porquanto a qualquer ser 

humano. 

Uma outra conciliação que compete à teoria do homem total diz respeito à união 

entre corpo e alma, cuja cisão faz parte da história clássica do homem. Sob este aspecto, em 

favor da união entre o corpo e a alma, deve-se considerar que os problemas do corpo, como 

uma doença orgânica, provoca sofrimento também na alma; e os problemas psicológicos 

também podem fazer o corpo padecer. Isto implica dizer que a saúde do homem, seja ela sob o 

enfoque de um problema físico ou mental, exige um olhar integral a fim de que se cumpra o 

provérbio Mens sana in corpore sano.62 

Para Scheler, uma teoria do homem total tem por tarefa modificar a forma de 

compreender e lidar com o homem, de modo que, para cuidar integralmente do homem, faz-se 

necessário cuidar de sua alma e de seu corpo conjuntamente, exigindo uma medicina do corpo 

e da alma que seja capaz de agregar as duas dimensões. 

Assim, uma união desses dois hemisférios implica uma transformação do 

conhecimento da cultura na qual estejam interligadas as diversas formas de conhecimento do 

homem total. A ciência e a técnica tornam o homem mais informado e apto a dominar a 

natureza, pois, segundo Scheler, “o saber enobrece o homem e torna-o feliz”63. O saber permite 

ao homem compreender-se como ser vinculado ao mundo. O saber, portanto, provém do interior 

do homem, do movimento de contemplação do mundo. Ele gera um sentimento de unidade com 

                                                 
61 Scheler, em sua obra A posição do homem no cosmos (1929) critica o feminismo que almeja o reconhecimento 

de uma igualdade natural, no sentido biológico entre homens e mulheres, equiparando comportamentos e vigor 

físico, pois esta igualdade tornaria o ser humano incompleto, a mulher seria um ser diferente do animal e 

continuaria diferente do ser masculino. Para Scheler, então, as diferenças de sexo não são impedimentos para o 

reconhecimento da igualdade entre homens e mulheres (SCHELER, 2003a). 
62 Uma simples dor de cabeça (corpo) é capaz de deixar a pessoa ansiosa e irritada (alma). O estresse do trabalho 

(alma) pode retirar o apetite e provocar a fadiga (corpo). Não obstante, mens sana in corpore sano é também uma 

sentença que aparece em uma oração do romano Juvenal: Satyra X. 
63 Id.,1989c, p.121. 



 38 

a natureza, despertando, inclusive, um novo amor por ela. O homem total procura conhecer 

mais perfeitamente a natureza, dominá-la, mas sem perder sobre ela sua reverência, isto é, o 

encantamento sobre o “véu de Ísis”64. 

Uma teoria que se proponha a compreender o homem total deve levar em conta a 

sua individualidade, o seu microcosmos até o limite da história desse coletivo chamado 

“humanidade”, sem que sua singularidade se perca por completo no conjunto. Isto implica dizer 

que a própria história compõe o microcosmo do homem, de modo que ele a constrói a partir de 

suas decisões, mas também do fluxo de seu pensamento que é irrigado pela ótica do seu tempo. 

Com efeito, dois aspectos são importantes para se conceber o homem total. Primeiro, ele deve 

suportar a conciliação entre as imagens do herói e do sábio; em segundo, ele deve promover 

uma reconciliação das ideias políticas do seu tempo. 

No que concerne às imagens do herói (ocidental) e do sábio (oriental), afirma-se 

que o homem total reúne a atitude reflexiva sobre o mundo e, ao mesmo tempo, a capacidade 

de agir sobre ele. O homem total é dirigido pelo pensamento e pela ação; ele contempla o 

mundo, mas também o modifica, agindo conforme lhe aprouver. 

O sábio é caracterizado pela capacidade de suportar o sofrimento, absorvê-lo, 

resistir às respostas automáticas dos instintivos, sobrelevar-se ao mundo, contemplá-lo e, então, 

pacientemente, decidir conforme seu espírito. A arte do sábio volta-se para o interior e não para 

as causas exteriores que influenciam o seu agir. Nesse sentido, a atitude do sábio aumenta o 

alcance da ação do herói, pois amplia o horizonte de possibilidade de sua conduta. 

Outrossim, uma teoria do homem total trata também do modo como se forma a 

coletividade e atinge a solidariedade mediante a qual o homem sai de sua solidão, de seu 

individualismo e se integra à comunidade por meio de uma relação essencial com os outros 

homens e com o mundo. Por isso, Scheler afirma que: 

O homem tem que aprender novamente a compreender a grande e invisível 

solidariedade de todos os seres vivos entre si na vida total, a solidariedade de 

todos os espíritos no espírito eterno e, ao mesmo tempo, a solidariedade do 

processo do mundo com o destino da evolução do seu fundamento supremo e 

a solidariedade deste fundamento com o processo do mundo. E o homem deve 

aceitar esta inter-relação do mundo não como uma simples teoria, mas 

compreendê-la de uma forma viva e praticá-la e exercitá-la internamente. Na 

sua essência, Deus é tampouco o “senhor” do mundo quanto o homem é o 

                                                 
64Véu de Ísis é uma expressão usada como sinônimo da Natureza a ser sempre contemplada, desvelada. Ísis, a 

deusa egípcia, ou a Artemisa, para os gregos, representa a Natureza, sendo representada como uma mulher com 

um véu em seu rosto denotando que à natureza acompanha sempre uma verdade oculta ou a ser desencoberta. Cf.: 

HADOT, P. O véu de Ísis: ensaio sobre a ideia de natureza. São Paulo: Loyola, 2006. 



 39 

“senhor e rei” da criação. Mas ambos são, antes de tudo, companheiros de 

destino, sofrendo e superando – um dia talvez vencendo.65 

 

A solidariedade faz parte de um movimento tanto interno como externo. Assim, 

internamente, ela diz respeito à aspiração do homem de ligar-se a um todo, formando uma 

unidade; externamente, trata-se de um movimento de saída que impele o homem para além de 

si mesmo. Ademais, a história mostra que, no processo civilizatório, as relações sociais se 

tornaram mais complexas e a sociedade, apesar de alguns contraexemplos, tende a ser mais 

integrativa, tolerante à diversidade dos homens e de suas formas de vida, da mesma maneira 

que se torna mais indignada diante das ofensas aos direitos do homem. 

A tensão entre o pensamento e a ação no homem total nos conduz à questão política, 

espaço em que o pensamento e a ação atingem a coletividade. Scheler considera que uma teoria 

antropológica do homem total deve levar em conta as concepções políticas materialistas e 

idealistas, incorporando-as numa interpretação uníssona. 

As concepções materialistas e idealistas, isoladamente, oferecem uma visão parcial 

e errada do homem, na medida em que retiram a autonomia do homem, inserindo-o, no dizer 

de Scheler, numa guerra de classes, no caso do materialismo; ou, concebem o homem como 

uma entidade espiritual alheia à sua própria história concreta (a exemplo do idealismo). De 

acordo com ele, 

Há duas maneiras de encararmos a história: a concepção da história como um 

acontecimento predominantemente coletivo ou como a obra de grandes 

personalidades; a história vista como um processo dialético ou como uma 

soma de eventos nos “limites” de uma “ordem divina” estável e teleológica; a 

apologia dos “bons velhos tempos”, ligada ao medo do futuro, ou a esperança 

escatológica e a expectativa de algum ideal utópico em conjunto com uma 

veemente crítica do passado; as concepções da história mais materialistas ou 

mais ideológicas –, nenhuma delas se fundamenta nas próprias coisas. Trata-

se de categorias lógicas, de ideologias, determinadas unilateralmente por 

mitos de classes – aqueles que querem ter uma visão política clara devem 

abandonar ambas as concepções.66 

 

Para Scheler, estas concepções apenas retratam uma segregação no modo de se 

conceber o homem. Estas visões, por serem díspares, nunca serão capazes de integrar a 

humanidade no curso da história universal, pois basta visualizar suas fontes de decepção para 

se perceber como são falsas, incompletas e fantasiosas. 

                                                 
65 SCHELER, 1989c, p.120. 
66 Ibid., p.126. 



 40 

A situação política do homem total na história pode ser traduzida, segundo Scheler, 

por exemplo, pelo respeito à diversidade de povos, na conciliação racial e miscigenação dos 

homens e da cultura.67 Seu pensamento democrático baseia-se no respeito aos pequenos 

“círculos de cultura” e no reconhecimento de sua legitimidade participativa no exercício da 

política. Scheler destaca a importância de se fazer política sem o recurso à violência, a exemplo 

da política pacifista realizada pelos hindus e maometanos guiados por Mahatma Gandhi na luta 

pela independência da Índia. 

Uma política de conciliação deve ser capaz de lançar mão das armas, caso contrário, 

ela será de curta e frágil duração. Nesse contexto está uma das razões do erro do homem em 

guerrear, compreensão extensiva a todos os eventos e atos de violência no mundo. Entretanto, 

por exemplo, mesmo as atrocidades da 1ª Guerra Mundial, para Scheler, não poderia significar 

o fracasso do Homem, pois ela, ainda que por caminhos repudiáveis quanto ao uso da força e 

da dominação, demonstrou o desejo do homem de se unir, isto é, o desejo por um projeto de 

civilização mundial ou de ser uma única comunidade e, assim, de estabelecer e de propagar 

uma paz universal. De todos os modos, a Guerra Mundial conciliou, isto é, integrou e afetou 

todos os homens. As lições da Guerra deveriam apontar para novos princípios, novos caminhos 

capazes de assegurar a harmonia entre todos os homens.68 

Para Scheler, o homem total no âmbito da política é marcado pelo pluralismo de 

ideias, pela liberdade e pela igualdade, ainda que reconhecidas suas diferenças. O direito à 

igualdade69 entre os homens deve pressupor o reconhecimento das diferenças e da 

individualidade de cada homem em sua cultura. Nesse sentido, convém recordar que o homem 

total é o homem da tensão máxima. Esta dinâmica dialética faz parte de sua constituição, que 

será sempre marcada pela criatividade das suas formas de pensar e de viver.  

Uma integração política e social requer também uma reconciliação das ideias 

metafísicas e religiosas, as quais tratam da essência e dos valores do homem e promovem sua 

autocompreensão e sua posição no cosmos. Scheler considera que a união das ideias metafísicas 

                                                 
67 Scheler, portanto, não é defensor e faz críticas à perspectiva do arianismo, movimento este que afirmava o povo 

germânico como a raça superior aos demais povos e que deveria manter-se pura, ou seja, sem mistura genética 

com outros povos. Tal movimento que começa a crescer no final da década de 1920, período em que a Alemanha 

tenta reconstruir sua unidade e estima após a derrota na 1ª Guerra Mundial. O arianismo será uma das principais 

bandeiras do nazismo na 2ª Guerra Mundial. E ainda, segundo Scheler, Kant já havia mencionado a 

impossibilidade de um mundo em que não haja miscigenação racial. 
68 Cf.: SCHELER, M. O Homem na era da conciliação (1927); Visão filosófica do mundo (1928); O homem e a 

história (1926); Sociologia do saber (1926); A ideia de paz e o pacifismo (1926). Todas estas obras após a 1ª 

Guerra Mundial, na qual Scheler teve de participar realizando atividades administrativas, revelam uma posição do 

filósofo contrário a guerra, mas incentivador de um soerguimento do sentimento de esperança no Homem. 
69 Para o filósofo, os homens não são iguais por sua essência ou existência, mas estão unidos pela dignidade própria 

de ser pessoa. (SCHELER, M. Da reviravolta dos valores. Rio de Janeiro: Vozes, 2012a). 



 41 

e religiosas apenas pode ocorrer mediante o cenário no qual uma metafísica abarque uma visão 

de mundo integrada sobre o homem, o mundo e Deus. Nesse contexto, o filósofo afirma que 

investigar o homem total significa compreender o homem como fundamento do mundo e 

modificar o enfoque da metafísica de uma cosmologia para uma meta-antropologia e uma 

metafísica da ação, isto é, a metafísica não deve conceber a essência humana a partir da essência 

divina idealizada.  

Segundo Scheler, uma metafísica do homem evidencia que, ao perscrutar a essência 

do indivíduo, não é possível reduzir ou limitar sua essência a uma imanência. Ele será um ser 

de transcendência, impossível de ser plenamente conhecido por sua natureza ou por seus atos.70 

Enquanto ser de transcendência, o homem é, para Scheler, a primeira forma de 

acesso à ideia de Deus, porquanto não é necessário recorrer a uma metafísica para se conhecer 

o homem, ainda que todo homem carecerá sempre de uma metafísica. Em seu texto O futuro 

do homem, Scheler expressa a unidade das ideias de homem e de Deus. 

A ideia do homem e a ideia de Deus em nosso tempo – que apenas juntas 

podem caminhar – estão na realidade, de tal modo constituídas que não 

correspondem mais à concepção histórica do ser e da estrutura social da 

humanidade. Teimam em colocar o homem em uma relação com o 

fundamento do mundo, que não pode ser ajustada a uma humanidade já maior 

de idade, tampouco pode ser adequada a círculos de cultura que tendem a 

igualdade e a unificação. Por isso, temos que revisar consideravelmente o 

problema da especial posição metafísica do homem no Cosmos, sobre o 

fundamento do mundo e resolvê-lo na medida de nossas forças.71 

 

Obviamente, Scheler não parte de uma metafísica de cunho religioso, já que ele 

entende que a religião aprisiona o sujeito, ao impor seus dogmas e parâmetros rigorosos. Apenas 

liberado da religião é-se capaz de compreender a liberdade necessária para salvaguardá-la das 

contingências do ser e de seu destino. 

Para Scheler, o Ocidente, sob a égide do cristianismo e das ciências, abdicou do 

cultivo de uma unidade metafísica. Este “esquecimento” provocou a fragmentação do homem, 

a perda do referencial, do fundamento sobre si mesmo, como destaca o filósofo no fragmento a 

seguir: 

Isolar o homem e separá-lo de seu imediato contato da essência e existência 

com o fundamento de todas as coisas é uma redução do homem tão temível 

como o é seu falso isolamento e incomunicação com a natureza; é diretamente 

privar o ar de sua vida interior. Três venerações – disse Goethe – se fazem 

                                                 
70 Cf.: SCHELER, 1989d. 

    Id., 1960b. 
71 Id., 1960b, p.131. 



 42 

necessárias ao homem: veneração pelo que está sobre ele, abaixo dele e junto 

a ele.72 

 

Desta aproximação das ideias de homem e Deus, Scheler ressalta o homem total 

como um ser de reconciliação, um centro de reorientação do universo para o qual converge o 

mundo e a partir do qual emana toda abertura da vida, o que faz do homem um “fazedor de 

mundo”, um recriador da realidade, um poeta da vida. Assim, diz ele, “[...] é somente num 

processo de devir que o homem atinge e ao mesmo tempo o homem deve atingir a crescente 

consciência daquilo que ele é [...]”.73 O homem enxerga sempre diante de si o desafio de sua 

humanidade, seu destino, seu deitas: homem, torna-te aquilo que és.74 

Portanto, a antropologia é o fundamento da metafísica scheleriana do homem total. 

Esta unificação dá-se no palco da vida e da história, pois, como afirma Scheler, 

[...] luz e sombra, o espírito e a força demoníaca do instinto de existência e de 

vida que determina os destinos – concepção que arraiga o homem, tanto como 

ser espiritual quanto como ser instintivo, no primitivo fundamento divino. 

Esta concepção aceita a dependência geral e total que a vida e a natureza têm 

do espírito e a dependência que o espírito tem da vida e da natureza, e os reúne 

na ideia do fundamento do mundo que se eleva como substância acima de 

ambas as posições, mas em que a unificação do espírito e da vida, da ideia e 

do poder, se realiza somente no curso da história universal e não 

independentemente da ação humana.75  

 

O homem total traduz as ambiguidades do espírito humano, bem como contém em 

si todas as possibilidades de ser. Trata-se de um ser “cuja própria essência é ainda uma decisão 

aberta – o que ele quer ser e o que quer se tornar.”76 Portanto, o homem total não pode ser 

limitado por determinações biológicas ou pela história, posto que ele significa a própria essência 

do mundo. É certo que, em cada época histórica, este homem total se traduz “no máximo da 

humanidade total que lhe é acessível, um máximo relativo de participação de todas as formas 

supremas da existência humana.”77. 

O homem total seria o destino inevitável do homem. Mas também ele, em sua 

relatividade histórica, constitui-se como uma realidade a ser conquistada, como uma janela 

aberta de seu espírito para fazê-lo crescer integralmente em sua vida interior e, externamente, 

na apreciação e contemplação do mundo que o toca. 

                                                 
72 SCHELER, 1960b, p.129. 
73 Id.,1989b, p. 81. 
74 A relação do homem para com Deus é sempre um movimento do homem em direção ao seu devir. 
75 Id., 1989c, p.126 e 127. Conferir também: Id., 1960b, p.130. 
76 Id., 1989c, p.108. 
77 Ibid., p.109. 



 43 

Scheler concebe o homem total em suas luzes e sombras, ou seja, os contrários do 

corpo e da alma, do real e do ideal, da percepção da imanência e da capacidade de 

transcendência, enfim, do espírito e da vida. Em sua obra, A posição do homem no cosmos 

(1929), o filósofo também apresenta uma parte de sua teoria do homem total, dessa vez no 

contexto de uma filosofia da vida, de modo que se o homem é considerado a forma de vida mais 

desenvolvida, ele guarda ainda uma vinculação com todas as outras expressões de vida que lhe 

antecederam. Ao inserir a estrutura da vida na história natural e ao buscar o princípio de toda a 

vida, Scheler acredita que é possível identificar (no sentido de sentir-se partícipe) uma 

‘Gramática de expressão’ no homem que abarca o mundo e a natureza inteira.78  

A morfologia e a sintaxe da vida não se reduzem a um processo evolutivo como 

propunham Darwin, Lamarck, Spencer e outros, mas isto não significa que a vida não possua 

suas próprias regras e um sentido para o seu desenvolvimento. Sendo o homem o “discurso 

extremo” da vida, ele carrega consigo a tarefa hermenêutica de tornar cognoscível a força, a 

beleza e as leis que regem toda vida. É com base neste aspecto que desenvolveremos o ponto 

seguinte de nosso trabalho. 

 

 

 

                                                 
78 SCHELER, 1960b, p.127. Scheler considera que S. Francisco de Assis e, em seu tempo, Fabre tiveram essa 

aguçada percepção de que o homem pode estar em comunhão com a natureza, ser capaz de contemplá-la. Essa 

ideia é transmitida por Francisco de Assis inclusive pelo tratamento dado a natureza, chamando-a de “irmã”, com 

isto quer mudar a natureza da relação de “serva do homem” para parceira. 



 44 

1.4 O Homem na Tessitura da Vida 

 

Ao estabelecer as bases antropológicas que demonstram essa peculiar posição do 

homem no cosmos, Scheler analisa a gradação de estados psicofísicos que acontecem no curso 

do processo vital dos seres viventes. Vale ressaltar que o filósofo prefere o termo gradação a 

evolução para se referir ao processo adaptativo dos seres vivos, por considerar que o segundo 

termo envolve a superação pela eliminação do estado anterior, enquanto que gradação 

transmite a ideia de uma sequência ascendente em que os estados mais primitivos são 

incorporados pelo novo. 

Em sua obra A posição do homem no Cosmos (1929), Scheler discorre sobre os 

pressupostos que tentam explicar os seres viventes em geral para distinguir a posição peculiar 

do homem na natureza. O primeiro elemento consiste na convergência entre o mundo psíquico 

e o ser vivo79. Dentre as características que demonstram essa gradação de forma geral da vida 

são citadas pelo filósofo: a intimidade, a autonomia e o automovimento. A partir dessas 

qualidades, Scheler considera ser possível estabelecer uma hierarquia primária na medida que 

ela permite compreender a atuação desses seres vivos. Estes são capazes de se autodiferenciar 

enquanto espécie (comunidade), e sua individuação exige deles uma intimidade (um ser-para-

si e um ser íntimo).80 

O homem não ocupa um locus privilegiado no cosmos por ser essencialmente 

biológico, mas por ser portador do valor e do sentido da vida. De modo particular na natureza, 

tal faculdade lhe é garantida pela consciência; é ela que lhe confere a apreensão da experiência 

vivida.81  

Estas características presentes nos seres viventes, e, em particular, no homem, são 

a chave para descoberta do princípio vital. A construção do mundo psíquico remonta ao 

fundamento que origina a própria vida, o qual está presente no mundo enquanto evento desta 

gradação evolutiva. O mundo psíquico compreende quatro estados que vão se sobrepondo e que 

nunca são plenamente sublimados: impulso afetivo, instinto, memória associativa e 

inteligência prática. Eis, a seguir, as suas características fundamentais: 

                                                 
79 Segundo Marco Antônio Casanova – tradutor para o português da obra em tela –, as doutrinas que consideravam 

que o mundo psíquico se iniciava com a memória associativa ou se restringiam aos animais ou ao homem já haviam 

sido consideradas falsas. E, como, atribuir um fundamento psíquico ao ser inorgânico seria arbitrário, Scheler 

prefere começar seu trabalho pelas plantas. Ver.: SCHELER, 2003a, p.8, N.T. n. 8. 
80 Ibid., p.8. 
81 Ibid., loc.cit. 



 45 

a) O impulso afetivo (Gefühlsdrang) é percebido de forma mais aparente nas 

plantas, sendo desprovido de consciência, de sensação e de representação. O impulso afetivo 

refere-se ao mais primitivo estado da condição natural: significa estar vinculado a um mundo 

físico, a um ambiente. 

Na planta, tal vinculação traduz-se pela subordinação, uma vez que este ser vivo é 

plenamente dependente e afetado pelo meio onde habita. Noutras palavras, uma vez inserida 

em um meio ambiente favorável em termos de condições de luminosidade, alimentação e de 

reprodução, a planta ‘reage’ seguindo o impulso de crescer em direção à luz, alimentar-se ou 

reproduzir-se. 

Neste sentido, Scheler compreende que a planta experimenta uma sensação 

(satisfação) já que o seu impulso afetivo é e-kstático, pois não há uma resposta ativa do seu 

estado orgânico. Partindo desse pressuposto, o impulso afetivo segue que o princípio da vida 

não é uma ‘vontade de potência’, como propunha Nietszche82. 

A “Vontade de Potência” como vida implicaria, segundo Nietzsche, que todo ser 

vivente deseja um aumento de poder, destinado a garantir sua existência. Eis o que ele diz: 

[...]. Em todo ser vivente pode mostrar-se claramente que ele tudo faz para não 

se conservar, mas sim se tornar mais...83. 

[...]. A vida como caso isolado: a partir daí, essa hipótese se estende sobre o 

caráter total da existência –: a vida anseia por um sentimento maximal de 

poder –: é essencial um ansiar por mais poder –: ansiar nada mais é do que 

ansiar por poder –: essa vontade permanece o mais elementar e interior: 

mecânica é meramente uma semiótica das consequências.84 

 

Entretanto, no exemplo da planta, se a semente não cair em terra fértil, ela não 

germinará, não crescerá, não dará frutos, tampouco procurará meios para modificar o meio ao 

seu redor, sequer mudará de lugar. Não haverá, portanto, nenhuma adaptação deste ser vivente 

ao meio. 

Esta perspectiva, por conseguinte, também anula a ideia das teorias evolucionistas, 

segundo as quais a vida, observando um princípio, cujo lema é “o mais adaptado sobrevive”, 

passaria por sucessivas adaptações ou evoluções desde o ser mais primitivo até chegar 

inevitavelmente ao homem. A vida da planta não possui forma e autonomia suficientes para 

eclodir em um ambiente que não lhe seja favorável. 

                                                 
82 SCHELER, 2003a, p.9-14.  
83 NIETZSCHE, 2008, p. 349, §688.  
84 Ibid., p. 350, §689.  



 46 

A dependência e a fragilidade da planta em relação ao ambiente, apontadas por 

Scheler, revelam que o fenômeno da vida é um impulso afetivo dirigido para fora, mas não 

significa dizer que o ser age primeiramente sobre o meio. O ser vivente precisa se vincular a 

algo fora de si para crescer, expandir-se e durar. 

O impulso afetivo, por sua característica, constitui-se, ainda que de forma 

elementar, na capacidade do ser vivente estar ligado e situado frente ao mundo, ainda que, na 

planta, ele só tenha força para agir quando o meio lhe for propício. Uma abordagem 

fenomenológica do impulso afetivo, diz Scheler, é capaz de identificar a presença desta esfera 

psíquica também nos animais e no homem, como esfera mais básica e íntima, tal como destaca 

o autor a seguir: 

Não há nenhuma sensação, nenhuma percepção, nenhuma representação por 

detrás das quais já não estivesse o impulso obscuro e que este impulso não 

alimentasse com seu fogo, o fogo que atravessa continuamente os tempos de 

sono e de vigília – mesmo a mais simples sensação nunca é meramente uma 

consequência do estímulo, mas sempre também função de uma atenção 

pulsional.85 

 

O estímulo, por si só, não seria suficiente para despertar o ser, caso o impulso 

afetivo já não existisse nele enquanto “tendência para”. Scheler evidencia ainda o impulso 

afetivo no homem durante os períodos de sono e de vigília86, sendo este impulso também a base 

de constituição das sensações e emoções humanas. O homem não é capaz de estar-no-mundo 

sem sentir este mundo. 

As sensações e emoções são, antes de tudo, uma vinculação do homem ao mundo 

e uma forma de situar-se diante dele. É esta vinculação especial do impulso afetivo com o meio 

que produz a ideia de realidade enquanto vivência/sensação persistente e efetiva no homem. 

Com isso, pode-se considerar o impulso em toda vivência primária de resistência, isto é, a 

‘imanência’ da realidade, ou melhor, o modo de como a realidade está dada à consciência. 

 

b) O instinto (Instinkt) é o segundo estado da constituição do mundo psíquico, 

descrito por Scheler. Ele é inexistente no reino vegetal e está presente de forma mais aparente 

nos animais. Inicialmente, deve-se compreender o instinto como um comportamento próprio 

do ser vivo que pode ser objeto de uma observação exterior e de uma descrição possível. 

                                                 
85 SCHELER, 2003a, p.13. 
86 O sono e a vigília (estados vegetativos) são momentos em que o organismo naturalmente procura, no repouso, 

poupar mais energia. Ao mesmo tempo, o organismo se encontra latente, inerte e mais distante do meio. 



 47 

O instinto concerne à sobrevivência do ser e às suas necessidades de alimentação e 

de reprodução. Ademais, ele não é determinado pelo habitus, ou seja, por comportamentos 

adestrados ou formas de aprendizagem repetidas. Segundo Scheler 

[...], uma característica muito importante do instinto é ele apresentar um 

comportamento independente do número de tentativas que um animal 

empreende para fazer frente a uma situação: neste sentido, ele pode ser 

designado desde o princípio como pronto.87 

 

Em sua finalidade, o instinto não diz respeito primeiramente ao indivíduo, mas à 

espécie, não sendo possível, como vimos, determiná-lo como decorrência do ‘auto-

adestramento’ ou do aprendizado com base na ‘tentativa’ e no ‘erro’. O instinto é um 

comportamento rígido e reativo dos membros da espécie. O instinto não organiza modos de 

comportamento, como o faz a inteligência, e o fato de o mesmo ser inato e hereditário não 

significa que o comportamento que ele engendra surja de forma imediata com o nascimento do 

ser. 

O processo de individuação do animal no seio da espécie revela, segundo Scheler, 

que “o processo fundamental do desenvolvimento psíquico é a dissociação criativa, não a 

associação ou a ‘síntese’ (Wundt) de realidades ou fatos singulares.”88. É nesse sentido que o 

processo originário da vida exige a ultrapassagem do instinto, ou melhor, as resistências (isentas 

de representações, de imagens e do próprio pensamento) que o atraem ou o repelem.  

 

c) A memória associativa (Assoziatives gedächtnis)  ou o comportamento habitual 

é a terceira forma psíquica descrita por Scheler. Nela se interliga o fenômeno da associação e 

do reflexo condicionado. Assim, diz ele: 

Nós precisamos atribuí-la a todo e qualquer ser vivo, cujo comportamento se 

modifica lenta e constantemente, em razão de um comportamento anterior do 

mesmo tipo, de uma maneira útil à vida, e, portanto, plena de sentido; isto é, 

de um modo tal que a medida na qual seu comportamento se torna mais 

significativo se encontra em rigorosa dependência da quantidade de tentativas 

ou dos assim chamados movimentos de prova.89 

 

O comportamento habitual desenvolve-se a partir do exercício e da aquisição de 

hábitos, ou seja, da adoção de respostas ao meio. Contudo, para o filósofo, o fato de os animais 

                                                 
87 SCHELER, 2003a, p.17. 
88 Ibid., p.20. 
89 Ibid., p.22. 



 48 

realizarem movimentos de prova90 não reside na busca de prazer ou desprazer, nem na memória 

em si, mas numa pulsão inata à repetição (instinto). 

A memória associativa é construída a partir do comportamento denominado de 

‘reflexo condicionado’ que se vincula às leis de associação, contiguidade e de semelhança. 

Ademais, não são necessários todos os elementos de uma experiência anterior para desencadear 

os estímulos e pulsões que conduzem a uma resposta ou a um comportamento habitual no ser 

vivo.91 Convém indicar que “toda e qualquer sensação é sempre uma função do estímulo e da 

atenção pulsional.”92.  

O comportamento habitual, por sua vez, é um fenômeno contrário à criatividade, 

pois sua meta é o enrijecimento da conduta. Nesse sentido, a vida psíquica, ao se desenvolver, 

promove um maior número de complexos e de representações que se associam ao hábito. 

Levando-se em consideração o ser humano, o fenômeno da ‘recordação’ e da ‘tradição93’ alia-

se à memória associativa. 

A recordação ou lembrança permite tornar presente o passado, cujos conteúdos 

objetivos são dados como atuais na vivência, o que permite à pessoa liberar-se da conduta 

orientada e fazer novas descobertas no âmbito da experiência vivida94. A memória associativa 

permite-lhe se desvencilhar da rigidez do instinto, gerando uma individualização da ação. Para 

o instinto, a memória associativa consiste numa liberação, enquanto que, para a inteligência 

prática, trata-se de um princípio conservador.95 

                                                 
90 Movimentos de prova são considerados os comportamentos de ajustamento que o animal realiza com base na 

tentativa e no erro. 
91 “Segundo esta lei [lei associativa], a vivência de um complexo conjunto de representações tende a se reproduzir 

e a completar os elos que faltam quando uma parte deste complexo, por exemplo, uma parte do meio ambiente, é 

vivenciada uma vez mais de maneira sensorial ou motora.” (SCHELER, 2003a, p.23.). 
92 Ibid., p.24. 
93 Scheler diferencia a Tradição da recordação apenas no sentido de que o comportamento aprendido e recordado 

advém da espécie, em especial, na vivência em grupo ou comunidade. São próprias de animais que formam 

alcateias, rebanhos etc. No homem, é exclusiva a tradição por meio de documentos, sinais e outras fontes de saber 

histórico. Entretanto, assim como a lembrança, a tradição é um recurso ao passado. 
94 Dois aspectos são importantes destacar: 1. “O passado nos sugere mais na tradição do que o que sabemos sobre 

ele”. Esta expressão faz recordar a força da tradição descrita por Nietszche na sua parábola “Fala o martelo” 

(NIETZSCHE, F. Crepúsculo dos Ídolos. São Paulo: Companhia das letras, 2006. p. 137). 2. “A pressão que a 

tradição exerce sobre nosso comportamento de maneira pré-consciente diminui gradualmente na história através 

do progresso da ciência histórica.” (SCHELER, 2003a, p.27.). 
95 Embora Scheler não faça referência a Platão na descrição sobre a memória associativa, é possível se perceber 

uma relação com a teoria platônica da reminiscência. Esta teoria concebia que todo conhecimento atual vinculava-

se a um conhecimento anterior e efetivo sobre a coisa. Cf.: SANTOS, J.G.T. Platão: a construção do conhecimento. 

São Paulo: Paulus, 2012.  E, PLATÃO. Fédon. Trad. Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Belém: Ed.UFPA, 2011a. (72e; 

74a-76a). A memória associativa em Scheler parece inicialmente corroborar com tal olhar. Todavia, a memória 

associativa mais fortemente no homem pode recordar o passado, mas o homem pode lançar de volta a recordação 

para o passado e abrir-se a novas descobertas independente dele. 



 49 

A memória associativa sobreleva-se ao instinto, permitindo que o mundo psíquico 

se descortine em novas possibilidades como as pulsões (impulsos), sentimentos e afetos. 

Scheler demonstra seu argumento do seguinte modo: alguns animais superiores (macacos e 

cachorros, cita ele) desenvolvem comportamentos sexuais (onanismo) fora do período do cio, 

distanciando o impulso sexual dos instintos de reprodução e, com isto, emancipando o 

sentimento de prazer e vinculando-o a outros comportamentos (memória associativa). Aqui, o 

princípio de prazer se torna secundário ou, como declara Scheler, revela “somente a 

consequência de uma inteligência associativa elevada” 96, isto é, não surge daí uma nova 

estrutura psíquica. 

 

d) A quarta forma essencial da vida psíquica, para Scheler, é denominada de 

inteligência prática (Praktische intelligenz) e está presente no ser vivo dotado de memória 

associativa. Diferentemente da memória associativa que se vincula à repetição/reprodução, a 

inteligência prática está voltada estritamente para a capacidade de escolha, à ação seletiva, isto 

é, concerne à nossa faculdade de escolher e de estabelecer preferência. 

Ademais, um comportamento pode ser dito inteligente quando um determinado 

organismo, diante de uma situação nunca experimentada por ele ou pela espécie, consegue 

empreender meios para, de forma nova, tentar enfrentar uma situação atípica. Obviamente que, 

para caracterizar tal comportamento, não é preciso, em princípio, medir sua eficácia. 

A inteligência prática tem por finalidade atenuar um conjunto de necessidade 

através de um agir. Scheler ainda acrescenta que “[...], podemos definir a inteligência prática 

como a intelecção repentinamente emergente de um estado de coisas e de um nexo valorativo 

concatenados no interior do mundo circundante.”97. 

Portanto, no mundo psíquico, a inteligência prática avalia a situação emergente 

inusitada para o animal: ela produz uma representação abstrata antecipada capaz de despertar 

na experiência que o indivíduo está vivenciando como nova, uma solução (resposta) antes de 

tornar sua ação efetiva.98 

A inteligência prática representa uma vivência inteiramente nova para a espécie e 

para o indivíduo, posto que reflete uma capacidade de antecipação e, porquanto, uma ação 

                                                 
96 SCHELER, 2003a, p.28. 
97 Ibid., p.29. 
98 É possível exemplificar da seguinte forma: um macaco que encontra uma fruta fora de seu alcance e com fins 

de atender a meta pulsional, faz uso de objetos em derredor diferentes dos habitualmente utilizados por ele como 

um graveto e os usa como instrumentos (valor funcional). Cf.: Ibid., p.31. 



 50 

produtiva (e não apenas reprodutiva). Assim, a conduta inteligente possui um caráter 

instrumental, de modo que o animal reconhece o seu meio e o (re)estrutura tal como as coisas 

lhe são percebidas.  Acerca disso, diz Scheler: 

Certamente, a reestruturação descrita não tem lugar junto ao animal através de 

uma atividade consciente, reflexiva, mas através de uma espécie de 

reorganização intuitiva do que é dado no meio ambiente. No entanto, isto 

envolve uma inteligência autêntica, invenção, e não apenas instinto e hábito.99 

 

Na inteligência prática, não há uma conduta de adequação do animal ao meio, posto 

que o animal, nesse caso, não se conforma ao espaço no qual se insere. O animal, então, adota 

um processo inverso quando ele, por estratégia da inteligência prática, modifica as condições 

do meio para atender a sua necessidade. Contudo, o animal não consegue, em razão da sua 

natureza, posicionar-se fora dos limites do meio e da força de suas pulsões.100 

Sem a capacidade reflexiva, o indivíduo não estabelece uma hierarquia entre os 

valores, nem determina preferências acerca do que é útil ou agradável. Sem esta peculiaridade, 

o homem não poderia se diferenciar dos outros animais. No homem, a inteligência prática pode 

superar a astúcia que existe na relação animal e ambiente, e desenvolver atividades espirituais. 

Desse modo, a vida, sob a ótica do mundo psíquico, revela uma gradação em suas 

diversas formas de expressão. Neste sentido, a natureza aprimora suas relações avançando sem 

deixar de incorporar e renovar cada estágio anterior. A história da vida dos seres é sempre um 

saber acumulado no curso de suas transformações. 

De acordo com Scheler, a distância entre o homem e o animal, muito para além do 

processo de cerebralização dos mamíferos superiores, encontra-se numa faculdade superior à 

inteligência prática: o espírito. Ademais, é na relação entre o espírito e a vida – que abordaremos 

a seguir – que reside a fronteira entre o homem e todos os outros seres vivos. 

 

 

 

                                                 
99 SCHELER, 2003a, p.32. 
100 O animal continuará procurando por seu comportamento inteligente satisfazer suas necessidades impulsivas de 

alimentação e de reprodução. E, caso o meio não lhe seja favorável, migrará para outro ambiente ou empreenderá 

através de um mecanismo inteligente encontrar novas soluções para conviver em um ambiente adverso. 



 51 

1.5 Espírito e Vida: a dialética do humano 

 

Como vimos até o momento, Scheler é contrário a todas as posições filosóficas que 

identificam o homem como Homo sapiens, Homo faber ou que reduzam o homem a uma 

característica como o Homem apolíneo ou dionisíaco, ou que o coloquem circunscrito às esferas 

do psíquico e do vital. O filósofo procura integrar e superar estas limitações que, segundo ele, 

foram prejudiciais ao estudo do homem, pois, diz Scheler, 

Eu sustento que a essência do homem e isto que se pode chamar a sua “posição 

peculiar” encontram-se muito para além do que se denomina inteligência e 

capacidade de escolha, e que elas tampouco seriam alcançadas se se 

representasse esta inteligência e capacidade de escolha de uma maneira 

quantitativa qualquer, sim, projetada até o infinito.101 

 

Scheler, inspirando-se em Husserl,102 trata o homem a partir de sua essência e de 

suas facetas (modos de apresentação) para demonstrar a sua incomensurabilidade, ou seja, suas 

possibilidades de ser. O homem é um projeto infinito. Todavia, a escolha pela primazia da 

essência sobre a existência, impõe o desafio a Scheler de demonstrar a efetividade deste 

princípio fundamental que sustenta o homem em face da natureza e da história. 

O que distingue o homem dos outros seres vivos é um princípio novo pelo qual ele 

pode se situar no mundo e compreender a vida. Assim, ele não está confinado no estado 

biológico, preso às amarras de sua condição natural, nem está submetido ao rigor das leis da 

natureza, às pulsões ou aos instintos. Assim, diz Scheler: 

Os gregos já afirmavam um tal princípio e chamavam-no ‘razão’. Nós 

preferimos usar uma palavra mais abrangente para aquele X, uma palavra que 

certamente abarca concomitantemente o conceito de ‘razão’, mas que, ao lado 

do ‘pensamento de ideias’, também abarca concomitantemente um 

determinado tipo de ‘intuição’, a intuição dos fenômenos originários ou dos 

conteúdos essenciais, e, mais além, uma determinada classe de atos volitivos 

e emocionais tais como a bondade, o amor, o remorso, a veneração, a ferida 

espiritual, a bem-aventurança e o desespero, a decisão livre: a palavra 

‘espírito’.103 

                                                 
101 SCHELER, 2003a, p.35. 
102 Nesse sentido, Scheler se aproxima da fenomenologia do Husserl apenas das “Investigações Lógicas” em que 

o filósofo estrutura a redução fenomenológica em torno da essência. Scheler não concorda com a tese da redução 

transcendental desenvolvida posteriormente, sobretudo na obra “Ideias”. 
103 Ibid., p.35. 

“Schon die Griechen behaupteten ein solches Prinzip und nannten es «Vernunft1». Wir wollen lieber ein 

umfassenderes Wort für jenes X gebrauchen, ein Wort, das wohl den Begriff «Vernunft» mitumfaßt, aber neben 

dem «/deendenkerr» auch eine bestimmte Art der «-4nschardung», die von Urphänomenen oder Wesensgehalten, 

ferner eine bestimmte Klasse volitiver und emotionaler Akte wie Güte, Liebe, Reue, Ehrfurcht, geistige 

Verwunderung, Seligkeit und Verzweiflung, die freie Entscheidung mitumfaßt -: das Wort <<Geist.” (SCHELER, 

Max. Die Darstellung des Menschen im Kosmos. Bonn (AL): Bouvier Verlag, 1991a. p.38.). 



 52 

 

Por meio do espírito, o homem torna-se uma nova criatura na natureza, 

constituindo-se como pessoa. Trata-se, pois, de um centro ativo no qual o espírito aparece em 

movimento nas esferas do ser. O espírito, em razão da liberdade que lhe é inerente, pode 

desprender a pessoa de seu centro existencial, elevando o homem em sua relação com o meio 

ambiente ou fazê-lo ir além dos seus próprios instintos. O espírito permite que a pessoa 

apreenda o modo de ser do mundo objetivo sem se deixar confinar pelos centros de 

resistência104. 

O homem é um “ser-aberto-a”, pois nem sua essência nem seu ser estão previamente 

determinados. Com efeito “o homem é o X que pode se comportar ‘abertamente para o mundo’ 

em uma medida ilimitada. A gênese do homem é a elevação até a abertura do mundo por força 

do espírito.” 105. 

Por meio de seu espírito, a pessoa pode conhecer o meio ambiente e também 

apreender a sua própria constituição psicofísica e suas vivências, ser autoconsciente e também 

capaz de tecer livremente os fios de sua vida: “[...] o homem é aquele ‘que pode dizer não’, ele 

é o ‘asceta da vida’, aquele que protesta eternamente contra toda mera realidade.”.106 

Ora, o espírito constitui-se como um princípio “desrealizador” da vida na medida 

em que pode não se conformar à realidade107 e oferecer um sentido novo aos objetos do 

universo.  Todavia, Scheler admite uma espécie de impotência do espírito diante da vida. 

O espírito no sentido subjetivo e objetivo, como espírito seja individual ou 

coletivo, determina pura e exclusivamente a essência dos conteúdos da 

cultura, os quais podem, enquanto assim determinados, chegar a ser. Porém o 

espírito como tal não tem originariamente em si ou por sua natureza o menor 

princípio de “força” ou de “eficiência causal” para dar a existência aqueles 

seus conteúdos. O espírito é um “fator de determinação”, mas não um “fator 

de realização” do possível curso da cultura. Fatores de realização negativos 

ou fatores reais de seleção do âmbito objetivo do possível, por obra de uma 

motivação espiritual inteligível, são sempre as relações reais da vida, 

condicionada por impulsos, isto é, a peculiar combinação dos fatores reais, 

das relações de poder, dos fatores econômicos da produção e das relações 

qualitativas e quantitativas da população, acrescida dos fatores geográficos e 

geopolíticos correspondentes. Quanto mais “puro” é o espírito, tanto mais 

impotente no sentido de uma ação dinâmica sobre a sociedade e sobre a 

história.108 

                                                 
104 Por centros de resistência podemos entender toda “realidade” que circunda o sujeito no mundo. O homem está 

vinculado ao mundo, mas não preso a ele. Por sua consciência de poder, o homem pode dizer ‘não’ a realidade, ou 

seja, ele é capaz de recriar suas possibilidades de ser-no-mundo. 
105 SCHELER, 2003a, p.38).  
106 Ibid., p.53. 
107 A realidade, nesse contexto, é entendida por Scheler como resistência. 
108 SCHELER, M. Sociologia del saber (1926). Buenos Aires, Argentina: Leviatán, 1991b. p.14. 



 53 

 

Alguns estudiosos do pensamento de Scheler denunciam uma contradição nessa sua 

concepção, pois o filósofo nos escritos próximos a sua obra Ética, defende a ideia de um 

ativismo do espírito. Assim, ele destaca um atributo fundamental do espírito, qual seja, a sua 

inobjetividade, ressaltando que o espírito é pura atualidade que só existe na pessoa e na livre 

realização de seus atos. 

Porém, outros autores, a exemplo de Ramos, compreenderam que esta contradição 

é apenas aparente e que tais afirmações são complementares no conjunto das obras de Scheler. 

Nesse caso, o espírito impotente perante a vida não muda os seus mecanismos de ação, sendo 

ele incapaz de criar novas formas de vida.109 Contudo, ele possui a capacidade de idear o mundo 

e, por meio da reflexão, tornar o homem consciente de si mesmo e do mundo, podendo lhe dar 

uma nova configuração de sentido, para além da sua natureza.110 

Ademais, com um breve olhar sobre a cultura já percebemos como o espírito recria 

constantemente o mundo e não aceita os limites que a natureza impõe ao homem. Mounier, por 

exemplo, expressa bem essa característica do espírito humano ao declarar em sua obra O 

personalismo: 

[...]. O homem não é encerrado no seu destino pelo determinismo. Se nos 

mantermos concretamente ligados a numerosos e estreitos determinismos, 

cada novo determinismo que os sábios descobrem é mais uma nota na gama 

da nossa liberdade. Enquanto se desconheceram as leis da aerodinâmica, os 

homens sonhavam voar; quando o seu sonho se inseriu num feixe de 

necessidades, voaram. Sete notas são pequeno registro: séculos de invenção 

musical se estabeleceram. [...].111 

 

O espírito sendo saber essencial a priori permite ao homem pensar as coisas a partir 

de seu modo de ser e não como uma realidade em si. O espírito se torna, então, um canal de 

funcionalização da essência112, capaz de apreender as possibilidades de existência das essências 

                                                 
109 As obras espirituais da cultura, do Estado e suas formas de governo, da religião prescindem de qualquer 

subordinação ao valor vital. Esta hierarquia dos valores será tratada no capítulo seguinte (RAMOS, 1978). 
110 “Por força de seu espírito, o ser que denominamos “homem” não consegue apenas ampliar o meio ambiente até 

o interior da dimensão da mundaneidade e objetivar resistências, mas ele também consegue – e isto é o mais 

espantoso – objetivar uma vez mais a sua própria constituição fisiológica e psíquica e cada vivência singular 

psíquica, cada uma de suas funções vitais mesmas. Apenas por isto ele pode modelar livremente a sua vida.” 

(SCHELER, 2003a, p.39). 
111 MOUNIER, E. O personalismo (1950). São Paulo: Martins Fontes, 1964. p.44. 

Emmanuel Mounier pode ser considerado um dos filósofos que mais difundiram o personalismo ético, influenciado 

especialmente pelo pensamento de Scheler. 
112 “É preciso explicitar de maneira mais exata aquilo que compreendo por “funcionalização” da visão das 

essências. 1. Ver a essência enquanto essência é algo diverso de conhecer (perceber, julgar etc.) fatos contingentes 

de acordo com a condução e a direção por meio de essências anteriormente vislumbradas. Nesta última ação, não 

chegamos a uma consciência particular das essências. O saber das essências funciona aqui apenas – e, em verdade, 

como procedimento seletivo, não como fazer sintético, não como ligação, articulação -, sem ser dado a nós 

mesmos. Ele torna tudo aquilo, que concorda com a essência vislumbrada, supraliminar para o conhecimento da 



 54 

através dos processos de ideação e reflexão no homem. Entretanto, para que o espírito consiga 

realizar seus atos, ele necessita da energia da vida. 

Por isso, o mecanismo pelo qual o espírito entra na vida e na história requer que ele 

seja capaz de permitir que o homem conceba o mundo de outra forma, eliminando ou 

sublimando os impulsos que antes estavam presentes nele e redirecionar essa energia pulsional 

para alcançar suas finalidades. Observe-se que o espírito não se insere na vida sem a 

participação desta. “O ‘espírito’ não é inimigo da vida e da alma. Provoca feridas sim; mas 

também as cura.”113. 

Scheler considera, em sua obra Sociologia do saber, que não bastam ideias e sonhos 

para mudar a direção e o sentido da história do homem no mundo. É preciso pessoas 

determinadas que ultrapassem suas pulsões vitais e que possam orientar sua energia para o 

mundo da vida.114 

Pessoa e ato, espírito e vida, enquanto princípios originários, são indissociáveis e 

formam uma conexão essencial. Por sua vez, “[...] somente a vida consegue colocar o espírito 

em atividade e realizá-lo desde a sua mais simples mobilização para a ação até a consecução de 

uma obra.”115. 

É por meio dessa coordenação entre espírito e vida que se dá o processo de 

formação contínua da pessoa através de seus atos, o que evidencia sua essência ontológica: um 

ser-aberto-a. Scheler, com efeito, concebe o ser humano como um ser total, biológico e 

espiritual, cujo crescimento parte do cultivo da vida interior para alcançar a transcendência116. 

Eis o que ele diz: 

[...]. Assim, a intenção do homem acima de si e de toda vida é, justamente, o 

que constitui seu próprio ser. Este é precisamente o conceito autêntico de ser 

                                                 
existência contingente, fazendo, respectivamente, com que se mostre como um caso possível de aplicação para os 

nexos essenciais e as estruturas essenciais. O a priori ontológico originário transforma-se por meio daí em um a 

priori subjetivo, o pensado se torna “forma” do pensar, o amado se torna “forma” e modo do amar.” (SCHELER, 

M. Problemas da religião (1922). In: SCHELER, M. Do eterno no homem. Rio de Janeiro: Vozes, 2015b. p. 279). 

“Was ich unter »Funktionalisierung« von Wesensschau verstehe, sei noch genauer erläutert. I. Wesen als Wesen 

zu schauen ist etwas anderes als zufällige Tatsachen zu erkennen (wahrzunehmen, zu beurteilen usw.) gemäß der 

Führung und Leitung durch zuvor erschaute Wesen. In letzterem Tun kommt uns das Wesen nicht zu gesondertem 

Bewußtsein. Das Wesenswissen funktioniert hier nur und zwar als Ausleseverfahren (nicht als synthetisches Tun, 

nicht als Verbinden, Verknüpfen), ohne uns selbst gegeben zu sein. Es macht für die Erkenntnis des zufälligen 

Daseins überschwellig all das, was mit dem erschauten Wesen zusammenstimmt, resp. für die 

Wesenszusammenhänge und die Wesensstrukturen ein möglicherAnwendungsfall ist. Dasursprüng liehe 

Seinsaprion wird hierdurch subjektives Apriori, Gedachtes wird »Form« des Denkens, Geliebtes wird Form und 

Art des Liebens.” (SCHELER, M. Vom ewigen im menschen. Leipzig: Der Neue Geist Verlag, 1921, p. 463.). 
113 Id., 1960b, p. 113. 
114 Id., 1991b, p. 16. 
115 Id., 2003a, p.78.  
116 Refiro-me a passagem de Heráclito em seu “Tratado sobre a natureza”, frag. 91, segundo o qual não é possível 

ao homem banhar-se duas vezes num mesmo rio. 



 55 

do ‘homem’: uma coisa que se transcende a si mesma, transcende de sua vida 

e de toda vida. Seu núcleo essencial – prescindindo de toda particular 

organização – é aquele movimento, aquele ato espiritual do transcender-se. 

[...].117 

 

Nesse sentido, o espírito é um aliado da vida, pois não aceita o determinismo das 

leis da natureza. O espírito eleva e idealiza a vida nas suas inúmeras possibilidades e 

configurações ao atingir todos os modos-de-ser do viver.118 A capacidade de transcendência do 

espírito permite ao homem se comportar asceticamente perante a vida. Visto desde a sua 

essência, o homem contém em si infinitas possibilidades de existência, pois é ele mesmo um 

projeto infinito a ser descortinado. 

Scheler, portanto, critica as doutrinas anteriores sobre o homem que o concebiam 

apenas como um ponto fixo da evolução e bem abaixo da ideia de Deus. 

O erro das doutrinas do homem até aqui consistiu no fato de que ainda se 

pretendia introduzir entre a “vida” e “Deus” uma estação fixa, algo definível 

como essência: o “homem”. No entanto, esta estação não existe: justamente a 

indefinibilidade pertence à essência do homem. Ele é apenas um “entre”, um 

“limite, uma “travessia”, uma “manifestação de Deus” na corrente da vida e 

um eterno “para além” de si mesmo intrínseco à vida.119 

 

A ideia de Deus se torna um convite para o homem desenvolver cada vez mais a 

sua essência, sua meta: “Deus é o mar; os homens são os rios. E, desde sua origem, os rios já 

sentem de antemão o mar para onde correm.”120. 

A ideia de Deus seria inseparável da ideia de Homem e tal ideia promove no homem 

a responsabilidade de aperfeiçoar a si mesmo e realizar este espírito “divino” em seus atos. 

Assim, acerca da história do mundo e do progresso da cultura diz o filósofo: 

[...]. Que de fato o animal humano, pela sua própria cultura, transforma-se 

sempre de novo em um homem relacionado com Deus e com o espírito, e que 

se torne, cada vez mais, no curso de uma história do ‘mundo’, aquilo que ele 

já em germe na sua essência – no sentido de ‘torna-te aquilo que és’ de Píndaro 

–; [...]; que o homem realize e encarne esta sua ideia espiritual até as pontas 

dos seus dedos e o sorrir de seus lábios – tudo isto não é nem um simples meio 

                                                 
117 SCHELER, 2001, p. 398. 

     Id., 2000. p.293. 
118 No Diálogo O Banquete, Sócrates é apresentado por Alcebíades como a imagem do homem espiritualizado, 

aquele que se coloca acima dos instintos e das paixões ao realizar seus exercícios espirituais de contemplação do 

mundo, permanece estático e, aos olhos dos observadores, inerte diante da vida, das tempestades, sendo capaz de 

ficar horas sem se mover independente das condições climáticas ou de seu físico. Sócrates, em verdade, tomado 

por seu próprio espírito, pensa a vida em sua totalidade e, assim fazendo, é quem melhor apreende lições da vida, 

perfazendo com ela um diálogo constante (PLATÃO. O banquete. Trad. Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Belém: 

Ed.UFPA, 2011.). 
119 SCHELER, 2003a, p.110.  
120 Ibid., loc.cit. 



 56 

para realizações ponderáveis, um chamado ‘progresso cultural’, nem é um 

subproduto da história. É antes o sentido da Terra, o sentido do próprio 

Universo. [...].121 

 

Para Scheler, o homem no cosmos carrega sobre seus ombros o mundo e demonstra 

que o sentido da vida e do universo é uma constante expansão para além do simplesmente dado.  

Com efeito, o ser humano não está determinado pela sua condição biológica, mas por sua 

essência espiritual. Ele, enquanto espírito, concilia todas as coisas. 

A antropologia de Scheler conduz a uma ontologia da pessoa, de modo que, a partir 

do processo formativo da vida, que culminou com a inserção do homem na história122, é 

possível afirmar que “o mundo evoluiu realiter até alcançar o homem; e, agora o homem deve 

evoluir idealiter até alcançar o mundo!”123. 

Em sua constituição natural, o homem se revela em sua complexidade e pode ser 

objetivado em suas dimensões psíquica, somática, espiritual em face do seu “estar-no-mundo” 

e do seu “estar-com-o-outro”. Eis um aspecto de sua abertura para a transcendência. Contudo, 

a essência do homem está no processo dialético entre o ser e o seu devir, no movimento em que 

recria a expressão do seu ser, pois, como esclarece Vaz, 

O homem é o artífice ou o artista de si mesmo e sua primeira obra de arte que, 

para a imensa maioria é a única – aquela cuja feitura se prolonga para cada 

um ao longo de toda a vida – é a sua própria existência como homem. O 

homem, portanto, não existe como dado, mas como expressão.124 

 

O homem, como ser natural, já está acabado. Portanto, é preciso compreender a 

força de seu espírito que o torna um ser-aberto-a (pessoa). Desse modo, a realidade espiritual 

fornece a identidade e a unidade referencial de ser segundo a qual a pessoa em seu agir 

sobreleva-se a esfera da vida. Nesse sentido, diz Scheler 

Se toda essência e existência ou o conhecimento delas fosse “relativo” 

(existencial ou cognoscitivamente) à vida, seria incognoscível a vida mesma. 

Porém, justamente a esfera da atualidade espiritual é rigorosamente pessoal, 

                                                 
121 SCHELER, M. As formas do saber e a cultura (1925). In: SCHELER, M. A visão filosófica do mundo. São 

Paulo: Perspectiva, 1989a. p. 38. 
122 “De fato, considerado dentro do conjunto das espécies orgânicas, o homem é o relativo ‘asceta da vida’ – 

correspondendo integralmente ao fim e ao beco sem saída do desenvolvimento vital na terra que, como vimos, ele 

representa.” (SCHELER, 1989d, p. 37.). 
123 Ibid., p. 26. 

“Die Welt hat sich realiter zum Menschen emporgebildet, der Mens sol es idealiter zur Welt!”. (SCHELER, M. 

Philosophische Weltanschauung. Munique: Francke Verlag, 1968. p.22.). 

Com base na citação acima, Scheler destaca que o mundo natural permitiu o desenvolvimento de diversas formas 

de vida até sua forma mais elevada que é o homem. Entretanto, o filósofo esclarece que o homem não possui um 

lugar estático na natureza e que este deve progredir espiritualmente em direção à sua totalidade de ser. 
124 VAZ, 2013. p.217. 



 57 

substancial e tem em si mesma uma organização individual que chega ao 

mesmo Deus como pessoa de todas as pessoas.125 

 

A pessoa se afirma como a categoria fundamental do fenômeno humano, que se 

expressa por meio de seus atos no mundo. Acerca da interação entre a pessoa e o seu agir sobre 

o mundo, convém indagar: Qual a conexão entre a pessoa e o ato? É possível conhecer o modo-

de-ser da pessoa através de seus atos? Estes questionamentos nos conduzem ao exame da 

relação entre pessoa e ato, da qual trataremos na parte seguinte. 

 

 

 

                                                 
125 SCHELER, M. Esencia y formas de la simpatia (1913-1922). Buenos Aires, Argentina: Losada, 2004b. p. 101. 

Cf.: Id. Wesen und formen der sympathie. München: Francke Verlag, 1974. p.86. 

O tópico seguinte tratará da concepção da pessoa enquanto ato e substância no pensamento de Scheler. 



 58 

1.6. Pessoa e Ato 

 

Enquanto animal, o ser humano pode ser compreendido como um organismo vivo, 

um conglomerado funcional de células, podendo ser facilmente fragmentado e decomposto em 

partes tantos quantos forem as ciências e os olhares que dele se ocupem. Entretanto, enquanto 

pessoa, o ser humano é um agente, como afirmava Heidegger, ‘fazedor de mundo’126, isto é, 

transformador da realidade. Mas, de posse desses pressupostos, como, então, reconhecer e 

definir a pessoa?  

Scheler considera que a pessoa apenas pode ser apreendida a partir de seus atos. 

Assim, para além de sua aparência ou constituição física e psicológica, ou seja, de sua 

individualidade, apenas pode-se afirmar algo sobre a pessoa a partir de seus atos manifestos na 

experiência do viver. Esta ideia se associa ao que pensa Mounier ao considerar que “uma teoria 

da ação não é, pois, um apêndice ao personalismo; é seu capítulo central.”.127 

A ação notadamente é fundamental à formação moral da pessoa. A pessoa, cuja 

essência é o espírito (nous), se exprime e realiza sua própria existência como discurso (logos) 

de si mesma no mundo. A pessoa assume-se como sujeito, afirmando seu próprio ser num 

contínuo “eu sou” que diz algo de si mesma (interioridade) e que nela se encontra com a 

inteligibilidade do “para-nós” (exterioridade). Como movimento de autoexpressividade, a 

pessoa, em sua vida espiritual, manifesta em seus atos sua interioridade e exterioridade. Sobre 

essa relação entre a pessoa e o espírito, Scheler acrescenta: 

Reclamamos para a esfera íntegra dos atos (de acordo com nosso proceder de 

muitos anos) o termo “espírito”, chamando assim a tudo o que possui a 

essência de ato, da intencionalidade e da implementação de sentido – esteja 

onde estiver –. De tudo o que vá dito segue-se, sem mais, que todo espírito, 

necessária e essencialmente, é “pessoal”, e que a ideia de um “espírito 

impessoal” é “absurda”. Mas de modo algum pertence a essência do espírito 

um “eu”; nem tampouco, consequentemente, uma distinção do “eu e do mundo 

exterior”. Antes bem, a pessoa é a forma de existência única, essencial e 

necessária do espírito, enquanto se trate do espírito concreto.128 

 

A pessoa é medida por suas ações e estas envolvem palavras, emoções, 

comportamentos, virtudes e pensamentos que se realizam por meio de tais atos129. Não se trata 

                                                 
126 HEIDEGGER, M. Os conceitos fundamentais da metafísica: Mundo, Finitude, Solidão. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2011. (§42). p.228-231. 
127 MOUNIER, 1964, p.151. 
128 SCHELER, 2001, p.520. 

Cf.: Id., 2000, p.388. 
129 Refiro-me à relação pessoa e ato descrita por Edmund Husserl ao tratar da relação entre matéria e qualidade do 

ato, afirmando que: “Obter a maior claridade possível sobre a essência desta relação é, porém, de interesse 



 59 

de reduzir a constituição ontológica do ser da pessoa à execução de seus atos, mas destacar que 

é apenas por meio deles que se pode ter acesso à condição do ser pessoa e à sua inserção no 

mundo.130 Scheler ainda ressalta que o ato mais elevado é o ato de amor131, que está orientado 

para a integralidade da pessoa, seu Ordo Amoris132.  

Na sexta seção de seu livro Ética, ainda no capítulo I, Scheler dedica especial 

atenção ao problema da relação entre pessoa e ato, iniciando sua reflexão tomando distância do 

pensamento de Kant, para o qual o ser humano é compreendido como um sujeito lógico, senhor 

de seus atos e dotado da capacidade de saber. Se aceitássemos tal perspectiva kantiana, afirma 

Scheler, o problema da pessoa desapareceria. De igual modo, desaparecia o problema da ética 

posto que todas as ações humanas estariam sob o domínio de um saber teórico, lógico, 

previsível, fazendo com que a ética se transformasse numa espécie de etologia133. Ademais, 

como poderia um sujeito lógico agir sem o alicerce de uma vivência intuitiva que o 

determinasse? Além disso, como poderia, então, habitar no sujeito lógico, o novo, a diversidade 

da ação e a abertura do ser? Para tal sujeito, seriam indiferentes suas experiências vividas, as 

condições do mundo e suas emoções, posto que seu ser estaria determinado plenamente na ação 

por meio de um saber teórico. 

                                                 
gnosiológico ‘fundamental’, tendo em conta que é por atos que todo o pensamento se realiza.” [grifo nosso]. 

(HUSSERL, E. Investigações lógicas (1900-1901): investigações para a Fenomenologia e a Teoria do 

Conhecimento. Tomo II, parte I. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2007, p. 464.). 
130 Cf.: DARTIGUES, André. O cosmos ético de Max Scheler. In: DARTIGUES, André.  O que é a 

Fenomenologia?. São Paulo: Centauro, 2008a. p. 123-134. 
131 A ideia de “amor” em Scheler envolve algo para além de um sentimento ou emoção (Obra Essência e formas 

de simpatia); ele é o fundamento da intencionalidade presente no perceber sentimental (Obra Ordo amoris e O 

formalismo na ética e a ética material dos valores) e um princípio antropológico (Obra A posição do homem no 

cosmos). É, com isto, o conceito-guia, a força motriz pelo qual se descortina e engendra sua ética material dos 

valores, ou melhor, seu personalismo ético (BARBER, Michael D. Guardian of dialogue: Max Scheler’s 

phenomenology, sociology of knowledge and philosophy of love. Pensilvânia, Estados Unidos: Universidade de 

Bucknell, 1993.). 
132 Ordo amoris é a expressão usada por Scheler para se referir à tessitura emocional que se constitui na pessoa a 

partir de sua relação com o mundo da vida; é o modo de existência da pessoa, a forma como ela ama, significa e 

interpreta todas as suas vivências emocionais no curso da história pessoal (ser pessoa), o que possibilita uma 

linguagem de expressão ou gramática dos sentimentos. 
133 Disciplina do ramo da Biologia que se preocupa em estudar os comportamentos instintivos e habituais dos seres 

vivos. 

Mesmo os arautos da Lógica e da Linguagem como Wittgenstein em seu texto Conferência sobre Ética, de 1929, 

conhece as limitações de qualquer Tratado Lógico sobre Ética: “E agora devo dizer que, se considerasse o que a 

Ética realmente teria de ser, se existisse uma tal ciência, o resultado parece-me bastante óbvio. Parece-me óbvio 

que nada do que alguma vez seríamos capazes de pensar ou dizer pode ser a coisa [em causa]. [Parece-me óbvio] 

que não podemos escrever um livro científico cujo assunto pudesse ser intrinsecamente sublime e superior a todos 

os restantes assuntos. Só posso descrever o meu sentimento por meio da seguinte metáfora: se um homem pudesse 

escrever um livro de Ética, que fosse realmente um livro de Ética, este livro destruiria, com uma explosão, todos 

os outros livros do mundo. As nossas palavras, usadas como as usamos na ciência, são recipientes capazes apenas 

de conter e transmitir significado e sentido, significado e sentido naturais. A Ética, a ser alguma coisa, é 

sobrenatural e as nossas palavras somente expressarão fatos; tal como uma chávena de chá conterá apenas uma-

chávena-cheia de água, ainda que Eu despeje nela um galão. Disse que, no que diz respeito a fatos e proposições, 

só há valor relativo e bom relativo, certo relativo etc.” (WITTGENSTEIN, L. Uma conferência sobre ética. 

Coimbra: Universidade de Coimbra, 2015. p.49.). 



 60 

Torna-se, portanto, ingênua uma concepção de pessoa humana cujos atos racionais 

determinariam plenamente o seu ser, pois isto acabaria por destruir a sua humanidade.134 A 

pessoa, diz Scheler, “é justamente aquela unidade que existe para atos de todas as possíveis 

diversidades essenciais – enquanto que esses atos são pensados como realizados –.”135. Nesta 

concepção, um sujeito lógico poderia apenas existir numa unidade de forma. 

A compreensão do ser pessoa, para Scheler, exige que o enfoque fenomenológico 

situe-se no vivenciar (ato concreto) e não nas vivências presas nas dimensões de tempo e 

espaço136. Um viver pode ser fragmentado em vários atos como, por exemplo, representar, 

querer, amar, odiar, perceber, preferir. Contudo, a pessoa não é o somatório de tais atos. De 

acordo com Scheler: “A pessoa é a unidade imediatamente co-vivenciada do vivenciar, mas não 

é uma coisa simplesmente pensada fora e atrás do imediatamente vivido.”137. 

Ora, no contexto da experiência fenomenológica, o ato constitui-se como uma 

unidade em si mesmo e mantém uma relação de pertença com a pessoa que o executa. O ato, 

então, difere de uma sequência casual de fatos, pois envolve um conjunto de elementos 

necessários, quais sejam: 

1) A situação atual e o objeto da ação; 2) o  conteúdo que há de ser realizado 

mediante esta; 3) o querer esse conteúdo e seus graus, que, a partir da 

disposição de ânimo, desenvolve-se através da intenção, da reflexão e do 

propósito até a decisão; 4) os grupos de atividades enfocadas para o organismo 

que levam ao movimento dos membros (o “querer-fazer”); 5), os estados de 

sensações e de sentimentos relativos com essas atividades; 6) a realização 

vivida do conteúdo mesmo (a “execução”); 7) os estados e sentimentos 

causados pelo conteúdo realizado.138 

 

Vale ressaltar que Scheler antecipa-se em esclarecer que as consequências do ato 

não integram a realização do ato per si, sendo equivocado pensar a ética ou o conhecimento da 

ação moral como uma sequência ininterrupta de eventos e fatos sequenciais com o objetivo de 

um fim específico ou afirmar algo sobre a disposição de ânimo da pessoa em vista das 

                                                 
134 A pessoa é o sujeito moral da ação porque a realiza, sente, decide por ela e é capaz de refletir e de responder 

por seus atos. Entretanto, estas características não definem, para Scheler, a pessoa finita como um indivíduo e, 

porquanto ela não pode estar limitada a ser um “sujeito de atos de razão submetidos a uma certa legalidade” 

(SCHELER, 2001, p. 500.). Cf.: Id., 2000, p.371. 
135 Id., 2001, p. 512. 

“Denn Person ist eben gerade diejenige Einheit, die für akte aller möglichen Verschiedenheiten im Wesen besteht 

- sofern diese Akte als vollzogen gedacht werden.” (Id., 2000, p.382.). 
136 Além das categorias de tempo e espaço, as vivências podem conduzir a uma visão casuística ou substancialista 

da pessoa. 
137 Id.,2001, p. 499. 

Cf.: “Person ist vielmehr die unmittlebar miterlebte Einheit des Er-lebens – nicht ein nur gedachtes Ding hinter 

und auBer dem unmittelbar Erlebten.” (Id., 2000, p.371). 
138 Id.,2001, p. 195. Cf.: Id., 2000, p.137. 



 61 

consequências de seus atos. A implicação é óbvia: a pessoa poderia querer atingir com sua ação 

um resultado diferente daquele pretendido inicialmente.139 

Assim, o ser da pessoa estaria estritamente vinculado, per si, à sua capacidade de 

fazer e de realizar algo sem a necessidade de uma intenção precedente. Se assim fosse, os atos 

seriam essências concretas e independentes da pessoa. A pessoa estaria sempre condicionada 

servilmente pelas ações e seria apenas o ponto de partida destas, o que, como vimos, vai de 

encontro à perspectiva scheleriana.140 

A concepção atualista, além de realizar uma despersonalização, conduz a um 

relativismo ético, uma vez que as ações da pessoa respondem exclusivamente à estrutura casual 

do “mundo”. Noutras palavras, toda ação seria ordenada para um fim, e isso implicaria que os 

fins justificariam os meios empreendidos pela pessoa. A ação seria apenas uma resposta 

adaptativa da pessoa às circunstâncias casuais determinadas na ocasião do ato para alcançar 

certos resultados. 

Portanto, Scheler compreende que o ato em si não pode ser fragmentado ou 

separado de seus elementos, a começar pela disposição de ânimo, formando uma unidade no 

viver cujos fins são dados apenas como tendência e se vinculam à pessoa como consciência de 

poder. Assim, afirma o filósofo, 

Aquilo que chamamos por “ação” em sentido estrito é a vivência da realização 

dessa coisa no fazer; isto é, essa vivência peculiar que se mantém como 

unidade fenomênica, em absoluta independência seja de todos os processos 

objetivos casuais a ela pertencentes seja das consequências da ação.141 

 

Ademais, sem uma fundamentação ontológica essencial como se poderia assegurar 

a unidade da ação e a passagem de uma potência (ato abstrato) para um ato concreto? Como é 

possível estabelecer o elo entre o ato da vontade e o elemento objetivo da referência do ato? 

Sobre isso, Scheler considera dois aspectos fundamentais do ato: 

Chegamos ao claro convencimento de que todo “objeto prático” neste sentido: 

1) está, em geral, fundado por um objeto de valor; e, 2) além disso, por um 

objeto que corresponde a matéria de valor da disposição de ânimo no querer-

fazer.142 

 

                                                 
139 SCHELER, 2001, p. 514. Cf.: Id., 2000, p.382. 
140 “A pessoa não pode nunca reduzir-se à incógnita de um simples “ponto de partida” de atos, nem a qualquer 

espécie de “conexão” ou tecido de atos, como costumava expressar certo tipo de concepção chamada “atualista” 

da pessoa, que pretende compreender o ser da pessoa por seu agir (ex operari sequitur esse).” (Id., 2001, p. 514.). 

Cf.: Id., 2000, p.383. 
141 Id., 2001, p. 202. 
142 Ibid., p. 209. 



 62 

A intencionalidade do ato, enquanto percepção sentimental, não está direcionada 

para as coisas em si, mas para o valor desse algo representado ou percebido na coisa de valor.  

Fundado sob o valor da coisa, o querer de um conteúdo da vontade não se move pelo sentimento 

e sim pelo objeto valioso dado na percepção sentimental (intencionalidade do ato). Desse modo, 

os objetos já estão dados à consciência (à pessoa) como objetos possíveis de conteúdos de 

valor143. 

O universo prático da pessoa está estruturado mediante a constituição axiológica do 

sujeito, ou seja, o querer-fazer da pessoa ajusta-se à relação do valor presente na disposição de 

ânimo e no curso do desenvolvimento da ação.144 Scheler, preservando a unidade e a coerência 

da ação, apresenta o mundo como uma relação de valor, o que possibilita afirmar que, junto a 

todo conhecimento do mundo, existe uma condição moral a priori para este.145 

Com efeito, Scheler afirma que “corresponde à pessoa (como essência) um mundo 

(como essência)”146. Scheler aprofunda tal compreensão ao destacar que a pessoa estrutura o 

mundo das essências objetivas e torna esse mundo real e possível, isto é, concreto. Assim, diz 

ele: 

Cada mundo é, ao mesmo tempo, um mundo concreto somente e 

exclusivamente como o mundo de uma pessoa. Por muitos domínios de 

objetos que possamos distinguir: objetos do mundo interior, do mundo 

exterior, da corporeidade orgânica (e com ele todo o possível domínio da 

vida), domínios dos objetos ideais, domínio dos valores, todos eles, não 

obstante, tem apenas uma objetividade abstrata. Somente se tornam concretos 

por inteiro como partes de um mundo, do mundo da pessoa. Unicamente a 

pessoa não é nunca uma “parte”, senão sempre o correlato de um “mundo”: 

do mundo em que ela vive.147 

 

Como se percebe, a unidade e a centralidade do ato estão na pessoa desde o seu 

mais íntimo despertar para a ação. E apesar de os atos tocarem o ser da pessoa, Scheler adverte 

que é errado pressupor que por meio dessa relação essencial seja possível conhecer. Conforme 

                                                 
143 Diferencie-se o objeto dos conteúdos de valor, pois como entende Scheler, bens e valores são diferentes. 
144 Certos estados de valor podem muito bem opor-se aos estados de valor “dados” (ou também coincidir com 

eles). Unicamente as qualidades de valor são em um e no outro caso idênticas. (SCHELER, 2001, p. 210). 
145 Baseando-se na redução fenomenológica, a intencionalidade é o fundamento epistemológico do ser conforme 

o qual ele pode estabelecer a constituição do mundo que, para Scheler, é igualmente um fundamento (condição) 

moral que vincula o homem ao mundo. Diz ele que “Conhecer é um saber de algo como algo. Conhecer quer dizer 

introduzir uma imagem em uma esfera de significação (conceito, juízo, inferência).” (Id. Idealismo – realismo 

(1927). Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova: 1962, p.31). Desse modo, considerando a filosofia como o 

conhecimento originário, isto é das essências, o qual é “a priori”, afirma Scheler que “[...] é uma atitude moral 

que se mostra como pré-condição essencialmente necessária para o tipo particular de conhecimento chamado 

conhecimento filosófico, [...].”. (Id. Sobre a essência da filosofia e a condição moral do conhecimento filosófico. 

In: SCHELER, M. Do eterno no homem. Rio de Janeiro: Vozes, 2015c, p.103). 
146 Id., 2001, p. 511. 
147 Ibid., p. 524. 



 63 

indica Scheler, “nenhum conhecimento da essência do amor ou do juízo, por exemplo, permite-

nos conhecer, nem no menor de seus traços, como a pessoa A ou a pessoa B ama ou julga 

[...].”148. Ademais, cada ato concreto contém todas as essências abstratas dos atos que podem 

ser destacados pela investigação fenomenológica. 

A existência da pessoa precede todas as diferenças essenciais dos atos ao mesmo 

tempo em que fundamenta todos eles enquanto uma unidade concreta.149 Eis o que ele afirma: 

[...]. A pessoa não é um vazio ‘ponto de partida’ de atos, senão que é o ser 

concreto sem o qual, quando se fala de atos, não se alcança nunca o modo de 

ser pleno e adequado de um ato, senão apenas uma essência abstrata: os atos 

se concretizam, deixando de ser essências abstratas para passar a ser essências 

concretas, graças unicamente a sua pertença à essência desta ou daquela 

pessoa. [...].150 

 

A conexão entre ato e pessoa é apenas uma conexão de essências abstratas, o que 

implica dizer que os atos não são capazes de determinar empiricamente o ser da pessoa.151 A 

concretude dos atos na experiência fenomenológica reside, pois, na referência destes à plenitude 

intuitiva da pessoa, a sua essência contida na realização do ato – ela não se confunde com o 

fenômeno –; ou como explica Munarriz, todo ato leva necessariamente à pergunta sobre seu 

executor152. 

A pessoa é uma unidade de ser concreta e essencial de atos.153 Scheler afirma que 

“certamente a pessoa existe e vive unicamente como ser realizador de atos, e de nenhum modo 

se acha “atrás destes” ou “sobre eles”, nem é tampouco algo que, como um ponto em repouso, 

estivesse “por cima” da realização e do curso de seus atos.”154. No entanto, ele reconhece que 

a transformação da pessoa e a construção de sua personalidade através dos atos se daria numa 

sequência temporal de eventos, de maneira que tal contexto apontaria para uma 

substancialização da pessoa a fim de assegurar sua identidade individual.155 

                                                 
148 SCHELER, 2001, p. 517. A despeito da incogniscibilidade da pessoa ou do ato, Scheler esclarece que “a mirada 

da pessoa mesma e a sua essência nos permite atribuir em seguida a cada ato que sabemos que ela realiza algo 

peculiar em conteúdo; como também o conhecimento de seu “mundo” a respeito a cada um de seus conteúdos.” 

(Ibid., loc. cit.). 
149 Ibid., p. 512 e 513. 
150 Ibid., p. 514.  
151 Este argumento será abordado no tópico sobre a inobjetividade da pessoa. 
152 MUNARRIZ, Luis Alvarez. Persona y substancia en la filosofia de Max Scheler. Anuário Filosófico: revista 

da Universidade de Navarra, Pamplona (ES), v.10, n.1, p. 9-26, 1977. 

Cf.: SCHELER, op. cit., p.635. 
153 Ibid., p. 513. Scheler exemplifica que o número “3” é uma existência única e concreta, porém ideal quando 

representa o resultado de equações matemáticas, portanto, não se referindo a uma quantidade ou sequência de 

objetos. 
154 Ibid., p. 515. 
155 Ibid., loc. cit.  



 64 

 As ideias de Scheler sobre a pessoa podem se resumir em duas asserções: “a pessoa 

existe e vive unicamente como ser realizador de atos intencionais.”156, e “a pessoa realiza sua 

existência precisamente ao viver suas possíveis vivências.”157. A pessoa apenas pode fazer 

aparecer sua existência e descortinar seu ser através de seus atos, incluindo-se aí um aspecto 

mais profundo que é a própria possibilidade do ato ou da vivência. 

Nestes termos, a pessoa está integralmente em cada ato concreto, preenchendo-o 

com sua singularidade. Ela é o ente que confere sentido a todo e qualquer ato, mas sem, com 

isso, se reduzir aos mesmos ou estar dada como causa da ação por ela efetuada.  Scheler, como 

vimos, procura afastar-se tanto da visão atualista da pessoa, como também não se associa a uma 

visão ‘substancialista’158 acerca da relação entre pessoa e ato. 

De fato, a visão substancialista entende a pessoa como uma coisa ou uma substância 

cuja função seria realizar atos. Scheler ressalta que a visão substancialista da pessoa pensada 

desde Aristóteles e que fora recepcionada por Descartes já havia sido criticada por Spinoza, 

para quem em tal concepção não haveria espaço para a liberdade da pessoa. 159 “Segundo isto, 

cada qual levaria consigo a mesma “substância”, que – sobretudo porque falta nesse caso toda 

sorte de diversidade, como tempo, espaço, número, quantidade – não poderia ser, em geral, 

distinta em uns e outros.”160. 

No substancialismo, a pessoa estaria, segundo Scheler, por trás dos atos e não como 

realizadora dos mesmos. Tal concepção conduz a um reducionismo configurando também um 

determinismo da pessoa pela causalidade, pois ela não é um ser substancial161, ou seja, a pessoa 

é determinada pelas propriedades de sua substância no sentido mecânico e é influenciada pelas 

leis da natureza, não podendo, com isso, haver uma diferenciação entre as pessoas em razão de 

suas essências.162 

                                                 
156 SCHELER, 2001, p. 521. 
157 Ibid., p. 515 e 516. 
158 “Substancialismo. Doutrina que afirma a existência de uma substância ou realidade autônoma composta de 

substâncias, independente de nossa percepção ou conhecimento. Oposto a fenomenismo.” (JAPIASSÚ, Hilton e 

MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. 5.ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2008, p.260.).  
159 SCHELER, op. cit., p. 515, nota 19.  
160 Ibid., p.514. 
161 PEREIRA, R.M.B. O sistema ético-filosófico dos valores de Max Scheler. Porto Alegre: EST Edições, 2000. 
162 MUNARRIZ, 1977. 

Para Rodriguez, a perspectiva de Scheler não se diferencia da encontrada na Metafísica de Aristóteles, na qual a 

categoria de coisa ou substância é explicada a partir da percepção humana e que nela estariam inclusos elementos 

da matéria e da forma do ser. Assim, um objeto pode ser afirmado em sua materialidade dada pelo ato perceptivo. 

Nisto, a substância passa a ser a categoria que fornece o centro de consistência das coisas e daquilo que 

percebemos. Nestes termos, a categoria de substancia estaria de acordo com a ideia de pessoa inserida na esfera 

dos atos, com destaque para sua máxima e pura intencionalidade. Com base nesse argumento, para Rodriguez, o 

conceito de substância do ser pessoa não seria avesso ao pensamento scheleriano. 



 65 

Sobre isso, Heidegger destaca que “[...]. A pessoa não é um ser substancial, nos 

moldes de uma coisa. [...]. A pessoa não é uma coisa, uma substância, um objeto.”163. Essa 

reflexão heideggeriana critica a posição de Scheler em sua obra Essência e formas de simpatia, 

na qual ele retoma a questão da substancialidade da pessoa, aparentemente revisando e 

modificando seu posicionamento inicial contido em sua Ética, como mostra o fragmento a 

seguir: “Pessoa é a substância unitária de todos os atos que leva a cabo um ser, substância 

ignota, que jamais pode dar-se no ‘saber’, senão que é vivida individualmente; portanto, não é 

nenhum ‘objeto’, nem muito menos uma ‘coisa’.”.164 

A noção de substância em Scheler, coerente com sua concepção fenomenológica, 

não está regida pelas leis de causalidade. Ainda que a contradição seja aqui apenas aparente165, 

ela refere-se à fundamentação essencial da pessoa assegurada em sua interioridade e abertura 

espiritual ilimitada para o mundo.  Scheler reconhece que a pessoa, sendo muito mais que um 

ponto vazio ou um ponto de repouso donde os atos brotariam, possui uma essência que modela 

a si mesma e que se revela através de seus atos concretos. Assim, para o referido filósofo, a 

pessoa se constitui em “uma ordenação arquitetônica, intemporal e inespacial de atos, cuja 

totalidade faz variar cada ato particular ou como eu costumo dizer a pessoa é uma substância – 

feita – de atos”166. 

A substância, para Scheler, está vinculada à noção de individualidade, ao caráter e 

ao valor únicos da pessoa, sendo totalmente independentes de seus atos. A pessoa encerrada em 

si mesma é ela própria seu princípio originário que se autodetermina (auto-realização). A noção 

de substância deve ser compreendida no sentido de ser-aí ou de ser-autônomo.167 Para ele, a 

pessoa é uma unidade puramente espiritual, uma essência original, isto é, uma essência genuína, 

                                                 
Entretanto, como Scheler não escreveu nenhuma ontologia, deixando a cargo de sua ética, esclarecer os problemas 

da pessoa, entendemos que ao abordar a pessoa como substância Scheler não dialoga com a tradição aristotélica, 

mas sim com a de Descartes, Averróis e Kant.  

(RODRIGUEZ, J.S.B. Esquela a la antropologia fenomenológica de Max Scheler. Universitas philosophica, 

Bogotá (CO), Ano 27, v.54, p. 55-84, jun 2010.). 
163 HEIDEGGER, M. Ser e tempo. Rio de Janeiro: Vozes, 2002. p.92. (§10). 

Já em 1916, Heidegger, em seus Prolegômenos para uma história do conceito de tempo, uma obra muito próxima 

à primeira edição do Formalismo na ética e a ética material dos valores de Scheler, enfatizava que a pessoa não 

poderia ser uma coisa ou objeto, posto que toda pessoa é indivíduo por ser pessoa e não por seu conteúdo vivencial 

(HEIDEGGER, M. Prolegómenos para uma historia del concepto de tempo. Madrid, Espanha: Alianza Editoria, 

2007. p.161.). 
164 SCHELER, 2004b, p. 215. 

Significado de Ignoto: (adj.) sobre o qual nada se sabe; que está oculto ou indeterminado; desconhecido. 
165 Apesar de afirmar que a pessoa é uma substância, Scheler mesmo em sua obra Essência e formas de simpatia, 

continua a considerar que a pessoa é um ser de atos. 
166 Ibid., 2004b, p. 284.  
167 Id., 2001, p. 515. 

Cf.: MUNARRIZ, 1977. 



 66 

o que implica afirmar que cada pessoa individual possui sua própria essência individual, sendo, 

ela mesma, um absoluto.168  

Assim, Scheler também se distancia da posição de Santo Tomás de Aquino, para 

quem a substância (hipóstase) seria apenas uma singularidade, isto é, uma manifestação 

específica da natureza de um ente individual e indeterminado em sua essência. Para ele, é 

justamente o inverso: é a condição única da essência que caracteriza a individualidade de cada 

ser pessoal e, com isto, permanece a incognoscibilidade da pessoa e sua substância ignota. 

Assim, afirma o filósofo: “As pessoas apenas são enquanto tais “distintas” pessoas porque são 

pessoas “individuais”. Apenas pela diversidade de sua essência podem formar em geral uma 

“pluralidade.”169. E dada a conexão essencial entre a pessoa e o mundo, “[...] o conteúdo de ser 

do mundo é distinto para cada pessoa.”170. 

Portanto, se por um lado, ao destacar que a pessoa apenas realiza seu ser na 

execução de seus atos, Scheler coloca a noção de substância contida na pessoa sobre o terreno 

frágil dos atos, tornando a essência (o ser) da pessoa instável e variável e, com isso, correndo o 

risco de cair no atualismo convencional que combatia, por outro lado, ao considerar a pessoa 

como uma substância (no sentido clássico), poderia aprisioná-la em uma substância 

indeterminada que estabeleceria uma uniformidade e os caminhos pré-determinados de sua 

existência. Para evitar tal contradição, o filósofo elaborou o que Ramos171 definiu como 

“atualismo fenomenológico”, sendo esta uma posição intermediária entre as concepções do 

atualismo e do substancialismo clássico. 

A substância do ser pessoa é, portanto, um elo entre a essência e a existência: “Se 

toda essência e existência ou o conhecimento delas fosse ‘relativo’ (existencial ou 

cognoscitivamente) à ‘vida’, a vida mesma seria incognoscível”.172 Em face disto, prossegue 

Scheler em seu comentário, “porém, justamente a esfera da atualidade espiritual é 

rigorosamente pessoal, substancial e detém em si mesma uma organização individual que chega 

ao mesmo Deus, enquanto pessoa de todas as pessoas”.173  

Assim, sem a referência substancial, não seria possível falar em unidade da vida ou 

no reconhecimento da pessoa. Não obstante, a individualidade do ser pessoal não requer a 

                                                 
168 SCHELER, 2004b, p. 157 e 89. 
169 Ibid., p. 188. Nota 62. 
170 Id., 2001, p.526. 
171 RAMOS, Antonio Pintor. El humanismo de Max Scheler: estudio de su antropologia filosófica. Madrid (ES): 

Editorial Catolica S.A., 1978. 
172SCHELER, 2004b, p. 101.  
173 Ibid., loc. cit. 



 67 

existência de um ser permanente sob a qual fundamente sua essência individual174. Por isso, 

afirma Scheler: 

As substâncias-pessoas espirituais ou as substâncias-atos são, pois, as únicas 

substâncias que possuem uma genuína essência individual e sua existência 

distinta se segue em primeiro lugar desta sua essência individuada em si. Em 

razão desta essência tem também cada substância espiritual seu “destino” 

individual, frente ao qual o ser humano cujo centro ocupa tal substância pode 

apartar-se ativa e voluntariamente em qualquer medida – pode abandonar 

inclusive seu destino –, isto é, na forma de inserir sua substância espiritual 

dentro da constelação do mundo vital, histórico e mecânico: muito mais que, 

então, no querer e no fazer do chamado livre arbítrio, co-determinado já pelo 

destino.175 

 

O conceito de substância de Scheler o permitiu conciliar a unidade do ser pessoal 

com a diversidade de atos. Entretanto, como compreender a diversidade de pessoas, 

preservando sua identidade (sendo elas transinteligíveis176), e a busca por um ideal moral que 

pode ser traduzido como um progresso moral para o bem? 

A ontologia da liberdade que marca o ser pessoal reside na dialética do poder-ser 

ou do poder-não-ser, de tal modo que “em cada ato plenamente concreto se acha a pessoa inteira 

e “varia” também toda a pessoa em e por cada ato, sem que seu ser se esgote em qualquer de 

seus atos ou “mude” como uma coisa no tempo.”177. Com base nessa compreensão, a pessoa 

não muda em razão de seus atos no tempo. Seus atos apenas revelam o fenômeno da mudança, 

ou seja, o fato de que a pessoa “tornou-se outro” e, por consequência, mudar também o 

fundamento de seus atos. Como em cada vivência a pessoa e seus atos podem modificar-se, “a 

identidade [pessoal] reside exclusivamente na direção qualitativa desse puro tornar-se 

outro.”178. 

Considerando que 1.) Na pessoa, por sua essência individual, cada substância 

espiritual individual descortina seu próprio destino e, 2.) A identidade pessoal se reconhece por 

sua direção qualitativa, isto é, na direção de valor no sentido de um crescimento no mundo dos 

valores e no aprofundamento do valor do próprio ser, então, com base nessas duas premissas, 

tem-se que, embora as substâncias-pessoas sejam indefiníveis, pode-se vislumbrar seu 

horizonte onto-axiológico na ideia da pessoa divina, isto é, na “pessoa de todas as pessoas”. 

                                                 
174 SCHELER, 2001, p.515. 
175 Id., 2004b, p. 160. 
176 Ibid., p. 91. 
177 Id., 2001, p.515. 
178 Ibid., loc. cit. 



 68 

Reafirma-se o aforismo scheleriano segundo o qual “Deus é o mar; os homens são os rios. E, 

desde sua origem, os rios já sentem de antemão o mar para onde correm.”179. 

 Scheler, nesse contexto, recupera as ideias agostinianas sobre o caráter essencial 

da pessoa e sua tendência para o divino, pois, “inquieto está nosso coração enquanto não 

repousa em ti.”180 A pessoa possui uma tendência a priori que aponta para o divino, que faz do 

homem um buscador de Deus, bem como, para compreender o ser da pessoa, é preciso 

reconciliar-se com esta ideia do divino. Scheler, diferentemente de Sto. Agostinho, não 

reconhece a existência da pessoa divina como uma substância real, mas que “ao querer 

encontrar o ser do homem, não é a ideia de Deus, no sentido de uma realidade determinada 

existente positivamente, senão como a pura qualidade do divino ou da qualidade do santo, que 

se nos oferece em uma plenitude infinita.”181. 

Cada pessoa humana contém em si, por sua essência individual, uma ideia, uma 

qualidade positiva de valor do (e para o) divino que comportam as ideias de ser e de valores 

mais elevados para o bem. Por essa característica essencial, é possível compreender o ser- 

pessoa e entrever a unidade das pessoas individuais, por mais diversas que sejam suas essências. 

E em cada ato a pessoa tem a possibilidade de ser uma face do Eterno que não é estranha ao “si 

mesma”. Nesse sentido, Scheler afirma: 

Temos que dar a toda genuína essência um lugar no reino das essências, cujo 

sujeito pessoal é o princípio mesmo espiritual e pessoal do mundo, toda alma 

espiritual representa por sua essência e quididade uma eterna ideia de Deus. 

Mais ainda: é por sua quididade e pelo conteúdo do destino que se segue dela, 

o conteúdo mesmo desta ideia divina, de modo algum é uma “imagem” dela. 

A alma espiritual “descansa” – não por sua existência, porém, sim, por sua 

essência eternamente em Deus.182 

 

Com efeito, é na atualidade espiritual, ou seja, no movimento do espírito de 

transformar-se, transcendendo-se a si mesmo, que a pessoa subsiste em seus atos e aos quais 

encontra sua substancialidade. Scheler não deseja com isto igualar a essência divina à humana. 

A pessoa divina, então, é posta como ente espiritual que detém todas as possibilidades de 

existência do ser pessoa, ou seja, ele procura compreender o Eterno no homem. 

                                                 
179 SCHELER, 2003a, p.110. 
180 Id. Ordo Amoris (1916). Madrid, Espanha: Caparrós, 1998b. p.51. Tal citação remonta ao fragmento de Santo 

Agostinho nas Confissões: “Vós o incitais a que se deleite nos vossos louvores, porque nos criastes para Vós e o 

nosso coração vive inquieto, enquanto não repousar em Vós.” (AGOSTINHO. Confissões. São Paulo: Vozes, 

2012. p. 27). 
181 Id., 2001, p.402. 
182 Id., 2004b, p. 160. 



 69 

Diferentemente da ideia de Deus, Scheler concebe a pessoa como “uma estrutura 

monarquicamente ordenada de atos espirituais que representa todas às vezes uma 

autoconcentração única e individual deste espírito infinito, um e sempre o mesmo, em que está 

enraizada a estrutura essencial do mundo objetivo.”183  

A dimensão metafísica do ser da pessoa é apreendida não com base em uma 

substância divina que nela reside. Trata-se justamente do contrário: no percurso da ação em que 

a pessoa age sobre o mundo, ela torna-se autoconsciente e transforma-se a si mesma, e une o 

dinamismo do espírito que aponta para o ilimitado ou a infinitude do ser contida claramente na 

ideia de Deus.  

A pessoa é um ser espiritual cuja estabilidade substancial reside na substância 

divina (espírito infinito), o que torna a essência do ser pessoa fixa e estável. Esta acepção 

permite perceber a constituição da pessoa como um ser-aí em busca de seu pleno 

desenvolvimento até alcançar sua própria divindade184. Acerca disso, Mounier afirma que  

A aspiração transcendente da pessoa não é agitação, mas negação de nós 

próprios como mundo fechado, suficiente, isolado sobre seu próprio brotar. A 

pessoa não é o ser, é movimento do ser para o ser, e não é consistente senão 

no ser que visa. Sem esta aspiração dispersar-se-ia (Müller-Frienfelds) em 

<<sujeitos momentâneos>>.185 

 

Scheler, ao defender o atualismo fenomenológico, apresenta uma posição 

intermediária entre as visões atualistas e substancialistas de sua época e, com isto, asserções 

contidas nas obras Ética e Essência e formas de simpatia não são opostas, mas complementares. 

As reflexões do filósofo revelam, além de uma relação essencial entre a pessoa e o ato, um 

processo formativo e de crescimento na execução de seus atos sobre quem deseja tornar-se. 

Consoante a este posicionamento, Scheler afirma que “a pessoa apenas pode ser-nos dada 

“coexecutando” seus atos – cognoscitivamente, no “compreender” e no “viver o mesmo” – 

moralmente, no “seguir o exemplo”.”186 

                                                 
183 SCHELER, 1989d, p. 17. Observe-se que a aproximação entre as pessoas humanas e divinas dá-se por força de 

seus atributos espirituais, porém, enquanto ser guardam suas próprias individualidades e não se fala de um mesmo 

espírito que se reparte e age igualmente nos homens como num panteísmo. 
184 “Se toda essência e existência ou o conhecimento delas fosse “relativo” (existencial ou cognoscitivamente) à 

vida, seria incognoscível a vida mesma. Porém justamente a esfera da atualidade espiritual é rigorosamente 

pessoal, substancial e tem em si mesma uma organização individual que chega ao mesmo Deus como pessoa de 

todas as pessoas.” (Id. 2004b. p. 101.). 
185 MOUNIER, 1964, p.128. 
186 SCHELER, 2004b, p. 216. 



 70 

Nesse sentido, a ação promove o autoaperfeiçoamento da pessoa ou, com base no 

pensamento aristotélico187, cada ato (enquanto possibilidade), contém em si, na tomada de 

consciência de poder da pessoa, o compromisso com a excelência humana (Areté). Esse 

aperfeiçoamento moral circunscrito ao ato intencional prefigura uma relação essencial entre a 

disposição de ânimo que desperta a pessoa para execução do ato concreto e a possibilidade de 

seu crescimento moral. 

Todavia, convém indagar: a disposição de ânimo é capaz de nos direcionar para a 

reflexão sobre o poder-fazer, ou ainda, ele promove necessariamente o querer-fazer (vontade)? 

É possível uma educação moral eficaz que alcance a pessoalidade da disposição de ânimo e seja 

eficiente para desenvolver indivíduos virtuosos? Com intuito de responder a esses 

questionamentos, o próximo tópico visa compreender a relação entre a disposição de ânimo, o 

ato e a pessoa. 

 

                                                 
187 Refiro-me à obra “Ética à Nicômaco” do filósofo de Estagira, em especial, os livros II, III e VI que tratam da 

natureza das virtudes (ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. São Paulo: EDIPRO, 2008.). 



 71 

1.7. A Disposição de Ânimo e a Ação Humana  

 

A ação nunca pode ser compreendida como algo distante ou exterior à pessoa que 

a executa. Ela envolve a identificação entre o valor contido na disposição de ânimo (die 

gesinnung) com a matéria presente no objeto intencionado, a fim de que a ação possa integrá-

los no projeto existencial da pessoa com vistas à excelência moral.  

Todo o esforço pessoal da existência humana é, para Scheler, uma busca constante 

por aperfeiçoar suas relações com o mundo, com o outro e consigo mesma. Consequentemente, 

o virtuoso só pode ser conhecido à medida que ela, a pessoa, pratica no ‘momento oportuno’188 

os atos valiosos. 

Segundo Scheler, a disposição de ânimo, tal como concebida por Kant, é apenas 

uma diretriz formal delimitada pela conformidade com o dever ditado pela razão. Isto posto, 

uma disposição de ânimo legal ou ilegal refere-se a uma respectiva intenção legal ou ilegal.189 

Contudo, Scheler percebe a necessidade de examinar a disposição de ânimo na 

estrutura da ação e da pessoa, pois “não há boa ação sem uma boa disposição de ânimo”190. A 

disposição de ânimo é fonte do querer, desperta a consciência de poder (poder-fazer), e, como 

tal, precede a intenção. Para Scheler, ela é mais do que um modo ou forma de tendência presente 

na ação. A característica inicial da disposição de ânimo consiste no fato de ela estar direcionada 

para determinados valores, por isso toda disposição de ânimo possui conteúdos axiológicos 

materiais. 191 

Com base nessa premissa, a pessoa não se deixa apenas conduzir pelo ato em 

direção ao objeto visado. A disposição de ânimo mostra que a pessoa é capaz de valorar, o que 

                                                 
188 A expressão “momento oportuno” é aqui empregada no sentido do termo grego kairós, não no sentido de uma 

experiência empírica casual. 
189Cf.: SCHELER, 2001, p. 185. 

Para Sérgio Migallón, Scheler contrapõe-se à noção de “disposição de ânimo” proposta por Kant com base numa 

visão parcial de seus trabalhos. Afirma Migallón: “Merece destacar-se como, em um recente trabalho, sustenta-se 

que Scheler observou apenas um aspecto da noção de disposição de ânimo em Kant concebida na Fundamentação 

da metafísica dos costumes (1785) e na Crítica da razão prática (1788), porém não em atenção aos escritos 

kantianos tardios como na Religião nos limites da simples razão (1793) e na Metafísica dos costumes (1797).” 

(MIGALLÓN, S. S. La persona humana e su formación em Max Scheler. Pamplona, Espanha: EUNSA, 2006. p. 

22.). A diferença estaria, segundo este autor, em que naquele primeiro período, Kant tem uma ideia formal da 

disposição de ânimo sobre a base do dualismo entre autonomia e liberdade da vontade (Wille) e a heteronomia do 

arbítrio (Willkür); enquanto que no período tardio se amplia essa concepção com conteúdo já material e 

experimentável, em razão da nova ideia de liberdade e autonomia do arbítrio.”. Em nosso estudo, limitamo-nos as 

palavras de Scheler sobre Kant. Cf.: fonte citada por Sanchez-Migallon: S.-Ch. Lai, Gesinnung und 

Normenbegründung, Ars Uma, Neuried 1998, pp. 12-55. Conferir Também: A Religião nos limites da simples 

razão, Ak VI 23-25; e na Metafísica dos costumes, Ak VI 213-214,226) 
190 SCHELER, op. cit., p. 186. 
191 Ibid., p. 209. 



 72 

significa ser capaz de reconhecer os valores de modo a priori. A pessoa determina seus próprios 

fins com base nos valores que toma por mais importantes. Por isso, afirma Scheler, 

[...]. Assim, pois, o que se chama fim da vontade supõe já a representação de 

um objetivo. Nada pode chegar a ser fim sem ser antes objetivo. O fim está 

fundado sobre o objetivo. Os objetivos podem estar dados sem fins, porém 

nunca os fins podem estar dados sem objetivos precedentes. Não podemos 

criar do nada um fim, nem tampouco ‘propô-lo’ sem uma ‘tendência para 

algo’ que o preceda.192 

 

Enquanto tendência (objetivo), a disposição de ânimo não exige nem pressupõe 

conhecer a especificação última de seu desdobramento, ou seja, um fim prévio, nem a matéria 

de valor correspondente. Mesmo assim, a disposição de ânimo é uma direção clara de valor 

axiologicamente determinada. Sanchez-Migallón oferece um exemplo que pode bem ilustrar 

esse postulado scheleriano: 

Quando dom Quixote sai em busca de aventuras dignas de um cavaleiro, sabe 

muito bem o que busca, ainda sem ter a mais remota ideia figurativa de quais 

concretas situações cumpririam seu anseio, e, portanto, identificará em 

seguida as injustiças que se sente chamado a resolver e descartará os que não 

respondam a seu nobre ideal.193 

 

Com efeito, a disposição de ânimo faz parte da experiência fenomenológica, sendo 

a priori à formação e à condução da ação e já está dada na intenção (querer-fazer). A disposição 

de ânimo constitui-se como um elemento da ação independentemente dos desdobramentos da 

vontade e dos resultados da ação, o que implica que a disposição de ânimo não é por eles 

determinada. 

Este fato nos permite vincular, no âmbito das vivências, as disposições relacionadas 

a uma comunidade ou círculo de pessoas sem recorrer à ideia prévia de obrigação ou à noção 

de contrato social.194 Cada profissão, por exemplo, possui pessoas nas quais predominam certas 

disposições de ânimo oriundas de tais ocupações. Dito de outro modo, um dever pode impedir 

uma vontade ou assegurar o resultado da ação, porém não obriga nem modifica a disposição de 

ânimo da pessoa. 

                                                 
192 SCHELER, 2001, p. 90. 
193 MIGALLÓN, 2006, p. 23. 
194 SCHELER, op. cit., p. 185. 

A independência da disposição de ânimo da vontade e do resultado ainda é descrita desta forma pelo filósofo: “A 

disposição de ânimo, quer dizer, aquela faculdade de dirigir-se a vontade para o valor mais alto (ou mais baixo) 

em cada caso e para sua matéria, inclui em si uma matéria de valor independente do resultado e também de todos 

os graus ulteriores do ato volitivo.” (Ibid., p. 187.). Tal independência é importante no sistema ético scheleriano 

por evidenciar o espaço aberto, ou como diz o filósofo, ‘a livre margem de material apriórico’ em que são formadas 

as possíveis intenções, propósitos e ações que culminarão na intenção motriz e reguladora imediata de toda a ação 

(PEREIRA, 2000, p.110.). 



 73 

Além disso, a disposição de ânimo, enquanto móvel da vontade, pode configurar 

inicialmente as possibilidades de valor como objetivos. Entretanto, posteriormente ela defronta-

se com os objetos valiosos do mundo e reconhece aqueles que lhes são alvo.  Enquanto 

sinônimo de “reflexão moral”, a disposição de ânimo consiste em “penetrar e examinar interior 

e sentimentalmente as possíveis intenções e seus valores.”195 Este dado fenomenológico conduz 

Scheler à afirmação do desejo – força e sentimento – como signo da disposição de ânimo. 

Em face desta propriedade, o filósofo afirma que a disposição de ânimo pode 

determinar a formação de intenções (tendências). Assim, por sua intimidade com o ser da 

pessoa, é da essência da disposição de ânimo durar, mesmo que as intenções sobre as coisas se 

modifiquem independentemente dessa disposição. Todavia, alerta Scheler, “uma variação na 

disposição de ânimo dá uma nova orientação a toda a vida”.196  

A disposição de ânimo, anterior à ação concreta, demonstra que, desde a sua 

origem, o mundo da vida está iluminado, impregnado de valor e de sentido. Ademais, por sua 

base axiológica, a disposição de ânimo vivifica o ‘puro querer’ e impulsiona a pessoa para atuar 

no mundo. Com isso, diz Scheler, 

[...], o ‘universo’ prático em que se insere o puro querer com a intenção de 

realizar estados de valor tem já a característica, o aspecto, a estrutura 

estimativa da ‘disposição de ânimo’ do realizador dessa vontade. Nada tem 

que ver com isto o ‘estado sentimental’ modificável de tal realizador frente a 

esse ‘universo’. Portanto, o ‘universo’ em que ‘quer’ realizar determinados 

estados de valor e seu querer destes ‘se adaptam’ sempre, em certo sentido, 

um a outro, posto que dependem duplamente dos valores contidos na 

‘disposição de ânimo’ e de sua ‘ordenação hierárquica’.197 

 

O filósofo destaca ainda o papel modelador da disposição de ânimo no mundo da 

vida e da ação, bem como evidencia sua característica formadora da pessoa. A fim de evitar a 

possibilidade de objetivação da pessoa, isto é, o conhecimento da pessoa remontando dos seus 

atos até à sua disposição de ânimo, Scheler chama a atenção para o fenômeno vivido da 

“verificação” da disposição de ânimo com o intuito de assegurar a autenticidade da disposição, 

pois, apesar de estar dada de forma evidente, a qualidade desta disposição não está incólume ao 

erro e ao engano. 

O fenômeno da verificação deve ser entendido como distinto e próprio da percepção 

da disposição de ânimo, porquanto não substitui a evidência desta. A ação de verificação não 

                                                 
195 SCHELER, 2001, p. 188. 
196 Ibid., p. 189. 
197 Ibid., p. 210. 



 74 

constitui o elo entre a ação e a disposição de ânimo. A finalidade da verificação é apenas 

constatar a autenticidade ou inautenticidade da ação, isto é, se “[...] a ação é vivida como 

confirmadora da disposição de ânimo em uma vivência de cumprimento prática e peculiar.”198. 

A disposição de ânimo é ainda distinta daquilo que se designa por caráter de uma 

pessoa, posto que o caráter envolve a admissão hipotética de algo com base na indução do modo 

de ser dado na ação com vistas à constituição do ser da pessoa, o que seria uma inversão lógica 

do processo de construção moral da pessoa: as pessoas não são boas e por isso praticam ações 

boas, mas é praticando o bem que elas têm a oportunidade de se tornarem boas pessoas. 

Disto surge um outro aspecto da disposição de ânimo que consiste na sua relação 

com a ação educativa, ou seja, com a possibilidade de se educar, de formar e transformar uma 

disposição de ânimo a partir de um outro. Sobre isso afirma Scheler: 

A disposição de ânimo não apenas abarca o querer, mas também todo 

conhecer ético de valores, o preferir, o amar e odiar, que fundamentam 

qualquer classe de querer e escolher. Em especial, a mudança da disposição 

de ânimo é um processo moral ao qual não se pode determinar nunca a ordem 

(nem sequer ainda a ordem de um mesmo, caso existisse), nem ao menos a 

instrução pedagógica (que não alcança a disposição de ânimo), nem tampouco 

o conselho e o assessoramento, senão unicamente o seguir a um protótipo. 

Essa alteração e mudança na disposição de animo (que é coisa bem distinta de 

sua variação) se realiza primariamente com respeito a uma alteração da 

direção do amor e no conviver o amor do exemplar prototípico.199 

 

Com efeito, a disposição de ânimo não se deixa penetrar pela ação do educar, ou 

seja, ela não pode de nenhum modo ser educada. Scheler enfatiza que o educador não é capaz 

de alcançá-la. Tal afirmação é perceptível no mundo da vida quando nos damos conta dos 

anseios, frustrações e surpresas do educador em sua tarefa de partilhar conhecimentos, 

experiências e que nem sempre é correspondida por seus aprendizes. 

O fato de a instrução não alcançar a disposição de ânimo do educando é, em 

princípio, um reconhecimento da autonomia e individualidade dos mesmos, mas isso não deve 

esmorecer o professor em seu ofício de ensinar, pois como adverte Scheler  

Os educadores hão de fato ressaltar acertadamente que se há de tender a 

aumentar nos alunos a consciência de poder e submete-la, por assim dizer, a 

um cultivo independente. Às vezes dormem no homem muitas forças que não 

chegam nunca à sua realização porque aquele não possui a exata consciência 

do poder, a consciência do poderio de sua vontade.200 

 

                                                 
198 SCHELER, 2001, p. 194. 
199 Ibid., p. 741. 
200 Ibid., p. 330. 



 75 

A reflexão moral sobre a disposição de ânimo, pode conduzir à falsa ideia201 de que, 

como pensa Montiel, a disposição leva à compreensão fenomenológica de si, e que, enquanto 

autocompreensão, promove a transformação moral da pessoa. Esta ressalva é apontada por 

Scheler e mais bem explanada por Wojtyla202: se “querer o bem” significa “querer perceber 

afetivamente o bem”, esta perspectiva incorre em farisaísmo, pois a vontade se dilui no 

intuicionismo emocional. Por outro lado, se querer o bem está direcionado para a perfeição 

moral, aqui não há farisaísmo, inclusive porque a disposição de ânimo não contém a consciência 

do seu desdobramento último. O fato é que a reflexão sobre a disposição de ânimo nos leva à 

consideração de que a moralidade da ação revela a moralidade do ser. 

Tendo demonstrado a unidade entre o ato e a pessoa no pensamento scheleriano, 

desde a sua disposição de ânimo, outro problema decorrente desta relação se apresenta: a 

inobjetividade da pessoa. Dado que a pessoa é irredutível ao ato e se caracteriza por sua 

capacidade de transcendência, a inobjetividade da pessoa se afigura como um problema 

gnosiológico. Dessa forma, ainda que seja possível afirmar que a pessoa aperfeiçoe-se através 

de seus atos, como é possível a ela evidenciar seu progresso moral se é incapaz de objetivar a 

si mesma? Este assunto será tratado no próximo tópico. 

 

 

 

                                                 
201 MONTIEL, René Pérez. “La disposición de ánimo (o de espíritu)” em Max Scheler: elementos para la 

orientación filosófica. HASER: Revista Internacional de Filosofia Aplicada, Sevilla (ES), n.1, p.67-89, 2010. 
202 WOJTYLA, Karol. Max Scheler e a ética cristã. Curitiba: Champagnat, 1993. p.97. 



 76 

1.8 A Inobjetividade da Pessoa 

 

A relação entre pessoa e ato é marcada por um hiato gnosiológico203 em que, 

embora ambos estejam correlacionados, posto que a pessoa é a única capaz de realizar atos 

intencionais, não é possível apreender a plenitude do sentido da pessoa através de seus atos. 

Scheler considera absurda a ideia de captar a integralidade da pessoa por meio de 

suas vivências ou as razões de seus atos. Nesse aspecto, o filósofo é imperativo: “Se um ato 

nunca é objeto, com maior razão não o será a pessoa que vive em sua realização de atos.”204  

Esta tese scheleriana fora brevemente apresentada em seção anterior quando 

destacamos que a pessoa não poderia ser uma substância capaz de pré-determinar seu modo de 

ser, tampouco a pessoa pode ser objeto do seu ato205. Para Scheler, a pessoa vive na realização 

de atos porquanto estes são o seu modo único e exclusivo de dar-se, de lançar-se no mundo. 

Entretanto, uma característica da pessoa é a sua capacidade de reconhecer sua posição no 

mundo – o que exige que ela reflita sobre si mesma –, na medida em que se autoafirma, se 

autoexpressa. 

Em sua capacidade autorreflexiva, a pessoa poderia confundir-se com o “Eu” ou o 

“si-mesmo” (self), uma vez que estas instâncias tanto são caracterizadoras da pessoa como 

também revelam seus próprios pensamentos e sentimentos. Scheler reafirma a inobjetividade 

da pessoa ao esclarecer que: 

A pessoa é, por sua parte, <<ser>> sobreconsciente na realização de seus atos. 

Nunca é objeto, da mesma forma que o Eu é e, em especial, o si-mesmo. O si 

mesmo é, desde o início ele mesmo, todavia enquanto conteúdo dado na 

percepção interna. A pessoa domina o si-mesmo: é autodomínio; porém ela 

também o desenvolve, o deixa crescer: é autodesenvolvimento.206  

 

Ao evidenciar que a pessoa é um ser sobreconsciente, Scheler entende que ela não 

se move apenas por atos exclusivos da percepção interior que estão imbricados nas instâncias 

                                                 
203 MUNARRIZ, 1977. 
204 SCHELER, 2001, p. 517. 
205 Id., 2004b, p. 215. 
206 Id. Persona y sí mesmo, conciencia de sí mesmo, orgullo, vanidad, modéstia, humildad. In: SCHELER, M. 

Sobre el pudor y el sentimiento de vergüenza (1913). Salamanca: Ediciones Sígueme, 2004d. p.151. 

O si-mesmo ou self refere-se à identidade central da pessoa, sua personalidade a partir de sua percepção interior. 

Compreende 3 experiências básicas: 1) a consciência reflexiva, que é o conhecimento sobre si próprio e a 

capacidade de ter consciência de si; 2) a interpessoalidade dos relacionamentos humanos, através dos quais o 

indivíduo recebe informações sobre si; 3) a capacidade do ser humano de agir. 



 77 

psicológicas do “Eu” e do “si-mesmo”.  É possível ainda identificar um ‘Eu’ e objetivá-lo como 

o faz a psicologia ou quando a pessoa reflete sobre seus próprios pensamentos e sentimentos. 

Note-se que nesta interrogação sobre si não há a exigência da consciência desses 

atos como próprios. O “Eu” é apenas aqui descrito como oposição a um “tu” ou a qualquer ato 

exterior. O si-mesmo, por sua vez, exige o concurso da consciência sobre si mesmo, isto é, 

requer que o sujeito assuma estes pensamentos ou sentimentos como próprios. Nessa 

interioridade, é possível ocorrer enganos, uma vez que este sentimento incorporado como 

próprio pode ser oriundo de outrem, como também de uma tradição, e internalizados como 

próprios.207 A pessoa e o ato da percepção permanecerão transcendentes.208 

Mediante a ideia de integralidade e de totalidade, o conceito de pessoa ultrapassa, 

inclusive, a noção de Eu consciente ou de self. Com efeito, pode-se dizer que uma pessoa 

trabalha, passeia, discursa, o que não é possível a um “Eu”.209 A pessoa, por sua vez, pode 

perceber seu “Eu”, seu corpo e seu mundo, sobrelevando-se a estes, porém, adverte Scheler que 

“[...] é impossível em absoluto que a pessoa se converta em objeto da representação ou 

percepção executada por ela mesma ou por algum outro.”.210 

Scheler compreende que no simples ato de refletir sobre si mesma, a pessoa não 

permanece a mesma que era pouco antes; ela já se encontra a caminho de transformar-se. Com 

isso, pode-se afirmar que a essência da pessoa vive e existe unicamente na esfera dos atos 

intencionais. Todavia, a pessoa é a única realidade, a essência irrevogável que se faz sempre 

presente a si mesma (autoconsciência) e ao mundo, como indica Mounier: 

[...]. A pessoa não é o mais maravilhoso objeto do mundo, objeto que 

conhecêssemos de fora, como todos os outros. É a única realidade que 

conhecemos e que, simultaneamente, construímos de dentro. Sempre presente, 

nunca se nos oferece. Não nos precipitemos, contudo, arrumando-a no reino 

do indizível. Uma experiência rica, que no mundo se insere, exprime-se por 

incessante criação de situações, de regras, de instituições. Mas sendo os 

recursos da pessoa indefinidos, nada do que a exprime a esgota, nada do que 

a condiciona a escraviza.211 

 

                                                 
207 SCHELER, 2004d, p.151. 
208 Id., 2001, p. 517-518. 
209 MAY, Rollo. A arte do aconselhamento psicológico (1939). Rio de Janeiro: Vozes, 2013. 

O psicólogo existencialista May explica que o Eu (entendido como personalidade do sujeito) não pode ser 

objetivado através da autorreflexão, tanto que torna salutar o acompanhamento profissional a fim de descortinar 

esta estrutura psicológica.  
210 SCHELER, 2001, p. 521. 
211 MOUNIER, 1964. p.19. 



 78 

A inobjetividade, antes entendida como incognoscibilidade, deve ser interpretada 

como um parâmetro gnoseológico da compreensão ontológica da pessoa autora da experiência 

vivida, de modo que a inobjetividade não significa banir a pessoa para o reino do indizível, do 

ininteligível.  

Para tanto, ele cita dois aspectos gnosiológicos importantes: 1. Mirar a pessoa 

mesma e a sua essência na execução de atos permite saber que ela atua no conteúdo 

(intentionalia) do mundo; 2. É possível o conhecimento do mundo da pessoa em cada conteúdo, 

isto é, o mundo como correlato objetivo da pessoa.212 

Pelo primeiro critério, como ens intentionale, a pessoa está presente no mundo, 

existe e atua sobre ele de diversos modos.213 O segundo critério é o correlato essencial da 

pessoa, que é o mundo que ela constrói, revela e descortina. 

O mundo (quod intentionalitas) é o horizonte invariável de possibilidade de 

aparição do ser pessoa. Assim, diz Husserl: “[...]. o mundo é o campo universal para onde estão 

dirigidos todos os nossos atos de experiência, de conhecimento ou de ação. Dele provêm, a 

partir dos objetos em cada caso já dados, todas as afecções, que se transformam, a cada vez, em 

ações.”.214 

Como a cada ato corresponde uma pessoa, para cada pessoa há um objeto/mundo. 

Por maior que seja a diversidade de objetos intencionados, eles refletem apenas domínios, 

fragmentos do mundo no qual a pessoa vive. Um simples ato concreto abarca em si todas as 

possíveis essências de atos e, por conseguinte, seu correlato objetivo contém todos os fatores 

essenciais do mundo, isto é, no objeto ou intencionado figura uma estrutura constitutiva e fixa 

do mundo da pessoa que a permite realizar-se. 

Ao reduzir tudo o que é ‘dado’ a uma pessoa na experiência vivida a uma essência 

fenomênica, a um dado puro em si mesmo, ela desagua no domínio da coisa em si. Neste 

sentido, concomitante ao mundo da pessoa individual, existe um mundo dado em si mesmo que 

lhe é distinto. 

                                                 
212 SCHELER, 2001, p. 517 e 524. 
213 O cogito cartesiano reduziu o sujeito à consciência. Descartes considerou a dúvida (via negativa) como 

instrumento da razão para afirmar a verdade. Scheler, em sua obra Idealismo-Realismo (1927), por sua vez, entende 

que, anterior à dúvida cartesiana, está o princípio afirmativo da existência segundo o qual as coisas são ou poderiam 

ser (Id., 1962.). 
214 HUSSERL, E. A crise das ciências européias e a fenomenologia transcendental: uma introdução à filosofia 

fenomenológica (1936). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. p.117. §38. 

O conceito de “mundo” pensado por Scheler é congruente com a proposta de Husserl de “mundo-da-vida” 

(Lebenswelt), embora esta última definição tenha sido elaborada em 1936, portanto, Scheler não chegou a conhecer 

tal criação de Husserl. Ademais, em Scheler, a concepção de mundo não abarca a perspectiva do sujeito 

transcendental, porquanto cada mundo é único em cada pessoa. 



 79 

Para Scheler, o mundo e a pessoa são seres de existência absoluta e concreta que 

estão em mútua relação, ainda que ambos sejam transcendentes, existindo para além do ato 

intencional.215 A partir da ideia de um mundo concreto, único e idêntico, torna-se possível 

conhecer/conceber a estrutura do mundo e suas facetas, isto é, suas formas de aparição no 

fenômeno. 

Logo, todo mundo possível individual pode ser concebido como um microcosmos 

se considerarmos a existência de um mundo único possível ao qual todas as pessoas miram, de 

modo que estes mundos pessoais/individuais são partícipes do mundo único (macrocosmo). 

Mas como a relação com o mundo pressupõe uma pessoa, apenas a ideia de um Deus é que 

pode congregar a unidade, totalidade e unicidade do mundo.216 

Dessa forma, a unicidade e a unidade do mundo estão fundadas numa comunidade 

(pluralidade) de pessoas subsumidas na pessoa divina, ou seja, na “Pessoa das pessoas”. Assim, 

para Scheler, a unidade do mundo se dá apenas na comunhão com Deus. Parafraseando Santo 

Agostinho, o filósofo assevera que “Todo amare, contemplare, cogitare, velle, está enraizado 

intencionalmente, pois, a um mundo concreto, ao macrocosmos, apenas no sentido de um 

amare, contemplare, cogitare e velle ‘in Deo’.”217 

Com isto, todo saber é, em sua essência, metafísico e pressupõe uma relação entre 

pessoa e ser, quer dizer, uma participação do ser-aí no ser que fundamenta e ilumina o mundo. 

O saber em sua relação congrega as formas ontológicas do todo e das partes, do macro e do 

microcosmo; e, desta maneira, o modo de ser do ente que sabe torna-se um ens intencionale, 

cujos impulsos permitem à pessoa transcender a si própria e ao seu ser.218 

A inobjetividade da pessoa visa assegurar os princípios onto-antropológicos da 

totalidade da pessoa e de ilimitação de seu ser. Entretanto, a existência da pessoa humana é 

marcada por contingências naturais tal como seu próprio corpo.219 Scheler, então, entende que 

a pessoa humana como ser existente não pode encerrar o corpo como fenômeno estritamente 

biológico, pois isso distancia a pessoa da vida. Assim, o corpo faz parte do projeto infinito de 

ser pessoa, o que também significa que, enquanto partícipe desta dimensão totalizante da 

pessoa, as categorias ‘corpo’ e ‘alma’ estão integradas.  

                                                 
215 No âmbito da experiência fenomenológica, a pessoa e o mundo são correlatos essenciais e irrevogáveis 

(absolutos) pela relação de intencionalidade. Ao mesmo tempo, a pessoa e os objetos do mundo existem enquanto 

realidades concretas para além daquilo que está vinculado pela intencionalidade, portanto, são transcendentes. 
216 SCHELER, 2001, p. 528. 
217 Ibid., p. 530. 
218 Id., 1989a, p.48-50. 
219 Essa realidade do corpo próprio não pertence à pessoa divina compreendida como puro espírito ou “pessoa das 

pessoas”. 



 80 

O corpo fenomenológico, seja sob o aspecto físico ou de morada de um “Eu”, é a 

ponte para compreensão do processo biológico sob o qual se estrutura os modos da 

intencionalidade. Assim, uma abordagem fenomenológica relacionada ao corpo permite 

perceber que o homem não está restrito à sua natureza física ou psíquica. Portanto, a essência 

da pessoa não encerra sua existência em seu corpo e este não é uma barreira ao desenvolvimento 

do homem imposta pela vida “natural”. 

A fim de compreender o problema do corpo ou o corpo como o concebe Scheler 

tanto na experiência fenomenológica como no contexto da experiência existencial da pessoa 

humana, dedicaremos nossa atenção a este tema na próxima seção. 

 

 



 81 

1.9. Pessoa e Corpo 

 

A pessoa humana está em contato com o mundo a partir de seu corpo. Isto é um 

fato e um dado essencial. O corpo é um traço biológico do humano e também define os 

caracteres físicos do ser pessoa, porquanto integra a sua individualidade. 

Com base nessa evidência, a fenomenologia do corpo pensada por Scheler envolve 

três aspectos: 1) O corpo enquanto depositário biológico (valor vital) da pessoa; 2) O corpo 

enquanto função perceptiva (intencionalidade); 3. O corpo próprio e sua relação com o “Eu”. 

Segundo Scheler, a pessoa é capaz de sobrepor-se ao corpo sem repudiá-lo ou 

inferiorizá-lo, e sempre mantendo-se ligada a ele. A evidência do corpo se afigura inelutável, 

contudo é a pessoa que lhe confere um valor vital. Somente a pessoa que vive plenamente seu 

corpo pode fazer dele uma expressão de seu ser e do seu contato com o mundo. 

É, de imediato, seguro que o corpo não pertence nem a esfera da pessoa nem 

a do ato, senão à esfera objetiva de toda ‘consciência de algo’ e de suas classes 

e modos. Seu modo fenomênico de estar dado e a fundamentação de seu ser 

dado são, com certeza, essencialmente diversas das do Eu e de seus estados e 

vivências.220 

 

Partindo desse pressuposto, o corpo não se confunde com a pessoa, posto que o 

corpo é, por si só, um fenômeno distinto do psíquico. Considerando que, na experiência 

fenomenológica, o fenômeno é aquilo que está dado como evidente, o corpo é também 

expressão, manifestação e modo de expressão do ser pessoa no mundo. 

Disso também decorre a distância axiológica do corpo em relação à pessoa, de modo 

que se pode afirmar que a dignidade da pessoa não está vinculada à dignidade do corpo, bem 

como o valor do corpo (valor vital) não pode estar acima do valor da pessoa.221 É possível, por 

exemplo, que a pessoa modifique o próprio corpo desde a sua aparência sem perder sua 

dignidade. 

Em relação ao ser pessoa, o corpo é um valor relativo, pois em face do avanço 

tecnológico, que possibilita a pessoa humana intervir ou modificar o seu corpo, este não é mais 

um determinante para conhecimento da sua identidade pessoal. A pessoa é capaz de, por meio 

de produtos químicos, alterar sua percepção e humor; por próteses que ampliam as suas 

capacidades físicas ou ainda criar uma nova identidade pessoal para seu corpo; sem deixar de 

                                                 
220 SCHELER, 2001, p.530. 
221 Ibid., p. 168 e 173. 



 82 

considerar a realidade virtual (cibernética) na qual o corpo pode se tornar apenas um 

rascunho.222 Com efeito, o corpo não mais precisa ser vivido como um valor próprio. 

Por outro lado, retomando a fenomenologia do corpo de Scheler, ‘ser um corpo’ 

para a pessoa humana significa assumi-lo de tal modo que não lhe é possível expressar-se e 

afirmar-se diante do mundo fático sem ser através de um corpo biológico (organismo/soma).  

Assim, diz o filósofo, “‘Viver no organismo’ não quer dizer tê-lo ‘como objeto’; isto é, o que 

mais precisamente permanece excluído. ‘Viver no organismo’ quer dizer ‘estar nele’ na íntima 

vivência, pensar-se nele.”.223    

Entender que a pessoa humana, com referência à condição biológica, está situada 

em um corpo, ainda que distinta deste, impõe à pessoa, por seu corpo/organismo, um 

comprometimento evidente com a vida e com o sentido da existência, de forma que a pessoa-

sujeito não pode prescindir dos limites do corpo. Tal descrição nos remete à ideia de Michel 

Henry que, ao formular uma fenomenologia do corpo, considera que “a subjetividade não é esse 

espírito puro encerrado em seu próprio nada, e incapaz de descer a determinação da vida, ela é 

essa vida mesma. Que a subjetividade seja a vida, esta é a seriedade da existência.”224. 

Assim, na perspectiva scheleriana, isto significa dizer que a vida e o corpo estão 

integrados intimamente no viver e fazem parte da consciência do sujeito cognoscente. Portanto, 

a pessoa é responsável por seu corpo e pelas atitudes que toma em relação a ele, pois governa 

a si mesma primeiramente na experiência do corpo, na apreensão e domínio das sensações e 

das paixões, de acordo com sua disposição de ânimo e sua vontade. 

Ademais, o corpo é também um problema moral para a pessoa, pois como indica 

Henry: 

Os corpos serão julgados. Quando se reduziu os desejos a inclinações inatas, 

ou quando se faz deles o simples correlato de modificações orgânicas, retirou-

se da existência humana tanto seu conteúdo efetivo e concreto quanto a 

                                                 
222 Cf.: BRETON, David Le. Adeus ao corpo. São Paulo: Papirus, 2009.: “Ao mudar o corpo, o indivíduo pretende 

mudar sua vida, modificar seu sentimento de identidade. [...]. Dispensando um corpo antigo mal-amado, a pessoa 

goza antecipadamente de um novo nascimento, de um novo estado civil (Ibid., 2009, p.30). “Um grande número 

de próteses técnicas visa reduzir ainda mais o uso de um corpo transformado em vestígio: escadas rolantes, esteiras 

rolantes etc. [...]. O corpo é uma carga tanto penosa de assumir quanto seus usos se atrofiam.” (Ibid., 2009, p. 20-

21). Outros autores corroboram a concepção de que o corpo na contemporaneidade tem cada vez mais um valor 

secundário para determinação da identidade pessoal, como por exemplo: LIPOVETSKY, G. A sociedade pós-

moralista: o crepúsculo do dever e a ética indolor dos novos tempos democráticos. São Paulo: Manole, 2005.; 

KEMP, Kênia. Corpo modificado, corpo livre?. São Paulo: Paulus, 2005.; ORTEGA, Francisco; ZORZANELLI, 

Rafaela. Corpo em evidência: a ciência e a redefinição do humano. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010.; 

HABERMAS, Jürgen. O futuro da natureza humana. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
223 SCHELER, 2001, p.557.  
224 HENRY, Michel. Filosofia e fenomenologia do corpo. São Paulo: Realizações, 2012. p.241. É oportuno 

destacar que Henry, apesar de vinculado à fenomenologia, não formula seu pensamento inspirando-se em Max 

Scheler ou mesmo Merleau-Ponty. 



 83 

qualificação própria que ela assume num modo definido de sua 

intencionalidade e de sua vida. Não é no plano das ideias abstratas, é no das 

necessidades que se desenrola realmente nossa existência. Eis porque a 

satisfação ou não de nossas necessidades e, mais profundamente, a maneira 

pela qual se realiza ou não essa satisfação têm tanta importância na vida de 

cada indivíduo quanto na dos grupos humanos.225 
 

 Deixar de assumir seu próprio corpo226 significa arriscar-se a perder a sua própria 

humanidade, pois aqui a pessoa não mais se reconhece em si mesma como um ser que se realiza 

através de um corpo. É fato que a pessoa nem sempre se apercebe em cada ação como um corpo 

animado. Assim, por exemplo, não penso em meu corpo antes de segurar um alimento nas mãos 

ou quando caminho, tampouco duvido de sua existência. A expressão de Scheler “Viver no 

organismo” significa conceber o corpo no movimento da integralidade do ser pessoa, ou seja, 

significa compreender o corpo próprio como um modo-de-ser da pessoa que se exprime no 

mundo em um contínuo “Eu sou”. 

Dessa forma, convém examinar o corpo com base na interação da pessoa com o 

mundo. Nesse sentido, o corpo conduz a intuição interna até a esfera de uma percepção possível, 

seja esta interna ou externa. Em sua obra Essência e Formas de Simpatia, Scheler afirma que 

“assim é o corpo em conjunto apenas um analisador tanto do dar-se no mundo exterior e do que 

se ‘destaca’ dele, como da corrente psíquica que tende constantemente a transbordar seus 

limites.”227. 

O corpo, para Scheler, é uma função ou um modo de percepção/intencionalidade, 

ou seja, é um instrumento de ligação da pessoa com o mundo e não apenas um objeto dado à 

consciência.228 

A ‘somaticidade’ constitui um peculiar modo de ser dado material de 

essências (para a intuição pura fenomenológica) que funciona em toda 

percepção fática do corpo (soma) como forma da percepção [...]. Isto implica 

a impossibilidade de reduzir esse ser dado em uma percepção externa, nem a 

uma percepção interna, nem a uma coordenação dos conteúdos de ambas as 

percepções; e, tampouco reduzir a um fato da experiência indutiva, isto é, um 

fato de percepção de uma singular coisa individual. 229 

 

                                                 
225 HENRY, 2012, p.268. 
226 A palavra assumir está aqui empregada no sentido de reconhecimento como próprio. Não se trata de aceitação 

das circunstâncias biológicas do corpo impostas pela natureza. O desenvolvimento da pessoa agrega o 

aperfeiçoamento do corpo e aquilo que ele expresse, tal como o aumento da liberdade e autonomia da pessoa sobre 

si mesma, sem que com isto, tenha de negar sua realidade corporal. 
227 SCHELER, 2004b, p.319. 
228 O corpo é, para Scheler, também a condição da percepção no sentido de que suas estruturas orgânicas, como o 

cérebro e o sistema nervoso, são imprescindíveis à percepção, por exemplo, da cor, do som e do sentir, ainda que 

o corpo não seja o responsável pela produção da percepção ou de seu conteúdo material (Ibid., loc. cit.). 
229 Id., 2001, p.530. 



 84 

Na acepção do corpo (soma) como função da percepção ou instrumento da 

intencionalidade, o físico e o psíquico estão igualmente integrados no corpo, mas não são 

redutíveis a ele. O corpo, por um lado, é a unidade fenomênica em que se individualizam as 

funções perceptivas e seus objetos (as sensações), pois, como esclarece Scheler, “o fato 

‘organismo’ é, por conseguinte, a forma básica em que convergem todas as sensações orgânicas 

e em razão da qual são sensações deste organismo e de nenhum outro.”230 Mas, por outro lado, 

o corpo está para além de suas funções perceptivas, porque, enquanto locus do ser pessoa, o 

corpo está dado como próprio (organismo) independentemente de suas funções sensíveis (ver, 

ouvir, sentir/tocar).  

Nesse sentido, a consciência do corpo dá-se em duas direções irredutíveis: uma 

consciência externa advinda da manifestação das funções perceptivas, que pode ser considerada 

predominantemente física; e uma consciência interna (psíquica), da qual parte a ideia de uma 

individualidade (“Eu vivo meu corpo como meu.”231). Dá-se, com isto, a essência da relação 

entre pessoa e corpo tal qual afirma Merleau-Ponty: “Só posso compreender a função do corpo 

vivo realizando-a Eu mesmo e na medida em que sou um corpo que se levanta em direção ao 

mundo.”.232 

Parece evidente que o corpo e o Eu possuem uma conexão essencial. Contudo, a 

própria somaticidade é independente do psíquico, isto é, de um Eu (fruto da percepção e 

reflexão interiores). Ademais, como vimos ao abordar a relação entre o Eu e a disposição de 

ânimo, o Eu não é o correlato de um sujeito lógico-empírico (como propunha Kant), cuja 

reflexão interior determinaria os caminhos objetivos da ação. A relação entre o Eu e o corpo é-

nos apresentada por Scheler do seguinte modo: 

O Eu é um possível membro de conexões essenciais; tal como, por exemplo, 

as seguintes: que a todo ‘ser Eu’ pertence um ‘ser natureza’, e a toda 

‘percepção interior’ corresponde um ato da ‘percepção exterior’, etc.; mas o 

Eu não é o ponto de partida para a captação de essências, nem tampouco o 

produtor destas essências. Tampouco é uma essencialidade capaz de 

fundamentar todas as outras essencialidades – de um modo unilateral – ou 

apenas todas as essencialidades de atos.233 

 

Scheler ressalta que a essência do Eu é constitutiva da essência do psíquico, cuja 

conexão essencial se direciona à percepção interna que, muitas vezes, aparece sem forma. As 

                                                 
230 SCHELER, 2001, p.536. 
231 Id., 2004b, p.306. Scheler ainda acrescenta a esta mesma citação: “Tanto o eu como o corpo encontram na 

pertencia, susceptível de ser vivida, à pessoa unitária sua última individualização.”. 
232 Cf.: MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes, 2006. p.114.  
233 SCHELER, 2001, p. 137 e 138. 



 85 

emoções vividas no corpo, por exemplo, ilustram o contato com o mundo, mas nem sempre 

traduzem fidedignamente o estado de espírito ou a personalidade do indivíduo, estando, pois, 

sujeitas a engano. Uma dor ‘física’ pode ser localizada no corpo; a tristeza ou a melancolia, 

nem sempre. 234 Elevar o Eu, numa concepção do sujeito lógico kantiano, significaria, conforme 

Scheler, um erro por reduzir toda percepção interior e exterior à função psíquica do Eu, que 

seria pensada como soberana e incólume ao mundo.235 

Assim, imerso nesse mar de sensações, o corpo e o Eu atuam apurando os modos 

possíveis da intencionalidade, ‘concentrando’ toda esta vida anímica, canalizando esta força 

que irrompe dentro do ser. É por esta razão que a sensibilidade “[...] unicamente reprime, 

suprime e seleciona de acordo com a importância que as vivências psíquicas (ou os conteúdos 

da percepção exterior, se for o caso) tem para um corpo e para a finalidade imanente de sua 

atividade.”236. 

O modo como tais vivências aparecem ao Eu configuram-se como uma 

‘sucessão’237 ou uma “justaposição” pertencente ao corpo fenomênico, sem qualquer traço de 

temporalidade ou espacialidade, uma vez que as vivências podem ser consideradas como 

passadas, presentes ou futuras. “E qualquer que seja o momento de consciência de minha vida 

inteira tocado pela intuição interna, sempre incluirá essa tripartição de presente-passado-

futuro”238, afirma Scheler. 

Scheler, com isso, distancia-se dos postulados de Spinoza para quem “um afeto não 

pode ser refreado nem anulado senão por um afeto contrário e mais forte do que o afeto a ser 

                                                 
234 SCHELER, 2001, p. 546-557. Pensar de modo contrário, significaria que o corpo sempre revelaria nosso Eu, 

sendo possível a qualquer ciência comportamental descortinar a essência da “psique” e da pessoa observando e 

alterando as manifestações do corpo com suas expressões e sensações. A ética passaria a ser uma etologia moral, 

com a finalidade de determinar o ajustamento dos corpos e suas emoções em sociedade. 
235 É preciso destacar que Scheler repudia a ideia de Eu transcendental como propunha Husserl, vez que isto 

significaria diminuir o valor moral de um Eu individual, posto que não poderia existir valores essenciais para um 

Eu individual nem mesmo para um consciência individual. 
236 Ibid., p. 547. 
237 Scheler elabora a seguinte imagem para diferenciar a sucessão percebida pelo Eu na experiência vivida da 

sucessão “lógica” em que um evento está ordenadamente subsequente a outro que não mais existe. “Se se passa 

na escuridão uma luz sobre uma parede sem que nós conheçamos a luz (que permanece oculta), os diversos locais 

da parede se iluminam sucessivamente; mas, no entanto, não há uma sucessão das partes da parede, senão 

unicamente uma sucessão de sua iluminação. Quem não conhecer o mecanismo haverá de pensar que se trata de 

uma sucessão nas partes da parede.” (Ibid., p. 549.). 
238 Ibid., p. 564. 



 86 

refreado.”239. A proposta de Scheler se vincula à ideia de epoché240, preservando, assim, a 

essência da vivência a qual integra e marca a pessoa, a possibilidade de preservar o afeto 

rebaixado e saber que ele pode se fazer novo mais uma vez. 

O corpo fenomênico, presente à experiência, está dado como um todo, sendo 

independente e anterior ao complexo de sensações orgânicas, embora se confunda com estas, 

posto que podemos também mencionar que o corpo vivo é um modo de ser da intencionalidade. 

O corpo nos liga e re-liga ao mundo interno e externo, convergindo nele os objetos da 

intencionalidade.241 

No movimento da intencionalidade, o corpo, firmado nesse impulso de ligar-se, 

insere-se no deslocamento de seus próprios limites, apontando para algo que esteja no exterior, 

para além de si. Dessa forma, o corpo constitui-se em abertura e movimento do ser pessoa para 

fora de si mesma, isto é, da pessoa como transcendência.242 

[…]. Assim, a intenção do homem por cima de si e de toda vida é, justamente, 

o que constitui seu próprio ser. Este é precisamente o conceito autêntico de 

ser do ‘homem’: uma coisa que se transcende a si mesma, transcende de sua 

vida e de toda vida. Seu núcleo essencial – prescindindo de toda particular 

organização – é aquele movimento, aquele ato espiritual do transcender-se.243 

 

Desse modo, a fenomenologia do corpo de Scheler termina por salvaguardar a 

ontologia do ser pessoal, unindo as categorias da imanência e da transcendência, integrando as 

funções psíquicas e físicas, as percepções interior e exterior, içando o corpo à condição de 

                                                 
239 SPINOZA, Benedictus de. Ética. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. (Edição bilíngüe Latim-Português). p. 275. 

Quarta Parte (A servidão humana ou a força dos afetos), proposição 7. “Affectus Nec coerceri Nec tolli potest, nisi 

per affectum et fortiorem affectu coercendo.” . 

Scheler não acredita num confronto entre afetos em que um se sobressaia diante do outro por sua intensidade, mas 

que os afetos se modificam conforme o modo como são dados à experiência fenomenológica e de como são, então, 

percebidos pelo Eu.  
240 “Para chegar ao fenômeno puro, Husserl suspende o juízo em relação à existência do mundo exterior 

transcendente). Descreve apenas o mundo como se apresenta na consciência, ou seja, reduzido à consciência. Tal 

suspensão ou colocação entre parênteses chamou Epoqué. Portanto, não duvida da existência do mundo, mas 

simplesmente o põe “entre parênteses” ou o idealiza ou o reduz ao fenômeno: a redução fenomenológica. No 

fenômeno, por sua vez, procede a sucessivas reduções em busca da essência: a redução eidética.” (ZILLES, U. 

Teoria do conhecimento. Rio Grande do Sul: EDIPUCRS, 2010. p.158.). 
241 O corpo, assim, não encerra a pessoa numa prisão, isto é, não limita a experiência de ser da pessoa nem a 

experiência de si mesmo nem mesmo aos fenômenos biológicos. Ante esta imanência do soma, a pessoa humana 

continua a servir-se do corpo para lançar-se para o mundo, para o outro e para transformar-se enquanto pessoa. 

Mesmo imanente ao corpo, o ser pessoal permanece-lhe transcendente, posto que se não o fosse, o corpo seria uma 

massa inerte e indiferente ao mundo. 
242 Cf. MERLEAU-PONTY, 2006, p.578.  “[…], o corpo objetivo não é a verdade do corpo fenomenal, quer dizer, 

a verdade do corpo tal como nós o vivemos, ele só é uma imagem empobrecida do corpo fenomenal, e o problema 

das relações entre a alma e o corpo não concerne ao corpo objetivo, que só tem uma existência conceitual, mas ao 

corpo fenomenal. O que é verdadeiro é apenas que nossa existência aberta e pessoal repousa sobre uma primeira 

base de existência adquirida e imóvel.”. 
243 SCHELER, 2001, p. 399. 



 87 

instrumento de realização da pessoa humana em seu projeto existencial de compreensão e 

desenvolvimento de si mesma. Eis o que diz o Montiel: 

O homem é uma unidade existencial que se experimenta a si mesmo em seu 

próprio ato. Ato no qual e pelo qual pode fazer a experiência fenomenológica 

de si. Os atos são o modo prático de significação unitária de todo o que 

compreende ao homem como uma realidade encarnada. Em cada ato é a 

materialidade (ver, ouvir, tocar, nutrir-se, crescer, ...); a imaterialidade 

(pensar, raciocinar, amar, decidir-se, angustiar-se, ...) e a transcendência (o 

projeto de vida) do ser humano. [...]. É necessário, que aventure por uma 

distinta compreensão de seu ser humano que não comprometa seu sentido 

fundamental de existência. É esta falta de compreensão fenomenológica que 

faz com que o homem enfrente uma série de crises existenciais ou de sentido 

na vida.”244.  

 

Desse modo, a abertura espiritual da pessoa manifesta-se na realização de seus atos, 

no viver, cuja transcendência demarca sua sede de sentido, seu aperfeiçoamento moral e a 

inconformação a tudo aquilo que não possa ser pensado-de-outro-modo. Isso direciona nossa 

reflexão sobre o pensamento de Scheler ao estudo da experiência fenomenológica da liberdade, 

tema do próximo tópico.  

 

 

 

                                                 
244 MONTIEL, 2010, p. 74. 



 88 

1.10. Fenomenologia e Metafísica da liberdade 

 

A pessoa, enquanto ens intencionale, tem sua existência e sua essência marcadas 

pela liberdade. Assim, 

A perfeição do universo pessoal encarnado não é, pois, a perfeição duma 

ordem; como pretendem todas as filosofias (e todas as políticas) que pensam 

que o homem poderia um dia submeter totalmente o mundo. É perfeição duma 

liberdade que combate, e que combate duramente. Por isso, subsiste até 

mesmo nas suas derrotas.245 

 

Em seu artigo intitulado Fenomenologia e metafísica da liberdade, publicado entre 

1912 e 1914, Scheler debruça-se sobre a questão da liberdade, seus limites e sua relação com a 

vontade, a decisão e o poder escolher, bem como acerca da importância da liberdade para a 

constituição ontológica da pessoa246. 

Para Scheler, as noções de causalidade, necessidade (instinto) ou determinismo não 

são capazes de esgotar o significado da liberdade da pessoa. O primeiro significado de ato livre 

reside na ideia de ‘consciência de poder’, ou seja, na consciência de ‘ser capaz de’, o que 

significa, por um lado, a vontade de decidir ou poder-ser-de-outro-modo e, por outro, a 

capacidade e o domínio da força para agir. 

Decompondo o ato livre, é possível separar a consciência do poder da escolha em 

si. Mesmo a espontaneidade do ato contempla a consumação deste como algo realizado pela 

pessoa e através dela. Segundo Scheler, a consciência de poder envolve o poder da vontade para 

fazer algo determinado, para tomar uma decisão e efetuar uma ação, acrescentando ainda que 

“o poder da vontade não cresce com a escolha, senão a escolha com o poder (no sentido da 

liberdade da escolha).” Ou dito de outra forma, “o querer outorga liberdade.”247. 

A diferença entre a afirmação da liberdade em oposição à crença no determinismo 

da ação orienta a análise da ação. Na primeira posição, convém indicar que o devir culmina, 

por meio da tomada de decisões, no desenvolvimento da ação e suas consequências. O 

determinismo pressupõe uma conformação da vontade e, após a consumação das vivências dos 

atos, apresenta o encadeamento dos acontecimentos numa sequência objetiva.  O determinismo 

                                                 
245 MOUNIER, 1964, p. 58. 
246 SCHELER, M. Fenomenologia y metafísica de la liberdad. In: SCHELER, Max. Metafísica de la libertad. 

Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1960d. p. 7-36. 

Esta temática foi abordada por Scheler novamente na obra Ética (1915). 
247 Ibid., p. 8. 



 89 

da ação não permitiria que a pessoa tenha consciência da liberdade ou de seu oposto, a coerção. 

Nesse sentido, 

Se um espírito, na vivência positiva dos atos livres de sua atuação, tivessse 

tomado a decisão de agir livremente sempre de acordo com a lei, de fazer 

sempre o mesmo sob condições idênticas, e se esta decisão fosse renovada em 

todos os casos mediante consentimento interno, e se tivesse, além disso, o 

poder de realizá-la – nesse caso, o quadro externo de seu agir e trabalhar, de 

suas ações, não conteria nada de ‘causalidade’. Seria totalmente calculável, 

sem que por ele cada ato fosse menos livre. Regeria o determinismo teórico e 

não o indeterminismo – e, todavia, haveria liberdade no sentido mais 

severo.248 

 

O homem livre seria apenas alguém preso às circunstâncias que circundam a ação. 

Assim, embora seja livre para sentir e pensar diferentemente, haveria de conformar sua vontade 

às leis da mecânica, aprisionando a liberdade à causalidade249. Igualmente, se as circunstâncias 

ou oportunidades mudassem, deveria também mudar o direcionamento da ação em 

conformidade com a vontade. 

Scheler, então, pergunta sobre o que faz uma pessoa ser fiel ou acreditar em uma 

promessa e, mais ainda, o que a faz “‘ter fé’ na intenção dos homens”. 250 Ele baseia a ideia de 

promessa exatamente na crença na liberdade do homem, ou seja, em sua capacidade de, 

inclusive, opor-se aos estímulos e impulsos instintivos. 

A correspondência a um grande amor é assim, pois, ao mesmo tempo, a 

convicção mais firme da duração do amor, de sua indestrutibilidade por novas 

experiências e estímulos externos – e não obstante um completo deixar em 

liberdade da pessoa com respeito a seu amor, um constante estar disposto a 

não exercer nenhuma coerção moral ou de outro tipo no caso de retirada desse 

amor.251  

 

A experiência vivida direciona o olhar para a crença e a convicção da liberdade do 

homem e da indeterminação da pessoa, contudo, ainda é possível afirmar que, nestes termos, 

                                                 
248 SCHELER, 1960d, p. 10. 
249 A causalidade aqui empregada por Scheler como conjunto de possibilidades capazes de unir eventos, difere da 

necessidade causal, entendida como o elo que existe no curso do tempo entre duas ações. 
250 Ibid., p. 11. 

Scheler ainda evidencia em seu texto “Metafísica da Liberdade” (p.13): “Quão difícil é, e que luta significa, por 

exemplo, para o amante, deixar em liberdade ao ser amado, quer dizer, confiar na consciência dos sentimentos do 

próximo mais que em medidas de proteção e defesa morais e jurídicas! E contudo, e no que pese a ele, a única 

atadura do amigo, da mulher, a nós é a pura e total liberação sem restrições de sua pessoa e de seu amor.”.  Noutros 

termos, o amor pode não ser eterno, mas sua promessa foi assumida para durar. Essa compreensão revelada por 

Scheler, recorda o dilema proposto por Platão no mito O anel de Giges (Livro II da República), no qual a liberdade 

e o poder diante dos outros (simbolizados no anel da invisibilidade) são desafios à virtude, de modo que na 

liberdade e na consciência de poder estão a diferença entre o parecer e o ser virtuoso (PLATÃO. A república. São 

Paulo: Martins Fontes, 2009.). 
251 SCHELER, op. cit., loc. cit. 



 90 

“um homem é tanto mais previsível quanto mais livre for.”.252 A liberdade pensada por Scheler 

é tomada como valor e se liga à noção de virtude. 

A liberdade, enquanto valor pessoal e dado fenomenológico, não está restrita às 

dimensões de espaço, tempo ou movimento. Ela consiste na independência do ato em relação 

aos fatores externos e às forças do determinismo. Ser livre é estar-aí no mundo, mas, de igual 

modo, como veremos adiante, é sobrepor-se a ele. A liberdade é o oposto da decisão mecânico-

casual. Assim, tanto o pragmatismo como o liberalismo deturpam a ideia de liberdade ao 

considerar o ato livre como mera consequência de circunstâncias externas. Para Scheler, a 

liberdade pode então ser compreendida como um processo ou uma relação hierárquica de uma 

causalidade superior sobre uma instância inferior253. A liberdade surge como um efeito 

ocasionado pela existência de um objeto ‘para’ um ser que se sente livre de uma determinação 

e que pode, portanto, afirmar-se frente ao mundo254. 

Na sensação de liberdade reside o ‘motivo para a ação’ ou seu fator axiológico, isto 

é, nele encontra-se o pressentimento do valor mesmo contido na vivência. Dois aspectos são 

importantes para se entender o nexo que há entre o motivo para algo e a vontade (querer fazer): 

1º. Um estado emocional não proporciona uma conexão-sentido, posto que a pessoa está presa 

à emoção; 2º. O ‘motivo para algo’ difere do ‘querer fazer algo’, pois, no segundo caso, não há 

um conteúdo previamente determinado.255 

Com este argumento, o filósofo procura pensar a vontade para além de uma relação 

causal que integre meios (motivos) e fins. Destarte, a fundamentação da vontade “[...] tem lugar 

por meio da indicação dos valores que a guiam e não é de nenhum modo a lógica, senão a ética 

de acordo com a ordem hierárquica de valores que há de realizar a fundamentação.”256. 

A vontade deve estar vinculada à percepção sentimental do valor suscitado pela 

vivência, às regras de preferência que guiam a pessoa e ao modo como o conteúdo da vontade 

contém uma conexão de sentido.257 Dessa forma, a fundamentação da vontade não é cega nem 

está sob a égide de uma motivação casuística, mas segue, em princípio, o projeto do “ser pessoa” 

258. A fim de tornar mais transparente essa ideia, Scheler considera que “livre é originariamente 

                                                 
252SCHELER, 1960d, p.13. 
253 SCHELER, 1960d, p. 18. 
254 Mounier, assim como o fez Scheler, concebe essa dinâmica de afetação do mundo como o elo entre 

responsabilidade e liberdade ao destacar em sua obra que: “[...]. O homem livre é um homem que o mundo 

interroga e que responde; é o homem responsável. [...]” (MOUNIER, 1964, p. 123.). 
255 SCHELER, M. Metafísica de la libertad. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1960e. 
256 Id., 1960d, p. 24. 
257 Ibid., loc. cit. 
258 Scheler ressalta que o sentido do termo ‘projeto’ não deve ser confundido com ‘motivo’. Ele pressupõe aqui a 

ideia de que a pessoa é um ser em constante processo de construção (Ibid., p. 21). 



 91 

um atributo da pessoa e não de determinados atos (como o querer), nem do indivíduo. As ações 

de um homem não podem jamais ser mais livres que ele mesmo.”259. 

A liberdade é, pois, uma autodeterminação da pessoa. Por esta razão, o filósofo 

destaca que o significado e o sentido da liberdade na execução dos atos só podem ser 

compreendidos mediante o projeto pessoal, pois, como ele mesmo afirma, a alma se modifica 

como um todo em cada uma de suas vivências, e, da mesma forma, é no fluxo dessas vivências, 

na administração do querer, na orientação das escolhas, que o ser pessoa se revela em cada ato 

e se dá a conhecer em sua mais profunda autenticidade. 

Isto evita que a experiência fenomenológica seja a única fonte da facticidade do ser 

pessoa, libertando-a260 desta vivencia in concreto. Scheler, mais um vez, recorre a ideia de 

Deus, isto é, à pessoa divina261 para fundamentar seu postulado. O mundo, diz ele, sob o olhar 

da liberdade, precisa ser pensado a partir do Ser Originário, Pessoa das pessoas, depositária de 

todos os valores e espírito infinito. Deus que é, como propunha Santo Agostinho, o “Amor sem 

medidas”262, permite a Scheler oferecer um telos para liberdade do homem, a qual amplia-se na 

proporção em que a pessoa interaja mais com Ele263. 

Esta noção permite a Scheler conciliar liberdade, dever e coerção, além de mais 

bem fundamentar sua concepção de virtude. O dever e a coerção se impõem quanto menos livre 

                                                 
259 SCHELER, 1960d, p. 33. 
260 Sob um ponto de vista gnosiológico e antropológico, é oportuno recordar que a liberdade da pessoa não significa 

que todos os acontecimentos estão livres de suas causas, tampouco significa expurgar da natureza humana suas 

sensações, impulsos e instintos. Manuel Marcos assim esclarece a relação entre espírito e vida, a qual fornece a 

base para compreensão dos limites da liberdade no personalismo ético: “A pessoa constitui assim o laço de união 

ontológica do espiritual e do vital no homem. E disto derivam consequências transcendentais para este. Como ser 

vivo, o homem está sujeito a leis reguladoras do mundo biopsíquico, as mesmas que regem a vida sub-humana. 

Mas, como ser espiritual, como pessoa, desfruta de uma autonomia existencial frente aos laços e pressões de seu 

ser vivo. O ser espiritual não está nesse caso vinculado ao orgânico e a seus impulsos, senão que é livre frente a 

eles.” Cf.: MARCOS, Manuel Suances. Relación entre vida y espíritu em la antropologia de Max Scheler. Endoxa: 

series filosóficas, Madrid (ES), n.16, p.31-64, 2002. p. 34. 
261 Convém esclarecer que a ideia de Deus ou a pessoa divina não consiste em resgatar uma posição metafísico-

teológica. Se observarmos o título de sua obra Do Eterno no Homem (Vom Ewingen in Menschen), perceberemos 

que, consoante ao conteúdo da obra, Scheler entende que o divino (ou o Eterno, expressão judaica para designar a 

Deus) não se estende para além da realização do homem, exceto que, em Deus, se encontram todas as infinitas 

possibilidades de ser da pessoa humana finita e da sua plena realização pessoal. Nesse sentido, mantém-se o 

princípio antropológico do Homem Total no qual Scheler se propõe a unir antropologia e metafísica, tal como o 

abordamos no tópico 1.3. 
262 GILSON, E. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. 2 ed. São Paulo: Paulus, 2010, p.295. Cf.: Epístola 

190 de Santo Agostinho. 
263 SCHELER, op. cit., loc. cit. 

Deus pode ser percebido como um projeto maior para o ser pessoa, que encontra nele a fonte de sua dignidade. 

Para melhor exemplificar esta ideia, utilizo as palavras da mística Teresa D’Ávila e as transporto para o campo 

filosófico: “Jamais acabamos de nos conhecer se não procurarmos conhecer a Deus; olhando à Sua grandeza, 

veremos à nossa baixeza; e olhando à Sua pureza, veremos nossa sujidade; considerando a Sua humildade, veremos 

como estamos longe de ser humildes.” (JESUS, Teresa de. Castelo interior. In: JESUS, Teresa de. Obras 

completas. São Paulo: Loyola, 2015. p.449.). 



 92 

for a pessoa. O exercício da liberdade pressupõe ‘leveza moral’, como demonstram as virtudes, 

de modo que o agir livre ou o cumprimento de um dever é realizado com o mínimo de esforço 

ou violência contra a vontade.264 

Em seu escrito Para reabilitação da virtude, de 1914, e em sua obra Ética, 

concluída nos anos seguintes, Scheler defende a “virtude” como uma consciência imediata de 

poder265, no sentido de um poder-fazer que cresce no curso das experiências vividas e 

aperfeiçoa a vontade através do conhecimento e do domínio de si.  Para o filósofo, a experiência 

como fonte de resignação torna a pessoa prudente.266 A virtude revela uma consciência de poder 

(potência) para o bem, sem jamais ser considerada uma disposição natural e inata. Ademais, 

toda lei ou dever moral, por conta de sua função coercitiva, reflete a ausência de virtudes 

espontâneas. Com efeito, acrescenta Scheler, “deveres são transferíveis, virtudes não.”267. 

Para Scheler, a excelência da pessoa humana, ou seja, seu aperfeiçoamento moral, 

que é seu objetivo existencial, amplia-se na experiência integradora da pessoa com o mundo 

em que ela se lança ao encontro dos valores e, com isso, amplia sua consciência de poder, já 

que fortalece sua capacidade de agir de modo novo ou diferente daquele que seria facilmente 

esperado numa ação intempestiva. 

Ora, o aperfeiçoamento moral exige um processo de maturação que se realiza no 

viver, o que faz desse projeto pessoal o “bem” mais valioso do “ser pessoa”, pois ela retrata a 

si mesma e o trabalho de sua jornada em que se submete a si e ao mundo. Este aspecto nos 

conduz ao problema da pessoa enquanto valor em si mesma. 

 

                                                 
264 SCHELER, 1960e. 

     Id., 2001, p. 331. 
265 Id. Para a reabilitação da virtude (1914). In: SCHELER, M. Da reviravolta dos valores. Rio de Janeiro: Vozes, 

2012c. p. 22. 

Cf.: Id., 2001, p. 329. 
266 “[...]. O homem renuncia aos planos pretensiosos da infância e da adolescência, aos fantásticos ‘sonhos’ (que 

não eram dados naquela época ‘como’ sonhos); e no lugar do fanatismo da vontade se manifesta o aumento 

constante do “comprometimento.” (Id., 2001, p. 201.). 
267 Id., 2012c. p. 22. 



 93 

1.11. A Pessoa Enquanto Valor em Si Mesma  

 

A pessoa não apenas se refere simbolicamente aos valores através de seus atos, mas 

também é a única depositária dos valores morais. Como as pessoas manifestam sua bondade ou 

maldade por meio de seus atos, elas jamais são boas ou más em si, mas se tornam apenas quando 

se revelam em uma ação268.  As ações quando favorecem a bondade da pessoa refletem aquilo 

que chamamos de virtude; e as que induzem à maldade são chamadas de vício. As pessoas são 

os únicos seres que irradiam originalmente valores éticos269, destacando que “compreendemos 

com o nome de ‘valores da pessoa’ todos aqueles valores que pertencem imediatamente à 

pessoa mesma.”270. Scheler apresenta algumas características que fazem com que a pessoa tenha 

um valor em si mesma. Uma delas é que a essência da dignidade da pessoa não pode ser 

corrompida por outros valores a ela relacionados271. Assim, para Scheler, são considerados 

valores da pessoa: “1º, os valores da pessoa ‘mesma’; e 2º, os valores da virtude.”272. 

Como não pode ser reduzida a um objeto, a pessoa também não pode ser equiparada 

a uma coisa, a um bem. E por ser um valor em si mesma, ela não deve ser tomada como um 

instrumento ou assumir um valor técnico de utilidade273. Mas, se o valor da pessoa supera todos 

os demais valores, pode-se afirmar que Scheler é um defensor do subjetivismo ético? Se a 

pessoa é o mais alto dos valores, como definir uma boa ou má pessoa? Ou, ainda, como podem 

as pessoas errarem em seu próprio julgamento? Ora, para Scheler, estes questionamentos são 

irrelevantes e inconsistentes, pois levam em consideração um sujeito lógico, cognoscente. 

O fato de a pessoa representar uma categoria axiológica essencial, significa que não 

devemos pensá-la na sua facticidade ou ainda em sua humanidade. É na identificação do ser da 

pessoa com o valor que se pode perceber a essência ontológica da pessoa, cujo ser sintetiza em 

                                                 
268 SCHELER, 2001, p. 149-150.  
269 Ibid., p. 150. 

Mesmo quando referimo-nos a comportamentos ditos éticos de animais, por exemplo, nada mais fazemos do que 

elevar estes seres à categoria de pessoas, como se pudessem ser, isto é, confere-se valores, atributos pessoais aos 

animais, e então equipara-se seus comportamentos aos humanos. Reivindicar-lhes direitos, como o faz Peter Singer 

(SINGER, P. Ética prática. São Paulo: Martins Fontes, 2008.). Contudo, torna-se frágil a argumentação desta 

autonomia de animais, uma vez que não se pode imputar deveres aos animais, posto que isto significaria imputar-

lhes primeiramente uma consciência reflexiva do dever.  
270 Ibid., p. 168. 
271 Um paciente pode encontrar-se em situação tamanha de vulnerabilidade que se torna incapaz de expressar sua 

autonomia; um presidiário cometeu ilícitos considerados impróprios e que ensejam em repulsa social, entretanto, 

a dignidade da pessoa humana, em sua essência axiológica, permanece presente e incólume. 
272 Ibid., loc. cit. 
273 Heidegger expõe esta preocupação com o desvirtuamento da questão do ser em favor da técnica em especial, 

na sua obra “Carta sobre o humanismo” (HEIDEGGER, M. Carta sobre o humanismo. 2.ed. São Paulo: Centauro, 

2005.). 



 94 

si o imanente e o transcendente, o ser e o não-ser, sem fazer-lhe oposição. Nesse contexto, é 

acertada a declaração de Sartre sobre o pensamento axiológico de Scheler: 

Se todo transcender deve poder transcender-se, é necessário, com efeito, que 

o ser que transcende seja a priori transcendido enquanto fonte dos 

transcenderes; desse modo, o valor, captado em sua origem, ou valor supremo, 

é o mais-além e o para da transcendência.274 

 

Ao considerar a pessoa como dotada de um valor em si mesma, Scheler confronta-

se com a tradição metafísica antiga e medieval que compreendiam o valor da pessoa a partir do 

existir, ao invés de tomarem a questão do Ser interligada às categorias do existir, do ser-aí e do 

valor275.  Scheler percebe que o ser-valor conduz à compreensão da fonte mais central do ser 

pessoa, pois, para ele, o valor orienta a pessoa para si mesma até alcançar todas as categorias 

de ser.  Ademais, o “conhece-te a ti mesmo”, o autoconhecimento, é uma verdade obtida pelo 

amor da pessoa a si mesma. 

Se, por um lado, a função do autoconhecimento ou da experiência fenomenológica 

do conhecimento de si não tem por finalidade o aperfeiçoamento moral, tampouco a aceitação 

de si, no sentido de conformidade consigo própria276; por outro lado, “somente quando sei a 

que pessoa pertence o viver de uma vivência, tenho uma compreensão íntegra dessa 

vivência.”277. Encontra-se aqui a função estético-moral da compreensão de si: o amor a si 

promove o reconhecer do significado e do valor da pessoa, bem como o encontro do sentido e 

da beleza do “ser pessoa” que precisa ser continuamente desnudado, assumido, reencontrado e 

construído. O valor, portanto, no pensamento scheleriano adquire uma posição central na 

estrutura fenomênica e moral da pessoa, tema do qual trataremos no próximo capítulo. 

 

 

                                                 
274 SARTRE, J.P. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Rio de Janeiro: Vozes, 2003. p.144. 
275 SCHELER, M. Metafísica y axiologia, em particular, ética (1923). Madri, Espanha: Ediciones Encuentro, 

2013. p. 19. 
276 “O homem é uma unidade existencial que se experimenta a si mesmo em seu próprio ato. Ato no qual e pelo 

qual pode fazer experiência fenomenológica de si. Os atos são o modo prático de significação unitária de todo o 

que compreende ao homem como uma realidade encarnada. Em cada ato é a materialidade (ver, ouvir, tocar, nutrir-

se, crescer, ...); a imaterialidade (pensar, raciocinar, amar, decidir-se, angustiar-se, ...) e a transcendência (o projeto 

de vida) do ser humano. [...]. É necessário, que aventure por uma distinta compreensão de seu ser humano que não 

comprometa seu sentido fundamental de existência. É esta falta de compreensão fenomenológica que faz com que 

o homem enfrente a uma série de crises existenciais ou de sentido na vida.” (MONTIEL, 2010, p. 74). 
277 SCHELER, 2001, p.635. 



 95 

II. A AXIOLOGIA FENOMENOLÓGICA DE MAX SCHELER 

 

No capítulo anterior, demonstramos que a constituição ontológica da pessoa é 

marcada pela liberdade. Scheler reconhece, como vimos, que a liberdade é uma condição 

essencial e existencial da pessoa278. A liberdade é uma expressão apodítica da criatividade da 

pessoa diante da resistência do mundo (realidade), sendo ainda o seu valor fundamental e 

objetivo essencial. Nesse contexto, a pessoa está inserida no mundo dos valores, isto é, ela 

também existe enquanto valor. 

Dessa forma, a ética material de Scheler procura ultrapassar qualquer formalismo 

ou fundamentalismo que possa aprisionar o espírito livre e criativo da pessoa enquanto valor. 

A dignidade da pessoa humana não pode estar restrita ao mundo de bens, posto que, se assim o 

fosse, a pessoa valeria pelo que tem e não pelo que é em sua humanidade. Ora, como vimos, a 

concepção fenomenológica da pessoa em Scheler considera a inobjetividade da pessoa, de 

modo que a moral também não pode compreender a pessoa como objeto, coisa ou um bem em 

si mesmo. 

Nesse capítulo, trataremos da importância dos valores na constituição do ser pessoa 

a fim de evidenciar como a ética fenomenológica pode oferecer uma compreensão do ser 

humano e de seu aperfeiçoamento moral no mundo e em convivência com o outro.  Com base 

nisso, nossa argumentação se baseia em um pressuposto e se estrutura em três partes 

fundamentais. O pressuposto assenta-se na ideia de que a Ética dos Valores de Max Scheler 

somente pode ser plenamente compreendida a partir da integração dos conceitos de pessoa, 

valor e emoção. 

A estrutura desse capítulo será composta de três partes: a primeira concerne à 

ontologia dos valores que corresponde aos primeiros tópicos a serem abordados e que tratam 

dos valores e de sua relação com bens, fins e deveres. 2. A segunda parte trata da gnosiologia 

dos valores, cujos tópicos expõem as bases do conhecimento axiológico: a experiência 

fenomenológica, o apriorismo emocional dos valores e o reino dos valores (a diversidade, as 

modalidades e a hierarquia dos valores). 3. A terceira parte deste capítulo dedica-se à 

compreensão da ascese moral e espiritual da pessoa e do mundo sob o horizonte da axiologia 

scheleriana. Nesse sentido, para exposição do sistema ético de valores de Max Scheler, 

passamos ao exame da questão axiológica primeira: o que são os valores? 

                                                 
278 Scheler não toma a liberdade como um pressuposto empírico postulado pela razão com intuito de preservar a 

autonomia do sujeito, tal qual pensava Kant. 

 



 96 

2.1 O Ser do Valor 

 

Ora, veremos que o valor é um termo polissêmico e aplicado a diversas áreas do 

saber, bastando-se recordar como a palavra valor é utilizada para se referir a diversas situações: 

valor-moeda, valor-de-mercado, valor humano, valor fundamental, valor natural, valor positivo, 

valor negativo, valor-virtude, valor-fé, valor estético, valor ético e valor moral são alguns destes 

contextos e sentidos. A ética de Scheler tem seu alicerce no mundo dos valores em que se 

reconhece o papel do sentir, o preferir, o julgar, a vontade, o querer, o bem e a deliberação 

moral. 

De acordo com uma acepção mais aceita e difundida, o valor consiste na qualidade 

de um objeto ou de uma ação que é capaz de conferir a alguém dignidade, mérito, apreço e 

respeito. Os valores, enquanto qualidades do objeto, relacionam-se àquilo que o homem 

considera como precioso ou importante, e que, ao mesmo tempo, pode orientar sua conduta 

para o bem, possibilitando-lhe edificar sua personalidade moral individual e socialmente279. 

Scheler considera que os valores não consistem em ideias abstratas associadas às 

coisas ou aos objetos. Assim ele define os valores: 

Todos os valores (incluindo os valores “bom” e “mau”) são qualidades 

materiais que tem uma determinada ordenação mútua no sentido de “alto” e 

“baixo”; e isto acontece independentemente da forma de ser na qual se 

apresentam, seja, por exemplo, como qualidades objetivas puras ou como 

membros de estados de valor (tal o ser agradável ou o ser belo de algo), ou 

como momentos parciais dos bens, ou como o valor que “uma coisa possui”.280 

 

Enquanto qualidades dos objetos, os valores distinguem-se e não se confundem com 

as coisas ou os objetos em si, pois estes “[...] são contingentes, mutáveis, situados no espaço e 

no tempo; os valores, pelo contrário, os mais elevados na escala hierárquica são absolutos e 

universais.”. Os valores têm por característica intrínseca a atratividade e a confluência para o 

objeto, de modo que a pessoa é capaz de reconhecê-los no âmbito da experiência vivida281. Sob 

este aspecto, os valores produzem efeitos no mundo prático através da maneira de ser e agir da 

pessoa. Sobre isso, esclarece Frondizi: 

Valor é uma qualidade estrutural que tem existência e sentido em situações 

concretas. Apoia-se duplamente na realidade, pois a estrutura valiosa surge 

das qualidades empíricas, e o bem ao qual se incorpora se dá em situações 

                                                 
279 MONDIN, B. Os valores fundamentais. São Paulo: Edusc, 2005. p.18 
280 SCHELER, 2001, p.63. 
281 REIS, F. F.; RODRIGUES, V. M. C. P. A axiologia dos valores e a sua comunicação no ensino de enfermagem. 

Lisboa: Climepsi editores, 2002. p.33. Os autores fazem um estudo utilizando o referencial de Scheler. 



 97 

concretas: mas o valor não se reduz às qualidades empíricas nem se esgota nas 

suas realizações concretas, mas deixa aberto um largo caminho para atividade 

criadora do homem.282 

 

Os valores vinculam-se às faculdades criativas e espirituais do homem, em especial, 

à imaginação e à inteligência por meio das quais o mundo do objeto amplia-se conforme a 

expressividade do objeto e a profundidade do olhar da pessoa. Segundo Scheler, os valores 

servem de guia para a compreensão de todas as outras qualidades das coisas.283 A experiência 

axiológica torna-se a prima facie do saber gnosiológico sobre o mundo e o princípio 

hermenêutico de compreensão da pessoa, de modo que toda vivência traz consigo 

primeiramente uma experiência axiológica sobre o mundo e o modo-de-ser da pessoa. 

Os valores são guias para o conhecimento e para a ampliação da realidade e do 

mundo do ser, uma vez que, presentes no objeto, transformam-no. Eis por que uma pedra bruta 

pode tornar-se uma obra de arte. Nessa perspectiva, os valores podem se tornar indicadores do 

desenvolvimento moral e histórico da humanidade.284 Além disso, os valores podem também 

indicar fins ou ideais para as ações realizadas pela pessoa.285 Acerca disso, Hessen ressalta que 

os valores estão sempre vinculados a uma experiência ou vivência, podendo ainda vincular-se 

a uma multiplicidade de objetos e situações. Eles integram os objetos ou experiências que 

carecem de uma definição perene e imutável, como ocorre com os conceitos científicos, porém 

são passíveis de demonstração e clarificação. Portanto, apesar de sua imprecisão terminológica, 

isso não significa que os valores sejam produtos de um mero subjetivismo286. Ademais, de 

acordo com Mauri, 

[...] os valores são qualidades (não formas da razão), essências ideais, 

realidades autônomas e independentes. Não são relações, porém são o 

fundamento delas. Os valores são qualidades que possuem um conteúdo 

material não induzido da experiência da qual são, portanto, independentes. Os 

valores não são meras formas da razão, pois sendo a priori, são materiais.287 

 

O valor é apreendido por uma pessoa (sujeito) que o reconhece através de um juízo 

(de valor) como qualidade do objeto, isto é, que está presente no objeto porque nele repousa ou 

                                                 
282 FRONDIZI, R. Qué son los valores? Introducción a la axiología. 3. ed. México: FCE, 2007. p.220. 
283 SCHELER, 2001, p.69. 
284 FRONDIZI, op. cit. 
285 RESWEBER, J. P. A filosofia dos valores. Coimbra: Almedina, 2002. 
286 Aqui consideramos “subjetivismo” como a explicação de que os valores são realidades inferidas e induzidas 

pelas pessoas aos objetos. 
287 MAURI, Margarita. El conocimiento moral: Shaftesbury, Hutcheson, Hume, Smith, Brentano, Scheler, Santo 

Tomás. Madrid, Espanha: Rialp, 2005. 



 98 

a ele se vincula288. Tal experiência só é possível mediante um sujeito consciente, capaz de sentir, 

reconhecer e de apreender tais valores. Para Hessen, a capacidade de apreender valores faz parte 

da existência da pessoa, assim como acontece com as faculdades de conhecer e de querer.289 

Ao considerar que os valores constituem realidades próprias, independentes e até 

mesmo anteriores à pessoa na experiência vivida, pode-se afirmar que eles formam uma 

experiência objetiva imutável em relação ao tempo e à pessoa e, por conseguinte, conferem a 

esta a tarefa de apreendê-los e tomá-los para si no mundo da vida. É nesse sentido que os valores 

são transcendentes à pessoa, cuja apreensão se origina de uma percepção sentimental e são 

assumidos pela razão sob a forma de princípios, podendo, com isso, constituir um ordenamento 

social e jurídico.290 Nessa linha de pensamento, Hessen considera que aquele que nega todos os 

valores 

[...], nada mais vendo neles do que ilusão, não poderá deixar de falhar na vida. 

Aquele que tiver uma errada concepção dos valores não conseguirá imprimir 

à vida o seu verdadeiro e justo sentido. [...], todo aquele que conhecer os 

verdadeiros valores e, acima de todos, os do bem, e que possuir uma clara 

consciência valorativa, não só realizará o sentido da vida em geral, como 

saberá ainda achar sempre a melhor decisão a tomar em todas as suas situações 

concretas.291 

 

Os valores são o alicerce de engajamento da pessoa no mundo e de sua 

responsabilidade sobre ele. Scheler nos mostra como os valores permeiam e engendram o agir 

humano constituindo suas motivações, desejos, deveres e decisões. Assim, os valores sempre 

direcionam o modo de atuar da pessoa mesmo nos gestos mais aparentemente insignificantes292. 

                                                 
288 Compreendendo os valores nessa justaposição aos objetos da vivência, Scheler evidencia que os valores não 

podem ser identificados como propriedades dos objetos ou coisas. Assim, diz ele: “O que temos demonstrado é 

unicamente que os valores não são propriedades das coisas ou, pelo menos não podem ser considerados como 

forças ou capacidades ou disposições inerentes às coisas, mediante as quais seriam causados nos sujeitos dotados 

de sentimento e de apetência certos estados sentimentais ou certos apetites.” (SCHELER, 2001, p.60). Desse modo, 

se os valores fossem propriedades das coisas e objetos, a experiência do valor seria determinada pelo efeito reativo 

e derivado do contato inexorável com o objeto. Ademais, enquanto propriedades, os valores seriam “notas 

constantes nas coisas e acontecimentos”. Todavia, cada experiência possibilita a descoberta de uma série 

qualitativamente graduada de manifestações de valor que podem ser captados numa única ação ou num único 

homem (Ibid., p.59). A oposição dos valores, enquanto propriedades dos objetos, continuará sendo abordada no 

tópico seguinte quando tratarmos da relação entre o bem e o valor. 
289 HESSEN, J. Filosofia dos valores. 3 ed. Coimbra: Arménio Amado, 1967. 

A ideia de que o ser humano não pode ser indiferente ao valor contido na experiência, já fora tratada por Hume ao 

afirmar que ninguém é indiferente às emoções, a exemplo da felicidade, e de que elas decorrem de sensações 

primeiras de prazer ou dor (HUME, D. Tratado da Natureza humana. São Paulo: Unesp, 2001.). 
290 RESWEBER, 2002. 
291 HESSEN, op. cit., p.23. 
292 O simples ato de alimentar ultrapassa as razões da necessidade e dos instintos quando o homem exige, para 

tanto, talheres e “modos” à mesa. Nesse caso, o ato de alimentar-se adquire um novo valor que estabelece como 

este homem agirá conforme a convivência social. 



 99 

Todavia, convém indagar: se os valores orientam o agir moral da pessoa, como eles 

são evidenciados no mundo? Seria através dos bens ou das coisas valiosas? O valor pode ser 

encontrado mediante os fins a que se dirige ou aos fins que o evocam? Ou ainda, pelos fins que 

realiza, é possível conhecer o caráter virtuoso de uma pessoa? 

Scheler considera que os valores não podem confundir-se com bens ou fins, ou 

mesmo, ser tidos como uma qualidade intrínseca à natureza do objeto, posto que o ser do valor 

é independente de seu depositário. O bem se dirige à coisa ou ao fato, objeto tido por valioso, 

de modo que o valor os precede. O fim, por sua vez, é o resultado valioso somente alcançado 

por observação posterior, não sendo justificado pelos meios. 293 Estas questões serão abordadas 

nos tópicos seguintes nos quais trataremos dos bens e dos fins. 

 

 

                                                 
293 SCHELER, 2001. 



 100 

2.2 Do Valor na Ordem dos Bens 

 

Ao longo da tradição filosófica desde Platão e Aristóteles, o valor está vinculado a 

outras ideias como a de bem ou de virtude e de beleza. Para Scheler, perscrutar o valor em face 

das distinções e relações entre bens e fins ou entre dever e virtudes294, significa investigar a 

relação entre o mundo do ser e o mundo dos valores. 

Na primeira seção de sua Ética, na qual ele se dedica à distinção entre a ética 

material dos valores e a ética de bens e de fins, Scheler trata inicialmente de separar a ideia de 

bens da ideia dos valores, revelando os problemas provenientes dessa imperfeição, da mesma 

forma como havia observado Ortega y Gasset: 

A versão em que mais reiteradamente se preferiu ocultar o valor é a ideia de 

Bem. Durante séculos, a ideia do bom foi a que aproximou mais do 

pensamento a ideia de valioso. Porém como prontamente veremos, o Bem não 

é senão, ou o substrato do valor, ou uma classe de valores, uma espécie de 

gênero de valor. E ocorre que quando não se possui a verdadeira ideia genérica 

a espécie se converte em falso gênero, do qual conhecemos somente a nota 

específica.295 

 

Assim, quando se equipara bens e valores, ou seja, quando se afirma que os bens 

são, em sua essência, coisas valiosas, o valor moral da vontade ficaria vinculado às regras de 

causalidade do mundo real, de modo que o valor moral da vontade dependeria da participação 

no destino do mundo de bens, os quais sucumbem às forças da natureza e da história (tempo). 

A inconstância fática dos valores, ao serem atreladas aos bens, faria com que qualquer 

modificação na esfera dos bens implicasse também uma mudança nos conceitos de bom e mau, 

impedindo qualquer crítica histórica aos valores.296 Nesse sentido, afirma Scheler: 

A aniquilação desse mundo de bens anularia a ideia mesma de valor moral. 

Toda ética ficaria, pois, fundamentada sobre a experiência histórica na qual 

nos manifesta esse cambiante mundo de bens e, evidentemente, não poderia 

ter mais que uma validade empírica e indutiva. Com ela estaria dada, sem 

mais, o relativismo ético.297 

 

                                                 
294 Na primeira metade do Séc. XX, no período entre guerras marcado por xenofobias, totalitarismos 

fundamentados em ideias como do arianismo ou de que alguns povos seriam naturalmente superiores aos outros 

por sua origem genética ou por sua cultura. Não é, portanto, ingênua a preocupação de Scheler (tal qual a de outros 

filósofos como Ortega y Gasset) em torno da questão do valor, nem se limita ao campo teórico.  
295 ORTEGA Y GASSET, J. Introducción a uma estimativa: ¿qué son lós valores? (1923/1947). Madrid, ES: 

Ediciones Encuentro, 2004. p.13. 
296 SCHELER, 2001, p.53. 
297 Ibid., loc. cit. 



 101 

Os bens são, por princípio, diferentes dos valores e a existência destes é 

independente dos bens. Os valores podem ser compreendidos sem a necessidade de estar 

associados a uma representação ou propriedade de coisas ou de homens. Tampouco os valores 

podem ser considerados meros termos conceituais relativos às propriedades das coisas das quais 

são depositários. Assim, por exemplo, os valores estéticos298 – o belo, o sublime –, segundo 

Scheler, não são termos fixos apesar de sua objetividade. Ou ainda, “bom” não é uma 

propriedade natural de um homem, de modo que possamos separar os homens bons e os homens 

maus.299 

Os valores, então, se expressam de diversos modos e de forma independente do 

objeto valioso, posto que os valores não são propriedades originárias das coisas, nem podem 

ser considerados como capacidades ou disposições contidas nas coisas como pensavam Kant e 

Locke. Ora, para Scheler, “um único homem ou uma única ação é suficiente para que possamos 

aprender neles a essência dos valores”300. Com base no enfoque fenomenológico, os valores 

constituem um mundo próprio de objetos que não podem ser derivados das propriedades fora 

da esfera dos fenômenos de valor.301 

A relação entre ser e valor contém um aparente paradoxo, pois o valor independe 

do depositário de valor (objeto, bem ou coisa) e mesmo a percepção do valor independe da 

percepção do depositário do valor.302 O paradoxo se dá ao reconhecermos que todo depositário 

de valor é um instrumento de expressão de algum valor. Scheler, com efeito, percebe uma 

tensão hermenêutica decorrente da aproximação-distância entre a essência do valor e sua 

expressividade.303 

                                                 
298 Para Scheler, a Moral enquanto sistema de regras sociais, integra o rol dos valores estéticos. Diz ele, 

“Chamamos a tal sistema de regras, dentro da esfera dos valores estéticos, um ‘estilo’, e na esfera do prático o 

chamamos de uma Moral. Estes sistemas mostram a seu modo um desenvolvimento e uma evolução. Porém essa 

evolução é completamente distinta da evolução do mundo dos bens e varia também com independência dele.” 

(SCHELER, 2001, p.70). 
299 “Cada uma dessas palavras compreende, sob a unidade conceitual de um valor, mas não de propriedades 

indiferentes ao valor que apenas por sua constante coexistência nos procuram a aparência de um objeto valioso 

independente.” (Ibid., p.59). 
300 Ibid., op. cit. 
301 Scheler apresenta como analogia a experiência das cores para esclarecer o intuicionismo dos valores: “Não teria 

sentido perguntar pelas propriedades comuns a todas as coisas azuis ou roxas, pois a única resposta possível seria 

dizer que são azuis ou roxas. De igual maneira carece de sentido perguntar pelas propriedades comuns das ações, 

ou das convicções, ou dos homens, etc., bons ou maus.” (Ibid., p.60). 
302 VEGAS, J.M. Introducción al pensamento de Max Scheler. Salamanca, Espanha: Fundación Emmanuel 

Mounier, 2014. 
303 A tensão hermenêutica entre valor e depositário de valor está baseada na compreensão da pessoa (depositária 

do valor) enquanto valor-em-si-mesma. Assim, pode-se refletir como o modo de ser da pessoa expressa sua real 

dignidade. Essa tensão pode ser ilustrada na linguagem metafísica a partir das relações e limites entre o ser e o 

parecer, uma vez que a pessoa sendo, pode parecer. Convém recordar que, ao abordar o conceito de “pessoa”, 

Scheler, de igual modo, nos diz que as pessoas podem calar como também podem nos surpreender. 



 102 

Ora, é possível identificar o prazer do agradável, sentir repulsa ou simpatia por 

alguém sem saber o porquê, reconhecer a importância da amizade independentemente de algum 

desapontamento e afirmar a dignidade da pessoa humana mesmo nas circunstâncias degradantes 

ou espúrias em que a pessoa se encontre. As qualidades do que é valioso não variam, ainda que 

os depositários mudem. Em face disso, Scheler diz que podemos apreender os valores dos 

objetos particulares e a posição destes na escala axiológica.304 

A diferença entre coisas ou objetos e bens reside no fato de que o valor está de tal 

modo sedimentado no “bem” que sua compreensão serve de guia para o encontro de outras 

qualidades ali presentes. Ao considerar que o bem está imerso no mundo dos valores, Scheler 

revela que sua relevância está dada mediante uma hierarquia de valores, tal como a estabelecida 

pela cultura dominante de uma época. Mas, como, então, se dá a relação essencial entre bens e 

valores? 

Scheler indica o modo como o mundo dos bens está vinculado a esta hierarquia de 

valores da seguinte forma: 

Esta hierarquia de valores não determina de um modo unívoco o mundo de 

bens em questão, senão que lhe traça uma margem de possibilidades, fora da 

qual não pode acontecer nenhuma formação de bens. É, por conseguinte, a 

priori com respeito ao mundo de bens de que se trate. Os bens que são 

formados de fato dependem da energia aplicada em cada caso, das capacidades 

dos homens que os criam, do “material” e da “técnica” e de mil circunstâncias 

parecidas. No entanto, nunca poderá ser compreensível a formação do mundo 

de bens apenas por estes fatores, sem o auxílio da hierarquia reconhecida dos 

valores como qualidades, e sem uma atividade dirigida a estes. Os bens 

presentes se encontram já abaixo dessa hierarquia. Porém esta hierarquia não 

está abstraída de tais bens, nem tampouco é uma consequência deles.305 

 

Assim, o modo como o homem interpreta e configura seus bens em cada época 

constitui uma margem de possibilidades aos valores organizados hierarquicamente conforme 

uma ordem de preferência ou um sistema de regras que, no âmbito estético, se traduz como um 

estilo, e, no plano prático, é denominado de moral. Determinada por uma ordem de preferências 

ou pelo balizamento a um sistema de regras específicas de seu tempo, a moral está vinculada 

aos atos e não necessariamente às disposições da vontade.306 

                                                 
304 “Em toda apreensão de um ambiente, por exemplo, captamos primeiramente e de um modo simultâneo o todo 

sem analisar todavia e, dentro desse todo, seu valor; por sua vez, dentro do valor desse todo captamos os valores 

parciais em que se acham “implicados” os objetos particulares da imagem.” (SCHELER, 2001, p.64). 
305 Ibid., p.69. 
306 Como exemplo, recorde-se, novamente, o caso do “Anel de Giges” narrado na “República” de Platão em que a 

pessoa, ao se tornar invisível ao mundo e às suas regras pré-estabelecidas, tem provada sua liberdade e a 

possibilidade de mostrar se suas virtudes seriam sinceras ou apenas aparência. Nesse caso, a relação entre a pessoa 

e seu agir pelas regras apenas escondeu sua personalidade e declínio morais (PLATÃO, 2009.). 



 103 

A tese kantiana quanto à uniformidade dos valores é refutada por Scheler dado que 

há, para este filósofo, uma hierarquia entre os valores. O valor ‘bom’ e ‘mau’ estão vinculados 

ao ato de realização do valor. Em sentido absoluto, ‘bom’ é um valor, per si, que integra uma 

esfera mais alta e positiva de acordo com o conhecimento do ser pessoal que o realiza. E ‘mau’ 

é considerado o valor expresso no ato de realização do valor mais baixo entre as esferas de valor 

se estiver numa mesma região de valor. No sentido relativo, ‘bom’ e ‘mau’ referem-se à 

comparação entre o valor presente no ato concreto e os demais valores considerados na 

experiência tomados como possíveis (poder-ser-de-outro-modo) na experiência. Segundo 

Ramos, esse posicionamento de Scheler indica que 

Ele está supondo previamente que existem conflitos no momento de realizar 

valores distintos; e que se fosse possível realizar todos os valores ao mesmo 

tempo sem necessidade de eleger entre eles, não seria necessário nenhuma 

ética. Isto também significa que o mundo ideal dos atos éticos não podem 

deduzir-se adequadamente do mundo ideal dos valores e que as pautas 

objetivas marcadas por valores não se impõem de fato com necessidade 

inexorável, senão que apenas são valores morais se aparecem como 

apropriados ou repulsivos pelo executor concreto de atos, o qual confere a 

vida moral uma riqueza inesgotável.307  

 

Nessa ótica, a bondade e a maldade morais dependem da liberdade da pessoa e de 

sua capacidade de discernimento moral308, posto que deixar-se guiar pelos valores não é o 

mesmo que estar refém dos valores ou cego para eles. A fim de se evitar cair num subjetivismo, 

é preciso deixar claro que as matérias do bom e do mau não podem ser convertidas em ato de 

vontade, caso contrário, ‘bom’ e o ‘mau’ seriam apenas aparências, e isso implicaria num caso 

de farisaísmo moral. Para Scheler, o ‘bem’ e o ‘mal’ mais puros estão dados no ato do querer 

de modo imediato sem uma eleição precedente309, posto que na escolha reside um ato de 

conhecimento e o “poder-escolher-de-outro-modo”.  

A tese de Kant310 segundo a qual ‘bom’ e ‘mau’ estariam reduzidos a um ato de 

vontade também é recusada por Scheler. A crítica ao pensamento kantiano decorre do fato de 

que o ‘bom’ ou o ‘mau’ seriam valores deduzidos de uma lei prática. Então, seria função da 

experiência do sujeito estabelecer o que seja ‘bom’ ou ‘mau’. Conclui Scheler que isso seria 

                                                 
307 RAMOS, A.P. Scheler. Madrid, Espanha: Ediciones del Orto, 1997. p.35. 
308 Discernimento moral é aqui empregado como sinônimo de um “senso moral”. 
309 A ausência de escolha prévia não se constitui em um impulso instintivo. 
310 Scheler não menciona a fonte da qual extrai tal tese kantiana, contudo, podemos identificar sua presença na 

segunda seção da obra Fundamentação da Metafísica dos Costumes: “a moralidade é, pois, a relação das ações 

com a autonomia da vontade, isto é, com a legislação que possa concordar com a autonomia da vontade é permitida; 

a que com ela não concorde é proibida. A vontade, cujas máximas concordem necessariamente com as leis da 

autonomia, é uma vontade santa, absolutamente boa.” (KANT, 2010, p. 89).  Também na Crítica da Razão Prática 

encontramos em Kant a relação entre vontade e moralidade, no §114 (Id.. Crítica da Razão Prática. São Paulo: 

Martins Fontes, 2002. p. 104). 



 104 

reduzir todos os valores morais a nossos estados sensíveis, gerando, assim, um paradoxo entre 

autonomia da vontade e o determinismo da experiência.311 Sobre isso, diz Scheler: 

O que podemos chamar originariamente ‘bom’ e ‘mau’ independente e 

anterior a todos os atos particulares, é a ‘pessoa’, o ser mesmo da pessoa; de 

modo que, desde o ponto de vista dos depositários, podemos fazer esta precisa 

definição: ‘bom’ e ‘mau’ são valores pessoais. [...]. Para Kant a pessoa é uma 

essência X, a causa de que é o agente realizador de uma atividade racional 

impessoal e, em primeiro lugar, de uma atividade prática. Daí que, para ele, o 

valor da pessoa se define unicamente pelo valor de sua vontade, mas este pelo 

valor da pessoa.312 

 

‘Bom’ e ‘mau’ são valores materiais relativos à pessoa, portanto, são valores 

pessoais em princípio, o que significa que “bom” e “mau” morais são valores mais elevados 

que os valores contidos nos bens ou nas coisas. Ademais, somente a pessoa pode reconhecer, 

definir, designar e avaliar o que é moralmente bom ou mau. Já os atos individuais concretos da 

pessoa não são depositários de valores morais, mas de direções de poder, afinal a moralidade 

da pessoa decorre de seus atos praticados, de modo que atos semelhantes podem expressar uma 

moralidade diferente para as pessoas em situações diversas313. Então, o que os atos revelam 

sobre a moralidade das pessoas? Scheler responde: direções de poder da pessoa. 

O poder, diz Scheler, é a capacidade de realização dos domínios do dever que, ao 

ser afetados por valores morais, passam a se chamar “virtudes” e “vícios”, ressalvando que o 

poder nunca poderá ser um imperativo para aquela pessoa. Este dado da experiência conduz-

nos à reflexão do tópico seguinte sobre se a ética material não estaria determinada pelos fins. 

Noutros termos, seria possível praticar o bem sem o querer ou sem compreender como bem a 

ação que realiza uma intenção e o resultado que se busca? 

 

                                                 
311 SCHELER, 2001, p.78. 
312 Ibid., p.76. 
313 O ato de agredir alguém pode significar desde um gesto abrupto reativo a um medo, um surto psicótico, um 

erro ou mesmo um puro ato de violência. 



 105 

2.3 Da Natureza Axiológica dos Fins 

 

Ora, no âmbito teórico-formal, em que o estudo da ação pode ser estruturado sob a 

forma motivação-ação-resultado-consequência, o mérito da ação, enquanto meio, pode ser 

concebido pelo resultado concreto dela sobre o mundo. A justificativa ética da ação decorre 

dessa relação causal entre meios e fins, cujo ajustamento prescinde das relações objetivas dos 

valores. 

A expressão popular “os fins justificam os meios” reflete uma maximização do 

valor dos meios em relação aos fins pretendidos. Segundo Kant, os valores existem apenas por 

sua referência à vontade que propõe fins314. Mas, se assim fosse, toda ética material seria irreal, 

pois os valores teriam sua importância determinada como meio para algum fim. 

Resweber315 descreve que, no personalismo proposto por Max Scheler, a atitude de 

valoração e o valor não são captados pelo intelecto, nem constituem fins determinados pela 

vontade, mas são apreendidos pela pessoa por meio de emoções e sentimentos, ultrapassando, 

desse modo, os limites do formalismo kantiano. 

A natureza do fim está no dever-ser e consiste em algo que está dado por realizar316, 

sendo o meio tudo que serve para se alcançar um fim, que é sua consequência. Todavia, na 

esfera da vida prática nem sempre os fins e os meios estão claros e nem sempre estão 

concatenados numa cadeia de virtudes. Assim, é possível uma pessoa ter um sentimento de 

justiça, mas não saber como realizá-la. De qualquer forma, parece ser o sentimento de justiça 

que provoca na pessoa a tendência a praticá-la e buscar os meios de realizá-la. 

Nessa perspectiva, Scheler revela que há uma confusão entre o que seja valor e o 

que seja fim. Todo fim origina-se de uma tendência, embora nem toda tendência origine um 

fim. A tendência não direciona a ação para um conteúdo particular (imagem/significado), mas 

para a direção de valor que surge da experiência do agir. Sobre isso, afirma Scheler: “[...] os 

componentes de imagem estão fundados sempre sobre os componentes de valor; ou seja, o 

                                                 
314 “A vontade é concebida como faculdade de se determinar a si mesmo a agir em conformidade com a 

representação de certas leis. E uma tal faculdade só se pode encontrar em seres racionais. Ora, aquilo que serve à 

vontade como princípio objetivo da sua autodeterminação é o fim [Zweck], e este, se é dado só pela razão, tem de 

ser válido igualmente para todos os seres racionais. O que, pelo contrário, contém apenas o princípio da 

possibilidade da ação, cujo efeito é um fim, chama-se meio.” (KANT, 2010, p.71.). Conferir também SCHELER, 

2001, p.81. 
315 RESWEBER, 2002, p.76. 
316 Para Scheler tal conteúdo não precisa ser real ou futuro. 



 106 

conteúdo de imagem é eleito para realizar o componente de valor segundo a medida de sua 

possível atitude.”317. 

A tendência possui um componente de valor imanente e exige ainda o 

consentimento ou a autonomia da pessoa para realizá-la com base no valor evidenciado. Assim, 

não é qualquer fim ou meio que torna a ação ou a pessoa moralmente valiosa, tampouco a 

pessoa pode ser escrava dos meios e dos fins. É ela quem elege – conforme sua consciência e 

os limites da experiência permitam – os caminhos pelos quais sua ação será mais ou menos 

eficaz, somente assim poderá ser reconhecida como virtuosa ou não.318 

Enquanto no objetivo ou na tendência não está dada a representação daquilo que se 

quer, ou seja, o alcance concreto de sua conduta; no fim encontra-se um objetivo e um valor 

que se apresentam sob a forma de um dever-ser real e querido319. Portanto, os valores não 

dependem dos fins nem são extraídos deles, porém Scheler afirma que uma ética material de 

valores não rechaça uma ética material dos fins, no sentido de que toda ética material propõe 

fins (a serem realizados), mas a ética material dos valores é a priori, já que é independente da 

experiência de objetos. A ética material dos valores considera que as matérias de valor, suas 

estruturas e relações são dadas de um modo automático, espontâneo e estabelecem a margem 

de possibilidade da ação sob as quais o homem elege e propõe fins. Todavia, em que consistiria 

o valor moralmente bom sob a égide de uma ética material dos valores? Ou sob quais 

circunstâncias o querer o bem pode ser compreendido como uma conduta valorosa? 

Segundo Pereira, a análise moral scheleriana entre fins e meios pressupõe um ato 

reflexivo posterior sobre o valor presente na tendência, capaz de identificar que no fim há o 

conteúdo do objetivo que pretendemos realizar. Os fins não podem ser desejados nem estar 

contidos no puro desejar face à ausência do conteúdo representativo do objetivo e do dever-ser-

real da tendência. Os fins apenas podem ser queridos.320 

Assim, o valor moralmente bom vincula-se a um ato da vontade (querer) na qual 

elegemos os valores que estão presentes (mediante o perceber sentimental). Segundo a ordem 

objetiva, o querer bom o é mais autêntico e espontâneo quando o valor central que impele a 

                                                 
317 SCHELER, 2001, p.84. 
318 Para que as virtudes sejam praticadas, é preciso pessoas dispostas a realizá-las. 

É possível tomar algo valioso, positivo, porque está dado numa tendência; ou tomar algo negativamente (valor) 

porque está numa contratendência (Ibid., p.87.). 
319 Dito de outro modo, os valores estão incluídos nos objetivos da tendência como seu alicerce; por conseguinte, 

os fins se fundamentam nos objetivos. 

DUSSEL, E. La doctrina del fin em Max Scheler: hacia uma superación de la ética axiológica. In: DUSSEL, E. 

Historia de la filosofía y la filosofía de la liberación. Bogotá: Editorial Nueva America, 1994. p. 253-278. 
320 PEREIRA, 2000. 



 107 

pessoa a agir integra uma classe de valores mais elevados.  O querer bom também pode ser 

originado de uma ordem subjetiva de valores, isto é, fundamentar-se em uma ordem de 

preferência de valores em que a pessoa decide entre os valores e suas posições hierárquicas 

mediante um ato cognitivo a posteriori dentro dos limites da vivência. 

O experimento subjetivo que fazemos acerca da preferência dos valores, isto é, à 

adequação e à moralidade entre meios e fins, visa somente clarear a hierarquia dos valores e 

nortear o ato do querer sobre aquilo que se coloca como moralmente bom. A preferência mesma 

está dada no valor e não na escolha entre meios e fins, não sendo por isso possível substituir o 

valor moral por uma conduta voluntária (querer) ou torná-lo dependente de uma ação anterior 

no sentido formal321. Nisso consiste a diferença entre a autonomia de uma vontade racional 

(Kant) e a autonomia da pessoa (Scheler). 

Ora, o querer passa a ser uma conduta posterior ao surgimento da experiência do 

valor e, pois, é possível deixar-se guiar ou rejeitar o valor que se apresenta ante o querer. No 

entanto, o querer ainda assim se fundamenta na vivência axiológica, seja em razão do valor 

mais elevado, seja no cumprimento de uma prescrição deontológica. Eis porque a relação entre 

valor e dever se afigura tão essencial à Ética. 

 

 

                                                 
321 Essa separação entre o valor e a vontade nos permite compreender como a razão prática pode ser pervertida, 

por exemplo, pelos sentimentos como o ressentimento, o amor e o ódio ou como os homens podem, por sua 

vontade, ser livres para não se guiar pelos valores mais elevados. O inverso também é possível no sentido de a 

razão abster-se de um querer forte em prol de um valor mais elevado numa atitude de sacrifício. 



 108 

2.4 Valor e Dever Ser 

 

Sob a égide do dever encontramos as regras de convivência, especialmente, as de 

natureza moral. Todavia, o dever ser pode ser um fundamento moral semelhante ou superior ao 

valor? Esta é o aspecto que nos propormos a refletir nesse tópico. 

Há uma relação essencial entre valor e dever na constituição do juízo moral 

necessário à ação. A preocupação de Scheler está em desconstruir a ideia de que o dever possa 

ser fonte ou substituto do valor e da consciência moral da pessoa, pois isso eximiria a pessoa 

da responsabilidade por suas ações e extinguiria toda e qualquer pretensão de autonomia. O 

conceito de “dever”, e mesmo o de “norma”, mostram-se ab initio insuficientes para definir 

critérios seguros para orientação e análise do que é moralmente bom.322  

A ação moral é o ponto de enlace entre o valor e o dever, mesmo que a existência 

de um valor não determine a obrigatoriedade de um dever323. O simples reconhecimento do 

valor “justo” não obriga a pessoa a ser justa. Ou ainda, o dever é incapaz de tornar o conteúdo, 

em si mesmo, da ação em algo valioso.324 Assim, o valor não constitui, sob nenhuma hipótese, 

o ser-devido de algo.325 Para Scheler, “todas as normas, imperativos, exigências etc. se 

fundamentam – se não são proposições arbitrárias imperativas – em um ser independente, isto 

é: no ser dos valores.”326. 

A questão de Scheler é: “Por que devo fazer o que deve ser?”327. Com este 

questionamento, o filósofo indica duas formas de expressão de um dever-ser, sendo uma de 

caráter ideal e outra normativa.328 

O dever-ser ideal, além do valor fundante, exige a referência a um possível ser-

real capaz de satisfazer os conteúdos e, assim, permitir a realização do valor. Sem recorrer a 

                                                 
322 VEAS, Marcelo Chaparro. El problema del deber em la ética de los valores de Max Scheler. Revista de filosofía, 

Universidad Católica de la Santísima Concepción, Chile, v.12, n.1, p. 11-30, 2013. 

Cf.: SCHELER, 2001, p. 271 e 279. 
323 VEAS, op. cit. 

      SCHELER, op. cit., p.273. 
324 SCHELER, op. cit., p.271-302. Dito de outro modo, não é porque se realiza algo por dever que esta ação 

considerada intencionalmente má se torna moralmente boa. Um dever não substitui nem impede o coração de intuir 

o que realmente é bom, nobre e valioso. 
325 Ibid., p.272. 
326 Ibid., p.274. 
327 Ibid., p.304. 
328 Segundo Eugene Kelly, este é um dos pontos mais inovadores do pensamento de Scheler o qual compreende 

que o dever pode estar fundamentado em relações distintas e, com isto, ele soluciona os problemas da determinação 

do agir prático, daquilo que na expressão de Kant seria “agir por dever” e “agir conforme o dever” (KELLY, 

Eugene. Max Scheler’s phenomenology of moral action. Cogito Open Acess Journal, Bucaresti, v.1., n.1. p. 1-5. 

2010.). 



 109 

uma justificação moral de caráter metafísico, Scheler destaca que todo valor carrega em si uma 

tendência para a ação329. Nesse aspecto, o dever-ser ideal estrutura-se sobre a diversidade dos 

conteúdos (existentes e não-existentes) de valor, a exemplo da expressão “o injusto não deve 

existir”330. Assim, “um dever-ser ideal, tal como “o bom deve ser”, converte-se em exigência 

quando seu conteúdo é vivido graças a uma tendência relacionada com sua possível 

realização.”331. 

O dever-ser ideal configura-se, assim, na funcionalização do valor e do 

aperfeiçoamento moral da pessoa que cada um se propõe a ser. O dever-ser ideal liga-se à 

exigência da própria pessoa que busca transcender-se, ser-de-outro-modo e crescer moralmente. 

No projeto de transformação pessoal, o dever-ser ideal apresenta-se como exigência para a ação 

moral, isto é, como critério de realização do valor conforme as direções de amor e ódio da 

pessoa e, no âmbito da ação, o dever-ser ideal serve de parâmetro avaliativo dos conteúdos 

morais ante o valor, ainda que não contenha o valor em si mesmo.332 

Ainda assim, o dever-ser ideal rege-se pelos dois axiomas deontológicos, a saber: 

1. Todo valor deve ser; 2. Todo o que tem valor negativo não deve ser. Nesse sentido, o 

“devido” nunca é, originariamente, o ser do bom, mas apenas o não ser do mau.”333. A ética 

material dos valores visa, portanto, a exclusão de um desvalor, tal como ilustra o aforismo 

judaico-cristão: “afasta-te ou desvia-te do mal e faze o bem”334.  

Esta atitude moral centra-se apenas no valor, por isso não se pode inverter aqueles 

axiomas ou derivar deles uma ética a partir do dever-ser ideal para, só então, alcançar o seu 

valor positivo. Ora, esta compreensão conduziria a um negativismo na ética e a uma 

absolutização dos valores negativos, uma vez que apenas se poderia chegar aos valores 

positivos por referência aos valores negativos e, com isso, tornaria os valores negativos 

superiores aos positivos, motivo pelo qual toda ética estaria marcada por um pessimismo capaz 

de destruir todos os valores existentes.335 

                                                 
329 O dever-ser ideal surge de uma reflexão fenomenológica em que a resposta ao valor irrompe como um convite 

possível de realização por uma pessoa (ser-real), capaz de mobilizar os conteúdos de valor da experiência para 

expressá-lo da melhor forma possível (tendência). 
330 SCHELER, 2001, p.272. 
331 Ibid., p.304. 
332 Márquez indica que: “Cada pessoa enfrenta o mundo através de uma pessoal direção de seu amor e seu ódio, 

através de uma peculiar disposição de seu ânimo. Além disso, esta disposição funciona como uma margem, como 

um limite dentro do qual é possível o agir prático do sujeito.” (MÁRQUEZ, Marta María Albert. Derecho y valor: 

uma filosofia jurídica fenomenológica. Madrid, Espanha: Ediciones Encuentro, 2004. p.282). 
333 SCHELER, op. cit., p.302. 
334 Sl 34,14; 37, 27; 1Pd 3,11; 3Jo 1,11. Todas estas citações referentes às tradições judaico-cristãs contém o 

aforismo sobre o distanciamento do mal e o convite à prática do bem. 
335 SCHELER, op. cit., p.303. Para o autor: “Toda ética imperativa – digo, toda ética que parte do pensamento do 

dever como fenômeno moral mais originário e apenas a partir dele trata de conferir às ideias de bom e mau, virtude 



 110 

Além disso, a compreensão do dever-ser ideal responde parcialmente à exigência 

de relevância e finalidade do dever acerca de uma ação moral, pois, como vimos, tal dever 

escapa aos parâmetros da obrigação e da norma. Ademais, Scheler ressalta que o dever pode se 

revelar na vivência sob a forma de um dever-ser normativo ou de obrigação. 

O dever-ser normativo, em princípio, consiste em um dever-ser ideal que surge de 

maneira específica, concreta e original. Assim, enquanto o dever-ser ideal integra o modus 

essendi336 dos valores enquanto possibilidade de ser na realidade, o normativo traz consigo o 

momento da obrigação.337 

Segundo Scheler, todo dever-ser normativo – e a norma como representação deste 

– engendra uma obrigação de fazer na medida em que ele determina uma conduta realizada por 

uma pessoa, mas, como adverte Márquez, esta pessoa não é o ser mesmo do sujeito moral. Por 

conseguinte, é a pessoa o centro da ação moral e não a norma338. Scheler ainda destaca outra 

diferença entre o dever e a norma: 

Uma ordem inconcreta vivida desde dentro que não liga a um ordenador 

determinado chama-se aqui dever, enquanto que a expressão norma se aplica 

às compulsões íntimas que se referem ao caráter geral de uma conduta (de 

modo que a conduta se pensa, primeiramente, mediante um conceito).339 

 

Além disso, a norma pode se referir, por exemplo, a uma conduta positivada, isto 

é, tipificada de forma objetiva em um ordenamento jurídico com fins de proteção ao valor do 

justo (do direito)340. Com efeito, o dever-ser normativo impõe-se sobre um querer (vontade), 

haja vista que o querer por dever prescinde da intuição moral. A norma antecipa-se à 

necessidade prática da consciência do sujeito moral para, de forma precária, assegurar a conduta 

moral independentemente do valor intuído e do querer.341 É fato que nem sempre está clara para 

o sujeito moral a percepção do valor oriundo da norma ou do agir. 

                                                 
e vício – tem em si um caráter meramente negativo, crítico e repressivo. Todos os seus fundamentos se constituem 

numa radical desconfiança, não tão somente da natureza humana, senão também da essência dos atos morais em 

geral.” (SCHELER, 2001, p.305.). 
336 Por modus essendi do valor entende-se a sua peculiar maneira de ser que não pode ser desfeita ou anulada na 

estrutura da matéria, isto é, dos conteúdos de valor. 
337 HESSEN, 1967. p. 85 e 87. 
338 MÁRQUEZ, 2004, p.281. Vale ressaltar que a diferença entre pessoa e sujeito moral é apenas no sentido de 

destacar que a norma requer, por si própria, uma pessoa capaz de realizar o valor pretendido pela conduta 

normativa; e, por sujeito moral entende-se a pessoa na situação específica. 
339 SCHELER, op. cit., p.279. 
340 Esta afirmação corrobora o pensamento de Guimarães no tocante a uma fenomenologia jurídica: “Toda norma 

abriga um valor. O fato é a referência da norma, mas esta só assume sua eficácia verdadeira na confluência das 

conexões valorativas que articulam fatos e normas. Ou seja, tanto os fatos quanto as normas são prévios 

depositários de valores. A função do Direito é descobrir, perceber e preservar valores.” (GUIMARÃES, A.C. 

Lições de fenomenologia jurídica. Rio de janeiro: Forense universitária, 2013. p.223.). 
341 SCHELER, op. cit., p.280. 



 111 

Outra característica do dever-ser normativo diz respeito à sua heteronomia. Para 

que ele se configure numa exigência ou obrigação, faz-se necessário, segundo Scheler, a 

suposição de um ato de ordenar que se dê através de uma autoridade ou da tradição. Scheler 

esclarece, todavia, que o querer por dever pode também cumprir-se pela intuição do valor da 

obediência ou da autoridade e não pelo conteúdo devido em si.342 

É certo que Scheler não pretende destituir os deveres de sua importância para a 

constituição moral da pessoa, mas ele pretende retirar os deveres de sua posição de fundamento 

do mundo moral. Deveres são sempre necessários onde não há valores do bem e do justo e 

também pessoas dispostas a seguir o caminho das virtudes, pois, para ele, a consciência da 

autonomia da pessoa cresce à medida que a pessoa desenvolve-se aprendendo a viver e conviver 

com os outros.343 É no mundo que a pessoa forma seu caráter e seu modo de ser, de forma que, 

no curso de sua vida, a pessoa também precisará “dizer não” diante de situações desfavoráveis 

e receber os “não” da vida para poder despertar a consciência para aquilo que seja realmente 

valioso. A pessoa apenas se aperfeiçoa no cenário da experiência da vida e da consciência. 

Desse modo, o caráter negativo do dever tem por finalidade sobrepor-se à 

imaturidade da pessoa e assegurar a ação moral (evitar o mal) e indicar o caminho para o qual 

a vontade imatura deve trilhar. Scheler compreende que, na experiência prática, o conflito entre 

o dever e o querer será sempre possível. Assim, o dever se sobrepõe ao querer fazer da vontade 

quando a realidade colocada pelo dever se impõe. Sobre isso, diz o filósofo: 

O conteúdo primário de nossa experiência prática é a dinâmica relação de ‘agir 

e sofrer’, ‘vencer e submeter-se, ‘superar e render-se’. E não é o resultado da 

ação real, senão as resistências vividas experimentalmente no puro querer 

quem determinam os conteúdos da intenção do querer fazer.344 

 

É apenas a partir do fenômeno da resistência que o dever, ao ser confrontado com 

o querer, possui um aspecto positivo, pois direciona a vontade a fazer algo concreto na direção 

da intenção do objeto de valor. Nesse sentido, o dever, ao atuar sobre a vontade, coloca-se, para 

a pessoa (sujeito), como uma resistência, isto é, como um não-poder-fazer de outro modo diante 

da realidade posta (resistência), caso contrário, o querer não cederia ao dever.345 É fato que a 

                                                 
342 Desse modo, conclui Scheler que o cumprimento de um dever seja pelo valor da obediência ou por cegueira 

moral, não confere ao dever em si nenhuma ampliação de sua dignidade. Cf.: SCHELER, 2001, p.281 e 304. 
343 HILDEBRAND, D. Moralidad y conocimiento ético de los valores. Madrid, Espanha: Ediciones Cristandad, 

2006. 
344 SCHELER, op. cit., p.214. 
345 “O dever é aquilo que se afirma como não superável por uma crítica múltipla de nossas apetências e impulsos, 

mas também como aquele que se intui como positivamente bom. Este caráter lhe é comum juntamente com o dever 

a toda sorte de “necessidades”, inclusive a necessidade fundada nas coisas e que não tem nada a ver com o mero 

sentimento de coação, nem tampouco com a necessidade casual. O “necessário” é, portanto, também aqui aquilo 



 112 

conduta por dever se dá inicialmente em razão do fenômeno da resistência, com base na qual 

formamos nossos propósitos e tomamos nossas decisões346. 

O dever pode se impor perante a vontade que lhe é contrária, e assim ele submete a 

conduta à reflexão moral com intuito de justificar, repudiar ou adequar a ação à consciência do 

ser pessoa. Eis a sua função positiva: retirar a consciência da inércia moral. O dever não isenta 

o sujeito da responsabilidade por sua conduta347, pois, como diz Scheler, 

Em todos os momentos, a intuição moral se diferencia da mera consciência do 

dever. Porque é também objeto da intuição moral incluindo aquele que, dentro 

dos conteúdos que nos urgem como dever, constitui um conteúdo moralmente 

intuitivo e bom e que, por conseguinte, é um autêntico e verdadeiro dever, a 

diferença do que, simplesmente se apresenta como tal.348 

 

É nesse sentido que Scheler reconhece que o caráter negativo e restritivo do dever 

está não em que “a consciência de que o dever nos proíbe, mas que nos manda.”349. O dever 

não substitui a consciência moral350 ou a autonomia da pessoa, antes disso ele é capaz de incitá-

la, orientá-la e permitir que a pessoa cresça por meio desse processo educativo. Mas este dever 

normativo não é por si só capaz de alcançar a disposição de ânimo ou produzir uma intuição, 

ainda que todo dever contenha em si mesmo um caminho intuitivo351. 

O dever, enquanto resistência, estabelece os propósitos mediante os quais a vontade 

entra em contato com a realidade empírica. Outrossim, o dever aponta para consciência de um 

querer concomitante a uma realidade de valor que o fundamenta e que deve ser pela pessoa 

apreendida ou descoberta, de modo que “a vontade de fazer algo concreto é já uma intenção”352. 

Assim, deveres, enquanto resistência, precisam ser ultrapassados por uma consciência de valor 

que seja capaz de incitar a pessoa a agir de forma virtuosa com vistas a um autêntico 

aperfeiçoamento moral. 

                                                 
“cujo contrário é impossível”; aquilo que se afirma e corrobora em todo intento de pensar – ou querer – de outra 

maneira. Porém em ambos casos se distingue a “necessidade” da simples intuição do ser (ou do valor) de um fato, 

de uma situação objetiva ou de um estado de valor, pois a intuição não necessita ter passado pelo pensamento de 

um contrário, nem que ainda este contrário seja apenas possível.” (SCHELER, 2001, p.282.). 
346 Ibid., p.214. 
347 Todavia, a experiência prática constitui uma experiência a posteriori, portanto, susceptível de reflexão e 

indução. 
348 Ibid., p.282. 
349 Ibid., p.282. 
350 “O que chamamos “consciência moral” consiste, em primeiro termo, em ter um fino ouvido para os fatos dessa 

consciência da retidão e não-retidão de uma ação, na capacidade e na prática para advertir essa consciência, mas 

não nos atos de apreciação.” (Ibid., p.284). 
351 Entenda-se por processo educativo as ações tanto por meio de conselhos e mandados como pelo processo 

formativo da pessoa em seu aperfeiçoamento moral. Assim, pelas razões apresentadas até aqui, pode-se evidenciar 

que a ética da intuição e a ética do dever se opõem mutuamente. 
352 Ibid., p.213. 



 113 

Diante disso, estabelecida a relação entre valor e dever-ser, convém esclarecer os 

requisitos para que um dever possa ser considerado “bom” ou “mau”. Primeiramente, a norma 

proposta por mandamento ou proibição está direcionada a um dever-ser ideal de um bem. A 

segunda condição é de que o ser pessoal mandatário perceba a existência de apetites e 

tendências contrárias ao que deve idealmente ser353, pois, como afirma Scheler, “as pessoas 

morais livres querem o bem, não porque se está mandando, senão porque o veem.354”. Assim, 

o dever ao qual não se pode fazer oposição e que se coloca por uma imposição será sempre um 

mal, a princípio por diminuir o valor da pessoa a quem se manda, transformando-a em objeto, 

isento de autonomia e que cumprirá pela força da norma e não da consciência aquilo que 

evidentemente deve idealmente ser.355 Noutro sentido, será considerado bom, o dever que 

permita e se oriente pela reflexão moral, que favoreça o discernimento moral e que conduza ao 

crescimento da bondade na pessoa. 

Portanto, uma ética intencional não rechaça a ideia de dever, mas revela a 

insuficiência do dever para uma autêntica ação moral. É apenas a partir desse pressuposto da 

consciência que a pessoa ética pode assumir a responsabilidade pelo mundo. Uma ética 

intencional exige um olhar constante da consciência356 para a experiência na qual os valores 

podem ser por ela apreendidos, compreendidos e assumidos num ato livre e espontâneo. 

Entretanto, a ética exige maturidade e uma sabedoria prática357 que seriam 

aparentemente incompatíveis com uma ética intencional vinculada à experiência da consciência 

diante do valor. Esta afirmação nos conduz à reflexão sobre qual tipo de experiência é capaz de 

fornecer conteúdo ao valor. Enfim, quais os critérios que devem reger a experiência moral? 

Esses questionamentos nos conduzem às próximas seções que dizem respeito ao conhecimento 

(gnosiologia358) dos valores. 

 

                                                 
353 SCHELER, 2001, p.307. 
354 Ibid., p.308. 
355  ALBUQUERQUE, Francisco Deusimar Andrade. A Ética Personalista de Karol Wojtyla: uma tensão entre 

Scheler e Kant. Mimesis, Bauru, v. 37, n. 1, p. 7-20, 2016. p.8. 
356 O termo “consciência” é aqui utilizado no sentido fenomenológico como o modo pelo qual o sujeito está ligado 

ao mundo e toma constantemente uma posição diante dele. Este esclarecimento se faz necessário para não se 

confundir a consciência fenomenológica com uma consciência psicológica relativa a um Eu. 
357 Recordando a expressão de Aristóteles segundo a qual a ética conduziria a uma sabedoria prática para o homem 

bem julgar ou agir diante da vida. 
358 Por gnosiologia, entende-se o processo e a capacidade de se apreender a realidade ou o mundo. É assim o ramo 

da filosofia que estuda a natureza, a essência, as formas e os limites do conhecimento (SCHELER, M. 

Fenomenología y gnoseología. In: SCHELER, Max. La esencia de La filosofia y La condición moral del conocer 

filosófico. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1958a. p. 60-136.). 



 114 

2.5 O Conhecimento dos Valores 

 

O cenário sob o qual todo conhecimento, inclusive o axiológico, torna-se possível 

é a experiência. Nela, o conhecimento se entrelaça com o mundo, a vida e o ser cognoscente. 

Com esse argumento, Scheler considera que a Ética deve estar alicerçada sobre a experiência 

humana.359 

Por meio da experiência, a pessoa pode amadurecer em suas motivações e 

inclinações, e também na percepção e conhecimento dos valores, na tomada de decisões e na 

conquista das virtudes. Igualmente, apenas pela experiência pode-se identificar como a 

Educação e a Cultura nos transformam, modificam nossa maneira de agir, já que atuam sobre 

nosso modo de ser.360 Para Scheler, “tudo o que está dado a priori descansa sobre a 

“experiência” tanto como o que nos é dado pela “experiência” (no sentido da observação e da 

indução). Assim, pois, absolutamente, todo o dado descansa sobre a “experiência”.”361. 

Scheler, todavia, questiona: qual a natureza e a essência dessa experiência moral ou 

que matéria é apreciada como constituinte dos “fatos morais”? Quais fatos possuem os 

elementos essenciais dados imediatamente e que satisfazem os predicados para uma ação 

moral?362 Ora, segundo o filósofo, não se pode aplicar aos fatos ditos morais os mesmos 

critérios atribuídos aos fatos oriundos das construções racionais e que atendem a descrições 

conceituais e históricas. 

Os fatos morais – diferentemente das ações intelectuais que orientam os 

conhecimentos teóricos – são marcados por atos emocionais. Estes atos revelam o 

conhecimento axiológico como algo distinto daqueles conhecimentos advindos da experiência 

sensível e do pensamento discursivo (conhecimento teórico). Portanto, a experiência moral ou 

os juízos morais não são um produto da razão, nem, tampouco, podem ser reduzidos à 

experiência sensível, ainda que o conhecimento axiológico seja capaz de integrar elementos da 

razão e do sentimento em sua epifania.363 

Scheler364 entende que o conhecimento racional (a exemplo do conhecimento 

teórico sobre a Natureza) permite identificar, descrever e distinguir entes de diferentes 

composições, como estrelas, plantas etc.. Ademais, se a pessoa direciona seu olhar para seu 

                                                 
359 SCHELER, 2001, p.282. 
360 NUSSBAUM, M.C. A fragilidade da bondade. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 
361 SCHELER, op. cit., p.107. 
362 Proposições tais como: “esta ação é seleta, vulgar, nobre, baixa, criminosa etc.” (Ibid., p.245.). 
363 HESSEN, 1967, p.166. 
364 SCHELER, op. cit., p.246. 



 115 

interior, ela será capaz de perceber um Eu, uma vontade, um sentir. Todavia, o conhecimento 

lógico-racional é diferente e se orienta por princípios incongruentes com os eventos morais no 

mundo prático.365 

 Nesse caso, Scheler associa-se a Hume, para quem a razão era insuficiente para dar 

conta dos eventos morais.366 Para o filósofo escocês, a razão não podia ser fonte da moral, pois 

são as paixões que movem a ação moral humana. Assim, diz Hume: 

Como a moral, portanto, tem uma influência sobre as ações e os afetos, segue-

se que não pode ser derivada da razão, porque a razão sozinha, como já 

provamos, nunca poderia ter tal influência. A moral desperta paixões, e produz 

ou impede ações. A razão, por si só, é inteiramente impotente quanto a esse 

aspecto. As regras da moral, portanto, não são conclusões de nossa razão.367 

 

Segundo Hume, as ações morais decorrem comumente de inclinações naturais que 

determinam paixões, volições e ações cuja complexidade ultrapassa os limites da razão que 

trata do verdadeiro e do falso e não do certo e errado em termos morais. A função da razão seria 

de informar sobre a ocorrência das paixões e de compreender suas causas e efeitos.368 Para 

Hume, 

A única tarefa do raciocínio é discernir em cada um dos casos as 

circunstâncias que são comuns a essas qualidades; observar as 

particularidades em que concordam, de um lado, as qualidades estimáveis, e, 

de outro, as censuráveis; e atingir a partir daí o fundamento da ética, 

descobrindo os princípios universais dos quais se deriva, em última instância, 

toda censura ou aprovação. 369 

 

A compreensão dos fatos morais requer um olhar sobre como as emoções/paixões 

concorrem para a formulação dos juízos, impulsionam ou impedem o agir e estabelecem o 

encontro e a hierarquia entre os valores. Porém, Scheler, diferentemente de Hume, coloca a 

vivência moral sob a égide da experiência fenomenológica, aprofundando e radicando as bases 

axiológicas para além da experiência empírica. Com efeito, é na experiência fenomenológica 

que Scheler fundamenta sua axiologia, isto é, a sua compreensão sobre o apriorismo370 dos 

valores, como ele descreve a seguir: 

                                                 
365 SCHELER, 2001. 
366 HUME, D. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da moral. São Paulo: Unesp, 

2004. p.368. 
367 Id., 2001, p.497. 
368 MAURI, 2005. 

     Cf.: HUME, 2001, p.498 e 499. 
369 HUME, 2004, p.231. 
370 Enquanto Kant pensa o a priori como aquilo que antecede a tomada de posição de um sujeito racional diante 

da experiência empírica, Scheler considera que a pessoa está imersa no mundo, e que toma uma posição moral 

anterior a um juízo racional ou análise sobre aquilo que vivencia. Assim, com base no enfoque fenomenológico 



 116 

Designamos como “a priori” todas aquelas unidades significativas ideais e as 

proposições que, prescindindo de toda a classe de posição dos sujeitos que as 

pensam e de sua real configuração natural, e prescindindo de toda a índole de 

posição de um objeto sobre o que sejam aplicáveis, chegam a ser dadas por si 

mesmas no conteúdo de uma intuição imediata. Por conseguinte, se há de 

prescindir de toda a sorte de posição. Como também da posição “real” e 

“irreal”, “aparência”, “realidade” etc. [...]. Ao conteúdo de uma “intuição” de 

tal índole o chamamos “fenômeno”; assim, pois, o fenômeno não tem que ver 

com “aparição” (algo real) ou com “aparência”. Uma intuição de tal índole é 

“intuição de essências”, ou também “intuição fenomenológica” ou 

“experiência fenomenológica”.371 

 

O a priori definido pela experiência fenomenológica é um a priori material, o que 

significa uma primazia da realidade tal como ela é dada à consciência, enquanto instância 

(faculdade) de apreensão dos valores, que se antecipa à razão e não expurga do espírito a 

sensibilidade.372 Em Scheler, a intencionalidade da consciência, seja em sua estrutura noética 

ou em seu conteúdo noemático373, constitui-se como um ato moral pelo qual o mundo sempre 

está relacionado a um valor ou desvalor, porquanto toda vivência, toda posição sobre o mundo 

é, ao mesmo tempo, uma experiência moral ou valorativa única.374 

A singularidade da experiência moral revela a independência em face de tudo aquilo 

que pode ser observado, descrito e aprovado por uma experiência indutiva ou explicação 

casual375. A essência ou suas conexões igualmente não podem ser anuladas pela observação ou 

indução, servindo tais experiências extrafenomenológicas apenas para predizer se seus 

conteúdos foram analisados com exatidão. 

                                                 
cujo lema é idêntico ao de Husserl, “voltar às coisas mesmas”, a perspectiva scheleriana suspende o próprio 

momento do juízo e coloca-se à procura da essência presente no fenômeno moral. 
371 SCHELER, 2001, p.103. 
372 Não se deve confundir o apriorismo fenomenológico como um subjetivismo, como abordaremos adiante. 
373 Para Husserl, a intencionalidade é marcada por uma dupla direção (noema-noese) na experiência cuja estrutura 

se é indissociável. Ao conceber a intencionalidade como a “consciência de algo” tem-se um ato (cognoscente) pelo 

qual um objeto é apreendido que denomina-se de Noese. O objeto, que por sua vez, é dado como correlato do ato 

intencional constitui-se no Noema ou conteúdo noemático. “Assim, à atividade subjetiva opõe-se o correlato 

objetivo; aos atos de percepção, de juízo, de amor, de ódio etc., o percebido, o julgado, o amado ou o odiado. Os 

objetos, destituídos da qualidade de coisas, ficam reduzidos à condição de noemas.” (XIRAU, Joaquín. Introdução 

a Husserl. Rio de Janeiro: Contraponto, 2015. p.162.). A estrutura noemática consiste no conjunto de predicados 

e formas pelas quais o objeto vincula-se ao ato intencional, ou seja, a estrutura do noema é o sentido pelo qual os 

objetos possuem uma significação para a consciência (HUSSERL, E. Idéias para uma fenomenologia pura e para 

uma filosofia fenomenológica (1913).). Aparecida, SP: Ideias e Letras, 2006.). 
374 O absolutismo axiológico de Scheler consiste em que os valores são absolutos na experiência fenomenológica 

e, portanto, são a ela irrenunciáveis pelo qual nenhuma experiência pode estar isenta de valor, ainda que se 

considere que a existência do valor seja independente da experiência. Observação: a posição de Scheler não se 

confunde com o absolutismo ético segundo o qual os valores são imutáveis ou uma norma inflexível segundo a 

qual desconsidera “todas as transformações e vivências do homem ao longo do tempo” (PEREIRA SOBRINHO, 

Omar. A teoria dos valores de Max Scheler: fenomenologia, concepção e ética. 2017. 106f. Dissertação (Mestrado) 

- Departamento de Filosofia, Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2017. p.76). 
375 Essa é uma das razões pelas quais Scheler escreve um livro sobre como se compreender o fenômeno ético e 

não para ensinar a ser ético. 



 117 

Diferentemente da experiência empírica, a experiência fenomenológica preenche 

completamente seus signos e modos de determinação justamente por ser ela mesma a-

simbólica. Assim, diz Scheler, tal experiência é capaz de satisfazer todos os símbolos 

possíveis.376 Noutra perspectiva, a experiência fenomenológica é sempre atual e única, pois 

somente ela não separa o pensado do que está dado, e, pois, “nada pode se dar fora do 

pensado”377. 

O apriorismo de Scheler revela que a experiência de ser-no-mundo exige 

inexoravelmente da pessoa um agir ético378. Assim, diz ele, 

Encontro-me em um imenso mundo de objetos sensíveis e espirituais que 

comovem incessantemente minha razão e minhas paixões. Sei que tanto os 

objetos que chego a conhecer pela percepção e pelo pensamento, como 

aqueles que quero, escolho, produzo, com que trato, dependem do julgo deste 

movimento de meu coração.379 

 

É certo que a pessoa sendo no mundo não pode abster-se de julgar (valorar) a 

realidade, da mesma forma como é no mundo e na experiência fenomenológica dos valores que 

o homem firma seu caráter ético. O apriorismo scheleriano não se fundamenta em uma 

idealidade, mas na realidade da experiência fenomenológica. Nessa perspectiva, o apriorismo 

dos valores, para Scheler, possui uma natureza material e emocional. 

 

 

                                                 
376 “Toda experiência não-fenomenológica é em princípio experiência mediata por ou mediante qualquer símbolo 

e, por isso, experiência mediata, que nunca dá as coisas “mesmas”.” (SCHELER, 2001, p.106.). 
377 Ibid., p. 106. Scheler, fiel à redução fenomenológica, enfatiza que “onde o dado sobrepassa o pensado ou o 

pensado não está dado, não há experiência fenomenológica alguma.”. 
378 Por agir ético se entenda uma posição moral sobre o mundo. 

Esses dois modos de experimentar – empírico e fenomenológico – a realidade revelam dois desdobramentos 

importantes para estudo da ética enquanto disciplina: 1. A limitação prática de modelos éticos formais de tomada 

de decisão, posto que a vivência é mais ampla e soberana em relação aos procedimentos empíricos; 2. Scheler se 

propõe, para além de uma sistematização de suas ideiais, a elaborar um modo de compreensão do fenômeno ético 

como fundamento por entender o agir ético da pessoa no mundo. 
379 SCHELER, 1998b, p.21. 



 118 

2.6 O Apriorismo Emocional dos Valores 

 

Os conteúdos a priori presentes na intuição das essências apenas podem ser 

mostrados, pois, ao tentar defini-los ou fundamentá-los, incorre-se, inevitavelmente, em um 

circulus in definiendo e num circulus in demonstrando.380 Por isso, diz Scheler: 

O dado a priori é um conteúdo intuitivo, não “planejado previamente” para os 

fatos pelo pensar, nem construído por este etc. São, antes, os fatos “puros” (ou 

também “absolutos”) da “intuição” rigorosamente distintos dos fatos cujo 

conhecimento exige recorrer a uma série (em princípio interminável) de 

observações. Eles apenas são – enquanto dados em si – com suas conexões, 

“intuitivos” ou “evidentes”.381 

 

Pode-se afirmar que, ao situar o a priori junto à experiência fenomenológica, a 

vivência axiológica da pessoa contém sempre um conteúdo intencional.382 Assim, mesmo o 

princípio de identidade da lógica simples que afirma que A é igual a B ou A é diferente de B só 

se afigura verdadeiro em razão de uma intuição fenomenológica segundo a qual o ser e o não 

ser de algo são incompatíveis.383 E ainda que tais proposições lógicas possam alcançar grande 

parte das descrições dos conteúdos materiais da intuição, Scheler considera que o a priori 

precisa ser material, pois o 

A priori “material” é todo conjunto de proposições que, em relação com outras 

proposições aprióricas – por exemplo, as da Lógica pura – tem validade para 

uma esfera mais especial de objetos. Mas também é possível pensar em 

conexões aprióricas entre essências que apenas acontecem em um objeto 

individual e faltam, geralmente, em todos os demais objetos.384 

 

Com efeito, o a priori material não pode estar baseado em um pressuposto 

racionalista, pois a intuição antecede toda a proposição da Lógica e, desse modo, não está regida 

pelas leis da Razão. Todavia, Scheler adverte que o a priori material não deve ser confundido 

com um conteúdo sensível ou com a ordem do pensado.385 

                                                 
380 SCHELER, 2001, p. 105. 
381 Ibid., p. 107. 
382 Exemplifica Scheler: “Que os princípios aritméticos atuem como axiomas ou como consequências 

demonstráveis é completamente indiferente para sua natureza apriórica. Pois no conteúdo da intuição em que se 

cumprem tais proposições é onde radica sua aprioridade, não em seu valor pelo posto que ocupa nas relações de 

fundamento e consequência entre as partes integrantes de teorias e sistemas.” (Ibid., p.108). 
383 A e B, em sua representação, podem referir-se à descrição de quaisquer objetos e, por isso, podem constituir-

se em forma de uma estrutura argumentativa e, nesse sentido, ser considerado um a priori da Lógica Pura (Cf.: 

Ibid., p.109.). 
384 Ibid., p. 110. 
385 SPADER, P.H. Scheler’s ethical personalism. New York: Fordham University, 2002. 



 119 

Se assim fosse, a Ética seria apenas uma resposta condicionada pelo modo como as 

coisas afetam os sujeitos.386 Isso faria do conteúdo sensível um absoluto e também o único dado 

da experiência387, inclusive tomando o conteúdo pelo ato, desviando-se da direção do ato 

intencional e reduzindo sua integralidade. Nesse sentido, se tal redução procedesse, Vásquez 

estaria correto ao entender que os juízos morais, numa teoria emotivista, seria apenas a 

expressão de uma emoção ou que qualquer emoção seria capaz de oferecer validade ao juízo 

que expressa e, portanto, “as divergências serão emotivas e não propriamente éticas.388 

Scheler pretende demonstrar que a Ética é a disciplina que revela a integralidade da 

pessoa ao unir o que ela sente ao que pensa (razão). Na vida espiritual da pessoa, assim como 

acontece com a razão, o lado emocional tem seus próprios conteúdos presentes no sentir, no 

amar ou no odiar, no preferir e no querer. Eis o que ele designa de “ordem e lógica do 

coração”389 e que a Ética é capaz de mostrar.390 Sobre isso, diz o filósofo: 

O que aqui exigimos decididamente frente a Kant é um apriorismo do 

emocional e uma separação da falsa unidade que havia até então entre 

apriorismo e racionalismo. “Ética emocional” diferentemente da “Ética 

Racional” não é necessariamente “empirismo”, no sentido de um intuito de 

deduzir os valores morais a partir da observação e indução. O perceber 

sentimental, o preferir e postergar, o amar e o odiar do espírito tem seu próprio 

conteúdo a priori, que é tão independente da experiência indutiva como o são 

as leis do pensamento. Aqui como ali há uma intuição de essências de atos e 

suas matérias, de sua fundamentação e suas conexões. Tanto num caso como 

noutro existe a “evidência” e a precisão da comprovação fenomenológica. 391 

 

Assim, no campo axiológico, diferentemente do que pensava Kant, o a priori é 

emocional, isto é, surge e se desenvolve a partir da tessitura emocional da pessoa e de forma 

autônoma em relação à lógica pura e à razão.392 Eis por que uma fenomenologia do valor e da 

                                                 
386 E equiparar o conteúdo sensível ao pensamento sobre tal conteúdo significaria modificar a pergunta 

fenomenológica fundamental, “o que está dado?”, e substitui-la pela “o que pode estar dado?”.  
387 Para Scheler, desta errônea identificação do a priori material com um conteúdo sensível, decorrem outras 

relações e conteúdos dados na experiência que seriam excluídos tais como: “Relações, formas, figuras, valores, 

espaço, tempo, movimento, objetividade, ser e não ser, coisidade, unidade, pluralidade, verdade, agir físico, 

psíquico etc., em conjunto e cada um individualmente deveriam ser reduzidos a uma formação ou a uma projeção 

sentimental ou a qualquer outro modo de atuação subjetiva [...].” (SCHELER, 2001, p.111.). Para esclarecer seu 

argumento, Scheler descreve o exemplo do desenho de um cubo cujo espectador, apesar de ver representada 

algumas de suas faces, é capaz de compreender a figura geométrica evidente como um todo indivisível. 
388 VÁZQUEZ, Adolf Sánchez. Ética. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2012. p.245. 
389 Expressão tomada emprestada de Blaise Pascal: “ordre du coeur o logique du coeur”. 
390 SCHELER, op. cit., p.121. Esse princípio básico do pensamento scheleriando da integralidade da vida espiritual 

da pessoa será retomado em outras obras de Scheler, especialmente, em “A posição do homem no cosmo (1929)”. 
391 Ibid., p.123. 
392 A intencionalidade do valor que se fundamenta no a priori aparece de forma mais ampliada que a de Husserl 

uma vez que, para este, o conceito de “consciência” ou a relação entre matéria e ato estão vinculados ainda a uma 

certa racionalidade (“ratio”) do ser (HUSSERL, 2007, p. 464.). 

Cf. HUSSERL, 2006. 



 120 

vida emocional possui um domínio próprio. Ao defender a concepção de um apriorismo 

emocional, Scheler afirma:  

O assento próprio de todo a priori estimativo (e concretamente do moral) é o 

conhecimento, a intuição do valor que se fundamenta no perceber sentimental, 

no preferir e, em último caso, no amar e odiar, assim como a intuição das 

conexões que existem entre os valores, entre seu ser “mais altos” e “mais 

baixos”, digo, o “conhecimento moral”. Este conhecimento se efetua, pois, 

mediante funções e atos específicos que são toto coelo distintos do perceber e 

pensar, e que constituem o único acesso possível ao mundo dos valores. Os 

valores e suas hierarquias não se manifestam através da “percepção interior” 

ou da observação (na qual está dado unicamente o psíquico), senão em um 

intecâmbio vivo e sentimental com o universo (bem seja este psíquico ou 

físico ou qualquer outro), no preferir e postergar, no amar e no odiar mesmos, 

isto é, na trajetória da execução daqueles atos intencionais. E o conteúdo 

apriórico reside no que deste modo está dado. Um espírito que tivera limitado 

seu horizonte a percepção e ao pensar seria inteiramente cego ao valor, por 

mais capaz que fosse de “percepção íntima”, ou seja, de perceber o psíquico.393 

 

Desse modo, os valores não podem ser elaborados pelo entendimento, deduzidos 

de uma percepção interior (do psíquico) ou abstraídos do raciocínio. Eles são intuídos mediante 

uma percepção sentimental. Enquanto isso, o ato intencional constitui-se em si mesmo como 

um ato gnosiológico ou cognoscente destinado a apreender a realidade do valor. Portanto, é a 

intuição moral que direciona e define os limites da conduta moral da pessoa.394 

Contudo, para Vásquez, o intuicionismo emocional dos valores seria uma teoria 

insuficiente para explicar os juízos morais, posto que, como os valores são autoevidentes e 

captados mediante uma experiência emocional, não se poderia apresentar justificativas 

racionais para esta ou aquela conduta, impedindo, inclusive, o aprendizado moral.395 Esse 

entendimento não parece fragilizar o intucionismo emocional de Scheler, posto que, 

primeiramente, a razão não é deslocada da vida prática em que os atos morais acontecem, mas 

apenas deflacionada de seu poder em questões morais, pois ela atua de modo secundário e 

submissa à lógica do coração. Desse modo, aquilo que afirmamos sobre o dever também serve 

para este caso: toda experiência prática é passível de reflexão e de indução. Porém, os juízos 

racionais não são capazes de modificar a direção da ação moral da pessoa. 

Se, por um lado, o simples conhecimento teórico das normas morais é insuficiente 

para determinar o querer,396 por outro, a pessoa, ao agir, não pode desconsiderar sua cultura, 

sua época e seu ordo amoris. Convém ainda indagar: seria possível uma ética intencional que 

                                                 
393 SCHELER, 2001, p. 127. 
394 PEREIRA, 2000. 
395 VÁZQUEZ, 2012, p.248. 
396 SCHELER, op. cit., p. 129. 



 121 

pudesse se afirmar como universal, ou seja, de validade geral nos termos de Kant? Ademais, a 

restrição do a priori à experiência pessoal não conduziria a uma perspectiva subjetivista da 

ética? A resposta às duas questões seria “não”, pois, Scheler contrapõe-se à interpretação 

transcendental (universal) e subjetivista do a priori dos valores. Para que uma interpretação 

transcendental (Kant) fosse possível, seria necessário que a essência dos objetos se guiasse 

exclusivamente por leis gerais e uniformes.397 

Entretanto, a fenomenologia distingue três enfoques cujas essências são 

independentes, mas que se comunicam na experiência ética: a fenomenologia das coisas 

(qualidades e outros conteúdos objetivos), a fenomenologia dos atos mesmos que originam a 

experiência e o estudo das conexões essenciais que existem entre a fenomenologia das coisas e 

a dos atos.398 Ainda acerca disso, Scheler acrescenta: “Não há um entendimento que prescreva 

a Natureza suas leis (leis que não estariam na Natureza mesma), nem, tampouco, há uma razão 

prática que imprimisse sua forma na profusão dos impulsos.”399. 

Convém destacar que Scheler não escreveu um livro sobre como o sujeito deve ser 

ético, mas tal como Spinoza, ele procura investigar a essência e os fundamentos do fenômeno 

moral. Longe de todo transcendentalismo400, Scheler centra-se na estrutura moral da pessoa 

humana, para quem os objetos e os atos na vivência não podem dissociar-se entre “coisa em si” 

e “fenômeno”. Esta distinção desaparece por meio da intencionalidade que reúne, em ato, o ser 

percipiente, a percepção e o ser percebido. 

Noutra perspectiva, toda experiência não fenomenológica, como a indutiva, por 

exemplo, contém conexões essenciais, de modo que “as proposições valem para todos os 

                                                 
397 GARCÍA, Mariana Chu. Universalismo vs. Relativismo: la fundamentación fenomenológica de la ética según 

Scheler. Areté - Revista de Filosofía, Lima, v.26, n.2, p.295-312, 2014. 
398 Ora, essa compreensão torna-se notória se considerarmos que, na experiência, um único objeto pode favorecer 

a vivências diferentes para pessoas diversas. Uma cena de agressão, ceteris paribus, pode estar associada a um 

sentimento de repulsa ou de justiça para a pessoa, conforme a conexão entre as essências lhe esteja dada, assim 

como seu ordo amoris (estrutura emocional e individualizada da pessoa) contribua espontaneamente para sua 

percepção sentimental. 

Vale ressaltar que a Fenomenologia dos atos não permite uma objetivação desses atos. O processo sempre 

imperfeito de compreensão dos atos se dá por meio de um ato de segunda ordem que é a reflexão, posto que esta 

não interrompe a atualidade do ato, diferentemente da observação. A reflexão é uma porta entreaberta pela qual 

sempre se pode passar, mas nunca fechar. Ou tomando a ilustração de Scheler em contexto diferente: é como 

alguém que percebe um mosquito dentro de um quarto com uma janela aberta, tranca a porta e já não possui 

garantias de que o inseto persiste ainda naquele ambiente (SCHELER, M. Morte e sobrevivência. Lisboa: Edições 

70, 1993.). Assim também é a certeza do ato reflexivo: uma possibilidade aberta, diferente da observação que 

reprime o ato. 
399 Id., 2001, p.133. 
400 Nesse sentido, ainda que não faça uma referência direta, Scheler já condena uma etologia moral, isto é, a 

dedução de valores morais mediante comportamentos específicos e rompe com a perspectiva de Husserl de um Eu 

transcendental que se estenderia a pretensão de uma universalidade. 



 122 

objetos dessa essência porque valem para a essência desses objetos”401, ao passo que também 

existem essências e conexões individuais em cada indivíduo, portanto, “a validade geral nada 

tem a ver com a “aprioridade”, pela simples razão de que a validade geral não pertence em 

nenhum sentido à essencialidade.”402. Também não se deve confundir o conteúdo “apriórico” 

com a “aprioridade”, pois, explica Scheler: 

Uma proposição que se baseie em um conteúdo apriórico tem também 

validade geral apenas para os sujeitos que podem possuir a mesma intuição 

(toda validade geral é essencialmente tal para “alguém”, enquanto que a 

aprioridade não inclui em absoluto essa relação de “para”).403 

 

Por esta razão, Scheler acredita que podemos compreender e fundamentar apenas a 

ordem estrutural dos atos na experiência vivida e não a justificação (fundamentação) dos atos 

no tempo “real” ou estabelecer convenções concretas que determinem o agir de uma pessoa 

conforme os conteúdos aprióricos individuais. Essa ordem estrutural consiste exatamente no 

estabelecimento de que o sentido das coisas, bens, atos e suas relações reais desenvolvem-se a 

partir do a priori na experiência. Assim, à maneira de uma metafísica fenomenológica 

significaria que a essência anuncia e conduz a tonalidade da existência.404 

Todavia, circunscrever o a priori na ideia de que a experiência fenomenológica dos 

valores estaria vinculada à especificidade da pessoa, ocasionaria a interpretação psicologicista 

mediante a qual esses valores seriam dados por uma percepção interior ou uma projeção 

sentimental de um Eu (ou de um sujeito), o que seria o mesmo que defender uma interpretação 

subjetivista do a priori.405 Para Scheler, “[...] o Eu é (em todos os sentidos) unicamente o 

depositário de valores, mas não uma pressuposição de valores, nem um sujeito “valorante”, 

devido ao qual se dariam unicamente valores ou pelo qual exclusivamente seriam captados 

esses valores.”406. 

Ainda que o Eu faça parte do conjunto de conexões essenciais, ele não é o 

fundamento, produtor ou ponto de partida para apreensão das essências sem necessidade da 

consciência ou representação de um Eu.407 Deve-se evitar a interpretação subjetivista que reduz 

                                                 
401 SCHELER, 2001, p.133. 
402 Ibid., p. 136. Aqui não se deve confundir o conteúdo apriórico com a aprioridade. 
403 Ibid., p. 137. 
404 SPADER, 2002. 
405 Esse também é um problema que tem por fundamento o próprio método fenomenológico de Husserl, pois se 

centra no argumento tautológico de que se toda consciência é consciência de algo, toda experiência se estrutura 

sobre a experiência da consciência de um sujeito; a realidade seria uma interpretação do sujeito. Como dissemos 

anteriormente, na fenomenologia de Husserl persiste a ideia de uma consciência racional capaz de conhecer e 

significar a realidade, ainda que num momento pré-teórico.  
406 SCHELER, op. cit., p. 138. 
407 Ibid., loc.cit. 



 123 

efetivamente o Eu que se deseja enaltecer. Assim, o Eu individual precisaria estar vinculado a 

uma consciência geral ou a um Eu transcendental, do qual o Eu individual seria apenas um mero 

representante e suas ações seriam apenas espelho desse Eu transcendental. Desse modo, “o 

valor do Eu individual “estaria absorvido pelo a priori formal e por seu depositário, o Eu 

transcendental.”408  

Com efeito, o a priori material (emocional) proposto por Scheler confronta-se com 

os formalismos inspirados no racionalismo, principalmente o kantiano, o transcendentalismo, 

o subjetivismo e também se contrapõe às correntes do inatismo e do empirismo. De fato, o 

inatismo e o empirismo procuram vincular o a priori à ideia de Natureza e, junto a ela, os 

conceitos de inato e adquirido. Para Scheler, o a priori pode existir tanto em atitudes inatas 

(herdada) como em adquiridas (tradição), sendo-lhe, portanto, indiferente tais condições409. 

A perspectiva kantiana julga que cada sujeito é capaz de alcançar, por meio da 

razão, uma intuição moral. Diferentemente disso, Scheler afirma que a autoaquisição é apenas 

um dos diversos modos de atividades da pessoa que cooperam para o alcance de intuições a 

priori (mas que não se confundem com estas), pois é preciso também destacar: a 

hereditariedade, a tradição, a educação, a autoridade, a própria experiência de vida e a formação 

da consciência moral resultante desta experiência. 

De acordo com Blosser410, sem compreender a separação da intuição moral dos 

conceitos de inato e adquirido, os adeptos do pensamento kantiano apressam-se em afastar 

ideias como vontade divina, instintos hereditários, a tradição ou o mandamento de uma 

autoridade, pois, para o kantismo, estes são irrelevantes para a percepção moral do sujeito 

racional. Scheler discorda ao considerar que “a intuição do bem é o único caminho para se 

estabelecer o que é bom”, sendo irrelevante os modos de cooperação pelos quais se chegou até 

a intuição do bem.411 Para o autor, os valores e os juízos morais integram uma forma de 

conhecimento próprio e que não se confundem nem pode ser reduzido ao saber proveniente da 

razão. 

Após apresentar os argumentos schelerianos de defesa do apriorismo emocional dos 

valores frente aos formalismos, abordaremos a teoria pura do valor que se traduz na 

investigação acerca da essência do valor e de suas conexões essenciais.412 

                                                 
408 SCHELER, 2001, p. 139. 
409 Ibid., p. 141. 
410 BLOSSER, Philip. Scheler’s critique of Kant’s ethics. Ohio, Estados Unidos: Ohio University, 1999. 
411 SCHELER, op. cit., p.142. 
412 Como dissemos, a investigação fenomenológica reconhece a existência de uma estrutura ou organização formal 

do valor quanto às suas relações no âmbito da experiência fenomenológica que são designadas como leis de 



 124 

2.7. Da Essência dos Valores413 

 

Consoante ao apriorismo emocional dos valores, torna-se evidente, para Scheler, o 

que são os valores. Diz ele: “os valores são fenômenos que se sentem claramente, não incógnitas 

obscuras que apenas recebem seu sentido quando estes fenômenos são plenamente 

conhecidos.”414 Os valores, portanto, são essências a priori. E ainda que sejam objetivos e 

independentes de seus depositários, eles se manifestam na experiência da pessoa em seu modo 

de ser no mundo por meio de atos emocionais. Assim, os valores se constituem como estruturas 

pelas quais conferimos significado e sentido às nossas vivências e ao mundo.415 A experiência 

axiológica é, portanto, o princípio de todas as outras experiências, pois não há como a pessoa 

estar no mundo sem apreciá-lo ou apreender seu valor. Ciente dessa verdade apodítica, Scheler 

dedica-se à compreensão do modo como os valores estão dados na vivência e suas relações 

essenciais, as quais passamos a apresentar a seguir. 

Os valores são bipolares, isto é, cada valor possui seu antípoda. Assim, eles 

distinguem-se em positivos e negativos. Tal evidência permite a Scheler resgatar as relações 

onto-axiológicas de Brentano416 apresentadas em seu opúsculo A origem do conhecimento 

moral (1889), conforme mostra o quadro a seguir: 

A existência de um valor positivo é, em si mesmo, um valor positivo. 

A existência de um valor negativo é, em si mesmo, um valor negativo. 

A inexistência de um valor positivo é, em si mesmo, um valor negativo. 

A inexistência de um valor negativo é, em si mesmo, um valor positivo. 

Quadro 01: Axioma de Valores seguido por Max Scheler. 

Fonte: SCHELER (2001, p. 74 e 146). 

 

                                                 
essências, mas que em nada se parecem com os parâmetros de uma ética formal. São leis da apreensão dos valores 

e que repousam sobre a intuição. O tema acerca da apreensão dos valores será abordado no capítulo seguinte ao 

tratarmos da percepção sentimental. 
413 Nessa seção, faremos uma série de quadros e diagramas com intuito de sintetizar e expor os axiomas 

schelerianos sobre o conteúdo material na estrutura do a priori de valor. 
414 SCHELER, 2001, p.62. 
415 “De um modo geral, todo comportamento primário com respeito ao mundo, não apenas ao exterior, senão 

também com respeito ao interior, e não apenas para com os demais, senão também para com nosso próprio eu, não 

é simplesmente um comportamento “representativo” – um ato de percepção –, senão sempre – e, segundo o 

anteriormente aduzido, de um modo primário – uma conduta emocional e apreensora de valores.” (Ibid., p.287.). 
416 BRENTANO, F. El origen del conocimiento moral. Madrid, Espanha: Tecnos, 2002. 

Franz Brentano é o filósofo cujo pensamento mais influenciou e ressoou no desenvolvimento das ideias de Scheler. 

Considero que o contato com Husserl possibilitou apenas o contato com o método fenomenológico com o qual 

desenvolveria sua própria estratégia para avançar nas inquietações já sedimentadas em seu espírito. 



 125 

Com efeito, esta polaridade é intrínseca à natureza dos valores, uma vez que um 

valor não pode ser igualmente positivo e negativo. De acordo com Hildebrand, todo valor 

carrega uma tomada de posição que é, ao mesmo tempo, uma resposta ao valor. Assim, diz ele, 

Cada valor possui sua resposta ideal a ele devida com independência do valor 

ocorrer; isto é, cada valor ou desvalor determinado possui uma resposta 

positiva ou negativa determinada. Assim, em primeiro lugar, ao valor positivo 

corresponde essencialmente uma resposta positiva e vice-versa.417 

 

Essa polaridade independente do fato de estes valores existirem ou não na 

experiência concreta418, dito de outro modo, um valor positivo não se impõe em comparação a 

um não-valor ou a um valor negativo, posto que as relações essenciais prescindem da existência 

concreta ou da percepção dessa comparação junto à vivência do valor. A justiça não se realiza 

por contraposição à injustiça, mas porque o justo deve ser.419 Nesse sentido, a relação entre 

valor e dever pode ser sintetizada no quadro abaixo: 

1. Todo dever se fundamenta em valores. 

Os valores não se fundam de nenhum modo sobre o dever-ser ideal. 

2. Somente os valores devem (ideal) ser e devem não ser. 

3. Os valores positivos devem ser, e os valores negativos devem não ser. 

4. Os valores estão dados de forma indiferente à existência ou não existência do dever-ser 

(obrigação). 

Quadro 02: Relações entre valor e Dever (ideal). 

Fonte: SCHELER (2001, p. 146). 

 

Com base no quadro acima, o dever-ser nunca pode indicar quais são os valores 

positivos420, nem introduzir estes valores na experiência. A despeito disso, assim como o a 

priori do valor pode se modificar conforme o estado de valor do objeto, esta apreciação pode 

se alterar conforme o depositário de valor. No sentido moral, a proposição máxima de Scheler 

é de que apenas as pessoas podem originariamente ser boas ou más, e, mediante isso, serem 

portadoras de valores morais.421 

                                                 
417 HILDEBRAND, Dietrich von. La idea de la acción moral. Madrid, Espanha: Encuentro, 2014. p. 61. 
418 SCHELER, 2001, p.146. 
419 Se o mesmo objeto pode ser valorado positiva e negativamente, isto se dá pelo estado de valor do objeto – que 

não constitui o valor em si mesmo – ser diferente. Explica Scheler que se trata de um princípio evidente de que 

não se pode apetecer e detestar o mesmo estado de valor. Por isso também é possível formular um juízo valioso 

diferente para o amigo, o inimigo e para os demais, ainda que em circunstâncias iguais (Ibid., p. 148 e 149.). 
420 Valores negativos são os que não devem ser. 
421 Ibid., p. 149. Conferir também: “Os valores éticos são em geral e primeiramente valores cujos depositários não 

podem ser dados nunca como “objetos” (originariamente), porque estão na pessoa (e no ato).” (Ibid., p.150). 



 126 

Partindo do pressuposto de que a pessoa é um valor absoluto, os valores bom e mau 

se definem a partir do ser pessoal. Ou seja, os bens, objetos e atos serão considerados bons ou 

maus na medida em que permitem o aperfeiçoamento moral da pessoa no exercício de virtudes 

(bondade) e no afastamento dos vícios (maldade). Nesse sentido é que os atos da vontade e as 

ações podem ser julgados bons ou maus quando praticadas por uma pessoa.422 Com base nisso, 

Scheler estabelece 4 princípios fundamentais. 

Axiomas: Moralidade e a esfera da vontade 

1. Bom é o valor vinculado a realização de um valor positivo. 

2. Mau é o valor vinculado a realização de um valor negativo. 

3. Bom é o valor vinculado a realização de um valor mais alto (ou da classe mais alta). 

4. Mau é o valor vinculado a realização de um valor mais baixo (ou da classe mais baixa). 

Quadro 03: Axiomas da esfera da vontade. 

Fonte: SCHELER (2001, p. 74). 

 

Ademais, valores como agradável ou útil não configuram valores éticos, antes são 

valores de objetos reais ou virtuais (em princípio, inaparentes ou imaginados).423 Assim, quando 

tomamos o valor da dignidade da pessoa ou da amizade pelo agradável ou pelo útil, depreciamos 

o valor moral da pessoa, objetivando-a e subjugando-a aos nossos interesses, o que acarreta 

uma degradação da própria dignidade pessoal. Eis como Scheler associa o valor ao seu 

depositário: 

VALORES DEPOSITÁRIOS DE VALORES 

Agradável / Útil Coisas e acontecimentos 

Estéticos Objetos 

Valor vital (Nobre e Vulgar) Seres vivos 

Valores éticos (e morais) Pessoas 

Quadro 04: Relações aprióricas entre valores e depositários de valor. 

Fonte: SCHELER (2001, p. 150-151). 

 

Segundo Vegas424, essa diversidade de valores relacionada aos diferentes tipos de 

depositários sugere a supremacia dos valores pessoais em face das outras diferentes classes, 

                                                 
422 KELLY, Eugene. Material Ethics of Value: Max Scheler and Nicolai Hartmann. New York: Springer, 2011. 

Cf.: SCHELER, 2001, p.74. 
423 Id., 2001, p.150. 
424 VEGAS, 2014. 



 127 

bem como a inexistência de uma hierarquia no reino de valores, posto que são valores de 

modalidades diferentes e independentes entre si. 

Tal hierarquia já está contida na própria essência dos valores e sua posição superior 

ou inferior está dada de maneira objetiva na experiência. Isso não significa que o valor superior 

é obrigatoriamente o valor preferido, mas sim que o ato pelo qual apreendemos de maneira a 

priori a superioridade do valor está no ato de preferir ou postergar425. Estes são atos 

espontâneos, simultâneos, recíprocos e paralelos à percepção sentimental, e um dos meios pelos 

quais temos acesso ao mundo dos valores. 

Contudo, Scheler considera que a preferência é inerente à essência dos valores, 

portanto, ela não modifica a hierarquia dos valores, ainda que as “regras de preferência” possam 

variar na história “(variação que é muito distinta da apreensão de novos valores).” 426 O axioma 

da preferência orienta-nos de dois modos práticos: 1. O ato de preferir está relacionado à 

posição do valor na escala axiológica a priori, isto é, está associada a uma classe de valores. A 

preferência não modifica o valor apreendido e se vinculará a um particular mundo de bens, 

porquanto o modo como o valor está dado hierarquicamente é invariável.427 2. As regras de 

preferência se voltam para o mundo dos bens que são guiados por uma hierarquia dominante 

de cada época, mas que não determina de modo unívoco o mundo dos bens. É certo que na 

constituição de um bem pode haver vários aspectos e conteúdos de valor que podem dar 

diferentes enfoques aos bens em particular de acordo com cada época.428 

As regras de preferência, por um lado, constituem em si mesmas uma esfera de 

valores estéticos que se traduzem num estilo de uma época como ocorre com a arte, e, por outro, 

ao tratar da esfera do mundo prático e pessoal, eles são denominados de regras morais.429 Com 

efeito, as regras de preferência, enquanto dadas por si mesmas, são igualmente a priori e não 

                                                 
425 Scheler opta pelo termo “preferir” ao verbo “escolher”, pois o escolher envolve a ideia de uma alternativa entre 

outras possibilidades, o que pressupõe uma tendência ou um querer prévios. Já o “preferir” não exige um 

comparativo ou o pensar sobre uma escolha e, por isso está mais adequado ao conceito de a priori. A superioridade 

do valor não está dada antes ou depois do ato de preferir, mas no ato de preferir. Por ato de preferência entenda-se 

tanto o preferir como o postergar ainda que sejam modos distintos de apreensão de uma relação hierárquica 

(SCHELER, 2001, p. 154). Cf.: Ibid., p.152-154. 
426 Ibid., p. 153. 

Esse esclarecimento é necessário para evitar incorrer em um formalismo racionalista ou empirista. A compreensão 

desse argumento de Scheler condiz com o fato (observação) de que a moral e que sociedades de épocas ou 

contextos distintos não seguem (preferem) iguais valores. Ainda, se as regras de preferência fossem fixas, 

facilmente poderíamos aduzir sociedades moralmente mais evoluídas que outras. 
427 Ibid., p. 153. 
428 Ibid., p. 69. 
429 Ibid., p. 70. 



 128 

podem ser deduzidas. Entretanto, a preferência é isenta de comparação, posto que tomamos o 

conteúdo fenomênico objetivo como o melhor possível.430 

A ordem de preferência e o estabelecimento da hierarquia do valor revelam que 

cada valor assume uma intensidade diferente na experiência, que, de fato, determinam sua 

classificação axiológica. Isto permite a Scheler estabelecer outras conexões essenciais a priori 

entre a hierarquia e as outras propriedades essenciais dos valores. Diz ele: 

Os valores parecem ser “mais altos” quanto mais duradouros são; 

igualmente, quanto menos participam da “extensão” e divisibilidade; 

igualmente, quanto menos “fundamentados” se achem em outros valores; 

também, quanto mais profunda é a satisfação ligada com sua percepção 

sentimental; e, finalmente, tanto mais altos parecem quanto menos relativa é 

sua percepção sentimental à posição de depositários concretos essenciais para 

o “perceber sentimental” e o “preferir”.431 

 

Não obstante às demais propriedades já citadas, o grau de relatividade da esfera 

própria do valor tona-se inexorável para a análise das conexões entre o perceber sentimental, 

os depositários de valor e a estrutura hierárquico-material dos valores. Primeiramente, a 

relatividade ora posta não significa um valor subjetivo. O “relativo” aqui é tomado como 

sinônimo da expressão “relacionado à”, propriedade da esfera dos valores, sem a qual não se 

estabelece a conexão essencial entre ato e objeto.432 

Por isso, o valor agradável só é possível para seres dotados de sentimentos 

sensíveis. Os valores morais independem da existência de toda sensibilidade e da essência vital. 

Eles se vinculam ao puro sentir, isento de funções sentimentais e são encontrados no preferir e 

no amar. E justamente por não estarem presos ao perceber sentimental433, os valores morais 

podem ser apreendidos sem a necessidade de se sentir as sensações da experiência do outro. 

Assim, diz Scheler, “é, pois, a característica essencial – e mais primordial – do “valor mais alto” 

a de que é o valor menos relativo; e a característica essencial do valor “mais alto de todos” a de 

ser o valor “absoluto”. As demais conexões de essência se baseiam sobre esta.”434. 

                                                 
430 HILDEBRAND, 2014, p.144. 
431 SCHELER, 2001, p. 155. 
432 A relatividade do ser dos valores mesmos não se confunde com a relatividade dos bens que é de segunda ordem. 

(Ibid., p.165). 
433 Isso não significa que o valor absoluto não pode ser reconhecido mediante o perceber sentimental, mas que não 

depende deste e que outros atos como o amor e o preferir lhes são mais apropriados, pois configuram um “puro” 

sentir, isto é, independem da essência da sensibilidade. 
434 RAMOS, 1997. 

Cf.: SCHELER, op. cit., p.167. 



 129 

Convém, por isso, tratar das relações entre os valores com seus depositários e dos 

valores entre si, evidenciando sua diversidade e formas de hierarquização a fim de se entender 

os seus efeitos morais sobre a pessoa. 

 



 130 

2.8 O Reino dos Valores 

 

Scheler estabelece duas ordens (hierarquias) no reino dos valores, sendo uma 

referente ao depositário de valor concernente às pessoas e uma outra voltada para as qualidades 

materiais que ele designará de modalidades (classes) de valores.435 Pode-se indicar que toda 

forma de hierarquização dos valores seguirá o princípio de desprendimento (abnegação) das 

classes de valores mais ligados à vida (mais baixos) em direção aos valores mais centrados no 

espírito. 

Esse princípio moral, designado de desprendimento436, não é contrário ao 

fundamento antropológico, conforme vimos no capítulo sobre o conceito de pessoa, a partir do 

qual o espírito passa a ser o princípio unificador e idealizador de toda a vida. Com base nesses 

enunciados, podemos estabelecer uma orientação hermenêutica para a compreensão da 

hierarquia dos valores, das quais passaremos ao exame dessa ordem e suas conexões com os 

depositários de valor. 

 

2.8.1 A Ordem dos valores junto aos seus Depositários 

 

As relações a priori entre a altura do valor e o depositário de valor, revelam-se em 

8 (oito) conexões essenciais, segundo Scheler.437 

1. Considerando a natureza do depositário de valor, temos que os valores pessoais 

são soberanos, absolutos e, portanto, são os mais elevados. Segue-se a eles os valores da virtude 

que se destinam ao aperfeiçoamento pessoal (moral); e, em terceiro lugar, estão os valores das 

coisas (bens). Os bens se classificam em materiais (gosto e utilidade), vitais (bens econômicos) 

e os bens espirituais (ciência, arte e os bens da cultura). 

                                                 
435 LÉON, Alberto Sánches. Acción humana y “disposición de ánimo” desde la perspectiva fenomenológica: 

Alexander Pfänder, Dietrich Von Hildebrand y Max Scheler. 2009. 315f. Tese (Doutorado) – Facultad Eclesiástica 

de Filosofía, Universidad de Navarra, Pamplona, 2009. 

Cf.: SCHELER, 2001, p.167. 
436 Scheler não assume o princípio de desprendimento como uma lei moral essencial. Mas, no contexto geral de 

sua obra, a formação da pessoa moral busca a excelência dos valores mais “espiritualizados” e das virtudes como 

a humildade. Utilizo o termo espiritualizados para agrupar os valores espirituais e do sagrado. 
437 O filósofo não se preocupou em hierarquizar os valores em cada categoria, mas em identifica-las apenas. Scheler 

também não estabelece uma relação entre essas conexões para a determinação da hierarquia dos valores. Temos, 

portanto, 8 configurações que se entrelaçam na experiência considerando apenas o depositário puro de valor. 

Nesse sentido, as duas formas de apreender a hierarquia dos valores, seja pelo depositário ou pela materialidade 

dos valores, não consistem em duas formas de análise pelas quais seja possível definir concretamente o ato de 

apreciação, tampouco reduzi-la a alguma forma utilitarista para consecução dos valores mais altos. 



 131 

2. Os valores próprios e os valores estranhos possuem a mesma estatura de valor. 

Entretanto, tomando como base os atos de realização dos valores, Scheler atesta que a realização 

de um valor estranho possui um valor mais elevado que a execução de um valor próprio438. 

Ressalte-se, ainda, que este critério se aplica aos valores pessoais, valores de ato, valores de 

função e valores de estado. 

3. Existe ainda um valor de ato, um valor de função e um valor de reação. Aqui o 

valor do ato é maior que o de função (ver, ouvir etc.), que, por sua vez, é mais elevado que o 

valor de reação (resposta). Igualmente, os comportamentos espontâneos possuem valor maior 

que as condutas reativas.439 

4. Tomando-se por fundamento a pessoa na execução do ato, há uma conexão 

essencial entre o valor da disposição de ânimo e o valor da ação que são mais altos que o valor 

de êxito. Do contrário, o valor do êxito seria mais elevado e, nesse caso, “os fins justificariam 

os meios”. 

5. Considerando a consciência do valor ou a autonomia da pessoa, o valor da 

intenção é mais elevado que o valor de uma simples vivência de estado. Nesse sentido, essa 

conexão essencial corrobora a posição axiológica entre comportamentos espontâneos e de 

reação. 

6. Com base na inter-relação entre as pessoas, Scheler defende a existência de 

valores que fundamentam essa interação. Tais valores envolvem todas as pessoas (ser-valor); e 

são mais elevados que o valor da forma pela qual se institui as relações (amizade, matrimônio). 

O valor de forma é, então, maior do que o valor da correspondência entre elas mesmas (valor 

de relação). Eis por que amigos podem permanecer unidos no respeito mesmo quando ocorrem 

animosidades entre eles. 

7. Um outro elemento diz respeito à relação entre valores individuais e valores 

coletivos.440 Os valores individuais abarcam todos os valores que integram uma identidade 

pessoal composta de valores próprios ou estranhos, tais como aqueles pertinentes a uma pessoa 

isoladamente ou enquanto membro de um “grupo” (profissão, classe social e comunidade, por 

                                                 
438 SCHELER, 2001, p.168. Por exemplo, a pessoa que em si mesma é um valor próprio, não é, por si mesma, 

detentora de um valor mais elevado que a pessoa do outro, que, por ser diferente do si mesmo, é um valor estranho. 

Considerando o “valor de ato”, por exemplo, que uma atitude altruística possui um valor (“valor estranho”) mais 

elevado do que a realização de um ato em benefício de si mesmo (valor próprio). 
439 KELLY, 2011. 
440 Apesar da relação apriórica entre valores individuais e coletivos, Scheler dedica-se à distinção entre os valores 

e não indica uma relação hierárquica evidente. Ele não relaciona os valores individuais e coletivos a bens ou coisas, 

de modo que seu intuito é caracterizar tais valores como valores de pessoas. Portanto, não se é possível descrever 

que um objeto ou coisa tem um valor individual perante sua classe, mas que possui um valor próprio. 



 132 

exemplo). Os valores coletivos, para Scheler, são sempre valores da sociedade441, tomada como 

pessoa coletiva. Nesse sentido, os valores da sociedade podem unir-se ou contrapor-se a valores 

individuais.442 

No que tange à hierarquia entre valores individuais e coletivos (sociais), deve-se 

considerar que estes são realidades independentes, uma vez que a união de indivíduos não 

configura necessariamente uma sociedade. Portanto, os valores individuais e os valores 

coletivos podem ser rejeitados por uma pessoa, entretanto, eles não podem anular as formas de 

expressão da pessoa individual ou da pessoa coletiva. 443 Aqui a hierarquia se constitui como 

uma seleção espontânea de valores que se dá pela relação de solidariedade, do con-viver entre 

as pessoas individual e coletiva.444  

8. Em face da independência dos valores em relação a outros valores, torna-se 

necessário colocar em evidência que são os valores por si mesmos e os valores derivados 

(Konsekutivwerte). Assim, de acordo com Scheler, 

Há entre os valores, alguns que conservam seu caráter de valor 

independentemente de todos os outros valores, e outros que requerem 

essencialmente uma referência fenomênica (que se pode sentir intuitivamente) 

a outros valores, sem cuja referência deixam de ser tais ‘valores”. Chamo aos 

primeiros “valores por si mesmos”, e, aos últimos, “valores derivados” 

(“consecutivos”).445 

 

Os valores derivados são valores de instrumento, isto é, são fatos fenomênicos de 

valor intuitivamente perceptíveis. Scheler, como vimos, afirma que os valores superiores 

podem ser divididos em valores por si mesmos e valores derivados (por referência). Os valores 

derivados ainda se subdividem em valores técnicos e valores simbólicos. Nessa perspectiva, o 

valor útil é um valor técnico derivado do valor do agradável. Assim o valor útil, vincula, conduz 

ou leva consigo o valor do agradável. 

A outra classe de valores derivados refere-se aos valores simbólicos446 que possuem 

por sua propriedade, a capacidade de congregar valores diversos e, assim, associando-se a um 

                                                 
441 A sociedade está para além dos depositários, formas e relações interpessoais de valores. Ela congrega uma 

pluralidade de uma classe conceitual e nunca uma unidade existencial por si mesma de vividos. 
442 SCHELER, 2001, p.171. 
443 Ibid., p.651. 
444 Ibid., p.672. 
445 Ibid., p. 171. 
446 Não confundir com “símbolos de valor” a exemplo do papel moeda que por convenção se atribui um valor 

econômico cujo papel irá representar. O papel moeda em si não são autênticos depositários fenomênicos de valor. 

“Os símbolos de valor servem meramente para uma quantificação de valores (sempre artificiosa), e, com isso para 

uma medição em maiores e menores, distinção que nada tem a ver com a altura do valor.” (Ibid., p.173). A 

etimologia da palavra “símbolo” significa aquilo que une. O valor simbólico é capaz de agregar valores diversos 



 133 

valor próprio, posto que a função simbólica assume ela mesma a condição de depositária de 

valor. Com efeito, o valor simbólico vincula e transforma a relação axiológica inicial da “coisa”. 

Scheler cita os exemplos da bandeira de um exército que comporta um valor próprio associando 

simbolicamente a dignidade e a honra do regimento, e dos objetos religiosos (res sacrae) que 

se vinculam ao valor do santo447. 

Assim, os valores por si mesmos e os valores derivados alcançam diferentes classes 

de valores e surgem em diferentes níveis hierárquicos. Portanto, não é possível apenas por este 

critério a priori estabelecer uma hierarquia dos valores. Tomando como base a capacidade de 

apreensão de valores da pessoa, e a diversidade de valores no mundo que podem estar presentes 

na experiência, torna-se necessário evidenciar a força desses valores que, por vezes, podem 

aparecer em conflito. Para tanto, trataremos, a seguir, da hierarquia material dos valores. 

  

 

 

                                                 
transformando a relação com a coisa em si e assumindo um valor próprio e, diferentemente do símbolo de valor, 

não constitui apenas uma representação. 
447 Na religião católica, a cruz possui um valor simbólico de sacrifício, de humildade e da própria divindade; a 

água do batismo é o sinal de uma renovação espiritual, através do valor das virtudes do amor, do perdão e do 

arrependimento aderidas à pessoa divina. 



 134 

2.8.2. Hierarquia Material A Priori dos Valores 

 

Independentemente do mundo dos bens ou de qualquer forma de organização da 

natureza, há uma ordem hierárquica entre os sistemas de qualidades dos valores materiais, isto 

é, entre as classes de valores e que constituem o autêntico a priori material. Para melhor expor 

esta ordenação, elaboramos o quadro a seguir: 



 135 

Com base no referido quadro anterior, podemos sintetizar as principais ideias que 

norteiam o sistema ético de valores proposto por Scheler. O sistema de valores de Scheler 

demonstra como eles constituem o mundo moral e a formação da personalidade moral da 

pessoa, e como sua apreensão se dá por meio dos sentimentos, permite estruturar modelos 

pessoais e atuam sob as formas de associação entre as pessoas. Convém recordar que os valores 

morais não são valores objetivos e que estão relacionados à esfera da vontade.448 

Em seu livro, “O formalismo na ética e a ética material dos valores”, Scheler 

estabelece uma estrutura axiológica formada por quatro categorias de valores, são eles: 

sensíveis, vitais, espirituais e do santo. Sobre isso, afirma o filósofo: 

Estas modalidades de valores mantém uma hierarquia apriórica que precede 

as séries de qualidades pertencentes a aquelas modalidades; hierarquia 

aplicável aos bens destes valores assim constituídos, posto que é aplicável aos 

valores dos bens. Os valores do nobre e do vulgar são um série de valores mais 

alta que a série do agradável e do desagradável; os valores espirituais, por sua 

vez, são uma série de valores mais alta que os valores vitais; e os valores do 

santo são uma série de valores mais alta que os valores espirituais.449 

 

Como vimos, essas categorias seguem o princípio de desprendimento ou de 

sublimação que vai desde os valores vinculados aos aspectos biológicos até os valores 

relacionados ao espírito. Assim, para cada classe de valores há também uma respectiva forma 

de apreensão sentimental, cuja vinculação também permite identificar uma gradação própria 

das emoções que refletem a personalidade moral. Da mesma forma a particularidade axiológica 

dos sentimentos nos permite compreender que uma educação sentimental pode estar associada 

à formação e ao progresso moral da pessoa. 

Por isso, examinaremos, a seguir, cada classe de valores em particular, 

considerando uma ordem hierárquica crescente que leva em consideração o a priori material e 

sua participação na constituição do ser pessoa. Para um melhor entendimento da complexidade 

desta classificação, apresentaremos as seguintes modalidades: a) valores do agradável e valores 

vitais; b) valores espirituais; c) valores do santo e do profano.450 

                                                 
448 RAMOS, 1997. p.34. 

Baseado no pensamento de Scheler, Ramos critica a hierarquia axiológica elabora por Ortega y Gasset em seu 

opúsculo Introducción a uma estimativa: ¿qué son lós valores? (1923/1947), por inserir os valores morais como 

uma categoria própria dentro da estrutura axiológica, pois, considerar a inclusão de tais valores como uma classe 

especial de valores materiais expressaria apenas que aqueles que lá estivessem contidos teriam alguma significação 

moral. Cf.: ORTEGA Y GASSET, 2004. 
449 SCHELER, 2001, p. 179. 
450 Nesse caso, o quadro 05 representa também um mapa das principais ideias de Scheler sobre a composição do 

reino dos valores. 



 136 

a) Valores do agradável e valores vitais  

Os valores do agradável [Die wertrehe des angenehmen] são a classe mais inferior 

de valores e são aqueles que nos permitem envolver-se com o mundo natural e estão associados 

diretamente à percepção afetiva sensível e sentimentos sensíveis, porquanto sua apreensão está 

ligada a funções específicas do corpo, tais como o ver, ouvir etc.451 Entretanto, apesar de ligados 

à sensibilidade (funções dos sentidos) e aos sentimentos de prazer e dor sensíveis, os valores da 

classe do agradável ou sua lei de preferência não podem ser explicados ou determinados 

mediante a observação ou indução e tais valores são anteriores ao conhecimento das coisas 

agradáveis ou desagradáveis. 

Os valores por referência ou derivados são considerados os valores de utilidade (do 

útil) [Die werte des nützilichen]452, posto que servem para a produção de coisas agradáveis – 

valores técnicos –, ou enquanto valores simbólicos que servem para ressaltar o gosto de tais 

coisas, denominam-se de valores de luxo [Die luxuswerte]. Assim, “‘útil’ é tudo o que busca a 

realização de um valor bom, agradável aos sentidos.”453 

Os valores vitais [Die vitalen werte] são apreendidos mediante o perceber afetivo 

vital, estando associados ainda a sentimentos vitais (vigor/vitalidade e fadiga; saúde e 

enfermidade; velhice e mortalidade/temporalidade) ou ainda em reações sentimentais como 

contentar-se, afligir-se, angústia, impulso de vingança e cólera.454 Os valores vitais concernem 

a todos os seres vivos, e abarcam o direito à vida, fazendo do organismo um exemplar único, 

                                                 
451 Das funções sentimentais: Die funktion des sinnlichen Fühlens: Dem genieBen und erleiden, die 

gefühlszustände der empfindungsgefühle, sinnliche Lust und Schmerz. 

Garai esclarece que, apesar da percepção sentimental sensível, esses valores hedonistas não se fundamentam no 

mundo real (próprio dos bens), nem, tampouco, estão delimitados por uma natureza sensível determinada ou a sua 

organização em geral. Caso contrário, os valores desapareceriam com os bens ou com a função sentimental 

estimativa (GARAI, M. G. S. Acción, persona, libertad: Max Scheler – Tomás de Aquino. Espana: EUNSA, 

2002.). 
452 Alguns autores, como Pereira Sobrinho (2017), consideram que os valores de utilidade constituem, para Scheler 

uma modalidade diferente e acima dos valores do agradável. Essa nos parece uma afirmação precipitada ou parcial. 

Essa confusão decorre da forma como Scheler trata o valor do útil em obras como “Da reviravolta dos valores” 

ou seu texto “Modelos e líderes”, escritos em que Scheler destaca com maior afinco o valor do útil na hierarquia 

dos valores. Entretanto, sua obra magna, “O formalismo na ética e a ética material dos valores”, o filósofo 

estrutura sua hierarquia dos valores em apenas 4 classes de valores, dentre as quais o valor do útil é tratado como 

valor por referência. Mesmo em suas outras obras, Scheler dirá que o valor do útil conduzirá a experiência com o 

agradável. Vivência esta que sem ela, o valor do útil torna-se obsoleto, desinteressante e indigno de realização 

(Cf.: SCHELER, M. Da reviravolta dos valores. Rio de Janeiro: Vozes, 2012a.; Id. Modelos e líderes. Curitiba: 

Champagnat, 1998a.). 
453 Id. O ressentimento na construção das morais. In: SCHELER, M. Da reviravolta dos valores. Rio de Janeiro: 

Vozes, 2012b. p.158. 
454 Acerca das funções sentimentais vitais: Werte des vitalen Fühlens herans: das gefühl des aufsteingenden und 

des niedergehenden Lebens, das Gesundheits und Krankheitsgefühl, das alters- und todesgefühl, gefühle wie matt, 

kraftvoll usw (SCHELER, M. Der formalismus in der ethik und die materiale wertethik (1921). Lexington (USA): 

Elibron Classics, 2009. p.123.). 

Cf.: FRINGS, M.S. Max Scheler: a concise introduction into the world of a great thinker. Pittsburg, Estados 

Unidos: Duquesne University, 1965. 



 137 

autônomo e não reduzível a uma outra forma de vida, ou à sua constituição biológica.455 Assim, 

afirma Scheler: 

Compreendemos com a denominação ‘valor vital’ uma modalidade peculiar 

de valores objetivamente caracterizada, ou que funcionem como depositários 

de fatos e fenômenos vitais, sempre tenderemos que os valores em geral (e 

também seu ser valioso) existem sem estar condicionados em primeiro lugar 

por qualquer classe de reações dos seres que vivem de fato.456 

 

Com efeito, se o ser vivente vale por si mesmo, à despeito da qualidade do ser 

depositário do valor vital, pode-se afirmar, com Scheler, que a diferença entre o homem e o 

animal não se baseia no valor vital, isto é, o homem não pode ser reduzido a um aglomerado de 

células e órgãos, pois sua essência vital é total e única; nunca um somatório de células ou 

tecidos.457  

Baseando-se no critério de independência, os valores vitais por si mesmos são 

aqueles inseridos na antítese nobre (Edlen) e vulgar (Gemeinen), e que estão associados às 

qualidades de excelência de um ser enquanto representante de uma classe de viventes.458 Já, 

como valores vitais derivados, destacam-se as concepções de bem-estar459 (subordinados aos 

valores de nobre e vulgar).  

Em sua obra Modelos e líderes, o filósofo diferencia os valores vitais em valores de 

desenvolvimento, que são os valores vitais puros ou por si mesmos, e os valores de conservação, 

que são os valores vitais técnicos.460 Essa diferença entre os valores vitais puros e os técnicos 

diz respeito à própria essência do fenômeno da vida – uma essencialidade autêntica –, que 

transcende todo meio e o amplia.461 E como a própria vida progrediu de modo a possibilitar o 

                                                 
455 Portanto, podem ser depositários desses valores os homens, os animais, as plantas e todos os outros seres vivos. 
456 SCHELER, 2001, p.383. 
457 Apesar de admitir que não há um limite rigoroso entre o homem e o animal, é errôneo derivar uma ética com 

base numa concepção unitária e naturalista do homem. De modo que o filósofo enfatiza: “Como não há um 

conceito do ser do homem, a única fronteira relacionada a essência e ao valor entre os seres terráqueos que 

manifestam a vida em si mesmos não está entre o homem e o animal, que sistemática e geneticamente representam 

muito mais uma transição contínua, senão entre a pessoa e o organismo, entre o ser espiritual e o ser vivo.” (Ibid., 

p.399.). 
458 Scheler cita o exemplo do cavalo nobre. A nobreza decorre do fato de ele ser um “puro sangue”, ou seja, um 

exemplar de vigor, saúde e vitalidade, isto é, “em plena forma” e que agrega os melhores valores biológicos e 

hereditários de uma raça. É nesse sentido também que a palavra “nobre” corresponde a “adel” na língua alemã. 
459 [Werte des Wohles oder der Wohlfahrt]. 
460 SCHELER, 1998a, p.124. Cf.: Id., 2003a. 
461 SPADER, 2002. Cf.: SCHELER, 2001, p.391. 

Scheler considera ainda que apesar de Nietzsche ter compreendido que é um erro acreditar que a vida se propõe a 

“conservação da existência”, não foi capaz de perceber que também é um erro considerar que a vida procura sua 

própria conservação, inclusive por seu autocrescimento. Nessa perspectiva, é um erro de toda ética biológica tomar 

o valor vital como um valor superior ou absoluto ou, ainda que considere o valor do homem (ser biológico) um 

valor supremo (SCHELER, 2001, p.385 e 393). No capítulo anterior sobre o conceito de pessoa em Max Scheler, 

discorreu-se brevemente sobre o percurso do princípio vida. 



 138 

surgimento do espírito na natureza do homem, os valores espirituais são a próxima classe de 

valores materiais numa ordem ascendente. 

 

b) Valores espirituais 

A terceira classe de valores distinta dos valores vitais são os valores espirituais 

[Die geistigen werte]. Estes se caracterizam, especialmente, por sua independência axiológica 

em face dos fenômenos sensíveis ou vitais, ou seja, estão apartados do corpo e do meio. São 

próprios desses valores a apreensão mediante uma percepção sentimental espiritual e os atos de 

preferir, amar e odiar. Como exemplos de sentimentos ligados a essa classe de valores, podemos 

citar a alegria e a tristeza espirituais. Dentre as reações sentimentais próprias aos valores 

espirituais estão o agradar, o aprovar, o apreço, o desejo de vingança, a simpatia espiritual e a 

amizade462. 

Segundo Scheler, os valores espirituais ainda se dividem em três modalidades 

distintas: 1º valores estéticos; 2º valores da justiça; 3º valores do conhecimento da verdade.  

Os valores estéticos463 compõem-se dos valores do belo e do feio (principais) e do 

conjunto completo de valores puramente estéticos (o sistema de regras morais e os modos de 

etiqueta social). Tais valores, conforme afirmamos, não podem ser conceituados e nenhuma 

obra de arte pode ser reduzida ou limitadora de uma outra, como se, por exemplo, como 

mencionara Hegel, a Natureza fosse um caso limite da arte perante qualquer obra realizada. 

Ambos, seja a pintura em tela ou uma bela paisagem, podem ser considerados igualmente uma 

obra de arte.464 Como os valores de uma esfera não podem ser reduzidos aos de uma outra, 

evidencia-se um erro comum, conforme indica Scheler, que consiste em explicar a valoração 

dos estilos artísticos pelo critério de gosto.465 

Uma outra ordem de valores espirituais congrega os valores da justiça [Die Werte 

des Rechten und Unrechten], isto é, do justo e do injusto, que, enquanto tais, não significa o 

mesmo que estar de acordo com uma lei nem se confundem com o “reto” ou “não-reto”. Aqui, 

                                                 
462 Acerca das funções sentimentais espirituais: Funktionen des geistigen Fühlens und akte des geistigen 

Vorzierhens und liebes und hassens die geistige freude und trauer. (SCHELER, 2009, p.125.). 

Cf.: FRINGS, 1965.; SCHELER, 2001, p.177. 
463 [Die  Werte von Schön und HäBlich der rein ästhetischen Werte] 
464 SCHELER, 2001, p. 371. 
465 Para o filósofo, o critério do “gosto” apenas serve para associar o estilo artístico e o sentimento daquelas pessoas 

que gostam daquela forma de expressão artística com seus valores estéticos específicos. Entretanto, o “gosto” não 

se constitui num determinante para imputação de valores estéticos (Ibid., p.475). 



 139 

a justiça é o “fundamento último da ideia da ordem objetiva do direito”466, não estando sujeita 

também à ideia de Estado. 

Assim, o direito, enquanto representante do valor de uma ordem jurídica, pode ser 

considerado como um valor técnico da justiça. Para tal compreensão, é preciso retomar os 

pressupostos das relações entre ser e dever, com base nos quais Scheler sugere 4 asserções: “1º. 

O ser-justo ou ser-injusto são o fundamento último do direito e de toda a ideia de ordem jurídica; 

2º. O direito está associado à ideia do ser-injusto e não ao seu contrário. O direito não é capaz 

de determinar o que deve ser, mas apenas o que não deve ser, isto é, o que não é injusto; 3º. o 

ser justo e o ser injusto são apenas depositários de valores e não a origem da justiça, pois os 

valores em si são distintos de seus depositários. 4º. ““Justa” é sempre uma conduta daquele cujo 

ser é justo.”467. 

A terceira modalidade de valores espirituais refere-se aos valores do 

Conhecimento da Verdade468, mediante os quais, confere-se ao saber próprio da filosofia o 

status de valores puros, ou melhor, de valores do Puro Conhecimento da Verdade (Die Werte 

der reinen Wahrheitserkenntnis). Nesse âmbito, a Ciência tem por finalidade dar conta dos 

fenômenos e os valores da Cultura assumem a posição de valores derivados.469 

Ao conceber as formas de saber como uma modalidade axiológica, Scheler enfatiza 

que nenhum conhecimento, por mais objetivo que seja, pode estar isento de valores e que todo 

conhecer pressupõe uma atitude moral que o fundamente e impulsione. A verdade, assim, 

possui uma origem anterior a todo e qualquer conhecimento e, por isso, Scheler concorda com 

Spinoza quando este afirma que “a verdade é critério de si mesma”. Em sua essência, a verdade 

                                                 
466 SCHELER, 2001, p.176. 
467 Ibid., p.301. Nota n. 4. 
468 Scheler prefere utilizar a expressão “Conhecimento da verdade” (reinen Wahrheitserkenntnis) em distinção de 

“Verdade” (Wahrheit). Para ele, a Verdade não faz parte do universo dos valores. Podemos, então concluir que a 

verdade não pode ser um valor absoluto moral ou uma qualidade derivada de um ente absoluto nem ser identificada 

com o Bem. Assim como, considerando o enfoque fenomenológico de Scheler, a verdade não pode ser apreendida 

em sua totalidade por estar limitada pelas circunstâncias da experiência fenomenológica e do ser-no-mundo, 

porquanto nem pode derivar dela um critério rígido de universalidade. Scheler esclarece, portanto, “[...] a verdade 

como tal não é um valor, senão uma ideia distinta de todos os valores, que se cumpre quando o conteúdo 

significativo de um juízo em forma proposicional coincide com a existência de uma situação objetiva e que também 

está dada de modo evidente.” (Ibid., p. 277). Observa-se que Scheler, apesar de não definir diretamente o que seria 

a verdade e afastá-la da esfera dos valores, afirma que dela ainda é possível à consciência uma experiência, lócus 

no qual se é possível estar em contato com o ser-verdade e, assim, a relacionarmos com aquilo que em ato se toma 

por verdadeiro ou falso, de probabilidade e certeza, contato este que estabelecido por meio de ato e que como 

valor-ato, Scheler designará por conhecimento da verdade. Caso contrário, sem a experiência com a verdade, nada 

poderia ser apreciado como verdadeiro. Embora não possamos delinear em nosso trabalho, nosso argumento é que 

apesar de a verdade em si não ser possível firmar por uma relação axiológica, Scheler considera que a verdade 

constitui uma relação ontológica própria de ser-verdadeiro para o ser-aí, de modo que toda verdade é, em si mesma, 

a participação de um ser em um outro ser. Para tanto, conferir: SCHELER, 1962, p.12.; Id., 2015c, p.84. 
469 Id., 2001, p.177. 



 140 

possui um sentido ôntico pelo qual o seu conhecimento torna-se possível por verossimilhança, 

isto é, pela aproximação entre o conhecimento essencial e o conhecimento do real (da coisa em 

si).470 Portanto, aquilo que é objeto próprio da axiologia é o conhecimento da verdade, isto é, 

daquilo que é verdadeiro, e não da verdade em sua plenitude. 

Acerca dos valores do puro conhecimento da verdade, a filosofia assume a posição 

de um valor em si mesmo no âmbito da classe dos valores espirituais. A apreensão axiológica 

da filosofia em relação ao conhecimento da verdade só é possível se a compreendermos 

enquanto atitude espiritual.471 Sobre isso, diz Scheler: 

[...]: a essência da atitude espiritual que reside em todo caso formalmente à 

base de todo filosofar como um ato determinado amorosamente de 

participação do cerne de uma pessoa humana finita no essencial de todas as 

coisas possíveis. E um homem do tipo essencial do “filósofo” é um homem 

que assume essa atitude em relação ao mundo e só se mostra como tal homem 

enquanto ele a assume.472 

 

Com efeito, a filosofia pode ser entendida como amor ao essencial e como procura 

pela verdade, que, enquanto busca, surge como processo que não se esgota nem se esvai. A 

filosofia se coloca como a arte ou a disposição ao conhecimento.473 

A filosofia conecta-se ao mundo sem estar presa ou restrita aos seus domínios, de 

modo que sua nobreza revela que, por ela, o homem torna-se capaz de ascender espiritualmente 

e elevar-se, enquanto pessoa, para além dos instintos, de suas paixões e do seu corpo.474 A 

filosofia é um conhecimento que também faz parte do aperfeiçoamento moral da pessoa. Com 

efeito, três atos são fundamentais para o conhecimento filosófico e para a atitude do filosofar. 

São eles: 

1. O amor de toda pessoa espiritual pelo valor e pelo ser absolutos. 2. O 

aviltamento do eu e do si próprio naturais. 3. A autodominação e por meio daí 

uma objetivação pela primeira vez possível dos impulsos pulsionais que 

sempre cocondicionam necessariamente a percepção natural sensível, os 

impulsos pulsionais da vida dada como “corpórea” e vivenciada como fundada 

corporeamente. 

Em sua atuação conjunta ordenada, esses atos morais – apenas eles sozinhos 

– conduzem a pessoa espiritual como sujeito de uma participação possível no 

                                                 
470 SCHELER, 1958a, p.63,84 e 102. 
471 CALDERÓN, L.L. Trabajo y conocimiento em la obra de Max Scheler. Revista Linea Imaginaria. Venezuela, 

ano 3, n. 5, p.79-102, jun 2008. 
472 SCHELER, 2015c, p.90. 
473 Em seus opúsculos antropológicos como “O homem na era da conciliação”, Scheler propõe que deveria ser a 

tarefa da filosofia congregar e direcionar todos os saberes sobre o homem. 
474 “[...]: segundo sua essência, a filosofia é uma intelecção rigorosamente evidente, impassível de ser aumentada 

ou diminuída por indução, válida a priori para todo existente casual de todas as essencialidades e conexões 

essenciais dos entes acessíveis para nós por meio de exemplos, e, em verdade, na ordem e no reino dos graus, nos 

quais eles se encontram em relação com o absolutamente ente e com sua essência.” (Ibid., p.131.). 



 141 

ser por meio do conhecimento para fora da esfera do mundo circundante do 

ser ou a partir da direção da relatividade ontológica em geral e para o interior 

da esfera do mundo do ser, ou seja, para o interior da direção do ser 

absoluto.475 

 

Da definição da filosofia como “amor à sabedoria ou ao saber”, Scheler resgata a 

ideia de que o conhecimento brota e se desenvolve a partir do primado do amor de uma pessoa, 

e, com isso, o amante precede o conhecedor. Sendo assim, é o amor que permite o 

desenvolvimento espiritual necessário à filosofia. Eis por que a filosofia exige uma ascese que 

ultrapassa o sensível, o vital e o mundo circundante, sem sucumbir ou negar os efeitos de tais 

esferas sobre o ser. 

O exercício da filosofia não pode estar fechado sob qualquer fideísmo, dogmatismo 

ou fórmula que limite o pensar, afinal, diz Scheler, a filosofia deve estar distante de toda 

“tagarelice” e das soluções ligeiras.476 Enfim, a filosofia deve estar acima de toda e qualquer 

outra forma de conhecimento verdadeiro, pois todo conhecimento casual presume o 

conhecimento da essência, isto é, o conhecimento oriundo da ciência [Die Wissenschaftswerte] 

possui um valor derivado do conhecimento filosófico da verdade. 477 

O conhecimento científico pretende-se “universalmente válido” e busca “dominar” 

o mundo circundante sob determinada perspectiva.478 Dessa forma, a percepção natural cede 

lugar à observação e o experimento natural à experiência artificial (isolada, controlada em suas 

variáveis e executada metodicamente) que procura explicar, demonstrar e reproduzir, sempre 

de forma idêntica, os fatos e acontecimentos naturais.479 Além disso, diz Scheler: 

Por conta da sua natureza particular de seus objetos (números, figuras 

geométricas, plantas, coisas mortas e vivas), as ciências sempre exigem o 

emprego e o exercício de funções parciais totalmente particulares do espírito 

humano, por exemplo, sempre mais pensamento ou arte de observação, 

sempre mais pensamento conclusivo ou intuitivo-inventivo [...].480 

 

Nestes termos, a ciência limita-se pela matéria de seu conhecimento tanto quanto 

limita as capacidades do espírito humano a algumas funções, circunscrevendo o espírito a 

                                                 
475 SCHELER, 2015c, p.118-119. 
476 Id., 1958a. 
477 RAMOS, Antonio Pintor. El humanismo de Max Scheler: estudio de su antropologia filosófica. Madrid (ES): 

Editorial Catolica S.A., 1978.; SCHELER, op. cit., p.122. 
478 SCHELER, 2015c, p.177. 
479 Id., M. Teoría de los tres hechos. In: SCHELER, Max. La esencia de La filosofia y La condición moral del 

conocer filosófico. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1958b. p.150-156. 
480 Id., 2015c, p.111. 



 142 

estruturas e formas próprias do conhecimento. Assim, o conhecimento científico está 

previamente condicionado em suas formas de pensar, intuir e pelos fins técnicos visados.481 

Considerando que toda ciência e toda técnica são eivadas de valor, a ciência não 

surge ou se desenvolve na sociedade apenas pelo ideal de verdade (da lógica pura) de um 

indivíduo e sua essência será sempre um saber e uma vontade de dominação. Com isto, a 

sociedade da cultura transforma-se em sociedade da técnica.482 

Cumpre, então, compreendermos como a Cultura [Die kulturwerte] pode ser um 

valor derivado na classe dos valores do conhecimento da verdade. E o que significa considerar 

a cultura como valor? Ora, a cultura pode ser entendida como um conjunto de conhecimentos, 

valores e costumes no mundo, nas ciências e nas artes pertencentes a um povo ou à sociedade 

marcados por uma tradição. Para Scheler, é pelo saber proveniente da cultura, ou seja, é pelo 

saber cultural que 

[...] ampliamos e desenvolvemos o ser e os modos de ser da pessoa espiritual 

dentro de nós em um microcosmos no qual tentamos participar, na forma da 

nossa individualidade singular, da totalidade do mundo, pelo menos nos traços 

de sua estrutura.483 

 

A cultura é um caminho mediante o qual a pessoa procura sair de si mesma e 

alcançar a totalidade do mundo. A cultura serve de apelo individual e espiritual para o 

desenvolvimento da pessoa. No sentido moral, a cultura estrutura uma visão de mundo e um 

compromisso de um indivíduo para com o outro coletivamente. 

Este caminho, no entanto, diferentemente de um saber teórico acumulado constitui-

se como um saber de uma ou mais pessoas, de modo que o saber se transforma em modo de 

saber que se incorpora à sua visão de mundo. Nesse sentido, a cultura, enquanto saber de 

competência, afeta o entendimento e as funções afetivas mediante as “formas do pensamento e 

da intuição, do amor e do ódio, do gosto, do sentimento estilístico, do juízo de valor e de vontade 

(enquanto ethos e modo de pensar).”484 A cultura não é sinônimo de dominação de diversas 

                                                 
481 SCHELER, 1991b, p.108. 
482 Veja o que diz Scheler sobre o desenvolvimento do ethos científico na história em sua obra “Sociologia do 

saber”: “A técnica não é, de modo algum, tão somente uma “aplicação” posterior de uma ciência puramente 

contemplativa e teorética que esteja determinada tão somente pela ideia da verdade, da observação, da lógica pura 

e da matemática pura, senão que é muito mais a vontade de dominação e derivação existente mais forte ou mais 

frágil em cada caso e dirigida a este ou aquele setor da existência (deuses, almas, sociedade, natureza orgânica e 

inorgânica etc.) que contribui para determinar os métodos de pensar e de intuir, mas também os fins do pensar 

científico – e que contribuem a determina-los pelas costas da consciência dos indivíduos, digamos assim, pela qual 

é de todo indiferente indagar os vários motivos pessoais desses indivíduos.”. 
483 Id., 1989a, p.52. 
484 Ibid., p.47. 



 143 

técnicas e saberes; ela é aquilo que transforma o modo pelo qual a pessoa percebe, apreende, 

sente, conhece, julga e age perante o mundo. 

Para o filósofo, o papel da cultura, enquanto ato espiritual, pode ser assim descrito: 

[...] “culto” não é aquele que sabe e conhece “muito” o modo de ser 

contingente das coisas (polymathia), ou aquele que pode prever e controlar ao 

máximo os fenômenos de acordo com leis – o primeiro é o “erudito”, o 

segundo, “o investigador” –, mas culto é aquele que se apropriou de uma 

estrutura pessoal, de um conjunto de esquemas ideais móveis, que, apoiados 

uns nos outros, formam a unidade de um estilo em função da intuição, do 

pensamento, da compreensão, da valoração e da forma de tratar o mundo e de 

quaisquer coisas contingentes nele contidas; esquemas que são anteriores a 

todas as experiências contingentes, que a estas elaboram de um modo 

uniforme e as incorporam à totalidade do seu “mundo” pessoal.485 

 

O saber cultural edifica a pessoa e orienta seu olhar para o mundo ao mesmo tempo 

em que lhe permite conhecer a si mesma e situar-se perante o seu mundo possível (devir). 

Entretanto, não pode ser a cultura, por si mesma, um valor absoluto, posto que, por sua própria 

característica, ela limita a pessoa a uma estrutura pré-existente do mundo.486 

A cultura, portanto, assume a posição de um valor símbolo que se volta igualmente 

para o conhecimento de si (pessoa) e do mundo, bem como permite iluminar o horizonte de 

busca pela verdade, aproximando a pessoa do “torna-te o que tu és”.487 

Scheler não entende a cultura como uma imposição para a formação moral, mas 

como um elemento pelo qual a pessoa toma consciência de que o mundo está para além de si 

mesma e que é preciso se integrar com outras pessoas. De forma geral, os valores espirituais, 

sendo independentes dos valores vitais, revelam a capacidade de desprendimento da pessoa e 

seu desejo de transcendência com vistas a alcançar o mundo, e de sair de sua individualidade 

para reencontrar e conviver com outras pessoas.  

                                                 
Scheler ainda afirma de forma contundente: “Existe uma formação cultural do coração, da vontade, do caráter e, 

através desta, uma evidência do coração, um “ordre du coeur”, uma “logique do coeur” (Pascal), um tato e um 

“esprit de finesse” do sentimento e do juízo do valor; há uma forma estrutural dos atos afetivos historicamente 

mutável e contudo rigorosamente a priori face à experiência contingente, forma cuja origem não difere 

essencialmente daquelas formas do entendimento.” (SCHELER, 1989a, p.47). 
485 Ibid., p.56. 
486 Id., 1991b. 
487 Conquanto, a cultura rege-se por um processo de conservação da realidade pessoal na história, ainda que ela se 

transforma no tempo, de maneira que se ela fosse o valor maior na hierarquia material, o desenvolvimento moral 

da pessoa seria o resultado de um processo de amor a si mesmo, fruto do resultado de nunca perder-se. Se assim o 

fosse, Scheler estaria em conformidade com Nietzsche quando este compreende que o “conhece-te a ti mesmo 

(Sócrates)” e o “torna-te quem tu és (Píndaro)” seria apenas um caso de amor de si, do cultivo de si. 

Cf.: NIETZSCHE, F. Ecce Homo: como alguém se torna o que é. Tradução, notas e posfácio de Paulo César de 

Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. (Por que sou tão inteligente, §9).; 

BRAZIL, Luciano Gomes. Do “conhece-te a ti mesmo” ao “torna-te o que tu és”: Nietzsche contra Sócrates em 

Ecce Homo. Revista Trágica: estudos sobre Nietzsche, Rio de Janeiro (RJ), v.5, n.2, pp. 30-45, jul/dez. 2012. 



 144 

 

c) Valores do santo e do profano 

A quarta e mais elevada classe de valores materiais a priori é denominada de 

valores do Santo (Heiligen) e do Profano (Unheiligen)488. A tradução dessa categoria 

axiológica orienta-se para a realidade dos modelos pessoais do Santo e do Profano, 

distanciando-se da ideia de valores exclusivos de um sistema religioso ou de objetos sagrados 

e orientando-os para sua qualidade pessoal489. 

A evidência conferida aos valores do santo significa que o valor mais alto é também 

o mais fundamental para as relações pessoais. São estes valores que permitem reconhecer o 

valor da presença de si e do outro com um valor absoluto e irrevogável e pelo qual se pode 

erigir a solidariedade como um princípio ético-social autêntico.490  

A classe de valores do santo e do profano constituem os valores supremos na 

hierarquia de valores, tanto sob o aspecto do conteúdo material do valor no qual ela coincide 

com o próprio depositário de valor, a pessoa, quanto pelo fato de o valor de pessoa ser superior 

a qualquer valor de ato, de função ou de coisa, valores estes visíveis em especial nas categorias 

inferiores anteriormente descritas. Isso implica dizer que o summum bonum só é possível em si 

mesmo. Assim, independentemente do que cada pessoa considere por santo, estes valores 

                                                 
488 Comumente estes valores são traduzidos de modos diferentes como valores religiosos, valores sagrados e 

valores do santo e do profano. Essa diferença pode conduzir a uma confusão na compreensão das ideias do filósofo. 

No texto original da sua obra “O formalismo na ética e a ética material dos valores”, Scheler usa as expressões 

“werte des Heiligen und Unheiligen” sendo literalmente valores do Santo e do Profano, preservando também o 

princípio da polaridade dos valores, na qual para cada valor corresponde um anti-valor. Ele assim não classifica 

esses valores como “heiligen werte” (valores sagrados), sem unir os termos pela preposição “des” que poderia 

conter a imagem de valores religiosos, em especial de objetos religiosos ou sagrados, e de valores sobre-humanos, 

divinos. Tampouco Scheler designa essa classe de valores por “religiöfen Werte” (valores religiosos) justamente 

para não restringir a ideia de valores propostos ou impostos por uma religião. E ainda que a religião e suas formas 

de comunidade como a Igreja possam conter valores do Santo assim como valores religiosos em geral, estes valores 

não são regidos pela força dos dogmas ou da crença nem podem ser impostos ou induzidos. São valores essenciais 

e a priori. 
489 Alguns autores pela linguagem filosófica de Scheler aproximar-se conceitualmente de uma expressão teológica, 

por vezes, confundiram seu personalismo com um personalismo cristão. Essa inclusive foi uma das tratativas de 

Karol Wojtyla em sua tese de doutoramento em filosofia sobre Max Scheler na qual defendeu também que a ética 

material dos valores por ele tecida não poderia constituir-se uma ética cristã (WOJTYLA, 1993.). O próprio 

Scheler alerta para este fato no prefácio da segunda edição de seu volume “Do eterno no homem”. Nela, ele afirma: 

“[...] Como se o autor [Scheler] não tivesse comprovado antes justamente a indemonstrabilidade lógica do 

personalismo teísta e como se essa conexão hipotética não admitisse em si no lugar do Cristo um ser “único” 

totalmente diverso, por exemplo, Maomé. O fato de esse “único” ser o Cristo é um puro juízo de valor e nunca 

ocorreu ao autor querer “demonstrá-lo filosoficamente.” (SCHELER, M. Do eterno no homem. Rio de Janeiro: 

Vozes, 2015a. p.14.). 
490 Nisso, pode-se afirmar que a empatia e a simpatia enquanto sentimentos vitais e espirituais não são capazes de 

promover o reconhecimento da dignidade do outro como uma pessoa plena e autônoma (SOUZA NETO, Cézar 

Cardoso de. A pessoa e os valores, aspectos do pensamento de Max Scheler. Revista Reflexão, Campinas, n. 85/86, 

p. 41-55, jan./dez., 2004.). 

Cf.: SCHELER, 2001, p. 178. 



 145 

permanecem como formadores e representantes de qualidades de excelência da pessoa humana, 

isto é, correspondem aos modelos de pessoas morais mais valiosas e virtuosas.491 Eis por que 

os valores do santo são valores pessoais [Die personwerte] e os valores derivados, segundo 

Scheler, encontram sua diversidade nos valores dos objetos sacros, no valor das formas de culto 

e nos sacramentos492. São assim considerados como valores derivados os valores religiosos 

[religiöfen Werte] e metafísicos [metaphysik Werte]. 

Nessa perspectiva, os atos emocionais493 mediante os quais apreendem-se os 

valores do santo são um ato de amor à pessoa, isto é, a forma de ser pessoal, evidente, enquanto 

estado, e não como função percipiente, nos sentimentos de felicidade e de desespero, além das 

reações sentimentais de adoração, fé, incredulidade, veneração e atitudes análogas.494 

Apesar da classe de valores do santo não serem a mesma dos valores da religião, 

Scheler aponta uma relação entre religiosidade495 e moralidade que, embora sejam 

essencialmente independentes e diferentes entre si, se encontram integradas no horizonte ôntico 

da excelência do ser pessoal, posto que, tanto a religiosidade quanto a moralidade, tratam do 

aperfeiçoamento da personalidade conforme um modelo ontológico perfeito (o santo), isto é, 

uma imagem pessoal perfeita da qual alguém possa se fazer semelhante. 

Após as considerações sobre as categorias axiológicas e para dar prosseguimento 

ao tratamento da relação entre a hierarquia dos valores e o aprimoramento moral da pessoa, 

apresentaremos a teoria dos modelos de Scheler. 

                                                 
491 SCHELER, M. Problemas da religião (1922). In: SCHELER, M. Do eterno no homem. Rio de Janeiro: Vozes, 

2015b. p.415. 

Cf.: Id., 2001, p. 178. 
492 Se tomarmos com fundamento a religião católica com a qual Scheler teve contato, presume-se que, ao usar o 

referido termo, o filósofo compreende que “os sacramentos”, configurados em formas litúrgicas, são sinais visíveis 

e eficazes da ação divina mediante a vivência da fé que une mais perfeitamente à vida divina.  
493 Das funções sentimentais dos valores do santo: Die gefühle der Seligkeit und Verzweiflung 
494 A felicidade é compreendida como um estado de bem-aventurança, porquanto, é um qualidade ou um modo de 

ser que não se pode confundir com uma sensação de agradável, bem-estar ou de êxito. O desespero é o 

aprisionamento ou fechamento do ser em si mesmo e se caracteriza pela inércia (incapacidade de agir, diferente 

de inação), pelo desânimo, pela ausência de perspectiva e pela dificuldade de se manter ligado ao mundo. 
495 Por religiosidade entende-se o modo pelo qual a pessoa vive a partir do ideal pessoal de sua expressão religiosa 

ou de sua espiritualidade. 



 146 

2.9 Da Ascese Moral (e Espiritual) da Pessoa e do Mundo: Modelos e Líderes 

 

Nessa seção, trataremos das questões relativas aos modelos e às respectivas formas 

de sociedade derivados de cada modalidade de valor. 

Ao término de sua obra magna Ética, Scheler anuncia um novo tomo no qual trataria 

dos modelos como um desdobramento de sua ética material de valores, mas este fato não se 

consumou. Sua esposa, Maria Scheler, no entanto, publicou fragmentos póstumos relativos ao 

período de 1911-1921, que foram intitulados de Modelos e líderes496.  

Apesar de ser uma promessa não cumprida, é possível indicar as implicações dos 

modelos e líderes para a constituição moral da pessoa e para a formação da sociedade, que é o 

que interessa para nossa investigação. Antes de tudo, é preciso entender que as ideias sobre os 

modelos e líderes são um estudo de segunda ordem sobre a Moral, ou seja, Scheler as deduz e 

desenvolve com base na hierarquia material dos valores a fim de atestar a sua relevância.497 

Sobre isso, diz ele: 

A importância deste problema aumenta para esta Ética pois, como já vimos, 

todas as normas se fundam em valores, e que, por sua vez, o valor supremo 

(no sentido formal) não é um valor de coisas, nem um valor de estado, nem 

um valor de leis, senão que é um valor de pessoa. Com base numa forma 

silogística, teríamos por consequência simplesmente de que a ideia de uma 

pessoa de valor supremo, num sentido material, seria também a norma 

suprema para a existência e a conduta moral.498 

 

Em face disso, torna-se claro que sua teoria dos modelos possui uma face empírica 

e outra, a priori, nas quais estão fundamentados os modelos na ideia de valor. Nesse caso, 

também os modelos possuem seus antípodas, ou seja, são bipolares: para cada modelo valioso 

há o seu antimodelo. Mas o que seria, então, um modelo (vorbild)? Frente a este questionamento 

ontológico, Scheler nos fornece a seguinte explicação: 

[...] o modelo é, por seu conteúdo, uma consistência estruturada de valores 

com a unidade de forma de uma pessoa; uma essência estruturada de valor sob 

a forma pessoal; e, se considerarmos o caráter prototípico do conteúdo, ele é 

a unidade de uma exigência de dever-ser fundada nesse conteúdo.499 

 

                                                 
496 Apesar de corresponderem aos escritos de 1911, segundo o professor Migallón, estes escritos foram 

apresentados em um curso semestral de filosofia na Universidade de Colonia. (MIGALLÓN, S. S. Presentación. 

In: SCHELER, M. Modelos y líderes. Salamanca, Espanha: Sígueme, 2018. p. 9-12.). 
497 Id., 2001, p.746. 
498 Ibid., p.732. 
499 Ibid., p.739. 



 147 

Podemos pressupor que os modelos são arquétipos pessoais ideais e não podem ser 

plenamente descritos, isto é, há também inúmeros modos pelos quais os modelos podem se 

revelar: modelos nacionais, profissionais, morais, artísticos.500 Enfim, são muitas as 

configurações pelas quais temos contato com os modelos.501 Até mesmo os líderes podem ser 

modelos. Porém, quando elegemos uma pessoa concreta (homem real) e a tomamos como um 

modelo, isto implica afirmar que ela é uma referência.502 

Enquanto dever-ser ideal, o modelo aponta um caminho moral de excelência para a 

pessoa seguir ou se espelhar. Por isso, ele incita mudança de atitudes; transforma nossa 

disposição de ânimo e direciona nosso amor, isto é, nosso modo de amar. Diante do exposto, o 

seguir o modelo503 não significa uma mera repetição ou imitação, mas consiste em ver e julgar 

o mundo a partir de seus olhos. A função do modelo é despertar a pessoa para uma nova 

concepção de existência. Ademais, como indica Scheler: 

Os modelos não são objetos de imitação e submissão cega – como é o caso tão 

frequente na nossa pátria alemã, sedenta de autoridade. Eles são apenas os 

preparadores do caminho que nos faz ouvir o apelo da nossa própria pessoa; 

eles são apenas o alvorecer do dia ensolarado da nossa consciência e das 

nossas leis individuais. Aqueles personagens exemplares devem libertar-nos 

e eles nos libertam – pois eles próprios são livres e não escravos; libertam-nos 

para a nossa vocação e para o uso total da nossa energia.504 

 

Se, por um lado, os modelos contribuem para o crescimento moral da pessoa e para 

o progresso moral da sociedade, por outro, ele pode gerar um problema no mundo prático, na 

medida em que são as pessoas concretas que os representam e estes podem também influenciar 

negativamente nossos atos, costumes, percepção e modo-de ser. 

Ademais, são três as formas pelas quais o modelo nos é dado:1. A herança que gera 

os valores hereditários melhores e mais adaptados; 2. A Tradição, pela qual apreendemos por 

contágio e imitação certos comportamentos sociais de modo automático e mecânico; 3. Pela fé 

amorosa, que se dá pelo modo como eu me compreendo espiritualmente e acredito que ele 

responde mais ou menos à minha inquietação de ser melhor.505 

                                                 
500 SCHELER, 2001, p.748. 
501 Id., 1998a, p.39. Cf.: Id., 1989a, p. 41. 
502 Id., 2001, p.743. 
503 Conforme Migallón, o fundamento do fenômeno do seguimento moral decorre de um ato de amor que nos 

impulsiona e nos permite ter acesso ao coração do modelo e ser conquistado por seu modo-de-ser (MIGALLÓN, 

2006.). 

Cf.: MIGALLÓN, S. S.  Max Scheler. Philosophica: Enciclopedia filosófica. (on line). 2007. Disponível em: 

http://www.philosophica.info/archivo/2007/voces/Scheler/Scheler.html. Acesso em: 15 jan. 2008. 
504 SCHELER, 1989a, p. 43. 
505 Ibid., p.44-50. 



 148 

Ora, o modelo é um guia que nos incita a agir com vistas a um crescimento moral, 

posto que contém em si os valores positivos mais elevados dos quais decorrem a bondade e um 

manancial de virtudes. O fato é que, geralmente, o identificamos com a imagem não de um 

homem, mas de uma divindade, o summum bonum. Qual seria, então, a relação entre os modelos 

e a ideia de Deus? 

De acordo com Scheler, tanto Deus como os modelos são estruturados como ideias, 

de modo que, na vida prática, isto é, na facticidade do cotidiano, os chamados “modelos reais” 

são frágeis, pois não correspondem perfeitamente aos protótipos de cada esfera social de vida 

e cada pessoa depreende dele apenas ideias particulares. Evidentemente, Deus, enquanto 

“Pessoa” espiritual e infinita, não pode ser um modelo autêntico para uma pessoa finita ou ter 

a função prototípica igual para todas as pessoas. 

Ora Deus, enquanto “Pessoa” espiritual, se direciona à essência dos seres e ao 

centro pessoal de cada um. E em cada pessoa seu ser espiritual é movido por uma mesma 

essência: o amor. É assim que o amor, sendo um ato de participação no ser, faz com que a 

pessoa encontre na ideia de Deus a luz para seu aperfeiçoamento moral e existencial.506 

Deriva, portanto, do amor enquanto essência e plenitude de Deus, a bondade 

ontológica (summum bonum) que se revela sob a forma de uma bondade volitiva que afirma a 

unidade entre aquilo que se ama e o que se faz: “Deus não ama o que quer e porque Ele o quer, 

                                                 
a) A descrição do impacto da herança de Scheler para com a noção de “modelo” faz recordar a teoria 

sociointeracionista do russo Lev Vygotsky (1896-1937) segundo a qual a filogênese alimentaria a ontogênese. – 

Não temos ciência de qualquer contato entre esses teóricos, ainda que se saiba que Vygotsky faz menção a Scheler 

em algumas de suas obras. Aqui, apenas destacamos a originalidade das ideias de Scheler, consideradas muito à 

frente de seu tempo. 

b) Mediante a tradição, para além de ensinamentos de hábitos sociais, o filósofo de Munique esclarece, no exemplo 

da relação entre pais e filhos, que apesar de sua influência irreflexa, a partir da imagem estruturada de seus pais a 

criança não apenas aprende a amá-los ou odiá-los como determinará aquilo que ela irá amar ou odiar, ou seja, 

atuará sobre o modo como ela valora o mundo. 

c) Sobre a relação entre o amor, a fé e o modelo, exemplifica Scheler: “Quando estamos amando, somos levados 

a consentir e a ir atrás, quando estamos odiando, somos levados a contrariar e a resistir. Um professor que 

detestamos como pessoa, pode fazer-nos detestar a matéria que leciona; a fé que depositamos numa pessoa ou, 

pelo contrário, que lhe recusamos, fé que depositamos nela como num todo, porque já a conhecemos até os refolhos 

da alma, não apenas no exterior como quem apenas imita, mas no íntimo e no centro espiritual de sua vida, graças 

a um derramar de nós mesmos nela e graças à comunhão recíproca doas atos do núcleo interior do eu: é esse o 

modo mais elevado, puro e espiritual de um modelo exercer influência.” (SCHELER, 1998a, p.49). 
506 Faz-se necessário um esclarecimento de distinção entre Spinoza e Scheler. Para o fenomenólogo de Munique, 

amare in deo não significa o mesmo que amare Deum in deo como pensa Spinoza. Scheler critica o panteísmo 

intelectualista de Spinoza (amor Dei intellectualis) para o qual o amor das pessoas não seria senão um 

prolongamento da ação divina e que o homem seria apenas um modo ou uma função do próprio Deus. Amar os 

outros ou a si mesmo seria amar a Deus e assim, o homem jamais seria capaz de amar aquilo que lhe fosse diferente. 

O que seria, de certa maneira, apenas um solipsismo da pessoa divina que independente da forma e, em todas as 

coisas, ama a si mesmo, isto é, como descreve Scheler, um omniegoísmo, pois, se eu só amasse a Deus e aos outros 

seres “porque eles não são substancialmente diversos de mim – então não importa o que eu viesse a fazer, isto não 

poderia ser de maneira alguma “amor” (Id., 2015b, p.303.). 



 149 

mas Ele quer eternamente o que ama e, amando, o afirma como valor.”507, diz Scheler. Dessa 

forma, na bondade essencial de Deus encontram-se todos os conteúdos pertinentes a todos os 

tipos de pessoas universais ou individuais, sejam elas reais ou ideais, sem, com isso, esgotar 

esta fonte originária. Desse modo, há também um movimento recíproco no qual o amor e a 

bondade divina se difundem no mundo. Com efeito, se a bondade divina é fonte da moral e do 

ethos por seu conteúdo, cada ato moral da pessoa finita torna-se, por analogia, uma epifania do 

divino.508 Sobre isso, afirma Scheler: 

Deste modo o homem não é um imitador de um “mundo de ideias” ou de uma 

“providência” que subsiste por si própria ou que já existia em Deus antes da 

criação, mas ele é co-criador, co-fundador e co-realizador de uma sequência 

de ideias que se efetiva no processo do universo e com o próprio homem. O 

homem é o único ponto em que e por meio de quem o ente primitivo não só 

se compreende e se conhece a si mesmo, mas é também o ente em cuja livre 

decisão Deus pode realizar e santificar sua simples essência. O destino do 

homem é ser mais do que um “servo” e criado obediente, mais do que um 

“filho” de um Deus já pronto e perfeito por si mesmo. No seu ser-homem, que 

é um ser de decisão, o homem é portador da dignidade superior de um aliado, 

mesmo de um colaborador de Deus, que no meio das tempestades do mundo 

carrega à frente de tudo a bandeira da divindade, a bandeira do “Deitas” que 

só se realiza com o processo do mundo.509 

 

Apesar da distância entre as pessoas finita e infinita, a meta moral do homem não 

deve ser igual ou superior a Deus, mas tornar-se partícipe de Deus por seus atos. Em seu texto 

A visão filosófica do mundo (1928), Scheler ressalta que, nessa relação entre as pessoas finita e 

eterna, não pode haver uma visão de mundo única e universalmente válida já que seu conteúdo 

se realiza no ato contínuo da história “na sua medida de perfeição e adequação”510. 

Ora, o caminho descrito por Scheler não é a de um eremita solitário em busca de sua 

elevação espiritual e moral. A teoria dos modelos proposta por Scheler considera que o 

desenvolvimento moral da pessoa jamais ocorre isoladamente, sem o con-viver, sem a 

influência direta ou indireta das demais. Para ele, a pessoa segue “de seus pais, de sua família, 

de seus grupos sociais e profissionais, dos modelos da nação, no rumo dos cinco valores 

fundamentais, seguindo finalmente os modelos de santidade, é que o ser humano se eleva, 

ajudado por outros seres humanos, por assim dizer.”511. Por meio desses modelos reais ou 

                                                 
507 SCHELER, 2015b, p.296. 
508 Id., 2001, p.750. 
509 Id., 1989d, p.17. 
510 Ibid., p.18. Portanto, Scheler estabelece, com isso, a diferença entre uma fundamentação metafísica da moral e 

uma moral de fundamento metafísico. Se, na primeira, somos conduzidos a uma possível imagem do divino 

enquanto razão de ser, na segunda temos a convicção de que o divino determina, de forma concreta, nosso modo 

de ser e de agir. 
511 Id., 1998a, p.43. Os cinco valores fundamentais referidos são: o agradável, o útil, o nobre, os valores espirituais 

e os valores de santidade (Ibid., p.40). 



 150 

ideais, a pessoa amplia e enriquece a sua experiência de ser. Convém, todavia, avaliar o alcance 

de influência dos modelos e líderes na esfera das relações sociais. 

Os líderes exigem de nós um agir, uma atividade prática, um comportamento. 

Já o modelo exige um modo de ser, um estado de espírito. Mas é do modo de 

ser que se originam o querer e o agir (o valor do que fazemos está no valor do 

que somos).512 

 

O líder (führer) é a pessoa capaz de convencer, coordenar as ações dos indivíduos 

por sua autoridade e, inclusive, podendo induzir as pessoas a realizarem ações contrárias aos 

próprios valores, tolhendo, com isso, a sua liberdade. Os líderes podem exercer sua influência 

negativamente sobre a vontade do liderado. As inclinações axiológicas de um líder podem 

esconder-se sob a égide de uma ditadura do dever513, reprimindo a criticidade dos liderados. 

Por isso, diz Scheler: “Ser líder é agir, é mostrar o caminho, dar à vida o rumo certo, ou errado 

no caso do mau líder.”514. 

A força e a influência do modelo sobre a pessoa é, decerto, a maior e mais intensa, 

pois os modelos servem de medida moral de como agir diante do mundo, já que atuam sobre a 

nossa consciência dos valores e, prioritariamente, sobre nosso amor e nosso ódio, determinando 

nosso próprio caráter moral. Eles alcançam a disposição de ânimo das pessoas 

espontaneamente, antecedendo a própria reflexão moral e permitem que, mais facilmente, as 

pessoas se sintam identificadas com eles em suas condutas. Scheler considera ainda que os 

modelos e líderes abrangem tanto a individualidade como a coletividade de pessoas, tendo 

importância na condução da história, haja vista que eles inspiram sistemas de valores, 

legislações, estilos artístico-culturais e as próprias pessoas.515 No âmbito político, por exemplo, 

um líder possui e representa valores de uma coletividade. Portanto, no processo democrático é 

necessária a constante reflexão sobre as emoções e os valores individuais e coletivos das 

pessoas diante dos modelos e líderes, a fim de que elas não sejam manipuladas, como ocorre 

nos regimes totalitários e ditaduras. 

Para Scheler, ser pessoa significa fazer da vida social e política uma constante 

reflexão, pois aquele que cumpre apenas prescrições irrefletidas coisifica-se e transforma-se em 

objetos dos outros. Assim, dado o alcance dos modelos e líderes, é imprescindível a reflexão 

                                                 
512 SCHELER, 1998a,, p.27. 
513 Por “ditadura do dever” entendemos o “determinismo” do dever sob a vontade, não porque nos proíbe, mas 

porque nos manda como discorremos na seção sobre a relação entre valor e dever-ser. 
514 Ibid., p.36. 
515 Ibid., p.38. 



 151 

sobre eles, questionando sempre: “a que deuses estamos servindo quando, consciente ou 

inconscientemente, os escolhemos para modelos?”516. 

 

2.9.1 Arquétipos de pessoas valiosas 

 

Com efeito, dada a importância dos modelos para a estrutura da moral no 

pensamento de Scheler, apresentaremos, brevemente, as 5 (cinco) grandes configurações de 

modelos (arquétipos) de acordo com a hierarquia material dos valores apresentada no tópico 

anterior. São estabelecidos, assim, os seguintes modelos e suas respectivas formas de 

agrupamento social: 1. o artista do prazer/massa; 2. o pioneiro da civilização (führender 

Geist)/comunidades de interesses; 3. o herói/comunidade de vida; 4. o gênio/comunidade da 

cultura; e, 5. o santo/comunidade de amor. 

 

1. O Artista do prazer e o pioneiro da civilização 

Em relação ao valor da pessoa e sua constituição moral, o modelo pessoal 

representado pelos valores do agradável é o artista do prazer [Künstler des Genusses]. Este é 

descrito em Modelos e Líderes, como aquele que consegue viver e apreciar inteiramente a vida, 

sendo audacioso e a tudo se entregando e a nada resistindo. A comunidade que mais o representa 

é a Massa, na qual as pessoas estão presas pelo contagio afetivo que as congrega.517 Para tal 

modelo de pessoa parece acertada a definição de Ortega y Gasset: “O homem-massa não dá 

ouvido a razões, e só aprende em sua própria carne.”518. 

Acerca dos valores mais elementares, ou seja, os valores de utilidade e de 

instrumento, encontra-se o pioneiro da civilização519, o espírito-guia. Ele é o modelo que está 

centrado na produção de bens mediante a transformação da natureza para colocá-la a serviço 

                                                 
516 SCHELER, 1998a, p.28. 

Associando tal preocupação do tema dos modelos e líderes com os movimentos histórico-culturais entre 1900 e 

1915, percebe-se como Scheler está inserido nas discussões das ideias políticas de seu tempo, bem como se percebe 

seu embate com o nacionalismo alemão nascente alimentado pelo ressentimento e que se centrará posteriormente, 

em especial, na figura do Führer. 
517 Retomaremos a tema da Massa no capítulo seguinte sobre o papel das emoções na moral. 
518 ORTEGA Y GASSET, José. A rebelião das massas. Campinas, SP: Vide Editorial, 2016. p.158. 
519 Na obra “Modelos e Líderes”, Irineu Martim apresenta-nos o Pioneiro da Civilização como modelo do útil. Já 

na obra “Ethik”, encontramos como referência do modelo do útil, o espírito-guia ou espírito de liderança (führender 

Geist).  Infelizmente, Scheler não descreve as características do protótipo pessoal do pioneiro da civilização ou 

espírito-guia, apenas afirma em seus estudos de que ele está associado ao valor do útil (SCHELER, op. cit.). 



 152 

do agradável. Este modelo está baseado na “aspiração de alcançar o máximo de desfrute do que 

é agradável, com um mínimo de coisas agradáveis e um número correto de coisas úteis.”520 

Em sua obra Sociologia do saber, Scheler coloca que é por meio dessa noção de 

utilidade que a técnica passa a servir de alicerce ao conhecimento científico. No âmbito 

econômico, tal modelo refere-se ao trabalhador e ao industrial que impulsionam a sociedade 

pelo emprego da técnica.521 Por sua característica, esse espírito-guia se pauta na ideia de 

uniformização das pessoas finitas, considerando-as todas sob a égide de uma igualdade formal 

na busca dos mesmos interesses e bens. Portanto, enquanto a Massa está marcada por um 

estímulo momentâneo e sensível de conexão entre as pessoas, as formas de sociedade que lhe 

diferem seriam as comunidades de interesses marcadas por contratos e promessas, tais como as 

comunidades de especialistas e as comunidades de profissionais a quem se atribuem as mesmas 

competências e finalidades na sociedade.522 

Considerando que a sociedade industrial está inicialmente marcada por esta forma 

de modelo, e pela inversão dos valores vitais pelos valores de utilidade, Scheler expõe assim a 

sua crítica: 

Todos os danos à vida, que este industrialismo produz – por exemplo, o 

trabalho de mulheres e crianças, uma tendência desintegradora da família, a 

formação de grandes cidades com as consequentes moradias danosas para a 

saúde, um dano constitutivo da força vital empregada em um ofício inteiro, 

quando este dano é provocado pelo veneno que está vinculado ao processo 

técnico, a especialização da atividade dos homens no serviço junto às 

máquinas, até que ele se torne um mero carretel [...].523 

 

Sendo assim, o verdadeiro espírito-guia não se deixa consumir pelos valores de 

utilidade evitando que sua personalidade seja reificada. Desse modo, a sublimação do espírito-

guia na civilização deve ocorrer pelo enaltecimento da vida que encontramos no herói. 

 

2. O herói 

No que concerne ao modelo pessoal e ao modo de comunidade que representam a 

classe de valores vitais, encontram-se, respectivamente, o herói [held] e a comunidade de vida 

[lebensgemeinschaft/ der staat] (cuja forma clássica é o Estado). 

                                                 
520 SCHELER, 2012b, p.163. 
521 Id., 1991b. 
522 Id., 2012b. 
523 Ibid., p.181. 



 153 

As qualidades próprias do herói são o vigor, a veemência, a força, a plenitude, o 

saber dominar as paixões e direcioná-las aos seus propósitos e à integridade do caráter. Porém, 

o herói não se põe acima dos outros, isto é, ele não busca seu próprio e exclusivo bem-estar 

pessoal, pois ele sempre se coloca a serviço dos demais.524 Para Scheler, os principais exemplos 

de herói são o estadista, o militar e o colonizador. Com base nessa característica, o Estado deve 

procurar maximizar os valores vitais, posto que “o Estado é o sujeito pessoal de uma 

determinada organização da soberania no meio e sobre um povo e tem por objetivo buscar os 

valores vitais de progresso e bem-estar desse povo, visto como comunidade de vida.”525. 

O herói estadista visa unificar e maximizar as funções do Estado que, por sua vez, 

destina-se à conservação e ao desenvolvimento de sua própria estrutura em favor de seus 

subordinados, o povo. O Estado, porquanto, não visa à promoção da humanidade em geral, mas 

se pauta pela defesa dos seus próprios interesses e na luta contra tudo aquilo que fira os valores 

e princípios da sociedade que ele representa.526 

Tais valores defendidos pelo herói e pelo Estado não se fundam em si próprios, pois 

eles se encontram no seio do ambiente cultural e espiritual, já que “sem os conceitos mais 

abrangentes de valor, a política não tem consciência.”. O herói não é um criador nem o Estado 

é a forma de configuração social mais elevada, sendo apenas instrumentos que permitem a 

organização da sociedade, o que nos conduz à imagem pessoal prototípica oferecida pelos 

valores espirituais. 

 

3. O gênio 

Os valores espirituais se referem aos valores estéticos, os de justiça e os de 

conhecimento da verdade, os quais correspondem, respectivamente, 1) o artista, 2) o juiz e o 

legislador e 3) o filósofo e o sábio. Todos eles dizem respeito ao modelo do gênio [genius]. 

Em seu livro O formalismo na ética e a ética material dos valores, Scheler faz uma 

breve referência ao modelo do gênio moral ao afirmar que “o gênio moral não é um descobridor, 

mas um inventor”.527 O gênio é aquele que consegue assumir a totalidade do mundo sem se 

prender às suas leis, oferecer-lhe uma obra original e exemplar. Com isso, o gênio deixa, por 

sua obra, sua marca no mundo. 

                                                 
524 FRINGS, Manfred. The mind of Max Scheler: the first comprehensive guide based on the complete works. 

Wisconsin, Estados Unidos: Marquette University Press, 2001. 
525 SCHELER, 1998a, p.131. 
526 Ibid., p.142. 
527 Ibid., p.255. 



 154 

Inseparável de sua obra, o gênio manifesta sua personalidade única, 

individualizando sua pessoa espiritual independentemente do lugar e do tempo. Assim ele, nas 

palavras de Scheler, é cosmopolita, um “cidadão do mundo”. Com efeito, mediante o contato 

com a obra do gênio, abre-se a totalidade de um mundo estruturado. No texto Modelos e líderes, 

em que trata da imagem do gênio, Scheler considera que, para se compreender o pensamento 

platônico, não é necessário se dedicar a vida do filósofo grego, mas é necessário, “pelo método 

que achar melhor, adquirir uma visão global do mundo platônico, como era visto pelo próprio 

Platão; só depois é que poderá entender corretamente cada trabalho e suas divisões, na obra do 

filósofo.”528 

Nesse sentido, para que seu nome alcance grandeza, ele precisa ser descoberto, ou 

seja, alguém procura descobrir e encantar-se com a originalidade de sua obra e compartilhar 

suas ideias. Entretanto, tornar a obra do gênio visível jamais significa esgotá-la, posto que é da 

essência de sua obra ser uma fonte inesgotável de sentidos, pois sua profundidade é infinita.529 

A obra do gênio persiste para além do objeto material original concreto, ou seja, ela continua 

presente em toda cópia ou reconstrução de sua singularidade.530 

O aspecto fundamental do gênio está em sua habilidade em ampliar, por meio de 

uma contemplação desinteressada, a compreensão de modo puro de um mundo estranho. Tal 

atitude contemplativa e espiritual só é possível ao gênio mediante um ato de amor pelo qual a 

pessoa amplia e faz crescer o seu mundo. Nas palavras de Scheler, o amor do gênio “tem por 

objetivo o mundo inteiro; tudo o que ele ama, para ele, vira um símbolo do mundo, ou então, 

um meio para abarcar no seu amor o mundo em sua totalidade.”531. As formas de associação e 

de comunidade nas quais podemos encontrar o gênio e que se delineiam pelos valores 

espirituais, Scheler chama, em O formalismo na ética e a ética material dos valores, de 

comunidade de direito [rechtsgemeinschaft] e de comunidade da cultura 

[kulturgemeinschaft]. 

A comunidade de direito refere-se à convivência de grupo de pessoas que formam 

entre si uma unidade social e constituem uma pessoa social, isto é, pessoas que compartilham 

um mesmo centro espiritual, de modo que a pessoa social não é mais a soma de pessoas 

                                                 
528 SCHELER, 1998a, p. 87. 
529 Ibid. 
530 Ibid., p.103. 
531 Ibid., p.116. Scheler acredita que o amor ao mundo está na confiança do gênio nesse mundo e em seu potencial 

de desenvolvimento a partir da pessoa. O filósofo de Munique critica a civilização moderna que, tomada por uma 

vontade de dominação (própria das ciências e de uma racionalidade sem valor), desconfia avidamente do mundo 

e tenta controlá-lo, possui-lo e subjugá-lo. 



 155 

individuais. A pessoa social possui disposição de ânimo e atos sociais próprios532. A 

comunidade de direito envolve todos os sujeitos jurídicos que estão vinculados à estrutura de 

um ordenamento jurídico para preservação do justo, porém, como indicamos, o valor não pode 

estar fundamentado na lei. Nesse sentido, o fundamento da comunidade e da própria ideia de 

direito está no pressuposto de que perante a lei há uma igualdade de valor das pessoas e que, 

portanto, ela é válida para si e para os outros.533 

Já a comunidade cultural ou os círculos de cultura abarcam uma pluralidade de 

pessoas coletivas, em que cada uma congrega os valores coletivos de uma cultura e de visões 

de mundo. Os círculos de cultura devem reconhecer e respeitar as pessoas em suas 

individualidades.  

Refiro-me a “círculo de cultura” ali onde vejo que predominam uma estrutura 

idêntica na maneira de conceber o mundo primeiro, e as formas 

correspondentes de existência, além de um “ethos” idêntico; porém sem que 

se ache ainda desenvolvida uma consciência reflexiva dessa identidade que 

caracteriza a nação. A existência de um grupo como nação supõe sempre uma 

pertença desse grupo a um “círculo cultural”, de modo que não pode nunca 

haver mais nações que círculos de cultura.534 

 

Assim, os círculos de cultura, enquanto saber essencial, reconhecem e acolhem a 

liberdade do espírito manifesta na pluralidade de pessoas individuais ou na diversidade de 

valores. E, à medida que os círculos de cultura se integram em círculos maiores, eles podem 

dar forma ao projeto maior que conjuga as pessoas coletivas culturais no conceito de nação. 

Desse modo, o entendimento de nação ultrapassa as noções de raça, classe social, território ou 

de povo, as quais são limitadoras da ideia de cultura.535 

A comunidade de direito ou a comunidade de cultura pode congregar valores em 

torno de uma visão de mundo que permite às pessoas valorar determinados bens e buscar certos 

ideais, conduzindo-as para uma concepção de vida mais ampla e comunitária. 

                                                 
532 Nesse sentido, é possível compreender que a auto-responsabilidade e a co-responsabilidade da pessoa individual 

não desaparece nem é substituído pelos diversos modos de pessoa social. Como exemplo, os direitos e deveres da 

pessoa individual permanecem mesmo no âmbito dos direitos e deveres da família. (SCHELER, 2001, p. 719). A 

pessoa coletiva não exclui a autonomia da pessoa individual. Noutra situação, o Estado, verbi gratia, pode exigir 

a vida de uma pessoa numa guerra, força-la a cumprir uma regra injusta, mas nunca será capaz de aniquilar seu 

espírito, sua consciência moral (Ibid., p.663). 
533 Ibid., p.752-753. Ainda que possa haver diferenças materiais entre as pessoas e, até mesmo uma hierarquia de 

valores isto não significa que, no âmbito do mundo jurídico, essa diferença entre pessoas particulares (inclusive 

com necessidades específicas), constituem em si desigualdades no valor do ser pessoa perante a lei. 

É preciso ainda destacar que a comunidade de direito, enquanto pessoa social, pode fazer parte da vida de uma 

pessoa individual mesmo sem esta perceber sua influência. Ainda assim a pessoa individual permanece a ela ligada 

por sua esfera social e compartilha com ela valores e ideias. 
534 Ibid., p.692. nota 99. 
535 SCHELER, 2001, p.711. 



 156 

 

4. O santo 

A figura do santo gera não apenas admiração, mas abnegação, humildade, 

esperança no mundo que espelham um modo-de-ser para alcançá-lo. Para Scheler, 

[...] o homem santo, que cria “a si mesmo” como o “bem mais perfeito” 

possível segundo uma imagem essencial valorativa, que veio a ser para ele no 

ato do amor em relação a si “em Deus”. O “santo” é o indivíduo maximamente 

independente da matéria dada de modo alheio, na medida em que sua “obra” 

é justamente “ele mesmo”, respectivamente a alma humana alheia, que sempre 

reproduz em si novamente o conteúdo valorativo ideal e o conteúdo de sentido 

de sua obra, isto é, da própria figura espiritual, em uma sucessão livre.536 

 

O santo é aquele que procura aperfeiçoar-se porque ama tornar-se uma pessoa 

melhor, o que significa desenvolver suas potencialidades e habilidades e, por consequência, 

estar cada vez mais integrado com aquilo que possa ser considerado mais valioso no outro e no 

mundo. O santo contém em si todas as formas da grandeza da pessoa humana, sendo ainda fonte 

das vocações e espelho das virtudes.537 

Eis por que que ninguém pode ser indiferente ao santo, pois ele adentra nos corações 

e inquieta nossa interioridade e nosso modo de ser538. Assim, em razão de seu carisma e 

influência, alguns objetos são tomados por sagrados não por seu valor em si, mas “[...] só são 

reconhecidos como divinos, sagrados, bons, verdadeiros e belos, porque “Ele” é que os enuncia, 

expressa e age.”539. O santo, afirma Scheler: 

[Santo] é o tipo humano que desperta fé nos seguidores, não porque a bondade 

de seus atos e a verdade de suas palavras se conformam a uma norma 

preestabelecida, mas porque os seguidores têm fé nele, na sua pessoa, graças 

à unção carismática da pessoa, de seu ser, de sua essência. E porque recebeu 

a unção, julgam ser verdadeira sua palavra e bom o seu agir.540 

 

Essa descrição nos revela que o santo não precisa ser a pessoa sagrada no sentido 

de uma divindade, mas é apenas uma personalidade que continuamente está voltada para Deus, 

pelo amor e pela contemplação. Com efeito, o modelo do santo se mede por sua personalidade, 

sua marca, cujos atos revelam qualidades de sua perfectibilidade.541 Sobre isso, diz Scheler, “a 

                                                 
536 SCHELER, 2015b, p.293. 
537 Id., 1998a, p. 77. 
538 Scheler faz uso, para ilustrar a ideia acima, de um jargão de Nietzsche: Quem está perseguindo, está seguindo. 
539 Id., 2015b, p. 463. 
540 Id., 1998a, p. 63. 
541 É justamente por esta característica que Scheler considera o cristianismo como a religião absoluta, pois se baseia 

na fé em um Deus pessoal que é indissociável da natureza humana na pessoa do Cristo. (SCHELER, 1998a, p. 61 

e 67). 



 157 

axiomática valorativa religiosa e ética coincide justamente – apesar de independentemente 

encontrada e descoberta – por si mesma com a ideia do bom senhor do ser ao mesmo tempo 

sagrado e perfeito.”542. 

O santo, desse modo, pode ser uma referência pessoal quando identificada com uma 

divindade e pode impregnar de significado a personalidade de seus seguidores (o santo-

discípulo), que é o modo pelo qual o santo vive nas e pelas pessoas.543 Para o seguidor, o santo 

é uma personalidade única, diferentemente dos demais modelos, como o herói ou o gênio, os 

quais podem coexistir com outros referenciais semelhantes e estabelecer hierarquias, mas sem 

anular o valor do respectivo modelo.544  

Todavia, ao invés de uniformizar as personalidades em torno de si, o santo, apesar 

de impregnar o seguidor com sua essência, permite que ele também construa a si mesmo tendo 

como horizonte o modo de ser pessoal do santo545, de modo que a pessoa seguidora permanece 

livre e sua individualidade nunca será uma cópia frente ao santo fundador. Sobre isso, diz 

Scheler: “[...] o santo está presente a cada etapa da história dos discípulos, para formar-lhes o 

íntimo e, por influxo profundo, dar-lhes força para vencer todas as etapas.”546. 

Scheler enfatiza uma última característica presente no santo: ele precisa ter uma 

existência histórica enquanto pessoa real de outra forma seria ele substituível por uma ideia. 

Entretanto, eis o paradoxo, pois sua natureza histórica em nada serve para estabelecer os liames 

ou as qualidades presentes no santo e que perduram na história junto a seus seguidores e 

imitadores.547 A investigação da biografia do santo fundador, mesmo assim não consegue 

perceber com nitidez a distinção entre a imagem real histórica do santo, do mito e do dogma.  

                                                 
542 SCHELER, 2015b, p.416. 
543 FRINGS, 2001. 
544 Id., 1998a, p.60. 
545 Scheler descreve vários tipos de modelos e líderes religiosos agrupados sob dois critérios que aqui apenas 

apresentaremos para ilustrar a diversidade de tipos e seus graus de influência: 1. Conforme a originalidade da 

santidade. Tipos puros: a) os primeiros santos e fundadores; b) os apóstolos e discípulos que conviveram com o 

fundador; c) testemunhas e mártires; d) os constituintes dos dogmas; e) os santos por imitação; f) os reformadores; 

e, g) os sacerdotes, autoridades religiosas que transmitem a dignidade do fundador. Tipos mistos são a) os pastores, 

aqueles que guiam e orientam as pessoas na fé da igreja, b) os membros da igreja que influenciam as pessoas na 

política e no direito; c) os pregadores e missionários; d) a massa de pessoas-modelos na profissão (o santo rei, o 

santo médico etc.); e) os teólogos; e, f) os gênios de inspiração religiosa. 

Outra tipologia dos modelos religiosos se refere a seus atributos psicológicos: 1. Homens da graça (líderes 

religiosos) e os moralistas (Ex. Buda ou Platão); 2) Homens intimistas e os altruístas (Ex.: S. Bento x S. 

Franscisco); 3. Profetas e místicos; 4. Partidários do dualismo x partidários da harmonia. 5. Os Crentes e os 

Convertidos; 6. Os “puros” e os “apaixonados”; 7. Pseudo-religiosos: gnóstico, o herege, o sacerdote corrupto ou 

não querido; o demagogo; o tradicionalista; o céptico e nômade; o boa-vida e o esteta (Ibid., p. 52-57).  
546 Ibid., p.75. 
547 Ibid., p.77. 



 158 

Baseando-se no modelo do santo, a forma de sociedade na qual as pessoas se 

relacionam entre si sem interesses é denominada por Scheler de “comunidade de amor548” 

(Liebesgemeinschaft). Nela, as pessoas são acolhidas em sua individualidade e diversidade, 

reconhecendo a dignidade em cada pessoa desde as suas fragilidades até suas potencialidades. 

Diferentemente das comunidades de interesses e de direito, na comunidade de amor não há 

espaço para reparação ou castigo, senão que reina apenas o amor e a justiça por meio do perdão 

e da gratidão. São princípios fundamentais para tal forma de sociedade o amor às pessoas, a 

responsabilidade e a solidariedade moral, unidas por um mesmo compromisso de respeito ao 

valor do outro, o que revela o caminho de integração das pessoas numa fraternidade 

universal.549 

Tecidas as considerações sobre a hierarquia material dos valores que é a base da 

estrutura axiológica do sistema ético de valores de Max Scheler, parece-nos compreensível sua 

arquitetura com base nas três principais ideias de seu pensamento: pessoa, valor e emoção. No 

entanto, convém destacar que o conhecimento desse sistema apenas, não assegura um ação 

moralmente valiosa, nem, tampouco, leva ao aperfeiçoamento moral da pessoa. Como afirma 

Scheler em seu opúsculo sobre A ideia de paz e o pacifismo: 

Não é o saber puramente intelectual o que põe em movimento nosso viver e 

nosso agir, senão o poderoso instinto da vida e um claro discernimento dos 

valores; discernimento este que se dirige a nossa força e a consciência de 

nossas capacidades.550 

 

Com base nisso, a teoria dos modelos de Scheler é indissociável da estrutura dos 

valores e, em certa medida, está acima desta, pois, como explica Spader, “cada exemplar é um 

“modelo”, “um protótipo” de um ordo amoris particular, e esta é a razão pela qual os modelos 

são a melhor via para uma sabedoria moral. Eles funcionam no núcleo da moralidade da pessoa 

[...].”551.  

Ora, vimos que no coração do modelo scheleriano está um ordo amoris, por isso, 

se conseguimos vislumbrar com maior nitidez uma ontologia moral da pessoa, somos 

                                                 
548 “Civilização do amor”, expressão similar à de Scheler, foi utilizada em 1970 pelo Papa Paulo VI e popularizada 

com o Papa João Paulo II. Essa relação é importante dado o contato próximo deste último pontífice com o 

pensamento de Scheler. Bem como, mutatis mutandis, as expressões são equivalentes no âmbito de um contexto 

social. 
549 SCHELER, 2001, p.492 e 662. Scheler afirma que a forma técnica da comunidade de amor é a comunidade 

eclesial, de fiéis, ou seja, a igreja. 
550 Id. La idea de paz y el pacifismo (1926). Buenos Aires, Argentina: Ediciones Populares Argentinas, 1955. 

p.162. 
551 SPADER, 2002, p.142. 



 159 

conduzidos a uma perspectiva epistemológica, posto que o discurso ético pressupõe a 

possibilidade da moral enquanto conhecimento, sistematização e compreensão lógica do agir. 

Nesse contexto, cientes de que a emoção adquire uma posição central na estrutura 

fenomênica e axiológica da pessoa, analisaremos, no próximo capítulo, o componente 

emocional de base fenomenológica presente na constituição da vida prática do ser-pessoa, 

destacando, particularmente, o que Scheler chama de gramática dos sentimentos e de como esta 

nos permite compreender o mundo e ir ao encontro do outro e de nós mesmos.  

 

 



 160 

III. LINGUAGENS, EMOÇÕES E MORAL EM MAX SCHELER 

 

Na trajetória que fizemos até este capítulo, após apresentarmos as bases da 

constituição onto-antropológica da pessoa, discorremos sobre a pessoa no mundo dos valores e 

sua formação moral. Com isso, destacamos a condição da pessoa lançada no mundo, no seu 

agir ético, na revelação de seu modo-de-ser, sempre a partir da tríade: pessoa, emoção e valor. 

Enfatizando-se os fenômenos emocionais no pensamento de Scheler, evidenciamos 

no primeiro capítulo como eles integram sua cosmologia e antropologia personalista. Vimos 

como a gradação da vida e de suas formas de expressão nos seres revelam a persistência, o 

desenvolvimento e o crescimento da complexidade dos fenômenos emocionais desde o curso 

dos impulsos afetivos até a constituição do caráter emocional do espírito no homem. Assim, 

por seu espírito, o Homem Total não pode cindir-se de suas emoções e deve ser capaz de 

reconhecê-las como próprias ao ser pessoa, tal qual acolhemos a faculdade da razão em nosso 

ser. “Somos nossas emoções, tanto quanto somos nossos pensamentos e ações.”552. Além disso, 

o caráter emocional do espírito antecede a razão e é o princípio de toda ação humana, tanto para 

a disposição de ânimo como para a constituição moral da pessoa. 

Desse modo, no segundo capítulo, mostramos como os fenômenos emocionais 

relacionam-se à constituição moral da pessoa, sendo eles imprescindíveis à experiência 

axiológica, no conhecimento dos valores, tanto na apreensão e hierarquização material dos 

valores até à formulação de ideais de pessoas morais sob a forma de arquétipos e de seus 

respectivos modos de comunidade. Assim, um progresso moral da pessoa ou da sociedade é 

indissociável de um maior cultivo e compreensão do papel das emoções de modo que as formas 

de sociedade mais elevadas são aquelas em que as pessoas aprenderam a melhor gerenciar suas 

próprias emoções, deixar-se guiar pelos valores mais elevados e a conviver harmoniosamente 

com o outro. 

Nesse capítulo, investigaremos a configuração da linguagem moral a partir de uma 

hermenêutica fenomenológica das emoções e do modo-de-ser da pessoa, uma vez que é pelo 

mundo do amor e das emoções que temos acesso ao mundo dos valores. É fato que Scheler 

jamais elaborou uma teoria ou filosofia da linguagem, mas também é verdade que ele se 

interessou pelo tema ao longo de sua trajetória intelectual, cujos “insights” breves e os 

                                                 
552 SOLOMON, 2015, p.17. 

 



 161 

comentários ou aforismos em seus trabalhos revelavam uma “protofilosofia”553 da linguagem. 

Scheler ainda advertiu quanto aos problemas do reducionismo da linguagem.554 

Para que uma ética torne-se possível é preciso que as ações sejam compreendidas e 

comunicadas como atos morais antes mesmo de serem justificadas. E se uma ética material não 

é capaz de tornar isso possível, então ela é infrutífera e desnecessária no mundo prático.555 Em 

seu livro Essência e formas de simpatia, Scheler enuncia uma forma de linguagem capaz de 

conectar a vivência e sua expressão. Para ele, 

Há aqui uma gramática universal, por assim dizer, que é válida para todas as 

linguagens de expressão e suprema base para a compreensão de todas as 

espécies de mímica e pantomímica do vivente. Somente por isto podemos 

também, por exemplo, perceber a inadequação de um movimento expressivo 

do outro com a vivência correspondente ou, todavia mais a luta que o 

movimento expressa com o que deve expressar.556 

 

 Ora, para o filósofo, trata-se de uma gramática de expressão que atua sobre o nosso 

modo de compreender a natureza das coisas e a vivência do outro. Nessa gramática, Scheler 

nos propõe a forma ou as conexões pelas quais as expressões são comunicadas e 

compreendidas. Todavia, essa gramática apenas permite perceber as relações essenciais nesse 

campo universal de expressão.557 

Tais relações são de natureza metafísica, ou seja, não dizem respeito à história dos 

viventes ou aos mecanismos biológicos relativos ao aparecimento da linguagem. Nesse sentido, 

por um lado, a ideia de uma gramática universal deve seguir a expressão dos sentimentos, posto 

que a expansão da vida, em sua diversidade, se dá, para Scheler, mediante suas transformações 

no mundo psíquico, de modo que à medida que a vida progride, ela carrega consigo as formas 

de expressão dos estágios anteriores: o homem, apesar de tudo, continua sendo um animal de 

instinto.558 Todavia, essa gramática dos sentimentos, para ser universal, deve estar alicerçada 

                                                 
553 Por “protofilosofia” indicamos que, com tais fragmentos ou aforismos não é possível constituir uma verdadeira 

filosofia da linguagem. Eles são apenas o anúncio de alguns possíveis pressupostos. 
554 SPADER, 2002. 
555 Scheler lança a seguinte crítica ao pensamento kantiano: “Um apriorismo no sentido de Kant há de ser levado 

obrigatoriamente a confundir os conceitos e as proposições aprióricas com os meros signos delas. Porém se estas 

proposições não se cumprem em nenhum conteúdo da intuição, que outras coisas há de ser senão meras 

convenções, das quais inclusive podem derivar-se com maior simplicidade “os resultados da ciência”?”. 

(SCHELER, 2001, p.133). 
556 Id., 2004b, p. 27. 
557 Ibid. 
558 Id., 2003a. 

Isto não significa afirmar, como pensam os positivistas, que a linguagem surge de exteriorizações expressivas dos 

animais ou que, entre os homens e os animais, há apenas uma diferença de grau (Id., 1989b, p.83.). 



 162 

em um fundamento hermenêutico metafísico e estar também estruturada de modo a satisfazer 

todos os signos e conteúdos possíveis. 

No âmbito da gramática de expressão dos sentimentos é necessário compreender 

que a palavra possui uma amplitude maior que o sinal e a linguagem está para além de um 

sistema de sinais. Assim, essa gramática não está subordinada a um processo de racionalização. 

O modo como uma palavra é utilizada e aplicada não corresponde à sua essência, 

ou seja, “a expressão da palavra é apenas sua roupagem”, portanto, a palavra não pode derivar 

da linguagem, ela é antes seu pressuposto: “Somente palavras deixam-se falar. No princípio da 

linguagem era a palavra!”559. Desse modo, ele afirma em sua conferência Para a Idea do 

Homem que:  

A palavra é fenômeno originário. Ela é pressuposição de sentido, e, com isto, 

ao mesmo tempo, meio fundamental também de todo conhecimento e de toda 

“história” possível que, como tal, é algo totalmente diverso da sequência 

objetiva de acontecimentos no tempo [...]. “O homem só é homem através da 

linguagem; para inventar a linguagem, ele já precisava ser homem.” (Wilhelm 

von Humboldt).560 

 

Mas a palavra “visa algo” que não é seu signo ou um objeto qualquer, nem mesmo 

uma vivência. Sua direção remete-nos a um mundo.561 A palavra, portanto, é um ato espiritual, 

intencional, pelo qual acessamos e compreendemos o mundo. E como ato espiritual único e 

integral, a palavra não é uma composição nem se reduz às faculdades do entendimento ou da 

sensibilidade.’562 

Nesse sentido, uma gramática universal capaz de compreender a expressão dos 

sentimentos apenas pode ser possível sob um enfoque fenomenológico, posto que uma teoria 

do conhecimento deve nos permitir apreender o dado no mundo de maneira imediata e que, por 

sua própria natureza, visa uma dessimbolização do mundo. Isso significa que ela não parte 

                                                 
559 SCHELER, 2003a, p.104. 
560 Ibid., p.105. 
561 Ibid., p.98. 
562 A palavra, para Scheler, enquanto ato intencional, não se constitui num signo, isto é, num conceito. A palavra, 

enquanto fenômeno originário, faz convergir sob uma unidade conceitual referencial as diversas formas de 

expressão. Assim, tanto os sentimentos quanto os valores constituem uma forma de expressão da pessoa, uma 

linguagem que diz sobre ela e seu mundo. Ainda que os valores não sejam definíveis com base numa propriedade 

comum das coisas, como nas palavras “belo”, “encantador”, “bom” e “mau” referentes a valores estéticos e éticos, 

Scheler afirma que: “Cada uma dessas palavras compreende, sob uma unidade de um conceito de valor, uma série 

qualitativamente graduada de manifestações de valor, mas não de propriedades indiferentes ao valor que apenas 

por sua constante coexistência nos procuram a aparência de um objeto valioso independente.” (Id., 2001, p.59). 

Nisso o fenomenólogo difere claramente dos nominalistas ético para os quais as palavras não encontram sentido 

autêntico na esfera significativa, mas apenas se tratam de invenções humanas, uma interpretação dos fenômenos. 



 163 

inicialmente de pressupostos ou conceitos prévios como a ciência, e até mesmo como um 

idioma.563 Acerca disso, diz Scheler: 

A gnosiologia é, portanto, uma disciplina que não precede a fenomenologia, 

nem está na sua base, senão que a segue. Tampouco há que pensar que esta 

teoria em seu alcance mais amplo se limite ao conhecimento no sentido de 

‘teoria’. Ela é, noutro sentido, a doutrina da percepção e da elaboração 

pensante dos conteúdos objetivos do ser em geral. Daí se deduz também que 

seja, por exemplo, a doutrina da captação de valores e da apreciação dos 

mesmos, isto é, uma teoria da valoração e da apreciação. Porém, qualquer 

doutrina desta índole pressupõe também a investigação fenomenológica da 

essência do dado.564 

 

Com isso, fica claro que uma gramática dos sentimentos se associa a uma teoria do 

conhecimento fenomenológico, permitindo a ligação entre percepção e apreensão dos 

valores.565 Estes, embora independentes dos sentimentos, são captados mediante uma percepção 

sentimental ou um ato de amor. Com a gramática dos sentimentos, pode-se compreender a 

forma pela qual as emoções estão inseridas na vivência e também os valores presentes nela.566 

E, enquanto gramática universal, esta organização da vida afetiva possui uma 

semântica e uma sintaxe próprias, ou ainda, na expressão usada por Scheler, um ordo amoris, 

o que permite, numa concepção epistemológica, às pessoas se reconhecerem em seus próprios 

atos, com o próprio outro e avaliar suas expressões dos sentimentos e conhecer o valor de suas 

ações. 

A gramática dos sentimentos e a objetividade dos valores são o fundamento de uma 

de meta-ética, pois, como exemplifica Scheler, um ato de amor faz parte dos fatos 

suprahistóricos, mas nem por isso deixa de ser um fato. 

Não há uma lei do progresso moral do homem. E não pode haver nenhuma 

porque há a liberdade, de cuja existência apenas prescinde a ciência positiva 

para seus fins práticos. O que há unicamente é uma complexidade cada vez 

maior das possibilidades humanas (diferenciação e integração das sociedades 

e de seu agir), na qual o que é moralmente bom ou mal aparece cada vez com 

maior clareza, cada vez resulta mais significativa para o sentido final do 

mundo.567 

                                                 
563 SCHELER, 1958a, p.67. 
564 Ibid., p.85. 
565 Não se trata de, com base numa gramática dos sentimentos, reduzir a ética a uma etologia, concepção 

anteriormente rechaçada nos primeiros capítulos da tese. Não se trata aqui de uma analítica das emoções a partir 

da percepção do outro ou das coisas em sua dinâmica corporal e cultural com intuito de reconhecer a resposta de 

valor adequada àquela emoção.  
566 Através de outros atos cognoscitivos, como os atos de reflexão, é possível aprender em meio a tais vivências 

sentimentais e axiológicas. Ademais, não é possível acessar o mundo dos valores senão mediante um perceber 

sentimental. E, como abordamos no capítulo anterior, não se trata de reduzir os valores a expressões de 

sentimentos. 
567 Id., 2013, p.35. 



 164 

 

Pode-se deduzir que uma gramática universal dos sentimentos é, 

concomitantemente, uma linguagem moral das emoções. Uma gramática dos sentimentos 

pressupõe e descortina os princípios de uma linguagem moral segundo a qual a cada valor 

associa-se uma forma de sentimento autêntico. Desse modo, é no conhecimento do valor que 

descobre-se a natureza dos sentimentos presentes na experiência e se compreende a pessoa, 

fonte da vivência. Na sua obra Essência e formas de simpatia, Scheler evidencia que a 

linguagem é essencial para a compreensão das pessoas e para romper o paradoxo personalista 

segundo o qual as pessoas não podem ser conhecidas, exceto se elas mesmas se derem a 

conhecer.568  

A linguagem moral permite compreender os limites do conhecimento entre uma 

pessoa particular e uma outra, descortinando, por meio de atos como o amor, as suas 

vivências.569 Portanto, uma gramática universal dos sentimentos nos permite compreender o 

processo de intersubjetividade e da compreensão do outro. 

Com efeito, o estudo de uma gramática dos sentimentos não pode prescindir de uma 

fenomenologia das emoções com intuito de mostrar o significado dos sentimentos no mundo 

da vida e para a existência da pessoa e seu modo de ser, como abordaremos a seguir.570  

 

 

                                                 
568 SCHELER, 2004b, p.133. 
569 Ibid., loc.cit.. Scheler conclui ainda que esse processo de estruturação de uma linguagem moral a partir do 

conhecimento das emoções revela que “o indivíduo vive ante tudo muito mais na comunidade do que em si 

mesmo.” (Ibid., p.312). 
570 Até este ponto de nosso estudo, tomamos de modo indistinto as palavras “emoções” e “sentimentos” cujas 

diferenças serão abordadas no tópico sobre a fenomenologia das emoções. 



 165 

3.1 Da Fenomenologia das Emoções ao Caminho da Linguagem 

 

Definir o que seriam os fenômenos emocionais é uma tarefa ousada, pois seus 

termos são polissêmicos e traduzem, como argumenta Marconi Pequeno, experiências 

complexas, imprevisíveis e que podem se referir a diversos sentidos que vão desde uma reação 

intempestiva à expressão de um estado de consciência pré-reflexiva.571 Portanto, “fenômenos 

emocionais” envolvem: sensação, afetos, apetites e impulsos, paixões, sentimentos e 

emoções.572 

As sensações consistem em vivências do corpo pelas quais captamos qualidades 

sensíveis no contato com o mundo ou os acidentes dos corpos, mediantes os sentidos externos 

(visão, audição, tato, paladar e olfato).573 Os afetos são definidos por Chauí do seguinte modo: 

“são modificações da vida do corpo e significações psíquicas dessa vida corporal, fundadas no 

interesse vital que, do lado do corpo, o faz mover-se (afetar e ser afetado por outros corpos) e, 

do lado da mente, a faz pensar.”574  

Em sua obra Ordo Amoris (1916), Scheler descreve que os afetos são sentimentos 

passivos, cegos para os valores, sendo um acontecimento, no sentido de acidente, do eu 

corporal. Diz ele: “Entendo por ‘afetos’ os processos agudos de intensos sentimentos de estado, 

de composição diversa, e que se manifestam em típicos fenômenos expressivos, de procedência 

essencialmente sensível e vital, acompanhados de fortes impulsos motores e sensações 

orgânicas.”575. 

Por sua vez, os apetites são considerados como funções que suscitam desejos e 

promovem impulsos. Os apetites consistem em tendências que movem a pessoa para sua auto-

realização, isto é, para a satisfação de seus bens próprios, conforme sua própria conveniência. 

Já o impulso se caracteriza apenas pela inclinação que pode advir dos instintos ou dos 

apetites.576 

Um outro elemento complexo no âmbito dos fenômenos emocionais são as 

“paixões”. Segundo Bordelois, as paixões, na tradição histórico-filosófica, foram tratadas 

                                                 
571 PEQUENO, Marconi. A moral e as emoções. Curitiba: CRV, 2017. 
572 A escolha por tais termos em especial decorre do fato de que eles são os mais utilizados para se referir a 

fenômenos emocionais. 
573 STORK, Ricardo Yepes; ECHEVARRÍA, Javier Aranguren. Fundamentos de antropologia: um ideal de 

excelência humana. São Paulo: Instituto Brasileiro de Filosofia e Ciência Raimundo Lúlio, 2005. 
574 CHAUÍ, Marilena. Desejo, paixão e ação na ética de Espinosa. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. p.84. 
575 SCHELER, 1998b, p.76. 
576 STORK; ECHEVARRÍA, 2005. p.41. 



 166 

inicialmente como sinônimo de emoções e, portanto, não possuíam uma raiz etimológica única 

e um conceito historicamente definido577. No entanto, somos de acordo com Pequeno segundo 

o qual na palavra “paixões” estão agregadas “todas as experiências sensoriais que acometiam o 

homem e o deixavam vulnerável à força do acaso, dos impulsos e apetites próprios ao mundo 

sensível.”578. Tal definição tende a associar as paixões ao irascível, desmedido e intempestivo, 

ou seja, aquilo que é capaz de eliminar na pessoa a sua capacidade de autodomínio. 

Para Scheler, as paixões são “permanentes ligaduras de tendências e resistências 

involuntárias de um homem que o atam a certos domínios funcionais e ativos, caracterizados 

por categorias especiais de valor, através dos quais o homem visa preferencialmente ao 

mundo.”579. Bergson ainda afirma que as “paixões” tornam seus objetos sempre maiores e 

melhores do que realmente o são, e têm por objetivo o incremento do prazer e são capazes de 

excluir ou deturpar a razão para o seu usufruto.580 

Com a palavra sentimento (sentimentum) designa-se um conjunto amplo de 

experiências nas quais também podem estar inseridas as emoções. Os sentimentos abarcam 

desde simples manifestações sensoriais até expressões aprimoradas e refinadas, podendo ainda 

significar uma percepção sensorial, um exercício da sensibilidade ou mesmo um afeto ou uma 

paixão. Sobre isso, diz Solomon: 

“Sentimento” é um termo enormemente heterogêneo e amplo que inclui todos 

os tipos de experiência, desde o sentimento de água fria que escorre pelas 

costas, até o de que algo está errado na cozinha, passando pela experiência que 

Watson e Crick devem ter passado quando começaram a sentir que o DNA 

devia envolver algum tipo de estrutura destacável. Em outras palavras, 

sentimentos vão desde o simples e sensorial até o complexo e sofisticado 

(aquilo que geralmente chamamos “intuições”). Apenas alguns desses 

sentimentos estão envolvidos no que chamamos emoções.581 

 

Husserl, em sua obra Investigações Lógicas, destaca que a expressão sentimento 

envolve uma diversidade de experiências sensoriais como as sensações de prazer até 

sentimentos marcados pela intencionalidade, isto é, que se constituem como atos, como é o 

“caso de todo contentamento sobre uma coisa representada”582.  

                                                 
577 BORDELOIS, Ivonne. Etimologia das paixões. Rio de Janeiro: Odisséia Editorial, 2007. 
578 PEQUENO, 2017, p.35. 
579 SCHELER, 1998b, p.76. 
580 BERGSON, H. Aulas de psicologia e de metafísica. São Paulo: Martins Fontes, 2014. 
581 PEQUENO, op. cit., p.37. 
582 HUSSERL, 2007, p.424. 



 167 

Dentre todos estes conceitos acima descritos, as emoções e os sentimentos são 

aqueles que nos exigem maior esforço de compreensão. Segundo Stork e Echevarría583, emoção 

e sentimento seriam termos equivalentes, cuja distinção residiria apenas numa questão de 

intensidade: a emoção seria uma perturbação mais momentânea e organicamente mais intensa 

que o sentimento. Todavia, tal descrição não elucida suas diferenças e ainda torna as emoções 

próximas às paixões. 

Ainda acerca de emoção, Pequeno indica que: 

A palavra emoção vem do latim ex-movere, que significa mover-se, mexer-se, 

ou ainda, deslocar-se, sair de. A emoção refere-se ao motus, isto é, ao 

movimento, ao fluxo das sensações. Ela estaria associada à agitação, à 

comoção, a uma reação geralmente brusca e momentânea, que se faz 

acompanhar de mudanças fisiológicas. Poder-se-ia, nesse caso, concebê-la 

como um evento sensorial contrário à calma, à frieza, à indiferença e à 

insensibilidade. Porém, esse esclarecimento, embora necessário, ainda não é 

definitivo para tornar transparente o fenômeno. A redução da emoção à 

comoção afetiva tende a negligenciar sua natureza introspectiva, assim como 

suas formas sutis de manifestação e/ou representação. Isso porque nem toda 

emoção desencadeia atitudes, comportamentos ou ações compatíveis com a 

natureza e a intensidade do sintoma vivido.584 

 

Nesse processo, as emoções modificam faculdades biológicas associadas à 

sensibilidade e à racionalidade, atuando em conjunto para sua consecução, podendo fortalecer 

ou comprometer a razão.585 As emoções, por sua natureza, são fenômenos mais complexos, pois 

vinculam grupos de sentimentos marcados pela intencionalidade e os estados sentimentais por 

eles evocados.  

A compreensão das emoções como fruto de conjunções neurais e por mecanismos 

fisiológicos do corpo demonstra que as emoções são um fenômeno do corpo, seja por sua 

origem natural ou porque são expressas através dele. 586 Com efeito, as emoções são uma forma 

                                                 
583 STORK; ECHEVARRÍA, 2005. 
584 PEQUENO, 2017, p.37. 
585 STOCKER, M.; HEGEMAN, E. O valor das emoções. São Paulo: Palas Athena, 2002. 

Podemos citar, com base no pensamento de Max Scheler como exemplos de faculdades relacionadas a 

racionalidade que são envolvidas pelas emoções, a memória e a inteligência prática (SCHELER, 2003a.). 
586 Para Damásio, as emoções estariam delimitadas pelo modo de expressão no corpo e seriam a base para 

sentimentos que se associam a um processo cognitivo. Assim, as emoções geram sentimentos, mas nem todo 

sentimento provêm de uma emoção (DAMÁSIO, A. R. E o cérebro criou o homem. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2011. p.142; Id. O erro de Descartes. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. p.172.). Damásio, então, 

define assim o que é um sentimento: “é uma percepção de um certo estado do corpo, acompanhado pela percepção 

de pensamentos com certos temas e pela percepção de um certo modo de pensar.” (Id. Em busca de Espinosa: 

prazer e dor na ciência dos sentimentos. São Paulo: Companhia das Letras, 2013. p.92.). 



 168 

de engajamento no mundo587, haja vista que elas revelam um juízo moral sobre o mundo, como 

se pode perceber no fenômeno da compaixão e do arrependimento. 

Sartre, em seu opúsculo intitulado Esboço para uma teoria das emoções (1939), 

apresenta uma compreensão fenomenológica das emoções. Nesse itinerário investigativo, ele 

procura esclarecer o que seria uma emoção e quais suas propriedades essenciais. Para o referido 

autor, a emoção, em si, é “um modo de existência da consciência, uma das maneiras como ela 

compreende seu “ser-no-mundo”.”588. Nesse sentido, as emoções possuem tanto uma lógica 

cognitiva própria, como são capazes de oferecer sentido ao mundo. 

Para tanto, as emoções se configuram como uma estrutura organizada e também 

como uma maneira de se apreender o mundo, independentemente de ela ser uma manifestação 

sofrida ou ativa. Segundo ele, as emoções “se desenvolvem segundo leis próprias e sem que 

nossa espontaneidade consciente possa modificar seu curso de um modo muito apreciável.”589  

As emoções, com efeito, dão a tonalidade da vida, isto é, a profundidade e a 

intimidade com a qual nos engajamos no mundo. Elas fornecem sentido ao mundo à medida 

que transformam o significado das experiências de ser-no-mundo e das coisas ao seu redor. E, 

por sua própria natureza, as emoções ensinam ao homem o que ele é e como ele deve aprender 

a conviver com elas: conhecê-las, percebê-las, expressá-las e vivê-las, sem negar que elas fazem 

parte do seu ser-homem.  

Desse modo, as emoções não podem ser reduzidas ou descritas plenamente por uma 

racionalidade cognitiva. Assim, elas precisam ser vividas para ser compreendidas e descritas. 

Ademais, como indica Solomon, 

O objetivo de nossas emoções e a razão primordial pela qual temos emoções 

é enriquecer nossas vidas, torna-las melhores, ajudar-nos a obter o que 

desejamos. [...], queremos mais da vida além de sobrevivência e transmissão 

dos nossos genes. [...]. Nós não simplesmente temos emoções. Emoções são 

estratégias. São instrumentos para nos proporcionar o que desejamos (e nos 

ajudar a evitar o que não desejamos) e, às vezes, podem ser (ou parecer ser) o 

que, no fim das contas, desejamos: amor verdadeiro, por exemplo, e 

especialmente aquela grandiosa emoção que tudo abrange (na medida em que 

seja uma emoção): felicidade. 590 

 

                                                 
587 SOLOMON, Robert C. Emoções na fenomenologia e no existencialismo. In: DREYFUS, Hubert L.; 

WRATHALL, Mark A. (org.). Fenomenologia e existencialismo. São Paulo: Loyola, 2012. p. 271-287.  
588 SARTRE, J.P. Esboço para uma teoria das emoções. Porto Alegre; L&PM, 2009. p.90. 
589 Ibid., p.49. 
590 SOLOMON, op. cit., p.293. 



 169 

Ainda de acordo com Sartre, as emoções são um modo-de-ser do homem, ou seja, 

uma maneira de posicionar-se diante do mundo. Portanto, elas não apenas traduzem um 

julgamento sobre a realidade, mas também envolvem estratégias do sujeito para se adequar à 

realidade. É justamente a adequação desses julgamentos e a expressão das emoções que 

podemos chamar de “inteligência emocional”.591 

Ademais, o estudo da intencionalidade das emoções nos permite descrever os 

modos de engajamento do sujeito no mundo. Assim, mediante a intencionalidade, somos 

convidados a compreender como as emoções se inserem em nossas vidas e como nos 

relacionamos com ela.592 

Em suas obras Ética e Essência e formas de simpatia, Scheler pouco utiliza o termo 

emoção (emotion), geralmente se referindo a ela como vida emocional (emotionalen Lebens). 

Assim como ocorreu com outros autores já citados, Scheler entende que há uma distinção entre 

a emoção e o sentimento. O sentimento abrange as diversas formas de experiências emocionais; 

já a emoção é composta por um ato associado a um sentimento intencional.593  

Scheler trata dos elementos que necessariamente compõem a emoção: os atos 

intencionais emocionais e as esferas dos sentimentos. Desse modo, antes de aprofundarmos o 

estudo da vida emocional, convém abordar o ato emocional intencional, mediante o qual nos é 

dado o valor e o que se passou a denominar “percepção sentimental” (das Fühlen)594. 

 

 

                                                 
591 GOLEMAN, D. Inteligência emocional. Rio de Janeiro: Objetiva, 2005. 
592 SOLOMON, 2015. 
593 Entretanto, em uma passagem do livro “Ética”, o filósofo menciona a expressão “emoções espirituais” (Die 

geistigen Emotionen) que seriam constituídas de duas partes: um sentimento puro (reine Gefühle) e um ato de 

sentimento (den Gefühlsakten) (SCHELER, 2001, p.356, 444 e 489.). 
594 O termo Fühlen significa sentir. Todavia, tal ato é uma função percipiente pela qual temos acesso ao mundo 

das emoções e dos valores. Desse modo, preferimos seguir a tradução do termo como o fez a edição espanhola que 

o tomou por la percepcíon sentimental. 



 170 

3.2 Da Percepção Sentimental [Das Fühlen] 

 

Vimos que Scheler faz uso da ideia fenomenológica de intencionalidade sob a 

forma de percepção sentimental (ou sentir intencional). Para ele, o sentir da pessoa, enquanto 

função percipiente do ser, isto é, como modo de apreensão de essências a priori, é um processo 

no qual “[...] o pensado se converte em forma de pensar, o amado se converte em forma e modo 

de amar.”595. 

Com efeito, o perceber sentimental distingue-se do estado de sentimento e, mais do 

que os sentimentos dados, tal faculdade nos permite acessar os valores. Os estados sentimentais 

ou os sentimentos são conteúdos e fenômenos, enquanto que o perceber sentimental é uma 

função ou um modo de apreensão dos conteúdos, porquanto, o perceber sentimental é, no 

âmbito da consciência, uma noesis, um ato objetivador.596 O perceber sentimental faz parte do 

caráter emocional do espírito pelo qual os objetos inacessíveis à razão, indiferentes à lógica e à 

matemática, podem ser apreendidos no mundo. Para Scheler, “Há no perceber sentimental um 

referir-se e dirigir-se primários do sentir para algo objetivo, para os valores.”597. 

No perceber sentimental, segundo Scheler, não sentimos “por algo”, portanto, este 

não é um estímulo reativo ao objeto, mas sentimos imediatamente “algo”, isto é, uma qualidade 

de valor. Nesse sentido, há no perceber sentimental uma relação intencional para com os 

valores, ainda que o perceber sentimental não precise de uma mediação ou da representação de 

um objeto.  

Desse modo, pelo perceber sentimental, a vivência se desenvolve a partir de sua 

essência axiológica (apriorismo dos valores), fomentando o sentir e estimulando o pensar. Para 

Scheler, não é o sentimento que nos dá o valor, mas é, antes, o fato de sentir imediatamente este 

algo que promove uma resposta emocional correspondente (semelhante), por isso afirma ele: 

Se as exigências dos valores parecem não haver-se cumprido, sofremos por 

isso, quer dizer que estamos tristes, por exemplo, porque não conseguimos nos 

alegrar pelo sucesso tal como mereceria seu valor que havíamos percebido; ou 

a causa de que não pudemos nos entristecer como “exige”, verbi gratia, a 

morte de uma pessoa amada. Estes peculiares “modos de conduta” (não 

queremos chamá-los de atos, nem tampouco, funções) tem em comum com o 

sentir intencional a “direção”.598 

                                                 
595 SCHELER, M. De lo eterno en el hombre (1921). Madrid: Encuentro, 2007b. p.158. 
596 Id., 2001, p.359. “[...], os estados sentimentais são radicalmente distintos do sentir (ou perceber sentimental): 

aqueles pertencem aos conteúdos e fenômenos, e este, às funções de apreensão de conteúdos e fenômenos.”. 
597 Ibid., p.360. 

Cf.: Id., 2000, p.263. 
598 SCHELER, 2001, p.362. 



 171 

 

A percepção afetiva ou sentimental do valor é a atividade que nos permite apreendê-

lo e ressaltá-lo no plano concreto da nossa existência. Scheler indica ainda que os valores e suas 

hierarquias 

[...] não se manifestam através da “percepção interior” ou da observação (na 

qual é dado unicamente o psíquico), senão em um intercâmbio vivo e 

sentimental com o universo (quer seja este psíquico, físico ou qualquer outro), 

no preferir e no postergar, no amar e no odiar mesmos, quer dizer, na trajetória 

da execução daqueles atos intencionais.599  

 

Ainda de acordo com o filósofo, a percepção sentimental não se confunde com a 

percepção interior, caso contrário os sentimentos e valores seriam projeções de nosso Eu, 

tampouco pertencem aos eventos de uma percepção externa advindos da observação, segundo 

a qual a percepção sentimental seria não um ato ativo, mas uma resposta ou reação ao meio. 

Assim, sendo um intercâmbio vivo, os sentimentos (estados sentimentais) e os valores nos são 

dados de forma independente.600 

Diferentemente da sensação, a percepção sentimental não precisa de imagens, 

representações ou de juízos, pois o perceber sentimental direciona-se para o mundo da vida dos 

objetos orientada para os valores sem a necessidade de mediações (representações).601 A 

percepção sentimental, enquanto ato intencional da consciência, não vincula o valor ao sentir 

imediato. O perceber sentimental pode apreender imediatamente a qualidade do valor, mas não 

é capaz de atrair espontaneamente a consciência do sentir. Por isso, diz Scheler: 

O princípio de que é próprio da essência dos valores o estar dado em um 

“perceber sentimental de algo” não quer dizer tampouco que os valores 

existam unicamente na medida em que são sentidos ou possam ser sentidos. 

O fato fenomenológico precisamente é que, na percepção sentimental de um 

valor, está dado este mesmo valor com distinção de seu sentir – o qual vale 

para todo caso possível de uma função do perceber sentimental –, e, por 

conseguinte, o desaparecimento do perceber sentimental não suprime o ser do 

valor.602  

 

Por esta razão, ainda que, por exemplo, o sentimento de compaixão pelo outro por 

ocasião de uma injustiça sofrida desapareça no curso da vivência, o valor do injusto persistirá. 

                                                 
599 SCHELER, 2001, p.127. 
600 JORGE, Ana Maria Guimarães. Introdução à percepção: entre os sentidos e o conhecimento. São Paulo: Paulus, 

2011. 
601 SCHELER, op. cit., p.363. 

Vale ressaltar que o perceber sentimental não é o único ato emocional intencional relacionado ao valores e que 

não constituem funções intencionais do sentir. Há outros como os atos de preferir e postergar ou os atos de amor 

e ódio. Tratamos dos atos de preferir e postergar no capítulo 2 de nosso estudo. 
602 Ibid., p.345. 



 172 

Além disso, muitos valores nos são conhecidos, pois pertencem ao nosso mundo, vivenciamo-

los, enquanto outros existem sem que os tenhamos sentido. 

Assim como a percepção sentimental pode ser aguçada, aperfeiçoada, amadurecida, 

a consciência dos valores pode também ser aprofundada.603 Sobre isso, esclarece Scheler: 

A capacidade evolutiva do sentimento de valor é ilimitada, o mesmo é válido 

tanto para o homem histórico como para o indivíduo concreto; e inclusive para 

o homem que enquanto integrante de uma espécie é, em si mesmo um membro 

cambiante da evolução da vida universal. Ao desenvolver seu sentir, ele 

penetra e avança na riqueza dos valores já existentes.604 

 

Outrossim, pode-se afirmar que a manifestação dos valores na experiência e nas 

coisas antecede todo e qualquer estado sentimental. Assim, Scheler compreende que, por meio 

do perceber sentimental, “o homem tende ‘ante todo’ para os bens, mas não ao prazer que há 

nos bens”605. Isso significa que a percepção está voltada primeiramente para os bens (coisas 

valiosas) e não para as sensações ocasionadas por estes. Eis por que, a pessoa não pode ser 

considerada como produto de um frenesi de estímulos sensoriais dados pelos sentidos, como se 

estivesse sempre à reboque de suas emoções. 

Scheler afirma que o amar e o odiar são atos emocionais que compõem os estratos 

superiores da vida emocional intencional, posto que, dentre suas características, o amar e o 

odiar são atos “nos quais se experimenta uma ampliação ou uma restrição da esfera dos valores 

acessíveis ao perceber sentimental de um ser [...].”606. 

Assim, mesmo diante da percepção sentimental, são os valores que, no que 

concerne à expressão dos sentimentos, guiam a experiência da pessoa no mundo607, na qual 

para cada ordem dos valores há uma respectiva classe de sentimentos suscitada como trataremos 

no tópico seguinte.  

                                                 
603 Há uma orientação moral aliada a este crescimento perceptivo espiritual da pessoa. 
604 SCHELER, 2001, p.372. 
605 Ibid., p.346. Convém lembrar a máxima do hedonismo a qual afirma que a moralidade pode reduzir a análise 

das ações humanas aos estados de prazer ou sofrimento, ou seja, o ideal ético se pautaria pelos princípios de 

maximizar o prazer e minimizar a dor e o sofrimento. 
606 Ibid., p.365. Sobre a relevância do amor na esfera emocional e na constituição moral da pessoa daremos 

continuidade nas seções posteriores. 
607 Ibid., p.363. 



 173 

3.3 Tessitura da Vida Afetiva 

 

A estrutura da vida emocional, conforme indica Scheler em sua Ética, é descrita a 

partir da perspectiva da pessoa que vivencia os múltiplos aspectos da vida afetiva. É isto que 

permite a relação corpo-identidade-pessoa.608 A tessitura da nossa vida afetiva precisa ser 

investigada a fim de que se possa conhecer como se coligam os estados sentimentais com o 

valor moral da pessoa, seu agir e querer. Noutras palavras, convém avaliar como se dá a 

estrutura ou os estratos da vida emocional e sua relação com o ser da pessoa. Para Scheler, a 

estrutura da vida emocional fundamenta-se em um pressuposto universal: 

Todos os sentimentos, em geral, têm uma referência vivida ao Eu (ou a pessoa) 

que os distingue de outros conteúdos e funções (sentir sensações, representar 

etc.); referência em princípio distinta daquela que também pode acompanhar 

a um representar, querer e pensar. E apenas pertence aos estados essa 

referência, senão também às funções.609 

 

As esferas da vida emocional se diferenciam por suas qualidades e em seus diversos 

estratos de profundidade, partindo dos sentimentos mais simples aos mais complexos. Tal 

classificação se dá da seguinte forma: 1º) sentimentos sensíveis; 2º) sentimentos vitais e 

corporais; 3º) sentimentos puramente anímicos (sentimentos puros do Eu); 4º) sentimentos 

espirituais (sentimentos da personalidade).610 

Sobre esta estrutura emocional, Scheler afirma: 

[...] apenas são estados puramente emocionais, em sentido estrito, os 

sentimentos sensíveis; porém que os sentimentos vitais, assim como os puros 

sentimentos anímicos e espirituais, também podem mostrar sempre um caráter 

intencional, o que os sentimentos puramente espirituais mostram 

necessariamente por sua essência.611 

 

Abordaremos as características de cada um deles a seguir. 

 

                                                 
608 Cf. PEREIRA, 2000, p.120. 
609 SCHELER, 2001, p.448. 
610 Ibid., loc.cit.  

“Es gibt : 1. Sinnliche Gefühle oder »Empfindungsgefühle« (Carl Stumpf) , 2. Leibgefühle (als Zuftände) und 

Lebensgefühle (als Funktionen), 3. rein feelifche Gefühle (reine Ichgefühle), 4. geistige Gefühle 

(Persönlichkeitsgefühle).” (Id., 2009. p. 344.). 
611 Id., 2001, p.369. 



 174 

a) Os sentimentos sensíveis 

Os sentimentos sensíveis são marcados por sua regionalização no corpo, ou seja, 

estão estritamente vinculados às unidades orgânicas corporais. São sempre estados emotivos e 

nunca chegam a ser função ou ato. Trata-se apenas de uma afetação, de um estado passivo em 

relação ao entorno do corpo e do mundo. 

Os sentimentos sensíveis são sempre atuais e, com isto, não podem ser perpetuados, 

antecipados ou replicados sob a forma de ressentir, pós-sentir, pré-sentir ou co-sentir. Sua 

estrutura possibilita apenas a constituição de estímulos quando por ocasião do contágio 

sentimental, sem chegar a significar o sentir ele mesmo. Assim, carecendo de duração e de 

continuidade, estes sentimentos são também os menos atingidos pelo fenômeno da atenção, 

sendo, em geral, fortalecidos ou destacados na consciência com o aumento de suas bases 

sensoriais612. 

Assim, por exemplo, o gosto doce no paladar pode ser aguçado pela atenção, mas 

não significa que ele se torne mais saboroso. A dor pode ser anulada pela atenção como ocorre 

quando um soldado continua a combater sem se dar atenção ao ferimento que traz em seu corpo. 

Daí ocorre uma distinção entre sentimento, prazer e felicidade. As sensações não podem ser 

evitadas se não houver uma fragilidade orgânica, ao passo em que elas não são capazes de 

engendrar sentimentos mais profundos, como o de bem ou mal-estar, de saúde ou enfermidade, 

sendo estes apenas sentimentos reativos, ou seja, respostas estritamente orgânicas. Assim, os 

demais estratos da vida sentimental ultrapassam as determinações sensíveis, pois conseguem 

sublimá-las, e isso distancia o prazer sensível do querer e do agir direcionados à felicidade. 

Assim, diz Scheler, “[...] o valor e a importância moral dos sentimentos de felicidade 

considerados como fontes do querer moral se acham em relação exatamente inversa com a 

possibilidade de alcançá-los pelo querer e pelo agir.”613. 

Os sentimentos sensíveis ou de sensações estão vinculados fortemente aos sentidos 

e localizados no corpo. Na sequência desta classe de sentimentos, estão os sentimentos vitais e 

corporais. 

 

                                                 
612 SCHELER, 2001, p.453. 
613 Ibid., p.455. 



 175 

b) Os sentimentos vitais e corporais 

O segundo estrato da vida emotiva diz respeito aos sentimentos vitais, sendo tais 

sentimentos tomados como funções enquanto os sentimentos corporais são concebidos como 

estados. Dentre os exemplos de sentimentos citados por Scheler que expressam a esfera vital 

encontram-se os sentimentos de bem-estar ou mal-estar, os sentimentos de saúde ou de 

enfermidade, a fadiga e o alívio físico. 

Esses sentimentos não possuem uma determinação precisa no corpo (organismo). 

Os sentimentos sensíveis e vitais presentes na vivência podem ser dados ao mesmo tempo e 

indicarem caminhos opostos. O aspecto central dos sentimentos vitais consiste em permitir que 

a pessoa tenha a experiência de sentir a vida em seu próprio ser e a dos demais seres presentes 

no mundo exterior, e de perceber sua ascensão ou queda em relação ao seu vigor e à sua pujança. 

Os sentimentos vitais adquirem, portanto, caráter funcional e intencional, podendo indicar a 

significação valiosa dos processos emocionais dentro e fora do corpo próprio, longe das 

representações ou dos conceitos, tornando-se um mapa ou um “autêntico sistema de signos do 

estado variável do processo vital”614.  

Os sentimentos vitais não são afecções ou excitações do corpo, como ocorre com 

os sentimentos sensíveis. Entretanto, sentimentos sensíveis podem estar associados servindo 

como signos para os sentimentos vitais. Sentimentos de angústia, medo, vergonha, apetite, 

aversão, simpatia e repugnância vitais, por exemplo, podem estar relacionados a um porvir, a 

algo não-presente, distantes no tempo e no espaço.615 A próxima classe de sentimentos já 

prescindem das funções do corpo e dos sentidos em seus modos de exprimir-se. São eles os 

sentimentos puramente anímicos. 

 

c) Os sentimentos puramente anímicos 

Em nossa vida emocional também existem os sentimentos puramente anímicos (do Eu) 

ou psíquicos, dentre os quais podemos destacar a tristeza e a alegria. Estes se diferenciam dos 

sentimentos vitais que estão vinculados ao Eu a partir do corpo, do reconhecimento de si e de 

outrem enquanto organismo, ou seja, de um estado do corpo ou de uma função do Eu. 

                                                 
614 SCHELER, 2001, p.459. 
615 E assim, alguém pode sentir medo ou angústia de algo que não existe como, por exemplo, o medo da dor de 

uma injeção. 

Cf.: Ibid., p.460. 



 176 

Entretanto, os sentimentos anímicos ou psíquicos são qualidades do Eu e, desse 

modo, não dependem dos fenômenos externos ou da mediação do corpo (percepções 

sensoriais).  Os sentimentos anímicos originam-se, conforme indica Rovaletti616, na alma, de 

modo direto e ativo na esfera do ‘eu’, repercutindo apenas de forma secundária no corpo. 

Todavia, Scheler enfatiza que a sensibilidade “não produz nem fabrica nada, senão unicamente 

reprime, suprime e seleciona de acordo com a importância que as vivências psíquicas (ou os 

conteúdos da percepção exterior, no caso) têm para o corpo e para a finalidade de sua 

atividade.”.617 

Os sentimentos anímicos se referem imediatamente ao eu, decorrendo dos objetos 

do mundo exterior percebidos, representados ou imaginados, relacionados a pessoas, podendo 

se configurar como algo mais próximo ou distante do Ego. Os sentimentos anímicos traduzem, 

desse modo, a gradação de proximidade entre um sentimento e o seu centro psíquico, ou seja, 

representam os diversos modos de experimentar sentimentos vitais ou corporais sem rebaixar-

se a eles, tampouco, elimina a peculiaridade dos sentimentos anímicos: uma pessoa pode ficar 

triste (sentimento anímico) ao receber uma notícia negativa (motivo) mediante o significado 

atribuído ao percebido. 

Com base nisso, Scheler ressalta que a experiência do eu é vivenciada de modo 

unitário em cada ato psíquico oriundo da percepção externa ou interna. Neste sentido, não é 

possível desagregar os sentimentos anímicos dos estratos anteriores da vida emotiva sem, com 

isso, prejudicar a essência da pessoa. Com efeito, tais sentimentos podem ser dados à 

consciência, remetendo-se às vivências do presente, do passado (recordação) ou do futuro 

(espera/expectativa).618 

Todos os estratos sentimentais descritos até então vinculam a pessoa a alguma causa 

ou objeto do mundo relacionado ao sentir, o que faz com que estes sentimentos possam ser 

dados como estados. Entretanto, a última categoria emocional, os sentimentos espirituais, volta-

se para as pessoas como causa do mundo, e não como seu objeto. 

 

                                                 
616 ROVALETTI, María Lucrecia. La importancia de Max Scheler en la psicopatologia de Kurt Schneider. Revista 

de Neuro-Psiquiatría del Perú, Tomo LXIV Setiembre, n. 3, 2001. Disponível em: 

http://sisbib.unmsm.edu.pe/bvrevistas/neuro_psiquiatria/v64_n3/Maxscheler.htm. Acesso em 05 dez. 2013. 
617 SCHELER, 2001, p.547. 
618 Ibid., p. 469 e 564. 



 177 

d) Os sentimentos espirituais 

O quarto e mais elevado estrato da vida emocional refere-se aos sentimentos 

espirituais que consistem em sentimentos da personalidade. Dentre os exemplos descritos por 

Frings619, encontram-se os sentimentos de bem-aventurança (beatitude/felicidade suprema), 

serenidade (serenitas animi), desesperança, dor de consciência, segurança (Geborgenheit), paz 

interior ou paz de espírito, arrependimento etc. 

Os sentimentos espirituais também são definidos como sentimentos metafísicos ou 

religiosos620 por não estarem subordinados a outros parâmetros da vida emocional 

(sensibilidade/corpo/Eu) e se direcionarem ao núcleo de nossa existência pessoal (o sentido do 

ser), assim como ao seu modo de ser no mundo. Por isso, diz Scheler, “são precisamente o ser 

e o valor próprio da pessoa mesma que constituem o “fundamento” da beatitude e do desespero 

[Verzweiflung].”621. 

Por sua peculiaridade, os sentimentos espirituais não podem ser considerados 

estados, pois não são relativos a algo, como, por exemplo, sentir-se feliz por um prêmio 

recebido, nem podem ser engendrados pela vontade, posto que, como explica Frings, 

A bem-aventurança não pode ser alcançada por técnicas de produção de boas 

obras, nem pode a desesperança ser eliminada através do emprego delas. Ter 

ou não ter sentimentos espirituais não depende das intenções deliberadas do 

agente. Eles aparecem apenas “por trás” do comportamento e nunca são um 

conteúdo dado por uma disposição intencional (for purposeful willing).622 

 

Tais sentimentos são absolutos623, pois não estão condicionados por nenhum ato do 

querer, nem por nenhuma ação ou modo de vida, nem são relativos a estados de valor 

extrapessoais ou à força motivadora destes; eles sequer podem ser representados624, pois brotam 

da essência, isto é, do coração da pessoa e se irradiam até atingir a integralidade e a totalidade 

do mundo e da pessoa. 

Com efeito, os sentimentos espirituais têm seu alicerce radicado no ser e no valor 

próprio da pessoa, sendo superior a todos os seus atos, conforme indica Scheler na citação a 

seguir: “Estes sentimentos parecem brotar, por assim dizer, do ponto germinal dos atos 

                                                 
619 FRINGS, 1965. p.53-55. 
620 A expressão religiosos não é empregado no sentido de crença ou doutrina religiosa. 

“Darum sind sie auch die metaphysischen und religiösen Selbstgefühle κατεξοχήν.” (SCHELER, 2009. p.356.). 
621 SCHELER, 2001, p.462. 
622 FRINGS, op.cit., p.55. 
623 A língua portuguesa deixa clara tal representação ao destacar a bem-aventurança. Pode-se dizer: Eu sou (sinto-

me) bem-aventurado. Mas não, eu estou bem-aventurado. 
624 SCHELER, op. cit., loc. cit. 



 178 

espirituais mesmos e inundar com sua luz e sua sombra todo o dado nesses atos tanto no mundo 

interior como exterior. ‘Penetram e inundam’ todos os conteúdos peculiares da vivência”625. 

Desse modo, os sentimentos espirituais referem-se aos valores mais altos, isto é, aos valores da 

pessoa, já que não estão vinculados à percepção sentimental. 

Ao término desse percurso sobre as diferentes modalidades de sentimentos, 

podemos compreender que a estrutura da vida emocional, conforme demonstra Scheler em sua 

Ética, é descrita a partir da perspectiva da pessoa que vivencia tais aspectos e da sua vida 

afetiva.626 Ademais, a vida afetiva não condiz com a ideia de que o coração humano “é um caos 

de cegos estados sentimentais que se associam e se dissociam conforme regras causais 

quaisquer com outros dados psíquicos.”627. 

A tonalidade da vida afetiva está ligada a uma hierarquia valorativa, em que cada 

camada afetiva corresponde uma esfera de valores, o que permite compreender que o coração 

humano ou ânimo é o contrário de um princípio desordenado. Sobre isso diz Scheler, 

O que chamamos “ânimo”, ou simbolicamente “coração humano”, não é um 

caos de cegos estados sentimentais que se associam e se dissociam conforme 

a regras causais quaisquer com outros dados psíquicos. É, pelo contrário, o 

reverso articulado do cosmos de todos os possíveis caracteres amáveis das 

coisas – é por isso um microcosmos do mundo dos valores.628 

 

Enfatiza-se, assim, a ideia de que a estrutura da vida afetiva não se encerra na 

dimensão psicofísica do ser humano, mas integra a própria tessitura da existência629, estando 

presente, pois, no próprio homem e no mundo. Além de uma gramática universal, esta 

organização da vida afetiva possui também sua semântica e sintaxe próprias, ou, na expressão 

usada por Scheler; um Ordo Amoris. 

Porém, o modo como Scheler destaca os sentimentos quase que extraindo-os de 

suas respectivas vivências, direcionam o olhar como se os sentimentos, mesmo sendo 

intencionais, fossem considerados experiências individuais, quando a expressividade deles 

exige uma conexão com as pessoas e com o mundo. Por isso, somos levados a indagar: como 

os sentimentos ocorrem nas experiências comuns entre as pessoas? Qual o valor ético de 

sentimentos interpessoais como a simpatia? 

                                                 
625 SCHELER, 2001, p.461. 
626 PEREIRA, 2000, p.120. 
627 Id., 1998b, p.54. 
628 Ibid., p.54. 
629 Os princípios afetivos descortinados na teia da vida é explorada por Scheler, principalmente em seu texto “A 

posição do homem no cosmos” (Id., 2003a). 



 179 

Dito isto e valendo-se de um dos principais trabalhos de Scheler acerca do 

fenômeno da simpatia, procuramos evidenciar este fenômeno como elemento essencial para 

compreensão das relações interpessoais. 

 

 



 180 

3.4 O Fenômeno da Simpatia 

 

O fenômeno da simpatia, como indica Scheler em seu texto Essencia e formas de 

simpatia630, tem como finalidade orientar os caminhos para a prática do amor e da alteridade. 

A palavra simpatia, em alemão, pode ser escrita de duas formas: sympathie (termo culto) e 

mitgefühl (termo vulgar). Embora sinônimos, estes vocábulos possuem sentidos etimológicos 

diferentes.631 O primeiro termo (Sympathie) origina-se do grego, sympáteia (συμπάθεια), 

derivado do latim (Sympathia), e consiste numa palavra composta de duas partes: “sym- (com) 

e pathos, que deriva do verbo pathein (padecer, sofrer, sentir)”632. Tal termo sugere a ideia de 

um sentimento negativo, como compadecer. O outro termo germânico, mitgefühl, cujo prefixo 

“mit- (com) e Gefühl (sentimento), derivado do verbo fühlen (sentir)”633, é compreendido como 

um ‘co-sentir’, contemplando tanto a ideia negativa como também o sentimento positivo, a 

exemplo de congratular-se, o qual compreende uma reação ao sentimento positivo do outro.  

Entretanto, como explica o Dicionário de Filosofia de Abbagnano, o verbete 

simpatia, independentemente de sua etimologia, evoca, mutatis mutandis, a concepção de uma 

ação recíproca entre coisas ou pessoas, ou, a capacidade de influência mútua.634 

Para Scheler, a simpatia, além de sentimento, é uma função cognitiva voltada para 

a compreensão do ‘viver e sentir o mesmo que outro’. Outrossim, segundo Ramos, a simpatia, 

diferentemente do amor, é sempre um modo de comportamento social. Enquanto modo de 

apreensão de uma experiência alheia, a simpatia é, segundo o autor, “cega para os valores 

desta”, mas por força da intencionalidade (percepção sentimental), o sentimento simpático 

torna-se fonte de valor.635 

Em razão disso, a simpatia nos permite identificar os sentimentos e os valores 

presentes na experiência do outro como se fossem nossos, logo, o eu sente a partir da 

experiência do outro, valorando como se estivesse no lugar do outro. O eu se abre às alegrias e 

tristezas do outro, mas, como explica Dupuy, isso apenas “confere ao outro direito a nossa 

atenção, mais do que nossa estima; [...] permanecemos mais sensíveis à sua existência que a 

seu valor.”636. 

                                                 
630 SCHELER, 2004b. 
631 RAMOS, 1978.; MELLO, Michell Alves Ferreira de. O fenômeno da simpatia segundo Max Scheler: uma 

pergunta sobre o fundamento filosófico desse fenômeno. 2007. 106 f. Dissertação (Mestrado) - Centro de Teologia 

e Ciências Humanas, Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2007. 
632 MELLO, 2007, f.44. 
633 Ibid., loc. cit.. 
634 ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2003. p. 901. (Verbete: Simpatia). 
635 RAMOS, op.cit., p. 242. 
636 DUPUY, Maurice. La philosophie de Max Scheler. Paris, França: Universidade da França, 1959. p.340. 



 181 

Adam Smith, por exemplo, identificava em todo sentimento altruísta uma forma de 

simpatia e nela um princípio para reger a ética. Eis por que ele postula uma ética da simpatia. 

Contrariamente a este, Scheler não considera que a simpatia possa ser o fundamento ou o 

princípio ético único e definitivo.637 Ademais, a simpatia é sempre reativa ao sentimento e ao 

comportamento do outro. 

Scheler distingue, em seu livro, várias formas de sentimentos simpáticos: a) sentir 

algo com outro [Das unmittelbare Mitfhühlen]; b) simpatizar algo: congratulação ‘por’ e 

compaixão ‘de’ [Das Mitgefühl an etwas: Mitfreude an seiner Freude und Mitleid mit” seinem 

Leid]; c) contágio afetivo [Die blosse gefühlsansteckung]; d) genuína unificação afetiva ou 

verdadeira empatia [Die echte Einfühlung]638. 

 

a) Sentir algo com o outro [Das unmittelbare Mitfhühlen] 

 

Essa situação pode ser entendida como um ‘sentir em companhia’, um ‘viver em 

companhia’, e isso implica que duas pessoas participam de uma mesma situação e cada uma 

delas a sente de forma diferenciada. Scheler exemplifica o caso de pais enlutados pela morte de 

um filho, em que ambos sofrem pela mesma perda, ainda que cada um conviva com sua própria 

dor. 

Há aqui um mesmo movimento emocional e um mesmo complexo de valor. Para 

tanto, não é possível um ‘sentir algo com o outro’ no sentido de um sentimento sensível, uma 

dor física verbi gratia, pois a sensibilidade envolve um corpo (soma) e uma egoidade. Há no 

sentir em companhia do outro uma afetação moral, uma dor moral, como ocorre no caso do 

luto.639 O sentir algo com o outro é, em princípio, a base para a simpatia devido à apreensão e 

conhecimento do estado do outro, que é o pressuposto da reação emocional que é a simpatia.640 

 

b) Simpatizar algo: congratulação ‘por’ e compaixão ‘de’ [Das Mitgefühl an etwas: 

Mitfreude an seiner Freude und Mitleid mit” seinem Leid] 

 

Toda simpatia propriamente dita, indica Scheler, “implica a intenção de sentir a dor 

ou alegria pela vivência do próximo.”641. O foco da simpatia é o sentir do outro em sua própria 

                                                 
A simpatia se elevada a um fundamento ético poderia conduzir a um solipsismo ou subjetivismo moral, posto que 

o Eu sempre será o parâmetro judicante. 
637 SCHELER, 2004b, p. 20 e 176. 
638 Id. Wesen und formen der sympathie. Paderborn (AL): Salzwasser, 1923. p.9. 
639 Não obstante a isto, é evidente que os sentimentos sensíveis podem excitar, engendrar sentimentos como a 

compaixão ou a congratulação ‘de’ ou ‘por’. 

Cf.: Id., 2004b, p.27. 
640 RAMOS, 1978. 
641 SCHELER, op.cit., p.28. 



 182 

vivência. Eis o primeiro elemento da simpatia: o reconhecimento do outro em sua diferença642. 

A simpatia, sendo uma função do sentir, permite ainda a percepção do sentir do outro e ainda 

sentir o mesmo que o outro. 643 Para Scheler, 

O simpatizar (propriamente dito), a ‘participação afetiva’, apresenta-se como 

uma reação ao fato, dado no sentir o mesmo que outro, do sentimento alheio 

e do complexo de valor correspondente, inclusive no que diz respeito aos 

fenômenos.644 

 

Disso decorre a conclusão óbvia de que a simpatia, seja sob a forma de compaixão 

ou de congratulação, diz respeito a dois fatos fenomenologicamente distintos: o meu 

compadecer/congratular e o padecer/alegrar-se do outro.645Assim, a função da simpatia se dá 

independentemente dos estados exteriores do mundo, revelando, também, que as pessoas 

podem abrir-se ou fechar-se ao mundo, inclusive ao outro. Isso demonstra que o limiar de 

simpatia da pessoa não é obrigatoriamente modificado pelo aumento da dor ou da alegria alheia. 

A simpatia amplia as possibilidades da vida da pessoa, pois seu caráter funcional 

eleva a pessoa para além de suas vivências reais, abrindo-as à objetividade do mundo.646 A 

simpatia revela que as pessoas são realidades independentes e interligadas, integrantes de uma 

relação mútua e “onticamente destinadas a uma vida em comunidade e coordenadas 

teleologicamente de um modo recíproco (prescindindo da existência e da medida eletiva de sua 

convivência).”647. 

A simpatia não é uma emoção, mas consiste numa função percipiente do sentir648, 

num modo de comportamento social649. Pela simpatia, podemos ir ao encontro do outro em sua 

respectiva experiência, sendo capaz de perceber o sentimento do outro sem assumi-los como 

próprio, assegurando a distância (independência) devida entre o eu próprio e o eu alheio. Por 

ser uma vivência reativa e por depender da existência do outro em sua experiência para ocorrer, 

a simpatia permite à pessoa transcender a si mesma para dirigir-se ao outro, identificando-se 

com ele.650  

                                                 
642 O reconhecimento do outro em sua integralidade como um ser diferente do eu é também a base do amor 

espontâneo. Mas a melhor compreensão da afirmação anterior é que o amor é fonte da simpatia (SCHELER, 2004b, 

p.95). 
643 A simpatia segue, de forma análoga, uma lógica de segunda ordem. 
644 Ibid., p.29. 
645 Ibid., p.28. 
646 RAMOS, 1978. p. 233. 

Esta asserção também é válida para o sentir algo com o outro e para o compreender o outro. Cf.: SCHELER, op. 

cit., p.72. 
647 Ibid., p.89. 
648 ABBAGNANO, 2003. 
649 RAMOS, op. cit., p.242. 
650 COSTA, José Silveira da. Max Scheler: o personalismo ético. São Paulo: Moderna, 1996. p.57. 



 183 

Entretanto, enquanto sentimento reativo, a simpatia não desvela a profundidade e a 

integralidade da pessoa, já que isto “dependerá do nível de profundidade pessoal a que nos 

tenha chegado algum sentimento distinto. Daí que a profundidade da simpatia está dada e 

delimitada pelo gênero de vínculo amoroso que dela surgiu.”651. Dentre as manifestações da 

simpatia encontram-se, como vimos, as formas da compaixão [Mitleid] e da congratulação 

[Mitfreude]. 

Scheler ressalta que a profundidade da compaixão já se manifesta na própria 

linguagem, a qual também revela a diversidade de seus modos de expressão, distinguindo-a 

entre ‘ter pena de/lamentar’, ‘importar-se’, ‘ter misericórdia’. Ele acrescenta ainda outros 

exemplos linguísticos que revelam a gradação da força da compaixão, tais como: ‘Eu me 

importei por aquilo’, ‘ele foi tomado por compaixão’; ‘aquela dor me partiu o coração’.652 

A compaixão é descrita como um sentimento que irrompe no coração do homem 

em face da vivência de um outro, podendo ser percebida desde sua forma branda como o 

‘lamentar-se’ cuja piedade é fria, inoperante, incapaz de impulsionar a vontade, até o ‘importar-

se’ e o ‘ter misericórdia’ que são formas mais intensas de compaixão. 653 A congratulação está, 

axiologicamente, acima da compaixão, pois, para Scheler, não é concebível que a esfera do 

sofrimento seja maior que a da felicidade, nem que o prazer seja, em regra, um estado 

negativo.654 

Embora a congratulação possa conter em si um sentimento de inveja da alegria 

alheia, um ato genuíno de congratulação é incompatível com tal sentimento655. A inveja é um 

sentimento egoísta, enquanto a congratulação é um sentimento de alteridade, é um jubilar-se 

pelo sucesso ou felicidade alheia. 

André Comte-Sponville, em seu Pequeno tratado das grandes virtudes, menciona 

que a compaixão possui má reputação e é geralmente rejeitada pelas pessoas, pois quando elas 

não gostam de senti-la, não querem ser objeto dela. A compaixão, em seu caráter utilitarista, 

                                                 
Acerca de como a simpatia pode nos fazer perceber o outro como um igual, Dupuy faz o seguinte esclarecimento: 

“Porém tal valor confere ao outro o direito a nossa atenção, mais que a nossa estima; lhe concedemos nesse caso 

uma posição em nosso mundo que não se havia sido ainda acordado, estamos abertos às suas alegrias e às suas 

penas, porém permanecemos mais sensíveis a sua existência que a seu valor. A simpatia como tal não poderia ser 

o princípio da vida moral.” (DUPUY apud RAMOS, 1978, p.242). 
651 RAMOS, 1978, p. 235. 
652 SCHELER, 2004b, p.173. 
653 Ibid., p.173. É importante se fazer notar que a compaixão, como alerta André Comte-Sponville, é o inverso da 

crueldade que seria um alegrar-se com o sofrimento alheio e do egoísmo que não se inquieta, se preocupa com tal 

sofrimento (COMTE-SPONVILLE, André. Pequeno tratado das grandes virtudes. São Paulo: Martins fontes, 

2007. p.118.). 
654 SCHELER, op.cit., p.174. 
655 Ibid., loc. cit. 



 184 

cria fronteiras morais entre os sujeitos, pois eu deprecio o outro em seu mundo ao compará-lo 

com o meu.656 

Quando inserida na arqueologia da vida afetiva, a compaixão, atrelada à dor e ao 

sofrimento, vincula-se aos sentimentos sensíveis e neles também encontra maior quantidade de 

formas de expressão, enquanto a congratulação está mais relacionada aos sentimentos vitais e 

aos sentimentos espirituais.657  

O fato de a compaixão estar mais aparente, na vida social, do que a congratulação, 

isso se explica primeiro pela superficialidade dos sentimentos sensíveis a que está associada, 

de modo que torna-se possível uma tentativa utilitarista de justificá-la como algo moralmente 

superior à congratulação, como pode ser demonstrado na citação de Comte-Sponville: 

A vida é difícil demais e os homens são infortunados demais para que esse 

sentimento não seja necessário e justificado. Mais vale uma verdadeira 

tristeza, eu disse tantas vezes, do que uma falsa alegria. Cabe acrescentar: mais 

vale um amor entristecido – o que é, exatamente, a compaixão – do que um 

ódio alegre.658 

 

Comte-Sponville compreende que a compaixão, como o amor triste, provocado 

pelo padecer do outro, é capaz de mostrar a situação inferior em que o outro se encontra no 

mundo, portanto, teria ela um valor ético maior do que qualquer congratulação. A ética, 

admitida a partir de uma perspectiva cristã, dedicou-se mais ao problema da compaixão do que 

ao da congratulação, porém, enfatiza Scheler: 

O puro valor ético da congratulação, em sua índole de ato de simpatia, é 

completamente igual ao da compaixão; e como ato total é em si mais valioso 

que o ato da compaixão, pois a alegria é preferível ao padecer.659 

 

Pode-se afirmar, ademais, que o mundo ético precisa muito mais incentivar a 

solidariedade do que a compaixão. Para explicar melhor tal afirmação, convém recorrer a uma 

ilustração, presente na tradição teológico-cristã660 a qual frequentemente Scheler recorreu: o 

que cativava nos primeiros cristãos não era o fato de eles partilharem todos os seus bens 

                                                 
656 “Compadecer é sofrer com, e todo sofrimento é ruim” (COMTE-SPONVILLE, 2007, p.115). Sobre compaixão 

e fronteiras morais, cf.: REZENDE, C.B.; COELHO, M.C. Antropologia das emoções. Rio de Janeiro: FGV, 2010. 
657 SCHELER, 2004b, p.174. Isto não significa afirmar que a compaixão se origina a partir de sentimentos sensíveis 

negativos vividos pelo outro. Para se ter compaixão os únicos requisitos são o sofrimento alheio ou sua 

infelicidade. 
658 COMTE-SPONVILLE, op. cit., p.121. 
659 SCHELER, op. cit., p.175. 
660 Cf.: “Todos os fiéis viviam unidos e tinham tudo em comum. Vendiam as suas propriedades e os seus bens, e 

dividiam-nos por todos, segundo a necessidade de cada um. Unidos de coração frequentavam todos os dias o 

templo. Partiam o pão nas casas e tomavam a comida com alegria e singeleza de coração, louvando a Deus e 

cativando a simpatia de todo o povo. E o Senhor cada dia lhes ajuntava outros que estavam a caminho da 

salvação.”. Bíblia, Livro dos Atos dos Apóstolos, Cap. 2, versos 44-47. 



 185 

conforme a vulnerabilidade de cada um, mas o modo como eles se amavam, congratulando-se 

e simpatizando com o espírito cristão. 

Analisando a compaixão e a congratulação, enquanto manifestações da simpatia, 

pode-se entender melhor a relação entre o amor e a simpatia, assim como a afirmação de Scheler 

de que a simpatia é o fundamento do amor (no sentido de amor à humanidade, enfatiza o 

fenomenólogo), o que não significa derivar o amor da simpatia, uma vez que está regida pela 

direção e profundidade do amor.661 

Nesta perspectiva, o amor, enquanto princípio de movimento, funda a simpatia cuja 

qualidade consiste em reconhecer a presença real e a individualidade de um outro eu, o qual 

também é sujeito de simpatia. Aqui se encontra o princípio existencial de uma igualdade 

fenomenológica entre todos os homens sob a qual é possível fundar o amor ao homem 

(humanidade) enquanto bem valioso. Mediante isso, a simpatia, enquanto força e potência 

amorosas, coloca o amor ao homem em movimento.662 

Poder-se-ia resumir, com base nestes elementos, a relação circular entre o amor e 

simpatia: o amor gera a simpatia e a simpatia origina o amor ao homem (humanidade). A 

importância moral da simpatia pode assim ser enaltecida pelo fato de ela ser o caminho para o 

amor espontâneo ao homem.663 Uma outra forma de expressão de sentimento simpático aparece 

como o oposto da simpatia, posto que, enquanto esta atrai para si o mundo do outro, o contágio 

afetivo nos faz naufragar no mundo do outro. 

 

c) O contágio afetivo [Die blosse gefühlsansteckung] 

 

O contágio afetivo é próprio das situações em que as massas são arrebatadas de 

forma espontânea e não intencional. É no fenômeno de massas que o contágio afetivo demonstra 

sua maior força e insanidade, manifestando-se como uma avalanche de sensações vivenciadas 

pelos indivíduos.  

Em todos os casos de excitação de massas, inclusive, na formação da chamada 

‘opinião pública’, é singularmente esta reciprocidade do contagio que vai 

acumulando-se, o que conduz ao transbordamento do movimento coletivo 

emocional e ao fato peculiar de que a ‘massa’ em ação seja arrastada tão 

facilmente além das intenções de todos os indivíduos e faça coisas que nada 

‘quer’ e de que nada ‘responde’.664 

 

                                                 
661 SCHELER, 2004b, p.120. 
662 RAMOS, 1978, p. 238. 
663 BARBER, 1993, p.116. 
664 SCHELER, op. cit., p.31. 



 186 

Scheler destaca que o contágio afetivo é marcado por atos que transcorrem 

“involuntariamente”, posto que são também “inconscientes”. Aqui o homem fica envolto, 

inebriado, por seu estado afetivo sem se dar conta dele. O contágio afetivo pode ser identificado, 

por exemplo, quando se ouve uma risada inesperada e, sem saber o motivo que a desencadeou, 

a pessoa acha-se sorrindo de igual modo. Em algumas situações, os homens buscam o contágio, 

quando acontece, por exemplo, com alguém que procura uma festa na esperança de lá ser 

contagiado pela alegria do ambiente. 

Mas, da mesma forma, esse contágio pode ser evitado. Scheler denomina isso de 

angústia do contágio e que pode fazer com que a pessoa evite algumas situações, a exemplo de 

indivíduos que resistem a ir a velórios para não ficarem tristes.665 A última forma de sentimento 

simpático, diferentemente do contágio no qual a pessoa é anulada no interior da massa, a 

empatia promove uma comunicação e identificação entre as pessoas, sendo esta uma das formas 

simpáticas mais profundas. 

 

d) A genuína unificação afetiva ou a verdadeira empatia [Die echte Einfühlung] 

 

Vimos que a empatia consiste em um de contágio afetivo de uma pessoa com uma 

outra. Trata-se de uma situação em que a pessoa se identifica com o eu alheio em todas as suas 

dimensões. Com base no exemplo oferecido por Edith Stein sobre a empatia em face de um 

acrobata, Scheler esclarece que: 

As intenções e impulsos cinéticos ‘coexecutados’, são realizados por um eu 

fictício do qual sigo tendo consciência como um eu fenomenicamente distinto 

de meu eu individual, e somente a atenção está encadeada (passivamente) ao 

eu fictício e por meio dele ao acrobata.666 

 

A duração de experiência vivida na empatia, conforme indica Scheler, pode se 

estender para além de um estado momentâneo e alcançar fases inteiras da vida da pessoa. A 

empatia, tal como pensa Scheler, evidencia uma forma de contágio ativa e vinculada à essência 

e à existência de um eu alheio. Toda e qualquer unificação afetiva genuína possui como 

características o fato de ser automática, involuntária, de não decorrer da associação mecânica e 

de estar pautada nos impulsos psíquicos de vida e de morte (Freud), nas paixões, emoções e 

tendências, isto é, dizem respeito à consciência vital do homem.667 

                                                 
665 SCHELER, 2004b, p.32. Neste ponto percebe-se claramente a diferença entre contágio e simpatia, pois esta 

conduz, propõe uma ação ou atitude de alteridade para com o outro. Reflita-se o sentido da compaixão e da 

congratulação. 
666 Ibid., p.33. O exemplo do acrobata fora abordado primeiramente por Lipps e criticado por Edith Stein.  
667 Ibid., p.54. 



 187 

O filósofo ainda diferencia a empatia em dois tipos: a empatia idiopática e a 

heteropática.668 No primeiro caso, a empatia direciona-se para um eu alheio que foi totalmente 

produzido pelo eu próprio, deixando o eu alheio “completamente destronado e deposto de seus 

direitos, por assim dizer, em sua existência e essência para a consciência [...].”669. Esta 

modalidade afetiva encontra respaldo na identificação de uma pessoa com seu antepassado e 

precede o culto aos antepassados. 

Na empatia heteropática, por sua vez, o eu próprio está tão acorrentado, encantado 

e hipnotizado pelo eu alheio que “no lugar de meu eu formal aparece preenchendo o eu 

individual alheio com todas as atitudes fundamentais essenciais a ele. Eu não vivo nesse caso 

em ‘mim’ mesmo, senão totalmente ‘nele’ (o próximo).”670. 

Segundo Scheler, a superação dos tipos de empatias idiopática e heteropática ocorre 

no fenômeno da fusão mútua, cuja forma mais elementar é o ato sexual com amor, cujos 

amantes embriagados de paixão entregam-se na relação eu-tu de tal modo que já não há eus 

individuais nem uma consciência de nós fundada na junção de partes.671 Outra modalidade de 

“fusão mútua” ocorre no âmbito da influência dos líderes para com as massas. Scheler recorda 

a relação do Führer com a massa em que suas ideias e projetos dirigem a multidão inebriada.672 

A empatia, em todas as suas formas, suprime a distância fenomenológica entre as 

pessoas, uma vez que nela vive-se inteiro na experiência do outro, e isso a diferencia 

inteiramente da simpatia que reconhece e reafirma as individualidades do eu e do outro.673 

Considerando que os fenômenos simpáticos não servem de fundamento à moral, posto que ela 

não permite o distanciamento correto ou necessário que garanta, ao mesmo tempo, a autonomia 

e o ser-com o outro, é preciso examinar de que forma a simpatia pode ter alguma importância 

para a ética. 

 

                                                 
668 Os adjetivos idiopático e heteropático, oriundos das ciências da saúde, referem-se, respectivamente, a algo que 

surge espontaneamente ou que não se conhece a causa de uma doença que se diz ser gerada de si próprio; e o outro, 

heteropático, é usado para descrever uma sensibilidade anormal, isto é, que não corresponde aos estímulos 

recebidos. 
669 SCHELER, 2004b, p.34. 
670 Ibid., loc. cit. 
671 Ibid., p.42. 
672 “[...] aqui tem lugar uma empatia primeira de todos os membros com o Führer, que outorga idiopaticamente 

(ou seja que não pode nem deve fundir-se ele mesmo na alma da massa), e sobre esta, uma fusão mútua dos 

membros (produzida por contágio acumulativo e reflexivo) em uma emoção e corrente impulsiva cujo ritmo 

próprio condiciona por si a conduta de todas as partes, e leva caprichosamente adiante as ideas e projetos de ação, 

como folhas na tormenta.” (SCHELER, M. Esencia y formas de la simpatia (1913-1922). p.42.). 
673 BARBER, 1993. 



 188 

e) O valor ético da simpatia 

Scheler acredita que somente um simpatizar autêntico contém algum valor ético 

positivo. Ele aponta quatro relações em que podem ocorrer diferenças axiológicas na vivência 

do fenômeno simpático: 

“1. Depende da esfera de sentimentos (sensíveis, vitais etc.) nos quais se dá o 

fenômeno da simpatia. 

2. Se o fenômeno simpático é um “compadecer” ou um “sentir com”. 

3. A diferença entre o fenômeno simpático que se dirige ao sentimento e a 

autovaloração da pessoa ou apenas ao estado sentimental. 

4. O valor total de um ato de simpatia se rege pelo valor dos fatos que se produzem 

no padecer ou no alegrar-se do outro.”674 

O fenômeno simpático, portanto, não é capaz de constituir o todo da experiência 

axiológica, ainda que possa evidenciar a direção de valor para a vivência. Da mesma forma, 

tampouco a simpatia não pode ser considerada como a única forma de acesso ao mundo dos 

valores éticos. Não obstante as reflexões realizadas sobre as formas de simpatia, como é 

possível estabelecer um autêntico encontro com o outro? Esse é um problema levantado por 

Edith Stein, inclusive a partir de um embate com ideias de Scheler, como mostraremos. 

 

f) A empatia e a crítica de Edith Stein 

 

Para Edith Stein, a empatia consiste na apreensão das vivências alheias, isto é, na 

percepção das vivências do outro.675 A questão principal, para ela, consiste em definir como a 

empatia, enquanto ato espiritual, permite captar a estrutura dos sujeitos da relação empática, 

isto é, apreender a vivência do outro que me é transcendente.676 

                                                 
674 SCHELER, 2004b, p.176. 
675 Alguns biógrafos de Scheler e de Stein afirmam que ambos foram influenciados pelas ideias de E. Husserl, 

tendo sido Stein aluna tanto de Husserl como de Scheler (RAMOS, 1997). Os trabalhos de Scheler serviram de 

base para a reflexão de Stein sobre a empatia e o problema da percepção do outro. Em 1916, sob a orientação de 

E. Husserl, a filósofa Edith Stein desenvolveu seu trabalho “O problema da empatia” para obtenção de seu título 

de doutora em filosofia pela Universidade de Halle. Posteriormente, na edição atualizada de 1922, Scheler 

acrescentou algumas partes à obra “Essência e formas de simpatia”, e cita posteriormente Stein e suas ideias. 
676 SBERGA, A. A. A formação da pessoa em Edith Stein. São Paulo: Paulus, 2014. 



 189 

Portanto, a empatia é o pretexto para Stein refletir sobre o modo como o ser humano 

percebe um outro.677 Trata-se de compreender os limites e o significado dessa percepção do 

outro que me é dada e que me permite conhecer sua realidade única.678 

É nesse contexto que Edith Stein endereça sua crítica a Scheler para quem o ‘eu 

próprio’ e o ‘eu alheio’ estão dados igualmente e de modo a priori. Para ela, a descrição 

fenomenológica de Scheler sobre a empatia679 não é contrária à sua compreensão. Stein, então, 

dedica sua atenção à teoria da percepção do outro proposta por Scheler no opúsculo Os ídolos 

do autoconhecimento (1912). 

Uma vez que Scheler entende que cada vivência é essencialmente a vivência de um 

Eu, ele não pode separar-se dele. Para estabelecer a distância entre o eu próprio e o eu alheio, 

ele precisa pressupor que ambos dizem respeito a sujeitos anímicos diferentes, mas que, tanto 

estes indivíduos como suas vivências, podem ser acessíveis à percepção interna. Entretanto, 

Stein vê uma certa tautologia no pensamento de Scheler, porque, para ele, o Eu sempre será o 

sujeito do vivenciar, sendo, portanto, indiferente se a vivência é minha ou do outro.680 Nesse 

sentido, a empatia poderia conter um engano sobre a percepção do outro. 

No entanto, se eu vivo a experiência do outro como se fosse minha, para Stein, não 

é possível falar de engano se a empatia me levou a uma interpretação diferente daquilo que o 

outro sente, pois a consciência não pode se debruçar sobre aquilo que não está dado: o engano. 

Assim, a empatia cumpriu o seu papel de nos conduzir a uma vivência que não nos é própria. 

Segundo Stein, a empatia é uma forma de saber sobre o que ocorre na consciência alheia ou 

uma experiência da experiência alheia. Isso significa perceber aquilo que o outro vivencia, ou 

ainda sentir aquilo que o outro sente.  

O importante, para ela, é que a empatia revela a capacidade que uma pessoa possui 

de se vincular a uma outra e, inclusive, permanecer unida a ela, de tal maneira que o eu oferece 

                                                 
677 Afirma Stein: “O mundo em que vivo não é apenas um mundo de corpos físicos, além de mim há também nele 

sujeitos com suas vivências e eu sei desse vivenciar.” (STEIN, E. El problema de la empatia. Madrid, Espanha: 

Trotta, 2004. p. 21). 
678 “Um amigo vem para mim e me conta que perdeu seu irmão e eu noto sua dor. O que é este notar? Sobre o que 

se baseia, pois não é sobre de onde ele concluiu a dor que quero saber. [...]. o que quero saber é isto, o que é o 

notar mesmo, e não por qual caminho chego até ele.” (Ibid., p. 22) 

Cf.: ALFIERI, F. Pessoa humana e singularidade em Edith Stein. São Paulo: Perspectiva, 2014. 
679 Stein se refere à primeira versão da obra Essência e formas de simpatia (1913/14). 
680 Esse movimento tautológico parece uma aparência do próprio método fenomenológico já observado por Husserl 

em suas “Investigações Lógicas”: toda consciência pressupõe um sujeito. 

Stein salienta que, “exclui-se do campo de nossas investigações todo este mundo de percepção interna, nosso 

indivíduo e todos os demais, assim como o mundo externo; eles não pertencem à esfera do dado absoluto, da 

consciência pura, senão que são transcendentes a ela. Porém naquela esfera tem o eu outro significado, não é outra 

coisa que o sujeito do vivenciar vivo no vivenciar. Assim entendido, torna-se carente de sentido a questão de se 

uma vivência é minha ou de outro.” (STEIN, op. cit., p. 46). 



 190 

a si mesmo em sacrifício deixando-se consumir pelo outro681. Essa compreensão da empatia 

persistirá, como destacamos, no pensamento da filósofa até sua última obra A ciência da Cruz 

(1942) na qual ela tratará da união da alma com Deus.682 

A crítica de Stein a Scheler se baseia no fato de que este filósofo preocupa-se em 

descrever as circunstâncias nas quais a empatia se manifesta, decompondo-a por meio das 

percepções interna e externa, isto é, para Scheler, a empatia oferece, inicialmente, ao eu 

individual de modo indistinto as vivências do eu alheio.683 Para Stein, esta posição de Scheler 

dificulta a compreensão do modo como a empatia nos oferece a percepção do outro que não 

pode ser desvinculado em absoluto de sua vivência. Dito isto, convém resgatarmos a Teoria da 

Percepção do Outro de Scheler, escrita posteriormente à obra de Stein sobre a empatia. 

 

 

                                                 
681 É curioso identificar que em O problema da empatia, Stein conclui seu trabalho tratando da autenticidade da 

experiência místico-religiosa. Contudo, sua conversão ao cristianismo se dá em 1922 (STEIN, 2004, p.135). 

Cf.: Id. Teu coração deseja mais: reflexões e orações. Rio de Janeiro: Vozes, 2012. p.113. 
682 Ao descrever a união mística, Stein diz: “O que o espírito conseguiu pela meditação, numa ou noutra forma, 

torna-se aquisição própria, permanente. Isso representa muito mais que um tesouro de verdades acumuladas, que 

podem ser retiradas da memória quando necessário. O espírito – no significado amplo e objetivo, não só de 

inteligência, mas também de coração – familiariza-se com Deus pela contínua atenção, conhece-o, ama-o. O 

conhecimento e o amor tornam-se parte do seu ser, tal como o relacionamento com outra pessoa com a qual já se 

convive há muito tempo e se tem intimidade: pessoas assim não precisam mais procurar informações mútuas, nem 

refletir uma sobre a outra para se conhecerem e se julgarem merecedoras de amor; entre elas nem há mais 

necessidade de palavras.” (STEIN, E. A ciência da cruz. São Paulo: Loyola, 2014. p.99). 
683 Para Stein, a atitude fenomenológica de apreensão da realidade segundo a qual um eu capta o outro em meio a 

uma “torrente” de vivências (Scheler), origina um solipsismo pelo qual o outro e sua vivência são reduzidas ao 

mundo do eu individual (PEREZ, Enrique Muñoz. El concepto de empatía (Einfühlung) en Max Scheler y Edith 

Stein. Sus alcances religiosos y políticos. Véritas, Valparaíso, n.38, p.77-95, dez 2017.). 



 191 

3.5 Da Percepção do Outro 

 

A percepção do outro é a preocupação principal da obra Essência e formas de 

simpatia, na qual Scheler dedica-se, na última seção,684 a tratar desta temática a fim de examinar 

“a questão dos fundamentos essenciais, existenciais e cognoscitivos dos laços entre humanos e 

as almas humanas.”685. 

Ramos salienta que a teoria da intersubjetividade proposta por Scheler contraria 

toda a tradição subjetivista desde Descartes a Husserl, por pretender, a partir do eu, justificar a 

presença do outro no mundo da vida.686 Este erro é sintetizado por Ortega Y Gasset da seguinte 

forma: 

Partindo de tais afirmações não chegaremos nunca até o próximo: será sempre 

um fantasma que nosso eu projeta precisamente quando crê receber de fora 

um ser distinto de si mesmo. Viveria cada um de nós acorrentado dentro de si 

próprio, sem visão nem contato com a alma vizinha, prisioneiro do mais 

mágico estilo, porque cada um seria por sua vez o preso e a prisão.687 

 

Em sentido oposto, Scheler acredita que existe uma certeza primitiva do outro688. 

Esta evidência a priori do outro (e também da comunidade vital) se dá na experiência da 

consciência do vazio ou da não-existência, isto é, a consciência da solidão689. Esta não se revela 

de modo inato, tampouco é uma certeza intuitiva de algo que não se pode experimentar. 

Tal evidência nos mostra, ontologicamente, como possibilidade de ser e, gnosiologicamente, 

prefigura a abertura e o saber sobre o outro enquanto participação de ser aquilo que Heidegger 

denominará de Ser-com (Mitsein).690  

                                                 
684 A obra Essência e formas de simpatia possui duas edições que culminaram em duas versões da obra separadas 

pelo período da Primeira Guerra Mundial. Na segunda versão, além do acréscimo de vários tópicos e enxertos no 

texto primário, o apêndice “Do Eu alheio” deixa de ser um apêndice e passa a ser inserido no texto base (Vom 

fremden Ich. Versuch einer Eidologie, Erkenntnistheorie und Metaphysik der Erfahrung und Realsetzung des 

fremden Ich und der Lebewesen).  Isto não significa que houve mudança de pensamento do filósofo, mas sim um 

amadurecimento de suas ideias. 
685 SCHELER, 2004b, p.271. 
686 RAMOS, 1978. 
687 ORTEGA Y GASSET, José. Obras completas VI, p.158, apud, RAMOS, 1978. 
688 A partir do enfoque fenomenológico, o filósofo afirma que, na ordem ôntica, a existência da pessoa antecede o 

seu valor, contudo o valor e a essência da pessoa na ordem social são anteriores à sua existência. Isto recorda que 

para a fenomenologia de Husserl, a essência precede e pressupõe a existência na ordem da experiência da 

consciência. 
689 A solidão refere-se aqui a consciência de não estar pleno. 
690 Além disto, a evidência emocional (o sentir, o amar, o odiar) é uma certeza apodítica indireta, quiçá uma razão 

moral prática, da existência do outro. (SCHELER, 2004b, p.291.) Isto não significa que a emoção seja um 

constituinte do outro. Sobre este fato, é acertada a proposição de Heidegger a respeito da empatia ao destacar que 

“Não é a ‘empatia’ que constitui o ser-com. Ao contrário, empatia só é possível com base no ser-com, não podendo 

ser evitada em seus modos deficientes e predominantes do ser-com, já que estes a motivam.” (HEIDEGGER, 2002, 

p.182, §26.). 



 192 

Assim, partindo da premissa de que a existência da pessoa no mundo da vida dá-se 

por meio de atos, todo conhecimento da pessoa pode ser alcançado apenas pela “participação 

ôntica em sua existência por obra da coexecução (pensar, querer, sentir com outro, pensar e 

sentir o mesmo que o outro).”691. Isto não significa viver o mesmo ou assumir o modo-de-ser 

do outro, tampouco quer dizer que os atos da pessoa ou ela mesma possam ser plenamente 

conhecidas. Por isso, diz Scheler: “Por sua essência e seus correlatos, os atos noéticos, é a 

pessoa e é sua noesis (é o ‘espírito’) somente ‘compreensíveis’.”692. 

Convém esclarecer que compreender ou viver o pensamento do outro não significa 

o mesmo que ‘ler a mente’ do outro. A lógica proposta por Scheler é de que a compreensão é o 

ato pelo qual a pessoa se dirige ao centro espiritual do próximo, isto é, para onde converge a 

totalidade de atos de sua vivência. Assim, a compreensão recria a unidade de sentido presente 

na experiência do outro, o que não significa uma coincidência com o juízo do outro, ou seja, 

pensar ou viver o mesmo, mas a experiência do outro é dada como uma realidade possível.693 

Mas, com efeito, na experiência interpessoal, a expressão é o primeiro dado que o 

ser humano apreende na existência que se encontra fora. Quando apreendemos o outro, o 

fazemos em sua totalidade de vivências (expressão total) e não como uma soma de vivências 

soltas. Aqui se dá igualmente a percepção interior e exterior do outro694. Não identificamos 

apenas o corpo de um outro, apesar de a vivência do corpo enche os nossos sentidos e nos 

permite uma individuação da pessoa como unidade695. 

Para Scheler, o ato de perceber o outro abarca não apenas a sua presença, mas 

também a totalidade do seu ‘corpo animado, percorrendo suas expressões corporais até o seu 

‘mundo interior’696. É um erro, portanto, pensar que o eu individual e o corpo sejam dados 

separadamente, pois o eu e o corpo formam uma unidade na pessoa e em seus atos. Assim, diz 

Scheler: “Eu vivo meu corpo como meu (e também o corpo alheio como pertencente a outro) 

                                                 
691 SCHELER, 2004b, p.283 e285. 
692 Ibid., p.285. 
693 Id., 2001, p.622 e 623. A compreensão é uma vivência intencional, portanto, espontânea, mas quando há uma 

incongruência entre a vivência e seu conteúdo, a pessoa fará uso de outros processos não intencionais para 

estabelecer parâmetros de causalidade e de observação, por exemplo, com intuito de certificar-se da concretude da 

experiência. 
694 Na totalidade expressiva da vivência, por exemplo, não percebemos apenas um sorriso, mas o ânimo amistoso 

ou hostil da pessoa. “Por esta razão, jamais apreendo de Outros primariamente meras vivências soltas, senão 

sempre o caráter de totalidade psíquica do indivíduo em sua expressão total. Pequenas alterações métricas dos 

corpos físicos aos quais está aderido (nariz, boca, olhos etc.) podem alterá-lo por completo; outras, consideráveis, 

o deixam totalmente igual. O ânimo amistoso ou hostil de alguém para mim o apreendo na unidade de expressão 

do “olhar”, muito antes de que eu possa indicar, v.g., as cores ou o tamanho dos “olhos”.” (Id., 2004b, p.306-307). 

Cf.: Ibid., p.329. 
695 Todavia, a individuação do corpo não permite a compreensão do outro. 
696 Ibid., p.277. 



 193 

[...].”697. O ato perceptivo se direciona para um outro em sua expressividade, porém convém 

indagar: o outro e o mundo do outro podem ser projeções do meu eu? Como distinguir a 

projeção do meu pensar sobre o outro que me é dado na vivência? A autopercepção é anterior 

à heteropercepção? 

Ora, Scheler considera que podemos experimentar nossos pensamentos como 

próprios ou como de outros. Igualmente, pode-se duvidar se o que está dado o é como algo 

próprio ou alheio à pessoa. É possível que “nosso pensamento se dê como nosso pensamento; 

o pensamento do outro ‘como’ o pensamento de outro, por exemplo, ao compreender, 

meramente uma comunicação. Este é o caso normal.”698. Todavia, três situações são ainda 

descritas por Scheler, quais sejam: a) o pensamento do outro está dado como um pensamento 

nosso; b) um pensamento nosso que nos seja dado como do outro (projeção afetiva); c) a dúvida 

sobre a “pertença” do pensamento, ou melhor, sobre a individualidade do pensamento, se nosso 

ou do outro. 

Embora essas caracterizações de vivências sejam possíveis, há de se enfatizar que 

tais vivências estão dadas e independem se pertencem a um “eu” ou a um “tu”. Isto implica 

dizer que, no âmbito dos conteúdos essenciais, a esfera do ‘nós’ possui primazia sob o “eu” ou 

o “tu”. Na percepção do outro, o espaço interpessoal evidencia que a heteropercepção seria 

anterior a autopercepção, posto que não há um nós, sem a possibilidade de um eu e um tu.699  

Na obra Os ídolos do autonhecimento, Scheler ressalta essa dimensão social das 

vivências em relação a um Eu: 

Nós vivemos <<em primeiro lugar>> nas direções de sentir de mundo que nos 

rodeia, de nossos pais, família, educadores, antes que nos percebamos de 

nossas direções de sentimento que talvez difiram das direções de sentimento 

de todos eles.700 

 

Schutz também destacou este aspecto da intersubjetividade que envolve o nós, e, ao 

mesmo tempo, constitui o eu ao explicar que o “mundo da minha vida cotidiana não é meu 

mundo privado, mas é um mundo intersubjetivo, compartilhado com meus semelhantes, 

experienciados e interpretado por outros; em suma, é um mundo comum a todos nós.”701. 

                                                 
697 SCHELER, 2004b, p.306. 
698 Ibid., p.308. 
699 RAMOS, 1978. 

Desse modo, segundo Scheler, a sociedade contém a unidade do homem para com o nós; e do nós como um 

membro do eu (SCHELER, op. cit., p.292). 
700 Id. Los ídolos del autoconocimiento (1912). Salamanca, Espanha: Ediciones Sígueme, 2004c. p.98. 
701 SCHUTZ. A. Sobre fenomenologia e relações sociais. Rio de Janeiro: Vozes, 2012. p.179. 



 194 

A ênfase está, pois, no modo como cada vivência orienta-se na atualidade do ato, 

de maneira que a intencionalidade promove a reflexão702 gradativa sobre o percebido para a 

distinção cada vez mais precisa entre as nossas vivências e a do outro.703 Esse processo de 

percepção e de reflexão sobre o eu próprio e o eu alheio se dá por meio do amadurecimento da 

pessoa e de seu espírito, tal como alguém, exemplifica Scheler, que deseja aprender uma língua 

estrangeira. Aos poucos, ele vai conhecendo as palavras, as expressões com suas regras, seus 

significados e sentidos. Para Scheler, um processo análogo ocorre com a percepção, as emoções 

e suas formas de expressão, as quais possuem uma linguagem própria, o que ele denomina de 

“gramática de sentimentos”. Ela não determina a percepção704, mas estabelece as “direções 

prévias da atenção de nosso mundo circundante”. 

Assim, inconscientemente, nossas vivências estão conjugadas com as direções de 

nossa atenção. Desse modo, trata-se de compreender as formas de expressão de uma linguagem 

comum a todos.705 Em nosso mundo, portanto, reina, primeiramente, o plano do dizível. É, por 

isso, diz Scheler, que são os poetas que nos abrem o mundo por meio da linguagem, recriando 

sentidos, expressando de outro modo nossas emoções e nosso mundo, por meio de novas 

conexões essenciais. Não existe, assim, uma cadeia unívoca ou casual entre a vivência e os 

processos fisiológicos do corpo. Este delimita o espaço de percepção do outro, de modo que 

nunca será possível perceber, por exemplo, os estados do corpo do próximo vividos por este 

(sensações, afetos, por exemplo, a dor física do outro).706 

As vivências nos são dadas como fenômenos, isto é, como unidades totais de 

expressão (envolvendo percepções interna e externa). A percepção do outro possui a mesma 

                                                 
702 Por “reflexão” deve-se entender a tomada de consciência, em que toda consciência é consciência de algo, isto 

é, uma consciência situacional. “Noutras palavras, toda cogitatio pode se tornar objeto de uma assim chamada 

“percepção interna” e então, posteriormente, objeto de uma valoração reflexiva, de uma aprovação ou reprovação 

etc.” (HUSSERL, 2006, p. 92, §38). 
703 Este processo é o que Scheler denomina de “desanimação do mundo”. Trata-se do ato reflexivo pelo qual toda 

realidade anímica e pessoal persiste na consciência, distinguindo-a dos demais elementos do mundo. 

Desse processo derivam três regras gerais da percepção do outro: 

1ª. Toda vivência pertence a um Eu em geral, e sempre que dada, há um Eu em geral. 2ª. Este Eu individual está 

definido pelo conjunto de vivências, mas o inverso não é verdadeiro. 3ª. “Há em geral um ‘Eu’ e um ‘Tu’, porém 

que o eu individual seja aquele ao qual pertença uma vivência ‘vivida’ seja ela própria ou uma estranha já que esta 

diferença não está dada como um dado primário das vivências. Tampouco existe uma distinção radical entre 

percepção de si mesmo e a do próximo.” (SCHELER, 2004b, p.316). 
704 O corpo é apenas um instrumento de percepção. O cérebro e o sistema nervoso, por meio de seus processos 

fisiológicos possibilitam a percepção dos fatos do mundo, mas não é condição deles mesmos, tampouco de sua 

existência. Para Scheler: “Assim, o corpo em seu conjunto é apenas um analisador tanto do dar-se no mundo 

exterior e daquilo que nele se ‘destaca’, como da corrente psíquica que tende constantemente a ultrapassar seus 

limites.” (Ibid., p. 319). 
705 De acordo com Scheler: “A linguagem e suas unidades psicológicas de significação lançam sua rede 

organizadora, articuladora, entre intuição e nossas vivências.” (Ibid., p.317). 
706 “Encontro-me em um imenso mundo de objetos sensíveis e espirituais que comovem incessantemente minha 

razão e minhas paixões. Sei que tanto os objetos que chego a conhecer pela percepção e pelo pensamento, como 

aqueles que quero, escolho, produzo, com que trato, dependem do julgo deste movimento de meu coração” (Id., 

1962, p.21). 



 195 

imediatez do eu próprio, afinal, como enfatiza Scheler, nos outros com quem convivemos não 

há corpos distintos ou almas alheias, mas um ser humano em sua totalidade, que, por inteiro, é 

intuído.707 

É preciso que, na tomada de consciência, o eu fenomenológico (situacional-

posicional) esteja além de suas vivências físicas e psíquicas próprias para, então, poder estender 

seu olhar para o campo da vivência do outro. Obviamente, é possível decompor a unidade da 

estrutura do fenômeno em atos de expressão. Todavia, a reconstituição destes atos não 

determina necessariamente o fenômeno. O rubor no rosto, por exemplo, pode ser produto do 

amor entre amantes, mas também da vergonha e da ira.708 

Assim, mesmo que fosse possível reunir todos os atos da vivência, a autenticidade 

do fenômeno ainda estaria marcada pela imagem pessoal que se tem do outro. Em face da 

complexidade do fenômeno, a percepção do outro não conduz ao seu conhecimento definitivo 

nem de seus atos, pois a pessoa do outro não é capaz de se tornar objeto.709 

Nesse aspecto, considerando a pessoa do outro como um valor em si mesmo, deve-

se esclarecer a relação entre o valor e a existência da pessoa. Sobre isto, Scheler afirma: no 

plano ôntico, 1) a existência da pessoa precede seu valor; 2) o valor da pessoa está dado 

simultaneamente na essência dela; no plano do nós, 1) o valor da pessoa está dado anteriormente 

à sua essência 2) é impossível conferir valor à pessoa antes da existência dela.710 Disso decorre 

que as relações de valor, em especial aquelas vinculadas às condutas intersubjetivas, dependem 

do valor entre as pessoas, sendo destas relações que emanam as evidências emocionais próprias. 

Neste sentido, na vida prática, o valor da pessoa em si não é anulado pelo valor revelado pela 

percepção do outro.711 

Para Scheler, o ato que possibilita a compreensão do outro, por lei de essências, é o 

amor, pois ele está voltado para o ser pessoal e o valor da pessoa. O amor é a mais autêntica 

                                                 
707 SCHELER, 2004b, p.326. 
708 Ibid., p.327. 

Apenas aparentemente o fenômeno (manifesto na experiência própria ou alheia) está dado de forma composta em 

inúmeras vivências periféricas como bem observou Wittgenstein ao se deparar com a capacidade sintética da 

linguagem: 

“449. Só que a aflição é uma vivência mental. Diz-se que se vivencia a aflição, a alegria, o desapontamento. E 

desse modo essas vivências parecem realmente compostas e distribuídas por todo o corpo. O profundo suspiro de 

alegria, a risada, o júbilo, os pensamentos de felicidade – a alegria não é a vivência de tudo isso? Então eu sei que 

ele está alegre porque ele me CONTA que sente sua risada, que sente e ouve seu júbilo etc. – ou porque ele ri e se 

jubila? Eu DIGO “Estou feliz” por que estou sentindo tudo isso?” (WITTGENSTEIN, Ludwig. Observações sobre 

a filosofia da psicologia. São Paulo: Ideias e Letras, 2010.). 
709 Nesse contexto, a teoria do conhecimento e a metafísica dependem do conhecimento eidológico da relação 

entre o eu e suas formas de apresentação na comunidade vital (SCHELER, op. cit., p.288). 
710 Ibid., p.290. 
711 Independentemente da impressão moral que se possua de um outro, ainda que não consiga visualizar mérito ou 

virtude, e apenas consiga perceber vícios. A percepção desse Eu não aniquila a personalidade moral e ontológica 

do outro: seu valor é inalienável e irrevogável. 



 196 

forma de percepção e encontro do outro. Scheler considera que o amor é espontâneo712 e se 

dirige ao centro de valor da outra pessoa, sendo, portanto, indiferente ao contexto da vivência, 

já que requer apenas que o eu se depare com o objeto percebido como valioso713. 

O amor, segundo Scheler, lança seu olhar para os valores mais elevados, permitindo 

exprimir e apreender o melhor do ser de cada pessoa, compreendendo, ainda, o outro a partir 

da essência axiológica ideal da pessoa. E, mesmo quando se trata de um objeto indigno, ele 

ilumina o valor inicialmente oculto e virtual ali presente. Acima de toda mera existência dada, 

o amor possibilita a plena comunicação entre as pessoas.714 

Vimos que a percepção do outro715 é de grande importância para Scheler, haja vista 

que, através do amor, ela estabeleceu o elemento supremo de toda ética: o princípio da 

solidariedade. É, portanto, imprescindível compreender os fundamentos essenciais, existenciais 

e cognitivos dos laços entre os seres humanos. Nesse sentido, procuraremos descortinar os 

caminhos do amor na vida da pessoa e de como esse fenômeno guia a sensibilidade, molda as 

vivências, o caráter e o modo-de-ser das pessoas, exprimindo ainda suas emoções e valores. 

                                                 
712 Por sua natureza, o amor não pode ser uma emoção, tampouco uma função. O amor é um ato, um princípio de 

movimento como destacou o Eros platônico. 
713  Objeto valioso, aqui, é entendido como o objeto sobre o qual é possível depositar algum valor. É diante das 

relações de valor entre as pessoas que brotam evidências emocionais próprias como, por exemplo, o 

reconhecimento do outro. 

O amor, então, é criador e descobridor de valores à medida que revela a essência da pessoa do outro que está para 

além dos interesses naturais (instintivos) e das contingências das aparências.  
714 SCHELER, 2004b, p.201. 

Costa afirma que “O verdadeiro amor consiste em compreender o outro na sua individualidade e na sua diferença. 

É um reconhecimento sem reservas, da realidade e do valor do modo de ser do outro.” (COSTA, 1996, p. 57). Essa 

perspectiva nos permite afirmar que o amor não é cego como querem fazer crer as teorias racionalistas, nem se é 

possível comprovar que seu modo de atuar seja menos eficaz que o governo da razão sobre o mundo. 
715 Como dissemos, Scheler, em 1922, complementa seu trabalho Essência e formas de simpatia acrescentando 

um capítulo sobre o “Eu alheio”. 



 197 

3.6 A Fenomenologia do Amor: a Pessoa e o “Ordo Amoris” 

 

A fenomenologia scheleriana converge para uma filosofia do amor, isto é, do ordo 

amoris enquanto princípio formador da pessoa e do universo. Fugindo de uma abordagem 

sentimentalista, o amor, em Scheler, é a supra omne lux luces, isto é, aquilo capaz de iluminar 

a natureza humana e se tornar o fundamento de todo conhecimento, de toda vontade, de todo 

querer, além de mostrar o horizonte para onde se deve caminhar. 

[...]: o amor é a tendência, ou, segundo os casos, o ato que trata de conduzir 

cada coisa para a perfeição de valor que lhe é peculiar –e a conduz 

efetivamente, enquanto não se interponha nada que a impeça. O que dissemos 

como essência do amor é, portanto, a ação edificante e edificadora em e sobre 

o mundo.716 

 

Em sua obra Ética, Scheler, ao se referir a Santo Agostinho e a Pascal acerca do 

coração e suas razões717, indica a existência de uma ordem e de uma lógica do coração tão 

concreta, convincente e real quanto a lógica matemática, e que, tampouco, é irredutível ou 

inacessível à razão718. Ademais, em seu texto Amor e conhecimento (1916), Scheler ressalta o 

tratamento conferido ao amor por Santo Agostinho e por toda a filosofia cristã subsequente. 

Todavia, o texto capital sobre o assunto é, de fato, Ordo Amoris, escrito entre os anos de 1913 

e 1916, mas apenas publicado em 1933 por sua esposa Maria Scheler. 

Aqui apresentamos a aproximação existente entre Scheler e Santo Agostinho 

concernente ao Ordo Amoris e de como esta expressão persiste na filosofia moral scheleriana 

ou em seu personalismo ético. Segundo Scheler, Santo Agostinho consegue fazer da economia 

da vontade e da salvação uma economia do amor, enfatizando, assim, a experiência cristã 

fundamental de um amor movens que se dirige do superior ao inferior. Assim, diz ele: 

O que geralmente se chama o ‘primado da vontade’ em Santo Agostinho é, na 

realidade, o primado do amor, do ato de amor tanto sobre o conhecimento 

quanto sobre a aspiração e a vontade, e ao mesmo tempo, o primado dos atos 

de tomada de interesse sobre os atos perceptivos, representativos, recordativos 

e intelectivos, ou seja, sobre todos os atos que transmitem conteúdos 

imaginativos e significativos (‘ideias’).719 

                                                 
716 SCHELER, 1998b, p.43. 
717 Id., 2001, p.357. 
718 “[...]: há uma espécie de experiência cujos objetos são inteiramente inacessíveis à ‘razão’; para esses objetos a 

razão é tão cega como possa ser o ouvido para as cores; porém esse tipo de experiência nos apresenta autênticos 

objetos ‘objetivos’ e a ordem eterna que existe entre eles, a saber: os valores e sua ordem hierárquica. A ordem e 

as leis desta experiência acha-se determinado com tanta evidencia e precisão como o da Lógica e a Matemática 

[...].” (Ibid., p.358).  
719 SCHELER, M. Amor y conocimiento (1916). In: SCHELER, M. Amor y conocimiento. Buenos Aires, 

Argentina: SUR, 1960a. p.37. 



 198 

 

Em Santo Agostinho, o amor é o fundamento de todos os atos. Etienne Gilson720 

apresenta alguns aspectos da filosofia agostiniana que influenciaram o pensamento scheleriano 

sobre o amor. Ao fazer, por exemplo, a analogia entre o amor e a noção de peso, Sto. Agostinho 

afirma que se o peso dos corpos fosse suprimido pelo pensamento, todo o universo 

permaneceria inerte e morto.721 Da mesma forma, cada homem possui um peso que faz com 

que seu corpo procure seu lugar de repouso no mundo, sendo este peso aquilo que se chama 

amor. 

De início, é evidente que se o amor é o motor íntimo da vontade, e se a vontade 

caracteriza o homem, pode-se dizer que o homem é essencialmente movido 

por seu amor. Não há nele qualquer coisa acidental ou sobreposta, mas sim 

uma força interior à sua essência, como o peso na pedra que cai. Por outro 

lado, já que, por definição, o amor é uma tendência natural para um certo bem, 

ele se agitará para alcançar seu fim durante o tempo em que não o tiver obtido. 

O que seria um amor ocioso e que não faz nada? Da mihi vacantem amorem 

et nihil operantem! É um mito.722 

 

Nestas palavras, encontram-se algumas ideias sobre a essência do amor em Scheler: 

1) O amor enquanto fundamento e mola propulsora da vontade e do agir; 2) O amor enquanto 

tendência onto-axiológica da pessoa para o seu bem maior. Com relação a este segundo item, 

há ainda uma identificação entre o Ordo Amoris, a liberdade humana e a virtude em Santo 

Agostinho, posto que “[...], a virtude é querer o que devemos querer, ou seja, amar o que 

devemos amar.”723. Esta relação entre liberdade, virtude e a ordem do amor, por ora apenas 

indicada, será retomada mais à frente. 

De acordo com o filósofo, há uma correlação essencial entre a estrutura do mundo 

emocional e o mundo moral, cujo princípio é o amor, como bem descreve o filósofo José Ortega 

y Gasset, um outro autor também influenciado pelo pensamento de Scheler: 

Nada há tão fecundo em nossa vida íntima como o sentimento amoroso; tanto, 

que vem a ser o símbolo de toda fecundidade. Do amor nascem, pois, no 

sujeito muitas coisas: desejos, pensamentos, volições, atos; porém tudo isto 

que do amor nasce como a colheita de uma semente, não é o amor mesmo; 

antes bem, pressupõe a existência deste.724 

 

Assim, a percepção, o pensamento, a vontade e o querer estão subordinados ao 

‘movimento do coração’725, ou dito de outra forma, “[...] um ato de vontade supõe um amor que 

                                                 
720 GILSON, 2010. 
721 AGOSTINHO, 2012, p.354. 
722 GILSON, op.cit., p.257. 
723 Ibid., p.258. 
724 ORTEGA Y GASSET, José. Estudios sobre el amor. 10 ed. Madrid, ES: EDAF, 2009. p.57 
725 SCHELER, 1998b, p.21. 



 199 

lhe precede e lhe imprime direção e conteúdo. É, portanto, sempre o amor o que nos desperta 

para conhecer e querer; mais ainda, é a mãe do espírito e da razão mesma.”726. 

Nisto também reside um postulado moral: a autenticidade da pessoa, sua 

integridade, os vícios e virtudes que decorrem de suas escolhas estão integradas a este 

movimento do coração (do amor), posto que, como convém recordar as palavras de Sto. Tomás 

de Aquino, “o amor é a raiz primeira de todas as paixões.”727. Ademais, o “coração” pressupõe 

uma “ordem justa e objetiva”, capaz de avaliar e indicar os rumos morais da pessoa. O 

“coração” é o primeiro a revelar a cada um a (in)coerência do homem consigo mesmo, ou seja, 

em suas ações, em seu caráter, em sua biografia moral e quem ele deseja tornar-se728.  

Desse modo, congregando o fundamento e a estrutura do sentir e o modo de ser da 

pessoa, o Ordo Amoris se define como a base de sua vida afetiva729. Para além de uma marca 

indelével ou uma qualidade orgânico-vital, o Ordo Amoris revela a máxima ontológica e moral 

(quiçá a mais célebre de Scheler): “Antes de ens cogitans ou de ens volens é o homem um ens 

amans.”730. 

Scheler considera que esta ordem do amor está para além do plano individual da 

pessoa, posto que tal ordem é o núcleo essencial do sistema de preferências e valorações que 

um indivíduo, família, povo ou sociedade possui e que é denominado desde os gregos de ethos. 

Assim, diz ele: 

Porém o núcleo mais fundamental deste ethos é a ordenação do amor e do 

ódio, as formas estruturais destas paixões dominantes e predominantes, e, em 

primeiro lugar, esta forma estrutural naquele estrato que há chegado a ser 

exemplar. A concepção de mundo, assim como as ações e fatos do sujeito são 

regidas desde um princípio por este sistema.731 

 

Qualquer aspecto da vida da pessoa, desde a sua individualidade às suas formas de 

manifestação na sociedade, do ethos à concepção de mundo, todos esses elementos estão 

impregnados pelo Ordo Amoris.732 Destarte, Scheler estabelece duas funções gnosiológicas 

para o ordo amoris: uma prescritiva ou normativa e uma descritiva. 

                                                 
726 SCHELER, 1998b, p.45. 
727 AQUINO, Sto. Tomás. Suma Teológica. v.3. São Paulo: Loyola, 2009. p.517. (Seção I, Parte II, Q.46,a.1). 
728 MIGALLÓN, Sergio Sánchez. La intención y el corazón en la estructura de la moralidad de la persona: una 

contribución desde la fenomenología. El Primado de la persona en la moral contemporánea: XVII Simposio 

Internacional de Teología de la Universidad de Navarra / edición dirigida por Augusto Sarmiento… [et al.], 

Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra, 1997, pp. 309-319. Disponível em: 

http://hdl.handle.net/10171/5580. Acesso em 20 abr. 2010. 
729 SCHELER, op. cit., p.21. 
730 Ibid., p.45. 
731 Ibid., p.22. 
732 “Seu ethos objetivo, isto é, as normas de suas preferências, determinam também a estrutura e conteúdo de sua 

concepção de mundo, de seu conhecimento do mundo, de seu pensar do mundo e ademais sua vontade de entrega 

ou dominação em e sobre as coisas.” (SCHELER, 1998b, p.46.). 



 200 

Em sua dimensão prescritiva, ordo amoris normativo revela que o sistema 

‘emotivo’ possui regras essenciais, presentes na pessoa que a permitem conhecer e hierarquizar 

a gama de possibilidade dos objetos no mundo segundo seu próprio valor. Corresponde também 

ao ordo amoris normativo a ideia do protótipo ou de excelência moral que a pessoa deve 

alcançar após conhecê-lo e querê-lo. Assim, diz o filósofo, “o máximo a que o homem pode 

aspirar é amar as coisas e viver com evidência, no próprio ato de amor, a coincidência entre o 

ato divino e o ato humano em um mesmo ponto do mundo dos valores.”733. 

Se o ordo amoris normativo orienta o devir moral da pessoa, o ordo amoris 

descritivo tem por característica fazê-la conhecer o sentir, o valorar e o agir, desde a disposição 

de ânimo à descoberta da estrutura dos fins mais elementares aos princípios que regem 

moralmente o caráter da pessoa, ou seja, os princípios pelos quais ela existe e vive moralmente. 

Portanto, tudo o que podemos conhecer de moralmente valioso em um homem 

ou em um grupo tem que reduzir-se – mediatamente – a uma maneira especial 

de organização de seus atos de amor e ódio, de suas capacidades de amar e 

odiar: ao ordo amoris que os domina e que se expressa em todos os seus 

movimentos.734 

 

Nesse contexto, o ordo amoris torna-se um modo de conhecer a pessoa em seu viver 

(em ato), enquanto sujeito moral, posto que ele constitui-se como um modo de ser da pessoa, 

ou seja, o seu ethos como ‘morada do ser’. Scheler, então, afirma que possuir a compreensão 

deste núcleo fundamental e estrutural do espírito significa deter a fórmula ou o esquema 

espiritual para o entendimento das ações e disposições moralmente valiosas da pessoa, a tal 

ponto de se poder dizer que “quem possui o ordo amoris de um homem possui ao homem. 

Possui a respeito deste homem, como sujeito moral, algo como a fórmula cristalina para o 

cristal.”735 

Ora, a metáfora da fórmula cristalina revela que o ordo amoris como ethos da 

pessoa possui uma estrutura moral com características que, uma vez incorporados pelo sujeito 

moral, passam a ser constantes ou de difícil modificação: são um microcosmo de valores 

hierarquizados e uma estrutura de preferências que não estão plasmados nos bens e que cada 

pessoa leva consigo onde quer que atue no mundo da vida.736 Para Scheler, o ordo amoris não 

se reduz ou está condicionado pelas dimensões de espaço e tempo, perfazendo uma confluência 

entre destino e mundo circundante. Eis o que ele afirma: 

                                                 
733 SCHELER, 1998b, p.22. 
734 Ibid., p.23. 
735 Ibid., p.27. 
736 FRINGS, 1965. 



 201 

[...]. E assim como não varia a estrutura do mundo circundante com as 

mudanças que de fato sofre dito mundo, assim tampouco varia a estrutura do 

destino do homem ao variar as coisas novas que vive, quer, faz e cria em seu 

futuro, ou as que lhe fogem ao passo [que Le salen al paso]. Destino e mundo 

circundante repousam sobre os mesmos fatores do ordo amoris do homem, e 

se distinguem somente pela dimensão temporal e espacial.737 

 

Scheler, com isso, defende a unidade de sentido entre valor e as ações da pessoa, o 

que significa que há uma conexão essencial entre o caráter da pessoa e o seu acontecer, e quando 

ocorre tal conexão, há uma coincidência entre o homem e o mundo no curso da vida. Dessa 

concepção decorre a ideia de que o ordo amoris visa tornar a pessoa cada vez mais virtuosa ou 

moralmente valiosa.738 

Assim, da mesma maneira, é possível conhecer moralmente uma pessoa de forma 

integral, completa, a partir do ordo amoris.739 Scheler, por isso, definirá este ordo amoris justo 

e verdadeiro740 como um ‘ideal de salvação do sujeito’. O ordo amoris possibilita que a pessoa 

possa “corrigir”, comparar ou reajustar suas preferências e valores, o que implica reconhecer 

no ordo amoris um ideal de salvação, capaz de libertar a pessoa da centralidade do seu eu e do 

conformismo moral. 

Da mesma forma, no ordo amoris da pessoa também se encontram as linhas 

fundamentais do conhecimento e os parâmetros avaliativos que comportam a ordem do mundo 

como ordem divina, bem como a diretriz de seu progresso moral, pois, como indica Scheler: 

“Esta ‘determinação’ expressa o lugar que pertence a este sujeito no plano de salvação do 

mundo, e expressa também sua especial tarefa, seu ‘ofício’ no velho sentido etimológico da 

palavra.”741. 

                                                 
737 SCHELER, 1998b, p.29. 
738 VANDENBERGHE, Frédéric. Sociology of heart: Max Scheler’s epistemology of Love. Theory, Culture & 

Society. v.25, n.3, p.16-51. 2008. 
739 Ver. LÉON, Alberto Sánchez. El amor como acceso a la persona: um enfoque scheleriano del amor. Véritas, 

Valparaíso, n.25, p.93-103, set 2011. 
740 Convém destacar que para Scheler, a determinação individual do homem não é seu destino o que implicaria 

num fatalismo e no não-reconhecimento da existência mesma do destino. (SCHELER, 1998b, p.34). Nesse ponto, 

Scheler se aproxima novamente da concepção agostiniana de ordo amoris, estreitando o elo entre ordo amoris e a 

liberdade como consciência de poder, o que sugere que o destino está previamente dado de forma determinada na 

experiência tanto como possibilidade de acontecer e potencialidade de ser. 
741 Ibid., p.32. 

Esta ideia do Ordo Amoris, ao contrário de todo individualismo, integra não apenas o aperfeiçoamento moral 

individual da pessoa, mas um compromisso para alcançar os valores da cultura em prol da realização do projeto 

que Scheler denominou de Comunidade de Amor ou Civilização do Amor. Para Scheler, a partir da perspectiva de 

que o Ordo Amoris pode ser conhecido pela própria pessoa ou por um outro, este outro pode comumente partilhar 

das mesmas crenças e esperanças, isto é, pode cooperar ativamente para realização da excelência moral dessa 

pessoa, alertando, refutando, incentivando, sendo modelo ou líder. Nesse sentido, como bem percebe Scheler, a 

determinação individual da pessoa inclui a mútua solidariedade na responsabilidade das faltas e méritos do sujeito 

moral (Ibid., p.34). 



 202 

Não é estranha a identificação da pessoa com o ordo amoris, ou melhor, a pessoa é 

seu ordo amoris. Na ordem do amor compreende-se a funcionalidade deste; e o amor, enquanto 

princípio de individuação da pessoa, isto é, enquanto formação e aperfeiçoamento moral da 

pessoa, está dado como tarefa a partir do paradoxo do distanciamento e proximidade entre o 

ordo amoris fático e o ordo amoris ideal.742 

Se o amor se revela como o fundamento, os meios e o destino do mundo, isto quer 

dizer que o amor é a vocação da pessoa.743 Trata-se de uma determinação individual e 

intransferível, integrando, assim, a concepção moral e metafísica do homem, a liberdade, a 

virtude e o progresso moral da pessoa. Enfim, para Scheler, o núcleo essencial da pessoa, o 

significado e o sentido da vida possuem um mesmo fundamento e princípio: o amor.744 

Sob o aspecto ético e axiológico, o amor é o fundamento do princípio da 

solidariedade entre as pessoas. Para Scheler, todo amor gera um amor recíproco745 enquanto é 

experimentado e independente da intensidade da resposta a tal ação. Isto não significa que o 

amor seja reativo, mas que à medida que a pessoa ama, ela encontra um outro que se dispõe a 

amar o mundo e, por isso, ela é capaz de perceber nele amor. Para que as pessoas possam ser 

compreendidas, elas precisam abrir-se ao mundo do outro, a fim de nele se encontrar e 

conhecer.746 Assim, diz ele, “a pessoa apenas pode ser-nos dada ‘coexecutando’ seus atos – 

cognoscitivamente, no ‘compreender’ e no ‘viver o mesmo’ – e no plano moral, no ‘seguir o 

modelo da pessoa ideal’.”747. 

Por fim, todas as atitudes de conhecimento do ser da pessoa são atos de participação 

no ser do outro, de modo que quando o comparo a mim e ao outro, torno-me responsável por 

reconhecer o amor próprio e o amor capaz de mover o outro segundo o modelo pessoal. E é este 

amor último que atrai a todos para ele e que serve de parâmetro para julgar o mundo e realizar 

o aperfeiçoamento moral da pessoa.748 

                                                 
742 MIGALLÓN, 2006, p. 144-164. 
743 PALACIOS, Juan Miguel. Prólogo. In: SCHELER, M. Ordo Amoris (1916). Madrid, Espanha: Caparrós, 1998. 

p.14. 
744 PEREZ, Enrique Muñoz. El rol del amor em la construcción de uma ética fenomenológica. Véritas, Valparaíso, 

n.23, p.9-22, set 2010. 
745 SCHELER, 2004b, p.213. 

A reciprocidade não decorre de que o outro me ame, mas em reconhecer que ele também é capaz de amar. 
746 “As pessoas não podem ser compreendidas nem conhecidas (no sentido de alcançar os mesmos atos espirituais 

que elas), sem que elas mesmas se abram espontaneamente.” (Ibid., p. 133). 

Assim, um ato de amor ao outro pressupõe a abertura desse eu individual para ir ao encontro do outro, porém faz-

se necessário que esse outro se abra se no mundo para que aquele eu o olhe. 

“Note-se uma vez mais que nos movemos no plano eidético, e sem essa solidariedade, a intencionalidade 

constitutiva destes atos ficariam sem cumprimento.” (RAMOS, 1978, p.323.). 
747 SCHELER, op. cit., p.216. 
748 Ibid., p.213-217. O amante persegue o amado, ou seja, o objeto que lhe é valioso. A pessoa que ama deseja 

engendrar-se no amor do outro que ama; procura seguir seu exemplo, entender o caminho de virtudes do outro 



 203 

IV. DA ESSÊNCIA E DAS FORMAS DE CUIDAR 

 

Na trajetória que fizemos até este capítulo, discorremos sobre as bases da 

constituição onto-antropológica da pessoa e sua formação moral. Com isso, destacamos a 

condição da pessoa lançada no mundo, a revelação de seu modo-de-ser e do seu agir ético 

sempre a partir da tríade: pessoa, emoção e valor. 

O cuidar se coloca aqui como um desafio próprio ao exercício filosófico destinado 

a refletir sobre a realidade a fim de compreender o seu valor e o seu sentido, bem como o modo 

como ela participa de nosso ser. Assim, nessa parte da nossa tese pretendemos demonstrar como 

o pensamento de Scheler pode contribuir para um cuidar ético e também para uma ética do 

cuidar. 

Apesar de Scheler não tratar da noção de cuidar, seus pressupostos onto-

axiológicos e sua abordagem fenomenológica descritos até aqui são suficientes para 

compreensão do ato de cuidar e de suas relações essenciais. Com efeito, nesse quarto capítulo, 

iremos agregar à discussão fenomenológica outros autores da filosofia e de outras áreas, em 

especial das ciências da saúde, que se empenham no estudo do cuidar. 

Assim, tratamos primeiramente da essência do cuidar enquanto ação, valor e modo-

de-ser. Em seguida, abordamos as formas pelas quais o cuidar acontece, destacando o cuidar 

do outro no contexto da saúde e como as emoções da simpatia e do amor influenciam no modo 

de cuidar do próximo. Na última parte será examinado, no plano prático, o valor ético do cuidar 

e como o pensamento axiológico de Scheler pode nortear a percepção, compreensão e tomada 

de decisão do indivíduo no cuidar do outro. Por fim, será analisada a possibilidade de uma ética 

do cuidar à luz das formulações schelerianas.  

 

 

                                                 
para, então, ampliar e descobrir novos caminhos de amor que a conduza ao amor do modelo, no qual “ela poderia 

ser tudo em todo”.  

 



 204 

4.1. Da Essência do Cuidar 

 

A compreensão do fenômeno do cuidar exige a reflexão sobre a essência do cuidar 

e o modo como este se revela de diversas maneiras. Do ponto de vista etimológico, a palavra 

cuidar provém do latim culto cura. O termo cura/coera possui vários significados, quais sejam: 

assistência, atendimento, cuidar, objeto ou causa de cuidado, objeto amado, terapia, cura, 

tratamento, guarda, tutela, precaução, providência, preocupação, intranquilidade, inquietação, 

solicitude e zelo, sendo, ainda, na língua administrativa, compreendido como direção, 

administração, encargo ou incumbência. Ele possui também o sentido de: ocupar-se dos 

cidadãos, olhar por, fazer por, ter em consideração, estar atento ou alerta, velar e, cumprir o seu 

dever.749 Segundo Boff, o termo cura era utilizado comumente no âmbito das relações amorosas 

e de amizade, “expressando a atitude de cuidado, de desvelo, de preocupação e de inquietação 

pela pessoa amada ou por um objeto de estimação.”750. 

Origina-se, ainda, o vocábulo cuidar dos termos cogitare/cogitatus e das derivações 

impróprias Coydare ou Coidar que significam pensar, conceber, refletir, ponderar, projetar, 

preparar, mostrar interesse e dar atenção. Além disso, ele implica o sentido de ter este ou aquele 

sentimento/sentido/pensamento a respeito de alguém.751  

No grego, a expressão epimeleia é utilizada como sinônimo de cuidar, a qual 

corresponde a uma ação e a uma atitude de consideração, que abarca tanto a ideia de 

conhecimento como de amor e que, sem intervir abruptamente sobre o mundo, permite seu 

cultivo e ampliação.752  Em sua obra A hermenêutica do sujeito, Foucault alerta para o fato de 

que o termo epiméleia heautoû, “cuidado de si”, possui relação direta com a expressão 

“conhece-te a ti mesmo” (gnôthi seautón), presente desde a prescrição délfica até o texto 

platônico sobre a apologia de Sócrates. A expressão epiméleia heautoû é uma orientação moral 

para uma justa medida, ou seja, para que a pessoa não se dedique a coisas supérfluas, ocupando-

se das tarefas e dos bens, e se esqueça de cuidar/ocupar-se de si mesma. O conhece-te a ti 

mesmo só é possível a partir dessa orientação moral pela qual o homem deve ocupar-se consigo 

e com os outros. Assim, os sentidos de “conhecer” e de “cuidar” não apenas se aproximam, 

como também o conhecimento reivindica uma atitude moral (e de aperfeiçoamento) de 

                                                 
749 TORRINHA, Francisco. Dicionário Latino Português. 8ed. Porto, PT: Gráficos Reunidos Ltda., 1998.; FARIA, 

Ernesto. Dicionário escolar latino-português. Rio de Janeiro: MEC, 1962. 
750 BOFF, L. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela terra. 20. ed. Rio de Janeiro: Vozes, 2014. p.91 
751 CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário etimológico da língua portuguesa. 4ed. Rio de Janeiro: Lexikon, 

2010. 
752 TORRALBA I ROSELLÓ, Francesc. Antropologia do cuidar. Rio de Janeiro: Vozes, 2009. p.119. 



 205 

ocupação consigo mesmo, e o cuidar envolve uma atitude racional reflexiva em torno daquilo 

que se faz e de quem se é (ante si mesmo e os demais).753 

O léxico de palavras contempladas pela etimologia do cuidar e os diversos cenários 

pelos quais o cuidar se descortina, já apontam para a complexidade do fenômeno do cuidar que 

consiste num ato espiritual e intencional próprio do ser pessoa, seja ele dirigido a um objeto, a 

si mesmo ou a uma outra pessoa. Sobre isso, diz Mortari: 

O cuidado se atualiza em modos diferentes, segundo a região contextual no 

qual acontece: na educação, na vida familiar, no âmbito da saúde, nas relações 

entre semelhantes etc. uma região fenomênica compreende todos aqueles atos 

concretos de cuidado que compartilham um grupo de qualidades: o cuidado 

materno, o cuidado amigo, o cuidado educativo, o cuidado medicinal...754 

 

O cuidar é sempre uma relação não apenas dirigida, mas de engajamento da pessoa 

com o mundo e com o outro. Portanto, é também um modo de ser, isto é, uma maneira de se 

expressar e de existir da pessoa. Torralba i Roselló, ao tratar de uma antropologia do cuidar, 

considera que: 

A ação de cuidar pode se referir à natureza, aos artefatos técnicos, ou aos 

animais, mas resulta filosoficamente distinto o cuidado referente a coisas e o 

cuidado referente a pessoas. Partindo da diferença abismal entre objeto e 

pessoa, deduz-se que a ação de cuidar das pessoas deve ser muito mais 

complexa, rica e árdua que a ação de cuidar de coisas, ainda que determinadas 

formas de exercer os cuidados sejam claramente objetivantes e, portanto, 

indignas das pessoas humanas.755 

 

O cuidar faz parte da experiência do humano que alcança seu pleno sentido quando 

a ação de cuidar dirige-se a outra pessoa e não aos objetos do mundo. A vivência do cuidar 

envolve integralmente a pessoa, abarcando disposição de ânimo, sentimentos, valores, 

capacidade cognitiva (razão), querer e discernimento no fazer. 

Assim, a pessoa, na ação de cuidar, liga-se ao próximo, empreende suas atitudes de 

zelo, de desvelo, de solicitude, de atenção e assume um senso de responsabilidade para com o 

outro, pois este desperta seu interesse, preocupação e possui, por um lado, uma importância 

para aquele que cuida. Por outro lado, o cuidar precisa ser evidente e ter algo de necessário para 

a pessoa cuidada. Assim, de um modo ou de outro, o ser humano é sempre vulnerável em sua 

natureza, pois, tal como seu corpo está susceptível às doenças e à fragilidade de seu físico, ele 

                                                 
753 FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

É oportuno mencionar que não é objetivo de nosso estudo aprofundar o pensamento de Foucault sobre o “cuidado 

de si”, mas apenas resgatar esse dado histórico relacionado a etimologia do cuidar junto às fontes gregas. 
754 MORTARI, Luigina. Filosofia do cuidado. São Paulo: Paulus, 2018. p.82. 
755 TORRALBA I ROSELLÓ, 2009. 



 206 

precisa de apoio para formar sua identidade moral, sua personalidade, para aprimorar seu 

conhecimento sobre o mundo e aperfeiçoar sua maneira de ser. Recordando Aristófanes, 

personagem do diálogo platônico756, o homem precisa compreender-se como ser-com (“ser 

metade”) para aprender a ser inteiro. Ademais, um requisito essencial ao cuidar é o 

engajamento, ou seja, ele deve sempre se revelar como ação. 

 

4.1.1. O cuidar como ação 

 

O cuidar é uma prática, uma atitude pessoal em prol do outro. Enquanto ato, ele se 

traduz como acolhida do próximo. O ato de cuidar pode, também, suscitar a reciprocidade e a 

harmonia entre dois sujeitos. Trata-se também de algo de difícil definição, pois existem 

inúmeras formas de cuidar757.  E esta incomensurabilidade que lhe é própria reflete seus 

diversos modos de expressão. Ademais, é próprio do cuidar ser um ato espontâneo, pois envolve 

uma disposição de ânimo da pessoa. No fundamento do ato de cuidar está a consciência de o 

indivíduo poder fazer algo pelo outro de modo livre e espontâneo. 

Com efeito, a liberdade é a condição irrevogável para o ato de cuidar. Nesse sentido, 

deve haver a liberdade para o cuidar e a livre permissão do ser cuidado. O cuidar, assim, 

preserva a liberdade do outro e promove o autodomínio da pessoa. A antítese do cuidar reside 

na ideia de posse ou no paternalismo, o qual conduz a uma despersonalização do próximo. Isso 

se faz representar, segundo Lacan, do seguinte modo: “o que quero é o bem dos outros à imagem 

do meu. [...]. O que quero é o bem dos outros, contanto que permaneça à imagem do meu.”758. 

Assim, sem a liberdade própria ao ato de cuidar que acolhe o outro em seu ser livre, o outro 

inexiste perante a vontade do Eu. 

É bem verdade que, no ato de cuidar, nem sempre é possível agir sem ferir a 

liberdade do outro ou atendê-lo em sua vontade. Assim, além da liberdade, o cuidar envolve a 

promoção do autodomínio da pessoa. Para tanto, tal ato requer a compreensão da liberdade do 

outro e de seu modo de ser. Dessa forma, segundo Torralba i Roselló, a palavra cuidar assume 

                                                 
756 Refiro-me ao discurso de Aristófanes segundo o qual os homens foram cindidos em sua natureza e guardam 

consigo o desejo do outro e se empenham na constante busca por sua metade (PLATÃO, 2011b. §191D-192E). 

Cf.: NUSSBAUM, 2009. 
757 Nessa perspectiva, contesta-se a ideia de que o cuidar possa ser compreendido a partir de uma concepção 

utilitarista do cuidar, posto que isto seria reduzir o ato e a pessoa à experiência, considerando a experiência como 

o único determinante para o cuidar. 
758 LACAN, J. O Seminário, livro 7: ética da psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. p.224. 



 207 

uma concepção de um cuidar que não se impõe ao outro, mas significar estar junto ao outro, 

respeitando seus limites, seus passos e a direção para onde deseja seguir.759 

O cuidar, enquanto cultivo do autodomínio, implica em promover o 

autodesenvolvimento espiritual e respeitar sua maneira de ser. A tarefa de cuidar do outro 

consiste em reconhecer que, a cada experiência de vida, seu ser e o mundo se renovam, isto é, 

adquirem novos significados e sentidos. O cuidar revela-se como um ato ad perfectum, pois 

atinge todos os elementos da vivência (pessoa, o ato e o outro) e visa o aprimoramento destes. 

A qualidade do ato de cuidar como ad perfectum apenas é possível na compreensão 

de que é próprio do ser, enquanto pessoa finita, ser-com-o-outro e, assim, ampliar seu ser em 

vista de sua integralidade e, finalmente, participar reciprocamente do modo de ser do outro. No 

entanto, para que tal reciprocidade aconteça, é necessário compreender que este outro não me 

é dado tal qual todos os objetos do mundo, posto que, enquanto pessoa, o outro possui 

autonomia própria e liberdade de ser, de modo que não posso ser nem constituir o mundo sem 

o outro.760 

Desse modo, o cuidar exprime o princípio da solidariedade entre as pessoas, sendo 

contrário a toda motivação individualista. Ele seria uma forma de expressão da solidariedade. 

Sobre isso, diz Scheler: 

[...] na Ética do autor [Scheler] fica eliminado todo chamado 

“individualismo”, com suas consequências errôneas e desafortunadas, em 

virtude da teoria da corresponsabilidade primitiva de cada pessoa para a 

salvação moral de todo que constitui o “reino das pessoas” (princípio da 

solidariedade). Para o autor não é moralmente valiosa uma pessoa “isolada”, 

senão unicamente a pessoa que se sabe originariamente vinculada com Deus, 

dirigida no amor para o mundo, e que se sente unida solidariamente com o 

todo do mundo do espírito e com a humanidade.761 

 

A solidariedade entre as pessoas, tal como pensa Scheler, não está fundamentada 

sobre um contrato, uma promessa, uma relação de interesses ou em outras obrigações formais. 

Para o referido filósofo, à responsabilidade pessoal ou à autorresponsabilidade está unida uma 

corresponsabilidade por relação essencial entre as pessoas. Assim, as obrigações não fundam a 

                                                 
759 Em português, uma palavra que agrega, por sua etimologia, os sentidos de cuidar e de acompanhar é 

“enfermagem” que se refere a uma ciência e profissão de saúde. Enfermagem é uma palavra formada pelo radical 

“enferm” + o sufixo “agem”: O seu radical deriva do vocábulo latino infermu cujo significado é “aquele que não 

está firme”; já o sufixo “agem” designa uma “ação sobre”. Enfermagem, por sua etimologia, é uma ação sobre 

aquele que não está firme, admitindo os sentidos de ajudar, acompanhar, cuidar e estar ao lado daquele que não 

está firme. 
760 Essa lógica scheleriana do ser-com inverte a compreensão subjetivista cartesiana segundo a qual o outro e o 

mundo se constituem mediante a percepção de um Eu e do qual não se é responsável pelo agir do outro. Pela 

reciprocidade, a existência e a perspectiva do outro são tão originárias e dignas quanto as do próprio eu. 
761 SCHELER, 2001, p.31. 



 208 

responsabilidade para com o outro, mas é antes seu inverso.762 A solidariedade moral pressupõe 

o vínculo essencial entre todas as pessoas tal como destaca Scheler em sua obra Essência e 

formas de simpatia: 

Este princípio [princípio da solidariedade de todos os entes morais] diz que 

todos são corresponsáveis do que valem moralmente todos; que todos são 

responsáveis do que valem moralmente todos; que “todos são por um” e “um 

por todos”, enquanto se trata da responsabilidade total ante a ideia do ente 

moralmente perfeito; que todos são, pois, “mensageiros” das culpas dos 

demais e todos têm originalmente parte nos valores morais positivos de todos 

os demais.763 

 

Nesse sentido, o princípio da solidariedade une as pessoas promovendo o seu 

próprio crescimento moral, de modo que o progresso ou a decadência moral de cada pessoa 

finita reflete no ser pessoa de todos as outras. Essa compreensão da solidariedade, diz Scheler, 

deve ser aprendida através do viver e do conviver com os outros, a fim de que se possa perceber 

o modo como todos estamos conectados e somos responsáveis pelo mundo. 764 Segundo 

Barahona, a solidariedade é a tomada de consciência de que o outro faz parte de um mesmo, 

estabelecendo a compreensão do ser-com, ao mesmo tempo em que tal tomada de consciência 

origina o amor solidário entre as pessoas.765 

Assim, retomando a reflexão sobre o ato de cuidar, pode-se compreender, com base 

no princípio da solidariedade, que a dedicação, a atenção e o zelo pelo outro, próprios do cuidar, 

para além de um gesto altruístico, implica no cultivo do valor positivo do ser pessoa presente 

em todo homem. Cuidar do outro significa, antes de tudo, saber-se com os outros e, quiçá, 

resgatar o outro de sua aparente solidão. Ressalte-se que a elevação ou decadência da estatura 

moral das pessoas finitas não resulta da soma dos atos valiosos de todas as pessoas finitas, mas 

encontra-se na essência do ser pessoal enraizada na pessoa divina, isto é, na pessoa das 

pessoas.766 Vejamos, a seguir, em que consiste o cuidar como valor. 

                                                 
762 SCHELER, 2001, p.645. Ainda sobre isso, acrescenta Scheler: “A corresponsabilidade mesma é dada 

simplesmente como a auto-responsabilidade e radica na essência de uma comunidade moral de pessoas.” (Ibid., 

loc. cit.). 
763 Id., 2004b, p.213. 
764 Em sua conferência, O homem na era da conciliação, de 1927, Scheler alertava que “o homem tem que aprender 

novamente a compreender a grande e invisível solidariedade de todos os seres vivos entre si na vida total, a 

solidariedade de todos os espíritos no espírito eterno e, ao mesmo tempo, a solidariedade do processo do mundo 

com o destino da evolução do seu fundamento supremo e a solidariedade deste fundamento com o processo do 

mundo. E o homem deve aceitar esta inter-relação do mundo não como uma simples teoria, mas compreendê-la 

de uma forma viva e praticá-la e exercitá-la externa e internamente. Na sua essência, Deus é tão pouco o “senhor” 

do mundo quanto o homem é o “senhor e rei” da criação. Mas ambos são, antes de tudo, companheiros de destino, 

sofrendo e superando – um dia talvez vencendo.” (Id., 1989c, p.120.). 
765 BARAHONA, Alberto Febrer. Valor y amor según Max Scheler. Revista de Filosofia,  Maracaibo,  v. 21, n. 

44, p. 65-84, maio  2003. 
766 “O princípio da solidariedade é, para nós, neste sentido, um elemento eterno e, assim, um artigo fundamental 

de um cosmo de pessoas morais finitas. Apenas em razão de validade, o mundo moral íntegro, por mais que se 



 209 

 
4.1.2. O cuidar como valor 

 

O cuidar possui um valor positivo que visa à promoção do bem e o aperfeiçoamento 

moral do ser pessoal. Todo cuidar, então, é sempre uma ação concernente ao bem, porquanto 

não há cuidar que seja descuidar, isto é, que seja negligência, desatenção ou que prejudique 

intencionalmente o outro. Toda ação que não tenha a pessoa como um fim em si mesma não 

pode ser denominada de “cuidar”. O cuidar como valor engendra motivações, desejos, assim 

como fundamenta deveres e decisões. A partir disso, o cuidar se constitui como guia para a 

descoberta de outros valores e, assim, descortinar novos significado. O valor-cuidar revela a 

moralidade de quem o pratica, por isso ele não é indiferente ao caráter da pessoa. Pode-se, 

então, afirmar que quanto mais exitosa for a ação de cuidar, mais virtuosa é a pessoa que o 

praticou? A resposta seria: não. 

Conforme a ordem dos valores proposta por Scheler em relação à pessoa 

(depositária de valor), o valor de êxito é inferior aos valores da disposição de ânimo e do ato 

(de cuidar), da mesma forma como o valor do cuidar está acima do modo, método ou técnica 

utilizada para cuidar e da própria satisfação do outro a quem ele se destina (valor de reação). A 

essência do cuidar exige da pessoa a disposição para o bem a fim de estabelecer o que é bom 

conforme seu agir numa relação transpessoal, um comprometimento que ultrapassa o vínculo 

intersubjetivo e alcança o ideal moral do ser pessoal. 

Sendo assim, Jean Watson, cujos estudos tratam fundamentação do cuidar em 

saúde, em especial na enfermagem, esclarece que: 

O cuidar requer envolvimento pessoal, social moral e espiritual do enfermeiro 

[cuidador] e o comprometimento para com o próprio e para com os outros 

humanos, a enfermagem oferece a promessa da preservação do humano na 

sociedade. O que eu sou como pessoa e enfermeiro que providencia cuidados, 

agora é e deverá estar ligado ao que eu serei por outro no futuro. A atualidade 

do cuidar e a sua forma modela o futuro e a ontologia do cuidar no tempo e no 

espaço. O cuidar não é, por conseguinte, apenas uma emoção, atitude ou um 

simples desejo. Cuidar é o ideal moral da enfermagem, pelo que o seu objetivo 

é proteger, melhorar e preservar a dignidade humana.767 

                                                 
estenda no tempo e no espaço – sobre a terra como nas estrelas descobertas ou por descobrir –, e por mais que sem 

sua esfera possam ultrapassar esta forma de existência se converte em um todo grandioso que se eleva e decai, 

como “todo”, nas menores variações nelas acontecidas, e como todo possui em cada momento de seu ser um valor 

total moral único (um bem e um mal totais, uma culpa e um mérito totais), sem que jamais possa ser considerado 

como uma possível soma do bom e do mau nos indivíduos, como uma soma de sua culpa nem de seu mérito; 

porém nele participa quaisquer das pessoas – particular ou coletiva –, segundo a medida de sua peculiar posição 

como membro.” (SCHELER, 2001, p.688). 
767 WATSON, Jean. Enfermagem: ciência humana e cuidar – uma teoria de enfermagem. Loures, PT: Lusociência, 

2000. p.55. As ciências da saúde, principalmente, a Enfermagem e a Medicina, consideraram que nas relações 



 210 

 

O cuidar, portanto, é capaz de moldar e estruturar um ideal moral. No entanto, há 

ações de cuidar que nem sempre estão marcadas pela espontaneidade da pessoa, mas se inserem 

num contexto social em que a obrigação de cuidar se afigura contrária à sua vontade. Mas, é 

possível um cuidar por dever? 

 Ora, para Scheler, a presença de valores na vivência independe da existência de um 

dever, pois são os deveres que se alicerçam sobre os valores e todos os valores positivos têm 

um caráter de dever-ser. Assim, o valor positivo do cuidar implica um dever-ser e daí se pode 

asseverar um dever de cuidar. 

Entretanto, quando se questiona se é possível um cuidar ordenado por um dever, 

nesse caso o dever assume um caráter normativo e imperativo. Aqui a moralidade é determinada 

por uma norma que, se for seguida irrefletidamente, o cuidador se despersonaliza diante de si 

mesmo e desvirtua o cuidar e o ser cuidado. Noutros termos, o agir apenas pela obrigação de 

cuidar destrói o ato genuíno de cuidar.768 Com efeito, o dever não substitui a consciência moral 

e a responsabilidade da pessoa, haja vista que o dever não é uma justificativa para um agir 

indiferente à pessoa do outro (o ser cuidado). Sobre isso, diz Noddings: 

Sou obrigada, então, a aceitar o eu devo inicial quando ele ocorre e até extraí-

lo do sono obstinado, quando ele não desperta espontaneamente. A fonte da 

minha obrigação é o valor que atribuo ao relacionamento do cuidado. Esse 

valor surge como um produto do cuidar e ser cuidado reais e da minha reflexão 

sobre a bondade dessas situações concretas de cuidado.769 

 

 Não obstante, o dever normativo pode servir de motivação pedagógica para 

despertar ou fazer a pessoa refletir sobre o valor da ação que praticar e decidir o modo como 

deseja empreender sua ação de cuidar ou se se considera incapaz de executá-la. Em todo o caso, 

será sempre a pessoa que decidirá sobre seu agir, pois é o sujeito moral que aprende, na 

dinâmica do cuidar, a encontrar valor em seu agir, isto é, a descobrir o significado naquilo que 

faz. Aqui, a norma torna-se a resistência pela qual o espírito da pessoa lança seu “olhar sobre o 

mundo” e faz renascer a verdadeira ação de cuidar a partir da reflexão. Desse modo, ainda que 

                                                 
terapêuticas é necessário fundamentar as ações a partir da compreensão do fenômeno do cuidar, associando-se e 

desenvolvendo as chamadas éticas do cuidado. 
768 No contexto fenomenológico não está em questão a necessidade que o outro possui de cuidados, pois, para que 

o cuidar exista, é preciso que a pessoa se reconheça reciprocamente no centro da ação moral. Numa linguagem 

mais próxima ao filósofo Lévinas, pode-se dizer que o rosto do Outro interpela o Eu de forma que não posso 

recusá-lo, ou seja, torno-me responsável por ele (LÉVINAS E. Ética e Infinito. Lisboa: Edições 70, 2007.) 
769 NODDINGS, Nell. O cuidado: uma abordagem feminina à ética e à educação moral. São Leopoldo, RS: 

Unisinos, 2003. p.111. 



 211 

a prescrição do cuidar esteja associada, por exemplo, aos códigos deontológicos de profissões, 

como nas áreas da saúde, é preciso a consciência moral da pessoa para que o cuidar ganhe vida. 

Assim, conceber o cuidar como um valor na perspectiva scheleriana significa 

também abandonar uma lógica estritamente racional e assumir a compreensão de que o ato de 

cuidar não pode estar desprovido ou dissociado das emoções. Nesse sentido, o cuidar do outro 

se defronta com diversas emoções, como a compaixão, a alegria, o amor, a empatia. Assim, 

para que haja o cuidar, é preciso uma conexão capaz de fazer a pessoa sentir a realidade (a 

experiência) do outro, colocar-se em seu lugar. Sobre isso, afirma Noddings: 

Quando reconheci o eu devo afetivo, devo pensar efetivamente sobre o que 

devo fazer em resposta ao outro. Não respondo por um sentimento cego, mas 

coloco o meu melhor pensar a serviço do afetivo ético. Se excluo a cognição, 

caio no sentimentalismo insípido e patético; se excluo o afeto – ou o reconheço 

apenas como um acompanhamento desse tipo –, corro o risco de cair no auto-

serviço ou na racionalização insensível.770 

 

Sem levar em conta a sensibilidade, o caráter espiritual do cuidar se esvazia 

comprometendo uma compreensão integral da pessoa e a ação torna-se meramente 

circunstancial. Assim, considerando que o cuidar é uma constante na experiência de ser da 

pessoa humana, ele contribui para a maneira como o homem constitui seu mundo e estrutura 

sua própria personalidade. Com efeito, o cuidar orienta sua forma de pensar, de se conectar e 

de agir sobre o mundo e, desse modo, ele revela o ser do homem. O fenômeno do cuidado 

(soerge), apresenta-se, como indica Heidegger, como um modo-de-ser, uma forma de se 

expressar, de viver e de se relacionar com o mundo e com o outro. 

 

4.1.3. O Cuidado como modo-de-ser 

 

Heidegger em sua obra Ser e Tempo (1927) compreende o cuidado como o 

fenômeno originário presente em todas as ações humanas e que permite a compreensão da 

existência do próprio ser humano. Com base nesse argumento, examinaremos, en passant, a 

compreensão de Heidegger e de Scheler sobre o cuidado enquanto fenômeno originário, 

mostrando o fecundo diálogo entre estes dois filósofos na seção abaixo. 

 

                                                 
770 NODDINGS, 2003, p.217.  



 212 

a) Cuidado e amor: Heidegger e Scheler 

Em Heidegger, o cuidado/cura (sorge) assume uma condição ontológica, sendo 

compreendido como um fenômeno fundamental ou original do ser-aí (homem). O cuidado é a 

estrutura hermenêutica pela qual se torna possível compreender o ser-aí enquanto ser-no-

mundo.771 Inwood esclarece que Heidegger emprega o termo “cuidado/cura” como ocupação 

ou preocupação do ser, assentado em três palavras cognatas, como se descreve a seguir: 

1. Sorge, “cura (cuidado)”, é “propriamente a ansiedade, a preocupação que 

nasce de apreensões que concernem ao futuro e referem-se tanto à causa 

externa quanto ao estado interno”. O verbo sorgen é “cuidar” em dois 

sentidos: (a) sich sorgen um é “preocupar-se, estar preocupado com” algo; (b) 

sorgen für é “tomar conta de, cuidar de, fornecer (algo para)” alguém ou algo. 

2. Besorgen possui três sentidos principais: (a) “obter, adquirir, prover” algo 

para si mesmo ou para outra pessoa; (b) “tratar de, cuidar de, tomar conta de” 

algo; (c) especialmente com o particípio passado, besorgt, “estar ansioso, 

perturbado, preocupado” com algo. O infinitivo substantivado é das Besorgen, 

“ocupação” no sentido de “ocupar-se de ou com” algo. 3. Fürsorgen, 

“preocupação”, é “cuidar ativamente de alguém que precisa de ajuda”, 

portanto: (a) o “bem-estar” organizado pelo estudo ou por corporações de 

caridade; (b) “cuidado, preocupação”. [...]. Os conceitos são distintos no 

sentido de que Soerge pertence ao próprio Dasein, besorgen às suas atividades 

no mundo, e Fürsorge ao seu ser-com-outros.772 

 

O modo básico do ser é o cuidado, sendo por meio dele que o ser realiza e descobre 

o sentido da realidade, colocando em jogo seu próprio ser. Dessa forma, Heidegger afirma que 

“o ser-no-mundo é cura [cuidado]”773, e que “o modo próprio de ser mesmo num mundo é o 

cuidado”774. 

Assim, enquanto ser-no-mundo, o ser-aí está lançado no mundo não como um 

objeto passivo e inerte, por isso, é próprio do cuidado estar assimilado na sua realização. É 

nesse sentido que Heidegger considera que a falta de cuidado gera a decadência, a situação pela 

qual o Dasein é absorvido pela cotidianidade e pelo “impessoal”.775 Sendo o cuidado o modo 

pelo qual temos acesso ao ser-aí em sua facticidade, Heidegger enfatiza a primazia da existência 

sobre a essência. Sobre isso, diz Gilles: 

A compreensão do Ser caracteriza a existência humana como o modo de ser 

que lhe é próprio. Determina não a essência e, sim, a própria existência do 

Ser-aí. Evidentemente, se consideramos o Ser-aí como ente, a compreensão 

do Ser faz a essência desse ente. Mais exatamente – e é essa uma das 

                                                 
771 HEIDEGGER, 2002, §39-46. Heidegger acredita que pode realizar uma analítica do ser baseada no cuidado 

sem precisar recorrer a conceitos prévios ou ideias inventadas, tais como corpo e espírito.  
772 INWOOD, M. Dicionário Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002. p.26. 
773 HEIDEGGER, op. cit., p.260. 
774 Id., 2012, p.107. 
775 RUSS, Jacqueline. Filosofia: os autores, as obras. Rio de Janeiro: Vozes, 2015. p.452. 



 213 

características fundamentais do pensamento heideggeriano –, a essência do 

Ser-aí é, ao mesmo tempo, sua existência.776 

 

O cuidado consiste ainda no conjunto das estruturas do Dasein e em sua 

temporalidade, já que é o “conjunto sempre à frente de si mesmo e antecipando-se a si mesmo. 

Unidade da existência, da facticidade e da decadência.”777. Desse modo, é a existência do 

cuidado no tempo, pois o ser-aí e o cuidado se realizam num continumm, numa unidade, e, 

nesse caso, o tempo se torna a categoria fundamental, ou seja, a própria essência do Dasein. 

Assim, para Dartigues, “o homem não está no tempo, ele é o tempo, de quem o Cuidado era 

apenas um outro nome.”778. Entretanto, se o cuidado é uma atitude do ser-aí que já o pressupõe 

lançado no mundo, como o cuidado, enquanto fenômeno originário, pode despertar o cuidado 

do ser-aí no mundo? Enfim, como o ser-no-mundo se abre para o cuidado e revela o ser-aí como 

ser-no-mundo que existe faticamente? 

Ora, responder a tal questionamento exige a existência de um modo-de-ser 

originário que proporcione a abertura do ser para o ser-no-mundo. Essa abertura deve ser tal 

que permita ao ser-aí colocar-se diante de si mesmo, compreender a si próprio e revelar o 

sentido do ser. Diferentemente do ato de pensar, tal abertura apenas pode ser captada numa 

vivência específica de uma disposição afetiva: a angústia. 

Segundo Heidegger, a angústia, cujo objeto é totalmente indeterminado, revela-se 

como o “não sentir-se em casa”, isto é, uma inconformidade com o ser-em. Assim, diz ele: 

Naquilo com que a angústia se angustia revela-se o “é nada e não está em lugar 

nenhum”. Fenomenalmente, a impertinência do nada e do ‘em lugar nenhum’ 

intramundanos significa que a angústia se angustia com o mundo como tal. A 

total insignificância que se anuncia no nada e no ‘em lugar nenhum’ não 

significa ausência de mundo. Significa que o ente intramundano em si mesmo 

tem tão pouca importância que, em razão dessa insignificância do 

intramundano, somente o mundo se impõe em sua mundanidade.779 

 

Pela angústia, o ser-aí, que fora corrompido e assimilado pelo mundo, torna-se 

inerte, comparável a um objeto no mundo. O ser-aí, diante da possibilidade da impossibilidade 

de ser, experimenta a angústia que abre, de maneira originária, o mundo e lança-o “novamente”, 

convidando o ser-aí a assumir sua posição como ser-no-mundo.780 A angústia faz com que o 

                                                 
776 GILLES, Thomas Ransom. História do existencialismo e da fenomenologia. São Paulo: EPU, 1989. p.99. 
777 RUSS, 2015, p.452. 
778 DARTIGUES, André.  O que é a Fenomenologia?. São Paulo: Centauro, 2008b. p.119. 
779 HEIDEGGER, 2002, p.253. 
780 Segundo Dartigues, a angústia realiza uma redução fenomenológica existencial daquilo que não possui 

significado ou utilidade no mundo (DARTIGUES, 2008b, p.116.). Conferir também: “A angústia é uma maneira 



 214 

Dasein se recolha, se centre e se entregue a si mesmo como o único capaz de oferecer 

significado e sentido a si próprio e a esse nada. É, portanto, esse cuidado angustiado a condição 

ontológica da estrutura do Dasein.781 

A partir dos fragmentos de 1927, intitulados O problema emocional da realidade e 

Manuscritos menores sobre Ser e Tempo, Scheler fez uma crítica da perspectiva hermenêutica 

do cuidar descrita por Heidegger em sua obra magna Ser e Tempo.782 

Nesses escritos, Scheler assume uma posição diferente daquela de Heidegger para 

quem a angústia e o phobos seriam os propulsores essenciais do progresso cognoscitivo. 

Conforme indica Scheler, o amor antecede o conhecer e é o princípio do saber, sendo, portanto, 

o fundamento do ser e do mundo. E o amor suscita um conhecimento melhor, mais amplo, mais 

profundo e pleno em si mesmo. 

Assim, também, a primeira atitude essencial do ser não é uma admiração frente ao 

nada, mas a certeza de que “antes há”, de que “há algo em geral e não o nada, não o Dasein do 

solus ipse.”783. Por um caminho diverso, Heidegger admite que o ser do ser-aí é um ser que 

afirma a si mesmo. Se o sentido do Dasein apenas surge no ser-no-mundo, só há ser-real 

possível quando em referência ao Dasein e que, em razão do solus ipse, não há sujeito ou mundo 

ou realidade sem ancoragem no Dasein. Scheler, que compreende o ser-pessoa como estando 

fora do mundo ainda que se realize num mundo, recorre a uma outra perspectiva para tratar da 

realidade. 

O ser-real, e por isso também a realidade das coisas, não é afetado pela 

supressão do solus ipse, nem, tampouco, pela supressão da essência do homem 

em geral. Porém, apenas porque há também um Dasein suprasingular (não 

supraindividual) que por impulso estabelece em si, em seu ocasional ser-aí, 

tudo o que me dá como resistência em um intenso esforço e o que como 

espírito suprasingular (porém, concreto e individual) encerra nos limites da 

                                                 
de ser em que a não-importância, a insignificância, o nada de todos os objetos intramundanos se torna acessível ao 

Dasein.” (LÉVINAS, E. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 1998. p.93.). 
781 Essa compreensão do cuidado angustiado como fundamento ontológico se coaduna com a expressão de 

Heidegger de que o homem é um “fazedor de mundos”, tal como indicamos no primeiro capítulo desta Tese 

(HEIDEGGER, M. Os conceitos fundamentais da metafísica: Mundo, Finitude, Solidão. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2011. p.228-231. (§42)). 
782 No ano de 1927, após a publicação de Ser e Tempo, Heidegger encaminhou um exemplar a Scheler, o qual logo 

se dedicou ao estudo da obra e pretendia escrever um livro intitulado Iedalismo – Realismo que seria composto de 

5 partes, sendo a última centrada no pensamento de Heidegger. O livro fora publicado apenas com os capítulos II 

e III. Postumamente, Manfred Frings encontrou, editou e publicou aquilo que seria o esboço do capítulo V voltado 

para o exame do pensamento de Heidegger em Ser e Tempo. Os textos referentes ao ano de 1927 são O problema 

emocional da realidade e Manuscritos menores sobre Ser e Tempo. Apesar das divergências de ideias entre esses 

dois pensadores, segundo Frings, Heidegger teria dito que Scheler fora uma das poucas personalidades que 

entenderam a nova perspectiva proposto por ele. 
783 SCHELER, M. El problema emocional de la realidad, seguido de, Manuscritos menores sobre “Ser e Tempo”. 

Madrid, Espanha: Ediciones Encuentro, 2004a. p.20. 



 215 

essência, em um ato indivisível, aquele que pode idearem e com o Dasein 

suprasingular.784 

 

Toda realidade consiste numa resistência do mundo e está dada como acabada. Por 

isso, a pessoa, enquanto centro espiritual e individual, está para além de qualquer mera realidade 

e “o mundo mesmo é um fazer-se-real momento a momento, porém não pressupõe o ser-real”. 

Este entendimento é semelhante ao de Heidegger quando este compreende o “estar-à-mão” 

como anterior ao “estar-aí”. 

Todavia, para Heidegger, como já indicamos, o ser-real se abre mediante o cuidado 

e este se fundamenta na angústia de estar-no-mundo. Assim, “segundo Heidegger, o que leva o 

homem à imanência e a viver apenas no nós é a fuga de si mesmo, do Dasein, do estar-no-

mundo, causada pela angústia.”785. De modo que “a essência da angústia é bloquear o 

angustioso naquilo ante-o-que se angustia alguém”786, e, com isto, entende Scheler que 

fechando o ser-aí em si mesmo, a angústia não pode ser o princípio de progresso da participação 

do ser, do saber e do conhecer. 

A angústia, porém, além de ser um elemento ontológico do ser-aí, é uma disposição 

afetiva fundamental do homem.787 Entretanto, diferentemente da ontologia hermenêutica de 

Heidegger, Scheler considera que a angústia consiste no sentimento próprio do homem como 

ser vital, mas não acompanha o homem enquanto ser espiritual. A angústia não se direciona 

para o nada, mas para a possível resistência que se coloca no desconhecido, isto é, ela aparece 

como possibilidade de poder não-ser ou de poder não-viver.788 Nesse sentido, oferece um “sim” 

para o viver e para a capacidade de o ser-aí se afirmar diante do mundo, posto que é próprio do 

Dasein renovar-se continuamente. 

Em razão disso, Scheler considera que é o Eros platônico789 o verdadeiro 

antagonista da angústia, posto que o homem já é com e no mundo, pois ele promove a integração 

                                                 
784 SCHELER, 2004a, p.28. 
785 Ibid., p.38. 
786 Ibid., p.40. 
787 Sobre o fato de a angústia ser uma disposição afetiva fundamental, ver também Freud em seu opúsculo Além 

do princípio do prazer. Cf.: FREUD, S. Além do princípio do prazer. São Paulo: L&PM, 2016. 
788 Essa compreensão de Scheler sobre a angústia possui uma argumentação similar à descrição de Kierkegaard 

sobre a relação entre a morte e o desespero (tanto Kierkegaard e Scheler concordam que este é um sentimento 

espiritual) diante de uma doença mortal. Diz ele: “Morrer significa que tudo está acabado, mas morrer a morte 

significa viver a morte; e vive-la um só instante, e vive-la eternamente. Para que se morresse de desespero como 

de uma doença, o que há de eterno em nós, no eu, deveria poder morrer, como o corpo morre de doença. Ilusão! 

No desespero, o morrer continuamente se transforma em viver. Quem desespera não pode morrer; [...], assim, 

também o desespero, verme imortal, fogo inextinguível, não devora a eternidade do eu, que é seu próprio 

sustentáculo.” (KIERKEGAARD, Soren. O desespero humano. São Paulo: Unesp, 2010. p.31.). 
789 No diálogo o Banquete, Platão, oferece, nas palavras de Sócrates comunicadas pela sacerdotisa Diotima, a 

seguinte compreensão sobre Eros: “Eros interpreta e leva para os deuses o que vai dos homens, e para os homens 



 216 

e a participação do ser-aí neste mesmo mundo. Para ele, o Eros se sobrepõe à angústia e ao 

cuidado, pois o homem é um centro espiritual, além de ser também um centro vital. Por isso, 

diz Scheler, “A pessoa é o X que é capaz de pôr-se acima de todo estado de historicidade; que 

pode começar de novo, eternamente jovem, novo e virginal seu Dasein. Sempre pode também, 

de novo, desendeusar-se a si mesmo – morta – sua história: arrepender-se.”790. 

O cuidado, então, para Scheler, não é um fenômeno originário, mas um estado 

intermediário do viver e do ser-homem que, dialeticamente, harmoniza o homem entre suas 

faces vital e espiritual, ou seja, entre sua liberdade para além da realidade e sua impulsividade 

vital ligada à realidade, ou, ainda, entre seu ser-pessoal e seu destino vital. Eros é o princípio 

que faz do homem uma bestia cupidissima rerum novarum (um ser sempre ávido por coisas 

novas) e, junto a essa característica, é igualmente o Eros que faz do homem “aquele que protesta 

eternamente contra toda mera realidade.”.791 

Após a análise da posição ontológica do cuidado frente à questão do ser na 

fenomenologia de Scheler, retomaremos, a seguir, a perspectiva ôntica e prática do cuidar a fim 

de refletir sobre suas formas de expressão. 

 

 

                                                 
o que vem dos deuses: de um lado, preces e sacrifícios; do outro, ordens e as remunerações dos sacrifícios. 

Colocado entre ambos, ele preenche esse intervalo, permitindo que o Todo se ligue a si mesmo.” (§202e). “O amor 

é o anseio de imortalidade.” (207a). E da pergunta de como o amor pode conduzir à imortalidade, Diotima revela: 

“Ora, a geração é o único meio para atingir esse fim, com deixar sempre um ser novo no lugar do velho.” (§207d-

208b) (PLATÃO, 2011b). Dessas passagens pode-se depreender que Eros é o comunicador (aquele que torna 

acessível e possível a compreensão) entre as ideias divinas e humanas. Enquanto anseio de imortalidade, Eros 

torna-se, no homem, seu princípio cosmológico de renovação que o alcança no modo de viver, na sua expressão 

do corpo e da alma, assim como nos costumes, nas opiniões, nos sentimentos e nos próprios conhecimentos. Para 

alcançar a imortalidade, o homem precisa ser sempre um ser-aberto-a. 
790 SCHELER, 2004a, p.86. 
791 SCHELER, 2003a, p.53. 



 217 

4.2. Das Formas de Cuidar. 

 

A relação de cuidar se revela de diversas formas, a exemplo do cuidar instintivo na 

relação primitiva entre pais e filhos, o cuidar da pessoa amada, o cuidar de uma amizade e o 

cuidar da fragilidade do outro pelo profissional de saúde. A esta forma de cuidar, daremos um 

maior destaque a seguir.  

 

4.2.1. Cuidar como saber e tratamento humanizado do outro 

 

Primeiramente, é preciso compreender que, mesmo sendo a ação de cuidar marcada 

pela atenção, solicitude e pelo zelo, e também por sentimentos como a compaixão, o amor e a 

alegria, isso não significa reduzir a ação de cuidar a um sentimentalismo pelo qual o cuidar só 

poderia ser despertado por estados sentimentais, como se ele fosse desprovido de razão (ratio) 

ou estivesse dissociado de um processo racional. 

Mesmo o cuidar que envolve a relação mãe-filho, o qual implica impulsos 

reprodutivos e de proteção decorrentes do instinto, estes não são suficientes para assegurar a 

sua efetivação, já que o mesmo se realiza mediante um ato espiritual, sendo isto que possibilita 

a mãe compreender as necessidades, ou melhor, os cuidados que o filho precisa.  O instinto 

natural materno a desperta, por exemplo, para a maneira como amamentar a criança em seu 

seio. Entretanto, a maternidade (relação) se move também, em especial, pelo amor espiritual e 

pela liberdade da mãe. Com base no amor espiritual, a mãe não apenas compreende o filho 

como sua descendência, mas também como um ser pessoal que precisa sobreviver e se 

desenvolve, o que fortalece ainda mais seu vínculo.  

O ato de cuidar se baseia na reciprocidade e na compreensão do outro como um 

igual em sua dignidade, independentemente do modo como está circunscrita em sua vivência. 

No cuidar a pessoa se abre ao mundo e acolhe o outro a partir de um modo de ser-com. 

Entretanto, o cuidar pautado numa relação marcada por um interesse prévio, como 

ocorre nas relações entre o mestre e o aprendiz ou entre o profissional de saúde e o paciente 

envolve relações interpessoais impróprias, pois o objetivo prévio da relação não reside num 

encontro interpessoal, mas na satisfação própria do interesse de cada integrante da relação, isto 

é, de quem cuida e de quem é cuidado. Igualmente, essa relação de cuidar é faticamente 

assimétrica, posto que se acredita que a pessoa cuidada está mais vulnerável do que o cuidador. 



 218 

Isso indica que, embora a relação que vincula as pessoas esteja previamente dada, a 

interpessoalidade ainda precisa ser construída na vivência. 

Nesse sentido, fora da relação interpessoal, o cuidar se despersonaliza e 

desconsidera o valor, a história, a individualidade, a liberdade e o modo de ser do outro.792 

Nesse tipo de relação mecanizada, o outro perde sua identidade pessoal, a começar por seu 

próprio nome. A pessoa humana é definida por sua patologia, tratada de forma genérica, passa 

a ser manipulada como uma coisa, perde a sua privacidade e a sua autonomia. Nesse sentido, 

ocorre aqui, como diz Scheler, “um esquecimento dos fins e uma idolatria dos meios. 

Exatamente isto é a decadência!”793. 

No contexto da saúde, os autores Bettinelli, Waskievicz e Erdmann testemunham a 

decadência das ações e relações de cuidar ao afirmar que, 

Convivemos com frequência, em ambientes pouco humanizados, cujo 

funcionamento é quase perfeito quanto à técnica, porém, desacompanhado, 

muitas vezes, de afeto, atenção e solidariedade. As pessoas deixam de ser o 

centro de atenções, com facilidade, transformadas em “objeto” do cuidado e 

fonte de lucro, perdendo sua identidade pessoal, e ficando dependentes e 

passivas, à espera do poder científico que os profissionais julgam ter. Isso 

repercute no ambiente hospitalar, transformando-o num centro tecnológico 

onde os equipamentos são facilmente reverenciados e adquirem vida, 

enquanto as pessoas são, por isso, coisificadas.794 

 

O modo despersonalizado (desumanizado) de tratar o outro prejudica a percepção 

do outro como um valor em si mesmo, mas também inferioriza aquela pessoa que se propõe a 

cuidar, consumindo-a entre a rotina, os deveres, o racionalismo e a impessoalidade próprios do 

saber científico que obstam o vínculo e a compreensão dos sentimentos. 

Dessa forma, aquele que trata é tomado como parte de uma visão mecanicista e que 

se pauta pelo valor de utilidade do mundo. A isso, Scheler chama de “veneno vinculado ao 

processo técnico” e que, em razão da especialização da atividade técnica do homem, ele se torna 

“um mero carretel” ligado a um mecanismo.795 Por isso, Scheler é contundente ao afirmar: 

Não há talvez nenhuma opinião sobre a qual concordem mais plenamente os 

pontos de vista e as boas intenções de nosso tempo, do que sobre o fato de que 

com a expansão da civilização moderna as coisas – do homem, a máquina da 

vida, a natureza, que o homem quer dominar, e que busca por isso reconduzir 

à ordem mecânica – tornaram-se senhoras e mestras dele mesmo; que as coisas 

foram se tornando cada vez mais inteligentes e vigorosas, belas e grandiosas 

                                                 
792 Os profissionais de saúde denominam esse tipo de relação como um tratamento desumanizado, no qual o outro 

é tido por um objeto ou coisa. 
793 SCHELER, 2012b, p.184. 
794 BETTINELLI I L. A.; WASKIEVICZ, J.; ERDMANN, A. L. Humanização do cuidado no ambiente hospitalar. 

In: PESSINI, L.; BERTACHINI, L. (org.). Humanização e cuidados paliativos. São Paulo: Loyola, 2004. p.91. 
795 SCHELER, op. cit., p.181. 



 219 

– e o homem, que as criou, porém, sempre mais uma engrenagem de sua 

própria máquina.796 

 

Nesse contexto, a ciência assume um papel preponderante nas relações 

interpessoais, assim como os valores do trabalho e da eficiência tornam-se mais elevados do 

que o valor da virtude moral.  Por isso, diz Scheler em seu artigo intitulado Para reabilitação 

da virtude (1911-1914)”: “é hora de advertir à ciência que ela não atinge tão imediatamente a 

morada do espírito diante do universo, nisto a que Schopenhauer, não sem razão, negou a 

verecundia, dizendo com ela: “O mundo? É um artifício” (Kunststueck)!!”797. 

Isso não significa que, para cuidar do outro, devemos desconsiderar o saber 

científico, como se o cuidar se pautasse num sentimentalismo ou no exercício de piedade. De 

acordo com Mayeroff, o cuidar é uma forma de saber: 

Nós, algumas vezes, falamos como se cuidar não requeresse conhecimentos, 

como se cuidar de alguém, por exemplo, fosse simplesmente uma questão de 

boas intenções ou atenção calorosa. [...]. Para cuidar de alguém, tenho de saber 

muitas coisas. Tenho que saber, por exemplo, quem é o outro, quais os seus 

poderes e limitações, quais as suas necessidades e o que é que contribui para 

o seu crescimento; tenho que saber responder às suas necessidades e quais são 

os meus próprios poderes e limitações. Tal conhecimento é simultaneamente 

geral e específico.798 

 

Diante do exposto, procurou-se distinguir os modos de “cuidar” e de “tratar” e de 

como este afeta a relação interpessoal. Todavia, como é possível cuidar do outro de modo 

autêntico? Quais os requisitos essenciais para que a relação de cuidar aconteça? 

A relação que se estabelece no cuidado se dá de modo interpessoal. Ela, por isso, 

se baseia “no aproximar-se (ir na direção) do outro com delicadeza e no saber dar hospitalidade 

à subjetividade do outro (acolher) o respeito é hospitalidade: é deixar que o ser do outro me 

comunique algo e adentre os modos do meu pensar.”799. 

Esse espaço interpessoal é próprio da pessoa em seu ser-com, e, ao mesmo tempo, 

ela se torna uma relação transpessoal, pois revela uma faceta da pessoa divina (pessoa das 

                                                 
796 SCHELER, 2012b, p.180. 

Para compreensão da amplitude de como a despersonalização alcançou os cuidados em saúde, recomenda-se a 

leitura das obras de Foucault, o qual, por seu próprio método investigativo mostra como as normas institucionais 

que regem desde a arquitetura do ambiente (hospital) até às regras de como se comportar nesses ambientes salubres 

em que as pessoas são agrupadas, observadas, tratadas e supervisionadas conforme suas patologias. Cf.: 

FOUCAULT, M. O nascimento do hospital. In: FOUCALT, M. Microfísica do Poder. Rio de Janeiro: Graal, 

2009.; Id. História da loucura: na idade clássica. São Paulo: Perspectiva, 2008.; Id. O poder psiquiátrico. São 

Paulo: Martins Fontes, 2006. 
797 SCHELER, M. Para a reabilitação da virtude (1914). In: SCHELER, M. Da reviravolta dos valores. Rio de 

Janeiro: Vozes, 2012c. p.42. 
798 MAYEROFF, Milton. On caring. Nova Iorque: Harper & Row, 1971. p.9. 
799 MORTARI, 2018, p.187. 



 220 

pessoas). Essa relação transpessoal permite que cada pessoa nela envolvida “transcenda a si 

mesma, ao espaço e ao tempo e à história das suas vidas”800. 

Assim, mesmo numa relação entre um profissional de saúde e um paciente, tal 

relação de cuidado é possível quando ambas as pessoas se colocam abertas ao outro e ao seu 

mundo. Scheler considera duas atitudes ou virtudes que podem ser compreendidas como 

necessárias ao cuidar: a humildade e a veneração. 

A humildade (humilitas) diz respeito à disposição da pessoa para servir. Trata-se de 

uma forma de amor que se coloca como abertura ao mundo, que amplia a sensibilidade da 

pessoa diante do mundo e que “abre o olhar do espírito para todos os valores do mundo. Ela, 

que primeiramente parte do fato de não ser nenhum ganho, mas toda doação e maravilhamento, 

faz com que tudo ganhe!”801. Para tanto, a humildade requer da pessoa a atitude de 

desprendimento. Sobre isso diz Scheler: 

A humildade é uma modalidade de amor que, como o poderoso sal, desfaz 

sozinho o rígido gelo, que cinge o orgulho pleno de dor ao eu sempre mais 

vazio. Nada mais encantador do que o momento em que o amor toca 

magicamente o interior dos corações orgulhosos, suavemente, com a 

humildade, e o coração se abre, fazendo com que ela passe a fluir a partir dele. 

Mesmo o homem e a mulher mais orgulhosos se tornam humildes e prontos 

para servir em todas as coisas, quando amam.802 

 

Entretanto, a humildade é incomparável com a servidão. O servil se nutre do saber-

se útil ao Senhor e age em razão de encômios e honrarias. A humildade é uma virtude de 

autorrebaixamento, pois abdica desses “valores terrenos” e se coloca à disposição para servir. 

Assim, um profissional de saúde pode ter um exímio domínio científico e técnico, mas não ser 

capaz de cuidar, pois se ocupa apenas dos males que afetam o outro e não com o outro em si. 

A relação de cuidar pela humildade dá espaço ao outro para que ele se afirme como pessoa, 

para que tenha confiança, segurança e coragem de expressar francamente seus sentimentos, 

pensamentos e comunicar sua vontade sem o receio de ser criticado ou diminuído.803 

                                                 
800 WATSON, 2000, p.117. 
801 SCHELER, 2012c, p.30. 
802 Ibid., loc. cit. 
803 Esclarece ainda a filósofa do cuidado que “ter consideração pelos pensamentos do outro, pela sua vivência – 

sem julgar antes de dar espaço ao seu ser – não deve ser entendido como um ceder diante de questões percebidas 

como insensatas ou, até mesmo, injustas. Ao contrário, deve ser concebido como um dar espaço ao outro, como 

ato de respeito primário e imprescindível. Antes de qualquer ação, o outro deve ser escutado e compreendido a 

partir do seu modo de estar na realidade.” (MORTARI, 2018. p.188.). 



 221 

A outra virtude ressaltada por Scheler é a veneração (die ehrfurcht804) que ele define 

como “a atitude na qual ainda se percebe algo para além disto que o sem veneração vê, e para 

o que ele é imediatamente cego: o mistério das coisas e a profundidade de suas existências.”805. 

Nesse sentido, a certeza do mistério, fruto dessa contemplação virtuosa (veneração), é uma 

forma de saber e um reconhecimento da impotência espiritual do homem, pois o conhecimento 

das essências é, por si mesmo, inesgotável. Sobre isso, diz Scheler: “a virtude da veneração é 

um saber concomitante sentimental sobre a insuficiência essencial de nosso saber evidente de 

nosso parcial não-poder-saber.”806. 

A veneração orienta a pessoa para a profundeza das existências das coisas e também 

coloca o outro e o mundo no horizonte e na perspectiva dos valores, de modo que ambos 

adquirem plenitude de sentido. O modo de pensar próprio da veneração, ou seja, da reverência 

ao outro, assume uma nova concepção gnosiológica diante do mundo, tal como esclarece 

Mortari: 

O pensar que nos coloca em contato com o outro é diverso daquele ordinário 

porque se aproxima da contemplação – a qual evita qualquer ânsia de posse – 

e que, por isso, interpreta o conhecer não como possuir o outro, mas como 

receber os dados que o outro quer comunicar; trata-se do pensamento que 

coloca em contato com a intangibilidade do outro, sem jamais comprometer o 

seu ser intangível.807 

 

A veneração promove uma renovação espiritual do mundo e torna os valores 

sempre novos e atuais.808 Scheler afirma que a própria ciência também pode conduzir ao espírito 

quando o conhecimento torna-se impulsionador de novos e diferentes saberes e porquês. 

Portanto, a ciência não macula o encantamento e a atitude de veneração do mundo, mas sim a 

ávida perseguição do investigador por elaborar padrões e organizar sistemas universais 

destinados a abarcar a totalidade do mundo.809 

                                                 
804 O tradutor da obra Da reviravolta dos valores para o português, Marcos Antônio Casa Nova, faz a seguinte 

observação: “Die Ehrfurcht – a veneração: o vocábulo Ehr-furcht é composto por duas palavras, Ehr-, que diz 

honra, respeito, e a palavras –furcht, que vem do verbo fuerchten, que significa temer, recear. O sentido da palavra, 

no entanto, não é composto, e pode ser traduzido por veneração por este sentimento que traduz respeito e percepção 

de poder e potência.” (SCHELER, 2012c, p.36.). 
805 Ibid., loc. cit. 
806 SCHELER, 2015b, p.245. 
807 MORTARI, 2018, p.198. 
808 SCHELER, 2012c, p.38.  
809 Sobre a incomensurabilidade do conhecimento, Popper faz uma precisa observação que corrobora o pensamento 

de Scheler. Diz Popper: “cada passo que damos adiante com cada problema que solucionamos, não só descobrimos 

problemas novos e não solucionados, como também descobrimos que, onde acreditávamos estar sobre solo firme 

e seguro, tudo é, na realidade, inseguro e instável.” (POPPER, K. Em busca de um mundo melhor. São Paulo: 

Martins Fontes, 2006. p.93). Igualmente, Richard Dawkins procura mostrar em seu livro Desvendando o arco-íris 

como a ciência, apesar de seu método racionalista, não limita o espírito humano, antes o inflama e estimula aquilo 

que consideramos como contemplação virtuosa, o sentimento de imensidão e de bem-aventurança (DAWKINS, 

Richard. Desvendando o arco-íris: ciência, ilusão e encantamento. São Paulo: Companhia das letras, 2009.). 



 222 

Assim, enquanto a humildade nos abre a possibilidade do encontro com outro, a 

veneração se centra na contemplação da incomensurabilidade do mundo e do outro, 

redescobrindo neles seus valores mais excelsos. No cuidar, a veneração orienta-se para a 

“sacralidade” da pessoa810, tal como diz Mortari: “Cuidado é participação do sagrado que existe 

no outro.”811. Desse modo, o ato de cuidar deve estar acompanhado dessas duas virtudes para o 

estabelecimento de uma relação autêntica, locus do ato de cuidar e que não é destituída pelo 

fato de ser uma relação mediada também por um saber científico, antes bem, a ciência no cuidar 

pode aumentar a acurácia da percepção e a virtude da veneração. 

Ao respeitar a integralidade da pessoa, o cuidar toca-lhe o corpo e o espírito, 

acolhendo, na relação com o outro, pensamentos e emoções. Portanto, o cuidar do outro não 

pode ser apenas uma tarefa lógico-racional, mas exige o reconhecimento de que as emoções 

fazem parte do outro e da relação de cuidar. Assim, por exemplo, um profissional de saúde 

precisa não apenas compreender as emoções do outro; ele deve também sentir pelo outro afeto 

ou compaixão e ser capaz de gerenciar as emoções presentes na relação de cuidar. Ademais, a 

comunicação no espírito entre a razão e as emoções é algo constante e, ainda que atuem por 

mecanismos diversos e possam divergir em suas informações sobre o mundo, ambas 

influenciam-se mutuamente812, isto porque estas faculdades encontram sua unidade no espírito 

do homem. Ademais, Mortari 

Sustenta que o cuidar presume certo modo de sentir o outro, e que esse sentir 

é intimamente ligado a certo modo de pensar o outro – um sentir que, portanto, 

não é redutível a sentimentalismos vazios, mas, ao contrário, é uma fonte de 

energia capaz de colocar o ser-aí em movimento –, não significa cair em uma 

forma de racionalismo (isto é, na abstração do conceito que cancela as 

diferenças individuais e, assim, a própria possibilidade de sentir o outro). O 

tipo de pensamento que está na base do agir responsável não é um pensamento 

racionalizante, que retém somente aquilo da realidade que se adapta à estrutura 

do conceito, mas é como um horizonte, uma lente que permite determinada 

visão: possibilita considerar o outro, não apenas conservando a sua alteridade 

singular, como também de modo a ativar a capacidade de cossentir a sua 

condição e a sua vivência. Se pensar e sentir o outro são uma coisa só, então, 

para sentir o outro, é preciso certo modo de pensar o outro.813 

 

Para cuidar, é preciso, pois, que a pessoa compreenda a si mesma, saiba como 

melhor integrar harmonicamente as faculdades do espírito e conheça formas de lidar com o 

                                                 
810 Por sacralidade da pessoa nos referimos à ideia da pessoa enquanto um valor absoluto e mais elevado na 

hierarquia axiológica, um valor em si mesmo e que, enquanto ser pessoa, ela é indefinível e sempre atual. 
811 MORTARI, 2018, p.197. 
812 Assim, a razão pode encontrar maiores justificativas nas emoções, bem como as emoções podem encontrar na 

razão motivos para sua intensidade. 
813 Ibid., p.150. 



 223 

outro. Por este motivo, a união e equilíbrio dessas duas faculdades no espírito pode ser realizada 

a partir do modo-de-ser da pessoa diante do mundo, por meio da reflexão e da atenção. 

A reflexão, como abordamos nos capítulos anteriores, consiste em um ato que 

permite a pessoa compreender sua atualidade e suas vivências. A atenção, por sua vez, é uma 

modo de concentração da pessoa em seus atos espirituais mais elevados, permitindo que, por 

exemplo, a pessoa consiga tomar decisões. A atenção, permite, por exemplo, que uma pessoa 

que sente uma dor intensa consiga distrair-se ou entregar-se a outros projetos concentrando-se 

neles.814 Isso é possível porque o sentir é uma função separada da atenção. Sobre isso, diz 

Scheler: 

A atenção como tal não faz que os sentimentos sejam mais ricos e mais vivos, 

diferentemente dos conteúdos de representação, senão que os destrói. Por esta 

razão, a excitabilidade incrementada dos sentimentos, por exemplo, em 

estados histéricos, tampouco pode basear-se na atenção incrementada sobre os 

próprios sentimentos.815 

 

O fenômeno da atenção permite que a pessoa possa gerir e direcionar suas emoções 

e sua razão. A atenção fortalece a serenidade do espírito no contexto da vivência. Assim, o ato 

de cuidar autêntico costuma estar acompanhado de atenção e reflexão. Com efeito, o cuidar ou 

tratamento humanizado do outro envolve “a conjugação do conhecimento, das habilidades 

manuais, da intuição, da experiência e da expressão da sensibilidade.”816. 

Ciente de que as emoções fazem parte do humano, convém indagar: as estruturas 

emocionais interpessoais podem constituir-se como fundamentos essenciais para o cuidar? Ou 

ainda, de que modo elas podem contribuir para um cuidar humanizado do outro?  A fim de 

responde a tais questões, iremos examinar o papel da simpatia e do amor no âmbito do cuidar.817 

 

 

4.2.2. Simpatia e amor no cuidar do outro 

 

A simpatia é a estrutura emocional pela qual temos acesso ao mundo do outro; é o 

salto do ser pessoa para a alteridade, pois leva o sujeito do cuidar a sentir algo a partir da 

experiência do outro. A simpatia torna-se fonte de valores ao nos permitir alcançar o mundo do 

                                                 
814 SCHELER, 2001, p.453. 
815 Id., 2004c, p.96. 
816 WALDOW, V. R. Cuidado humano: o resgate necessário. 3 ed. Porto Alegre: Sagra Luzato, 2001. p.144. 
817 A simpatia e o amor são estruturas emocionais importantes para Scheler, como vimos no terceiro capítulo deste 

estudo. Elas permitem o acesso a diversos sentimentos na totalidade da experiência e da compreensão do ser 

pessoa.  



 224 

outro e seu sentir. A partir da simpatia, não apenas é comunicado aquilo que o outro sente, mas 

também aquilo que ele deseja que saibamos sobre seu estado. O ser cuidado pode tornar 

evidente suas dores, suas angústias e seu sofrimento, de modo que, no âmbito da saúde, quanto 

mais intensa for a forma de simpatia, mais terapêutica será tal atitude, pois a dor compartilhada 

permite o seu arrefecimento e a capacidade do outro de lidar com ela.818 

A simpatia é um estado reativo à experiência do outro, a qual exige a sensibilidade 

natural e social do cuidador, pois, enquanto comportamento social, a simpatia pode ser 

estimulada e sofrer influência de um processo educativo capaz de despertar o olhar da 

sensibilidade da pessoa para determinadas vivências do outro e de sua própria experiência de 

ser humano. 

Na vida social, cada pessoa aprimora seu modo de conhecer e interpretar os 

sentimentos próprios e do outro. Entretanto, não é possível instituir um dever de simpatizar com 

algo ou alguém. A simpatia surge no encontro com o outro. Portanto, ainda que útil ao cuidar, 

a simpatia não pode ser seu fundamento. Apesar disso, ela faz parte da inteligência emocional, 

pois é uma habilidade dos sentimentos que contribui para uma maior gestão emocional do 

profissional diante do sofrimento alheio e pode ser uma eficaz estratégia terapêutica. Logo, ela 

pode ser um comportamento social a ser incentivado e submetido a um processo educativo.819 

Portanto, as vivências simpáticas dão a certeza de que cada ser cuidado é uma 

pessoa única numa vivência única, sendo, pois, impossível de ser plenamente codificada num 

tratado noosológico, ainda que a simpatia, ao fornecer o contato com a vivência do outro, 

permita ao cuidador decompor a vivência em atos menores, como a expressão facial (um rubor, 

uma forma de olhar), o movimento corporal etc. Com isso, podemos ter uma compreensão mais 

precisa daquilo que causa o convalescer do outro. Sobre isso, diz Mortari: 

O pensar com o coração é um pensar que se deixa tocar pelo ser do outro. É 

aquele voltar-se ao outro que se realiza na forma de uma atenção intensamente 

receptiva, a atenção da qual não escapam nem mesmo os mínimos detalhes da 

                                                 
818 Essa compreensão é notória num tratamento psicológico, cuja função do terapeuta é permitir que o outro 

encontre nele um suporte emocional, capaz de compreendê-lo e ajudá-lo a clarificar suas dificuldades e 

proporcioná-lo o tempo necessário para que ele possa seguir seu próprio caminho. Não é função do psicólogo 

estabelecer os caminhos ou tomar as decisões pelo paciente, como bem observou Scheler: “O psicoterapeuta em 

último caso, não exercerá nem pode exercer jamais uma crítica ao conteúdo da vida de seu paciente, sem que esta 

já seja uma crítica moral ou de outro tipo. Não tentará modifica-la, diferentemente do importuno médico de almas 

e o predicador cínico, nem tentará dar-lhe outra direção que aquela que brota de sua própria fonte. Sua única 

finalidade é que o paciente veja e abarque o conteúdo de sua vida tão completa e claramente quanto seja possível. 

O que com isso é assunto dele, e não do médico. O que em sua vida há de conteúdo, também de conteúdo de valor, 

não pode ser modificado por nenhuma psicoterapia.” (SCHELER, 2004c, p.28.). 
819 Um processo educativo pode desenvolver a competência emocional da pessoa, isto é, a articulação de 

conhecimentos, técnicas e habilidades que culminam num modo de saber-fazer algo. 



 225 

experiência do outro. É, portanto, um pensamento que sente o sentir do outro, 

o que torna possível a compreensão.820 

 

Assim como a simpatia, o amor também está associado ao cuidar do outro. Para 

Scheler, o amor não pode ser reduzido a um gostar ou a um “estar apaixonado por algo ou 

alguém”, pois o amor, em Scheler, não é um sentimento (no sentido de uma função). O amor é 

o princípio onto-epistemológico e axiológico de compreensão do mundo e da pessoa, sendo 

também o princípio de movimento do cosmos (Santo Agostinho) e, por isso, é “a ação edificante 

e edificadora em e sobre o mundo.”821. 

Desse modo, no plano ontológico, a pessoa é um ens amans, o que significa que a 

ela apenas pode ser no mundo por amor, com amor e no amor, ou, parafraseando a cosmologia 

cristã, “In ipso enim vivimus et movemur et sumus”822. Somente nesse cosmos amoroso a pessoa 

encontra seu próprio sentido de ser na execução de seus atos (ser-ato). Todavia, é no plano 

prático do cotidiano que o amor nos interessa a fim de que possamos compreender o fenômeno 

do cuidar.823 Assim, podemos também distinguir melhor os fenômenos do tratar e do cuidar do 

outro. Como descrito no capítulo anterior, o amor, tal como concebe Scheler, não pode ser 

considerado um mero sentir, já que, antes de tudo, é um ato espiritual e um movimento anímico. 

Ele não se refere a um Eu, mas direciona-se ao centro espiritual da pessoa. Sobre isso, diz 

Buber: 

Os sentimentos, nós os possuímos, o amor acontece. Os sentimentos residem 

no homem, mas o homem habita em seu amor. Isto não é simples metáfora, 

mas realidade. O amor não está ligado ao Eu de tal modo que o Tu fosse 

considerado um conteúdo, um objeto: ele se realiza, entre o Eu e o Tu. Aquele 

que desconhece isso, e o desconhece na totalidade de seu ser, não conhece o 

amor, mesmo que atribua ao amor os sentimentos que vivencia, experimenta, 

percebe, exprime. O amor é uma força cósmica. Àquele que habita e 

contempla no amor, os homens se desligam do seu emaranhado confuso 

próprio das coisas; bons e maus, sábios e tolos, belos e feios, uns após outros, 

tornam-se para ele atuais, tornam-se tu, isto é, seres desprendidos, livres, 

únicos, ele os encontra cada um face-a-face. A exclusividade ressurge sempre 

de um modo maravilhoso; e então ele pode agir, ajudar, curar, educar, elevar, 

salvar. Amor é responsabilidade de um Eu para com um Tu: nisto consiste a 

igualdade daqueles que ama, igualdade que não pode consistir em um 

sentimento qualquer, igualdade que vai do menor, ao maior do mais feliz e 

seguro, daquele cuja vida está encerrada na vida de um ser amado, até aquele 

crucificado durante sua vida na cruz do mundo por ter podido e ousado algo 

inacreditável: amar os homens.824 

                                                 
820 MORTARI, 2018, p.234. A expressão “pensar com o coração”, é utilizada por Mortari com base no pensamento 

de Edith Stein na obra “Ser finito e ser eterno (1950)”.  
821 SCHELER, 1998b, p.43. 
822 At 17, 28 – “É nele próprio que vivemos, nos movemos e somos”. 
823 Torna-se necessário para compreensão do cuidar, analisá-lo decaindo de uma ontologia hermenêutica da pessoa 

para fazer surgir a reflexão com base numa fenomenologia do amor e do ódio. 
824 BUBER, M. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2010. p.59 



 226 

 

É o amor que confere direção e sentido ao outro e aos conteúdos do mundo, bem 

como se coloca como um compromisso, uma responsabilidade para com este outro825. Dito isso, 

pode-se estabelecer uma similaridade entre cuidar e amar, assim como existe entre o amor e a 

simpatia, como indica Scheler em sua obra Essência e formas de simpatia. 

Por conseguinte, todo cuidar pressupõe uma forma de amar, e, por essa razão, sem 

o amor cessa o cuidar. Assim, a profundidade e a profusão do cuidar depende da profundidade 

do amor que o fundamenta e o delimita. É certo que, na realidade prática, nem sempre se ama 

a pessoa da qual se cuida. Entretanto, o ato de cuidar continua a ser fundamentado pelo amor à 

pessoa enquanto membro da humanidade. Assim, é possível cuidar por quem não se tem um 

apreço por meio do reconhecimento do seu valor absoluto de ser pessoal.826 

Todavia, quando o cuidar autêntico se desenvolve coadunando-se ao amor à pessoa, 

tal ato se orienta pelo valor da pessoa e busca nela os valores mais elevados, afinal tanto quem 

ama como quem cuida quer o melhor para o outro. “O amor não se dirige ao padecer do que 

padece, senão aos valores positivos de que está investido e apenas por consequência está o fato 

de socorrê-lo do padecer.”827. No amor que engendra o cuidar já não há mais um outro, mas um 

próximo. Pelo amor, o cuidar permite a plena comunicação entre as pessoas e sua vinculação 

sensorial. O amor presente no ato de cuidar, portanto, amplia o sentimento de valor de quem 

cuida, do ato em si e de quem é cuidado. Nesse sentido, o amor não apenas confere novos 

significados a tal experiência, como permite a plenitude do viver desde as pequenas ações até 

as grandes lições. O ato de cuidar autêntico concretiza sua reciprocidade e solidariedade quando 

permite o aumento da dignidade e do crescimento moral de cada pessoa. Esse empreendimento 

do ser pessoa pode ser descrito pelas palavras da psiquiatra Elisabeth Kübler-Ross que, ao 

cuidar de pessoas em situações-limite, diz: 

Ao trabalhar tanto com os que estão à beira da morte quanto com os vivos, 

torna-se claro que quase todos nós enfrentamos os mesmos desafios: a lição 

do medo, a lição da culpa, a lição da raiva, a lição do perdão, a lição da entrega, 

a lição do tempo, a lição da paciência, a lição do amor, a lição dos 

relacionamentos, a lição do divertimento, a lição da perda, a lição do poder, a 

lição da autenticidade e a lição da felicidade. Aprender as lições é como 

alcançar a maturidade. Não ficamos de repente mais felizes, ricos ou 

                                                 
825 SCHELER, 1998b. 
826 “Tenhamos a princípio simpatia por uma pessoa a que não amamos. No lamentar o acontecido a uma pessoa, 

por exemplo, sem nenhum traço de amor por ela; no habitual compadecer-se “dela”, tampouco. Porém ainda nesse 

caso estão os movimentos da simpatia fundados no amor; o amor que os fundamentam se endereçam a um todo 

do qual a pessoa é parte e membro (família, povo, gênero humano), ou a um objeto geral do qual ela é um exemplar 

para nós (por exemplo, compatriota, parente, membro da Humanidade, inclusive um ser vivo); isto é, o objeto ao 

que se endereça o amor no fenômeno não necessita ser intencionalmente o mesmo que o objeto da simpatia.” (Id., 

2004b, p.179.). 
827 Ibid., p.181. 



 227 

poderosos, mas passamos a entender melhor o mundo que nos cerca e nos 

sentimos em paz com nós mesmos. Aprender as lições da vida não significa 

tornar a vida perfeita, e sim ver a vida tal como ela é. Como disse alguém: 

“Hoje eu sou capaz de me deleitar com as imperfeições da vida.”828 

 

Apenas o ato de cuidar autêntico, regido pelo amor, é capaz de compreender esse 

processo de transformação da pessoa decorrente do cuidar, pois apenas o amor pode dar acesso 

ao ordo amoris como sujeito moral e evidenciar a conexão essencial existente entre o caráter 

da pessoa e seu agir. Portanto, ao cuidar do outro, a pessoa pode compreender suas dores, sua 

fadiga, o modo como o sofrimento a aprisiona, como ela julga seu sofrimento e como ela dá 

sentido àquela experiência. E, ao fazê-lo, pelo ordo amoris, percebe-se como o sofrimento afeta 

a sua dignidade enquanto ser pessoal. 

O cuidar autêntico consiste num exercício de contemplação do outro, do 

autodomínio, do conhecimento de si e da promoção da liberdade do próximo. Aquele que cuida 

visa primeiramente a integralidade da pessoa, não procura impor-se ao outro com seu modo de 

cuidar, orgulha-se quando sua ajuda não é mais necessária, posto que o amor não quer tomar 

posse do outro, e congratula-se com cada melhora da pessoa cuidada. No curso desse processo 

terapêutico, o cuidar autêntico é uma forma de participação ôntica do ser que cuida no ser 

cuidado e vice-versa, de tal maneira que, no plano moral, ambos são seres humanos que, a partir 

do encontro-cuidado, ajudam-se a se curar mutuamente tanto física quanto espiritualmente.  

Assim, por exemplo, o profissional de saúde que cuida é convidado a refletir sobre 

seu labor e compreender a si mesmo para além do valor do útil, superando a mera assistência 

mecânica e automática. Com efeito, a reflexão do cuidador sobre seu trabalho significa que ele 

é um meio para a sua realização pessoal, pois, como afirma Lévinas, “as coisas são assim 

sempre mais do que o estritamente necessário, fazem a graça da vida. Vivemos do nosso 

trabalho, porque ele assegura a nossa subsistência; mas também se vive do trabalho, porque ele 

preenche (alegre ou entristece) a vida.”829. 

O cuidar autêntico do outro, sob a égide do amor, mesmo que tenha a pessoa como 

sua origem e fim, pode se decompor em atos menores, como já afirmamos. Essa fragmentação 

                                                 
828 KÜBLER-ROSS, E.; KESSLER, D. Os segredos da vida. Rio de Janeiro: Sextante, 2004. p.54. 

A psiquiatra Elisabeth Kübler-Ross (1926-2004) é uma das teóricas pioneiras no cuidado a pacientes com alguma 

enfermidade terminal, isto é, sem possibilidade terapêutica médica de cura, contrária à internação hospitalar 

desnecessária e ao paternalismo dos profissionais de saúde. Ela promoveu o que se entende hoje por cuidados 

paliativos que enfocam o processo de morte e do morrer dos pacientes visando o maior alívio da dor e do 

sofrimento. Seus livros se destacam pela linguagem simples, por sua sensibilidade, pelo resgate de suas histórias 

junto aos pacientes e por seu modo de compreender com certa beleza a finitude humana. 
829 LÉVINAS, E. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 2008. p.102. 



 228 

do ato não consiste em algo espontâneo, mas implica em algo que depende da experiência e das 

tomadas de decisões da pessoa. É disso que trataremos no tópico seguinte. 

 

 



 229 

4.3. Do Valor Ético do Cuidar 

 

O valor ético do cuidar abarca a compreensão de como este pode subsidiar a 

formação de juízos morais que contribuam para o entendimento sobre o cuidar do outro no 

contexto das relações humanas e, assim, delinear o significado e o sentido das ações dos 

cuidadores. Mas, ele também contempla a possibilidade de se constituir uma ética do cuidar 

capaz de solucionar problemas morais que integram o cotidiano dos indivíduos. 

Nesse sentido, veremos como os valores podem estar associados à vivência do 

cuidar construindo significados e sentidos a partir de cada ato e introduzindo um processo de 

aperfeiçoamento moral da pessoa. 

 

4.3.1. O cuidar do outro: uma abordagem onto-axiológica da pessoa 

 

A fim de analisar e compreender o agir da pessoa no âmbito da vivência do cuidar, 

tomaremos como base a hierarquia material e a priori dos valores. A arquitetura material dos 

valores proposta por Scheler tem a seguinte estrutura hierárquica descendente: a) Valores do 

Santo e do Profano; b) Valores Espirituais; c) Valores Vitais; e d) os Valores do Agradável. 

Os valores mais elevados são os valores pessoais do santo e do profano relacionados 

ao amor espiritual devotado à pessoa e na atitude de veneração à mesma. Tais valores tomar a 

pessoa como um fim em si mesma, de modo que o valor de todas as ações menores que podem 

compor o ato de cuidar deve estar a ele referenciado, pois diz respeito à sacralidade do ser 

pessoa. 

Ora, vimos que o cuidar autêntico apenas é possível tendo como centro o ser pessoal 

do outro, o que também favorece a descoberta de novos valores na vivência com o próximo. 

Cuidar significa, portanto, atentar para os aspectos espirituais do ser cuidado – e aqui reside sua 

capacidade de transcendência – e promover o seu cultivo do espírito. Vejamos como isso pode 

se dá no âmbito das práticas de saúde. 

O cuidar respaldado pelos valores pessoais, ou seja, pela promoção da dignidade da 

pessoa humana implica uma “humanização”830 das práticas e serviços de saúde, possibilitando 

uma compreensão mais profunda e mais íntima do ser cuidado, de suas necessidades e seus 

anseios. Entretanto, a eficiência do tratamento terapêutico, como vimos, não é medida pela 

                                                 
830 Por “Humanização”, entende-se o movimento na assistência à saúde que se volta para um cuidar pessoal, que 

valoriza a dignidade e a autonomia da pessoa, resgatando a sensibilidade para com o outro, sem reduzi-lo a um 

objeto. 



 230 

competência científica ou técnica do ato de cuidar. Nesse caso, há uma inversão axiológica dos 

valores: o valor do conhecimento procura compreender a pessoa em sua situação biológica, 

psicológica, social e espiritual não pode estar dissociado da empatia ou da sensibilidade do 

cuidador. O cuidar, então convida a um equilíbrio entre o saber científico, a habilidade técnica 

e a sensibilidade humana. No âmbito da saúde, o ato de cuidar deve estar balizado pelos valores 

vitais, associados aos valores da sensibilidade (do agradável), vinculados ao corpo, à dor e ao 

sofrimento. 

Assim, por exemplo, assistir o outro em seus aspectos biológicos significa dar condições 

para que ele recupere sua autonomia ou independência existencial. Para tanto, é preciso 

compreender como a saúde, a doença e o comportamento humano estão relacionados. Para o 

cuidador, a atenção às necessidades prementes são meios para se alcançar o verdadeiro fim: o 

cuidar da pessoa em seus aspectos vitais. Ademais, ao cuidar da esfera vital, reconhece-se que 

o corpo (valor relativo) faz parte da consciência de si e do modo-de-ser da pessoa em sua 

intimidade ou privacidade. Quando isso é realizado, evita-se, por exemplo, o sentimento de 

vergonha. Sobre isso, diz Scheler, “a vergonha é um sentimento que contém em si ou que 

pressupõe um sentir a si mesmo como um objeto. Este sentir de si mesmo se denomina “imagem 

de valor”. Esta imagem de valor pode ser uma imagem que fazemos de nós mesmos ou que os 

outros fazem de nós”831.  

Portanto, toda exposição ou manuseio indevido do corpo pode ser compreendido 

como uma ofensa ao valor próprio do ser pessoa, pois aqui ela se percebe como um objeto inerte 

e incapaz de reagir. Eis por que, a palavra, o gesto, o olhar de conforto são tão importantes 

quanto um diagnóstico preciso. Mortari assim resume a dinâmica do cuidar do outro: 

Aproximar-se do outro sem dominá-lo; comunicar-se o próprio pensamento, 

a própria visão das coisas, sem impor-lhe o próprio discurso de verdade: agir 

segundo o princípio da delicadeza é tomar tempo para encontrar a palavra justa 

e, quando necessário, saber estar em silêncio, sem que este se torne distância, 

comunicando ao outro que o silêncio é um momento passageiro para encontrar 

a palavra viva, que abra redes dialógicas com o outro. As palavras que 

respondem às necessidades de obter informações, ou de nutrir aberturas 

existenciais, ou de suavizar as feridas da vivência do outro devem ser, sempre, 

procuradas com cuidado, pois o dizer que cuida é diverso do dizer que repete 

o já dito e que faz com que as possibilidades de sentido se percam. O respeito 

se mede também através da busca de uma palavra viva e não consumada.832 

 

                                                 
831 SCHELER, M. Sobre el pudor y el sentimiento de vergüenza (1913). Salamanca: Ediciones Sígueme, 2004e. 

p.148. 
832 MORTARI, 2018, p.250. 



 231 

Tomada em seu conjunto, a hierarquia material dos valores aplicadas ao fenômeno 

do cuidar, conforme indica Scheler, revela a impossibilidade da igualdade na forma de tratar o 

outro em sua integralidade (holismo) e individualidade, a fim de possibilitar à pessoa 

ressignificar suas experiências e sofreguidões. 

O sofrimento e a dor, como sabemos, são experiências que fazem parte do ser 

humano vulnerável e podem ser vividos de várias formas e em intensidades diversas. O 

sofrimento e a dor provocam uma transvaloração na hierarquia axiológica fazendo com que 

“valores inferiores” passem a ter maior significado dentro da experiência existencial e sejam 

considerados mais elevados. Por isso, a experiência que consome o sofrimento, sem 

necessariamente extingui-lo, é, segundo Scheler, justamente o sacrifício. Sobre isso, diz ele: 

O conceito mais formal e universal que subsume todos os sofrimentos, da 

sensação da dor até a desesperança metafísico-religiosa, é, segundo meu 

parecer, o do sacrifício. [...]. Todo sofrimento e toda dor é, em seu sentido 

metafísico mais formal, a vivência do sacrifício da parte pelo todo, do menos 

valioso para o mais valioso.833 

 

O sofrimento surge no conflito decorrente da fragmentação do ser ou do 

rebaixamento do valor de si ou dos objetos do mundo.834 Scheler considera que o sacrifício 

revela que a dor possui duas facetas: uma traduz impotência e a outra crescimento moral, de 

modo que estas também integram o modus essendi do amor. Por isso, conclui o filósofo que o 

amor é também sacrifício835, pois, ao mesmo tempo em que o amor é expansivo, inovador e 

conquistador dos valores mais elevados, ele também precisa abrir mão de algo. Isso não 

significa extirpar a vivência inferior da pessoa, mas vencê-la, ultrapassá-la, ou seja, não deixar-

se guiar mais por ela. 

Por isso, Scheler ilustra que o fenômeno do sacrifício é como a “cabeça de Jano” 

que possui duas faces em lados opostos, uma que sorri e a outra que chora.836 O trágico da 

relação amor-sacrifício consiste nisso: não há um sem o outro.837 Dentre as visões de mundo e 

                                                 
833 SCHELER, M. El sentido del sufrimiento (1916/1923). In: SCHELER, M. Amor y conocimiento y otros 

escritos. Madrid, Espanha: Ediciones Palabra, 2010. p.57. 
834 Por exemplo, quando uma pessoa sofre uma lesão em um de seus membros inferiores (parte) que impede a 

pessoa (todo) de caminhar, isso gera uma dor sensível em razão da lesão, mas também o sofrimento decorrente da 

incapacidade de não poder realizar as mesmas atividades de antes. 
835 O sacrifício carrega consigo sempre um “por algo”, diz Scheler, que é o bem ou o valor de uma instância 

superior pelo qual se faz jus ao sacrifício (Ibid., p.61). 
836 Ibid., p.68. 

Prossegue o filósofo afirmando que “o sacrifício compreende ambas as coisas: a alegria do amor e a dor da entrega 

da vida pelo que se ama.” (Ibid., loc. cit.). 
837 Ibid., p.60. 



 232 

suas formas de lidar com o sofrimento, o cristianismo, para Scheler, foi a doutrina que mais 

bem compreendeu a vivência do sofrimento.838 

No cristianismo, o sofrimento alcança algo de nobre porque se torna “amigo da 

alma”; ele é um elemento purificador da vivência que conduz ao valioso, ao essencial. Nesse 

sentido, o sofrimento “não implica na criação de uma qualidade ética ou religiosa, senão na 

depuração e na separação do autêntico e inautêntico, no lento desprendimento do inferior do 

superior no centro de nossa alma.”839. Eis por que o sofrimento se subordina ao amor. 

Com efeito, mais do que suportar, o sofrimento comporta-se como uma 

oportunidade de a pessoa superar, por amor, aquilo que, na experiência fática, visa diminuir a 

sua essência pessoal. O sofrimento, portanto, possibilita também um exercício de cuidar, de 

aprendizado, de ampliação da consciência de poder (de virtude), de cultivo do ser e de gestão 

das emoções. Por isso, quanto mais bem-aventurada é a pessoa, mais ela é capaz de acolher e 

lidar com o sofrimento.840 

Na experiência do cuidar, tanto a pessoa que cuida como a que é cuidada, podem, 

em tal vivência marcada pelo sofrimento, (re)descobrir o que é essencial, valioso e, então, 

crescer moralmente: aprender a maturidade do bem-viver.841 Por isso, diz Scheler, “viver 

significa ser movido, afetado, seduzido incessantemente desde a independência de seu ser.”842. 

A abordagem onto-axiológica da pessoa desenvolvida por Scheler permite uma 

compreensão do fenômeno do cuidar, de suas características essenciais e do modo como se 

estabelecem as relações entre as pessoas. Porém, deve-se indagar: é possível estabelecer, com 

base nos pressupostos schelerianos, uma ética do cuidar capaz de dirimir os conflitos existentes 

no âmbito da saúde? Sobre isso trataremos no tópico a seguir. 

                                                 
838 Scheler cita três formas de lidar com o sofrimento: 1º. A técnica budista, segundo a qual o sofrimento possui 

um sentido positivo e de supressão do sofrimento. 2º. A técnica estoica de negação do sofrimento. 3º. A técnica 

judaica que emprega um sentido negativo e punitivo como justificativa ao sofrimento. 4º. A técnica cristã na qual 

o sofrimento possui um sentido positivo de purificação pelo amor misericordioso de Deus. 
839 SCHELER, 2010, p.109. 
840 Com base numa obra clássica de espiritualidade cristã do século XV, a Imitação de Cristo de Tomás de Kempis, 

Scheler conclui seu argumento sobre a maturidade no sofrimento: “Estarás plenamente reconciliado contigo e terás 

encontrado o paraíso na terra quando sofrer pelo Cristo te parecer doce e suave. Ao contrário, quando te for penoso 

sofrer e procurares evitá-lo, é que estás mal contigo e à mercê da tribulação.” (KEMPIS, Tomás de. Imitação de 

Cristo. São Paulo: Paulinas, 2014. p.206.). 
841 Não apenas o sofrimento, mas também o ressentimento e o arrependimento são, exempli gratia, caminhos pelos 

quais a pessoa pode ascender espiritual e moralmente, aprendendo com suas próprias ações e ressignificando suas 

vivências. Para tanto, recomenda-se o aprofundamento em: SCHELER, 2012a; Id. Arrepentimiento y nuevo 

nacimiento (1916). Madrid (ES): Encuentro, 2007a. 
842 Id., 2004a, p.82. 



 233 

Na experiência do cuidar, tanto a pessoa que cuida como a que é cuidada, podem, 

em tal vivência marcada pelo sofrimento, (re)descobrir o que é essencial, valioso e, então, 

crescer moralmente: aprender a maturidade do bem-viver.843 

 

4.3.2. Da possibilidade de uma ética do cuidar 

 

Em sua Ética a Nicômaco, Aristóteles ressalta que uma teoria da conduta se impõe 

como forma de delineamento da ação e não como um sistema fechado e preciso de regras. E 

tomando como exemplo o ato de cuidar em saúde, diz o estagirita: 

Não há nada de estável ou invariável em torno das matérias relativas à conduta 

e à conveniência, não mais do que em torno de matérias de saúde. E se isso 

for verdadeiro no que tange à teoria geral da ética, ainda menos possível será 

a precisão rigorosa ao se tratar casos particulares de conduta, visto que estes 

não se enquadram em nenhum conjunto de preceitos de ciência, ou [mesmo] 

de uma tradição profissional, tendo os próprios agentes que julgar o que se 

ajusta às circunstâncias de cada oportunidade, tal como é o caso da arte da 

medicina ou da navegação.844 

 

Este pensamento de Aristóteles parece se coadunar com os pressupostos de Scheler 

para quem é insuficiente uma ética universal e deontológica para atender às situações da vida 

prática. De outra parte, mostramos que os postulados científicos não servem para orientar o 

cuidar em saúde. Por isso, uma ética do cuidar foi incorporada às discussões inerentes a 

disciplinas como a Bioética, a qual se preocupa com os dilemas éticos envolvendo o saber 

científico e tecnológico e a dignidade da pessoa humana.845 

                                                 
843 Não apenas o sofrimento, mas também o ressentimento e o arrependimento são, exempli gratia, caminhos pelos 

quais a pessoa pode ascender espiritual e moralmente, aprendendo com suas próprias ações e ressignificando suas 

vivências. Para tanto, recomenda-se o aprofundamento em: SCHELER, 2012a; Id. Arrepentimiento y nuevo 

nacimiento (1916). Madrid (ES): Encuentro, 2007a. 
844 ARISTÓTELES, 2008, p.69. (Livro II, §1104a1). 

Na compreensão de Werner: “O médico aparece aqui como representante de uma cultura especial do mais alto 

grau metodológico e é, ao mesmo tempo, pela projeção do saber num fim ético de caráter prático, a personificação 

de uma ética profissional exemplar, a qual por isso é constantemente invocada para inspirar confiança na 

fecundidade criadora do saber teórico para a edificação da vida humana. Pode-se afirmar sem exagero que sem o 

modelo da Medicina seria inconcebível a ciência ética de Sócrates, a qual ocupa o lugar central nos diálogos de 

Platão. De todas as ciências humanas então conhecidas, incluindo a Matemática e a Física, é a Medicina a mais 

afim da ciência ética de Sócrates.” (WERNER, Jaeger. Paideia: a formação do homem grego. São Paulo: Martins 

Fontes, 2013. p.1011.). 
845 A Bioética é um campo do saber que se desenvolve a partir de 1970 com as contribuições do pesquisador em 

oncologia Van Rensselaer Potter e do médico André Hellegers. Segundo Sgreccia, a Bioética se dedica à reflexão 

sobre: “a) problemas éticos das situações sanitárias; b) problemas éticos emergentes no âmbito das pesquisas sobre 

o homem, ainda que não diretamente terapêuticas; c) problemas sociais relacionados com as políticas sanitárias 

(nacionais e internacionais), com a medicina ocupacional e com políticas de planejamento familiar e de controle 

demográfico; d) problemas relativos à intervenção sobre a vida dos outros seres vivos (plantas, microorganismo e 

animais) e em geral sobre o que se refere ao equilíbrio do ecossistema (SGRECCIA, E. Manual de bioética. v.1. 

Ed. Loyola. São Paulo, 2009. p. 44). São ainda muito diversos os temas de interesse da bioética e que envolvem 

uma perspectiva multi e interdisciplinar, progresso tecnocientífico, medicina e humanização, técnicas de 



 234 

Não obstante, na década de 1970, também adquiriram notoriedade as denominadas 

“éticas do cuidar” como oposição às éticas da justiça de natureza deontológica e prescritiva. Eis 

por que as éticas do cuidar dedicam uma atenção maior às emoções e às relações sensoriais que 

animam a vida das pessoas. 846 

Dentre os teóricos que se dedicaram a uma “ética do cuidar”, destaca-se Carol 

Gilligan que, em sua obra Uma voz diferente, considera que a moral feminina possui com 

padrões diferentes em relação à dos homens e que isso decorre tanto de aspectos biológicos 

como sociais: a constituição biológica as orientou para a reprodução, o cuidar dos filhos e da 

família; enquanto os homens para a defesa e provisão do lar e da competição. Assim, as 

mulheres socialmente se desenvolvem e são educadas para a esfera privada e para o exercício 

de uma moral mais afetiva, enquanto os homens para a esfera pública e uma moral da justiça, 

imparcial e objetiva847. 

Um outra autora que se destaca nessa discussão é Nell Noddings, particularmente 

em sua obra O cuidado: uma abordagem feminina à ética e à educação moral, na qual ela trata 

do modo como se estabelecem as relações entre as pessoas e o interesse em atender às 

necessidades do outro. Assim, tal como Gilligan, que havia partido de um olhar “feminino” 

sobre a ética, Noddings descreve dois comportamentos próprios ao cuidar: o “cuidado natural” 

que, a exemplo do cuidado materno, é espontâneo e se preocupa predominantemente em 

solucionar a carência ou necessidade do filho (o outro), sem refletir ou questionar seus deveres 

maternos; e o “cuidado ético” que envolve o cuidado natural no sentido de ser um sentimento 

de base.848 

As éticas do cuidar podem proporcionar uma reviravolta nas teorias éticas 

tradicionais, ao considerar fenômenos como a simpatia, a amizade, a compaixão e a confiança 

que se associam à preocupação e ao zelo para com o outro, fenômenos estes que são próximos 

ao pensar e ao sentir nas relações de cuidado em saúde. Tais éticas são capazes de enfatizar, 

para além dos códigos deontológicos dos profissionais de saúde, os compromissos de cuidado 

e de proteção ampliando o horizonte de responsabilidade de tais profissionais.849 

                                                 
reprodução assistida, saúde reprodutiva, engenharia genética, paciente terminal, a morte e o morrer, eutanásia, 

distanásia, transplantes e doação de órgãos, desigualdades devidas ao gênero, à raça e à idade, direitos do paciente, 

distribuição de recursos, saúde mental, qualidade de vida, meio ambiente, entre outros (PESSINI, L., 

BARCHIFONTAINE, C. P. Problemas atuais de bioética. São Paulo: Loyola, 2005.). 
846 GRACIA, D. Pensar a bioética: metas e desafios. São Paulo: Loyola, 2010. 
847 GILLIGAN, C. Uma voz diferente: psicologia da diferença entre homens e mulheres da infância à idade adulta. 

Rio de Janeiro: Ed. Rosa dos Tempos, 1982. 
848 NODDINGS, 2003. 
849 BEAUCHAMP, T.L.; CHILDRESS, J.F. Princípios de ética biomédica. São Paulo: Loyola, 2002. p.113.  

Dizem ainda os autores citados: “Cuidar envolve uma sensibilidade para perceber as necessidades do outro da 



 235 

Ademais, as éticas do cuidar podem conduzir ao seu oposto: a obstinação 

terapêutica na qual o profissional de saúde, o cuidador, torna-se aquele que possui a autoridade 

e que pode estabelecer os limites e a autonomia do outro no cuidar.850 Por isso dizem Ferrer e 

Álvarez: 

A solicitude – o cuidado – esteve muitas vezes ligada a relações de opressão 

e a padrões de domínio e submissão. A solicitude da mãe pode sufocar o filho 

e igualmente a do pai pode sufocar a mulher. Não é possível falar da solicitude 

e do cuidado se não falamos também dos bens que se devem salvaguardar e 

promover.851 

 

As éticas do cuidar podem, então, se tornar arbitrárias se não estiverem associadas 

a uma estrutura axiológica mais ampla do que apenas princípios genéricos, casuais ou parciais. 

Assim, elas “são extremamente perigosas por seu subjetivismo e relativismo radicais, os quais 

as tornam incapazes de garantir os direitos humanos fundamentais nas relações entre estranhos 

e até nas próprias relações entre amigos e familiares que o paradigma ético pretende 

privilegiar.”852. 

Tecidas todas essas considerações, pode-se afirmar que as éticas do cuidar não são 

capazes de realizar uma ação autenticamente virtuosa, posto que visam, tão somente, à 

eficiência do cuidar, e não do aperfeiçoamento moral da relação e das pessoas envolvidas no 

cuidar. Apesar de atrativas, as éticas do cuidar carecem de fundamentos teóricos que possam 

subsidiar uma prática eficiente e que deem segurança a um agir ético. 

Entretanto, independentemente disso, persiste uma relação entre a ética e o cuidar 

que não pode ser rechaçada, haja vista que o cuidar do outro é um dos princípios fundamentais 

das relações em saúde. Sobre isso, diz Mortari: 

O cuidado, na sua essência, é ético, pois é constituído pela procura daquilo 

que é bem, ou seja, daquilo que torna possível dar forma a uma vida boa. Se a 

ética é um produto no pensamento, gerado pela interrogação sobre a qualidade 

de vida boa, o cuidado é uma prática orientada pelo desejo de promover uma 

vida boa. Do ponto de vista de quem-cuida, agir segundo a ordem do bem 

significa agir para promover o bem-estar-aí do outro e, no cuidado de si, o 

próprio bem-estar-aí; por isso, pode-se afirmar que o bem-querer é a direção 

do ser-aí que qualifica o cuidado. A análise fenomenológica da experiência do 

cuidado evidencia que responder de forma prática a tal paixão pelo bem leva 

a pessoa a desenvolver posturas do ser-aí precisas, nas quais se condensa a 

essência ética do cuidado: sentir-se responsável, compartilhar o essencial 

com o outro, ter uma consideração reverencial pelo outro, ter coragem.853 

                                                 
forma como os outros as veem, e portanto vai de encontro à suposição de que o bem médico estabelecido irá 

satisfazer essas necessidades.” (BEAUCHAMP; CHILDRESS, 2002, p.114). 
850 GRACIA, 2010. 
851 FERRER, J. J.; ÁLVAREZ, J. C. Para fundamentar a bioética: teorias e paradigmas teóricos na bioética 

contemporânea. São Paulo: Loyola, 2005. p.277. 
852 Ibid., p.279. 
853 MORTARI, 2018, p.134. 



 236 

 

Portanto, um cuidado ético, nesse caso, torna-se mais importante do que uma ética 

do cuidar. Nesse sentido, a ética ou o personalismo ético, baseado na compreensão 

fenomenológica de Scheler, não pode se reduzir, no âmbito da saúde, a uma ética do cuidar. 

Contudo, ela pode fornecer os caminhos para a compreensão dos dilemas éticos vivenciados 

pelos profissionais de saúde e oferecer uma direção para o seu agir, por meio de uma relação 

respeitosa com o outro. Assim, a ética de Scheler permite a reflexão sobre um cuidar autêntico, 

compreendendo o ato de cuidar na perspectiva de uma estrutura axiológica da pessoa e do 

mundo, oferecendo, com isso, subsídios para a constituição de uma ética para o cuidar. 

 

 

 



 237 

CONCLUSÃO 

 

Scheler foi considerado um dos pensadores de maior destaque da Europa no início 

do século XX, mas ainda é pouco estudado no Brasil. Versátil em seu pensamento, ele percorreu 

diferentes universos teóricos, tais como a ética, a psicologia, a antropologia, a sociologia, a 

filosofia da religião e a teologia moral. O seu diálogo constante com estes outros saberes 

ofereceu contribuições importantes para tais disciplinas. 

Scheler se impõe como um arguto pensador que também sabia reconhecer a 

contribuição de outras correntes ou regiões do saber.  Assim, por exemplo, seu encontro com a 

fenomenologia de Husserl o permitiu avançar em sua crítica ao racionalismo kantiano, 

elaborando, então, uma nova fundamentação para a ética. No entanto, a preocupação inicial já 

lhe era evidente: o que é o homem? Questionamento este que o fez ir da ética a uma 

fenomenologia das emoções e desta a uma antropologia da pessoa. 

Centrando-se, assim, nos conceitos de pessoa, valor e emoção, discutimos as 

principais ideias e a organização do sistema ético-filosófico de Scheler. Cada um desses 

conceitos possui uma conexão essencial com os demais, já que estão sistematicamente ligados 

ao longo das construções filosóficas de Scheler. 

Desse modo, vimos no primeiro capítulo, ao tratar dos fundamentos antropológicos 

do ser pessoa, que a mesma está incorporada à natureza que a faz homem e o torna a medida do 

cosmos, por ser ele o único ser capaz de reconciliar em si todas as formas de progresso da 

natureza e da história. Assim, no homem, enquanto ser pessoa, estão conjugados o impulso 

afetivo, o instinto, a memória e a inteligência prática, próprio das formas de vida mais 

elementares. Contudo, surge no homem um instituto novo, responsável pela atitude 

conciliatória dele com o mundo que se chama espírito, sendo este o princípio que o torna capaz 

de sobrelevar-se a toda vida e mesmo para além da vida mesma. 

O espírito congrega no homem as faculdades razão e coração (centro emocional), 

de modo que ele é compreendido como ser racional e ser emocional, destacando-se que ambas 

as faculdades constituem a sua individualidade e dignidade. Com isso, as emoções alcançam 

uma nobreza nem sempre encontrada na história da filosofia. Ser homem é ser capaz de sentir, 

de amar ou odiar tanto quanto de raciocinar.  Por força de seu espírito, o homem pode se colocar 

acima de seu estado natural, biológico, propondo sentidos ao seu viver. Isso faz de cada homem 

um ser único, uma essencialidade própria: ser pessoa. 

A pessoa é um ser de atos, ou melhor, um ser-ato, que, todavia, não está no mundo 

como produto de uma natureza irracional ou cerceado pelas circunstâncias do momento ou 

ainda como um objeto inerte; a pessoa, por meio dos seus atos, determina seu próprio caminho, 

 



 238 

toma suas próprias decisões, guia e constrói seu próprio destino pautado no pressuposto de sua 

liberdade. Com isso, ele é capaz de “tornar-se pessoa”, isto é, de descobrir-se enquanto valor 

em si mesma e de aperfeiçoar-se moralmente, enfim, tornar-se um ser melhor para si mesmo 

(autorrealização) e para o outro. 

Nesse sentido, a relação entre pessoa e valor torna-se imprescindível no pensamento 

de scheler. Eis por que, no segundo capítulo, ao tratar do papel dos valores, mostramos que a 

pessoa assume a posição axiológica mais elevada e, por isso, ela é quem define, apreende, 

compreende e interpreta o valor das coisas, dos bens e das ações, avaliando, por fim, o que é 

moralmente bom ou mau.  

Scheler considera que a intencionalidade vincula a pessoa ao mundo consistindo 

num ato moral pelo qual o mundo é dado como valor por meio de um perceber sentimental ou 

um ato de amor. Desse apriorismo emocional dos valores decorre o postulado segundo o qual 

toda posição moral da pessoa sobre o mundo implica uma experiência moral. Portando, é agindo 

sobre o mundo que a pessoa o descobre como valor e pode estabelecer as conexões e distâncias 

axiológicas entre os objetos do mundo. 

Desse modo, a esfera do dever surge como uma experiência moral secundária ante 

a evidência do valor, pois não substitui a consciência moral da pessoa. Assim, o progresso moral 

da pessoa e da sociedade está vinculado ao reino dos valores (e não à uma esfera deontológica 

do agir), em consonância com uma estrutura hierárquica material dos valores e com uma gestão 

espiritual das emoções. 

Scheler acredita que as pessoas que alcançaram uma instância moral mais elevada 

são aquelas vinculadas aos valores do santo, aos sentimentos espirituais de bem-aventurança, 

bem como a comunidade mais elevada é a comunidade de amor, ou seja, é aquela na qual as 

pessoas conseguem se compreender efetivamente para além de contratos e relações de 

interesses e que aprenderam a conviver por meio do amor, do respeito e da tolerância. Para o 

filósofo, isto mais do que uma utopia, é uma tendência do ser-pessoa. 

No terceiro capítulo, após traçar a conexão entre a pessoa e o valor, ampliamos a 

discussão para a relação pessoa-valor-emoção, isto é, para a descrição do papel das emoções no 

personalismo ético scheleriano. As emoções podem determinar caminhos e orientar escolhas 

no campo moral, ainda que, em certas situações, possam confundir juízos e hipertrofiar crenças. 

A vida emocional, todavia, jamais pode estar desvinculada das decisões morais levadas a efeito 

pelo ser-pessoa. 

As emoções dão acesso ao mundo dos valores, ainda que estes sejam independentes 

delas. Todavia, o referido autor considera que há no homem uma gramática universal das 



 239 

emoções. A esta gramática corresponde uma linguagem moral das vivências, revelando que as 

emoções não são experiências anteriores ou concomitantes aos valores, posto que se trata 

justamente do inverso: é pelo fato de a pessoa ser capaz de valorar o mundo que ela é capaz de 

guiar suas próprias emoções no âmbito de suas vivências. Assim, são aos valores que 

correspondem determinadas emoções. 

As emoções são modos de expressão do mundo dos valores e do modo-de-ser da 

pessoa, servindo à compreensão do outro e da constituição moral da pessoa. Enquanto os 

objetos do mundo são apreendidos, em seu valor, por meio da percepção sentimental, o outro 

apenas pode ser compreendido em sua individualidade e integralidade através de uma ato de 

amor. Este é também o fundamento de toda tessitura emocional da pessoa. O amor permite um 

autêntico con-viver, isto significa ser capaz de reconhecer a dignidade do outro, compreender 

o seu modo de ser, a forma como ele julga o mundo e ordena o universo dos bens. O amor é o 

ato gnosiológico que possibilita a participação da pessoa no ser do outro. 

Nesse sentido, o amor possui um papel relevante para o desenvolvimento moral da 

pessoa para a constituição de seu ordo amoris, segundo o qual a pessoa se afirma 

irrevogavelmente como um ens amans, o que significa dizer que, no viver e no con-viver, ela 

aprende a gerir suas emoções e a estruturar as direções de seu amor para o mundo, ao mesmo 

tempo em que, amando, a pessoa descobre e aprende o que é essencial e significativo no viver. 

Por fim, no quarto capítulo, demonstramos como o fenômeno do cuidar do outro 

nos fornece um solo fértil para revelar como as ideias de Scheler permanecem atuais e são 

capazes de lançar luzes sobre o nosso mundo moral. O fenômeno do cuidar do outro contém os 

elementos necessários para tratar das relações interpessoais que envolvem valores, deveres e 

responsabilidades para com o outro. Trata-se de experiências marcadas pela razão e pelas 

emoções, por atos e palavras, os quais marcam a história de vida de quem cuida e de quem é 

cuidado. 

Assim, com base nos postulados de Scheler, evidenciou-se que o cuidar é um ato 

que deve levar em conta a dignidade do ser cuidado. Redimensionamos essa ideia para o âmbito 

do cuidar em saúde a fim de indicar que este requer um tratamento no qual a pessoa não seja 

considerada como uma coisa ou um objeto. O cuidar é uma relação de reciprocidade e de 

solicitude para com o outro. Reconhecer a dignidade do outro no ato de cuidar exige do cuidador 

a decisão de tomar o outro como um valor em si mesmo, ou seja, olhá-lo além de sua dimensão 

biológica a fim de preservar ou promover a sua humanidade.   

O cuidar não objetiva necessariamente a conservação da vida, mas sim permitir que 

a pessoa tenha qualidade, dignidade em seu viver e ser capaz de cultivar seu próprio ser. Por 



 240 

isso, partindo da hierarquia material dos valores de Scheler, mostramos como os valores podem 

servir de guia e estabelecer parâmetros, por exemplo, para a compreensão do agir ético do 

profissional de saúde no cuidar. 

Ademais, o ato cuidar não deve ser determinado por dever ou sem amor, pois, em 

ambos os casos, o cuidar se despersonaliza, se torna inumano. Quando isso ocorre, o vínculo 

empático com o outro desaparece e a pessoa do cuidador transforma-se em um mero 

instrumento de uma ação terapêutica; no segundo caso, a pessoa do outro perde seu valor frente 

ao outro, tornando o cuidar frio e impessoal. 

O ato de cuidar genuíno deve, portanto, fazer com que com o cuidador torne-se 

próximo da pessoa cuidada e compartilhe da sua vivência de sofrimento, ajudando-a a suportá-

lo e superá-lo. O cuidar autêntico envolve a atenção e o zelo, visando à pessoa como um todo, 

incluindo a história de cada um, seus valores, seus sentimentos e necessidades, sem jamais 

negligenciar sua autonomia. A vivência do cuidar não tem por fundamento a igualdade formal 

entre as pessoas, mas a certeza de que cada pessoa é um ser único e, como tal, deve ser cuidada. 

O cuidar torna-se, então, um ato de aperfeiçoamento moral da pessoa tanto do 

cuidador quanto do ser cuidado que precisam aprender a lidar com o sofrimento e ressignificar 

suas experiências para além da dor. A verdadeira forma de cuidar consiste em recordar ao 

homem que ele é o asceta da vida, que é capaz de superar toda realidade, inclusive da doença e 

do sofrimento. Com efeito, nem sempre é possível, por meio da ação terapêutica do cuidar, 

extirpar ou aniquilar o sofrimento, mas é sempre possível crescer moralmente a partir dele, 

aprendendo aquilo que possui um valor maior no viver e que um ato de amor pode ser capaz de 

dissipar todo sofrimento.  

Scheler nos oferece os pressupostos de uma ética para o cuidar, enquanto caminho 

de reflexão dos problemas morais, em especial, para os profissionais de saúde que cuidam por 

missão e “vocação”, orientando-os a adotar uma visão mais ampla de suas ações para além da 

rigidez das prescrições deontológicas do seu ofício. Afinal, as emoções, o amor, os bons afetos 

parecem ser mais decisivos ao ato de cuidar do que quaisquer prescrições éticas. O sentimento 

pode, pois, orientar nossas ações para a prática do bem e, sobretudo, para realizar genuinamente 

o ato de cuidar em favor do que o outro necessita. Eis por que a filosofia de Scheler pode nos 

oferecer os subsídios teóricos necessários à constituição de uma ética do e para o cuidar. 



 241 

REFERÊNCIAS 

 

 Obras de Max Scheler 

 

SCHELER, M. A posição do homem no cosmos (1929). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2003a. 

SCHELER, M. Amor y conocimiento (1916). In: SCHELER, M. Amor y conocimiento. Buenos 

Aires, Argentina: SUR, 1960a. p. 9-42. 

SCHELER, M. Arrepentimiento y nuevo nacimiento (1916). Madrid (ES): Encuentro, 2007a. 

SCHELER, M. As formas do saber e a cultura (1925). In: SCHELER, M. A visão filosófica do 

mundo. São Paulo: Perspectiva, 1989a. p. 19-58. 

SCHELER, M. Da reviravolta dos valores. Rio de Janeiro: Vozes, 2012a. 

SCHELER, Max. Die Darstellung des Menschen im Kosmos. Bonn (AL): Bouvier Verlag, 

1991a. 

SCHELER, M. De lo eterno em el hombre (1921). Madrid: Encuentro, 2007b. 

SCHELER, M. Der formalismus in der ethik und die materiale wertethik (1921). Lexington 

(USA): Elibron Classics, 2009. 

SCHELER, M. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. Bonn (AL): Bouvier 

Verlag, 2000. 

SCHELER, M. Do eterno no homem. Rio de Janeiro: Vozes, 2015a. 

SCHELER, M. El porvenir del hombre (1927). In: SCHELER, Max. Metafísica de La libertad. 

Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1960b. p. 109-132. 

SCHELER, M. El problema emocional de la realidad, seguido de, Manuscritos menores sobre 

“Ser e Tempo”. Madrid, Espanha: Ediciones Encuentro, 2004a. 

SCHELER, M. El sentido del sufrimiento (1916/1923). In: SCHELER, M. Amor y 

conocimiento y otros escritos. Madrid, Espanha: Ediciones Palabra, 2010. p. 49-114. 

SCHELER, M. Ensayos de uma filosofia de la vida (Nietzche, Dilthey, Bergson). In: 

SCHELER, Max. Metafísica de La libertad. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1960c. 

p. 235-276. 

SCHELER, M. Esencia y formas de la simpatia (1913-1922). Buenos Aires, Argentina: Losada, 

2004b. 

SCHELER, M. Ética: nuevo ensayo de fundamentación de un personalismo ético. Madrid, 

Espanha: Caparrós, 2001. 

SCHELER, M. Fenomenologia y metafísica de la liberdad. In: SCHELER, Max. Metafísica de 

la libertad. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1960d. p. 7-36. 

   



 242 

SCHELER, M. Fenomenología y gnoseología. In: SCHELER, Max. La esencia de La filosofia 

y La condición moral del conocer filosófico. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1958a. 

p. 60-136. 

SCHELER, M. Idealismo – realismo (1927). Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova: 1962. 

SCHELER, M. La idea de paz y el pacifismo (1926). Buenos Aires, Argentina: Ediciones 

Populares Argentinas, 1955. 

SCHELER, M. Los ídolos del autoconocimiento (1912). Salamanca, Espanha: Ediciones 

Sígueme, 2004c. 

SCHELER, M. Metafísica de la libertad. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1960e. 

SCHELER, M. Metafísica y axiologia, em particular, ética (1923). Madri, Espanha: Ediciones 

Encuentro, 2013. 

SCHELER, M. Modelos e líderes. Curitiba: Champagnat, 1998a. 

SCHELER, M. Morte e sobrevivência. Lisboa: Edições 70, 1993. 

SCHELER, M. O homem e a história (1926). In: SCHELER, M. Visão filosófica do mundo. 

São Paulo: Perspectiva, 1989b. p. 73-100. 

SCHELER, M. O homem na era da conciliação (1927). In: SCHELER, M. Visão filosófica do 

mundo. São Paulo: Perspectiva, 1989c. p. 101-129. 

SCHELER, M. O ressentimento na construção das morais. In: SCHELER, M. Da reviravolta 

dos valores. Rio de Janeiro: Vozes, 2012b. p. 43-184. 

SCHELER, M. Ordo Amoris (1916). Madrid, Espanha: Caparrós, 1998b. 

SCHELER, M. Para a reabilitação da virtude (1914). In: SCHELER, M. Da reviravolta dos 

valores. Rio de Janeiro: Vozes, 2012c. p. 21-42. 

SCHELER, M. Persona y sí mesmo, conciencia de sí mesmo, orgullo, vanidad, modéstia, 

humildad. In: SCHELER, M. Sobre el pudor y el sentimiento de vergüenza (1913). Salamanca: 

Ediciones Sígueme, 2004d. p. 151-154. 

SCHELER, M. Philosophische Weltanschauung. Munique: Francke Verlag, 1968. 

SCHELER, M. Prefácio à 1ª Edição. In: SCHELER, Max. A posição do homem no cosmos 

(1929). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003b. p. 1-3. 

SCHELER, M. Problemas da religião (1922). In: SCHELER, M. Do eterno no homem. Rio de 

Janeiro: Vozes, 2015b. p. 133-486. 

SCHELER, M. Sobre a essência da filosofia e a condição moral do conhecimento filosófico. 

In: SCHELER, M. Do eterno no homem. Rio de Janeiro: Vozes, 2015c. p. 81-132. 

SCHELER, M. Sobre el pudor y el sentimiento de vergüenza (1913). Salamanca: Ediciones 

Sígueme, 2004e.  

SCHELER, M. Sociologia del saber (1926). Buenos Aires, Argentina: Leviatán, 1991b. 

SCHELER, M. Teoría de los tres hechos. In: SCHELER, Max. La esencia de La filosofia y La 

condición moral del conocer filosófico. Buenos Aires, Argentina: Editorial Nova, 1958b. p.137-

176. 



 243 

SCHELER, M. Visão filosófica do mundo (1928). In: SCHELER, M. Visão filosófica do 

mundo. São Paulo: Perspectiva, 1989d. p. 7-18. 

SCHELER, M. Vom ewigen im menschen. Leipzig: Der Neue Geist Verlag,1921. 

SCHELER, M. Wesen und formen der sympathie. München: Francke Verlag, 1974. 

SCHELER, M. Wesen und formen der sympathie. Paderborn (AL): Salzwasser, 1923. 

 

 Livros e Capítulos sobre Max Scheler 

 

BARBER, Michael D. Guardian of dialogue: Max Scheler’s phenomenology, sociology of 

knowledge and philosophy of love. Pensilvânia, Estados Unidos: Universidade de Bucknell, 

1993. 

COSTA, José Silveira da. Max Scheler: o personalismo ético. São Paulo: Moderna, 1996. 

DARTIGUES, André. O cosmos ético de Max Scheler. In: DARTIGUES, André.  O que é a 

Fenomenologia?. São Paulo: Centauro, 2008a. p. 123-133. 

DUPUY, Maurice. La philosophie de Max Scheler. Paris, França: Universidade da França, 

1959. 

DUSSEL, E. La doctrina del fin em Max Scheler: hacia uma superación de la ética axiológica. 

In: DUSSEL, E. Historia de la filosofía y la filosofía de la liberación. Bogotá: Editorial Nueva 

America, 1994. p. 253-278. 

FRINGS, M.S. Max Scheler: a concise introduction into the world of a great thinker. Pittsburg, 

Estados Unidos: Duquesne University, 1965. 

FRINGS, Manfred. The mind of Max Scheler: the first comprehensive guide based on the 

complete works. Wisconsin, Estados Unidos: Marquette University Press, 2001. 

GARAI, M. G. S. Acción, persona, libertad: Max Scheler – Tomás de Aquino. Espana: EUNSA, 

2002. 

KELLY, Eugene. Material Ethics of Value: Max Scheler and Nicolai Hartmann. New York: 

Springer, 2011. 

LÉON, Alberto Sánches. Acción humana y “disposición de ánimo” desde la perspectiva 

fenomenológica: Alexander Pfänder, Dietrich Von Hildebrand y Max Scheler. 2009. 315f. Tese 

(Doutorado) – Facultad Eclesiástica de Filosofía, Universidad de Navarra, Pamplona, 2009. 

MÁRQUEZ, Marta María Albert. Derecho y valor: uma filosofia jurídica fenomenológica. 

Madrid, Espanha: Ediciones Encuentro, 2004. 

MAURI, Margarita. El conocimiento moral: Shaftesbury, Hutcheson, Hume, Smith, Brentano, 

Scheler, Santo Tomás. Madrid, Espanha: Rialp, 2005. 

MELLO, Michell Alves Ferreira de. O fenômeno da simpatia segundo Max Scheler: uma 

pergunta sobre o fundamento filosófico desse fenômeno. 2007. 106 f. Dissertação (Mestrado) - 

Centro de Teologia e Ciências Humanas, Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2007. 



 244 

MIGALLÓN, S. S. La persona humana e su formación em Max Scheler. Pamplona, Espanha: 

EUNSA, 2006. 

MIGALLÓN, S. S. Presentación. In: SCHELER, M. Modelos y líderes. Salamanca, Espanha: 

Sígueme, 2018. p. 9-12. 

PALACIOS, Juan Miguel. Prólogo. In: SCHELER, M. Ordo Amoris (1916). Madrid, Espanha: 

Caparrós, 1998. 

PENNA, A.G. A antropologia filosófica e a contribuição de Max Scheler. In: PENNA, A.G. 

Introdução à antropologia filosófica. Rio de Janeiro: Imago, 2004. p. 33-42. 

PEREIRA, R.M.B. O sistema ético-filosófico dos valores de Max Scheler. Porto Alegre: EST 

Edições, 2000. 

RAMOS, A.P. Scheler. Madrid, Espanha: Ediciones del Orto, 1997. 

RAMOS, Antonio Pintor. El humanismo de Max Scheler: estudio de su antropologia filosófica. 

Madrid (ES): Editorial Catolica S.A., 1978. 

REIS, F. F.; RODRIGUES, V. M. C. P. A axiologia dos valores e a sua comunicação no ensino 

de enfermagem. Lisboa: Climepsi editores, 2002. 

SPADER, P.H. Scheler’s ethical personalism. New York: Fordham University, 2002. 

VEGAS, J.M. Introducción al pensamento de Max Scheler. Salamanca, Espanha: Fundación 

Emmanuel Mounier, 2014. 

WOJTYLA, Karol. Max Scheler e a ética cristã. Curitiba: Champagnat, 1993. 

 

 Artigos sobre Scheler 

 

ALBUQUERQUE, Francisco Deusimar Andrade. A Ética Personalista de Karol Wojtyla: uma 

tensão entre Scheler e Kant. Mimesis, Bauru, v. 37, n. 1, p. 7-20, 2016. 

BARAHONA, Alberto Febrer. Valor y amor según Max Scheler. Revista de Filosofia,  

Maracaibo,  v. 21, n. 44, p. 65-84, maio  2003. 

CALDERÓN, L.L. Trabajo y conocimiento em la obra de Max Scheler. Revista Linea 

Imaginaria. Venezuela, ano 3, n. 5, p.79-102, jun 2008. 

GARCÍA, Mariana Chu. Universalismo vs. Relativismo: la fundamentación fenomenológica de 

la ética según Scheler. Areté - Revista de Filosofía, Lima, v.26, n.2, p.295-312, 2014. 

KELLY, Eugene. Max Scheler’s phenomenology of moral action. Cogito Open Acess Journal, 

Bucaresti, v.1., n.1. p. 1-5. 2010. 

LÉON, Alberto Sánchez. El amor como acceso a la persona: um enfoque scheleriano del amor. 

Véritas, Valparaíso, n.25, p.93-103, set 2011. 

MARCOS, Manuel Suances. Relación entre vida y espíritu em la antropologia de Max Scheler. 

Endoxa: series filosóficas, Madrid (ES), n.16, p.31-64, 2002. 



 245 

MIGALLÓN, S. S.  Max Scheler. Philosophica: Enciclopedia filosófica. (on line). 2007. 

Disponível em: http://www.philosophica.info/archivo/2007/voces/Scheler/Scheler.html. 

Acesso em: 15 jan. 2008. 

MIGALLÓN, Sergio Sánchez. La intención y el corazón en la estructura de la moralidad de la 

persona: una contribución desde la fenomenología. El Primado de la persona en la moral 

contemporánea: XVII Simposio Internacional de Teología de la Universidad de Navarra / 

edición dirigida por Augusto Sarmiento… [et al.], Servicio de Publicaciones de la Universidad 

de Navarra, 1997, pp. 309-319. Disponível em: http://hdl.handle.net/10171/5580. Acesso em 

20 abr. 2010. 

MONTIEL, René Pérez. “La disposición de ánimo (o de espíritu)” em Max Scheler: elementos 

para la orientación filosófica. HASER: Revista Internacional de Filosofia Aplicada, Sevilla 

(ES), n.1, p.67-89, 2010. 

MUNARRIZ, Luis Alvarez. Persona y substancia en la filosofia de Max Scheler. Anuário 

Filosófico: revista da Universidade de Navarra, Pamplona (ES), v.10, n.1, p. 9-26, 1977. 

PEREIRA SOBRINHO, Omar. A teoria dos valores de Max Scheler: fenomenologia, 

concepção e ética. 2017. 106f. Dissertação (Mestrado) - Departamento de Filosofia, Faculdade 

Jesuíta de Filosofia e Teologia, Belo Horizonte, 2017. 

PEREZ, Enrique Muñoz. El concepto de empatía (Einfühlung) en Max Scheler y Edith Stein. 

Sus alcances religiosos y políticos. Véritas, Valparaíso, n.38, p.77-95, dez 2017. 

PEREZ, Enrique Muñoz. El rol del amor em la construcción de uma ética fenomenológica. 

Véritas, Valparaíso, n.23, p.9-22, set 2010. 

RODRIGUEZ, J.S.B. Esquela a la antropologia fenomenológica de Max Scheler. Universitas 

philosophica, Bogotá (CO), Ano 27, v.54, p. 55-84, jun 2010. 

ROVALETTI, María Lucrecia. La importancia de Max Scheler en la psicopatologia de Kurt 

Schneider. Revista de Neuro-Psiquiatría del Perú, Tomo LXIV Setiembre, n. 3, 2001. 

Disponível em: 

http://sisbib.unmsm.edu.pe/bvrevistas/neuro_psiquiatria/v64_n3/Maxscheler.htm. Acesso em 

05 dez. 2013. 

SOUZA NETO, Cézar Cardoso de. A pessoa e os valores, aspectos do pensamento de Max 

Scheler. Revista Reflexão, Campinas, n. 85/86, p. 41-55, jan./dez., 2004. 

VANDENBERGHE, Frédéric. Sociology of heart: Max Scheler’s epistemology of Love. 

Theory, Culture & Society. v.25, n.3, p.16-51. 2008. 

VEAS, Marcelo Chaparro. El problema del deber em la ética de los valores de Max Scheler. 

Revista de filosofía, Universidad Católica de la Santísima Concepción, Chile, v.12, n.1, p. 11-

30, 2013. 

 

 Obras sobre Fenomenologia 

 

ALFIERI, F. Pessoa humana e singularidade em Edith Stein. São Paulo: Perspectiva, 2014. 

BERGSON, H. Diferenciação e teoria da evolução. In: BERGSON, H. Memória e vida: textos 

escolhidos por Gilles Deleuze. São Paulo: Martins Fontes, 2006. p. 133-135. 



 246 

BERGSON, H. Aulas de psicologia e de metafísica. São Paulo: Martins Fontes, 2014. 

BERGSON, H. Vida, consciência, humanidade. In: BERGSON, H. Memória e vida: textos 

escolhidos por Gilles Deleuze. São Paulo: Martins Fontes, 2006. p. 103-107. 

BERGSON, H. Memória e vida: textos escolhidos por Gilles Deleuze. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006.  

BLOSSER, Philip. Scheler’s critique of Kant’s ethics. Ohio, Estados Unidos: Ohio University, 

1999. 

BRENTANO, F. El origen del conocimiento moral. Madrid, Espanha: Tecnos, 2002. 

BUBER, M. Eu e Tu. São Paulo: Centauro, 2010. 

DARTIGUES, André.  O que é a Fenomenologia?. São Paulo: Centauro, 2008b. 

GILLES, Thomas Ransom. História do existencialismo e da fenomenologia. São Paulo: EPU, 

1989. 

GUIMARÃES, A.C. Lições de fenomenologia jurídica. Rio de janeiro: Forense universitária, 

2013. 

HEIDEGGER, M. Carta sobre o humanismo. 2.ed. São Paulo: Centauro, 2005. 

HEIDEGGER, M. Os conceitos fundamentais da metafísica: Mundo, Finitude, Solidão. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 2011. 

HEIDEGGER, M. Prolegómenos para uma historia del concepto de tempo. Madrid, Espanha: 

Alianza Editoria, 2007. 

HEIDEGGER, M. Ser e tempo. Rio de Janeiro: Vozes, 2002. 

HEIDEGGER, M. Ontologia(hermenêutica da facticidade). Rio de Janeiro: Vozes, 2012. 

INWOOD, M. Dicionário Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2002. 

KIERKEGAARD, Soren. O desespero humano. São Paulo: Unesp, 2010. 

LÉVINAS E. Ética e Infinito. Lisboa: Edições 70, 2007. 

LÉVINAS, E. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 

1998. 

LÉVINAS, E. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 2008. 

HENRY, Michel. Filosofia e fenomenologia do corpo. São Paulo: Realizações, 2012. 

HUSSERL, E. A crise das ciências européias e a fenomenologia transcendental: uma 

introdução à filosofia fenomenológica (1936). Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

HUSSERL, E. Idéias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenológica 

(1913).). Aparecida, SP: Ideias e Letras, 2006. 

HUSSERL, E. Investigações lógicas (1900-1901): investigações para a Fenomenologia e a 

Teoria do Conhecimento. Tomo II, parte I. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de 

Lisboa, 2007. 



 247 

HUSSERL, E. Renovação como problema ético-individual. In: HUSSERL, E. Europa: crise e 

renovação. Rio de Janeiro: Forense universitária, 2014. 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

SARTRE, J.P. Esboço para uma teoria das emoções. Porto Alegre; L&PM, 2009. 

SARTRE, J.P. O ser e o nada: ensaio de ontologia fenomenológica. Rio de Janeiro: Vozes, 

2003. 

SBERGA, A. A. A formação da pessoa em Edith Stein. São Paulo: Paulus, 2014. 

SCHUTZ. A. Sobre fenomenologia e relações sociais. Rio de Janeiro: Vozes, 2012. 

SOLOMON, Robert C. Emoções na fenomenologia e no existencialismo. In: DREYFUS, 

Hubert L.; WRATHALL, Mark A. (org.). Fenomenologia e existencialismo. São Paulo: Loyola, 

2012. p. 271-287. 

STEIN, E. A ciência da cruz. São Paulo: Loyola, 2014. 

STEIN, E. El problema de la empatia. Madrid, Espanha: Trotta, 2004. 

STEIN, E. Teu coração deseja mais: reflexões e orações. Rio de Janeiro: Vozes, 2012. 

XIRAU, Joaquín. Introdução a Husserl. Rio de Janeiro: Contraponto, 2015. 

 

 Textos Complementares: Filosofia dos Valores e Antropologia 

 

AQUINO, Sto. Tomás. Suma Teológica. v.3. São Paulo: Loyola, 2009. 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. São Paulo: EDIPRO, 2008. 

BRAZIL, Luciano Gomes. Do “conhece-te a ti mesmo” ao “torna-te o que tu és”: Nietzsche 

contra Sócrates em Ecce Homo. Revista Trágica: estudos sobre Nietzsche, Rio de Janeiro (RJ), 

v.5, n.2, pp. 30-45, jul/dez. 2012. 

CHAUÍ, Marilena. Desejo, paixão e ação na ética de Espinosa. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2011. 

COMTE-SPONVILLE, André. Pequeno tratado das grandes virtudes. São Paulo: Martins 

fontes, 2007. 

FRONDIZI, R. Qué son los valores? Introducción a la axiología. 3. ed. México: FCE, 2007. 

HABERMAS, Jürgen. O futuro da natureza humana. São Paulo: Martins Fontes, 2004.  

HADOT, P. O véu de Ísis: ensaio sobre a idéia de natureza. São Paulo: Loyola, 2006. 

HESSEN, J. Filosofia dos valores. 3 ed. Coimbra: Arménio Amado, 1967. 

HILDEBRAND, D. Moralidad y conocimiento ético de los valores. Madrid, Espanha: 

Ediciones Cristandad, 2006. 

HILDEBRAND, Dietrich von. La idea de la acción moral. Madrid, Espanha: Encuentro, 2014. 



 248 

HUME, D. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da moral. São 

Paulo: Unesp, 2004. 

HUME, D. Tratado da Natureza humana. São Paulo: Unesp, 2001. 

KANT, I. Crítica da Razão Prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

KANT, I. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Lisboa: Edições 70, 2010. 

LIPOVETSKY, G. A sociedade pós-moralista: o crepúsculo do dever e a ética indolor dos 

novos tempos democráticos. São Paulo: Manole, 2005. 

MONDIN, B. Os valores fundamentais. São Paulo: Edusc, 2005. 

MOUNIER, E. O personalismo (1950). São Paulo: Martins Fontes, 1964. 

NIETZSCHE, F. A vontade de poder. Rio de Janeiro: Contraponto, 2008. 

NIETZSCHE, F. Crepúsculo dos Ídolos. São Paulo: Companhia das letras, 2006. 

NIETZSCHE, F. Ecce Homo: como alguém se torna o que é. São Paulo: Companhia das Letras, 

2009. 

NUSSBAUM, M.C. A fragilidade da bondade. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 

ORTEGA Y GASSET, J. Introducción a uma estimativa: ¿qué son lós valores? (1923/1947). 

Madrid, ES: Ediciones Encuentro, 2004. 

ORTEGA Y GASSET, José. A rebelião das massas. Campinas, SP: Vide Editorial, 2016. 

ORTEGA Y GASSET, José. Estudios sobre el amor. 10 ed. Madrid, ES: EDAF, 2009. 

PEQUENO, Marconi. A moral e as emoções. Curitiba: CRV, 2017. 

PLATÃO. A república. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 

PLATÃO. Fédon. Trad. Carlos Alberto Nunes. 3 ed. Belém: Ed.UFPA, 2011a. 

PLATÃO. O banquete. Belém: Ed.UFPA, 2011b. 

RESWEBER, J. P. A filosofia dos valores. Coimbra: Almedina, 2002. 

SANTOS, J.G.T. Platão: a construção do conhecimento. São Paulo: Paulus, 2012. 

SINGER, P. Ética prática. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

SPINOZA, Benedictus de. Ética. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. (Edição bilíngüe Latim-

Português). 

STOCKER, M.; HEGEMAN, E. O valor das emoções. São Paulo: Palas Athena, 2002. 

STORK, Ricardo Yepes; ECHEVARRÍA, Javier Aranguren. Fundamentos de antropologia: 

um ideal de excelência humana. São Paulo: Instituto Brasileiro de Filosofia e Ciência Raimundo 

Lúlio, 2005. 

VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia filosófica. v.01. São Paulo: Loyola, 2014. 

VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia filosófica. v.02. São Paulo: Loyola, 2013. 

VÁZQUEZ, Adolf Sánchez. Ética. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2012. 



 249 

WERNER, Jaeger. Paideia: a formação do homem grego. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

 

 Textos Complementares: Emoções e outros 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

AGOSTINHO. Confissões. São Paulo: Vozes, 2012. 

BORDELOIS, Ivonne. Etimologia das paixões. Rio de Janeiro: Odisséia Editorial, 2007. 

BRETON, David Le. Adeus ao corpo. São Paulo: Papirus, 2009. 

DAMÁSIO, A. Em busca de Espinosa: prazer e dor na ciência dos sentimentos. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2013. 

DAMÁSIO, A. R. E o cérebro criou o homem. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

DAMÁSIO, A. R. O erro de Descartes. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

DESCARTES, René. Discurso do método. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 

FREUD, S. Além do princípio do prazer. São Paulo: L&PM, 2016. 

GILSON, E. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. 2 ed. São Paulo: Paulus, 2010. 

GOLEMAN, D. Inteligência emocional. Rio de Janeiro: Objetiva, 2005. 

JAPIASSÚ, Hilton e MARCONDES, Danilo. Dicionário Básico de Filosofia. 5.ed. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2008. 

JORGE, Ana Maria Guimarães. Introdução à percepção: entre os sentidos e o conhecimento. 

São Paulo: Paulus, 2011. 

KEMP, Kênia. Corpo modificado, corpo livre?. São Paulo: Paulus, 2005. 

MAY, Rollo. A arte do aconselhamento psicológico (1939). Rio de Janeiro: Vozes, 2013. 

ORTEGA, Francisco; ZORZANELLI, Rafaela. Corpo em evidência: a ciência e a redefinição 

do humano. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

REZENDE, C.B.; COELHO, M.C. Antropologia das emoções. Rio de Janeiro: FGV, 2010. 

SOLOMON, R.C. Fiéis às nossas emoções: o que elas realmente nos dizem. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2015. 

WITTGENSTEIN, L. Uma conferência sobre ética. Coimbra: Universidade de Coimbra, 2015. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Observações sobre a filosofia da psicologia. São Paulo: Ideias e 

Letras, 2010. 

ZILLES, U. Teoria do conhecimento. Rio Grande do Sul: EDIPUCRS, 2010. 

 

 



 250 

 Textos Complementares: Sobre cuidar, ciência e outros 

 

BEAUCHAMP, T.L.; CHILDRESS, J.F. Princípios de ética biomédica. São Paulo: Loyola, 

2002. 

BETTINELLI I L. A.; WASKIEVICZ, J.; ERDMANN, A. L. Humanização do cuidado no 

ambiente hospitalar. In: PESSINI, L.; BERTACHINI, L. (org.). Humanização e cuidados 

paliativos. São Paulo: Loyola, 2004. 

BOFF, L. Saber cuidar: ética do humano – compaixão pela terra. 20. ed. Rio de Janeiro: Vozes, 

2014. 

CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário etimológico da língua portuguesa. 4ed. Rio de 

Janeiro: Lexikon, 2010. 

DAWKINS, Richard. Desvendando o arco-íris: ciência, ilusão e encantamento. São Paulo: 

Companhia das letras, 2009. 

FARIA, Ernesto. Dicionário escolar latino-português. Rio de Janeiro: MEC, 1962. 

FERRER, J. J.; ÁLVAREZ, J. C. Para fundamentar a bioética: teorias e paradigmas teóricos 

na bioética contemporânea. São Paulo: Loyola, 2005. 

FOUCAULT, M. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

FOUCAULT, M. História da loucura: na idade clássica. São Paulo: Perspectiva, 2008. 

FOUCAULT, M. O nascimento do hospital. In: FOUCALT, M. Microfísica do Poder. Rio de 

Janeiro: Graal, 2009. 

FOUCAULT, M. O poder psiquiátrico. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

GILLIGAN, C. Uma voz diferente: psicologia da diferença entre homens e mulheres da infância 

à idade adulta. Rio de Janeiro: Ed. Rosa dos Tempos, 1982. 

GRACIA, D. Pensar a bioética: metas e desafios. São Paulo: Loyola, 2010. 

KEMPIS, Tomás de. Imitação de Cristo. São Paulo: Paulinas, 2014. 

KÜBLER-ROSS, E.; KESSLER, D. Os segredos da vida. Rio de Janeiro: Sextante, 2004. 

JESUS, Teresa de. Castelo interior. In: JESUS, Teresa de. Obras completas. São Paulo: Loyola, 

2015. p.433-588. 

LACAN, J. O Seminário, livro 7: ética da psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. 

MAYEROFF, Milton. On caring. Nova Iorque: Harper & Row, 1971. 

MORTARI, Luigina. Filosofia do cuidado. São Paulo: Paulus, 2018. 

NODDINGS, Nell. O cuidado: uma abordagem feminina à ética e à educação moral. São 

Leopoldo, RS: Unisinos, 2003. 

PESSINI, L., BARCHIFONTAINE, C. P. Problemas atuais de bioética. São Paulo: Loyola, 

2005. 

POPPER, K. Em busca de um mundo melhor. São Paulo: Martins Fontes, 2006.  



 251 

RUSS, Jacqueline. Filosofia: os autores, as obras. Rio de Janeiro: Vozes, 2015. 

SGRECCIA, E. Manual de bioética. v.1. Ed. Loyola. São Paulo, 2009. 

TORRALBA I ROSELLÓ, Francesc. Antropologia do cuidar. Rio de Janeiro: Vozes, 2009. 

TORRINHA, Francisco. Dicionário Latino Português. 8ed. Porto, PT: Gráficos Reunidos 

Ltda., 1998. 

WALDOW, V. R. Cuidado humano: o resgate necessário. 3 ed. Porto Alegre: Sagra Luzato, 

2001. 

WATSON, Jean. Enfermagem: ciência humana e cuidar – uma teoria de enfermagem. Loures, 

PT: Lusociência, 2000. 


