
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE RIO GRANDE DO NORTE 

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA 

UFPB – UFPE – UFRN 

CURSO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

JOSÉ ROBERTO GOMES 

 

 

 

 

 

 

Ontologia da vida em Merleau-Ponty 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

Novembro/2019



JOSÉ ROBERTO GOMES 

 

 

 

 

 

 

Ontologia da vida em Merleau-Ponty 
 

 

 

 

 

 

 

Tese de doutorado apresentada ao Programa 

Integrado de Doutorado em Filosofia UFPB – UFPE 

– UFRN, na linha de pesquisa em Metafísica para 

obtenção do título de Doutor em Filosofia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

João Pessoa 

Novembro/2019 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

G633o Gomes, Jose Roberto. 

Ontologia da vida em Merleau-Ponty / Jose Roberto 

Gomes. - João Pessoa, 2019. 

162f. 

Orientação: Iraquitan de Oliveira Caminha. 

Tese (Doutorado) - UFPB/CCHLA. 

1. Ontologia. Carne. Vida. Merleau-Ponty. I. Caminha, 

Iraquitan de Oliveira. II. Título. 

UFPB/CCHLA 

 

c 



 
 

 

 
 
 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico aos meus filhos, Maria Cecília e João 

Lucas 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À Santíssima Trindade, Una e Trina. 

Ao caríssimo professor e orientador Iraquitan, pelas orientações e amizade; um companheiro 

de todas as horas. 

À minha mãe e ao meu pai. 

À minha esposa. 

Às minhas irmãs. 

Ao grupo da pesquisa em Filosofia da Percepção, pelas sextas-feiras de profícua discussão 

filosófica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Não é a que vida seja uma potência do ser ou 

um espírito. É que nos instalamos no ser 

percebido, no ser bruto, no sensível, na carne 

onde não há mais alternativa em si-para-si, 

onde o ser percebido está eminentemente no 

ser” (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 339). 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

O objetivo desta tese é propor uma ontologia da vida como estrutura quiasmática da carne na 

perspectiva de Merleau-Ponty. Sabemos que Merleau-Ponty em Le visible et l’invisble 

apresenta o projeto de uma nova ontologia que procura compreender o que é a relação.  A 

relação no âmbito ontológico, pensado por Merleau-Ponty, deixa de ser um laço ambíguo que 

une sujeito e mundo, através do corpo, para ser ontológico. Sua proposta é de uma ontologia 

da carne. A carne é elemento, como os primeiros filósofos chamaram ao termo geral que se 

coloca como meio caminho entre o individuo espaço temporal e a ideia, em que, por ela, é 

possível compreender o sentido de uma adesão originária ao tecido do mundo de onde brota 

toda forma de ser. Pois, a carne é ser. E como compreender o tema da relação proposto por 

Merleau-Ponty em que mundo se faz presente ao corpo e corpo ao mundo pela vida? Na 

ontologia da carne, mais do que descrever, é colocar o problema do ser que está em relação. 

Essa concepção ontológica de Merleau-Ponty se estende às relações em geral: percepção-

movimento, experiência-linguagem, corpo-alma, espaço-tempo, significação-expressão, 

história-acontecimento etc. porque todas estão revestidas do mesmo estofo comum: a carne. 

Todas as vezes que falamos carne em Merleau-Ponty sempre é a perspectiva de 

relacionamento, do entre deux. Por isso que propomos uma ontologia da vida em que 

compreendamos como a carne se espraia em todas as suas dimensões relacionais. Queremos 

mostrar que o projeto filosófico de Merleau-Ponty sobre a carne nos conduz a compreensão 

ontológica da vida. Queremos compreender o vínculo umbilical da vida que nos põe em 

relação com o mundo e este conosco. Todavia, não estamos falando da mera descrição das 

vivências subjetivas, mas da descrição de que a vida é entrelaçada pela carne. A carne revela a 

gênese radical entre o sujeito perceptivo e o mundo sensível enquanto horizonte do ser. A 

vida em sua estrutura bruta é experimentada na carne, e se quisermos compreender as diversas 

dimensões da vida precisamos considerar a relação carnal que está na origem dos 

entrelaçamentos com o mundo sensível que levam a uma compreensão de uma ontologia da 

vida. 

 

Palavras-chaves: Ontologia. Carne. Vida. Merleau-Ponty. 

  



 

 

ABSTRACT 

 

The aim of this thesis is to propose an ontology of life as a chiasmatic structure of flesh in 

Merleau-Ponty's perspective. We know that Merleau-Ponty in Le visible et l'invisble presents 

the project of a new ontology that seeks to understand what relationship is. The relationship in 

the ontological realm, thought by Merleau-Ponty, is no longer an ambiguous bond that unites 

subject and world, through the body, to be ontological. His proposal is for a flesh ontology. 

Flesh is an element, as the early philosophers called the general term that stands as a midway 

between the individual's temporal space and the idea, through which it is possible to 

understand the meaning of an original adhesion to the fabric of the world from which all form 

springs. For the flesh is to be. And how to understand the theme of the relationship proposed 

by Merleau-Ponty in which world is present to the body and body to the world for life? In 

flesh ontology, more than describing, is posing the problem of being in relation. Merleau-

Ponty's ontological conception extends to relationships in general: perception-movement, 

experience-language, body-soul, space-time, meaning-expression, history-event, and so on, 

because they are all covered with the same common stuff: the flesh. Every time we talk about 

flesh in Merleau-Ponty, it is always the relationship perspective, from entre deux. Therefore, 

we propose an ontology of life in which we understand how flesh spreads in all its relational 

dimensions. We want to show that Merleau-Ponty's philosophical project on the flesh leads us 

to the ontological understanding of life. We want to understand the umbilical bond of life that 

brings us into relationship with the world and with us. However, we are not talking about the 

mere description of subjective experiences, but the description that life is intertwined with the 

flesh. The flesh reveals the radical genesis between the perceptive subject and the sensible 

world as a horizon of being. Life in its gross structure is experienced in the flesh, and if we 

are to understand the various dimensions of life we must consider the carnal relationship that 

underlies the entanglements with the sensible world that leads to an understanding of an 

ontology of life. 

 

Keywords: Ontology. Flesh. Life. Merleau-Ponty. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 10 

 

I. FÉ PERCEPTIVA E REVERSIBILIDADE DA CARNE COMO ABERTURA QUE 

EMERGE DO CORPO .......................................................................................................... 22 

1.1 O Corpo como res extensa em Descartes ........................................................................... 22 

1.2 O Corpo como abertura em Merleau-Ponty ....................................................................... 26 

1.3 Fé perceptiva....................................................................................................................... 38 

1.4 Entre deux na reversibilidade..............................................................................................47 

 

II. CARNE: EXPRESSÃO E MOVIMENTO ..................................................................... 58 

2.1 Carne e expressão ............................................................................................................... 58 

2.2 Carne e movimento ............................................................................................................. 78 

 

III. RELAÇÃO ENTRE SENSIBILIDADE E RACIONALIDADE PELA CARNE ...... 85 

3.1 Logos do mundo percebido ................................................................................................ 85 

3.2 Hiperdialética entre sensibilidade e racionalidade ........................................................... 105 

 

IV. VIDA NA CARNE ......................................................................................................... 116 

4.1 Carnalidade da Vida ......................................................................................................... 116 

4.2 Finitude para Merleau-Ponty ............................................................................................ 138 

 

CONCLUSÃO.......................................................................................................................154 

 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 158



10 
 

 

INTRODUÇÃO 

  

A fenomenologia nasceu na primeira década do século XX, como movimento 

filosófico e tem Husserl como seu fundador. Husserl elabora uma filosofia radical e sem pré-

conceitos cujo método é uma redução fenomenológica. Essa redução consiste em colocar toda 

a existência do mundo dado pela atitude natural entre parênteses, porque dele não podemos 

extrair nenhuma verdade apodítica. Na atitude natural, estamos voltados para o mundo no 

qual nos encontramos e admitimos que todas as coisas presentes no mundo possuem uma 

existência em si, ou seja, existem independente do sujeito que as percebe, embora possamos 

representá-las na consciência. Para Husserl, se queremos fundar uma filosofia verdadeira, 

devemos nos desconectar do mundo dado como existente porque nas vivências que temos 

desse mundo não podemos encontrar nenhuma verdade apodítica. No entanto, ao colocar este 

mundo transcendente em suspensão, aparece diante de nós o mundo da consciência, o qual 

parece-nos possuir algo de absoluto.  

Para Husserl, a consciência é sempre consciência de alguma coisa, ou seja, é aquilo 

que dá sentido às coisas. Pois as coisas em si não têm sentido: nós é que as interpretamos, ou 

seja, é somente na consciência que as coisas têm sentido. Desse modo, a consciência está 

sempre direcionada para um objeto e o objeto só pode ser definido em relação a uma 

consciência, ele é sempre objeto-para-um-sujeito. Desse modo, a fenomenologia para Husserl 

consiste que o objeto só tem sentido para uma consciência e que a sua essência é sempre o 

termo de uma visada e sem esta visada não haveria nenhum objeto. 

É nesse contexto de discussão sobre a fenomenologia e o seu projeto filosófico que 

Merleau-Ponty reler a fenomenologia husserliana tal como se propõe no prefácio da 

Phénoménologie de la perception. Para Merleau-Ponty, a fenomenologia é também uma 

filosofia que recoloca a essência na existência e, desse modo, sem um sujeito que percebe 

nenhum percebido aparecerá e sem algo percebido nenhum sujeito que percebe poderá 

realizar a experiência de perceber. Assim, Merleau-Ponty não abdica de elaborar uma 

filosofia reflexiva, mas a situa na experiência radical originária da relação que o homem vive 

com o mundo no seu corpo pela percepção.  

O projeto fenomenológico, descrito na Phénoménologie de la perception, consiste em 

descrever o processo que faz da percepção a experiência de perceber o mundo. A percepção 

se apresenta como abertura para o aparecer do mundo e não como um ato de sua 

representação reduzindo-o ao conhecimento objetivo. Desse modo, para Merleau-Ponty o 

sujeito que percebe nunca é uma relação imediata a si como uma existência totalmente 



11 
 

 

imanente porque ele é sempre ser de relação no mundo. É nesse sentido que o projeto 

fenomenológico de Merleau-Ponty ganhará tonalidades de se repensar uma ontologia, o que 

encontraremos em Le visible et l’invisble. 

A ontologia de Merleau-Ponty, expressa em Le visible et l’invisble não se apresenta 

como um prolongamento de Phénoménologie de la perception, mas as duas leituras se 

aproximam e se distanciam seja pela continuidade do projeto de Merleau-Ponty em acentuar a 

percepção como abertura (Phénoménologie de la perception) seja pela originalidade em que 

Merleau-Ponty diz que a carne é ser. Dessa forma, pela percepção é possível encontrar no 

sensível a carne do ser que se abre pelo movimento da reversibilidade, pois é nesse 

movimento incessante que visível e invisível se entrelaçam.   

 Merleau-Ponty, em Le visible et l’invisble, apresenta o projeto de uma nova 

ontologia que procura compreender o que é a relação pela noção de carne.  A relação no 

âmbito ontológico, pensado por Merleau-Ponty, deixa de ser um laço ambíguo que une sujeito 

e mundo através do corpo para ser ontológico, isto é, a carne é ser; elemento como os 

primeiros filósofos chamaram ao termo geral que se coloca como meio caminho entre o 

individuo espaço-temporal e a ideia. Essa mediação deve ser entendida como elemento de 

textura comum presente nos pólos que medeia. Desse modo, corpo e mundo têm a mesma 

textura comum: a carne. 

Nesse sentido, o objetivo desta tese é analisar o fenômeno da vida como estrutura 

quiasmática da carne na perspectiva de Merleau-Ponty. Queremos compreender o vínculo 

umbilical da vida que nos põe em relação com o mundo e este conosco. Todavia, não estamos 

falando da mera descrição das vivências subjetivas, mas da descrição de que a vida é 

entrelaçada pela carne. A carne revela a gênese radical entre o sujeito perceptivo e o mundo 

sensível enquanto horizonte do ser. A vida em sua estrutura bruta é experimentada na carne e 

se quisermos compreender as diversas dimensões da vida precisamos considerar a relação 

carnal que está na origem dos entrelaçamentos com o mundo sensível. 

Nessa perspectiva, pela carne é possível definir o sentido de uma adesão originária ao 

tecido do mundo de onde brota toda a forma de ser. Nesse sentido, também o corpo é 

perpassado pela carne, que somente revela sua condição de ser por estar sempre em relação ao 

mundo. O mundo não é apenas o lugar onde o corpo se situa do ponto de vista de sua 

localização, mas sobretudo, o ambiente de relação que se constitui pelas vias dos 

entrelaçamentos que se reverte em sensível e senciente.  

Para Merleau-Ponty, o corpo vivido é esse veículo do ser no mundo que se mistura 

com ele não como objeto, mas como maneira de estar presente no mundo. Por isso, Merleau-



12 
 

 

Ponty estabelece uma discussão com Descartes que em sua filosofia afirma que a coisa 

pensante, res cogitans, se diferencia da coisa material, res extensa. Descartes propôs, em sua 

filosofia, um método capaz de buscar a verdade cujo critério é duvidar de tudo que se tem 

como verdade: como o sensível, as crenças, o mundo físico, e este inclui também o corpo. 

Para Descartes, a res extensa é tudo aquilo que tem dimensões espaciais e, por isso, podem ser 

quantificadas quanto ao seu tamanho, figura e movimento.  

Descartes descreve o corpo como máquina, procurando entender como funciona o 

corpo com base em princípios mecânicos e fisiológicos que regulam os movimentos e as suas 

relações. Por exemplo, no ato de tocar das duas mãos se tocarem se analisarão os processos 

químicos, físicos, fisiológicos, anatômicos, mecânicos que envolveram o ato. Em outras 

palavras, o corpo na visão fisiológica e mecanicista é um objeto que pode ser observado, pois 

é uma soma de processos mecânicos e biológicos. A crítica que Merleau-Ponty faz a 

Descartes não tem a finalidade de desprezar a ciência e as contribuições de Descartes, mas 

antes de dar-lhe o direito de compreender os limites do mundo objetivo. Trata-se de 

reencontrar no mundo da experiência a relação que constitui o meio de acesso à facticidade 

que se dá no corpo. Assim, Merleau-Ponty apresenta um novo modo de compreensão para o 

corpo, como sendo aquele que experimenta sua própria existência e tem consciência de que 

está no mundo, como vivência para o próprio sujeito.  

Merleau-Ponty elabora uma filosofia do corpo proveniente da fenomenologia em que a 

noção de um fenômeno e a noção de experiência coincidem. Nesse sentido, a noção de corpo 

é caracterizada pela abordagem dada ao sujeito como ser que está no mundo, que vive no 

corpo. Logo, Merleau-Ponty conceitua o corpo como fenomênico, vivido ou simplesmente 

corpo próprio.  O corpo é uma dimensão da nossa existência, vivido como uma unidade 

aberta, inacabada. Desse modo, há uma diferença entre Descartes e Merleau-Ponty, pois 

enquanto Descartes colocava o corpo como substância Merleau-Ponty coloca como 

fenômeno; assim, o corpo deixa de ser uma mera coisa extensa para ser um fenômeno vivido, 

fenômeno perceptivo.  

O espaço de atuação de um corpo que se move e se expressa, que é afetado, que 

percebe e que existe situado no espaço e no tempo é o campo fenomenal ou esquema 

corporal: ele pressupõe um corpo que percebe e um mundo que se relaciona com esse corpo. 

Assim, Merleau Ponty toma o corpo como sujeito da percepção, como afirma: ―O corpo é o 

veículo do ser no mundo, e ter um corpo é, para um ser vivo, juntar-se a um meio definido, 

confundir-se com certos projetos e empenhar-se continuamente neles‖ (MERLEAU-PONTY, 

2016, p. 110).  



13 
 

 

Desse modo, Merleau-Ponty entende que a experiência perceptiva realizada pelo corpo 

próprio reporta-se a uma realidade que não é apenas fenomenal, na medida em que ela 

aparece, mas como o sujeito que percebe é efetivamente afetado pelo percebido. Para 

compreender essa relação originária de afetar e ser afetado em que não existe enunciados que 

procuram explicar, Merleau-Ponty propõe uma fé perceptiva, uma experiência silenciosa, 

desprovida de qualquer tentativa de significação. Esta fé perceptiva é primária e supera o 

cogito tácito. A fé perceptiva é a experiência espontânea da realidade, isto é, a crença na 

existência do mundo, dos homens, das coisas no espaço e no tempo que se oferece 

naturalmente em uma ―experiência-matriz‖. A fé perceptiva segue o caminho inverso da 

ciência que exclui a percepção e elabora conceitos oriundos da reflexão sem considerar o 

mundo vivido em seu sentido bruto, ou seja, sem nenhuma explicação objetivada. 

Diferentemente do homem ingênuo, que em sua fé perceptiva crê no mundo e nas coisas, a 

interrogação ontológica despertada pela fé perceptiva cria novas possibilidades de ver aquilo 

que é familiar a todos nós. 

 A fé perceptiva, aquém de qualquer juízo que constate ser verdadeiro, consiste em uma 

experiência espontânea, imediata e silenciosa de crença na presença perceptiva do mundo. E, 

nesse sentido, o poder oculto que nossos olhos têm de perceber é a coisa mesma sem apelar 

para uma prova como faz a ciência. Daí, que a fé perceptiva é ―mais velha que qualquer 

opinião‖, pois ela está na origem da experiência ―como ganga da minha carne‖. Por isso, a 

reflexão e a fé perceptiva não se anulam, mas a fé perceptiva reenvia à reflexão para a origem 

do ato de perceber. Este é o papel da Filosofia: instalar-se na abertura inicial do mundo e não 

ficar no discurso reflexionante que procura transformar o real em um correlativo de 

pensamento, guardando da fé perceptiva aquela crença de perceber as coisas em si mesmas 

sem admitir que antes da conversão reflexionante há a existência bruta e prévia do mundo.  

 Filosofar é partir da fé perceptiva e se perguntar pelo que é. Assim, antes de um mundo 

elaborado por significações, há um habitar esse mundo; antes de se perguntar que é o homem, 

não posso desconsiderar que também sou homem.  

 O regresso à fé perceptiva é o retorno ao lugar onde começa a filosofia, pois é lá onde o 

obscuro provoca o filósofo a empreender o exercício de investigação em busca da verdade. 

Verdade que se revela na relação entre os movimentos de meu corpo e as coisas. É no 

entrelaçamento do meu corpo com o mundo visível onde se localizam os meus poderes 

perceptivos. Desse modo, o mundo vivido, abandonado e discriminado pela filosofia 

reflexionante é o nascedouro da Filosofia, sendo o mundo não somente um conceito de 

pensamento ou um pensamento geral ou absoluto. O mundo vivido é o lugar no qual temos as 



14 
 

 

vivências mais comuns da nossa existência: é o mundo dos afazeres, dos afetos, o mundo que 

compartilhamos com os outros. Estar aberto ao mundo-da-vida é colocar-se na instância 

decisiva de fenômeno anterior ao pensamento reflexivo, pois é uma dimensão da nossa 

imersão do vivente em seu aspecto primitivo de abertura para o mundo. 

Essa experiência primitiva, originária que nasce da fé perceptiva, encontra na 

reversibilidade o princípio de abertura de nós e do mundo. Essa experiência perceptiva põe a 

todos numa experiência inaugural, originária é possível pela possibilidade de princípio de 

parentesco que temos com as coisas. Há um laço irrecusável com o mundo da experiência, um 

entrelaçamento da minha vida com outras vidas, do meu corpo com as coisas visíveis; há, 

então, a carne que é compreendida a partir do conceito de reversibilidade. A reversibilidade é, 

em Merleau-Ponty, um movimento perpétuo e nunca realizável, pois sendo um movimento do 

sensível não estabelece nem uma mistura ou coexistência, mas que está sempre em relação.  

 Merleau-Ponty com a reversibilidade não pretende um retorno ao imediato à 

coincidência, à fusão efetiva com o existente, mas a promiscuidade que há na relação do 

espectador que afeta, mas que também é afetado. No modelo das mãos que se tocam, tomado 

por Merleau-Ponty, não há apenas uma mão que se dirige a tocar a outra, mas ambas se tocam 

reciprocamente. Num movimento entre proximidade e distância, a carne se coloca como meio, 

isto é, tocar é sempre abertura para aquilo que nós não somos, o que torna impossível 

considerar o tato como sentir a si mesmo de modo que o tocante não pode ser o mesmo que o 

tocado, pois mesmo quando o tocante se toca, ele não é o mesmo no sentido puro, pois há 

sempre o outro que serve de mediador para realizar o tocar.   

Para Merleau-Ponty, embora o corpo continue a ser um sensível exemplar, porém, na 

nova ontologia, a abertura ao mundo não é exclusividade do corpo. A abertura é um traço 

característico do ser. Desse modo, o corpo e o mundo encontram-se envolvidos, entrelaçados 

no movimento da reversibilidade a partir do qual se compreende a noção de carne. Desse 

modo, enquanto na Phénoménologie de la perception o sentir é ainda analisado na sua relação 

com o sujeito; no Le visible et l’invisble, o sensível é o princípio de textura ontológica da 

realidade e é em torno desse princípio que apresentaremos como a vida é atravessada pela 

carne enquanto fluxo contínuo da estrutura da relação, do entre deux. 

Merleau-Ponty, ao propor a reversibilidade da carne, quer remeter a algo mais arcaico 

e anterior à relação do ―entre deux‖, pois a reversibilidade é o cruzamento, o enlace em 

movimentos infindáveis, numa troca incessante entre dois que se relacionam; e, nessa relação, 

não há fusão ou coincidência, mas mistura, promiscuidade, recobrimento e imbricação. Desse 

modo, o exemplo utilizado por Merleau-Ponty das mãos que se tocam mutuamente, me leva a 



15 
 

 

perceber que minhas duas mãos são "copresentes" ou "coexistem" porque são as mãos de um 

único corpo e o outro aparece por extensão dessa copresença; essa experiência das mãos que 

tocam também se aplica ao contexto do movimento da visibilidade. 

Merleau-Ponty rejeita a imagem do corpo como duas faces de uma folha de papel, de 

um lado, coisa entre as coisas; e do outro, aquilo que vê e toca. Essa imagem é própria do 

corpo ambíguo, presente na Phénoménologie de la perception, que compreende o corpo como 

pertencente à ordem do objeto e à ordem do sujeito. A compreensão do corpo como duas 

faces de uma folha de papel retira do corpo sua constituição originária, ―seu segredo natal‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 176). Afinal, o corpo e as coisas têm constitutivamente o 

mesmo ser, ou seja, a carne, e que estão numa relação de reciprocidade e deiscência. 

Desse modo, o corpo não é simplesmente objeto do mundo, mas o meio pelo qual me 

comunico com ele, um horizonte aberto de nossa experiência antes de qualquer pensamento 

determinante. Por isso, o segundo capítulo desta tese discorre sobre a Carne como expressão e 

movimento. Em sua nova ontologia, Merleau-Ponty propõe a expressividade da experiência, 

entendendo, por isso, a maneira espontânea como aquele contato institui significações ou 

fenômenos. A expressão é a operação primordial pela qual as nossas experiências gestuais 

induzem fenômenos ou significações simbólicas, isto é, nosso corpo não é apenas expressivo, 

mas reúne através da vivência corporal uma significação existencial que faz de meu corpo 

eminentemente um espaço expressivo.  

Ora, nosso corpo não é apenas um espaço expressivo entre todos os outros. Conforme 

Merleau-Ponty, ele é a origem dos demais, o próprio movimento de expressão, aquilo que 

projeta as significações do exterior dando-lhes um lugar, aquilo que faz com que elas 

comecem a existir como coisas, sob nossas mãos, sob nossos olhos. Esse desenrolar dos dados 

sensíveis é como uma linguagem que se ensinaria por si mesma, em que a significação seria 

secretada pela própria estrutura dos signos.  Há uma unidade entre o mundo da percepção e o 

mundo humano e que o modo de ligação entre estas duas dimensões da experiência 

(intercorporeidade e intersubjetividade) é a linguagem. A linguagem é indissociável de um 

corpo de gestos desempenhados em nossa existência, antecipa uma significação verbal, sem a 

qual não compreenderíamos as significações objetivas. Dessa forma, a expressão revela que 

há um parentesco entre a linguagem e a experiência perceptiva, o que permite que haja uma 

relação de imbricação espontânea entre nossas palavras e os nossos gestos. 

 Para Merleau-Ponty, a expressividade de nossas experiências é o que nivela cada uma 

das dimensões de nossa existência, é o que estabelece a equivalência entre os fenômenos 

experimentados na percepção e aqueles que produzimos no âmbito de nossas experiências 



16 
 

 

simbólicas. A comunicação entre o corpo e os fenômenos é uma expressão que se realiza, 

inicialmente, no campo do pré-reflexivo, da natureza, do mundo sensível. Essa comunicação 

estabelecida entre o corpo e o mundo é a da experiência originária da percepção e ocorre antes 

de qualquer pensamento. A importância da linguagem está relacionada à função que exerce 

como mediadora do corpo que se encontra no mundo e o percebe, exprime a existência, 

instaurando um sentido, uma reflexão através da articulação entre noções da fala, corpo, 

percepção e expressão. 

 É na proposta da linguística de Saussure que Merleau-Ponty encontra elementos para 

elaborar a sua tese sobre a expressão enquanto fala criativa. A tese do linguista defende que o 

sentido da linguagem não é uma correspondência unívoca de signo-significado, mas sim, que 

o significado do signo está mais para a disposição, a lateralidade, a ambiguidade contida nele, 

de forma a favorecer o poder da expressão. Assim, a expressão é a manifestação da 

experiência originária de significado realizada pelo corpo próprio encarnado. É resultado da 

experiência de sujeitos falantes enquanto tecidos nas dimensões do espaço e do tempo, que 

por pertencimento à natureza, vivenciam a experiência primordial, ou seja, a expressão, na 

qual aparecem tanto a camada do visível como a do invisível, isto é, a reversibilidade da carne 

como expressão que constitui o ponto de intersecção do falar e do pensar que nasce do mundo 

do silêncio. 

Essa discussão sobre a expressão nos leva ao movimento da relação carnal com as 

coisas em que ao nos movermos em direção a algo somos afetados e afetamos. Há 

movimentos no corpo que lhe são inerentes e, acima de tudo, perceptíveis para o próprio 

sujeito, primeiramente, como um sentir-se, um ouvir-se e um ver-se. Se ouço-me, se minha 

voz é parte do que me constitui, também sou capaz de ouvir o outro. Subjetividade e 

intersubjetividade estabelecidas pela reversibilidade entre os movimentos de ouvir e falar. 

Merleau-Ponty se utiliza do exemplo das mãos que se tocam para descrever o movimento da 

reversibilidade e porque pela experiência da palpação tátil pode-se compreender a relação de 

princípio, de parentesco entre o tocante e o tocado. 

Segundo Merleau-Ponty, o ato das mãos se tocarem é um simulacro do que acontece 

com o corpo próprio como corpo tátil. A mão direita ao tocar a esquerda não é apenas um 

objeto que a mão direita explora constituído de ossos, músculos e de carne situado no espaço, 

mas, ao tocar, é também tocada pela esquerda que oferece os mesmos elementos que estão 

também na direita. A escolha de Merleau-Ponty pelo tato se deve por ser o sentido mais 

necessário e suficiente que os seres vivos possuem. Através desse cruzamento entre quem 



17 
 

 

toca e o tangível, sabemos que os movimentos próprios se incorporam ao universo que eles 

interrogam e nos deparamos por meio dessa experiência que o visível é moldado no sensível. 

A experiência de tocar e ser tocado cujo ponto de partida é o tocar das mãos é 

denominada por Merleau-Ponty de experiência reversível, ou seja, significa dizer que quando 

sinto algo, sinto também a mim mesmo. Esse modo duplo da experiência perceptiva do tocar 

revela a ambiguidade da experiência inicial do corpo consigo mesmo; é uma experiência que 

se propaga e que se repete na relação com as coisas e na relação com os outros. Desse modo, 

corpo e mundo são reversíveis por estarem abertos um ao outro como as mãos que se tocam 

mutuamente. Na experiência perceptiva da mão direita tocar a esquerda e por ela ser tocada 

jamais se fundirá em uma mão única, mas haverá sempre duas mãos; assim, o corpo em sua 

relação com o mundo será sempre uma relação entre deux. Pela noção de carne, podemos 

dizer que a essência do Ser é relação e o caminho para se chegar a essa definição é que não é 

identificação precisa de um polo isolado, mas entre deux. Essa relação de entrelaçamento cuja 

análise originária parte da fenomenologia pretende esclarecer que não há limite entre a 

experiência corporal e os componentes do ser ambiente têm primazia. As raízes arcaicas no 

mundo sensível fortalece o fato de que o mundo se faz presente ao corpo e o corpo ao mundo 

numa reversibilidade radical que é constituída de carne. 

Assim, a carne é colocada por Merleau-Ponty como um paradoxo do ser, pois procura 

atingir a experiência originária do mundo como imanente ao sensível.   Na Phénoménologie 

de la Perception, Merleau-Ponty fala de uma ―fé originária‖, como nossa pátria, o ser 

antepredicativo antes do ser percebido ao qual nossa existência total está polarizada 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 378) para explicar como o corpo e o mundo se oferecem a 

comunicação entre si. Dessa forma, o corpo permanece aberto, como vidente, já que a massa 

sensível que o corpo é, e também, a massa sensível da qual faz parte, leva a compreensão do 

corpo não como ser em duas dimensões, mas ser de relação. Esse movimento reversível do 

corpo sobre o mundo e o mundo sobre o corpo, que nas mãos que se tocam temos o modelo, 

nos impede de sobrevoar o mundo, pois temos com ele coexistência.  

Desse modo, antes de elaborar conceitos que expressem uma determinada interrogação 

filosófica, já somos corpos encarnados no mundo. Antes das elaborações de um logos que 

ordenaria logicamente o mundo, há um logos do mundo estético que se expressa pela 

experiência de abertura para o mundo e que não se prende às estruturas significativas e 

inteligíveis. É preciso repensar a relação entre a sensibilidade e racionalidade como presença 

sensível que define o nosso entrelaçamento primordial com o mundo. Para Merleau-Ponty o 

sentido de logos deve ser descortinado das malhas interpretativas da tradição metafísica que o 



18 
 

 

compreende como palavra, discurso, razão, proporção. Merleau-Ponty faz o mesmo 

movimento de Heidegger, que busca em Heráclito o sentido básico de logos como âmbito 

acolhedor e reunidor de tudo o que é, que em sua dinâmica traz à tona o que se encontrava 

oculto. Ou seja, como âmbito que subsidia o surgimento dos entes a partir do Ser. Em grego, 

logos corresponde ao verbo légo: reúno, digo, ordeno e a légein: reunir, ordenar. O logos 

pensado por Heráclito reúne em si tudo o que se põe a mostrar, possibilita o mostrar-se do 

fenômeno.  

Para Merleau-Ponty, trata-se de repensar como as coisas podem se dar pela relação 

visível/invisível que nos abre a uma dimensão que, muito embora nos seja constitutiva, nos 

parece sempre distante. Essa dimensão da relação entre visível e invisível nos remete para 

uma ontologia que se proponha vislumbrar o ser em sua dinamicidade. Merleau-Ponty situa o 

logos instalado no mundo sensível. O mundo vivido em seu recuo ao pré-objetivo deve 

justamente mostrar a gênese do mundo objetivo, ou, mais precisamente, deve mostrar a 

passagem do indeterminado ao determinado, a passagem efetiva e não meras condições de 

possibilidade do ser determinado. Em outras palavras, do mesmo modo que a ideia de uma 

gênese da verdade nos faz recuar a um mundo pré-objetivo, também o mundo pré-objetivo 

não seria senão um fluxo ininterrupto sem a objetivação — de modo que, no limite, não 

haveria consciência de coisa alguma. Assim, o método indireto — partir dos seres (ou das 

objetividades) para chegar ao ser — assenta-se na natureza do ser, que sempre se objetiva e, 

por isso mesmo, é uma ontologia indireta.  

Merleau-Ponty propõe uma outra racionalidade que, partindo da percepção, confere o 

fundamento de um logos nascente no mundo perceptivo. Desse modo, Merleau-Ponty enfatiza 

a necessidade de uma nova ontologia que se proponha compreender o entrelaçamento ou 

imbricação que cria a relação entre ambos. Sem reconhecer uma Natureza incrustada na 

atitude que liga o corpo ao mundo e vice-versa, não será capaz de reconhecer que o corpo 

tateia o entorno projetando-se no mundo e elabora um movimento muito particular que o 

permite alternar entre a posição de um sujeito sensitivo e a de um objetivo sensível. O corpo 

vivido sabe-se sensível e portado de sensibilidade na medida em que sente. Exatamente por 

isso, por colocar-se no limiar da distância e da aproximação do objeto e de si mesmo, o corpo 

próprio possui uma relação não só com eventos concretos, mas aberto a possibilidades.  

 Repensar a relação entre sensibilidade e racionalidade é rever que antes da elaboração 

da ideia que ordena logicamente o mundo, existe o logos do mundo sensível que se expressa 

espontaneamente como experiência de abertura para o mundo de forma sensorial motora. 

Nesse sentido, a res cogitans parece ser um fantasma da realidade, pois coloca o sujeito como 



19 
 

 

pensamento puro ou, na perspectiva sartreana, define a subjetividade como negatividade e o 

mundo como positividade. Para Merleau-Ponty, o que é primeiro não é o ser pleno e positivo 

sobre o fundo do nada em que por meio de uma filosofia fundada no pensamento totalizante 

defina o ser. Não há dois polos isolados, há uma dialética carnal na relação em que os 

processos de diferenciações se dão no solo bruto do logos do mundo sensível e inteligível.     

 Nesse sentido, a fé perceptiva se torna a atitude que nos abre pensar a relação, pois, 

por meio da fé perceptiva, aderimos ao mundo e nos percebemos nele imerso. Logo, a questão 

para Merleau-Ponty não é se primeiro é o Ser ou o Nada, mas a imbricação de um no outro, 

numa reciprocidade em que um afirma o outro. Merleau-Ponty toma como dimensão 

originária não o Ser ou Nada isoladamente, mas a mediação entre eles. Assim, longe da 

dualidade clássica, da pura presença ou pura ausência, do oposto e do idêntico, Merleau-Ponty 

fala de um meio comum, de uma relação em que os termos Ser e Nada não fossem vistos 

numa situação que os colocasse numa existência pura. Por isso, Merleau-Ponty convida-nos a 

reencontrar a ―carne do ser‖, ou seja, propõe uma ontologia da carne capaz de elaborar uma 

dialética em que não haja uma superação entre os termos Ser e Nada, mas que permaneçam 

em constante relação.   

Na dialética proposta por Merleau-Ponty, não há síntese, há um pensar dialético, mas 

um dialético sensível em que a dialética se dispõe a colocar os termos em constante relação 

onde um não supera o outro. Assim, a filosofia que pensa desse modo dialético não despreza a 

fé perceptiva, pois o filosofar dialético proposto por Merleau-Ponty não supera a fé 

perceptiva. A dialética proposta por Merleau-Ponty é de abertura radical às possibilidades e 

essa dialética é denominada por Merleau-Ponty de hiperdialética, como explica Merleau-

Ponty: ―O que chamamos de hiperdialética é um pensamento que, ao contrário, é capaz de 

verdade, pois encara sem restrição a pluralidade das relações e o que chamamos 

ambiguidade‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 127).  Para Merleau-Ponty, a filosofia pode ser 

considerada conhecimento, mas não um conhecimento separado do mundo, ou melhor, do 

corpo no mundo. Nem tomada de consciência, nem distância radical em relação ao mundo, 

como se pudesse conhecer em plenitude, pois algo sempre escapa e permanece invisível e 

cabe ao filósofo fazer a pergunta radical e não se contentar com as significações propostas, 

inclusive a proposta por ele mesmo. 

Merleau-Ponty pretende romper com uma cisão, uma separação radical entre sujeito e 

objeto. Ora, a filosofia moderna procurou resolver o problema da cisão sujeito e objeto pela 

intuição numa espécie de coincidência entre o objeto e o sujeito que percebe. Porém, essa 

concepção e a busca pela essência, segundo Merleau-Ponty, leva a um distanciamento do 



20 
 

 

mundo sensível, concreto, factual e caminha-se em busca de uma ideia e a filosofia, ao invés 

de se perguntar pela origem, definiria o que é pela fusão com as coisas e isso seria a intuição. 

Ora, se a condição primeira do filosofar é ser no mundo, então, pela fé perceptiva, a filosofia 

procura conhecer na originalidade o que é, diferente do espectador puro ou do olhar de 

sobrevoo que procura pela essência e se distancia do mundo em sua facticidade. 

Por isso que propomos uma ontologia da vida em que compreendamos como a carne 

se espraia em todas as suas dimensões relacionais. Queremos mostrar que o projeto filosófico 

de Merleau-Ponty sobre a carne nos conduz à compreensão ontológica da vida. Perguntar-se o 

que é a vida é engajar-se num projeto cuja resposta não venha apenas dos aspectos históricos, 

epistêmicos e nem dos recursos às ciências da vida (etologia, embriologia, biologia 

evolucionária), mas que todas elas estão entrelaçadas pela carne. Perguntar-se pelo que é, é 

perguntar-se dentro de uma situação já dada: ser no mundo e essa condição não se supera. 

Procurar pela essência pura da vida é sair do mundo, porém não há elaboração de pensamento 

sem solo, ou melhor, sem a vida. Desprender-se da vida é fazer um pensamento de sobrevoo 

desprovido de mundo, de situação. Nesse contexto, cabe repensar a vida em suas múltiplas 

dimensões e constatar que ela é marcadamente relacional antes que eventos isolados.  

Perguntar-se pelo o que é não se pode fazer pela intuição, pois, segundo Merleau-

Ponty, o fato de ser no mundo não nos identifica com o mundo, nem o fato de se perguntar 

por alguma coisa no mundo não nos afasta dele. Desse modo, para Merleau-Ponty,  a 

interrogação filosófica não pode assumir uma posição essencialista em dizer o que é a coisa 

afastando-se dela para aparecer em sua positividade e nem uma posição de identificação. Na 

posição essencialista, não estou em parte alguma; e, na posição de identificação, estou em 

toda parte. Para Merleau-Ponty, nenhuma das duas posições são possíveis, pois a base é a 

experiência do vivente a partir de um lugar, em um momento e numa situação que é possível 

se perguntar pelo que é.  

A vida não é uma realidade constituída pela reflexão, mas esta é pré-reflexiva tanto no 

sentido epistemológico como ontológico. A vida é como processo, isto é, como devir que não 

se esgota em uma dimensão vital. Há um quiasma fundamental que envolve a existência 

humana e, mesmo que se possa destacar ou isolar para ser estudada, alguma dimensão da 

existência não pode esquecer esse quiasma sob risco de tomar a parte como o todo. Merleau-

Ponty exorta para conceber a vida como interrogação, como uma atividade sempre em 

andamento de interpretação e reinterpretação. A vida não é um ser positivo que defina o 

organismo vivo: antes, ela deve ser concebida como um campo de ação em aberto e é, nesse 

sentido, que apontamos a Vida entrelaçada pela carne, pois, fundamentalmente, ela é abertura. 



21 
 

 

No início de Le visible et l’invisible, Merleau-Ponty propõe uma espécie de roteiro de 

trabalho que permita ao filósofo se deixar conduzir à expressão das próprias coisas no fundo 

do seu silêncio. Esse trajeto permitirá ao filósofo sair de um talvez (peut-être) para o lugar do 

ser (être) (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 19). Essa experiência perceptiva que encontra no 

corpo, como sensível exemplar, uma correlação, um entrelaçamento, uma reversibilidade 

originária, Merleau-Ponty denominou carne. A carne é reversibilidade, que sem auxílio de 

qualquer operação externa, é unidade originária que está na constituição originária do corpo 

com o mundo e vice-versa. Essa unidade originária da carne diverge do pensamento clássico 

do ser, pois, em Merleau-Ponty, a dimensão ontológica da carne se faz graças à passagem 

estrutural entre o visível e o invisível, cujo movimento dinâmico encontra seu sentido na 

abertura entre as coisas e meu corpo e de meu corpo e as coisas. 

Em outras palavras, a carne nem é res cogitans e nem res extensa, e nada tem da 

filosofia cartesiana; nem tampouco é fusão, nem átomo ou representação. A carne é uma 

noção última que não tem nome em nenhuma filosofia e para designar seria preciso, segundo 

Merleau-Ponty, recorrer ao velho termo ―elemento‖, utilizado pelos primeiros filósofos 

(MERLEAU-PONTY, 2015. p. 182). Ao designar a carne como ―elemento‖, Merleau-Ponty 

procura aquilo que aparece como ―coisa geral‖, como a água que está em tudo, até mesmo no 

seco. Assim, a carne se manifesta no visível e no invisível, como dimensão do visível; já que 

aquele que vê também é visto, mesmo que parcialmente.  

Desse modo, Merleau-Ponty coloca a gênese da vida no horizonte da presença cuja 

textura é a carne. Por isso, sendo a carne relação, ela está na origem da abertura entre o eu e o 

outro. Nessa relação, não há coincidência porque o outro já está lá o que há de comum é a 

carne e sua estrutura polimorfa (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 270). Na coisa percebida, sua 

diferenciação nunca é submetida a um princípio de identidade que atribui uma existência 

substancial, mas se refere ao seu aparecer, que se exprime na espessura do mundo enquanto 

coextensiva a ele. O exemplo das mãos que se tocam reciprocamente é um traço dessa 

expressão da carne, pois elas já são presenças sensíveis em um corpo que já está presente no 

mundo; ao se tocarem, não há uma identificação de superposição de uma sobre a outra, há o 

ato de perceber de duas unidades isoladas que compartilham da mesma carnalidade sensível.  

Desse modo, a carne como ―elemento geral‖ encontra na vida sua expressão, seu 

movimento de reversibilidade, a fé perceptiva. A carne é ser bruto cujo solo é o mundo 

vivido, o mundo percebido, a relação com o sensível nascedouro da ideia. 

 



22 
 

 

CAPITULO I: FÉ PERCEPTIVA E REVERSIBILIDADE DA CARNE COMO 

ABERTURA QUE EMERGE DO CORPO 

 

1.1 O Corpo como res extensa em Descartes 

Antes de apresentarmos o corpo na perspectiva de Merleau-Ponty, faremos uma discussão 

com Descartes que propôs, em sua filosofia, um método capaz de buscar a verdade cujo 

critério é duvidar de tudo que se tem como verdade: como o sensível, as crenças, o mundo 

físico, e este inclui também o corpo. Assim, também, o corpo torna-se, no método cartesiano, 

um objeto de investigação a fim de se chegar a ideias claras e distintas sobre ele, pois, sendo a 

coisa pensante mais fácil de conhecer porque dá a certeza da minha existência e difere do 

corpo, a cujo respeito de nada me certifica como existente, pois é um objeto como qualquer 

outro objeto. Na investigação operada por Descartes, a conclusão a que se chegou é que a 

existência é a única evidência e, nesse caso, a existência do pensante enquanto pensa.  

Daí, sua afirmação no Discurso do Método: ―E, notando que esta verdade: eu penso, 

logo existo, era tão firme e tão certa que todas as mais extravagantes suposições dos céticos 

não seriam capazes de a abalar, julguei, [...], como primeiro princípio da Filosofia‖ 

(DESCARTES, 1996, p. 92), pois o ato de duvidar já é uma verdade de que sou um ser 

pensante e logo existo. Descartes, ao escrever para Elizabeth, em 21 de maio de 1623, diz que 

a extensão da matéria (corpo) é de natureza diversa da extensão do pensamento (alma), pois a 

primeira natureza (alma) é determinada a certo sentido pela segunda natureza (corpo) e que 

esta é nociva por não poder servir para pensar e provar a distinção. Afirma Descartes:  

Pois, havendo duas coisas na alma humana, das quais depende todo 

conhecimento que podemos ter de sua natureza, uma das quais é que ela 

pensa e a outra, que, estando unida ao corpo, pode agir e padecer com ele, 

quase nada disse da última e empenhei-me apenas em aclarar bem a 

primeira, porque o meu principal intuito era provar a distinção que há entre a 

alma e o corpo; para o que, somente esta podia servir e a outra seria nociva
1
. 

Desse modo, Descartes estabelece que a coisa pensante, res cogitans, se opõe à coisa 

material, res extensa. Para Descartes, as coisas extensas são tudo aquilo que tem dimensões 

espaciais e, por isso, podem ser quantificadas quanto ao seu tamanho, figura e movimento. 

Por este conceito, o filósofo estabelece o corpo como sendo extenso. Para Descartes, o corpo é 

sempre divisível enquanto que a mente é indivisível. A coisa pensante é a interioridade, a qual 

ele designou de sujeito, e a exterioridade do sujeito é seu corpo, que, como coisa extensa, é 

                                                           
1
 DESCARTES, René. Cartas a Elizabeth. Disponível em: 

<http://www.laifi.com/laifi.php?id_laifi=501&idC=71728#>. Acesso em 19/09/2016 às 10h10min. 

http://www.laifi.com/laifi.php?id_laifi=501&idC=71728


23 
 

 

um objeto. Assim, o corpo se torna um objeto, como qualquer outro no mundo, que obedece 

aos pensamentos, aos movimentos e as leis físicas, como todos os outros. É importante frisar 

que a mente, res cogitans, é distinta de qualquer existência corpórea, pois, sendo uma coisa 

pensante, não dependente de qualquer coisa material para existir e que, por essa razão, sua 

natureza é totalmente distinta de seu corpo, podendo inclusive existir sem ele.  

 Descartes analisa o corpo como máquina, pois procura entender como funciona o 

corpo com base em princípios mecânicos e fisiológicos que regulam os movimentos e as suas 

relações, sendo composto de ossos e carne. O corpo humano como todos os outros 

organismos passam a ser analisado pelos princípios científicos do mecanicismo. Por exemplo, 

no ato de tocar das duas mãos esses princípios mecanicistas analisarão os processos químicos, 

físicos, fisiológicos e anatômicos que envolveram o ato. Em outras palavras, o corpo, na visão 

mecanicista, é um objeto transparente que pode ser observado, pois ele é uma soma de 

processos mecânicos e biológicos. Como afirma Descartes no Discurso do Método em sua 

concepção sobre o corpo: 

O que não parecerá de modo algum estranho a quem, sabendo quão diversos 

autômatos ou máquinas móveis, a indústria dos homens, pode produzir, sem 

empregar nisso senão pouquíssimas peças, em comparação à grande 

multidão de ossos, músculos, nervos, artérias, veias e todas as outras partes 

existentes no corpo de cada animal, considerará esse corpo como uma 

máquina que, tendo sido feita pelas mãos de Deus, é incomparavelmente 

melhor ordenada e contem movimentos mais admiráveis do que qualquer das 

que possam ser inventadas pelos homens (DESCARTES, 1996, p. 110). 

  O sentido de corpo-máquina em Descartes é sinônimo de corpo-objeto que 

pode ser observado e analisado. O corpo é visto como coisa reduzida a uma entidade material 

que possui elementos mecânicos e biológicos, que favorece explicar do que é feito e como 

funciona. Trata-se, então, de abrir o corpo, observá-lo e descrevê-lo em sua empiria por meio 

da dissecação, como método de construção da verdade clara e distinta. Essa influência 

cartesiana pode ser observada, no quadro pintado por Rembrandt no ano de 1632, na aula de 

anatomia do Dr. Tulp; nele, é possível observarmos o fascínio que o conhecimento da 

anatomia provocou na modernidade. O quadro de Rembrandt pode ser considerado como 

metáfora para perceber a ideia cartesiana da geometrização do corpo, da dissecação, do estudo 

em busca da compreensão do corpo, com a pretensão científica de explicar o corpo de 

maneira objetiva, ou seja, de uma perspectiva de observador, que se coloca fora do mundo, 

numa atitude analítica da realidade. Desse modo, dissecar o corpo para explicá-lo e 



24 
 

 

demonstrar o domínio do corpo extenso pelo pensamento científico são tentativas de afirmar 

com argumentos claros e distintos o que seja o corpo.  

Trata-se da intenção de constituição de um conhecimento objetivo pela ciência para a 

compreensão do corpo humano e dos processos corporais a partir dos princípios da mecânica. 

Como pode ser constatado na seção V do Discurso do Método, ao explicar o movimento do 

coração e de outros órgãos a ele ligados, tem a finalidade de demonstrar a fisiologia e 

movimento do corpo humano. Desse modo, pelo ato de fragmentar em partes por partes o 

corpo humano, Descartes quer apontar que o corpo como constituinte do mundo possui 

matéria e movimento, princípios da mecânica cartesiana. Logo, mesmo sendo mais complexo 

que os outros sistemas materiais, o corpo humano pode ser funcionalmente explicado. Essa 

explicação se dá pela fisiologia do corpo humano que possui sangue, que circula do coração 

ao cérebro, deste aos músculos, proporcionando uma organização fisiológica ao corpo. 

Essa preocupação em descrever o corpo como res extensa, isto é, como coisa extensa, 

é característico da filosofia cartesiana, pois define a matéria corpórea como possuidora de 

comprimento, largura e profundidade. Estas propriedades são modos de extensão da 

―substância corpórea‖, isto é, são as várias formas que um objeto pode assumir. Para 

compreender essa ideia de corpo extenso, vejamos a citação que Descartes faz da cera, que 

segundo ele pode ser aplicada a todos os corpos.  

Mas, quando distingo a cera de suas formas exteriores é, como se a tivesse 

despido de suas vestimentas, considero-a inteiramente nua, é certo que, 

embora se possa ainda encontrar algum erro em meu juízo, não a posso 

conceber dessa forma sem um espírito humano. Mas, enfim, que direi desse 

espírito, isto é, de mim mesmo? Pois até aqui não admiti em mim nada além 

de um espírito. Que declararei, digo, de mim, que pareço conceber com tanta 

nitidez e distinção este pedaço de cera? Pois se julgo que a cera é ou existe 

pelo fato de eu ver, sem dúvida segue-se bem mais evidentemente que eu 

próprio sou, ou que existo pelo fato de eu a ver. […] Do mesmo modo, se 

julgo que a cera existe, pelo fato de que a toco, seguir-se-á ainda a mesma 

coisa, ou seja, que eu sou; e se o julgo porque minha imaginação disso me 

persuade, ou por qualquer outra causa que seja, concluirei sempre a mesma 

coisa. E o que notei aqui a respeito da cera pode aplicar-se a todas as outras 

coisas que me são exteriores e que se encontram fora de mim 

(DESCARTES, 1996, p. 274 - 275). 

 A ideia de extensão expressa nessa citação, que pode ser aplicada na compreensão do 

corpo, demonstra que só reconheço o pedaço de cera pelo fato de que, através do pensamento, 

posso compreender a essência da coisa. Mas que essência é esta de que trata Descartes? A 

essência da extensão em Descartes são aquelas características encontradas no corpo cujas 



25 
 

 

propriedades da matéria constituem a essência da extensão, isto é, as dimensões espaciais. A 

cera pode assumir formas diferentes do mesmo modo que o corpo pode ter formas diversas. 

Por esse conceito, Descartes estabelece o corpo como sendo extenso. Assim, na Sexta 

Meditação, Descartes apresenta que o corpo é sempre divisível enquanto que a mente é 

indivisível: 

Para começar, pois este exame, noto aqui, primeiramente, que há grande 

diferença entre espírito e corpo, pelo fato de ser o corpo, por sua própria 

natureza, sempre divisível e o espírito inteiramente indivisível. Pois, com 

efeito, quando considero meu espírito, isto é, eu mesmo, na medida em que 

sou apenas uma coisa que pensa, não posso aí distinguir partes algumas, mas 

me concebo como uma coisa única e inteira. [...] Mas ocorre exatamente o 

contrário com as coisas corpóreas ou extensas: pois não há sequer que eu não 

faça facilmente em pedaços por meu pensamento, que meu espírito não 

divida mui facilmente muitas partes e, por conseguinte, que eu não 

reconheça ser divisível (DESCARTES, 1996, p. 333-334). 

 Para Descartes, as coisas e o corpo são apenas substâncias dotadas de extensão, de 

certas formas, de certas posições e de certos movimentos. Entretanto, a substância extensa 

como já dito acima, se diferencia da substância pensante. Há uma separação entre o corpo e a 

alma que determina a consideração das coisas simples antes das coisas compostas.  Embora 

Descartes expresse sua visão de homem como um composto de corpo e alma, a alma difere do 

corpo por ser simples, imperecível e imortal; enquanto que o corpo, por ser constituído por 

partes, que são seus membros, pode se modificar e perecer. A alma é mais fácil de conhecer 

que o corpo, pois este pode enganar devido aos sentidos e outros atributos da extensão do 

corpo. Afirma Descartes na Sexta Meditação:   

E, embora talvez (ou antes, certamente, como direi logo mais) eu tenha um 

corpo ao qual estou muito estritamente conjugado, todavia, já que, de um 

lado, tenho uma ideia clara e distinta de mim mesmo, na medida em que sou 

apenas uma coisa pensante e inextensa, e que, de outro, tenho uma ideia 

distinta do corpo, na medida em que é apenas uma coisa extensa e que não 

pensa, é certo que este eu, isto é, minha alma, pela qual eu sou o que sou, é 

inteira e verdadeiramente distinta  de meu corpo e que ela pode ser ou existir 

sem ele (DESCARTES, 1996, p. 326).  

Essa noção do corpo, elaborada por Descartes, de tomá-lo como objeto, como aparato 

mecânico, um pedaço de matéria, torna, por exemplo, a percepção um conjunto de relações 

entre estímulos e respostas pontuais, reduzida a um sistema de engrenagens e de mecanismos 

pré-engatilhados. O corpo é visto tão somente como invólucro para a alma, mera vestimenta 

material para um Cogito no circuito da existência, como separado e de substância distinta da 



26 
 

 

pensante. Esses paradigmas são reexaminados por Merleau-Ponty ao analisar o estatuto da 

existência apreendida a partir do corpo, cuja postura vai na contramão da tradição que opõe 

corpo e alma. Merleau-Ponty elabora uma filosofia que não pensa a união do que Descartes 

separou, mas contra a separação a partir da união, isto é, para Merleau-Ponty, há o corpo que 

nos põe em relação. 

Para Merleau-Ponty, a percepção não se concebe como um sujeito que ao perceber 

interpreta, decifra ou ordena o mundo percebido, mas que revela o nosso vínculo com a 

natureza, pois sendo corpo corpóreo e estando na posse de um corpo, há relação de abertura. 

Trata-se de reencontrar no mundo da experiência a relação que constitui o meio de acesso à 

facticidade que se dá no corpo, como afirma Merleau-Ponty: ―Esse sujeito que assume um 

ponto de vista é o meu corpo como campo perceptivo e prático, enquanto meus gestos, tem 

um certo alcance e circunscrevem, como meu domínio, o conjunto de objetos que são 

familiares para mim‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 36). Retomando essa concepção de 

Merleau-Ponty do problema do corpo e sua relação com o mundo, Isabel Matos Dias, em seu 

livro Elogio do sensível: corpo e reflexão em Merleau-Ponty, afirma: 

Através do corpo, o interior e o exterior são inseparáveis, o mundo está em 

mim, no meu corpo, e o meu corpo está no mundo e entre ambos há uma 

relação de um saber implícito. Tal é o saber latente do corpo, ―saber habitual 

do mundo‖. Merleau-Ponty chega à noção de um corpo cognoscente, de um 

corpo sujeito, que afinal é encarnado da reflexão radical, visto agora pelo 

ângulo da corporeidade (DIAS, 1989, p. 94).  

Assim, Merleau-Ponty apresenta um novo modo de compreensão para o corpo, como 

sendo aquele que experimenta sua própria existência em seu corpo vinculado ao mundo; não 

como ideia, mas como vivência que se dá em seu corpo. Na nova compreensão, o corpo é 

tomado em sua totalidade. Desse modo, nossa cabeça, nossas mãos, nossos pés, nossos 

órgãos, uma dor que se sente em um local pontual do corpo, se encontram no seio de uma 

totalidade corporal. Segundo Caminha, a noção do corpo em Merleau-Ponty ―define o 

contorno único de nosso corpo como envolvimento de todas as partes que constituem uma só 

corporeidade‖ (CAMINHA, 2010, p. 286).  

 

1.2 O corpo como abertura em Merleau-Ponty  

  

Merleau-Ponty elabora uma fenomenologia cuja noção de um fenômeno e a noção de 

experiência coincidem. Nesse sentido, a noção de corpo é caracterizada pela abordagem dada 



27 
 

 

ao sujeito como ser que está no mundo. Logo, Merleau-Ponty conceitua o corpo como 

fenomênico, vivido ou simplesmente corpo próprio. O corpo é uma dimensão da nossa 

existência, vivido como uma unidade aberta, inacabada. Desse modo, há uma diferença entre 

Descartes e Merleau-Ponty, pois enquanto Descartes colocava o corpo como substância, 

Merleau-Ponty o coloca como fenômeno; assim, o corpo deixa de ser uma coisa extensa para 

ser um fenômeno vivido, fenômeno perceptivo. No corpo próprio, há a experiência sensível 

do ―ser-no-mundo‖, na ordem do que é vivido e não apenas do que é pensado, pois a 

experiência do corpo pode ser considerada pré-objetiva. 

 A noção de corpo próprio diverge da visão clássica, que entende o corpo como 

constituído de uma massa concreta composta de várias partes ou órgãos que podem ser 

analisados, desmembrados e compreendido como um dos objetos do mundo. Ao separar as 

partes do corpo identificando-as, Merleau-Ponty afirma: ―[...] só admite entre suas partes ou 

entre si mesmo e os outros objetos relações exteriores e mecânicas, seja no sentido de um 

movimento recebido e transmitido, seja no sentido amplo de uma relação de função e 

variável‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 101). Assim, o corpo não é apenas relações 

passíveis de experimentação, mensuração e controle, mas relação aberta para compreender o 

corpo como sendo aquele que experimenta sua própria existência. Assim, o corpo próprio não 

é apenas um objeto que pode ser observado, mas ele é meu próprio corpo no qual experimento 

a mim mesmo, o outro e o mundo.  

 Essa forma que se desenha no sistema nervoso, esse desdobramento de uma 

estrutura, não posso representá-los como uma série de processos em terceira 

pessoa, transmissão de movimento ou determinação de uma variável por 

outra. Não posso dela ter um conhecimento distante. Se adivinho aquilo que 

ela pode ser, é abandonando ali o corpo objeto, partes extra partes, e, 

reportando-me ao corpo do qual tenho a experiência atual, por exemplo à 

maneira pelo qual minha mão enreda o objeto que ela toca antecipando-se 

aos estímulos e desenhando ela mesma a forma que vou percebendo. Só 

posso compreender a função do corpo vivo realizando eu mesmo e na 

medida em que sou um corpo que se levanta em direção ao mundo 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 103). 

 Merleau-Ponty procura esclarecer que a experiência do corpo próprio não pode ser 

reduzida a uma representação de ―processos em terceira pessoa‖, mas que estes são sentidos 

no corpo que vivemos. Ou, ainda, não há apenas um tocar mecânico do qual podemos tirar os 

estímulos, mas nós nos antecipamos a eles na percepção. Assim, a experiência do corpo 

próprio não pode ser considerada apenas como uma atitude objetivista, porém como totalidade 

vivida por nós mesmos em nosso corpo próprio. Dessa forma, Merleau-Ponty se distancia da 



28 
 

 

dimensão objetivante, própria do em si e também da dimensão da consciência do para si. Os 

termos: em si e para si, próprios da filosofia hegeliana, são retomados por Merleau-Ponty, na 

Phénoménologie de la perception
2
, ao apontar para uma atitude ―autocrítica‖ no sentido de 

que ela não pode ser nem o ―ser para si‖ nem o ―ser em si‖. Se para Hegel, a experiência é o 

pano de fundo pelo qual, dialeticamente, o espírito ou a consciência erige sua verdade e seu 

sistema
3
, para Merleau-Ponty, o corpo é, em seu estatuto ambíguo, isto é, sujeito e objeto, 

consciência e mundo que são vividos numa relação com o mundo que não passa pela pura 

consciência, como pensada por Descartes, mas por uma consciência encarnada em um corpo. 

 O organismo se comporta, diante daquilo que lhe surge, ajustando-se e criando 

significações vividas face a um estímulo. Ele não sofre passivamente a interferência de 

estímulos, ele responde porque o estímulo possui algum valor para ele. Por esta razão, não é 

possível fornecer um limite preciso entre o dado perceptivo e sua reação comportamental, de 

modo que um mesmo dado perceptivo pode ocasionar diferentes reações, inclusive, num 

mesmo organismo. A estrutura do corpo próprio não está dividida em várias formas, mas o 

corpo próprio manifesta-se, pela intelectualidade, espacialidade, motricidade, temporalidade, 

sexualidade, linguagem. Assim, as partes de nosso corpo não são anexos, mas dimensões 

disponíveis para comportamentos efetuados em um mesmo corpo, como afirma Caminha: ―É 

no seio mesmo de um corpo, enquanto complexo de ações, que nós podemos ver instaurar-se 

a unidade do corpo‖ (CAMINHA, 2010, p. 287).   

 Merleau-Ponty diz que o corpo é ―[...] um eu natural e como que o sujeito da 

percepção‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 249). Não há a formulação de um Eu puro como 

operação do pensamento, pois há experiências de um corpo situado no espaço e no tempo, ou 

seja, de um corpo contingente, onde as experiências vividas o afetam a cada vez de forma 

diferenciada, visto que o que ele percebe constitui-se num ponto do espaço que interage com 

o mundo, onde as experiências se diferenciam de sujeito para sujeito, o que constitui-se na 

subjetividade para Merleau-Ponty. A experiência perceptiva é fundante para a consciência e, 

por esta razão, Merleau-Ponty afirma: ―[...] rejeitamos o formalismo da consciência e fizemos 

do corpo o sujeito da percepção‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 271), pois quem percebe não 

                                                           
2
 Os termos serão depois retomados em Le vsisible et l’invisible para tratar da noção merleau-pontyana de 

―hiperdialética‖, ou seja, uma ―dialética sem síntese‖. 
3
 Afirma Hegel: ―A experiência (Erfahrung) que a consciência faz sobre si mesma não pode abranger nela, 

segundo seu conceito, nada menos que o sistema completo da consciência ou o reino total da verdade do 

espírito. Seus momentos se apresentam assim nessa determinidade peculiar, de não serem momentos abstratos 

ou puros, mas, sim, tais como são para a consciência ou como a mesma aparece em sua relação para com eles; 

por isso, os momentos do todo são figuras da consciência‖ (HEGEL, 2007, § 89, p. 81).  



29 
 

 

é apenas a consciência, mas também o corpo explicado pela fisiologia ou a anatomia, isto é, o 

corpo vivido.  

Assim, respondemos subjetivamente ao mundo. Em outras palavras, o corpo próprio se 

relaciona com o que está a sua volta, pelo que Merleau-Ponty denominou esquema corporal, 

que consiste na expressão e na presença do corpo em sua relação com o mundo que engloba 

todas as percepções, como afirma Merleau-Ponty: ―O corpo próprio está no mundo assim 

como o coração no organismo; ele mantém o espetáculo visível continuamente em vida, 

anima-o, e alimenta-o interiormente, forma com ele um sistema‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, 

p. 245).  

A percepção, enquanto abertura para o mundo e para o outro, faz do corpo um 

organismo poroso por meio do qual o mundo nos invade, nos atinge e nos afeta. O espaço de 

atuação de um corpo que se move, que se expressa, se afeta, que percebe e que existe situado 

no espaço e no tempo é o campo fenomenal, que pressupõe um corpo que percebe e um 

mundo que se relaciona com esse corpo. Ou como afirma Merleau-Ponty: ―[...] o esquema 

corporal é finalmente uma maneira de exprimir que meu corpo está no mundo‖ (MERLEAU-

PONTY, 2016, p. 130). 

As experiências do corpo próprio situadas no espaço e no tempo são experiências 

vividas que afetam a cada vez de forma diferenciada, visto que o que o sujeito percebe 

constitui-se num ponto do espaço que interage com o mundo, onde as experiências se 

diferenciam de sujeito para sujeito. O corpo próprio é sujeito e a percepção se apresenta como 

instância fundante da experiência; essa posição do corpo como sujeito em Merleau-Ponty é 

contrária à de Descartes em que o corpo não pode ser sujeito. Em Descartes, a subjetividade 

não é extensa, mas Merleau-Ponty perverte essa concepção e afirma que o corpo é sujeito que 

percebe. Na Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty acusa Descartes de associar a 

percepção ao pensamento de perceber, porém Merleau-Ponty afirma: ―Ora, há um ato humano 

que de um só golpe atravessa todas as dúvidas possíveis para instalar-se em plena verdade: 

este ato é a percepção, no sentido amplo de conhecimento das existências‖ (MERLEAU-

PONTY, 2016, p. 65). 

Para entendermos melhor a concepção de esquema corporal, Merleau-Ponty, na 

Phénoménologie de la perception, cita um exemplo da psiquiatria tradicional que classifica 

um doente com cegueira psíquica ser incapaz de mostrar com o dedo, de olhos fechados, um 

órgão específico de seu corpo sem precisar tocá-lo, utilizando-se de uma régua de madeira. É 

o caso de Schneider, soldado alemão que teve lesões cerebrais na região occipital, 

consequência de uma explosão durante a Primeira Guerra Mundial. Segundo Merleau-Ponty, 



30 
 

 

Schneider não consegue realizar o ato porque ao lhe dar uma régua de madeira lhe foi tirado a 

possibilidade de usar aquilo que na vida usual torna-se visível por quem o experimenta em seu 

próprio corpo, isto é, tocar o nariz. E, isso ocorre, porque há uma perda de conexão do corpo 

próprio com o mundo, com aquilo que antes lhe era habitual: o tocar o nariz ao invés de 

mostrar o nariz com a régua de madeira.  

Desse modo, para o paciente, seu braço que se dirige para o nariz lhe é conhecido e 

familiar devido a um grande número de ações que ele realiza em seu corpo vivido. Daí, que 

Merleau-Ponty afirma que é introduzido no movimento do paciente uma ação manipulada que 

lhe tira a possibilidade de tocar seu nariz: ―É preciso admitir então que pegar ou tocar, mesmo 

para o corpo, é diferente de mostrar‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 133).  Ao diferenciar o 

tocar do gesto do mostrar, Merleau-Ponty quer falar do modo como o corpo, enquanto vivido, 

experiencia o mundo ou o que os sujeitos sentem quando experienciam o mundo.  

 Merleau-Ponty quer analisar a existência a partir do sujeito que percebe o mundo a 

partir de seu corpo. A percepção do seu corpo para o doente não pode ser uma representação, 

mas o seu próprio modo de ser. O corpo próprio do doente emerge não como associação de 

partes de seu corpo, mas como partes unidas entre si. O exemplo do nariz retomado de 

Merleau-Ponty explicita bem que o esquema corporal não é uma representação, mas o próprio 

nariz como fenômeno que se torna visível em um corpo que é capaz de tocar, pois, como 

afirma Caminha, antes de mostrar o nariz vem a gênese do reconhecer o nariz e só depois 

mostrá-lo:  

Quando nós dizemos o ―nariz para mim‖, nós não queremos considerar essa 

parte do nosso corpo como um nariz representado, mas como o nariz que 

existe como já presente em nosso corpo que pode mostrá-lo. Não há, aqui, 

uma distinção entre a consciência do nariz e o corpo que o faz existir para 

nós. No gesto e no esforço de mostrar o nariz, o corpo humano o segura e o 

mostra em um movimento que contém o sentido da unidade corporal ou 

esquema corporal (CAMINHA, 2010, p. 290).  

 Nesse sentido, ver e tocar concebe-se numa relação com o mundo percebido e que os 

movimentos em direção a ele se instituíram pela experiência corporal. O mostrar, no exemplo, 

é algo objetivável em si mesmo, porém ver é constituído pelo espaço dinâmico que o corpo 

realizou pelas experiências que fez.  Antes da ideia de nariz, há a experiência pré-objetiva de 

reconhecer o ―nariz como meu‖ e de guiar-se para tocar vendo-o como elemento constituinte 

do corpo. Como afirma Dias: ―O meu corpo tem o seu mundo ou compreende seu mundo sem 



31 
 

 

ter que passar por representações, sem se subordinar a uma função simbólica ou objetivante‖ 

(DIAS, 1989, p. 100). 

Mediante esses apontamentos iniciais sobre a noção de corpo próprio em Merleau-

Ponty, percebemos uma continuidade na descontinuidade com o pensamento de Descartes. 

Isto é, Merleau-Ponty não nega que o corpo possa ser tomado como objeto a ser estudado pela 

ciência e que se confunda pelas experiências que dele se faça como objeto entre os objetos do 

mundo. Basta observar o exemplo de sermos empurrados em um declive para a mecânica e a 

física explicarem esse movimento do corpo. Entretanto, Merleau-Ponty afirma que este corpo 

que está no mundo não se encontra apenas como objeto. No corpo-objeto, ele aparece como 

ideia ou representação. Nessa perspectiva, o mundo e o homem passam a ser explicados por 

meio de leis universais, como afirma Merleau-Ponty: 

Só falo de meu corpo em ideia, do universo em ideia, de ideia de espaço e da 

ideia de tempo. Forma-se assim um pensamento objetivo (no sentido de 

Kierkegaard) – o do senso comum, o da ciência – que finalmente nos faz 

perder o contato com a experiência perceptiva da qual todavia ele é o 

resultado e a consequência natural (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 100). 

Assim como há uma continuidade, como vimos acima com Descartes, há, entretanto, 

uma descontinuidade em relação a Descartes, pois Merleau-Ponty toma o corpo como sujeito 

da percepção, como afirma na Phénoménologie de la perception: ―o corpo é o veículo do ser 

no mundo, e ter um corpo é, para um ser vivo, juntar-se a um meio definido, confundir-se com 

certos projetos e empenhar-se continuamente neles‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 111). 

Desse modo, para Merleau-Ponty, a cogitatio está no mundo fenomenológico que tem no 

sujeito corporificado seu fato mais inalienável.  

Merleau-Ponty se apropria da fenomenologia de Husserl e Heidegger. A 

fenomenologia de Husserl propõe um novo método de investigação de todos os atos 

conscientes, como uma reflexão sobre aquilo que se mostra à consciência, que constituiria a 

―consciência intencional‖, que daria o sentido a todos os atos da consciência, também 

chamada por Husserl de ―essência imanente‖. Com Husserl, a Fenomenologia consiste numa 

descrição e constituição das essências dos fenômenos para o retorno das coisas tais quais elas 

são em si mesmas, em seu sentido ou significado. Afirma Husserl: 

A fenomenologia pura ou transcendental não será fundada como consciência 

de fatos, mas como ciência de essências (como ciência ―eidética‖); como 

uma ciência que pretende estabelecer exclusivamente conhecimentos de 

essência e de modo algum ―fatos‖. [...] Nossa fenomenologia não deve ser 



32 
 

 

uma doutrina das essências de fenômenos reais, mas de fenômenos 

transcendentalmente reduzidos (HUSSERL, 2006, p. 28). 

Diferente de Husserl, embora tenha sido seu assistente, Heidegger se afasta dessa ideia 

de ―consciência intencional‖ e de ―essência imanente‖. Para Heidegger, há primazia 

ontológica na interpretação do fenômeno do ser a partir da existência do Dasein (ser-aí). 

Assim, em Heidegger, a Fenomenologia, aponta para um outro campo de investigação 

fenomenológica e um outro sentido para os fenômenos: a ―presença‖ (Dasein) que possibilita 

se perguntar pela interpretação originária do fenômeno, pois, para Heidegger, ―fenômeno‖ é 

aquilo que se mostra como tal e que se abre a uma compreensão pré-conceitual do ser.   

De maneira imediata no caráter do aí e no modo de encontro do ser ocupado. 

Enquanto algo que é ocupado o mundo é mundo circundante, o que está na 

cercania. O que é ocupado mostra-se como de-quê a vida fática vive. Esse 

de-quê assim explicitado nos proporciona o fundamento fenomenológico 

para compreender o ser ―em‖ um mundo, ou seja, oferece-nos uma 

interpretação originária do fenômeno da espacialidade fática que assim 

aparece e do ser ―nele‖ (HEIDEGGER, 2012, p. 91). 

Assim, Merleau-Ponty se apropria da concepção de Husserl de retorno às coisas 

mesmas no mundo vivido e da concepção fenomenológica de Heidegger como abertura do 

Dasein, como fenômeno de ser-no-mundo, para desenvolver seu método fenomenológico de 

retorno às coisas mesmas na intenção de compreender o mundo pré-reflexivo originário. E, 

para conseguir tal empreendimento, o corpo passa a ser o meio no qual se tem acesso a 

experiência primordial através da percepção. Por isso, é preciso compreender a facticidade 

que constitui este corpo e, nesse sentido, Merleau-Ponty analisa a patologia do membro 

fantasma ocasionada pela amputação de um membro que cria a ilusão ou alucinação no 

paciente de sentir o local amputado como se ali houvesse o membro. Pacientes que perderam 

um braço ou perna sentem sensações de dor e de formigamento. Como explicar 

fisiologicamente estas sensações?  

O estímulo por si só não explica o fenômeno. Mas este fenômeno também não pode 

ser explicado pela psicologia, já que não se trata de uma espécie de vontade ou crença que o 

paciente experimenta. Em ambos, tais explicações conduzem mais a equívocos do que a 

soluções. Todo o corpo participa de maneira integral da percepção, e é isso o que as teses da 

fisiologia moderna desvelam, contribuindo para a refutação do argumento de um corpo 

reduzido a objeto, a partes que podem ser enquadradas e observadas. Nessa perspectiva, não 

haveria propriamente uma relação intrínseca do sujeito com seu mundo, mas tão somente o 



33 
 

 

choque entre dois elementos estranhos entre si, entre duas categorias de fenômenos tão 

discrepantes que a simples ideia de uma articulação por si só recairia em contrassenso e em 

antinomia.  

Seria preciso dizer então que o membro fantasma é uma recordação, uma 

vontade ou uma crença e, na falta de uma explicação fisiológica, dar uma 

explicação psicológica? Todavia, nenhuma explicação psicológica pode 

ignorar que a secção dos condutos sensitivos que vão para o encéfalo 

suprime o membro fantasma. É preciso compreender então como os 

determinantes psíquicos e as condições fisiológicas engrenam-se uns nos 

outros (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 105). 

Desse modo, o corpo atual do paciente que teve o membro amputado sente o corpo 

habitual em que ainda estava o antigo membro em questão e que para ele é tão latente, pois, 

antes de ser uma res extensa, como propõe Descartes, o corpo é constituído de espacialidade e 

temporalidade, um corpo que habita, um corpo que já se relaciona com o mundo antes de 

refletir acerca dessa relação. Logo, as explicações que delimitam o membro fantasma ao 

campo somático mostram-se limitadas e, em algumas vezes, incapazes de chegar a um 

diagnóstico conclusivo. Para Merleau-Ponty, o corpo tem a capacidade de se relacionar com o 

mundo que está em volta porque ele próprio é relação com o mundo.  

Assim, um paciente que queira pegar um objeto sem ter braço agirá com a 

intencionalidade do corpo habitual onde figuram os gestos que não mais existem no corpo 

atual. A ação do corpo atual é precedida pela do corpo habitual, pois, como afirma Merleau-

Ponty, a presença de meu corpo não é comparável a permanência de certos objetos 

disponíveis que uso: ―mostra que, inversamente as ações em que me envolvo por hábito 

incorporam a si seus instrumentos e os fazem participar da estrutura originária do corpo 

próprio‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 261). Desse modo, o corpo tanto é um objeto 

animado por uma ação mecânica, por uma ordem da natureza, como também se admite que o 

corpo é nosso meio de comunicação com o mundo.  

Assim, a permanência do corpo próprio, se a psicologia clássica a tivesse 

analisado, podia conduzi-la ao corpo não mais como objeto do mundo, mas 

como meio de nossa comunicação com ele, ao mundo não mais como soma 

de objetos determinados, mas como horizonte latente de nossa experiência, 

presente sem cessar, ele também, antes de todo pensamento determinante 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 122). 

Assim, o corpo próprio está aberto a todas as partes em uma possessão indivisa sem, 

no entanto, constituir um conjunto que negue a especificidade de cada parte. Cada mão não é 



34 
 

 

somente um órgão coparticipante do corpo que realiza uma determinada experiência de toque, 

mas uma totalidade realizada por todo o corpo, pois, o corpo próprio se constitui nesse espaço 

onde me percebo como existência corporal, o lugar onde estou, isto é, numa existência 

encarnada. O corpo está sempre comigo, de modo que dele não podemos prescindir. Por isso, 

afirma Merleau-Ponty que reconhecemos nossa existência não através de um pensamento, 

mas de um corpo que existe: 

Esse fenômeno, que as explicações fisiológicas e psicológicas igualmente 

desfiguram, é compreensível ao contrário na perspectiva do ser no mundo. 

Aquilo que em nós recusa a mutilação e a deficiência é um Eu engajado em 

um certo mundo físico e inter-humano, que continua a estender-se para seu 

mundo a despeito de deficiências ou de amputações, e que nessa medida, não 

as reconhece de jure (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 110). 

 Esse fenômeno a que Merleau-Ponty se refere é a do membro fantasma, que ele não 

quer explicar nem pela fisiologia nem pela psicologia, mas pela condição de ser no mundo, 

pois sua pretensão é mostrar um argumento com teor existencial. Para Merleau-Ponty, há 

constatação de que o ser no mundo é um ―Eu engajado‖ que existe no mundo por meio do seu 

corpo próprio. Diferentemente de Descartes, onde será apenas com a faculdade de sentir que a 

razão irá concluir que se trata da percepção real das coisas exteriores à inteligência, e somente 

depois disso virá a constatação que corpos exteriores necessariamente existem, como ele 

afirma na Sexta Meditação:  

A natureza me ensina, também, por esses sentimentos de dor, fome, sede etc, 

que não somente estou alojado em meu corpo, como um piloto em seu navio, 

mas que além disso, lhe estou conjugado muito estreitamente e de tal modo 

confundido e misturado que componho com ele um único todo. Pois, se 

assim não fosse, quando meu corpo é ferido ano sentiria por isso dor alguma, 

eu que não sou senão uma coisa pensante, e apenas perceberia esse 

ferimento, como o piloto percebe pela vista se algo se rompe em seu navio 

(DESCARTES, 1996, p. 328- 329). 

 No pensamento cartesiano, o paciente portador do membro fantasma ou da 

anosognosia não teria problema em sentir falta de uma das partes de seu corpo, pois é apenas 

uma parte. Não há, em Descartes, um esquema corporal onde todo o corpo é tomado como 

uma totalidade do sujeito, como em Merleau-Ponty. A parte do corpo amputada ou renegada 

para Descartes ocupa um lugar objetivo, enquanto em Merleau-Ponty esta parte é assumida no 

corpo. Daí, o fato da insistência de Merleau-Ponty falar que o doente tem consciência do 

espaço corporal como ação habitual que fora assumida em seu corpo próprio, pois a parte do 



35 
 

 

corpo ausente ou rejeitada não é uma representação objetiva posta em um espaço objetivo, 

mas é o modo de ser do ―Eu encarnado‖ no mundo, como afirma Merleau-Ponty: ―E, 

finalmente, longe de meu corpo ser para mim apenas um fragmento de espaço, para mim não 

haveria espaço se eu não tivesse corpo‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 132). 

Para esclarecer como as ações habituais estão presentes nas ações atuais do corpo 

próprio do paciente portador do membro fantasma, Merleau-Ponty desenvolve a noção de 

fenômeno da ambiguidade. Esse fenômeno consiste na composição de duas camadas 

existenciais do corpo próprio: o corpo habitual e o corpo atual (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 

111). Isso quer dizer que o ser do corpo próprio é o de ser encarnado, não sendo produto da 

consciência. Para compreender o corpo habitual é necessário distanciar-se das alternativas 

tradicionais de entender o hábito como ligado ao conhecimento ou automatismo. Isso porque, 

segundo Merleau-Ponty: ―A aquisição do hábito enquanto remanejamento e renovação do 

esquema corporal oferece grandes dificuldades para as filosofias clássicas‖ (MERLEAU-

PONTY), 2016, p. 177). Para Hume, por exemplo, o hábito seriam experiências armazenadas, 

relações de causa e efeito, cujos acontecimentos se sucedem simplesmente, sem interferir na 

existência. Hume, semelhante a Merleau-Ponty, ao analisar a paralisia de um membro diz que 

há uma espécie de acúmulo qualitativo que vivifica experiências semelhantes no presente 

diante de realidades armazenadas pelo costume
4
.  

Para Merleau-Ponty, perceber não é recordar, pois esta se dá no mundo como abertura 

originária e não pode ser reduzida a uma síntese de recordações, como ato apenas de perceber 

algo. O corpo habitual não é formado por representações armazenadas que o sujeito 

rememora, como no pensamento de Hume. Merleau-Ponty afirma que recordar-se é trazer 

presente, em cada instante, um campo sempre aberto das experiências de modo a fornecer ao 

percebido uma nova significação: 

Recordar-se não é trazer ao olhar da consciência um quadro do passado 

subsistente em si, é enveredar-se no horizonte do passado e pouco a pouco 

desenvolver suas perspectivas encaixadas, até que as experiências que ele 

resume sejam como que vividas em seu lugar temporal. Perceber não é 

recordar-se (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 46).  

                                                           
4 “Um homem subitamente atacado por uma paralisia da perna ou do braço ou que tenha recentemente perdido 

esses membros tende a princípio e com frequência a movê-los e usá-los em suas funções habituais. Neste caso, 

está tão consciente do poder que governa estes membros como um homem de saúde perfeita é consciente do 

poder que move qualquer membro que permanece em sua condição e estado naturais. Mas a consciência nunca 

ilude. Por conseguinte nem num caso como no outro jamais temos consciência de um poder. Somente a 

experiência nos ensina a ação de nossa vontade. E a experiência nos ensina apenas como um evento 

acompanha constantemente outro, sem nos informar sobre a desconhecida conexão que os liga e que os torna 

inseparáveis‖ (HUME, David. Ensaio Sobre o Entendimento Humano. Disponível em: < 

http://br.egroups.com/group/acropolis/> Acesso em 03 de maio de 2017 às 16h36min. 

http://br.egroups.com/group/acropolis


36 
 

 

 Assim, a ambiguidade do corpo habitual e corpo atual se realizam na existência do 

sujeito que vive em seu corpo próprio as diferentes perspectivas das suas experiências. ―É 

preciso que o manejável tenha deixado de ser aquilo que manejo atualmente para tornar-se 

aquilo que se pode manejar, tenha deixado de ser um manejável para mim e tenha-se tornado 

como que um manejável em si‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 111). Afirma Caminha que, 

no mutilado, as intenções motoras solicitadas ao seu braço fantasma fazem referência a esse 

corpo habitual, que se faz presente na atualidade mesmo quando seu braço está ausente: 

Eis porque o doente tem consciência do espaço corporal como ganga da sua 

ação habitual, em lugar de ser um meio objetivo. Ele pode encontrar, com 

sua mão fenomenal, certo lugar doloroso de seu corpo fenomenal, pois que, 

entre a mão, como potência de coçar, e ponto picado, como ponto a ser 

coçado, uma relação vivida é dada no sistema natural do corpo próprio 

(CAMINHA, 2010, p. 288). 

 Para Merleau-Ponty, a ordem do em-si e do para-si, situados no corpo habitual que 

mantém o passado vivo no corpo atual que desfecha a existência em situação, agora são as 

duas faces da mesma moeda, duas dimensões constitutivas dum único fenômeno cuja origem 

comum está na vivência do pré-objetivo, isto é, na experiência originária e espontânea do 

sujeito no mundo, nessa existência mundana mais direta e autêntica que se encontra e melhor 

se traduz a ambiguidade do corpo próprio. Nesse sentido, o membro fantasma não é uma 

rememoração, ele é um ―quase-presente‖ porque no corpo atual exprime experiências do 

hábito (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 115), pois o hábito do corpo próprio diante do membro 

amputado ainda é sentido porque sentir o membro fantasma não é só um evento fisiológico, 

mas um evento da condição de ser no mundo. Por isso, Merleau-Ponty insiste que não é uma 

lembrança, uma recordação, mas experiência vivida pelo sujeito em seu presente, como 

hábito: 

As recordações que se evocam diante do amputado induzem um membro 

fantasma, não como no associacionismo uma imagem chama uma outra 

imagem, mas porque toda recordação reabre o tempo perdido e nos convida 

a retomar a situação que ele evoca. [...] Se a recordação e a emoção podem 

fazer aparecer o membro fantasma, não é como uma cogitatio exige uma 

outa cogitatio, ou uma condição determina sua consequência – não é porque 

uma causalidade da ideia se superponha aqui uma causalidade fisiológica, é 

porque uma atitude existencial motiva uma outra e porque recordação, 

emoção, membro fantasma são equivalentes em relação ao mundo 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 115).  



37 
 

 

 A noção de corpo próprio de Merleau-Ponty se opõe a ideia de corpo como res extensa 

de Descartes, pois este é tomado como objeto material, regido por leis mecânicas já que a 

fisiologia não encontrará a noção de ambiguidade no sujeito que tem um dos membros 

amputados, pois levará em conta a atualidade do objeto. Afinal, os objetos mecânicos não 

conhecem o tempo, não constroem hábitos, não acumulam memórias; seu horizonte é o das 

determinações imóveis do presente, e, sendo um prisioneiro do puro atual, não há espaço para 

uma mudança nas suas reações ou para um uso diferenciado de seus movimentos. Na filosofia 

mecanicista de Descartes, o corpo ao ser tomado como objeto não possui engajamento com o 

mundo, não há ser no mundo. Na lógica cartesiana, o membro fantasma é mero objeto que 

fora extraído do corpo, portanto, não tem hábito. No entanto, Merleau-Ponty considera o 

corpo como sujeito que percebe e leva consigo no corpo atual o hábito adquirido ao longo do 

tempo.  

 Assim, partindo de dois casos patológicos, o membro fantasma e a anosognosia, 

permitiu-nos explicitar a noção de corpo próprio em Merleau-Ponty, cuja análise foi posta na 

existência corporal que ultrapassa a concepção de Descartes sobre o corpo como objeto. O 

corpo não é apenas um objeto partes extra partes, é uma totalidade (unidade) que me permite 

interagir com o mundo. O corpo humano possui uma existência ambígua, pois é, ao mesmo 

tempo, objeto submetido às leis mecânicas da natureza, e sujeito, se constituindo por meio de 

movimentos intencionais numa subjetividade encarnada.  O corpo é percebido 

constantemente, ele não pode ser deixado de lado, ele se mostra sempre em diferentes 

perspectivas, furtando-se a uma exploração mais detalhada. Nem mesmo é possível se afastar 

dele na experiência perceptiva. E, mais do que isso, afirma Merleau-Ponty que é através do 

corpo que se pode visar e tocar os objetos exteriores, pois o corpo é nosso ponto de vista 

sobre o mundo, diferente do que pretende a ciência de lhe impor um tratamento objetivo: 

Ver-se-á que o corpo próprio se furta, na própria ciência, ao tratamento que a 

ele se quer impor. E, como a gênese do corpo objetivo é apenas um 

momento na constituição do objeto, o corpo, retirando-se do mundo objetivo, 

arrastará os fios intencionais que o ligam ao seu ambiente e finalmente nos 

revelará o sujeito que percebe assim como o mundo percebido (MERLEAU-

PONTY, 2016, p. 100).  

Portanto, sendo o corpo próprio capaz de relacionar-se com o mundo e este conosco, 

temos um desdobramento estrutural que pertence à própria corporeidade e que se abre a uma 

experiência perceptiva originária. Na Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty fala 

de uma ―fé originária‖, como nossa pátria, o ser antepredicativo antes do ser percebido 



38 
 

 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 378) para explicar como o corpo e o mundo se oferecem a 

comunicação entre si. Dessa forma, a partir da perspectiva fenomenológica, Merleau-Ponty 

ultrapassa os dualismos clássicos entre corpo e mundo e aponta para uma fé originária, solo 

da relação entre corpo e mundo. O que é pois esta fé originária? Por que Merleau-Ponty 

chama de antepredicativo o percebido? A expressão ser antepredicativo utilizada por Merleau-

Ponty se encontra na Introdução à Metafisica de Heidegger. Heidegger diz que ao dizer e 

definir a essência da árvore nos dirigimos antes as espécies particulares de árvore, porém a 

variedade de árvores e da essência nos remete a algo mais original e universal da árvore, que 

seria sua Arvoridade
5
. Assim, Merleau-Ponty propõe que antes de pensar há um pensar mais 

originário, irrefletido que pensa antes de se exprimir pela linguagem. Há uma operação que 

está por baixo de cada enunciado de forma tácita, silenciosa que dirige nossos pensamentos.  

 

1.3 Fé perceptiva 

  

No final do capítulo Le Cogito, na Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty 

parece deixar em aberto a discussão sobre o cogito, ao dizer que é preciso compreender a 

existência individual e as outras, e, para isso, afirma Merleau-Ponty: ―se precisa reconhecer 

estes fenômenos que fundam todas as nossas certezas. A crença em um espírito absoluto ou 

em um mundo em si separado de nós, é apenas uma racionalização desta fé primordial‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 470). Dessa citação de Merleau-Ponty, é possível 

compreender a afirmação que Dias (1989) faz sobre a Phénoménologie de la perception como 

uma ―obra que se delineia mais como um projeto, como propedêutica à filosofia 

especificamente pontiana, que Le Visible et invisible procurará desenvolver‖ (DIAS, 1989, p. 

136), ao investigar o que está antes das nossas certezas, cuja racionalização nos impede de ver 

como os fenômenos se mostram, como o corpo se relaciona com o mundo e o que mantem 

essa relação.  

Merleau-Ponty em Le Visible et L’invisible assume um empreendimento radical que o 

afasta das suas primeiras obras fenomenológicas onde ainda se confundia a experiência com a 

noção de comportamento e de consciência. Em Le Visible et L’invisible, Merleau-Ponty 

caminha para uma nova ontologia e propõe repensar o Ser a partir do movimento da relação 

do corpo com o mundo. Essa relação é desprovida de um léxico, de significações de palavras, 
                                                           
5
 Afirma Heidegger: ―[...] se não se determinasse com clareza crescente a partir de si mesmo e de seu 

fundamento essencial um saber sobre a ARVORIDADE, que se fosse desdobrando progressivamente, tudo 

aquilo seria uma empresa frívola, em que, por causa de tantas árvores, já não veríamos a árvore‖ 

(HEIDEGGER, 1966, p. 137). 



39 
 

 

ou da ordem do dito ou do escrito, do enunciado, pois esta relação originária nasce do fundo 

do silêncio com as coisas, de sua obscuridade. 

Segundo Merleau-Ponty, vemos o mundo como ele é e o que percebemos é fruto de 

uma elaboração, de uma certeza, de uma fé perceptiva comum a todos, hipótese que serve de 

base para o caminho metodológico estabelecido para esta tese. Há uma crença naquilo que se 

vê e isso é um experimentar as coisas como existentes sem nenhuma contradição. Há uma 

convicção desprovida de qualquer julgamento que constate sua certeza. A fé perceptiva é uma 

confiança espontânea, imediata de perceber a coisa tal como ela é, por isso sua obscuridade 

porque desprovida de enunciado.  

Vemos as coisas mesmas, o mundo é aquilo que vemos – fórmulas desse 

gênero exprimem uma fé comum ao homem natural e ao filósofo desde que 

abre os olhos, remetem para uma camada mais profunda de ―opiniões‖ 

mudas, implícitas em nossa vida (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 17).  

 Ao entrar em contato com o mundo, já nos deparamos com a experiência silenciosa, 

com a obscuridade das coisas, pois a fé perceptiva é anterior a qualquer palavra ou enunciado. 

Nesse sentido, ao invés de um corpo ―pilotado‖ pela ―consciência perceptiva‖, Merleau-Ponty 

propõe uma fé perceptiva, uma experiência silenciosa, desprovida de qualquer tentativa de 

significação. Por isso, afirma Merleau-Ponty que ―existe, entretanto, o mundo do silêncio, o 

mundo percebido, ao menos, é uma ordem onde há significações não linguísticas, mas nem 

por isso positivas‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 223). Assim, pela experiência perceptiva, 

somos iniciados nos segredos do mundo em seu silêncio originário. Segredo entendido não 

como algo que não pode se revelar, mas segredo como mistério do qual nasce a filosofia e até 

as ciências modernas. 

Para nós, a ―fé perceptiva‖ envolve tudo o que se oferece ao homem natural 

no original de uma experiência-matriz, com o vigor daquilo que é inaugural 

e presente pessoalmente, segundo uma visão mais perfeita ou próxima, quer 

se trate das coisas percebidas no sentido ordinário da palavra ou de sua 

inscrição no passado, no imaginário, na linguagem, na verdade predicativa 

da ciência, nas obras de arte, nos outros na história (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 207).  

 A fé perceptiva é a experiência espontânea da realidade, isto é, a crença na existência 

do mundo, dos homens, das coisas no espaço e no tempo que se oferece naturalmente em uma 

―experiência-matriz‖. A fé perceptiva segue o caminho inverso da ciência que exclui a 

percepção e elabora conceitos oriundos da reflexão sem considerar o mundo vivido em seu 



40 
 

 

sentido bruto, ou seja, sem nenhuma explicação objetivada. Por isso, Merleau-Ponty diz que 

só se admite um mundo pré-constituído que surja ―[...] da nossa experiência com o ser bruto, 

que é como o cordão umbilical de nosso saber e sentido para nós‖ (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 207). Concordando com esta citação de Merleau-Ponty, sobre essa relação umbilical 

que temos com o mundo pré-constituído ao qual posteriormente damos sentido, Isabel Matos 

Dias afirma: 

[...] há um laço irrecusável com o mundo da experiência, entrelaçamento da 

minha vida com as outras vidas, do meu corpo com as outras coisas visíveis. 

Tal laço é dissimulado por uma filosofia da reflexão. A reflexão radical 

pontiana visa, porém, desvendá-lo, manifestá-lo. Efetivamente, é a 

experiência inaugural da nossa relação com o mundo e com os outros que 

alimenta a reflexão, é essa relação de pré-possessão em que o mundo nos 

possui antes mesmo que o possuamos que Merleau-Ponty procura saber. E 

essa relação é descrita em termos de fé perceptiva (DIAS, 1989, p. 167).  

 Merleau-Ponty afirma que a fé perceptiva é nossa relação primária, originária com o 

mundo, desprovido de qualquer enunciado ou tese. Disso se compreende a afirmação na 

Phénoménologie de la perception, no seu prefácio, de que é preciso reaprender a ver o 

mundo. Mas se o mundo é o que vejo e creio nesta percepção, por que é preciso aprender a 

ver o mundo? No momento em que surge a interrogação pelo que é, há uma saída do âmbito 

da fé perceptiva. O que é o mundo? Que horas são? Que dia é hoje? O que é o ver? O que é o 

eu? O que é o nós? Na fé perceptiva, estas perguntas não são necessárias porque há uma 

experiência silenciosa de crença naquilo que percebo. Quando surge a pergunta, realiza-se um 

movimento de interrogação filosófica, mas esta interrogação é de caráter ontológico. Pois, ao 

rever nossa relação com o mundo, há um repensar das noções a respeito de nossas 

experiências do mundo como ser do mundo. Na interrogação ontológica, há uma relação de 

princípio, de imbricação que une o ser do mundo à história, à vida. Entretanto, quando se 

passa para a interrogação ontológica tem-se uma superação da fé perceptiva? 

 Para Merleau-Ponty, a fé perceptiva é o acesso originário que abre a interrogação. Esse 

movimento de interrogar-se é próprio da filosofia. Porém, qualquer um que interrogue está 

filosofando? Não, necessariamente. A interrogação filosófica proposta por Merleau-Ponty tem 

sentido ontológico. Pois, há um esforço de Merleau-Ponty em saber o sentido do ser que não 

pode ser uma ideia ingênua do ser em si, nem ser uma representação, nem ser para a 

consciência, mas repensar todas essas noções a partir da experiência perceptiva do ser. 

Diferentemente do homem ingênuo que em sua fé perceptiva crê no mundo e nas coisas, a 



41 
 

 

interrogação ontológica despertada pela fé perceptiva cria novas possibilidades de ver aquilo 

que é familiar a todos nós. 

São as próprias coisas, do fundo do seu silêncio, que deseja conduzir a 

expressão. Se o filósofo interroga e assim finge ignorar o mundo e a visão do 

mundo, que nele operam e se realizam continuamente, é precisamente para 

fazê-los falar, porque acredita nisso e espera deles toda a ciência futura. 

Aqui a interrogação não é um começo de negação, um talvez (peut-être) 

posto em lugar do ser (être) (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 18).  

 Assim, se compreende a expressão de Merleau-Ponty sobre o ―aprender a ver o 

mundo‖. O ―aprender a ver‖ não é uma figura de linguagem no vocabulário de Merleau-

Ponty. O ―ver‖ tem uma outra função nessa nova realidade de pesquisa do filósofo no Le 

visible et l’invisible. É preciso ter isto em conta, pois é a relação mais profunda, mais imediata 

que o filósofo realiza com as coisas e o conduz a sua originalidade porque tanto o filósofo 

como o mundo estão ligados um ao outro. Daí, Merleau-Ponty afirmar que a fé perceptiva é a 

primeira instância, a origem da interrogação que é comum a todos os homens, mas que ao 

filósofo se torna uma atitude de não fingir ou ignorar o que são as coisas. Afirma Merleau-

Ponty: ―Mas a filosofia não é um léxico, não se interessa pelas ‗significações das palavras‘ 

[...] como o lógico no enunciado, o poeta na palavra ou o músico na música‖ (MERELAU-

PONTY, 2015, p. 18). Nesse sentido, a filosofia para Merleau-Ponty é ir às coisas mesmas, lá 

onde elas aparecem em seu silêncio expressivo para que, através desse retorno à nossa vida 

perceptiva ou de nossa visão primordial do mundo, compreendamos o nosso vínculo vital com 

ele que não pode, sob pena de reduzir o mundo ao nosso vocabulário, contentar-se com o 

emprego das palavras segundo a ordem de significações e esquecermos que a filosofia é 

linguagem operante do ser. 

A filosofia é ela própria linguagem, repousa sobre a linguagem; isto, porém, 

não a desqualifica nem para falar da linguagem, nem para falar da pré-

linguagem e do mundo mudo que as duplica. Ao contrário, é linguagem 

operante, linguagem que não pode saber-se a não ser por dentro, pela prática, 

abre-se para as coisas, chamada voz do silêncio, continuando uma tentativa 

de articulação que é o Ser de todo ser (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 166). 

A fé perceptiva por ser arcaica, originária, diferencia-se do senso comum, pois este 

implica a construção de um sentido comum, enquanto que na fé perceptiva não há atribuição 

de um significado, mas abertura para o mundo e para a interrogação ontológica. É uma 

experiência obscura porque não há esclarecimento. Assim, se alguém se pergunta: que horas 



42 
 

 

são?, ela pode se contentar com a resposta do relógio e obter um esclarecimento. Mas se a 

pergunta pela hora remete à pergunta pelo que é o tempo, passa-se da obscuridade da fé 

perceptiva para a interrogação ontológica. Assim, o contato com o mundo é um contato sem 

significações, há o colocar-se em relação, pois antes de dar-se a significação já estamos em 

relação com o mundo. Para entender essa relação, Merleau-Ponty retoma o exemplo das mãos 

que se tocam. 

Se minha mão esquerda tocar minha mão direita e se de repente quero, com a 

mão direita captar o trabalho que a esquerda realiza ao tocá-la, esta reflexão 

do corpo sobre si mesmo sempre se aborta no último momento: no momento 

em que sinto paro de tocar minha mão direita com a esquerda. Mas este 

malogro de último instante não retira toda a verdade a esse meu 

pressentimento de poder tocar-me tocando: meu corpo não percebe, mas está 

como que constituído em torno da percepção que se patenteia através dele 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 24).  

 Como se nota pela citação, Merleau-Ponty não vê no ato perceptivo uma operação 

meramente sensitiva; também não considera apenas uma operação intelectual em que dados 

são postos em relação e explicados, podendo constituir um universo objetivo. Merleau-Ponty 

considera o ato perceptivo um fenômeno original onde se determina o sentido do ser; as mãos 

estão numa relação de abertura mútua. Pelo modelo do tocar das mãos, é possível 

compreender que há o encontro entre o sujeito e o mundo numa experiência de relação; não 

há o perceber e o percebido, mas estão imbricados um em relação ao outro e, desse modo, 

torna-se o mundo vivido o aprender a ver. E esse movimento de relação só é possível por 

causa do corpo, pois não se reduz apenas à coisa sensível no meio de outras coisas sensíveis. 

Ele é a medida de todas as coisas que aparecem e com as quais mantemos relação. Essa 

compreensão derivada do corpo próprio se efetiva agora na compreensão ontológica da 

relação, pois por meio do corpo é possível interrogar qual o nosso vínculo natal com o mundo. 

E este vínculo é ontológico, pois antes de se tematizar sobre o mundo, o sujeito, a ciência, a 

reflexão, há um gênero obscuro, silencioso que emerge a partir da minha relação com as 

coisas e permite com que se tenha uma afinidade singular, um entrelaçamento que permite ir 

além da obscuridade da fé perceptiva.  

Como na palpação tátil, no movimento do tocante-tocado, existe um princípio entre as 

mãos de abertura para um mundo tátil das mãos que se tocam, assim também há um princípio 

que me abre ao mundo e este a mim. Esse princípio primeiro é chamado por Merleau-Ponty 

de Carne. Afirma Merleau-Ponty: ―Antes da ciência do corpo – que implica a relação com 

outrem -, a experiência da minha carne como ganga de minha percepção ensinou-me que a 



43 
 

 

percepção não nasce em qualquer lugar, mas emerge no recesso de um corpo‖ (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 24). Essa é a primeira passagem feita no Le visible et l’invisible, na qual 

aparece a referência à carne. Na citação, Merleau-Ponty aponta para uma ciência que é 

anterior ao próprio corpo, isto é, antes que a ciência se proponha a falar sobre o corpo, há algo 

que emerge do recesso do corpo. E isso que emerge do corpo é a relação. Essa relação está na 

origem da anterioridade de qualquer ciência do corpo; é um encontro silencioso com o mundo 

que se dá na ―experiência da minha carne como ganga de minha percepção‖, isto é, a carne 

como ganga de poder perceber o que está na gênese de uma relação com o outro.  

Logo, a percepção não nasce de um ponto situado, pois, se assim fosse, não seria a 

partir de um encontro na obscuridade da fé perceptiva, mas de uma espécie de percepção 

carregada de enunciados. Daí, a afirmação de Merleau-Ponty que a experiência da minha 

carne emerge como recesso de um corpo, ou seja, de um corpo que se relaciona com o mundo 

ingenuamente, como abertura inicial ao mundo. Merleau-Ponty cita o exemplo da criança que 

simplesmente pelo seu corpo, antes de qualquer ciência ou reflexão, se comunica com o 

mundo, pois a criança vive o mundo antes de pensá-lo, formulá-lo segundo uma tese. 

Que uma criança perceba antes de pensar, que comece a colocar seus sonhos 

nas coisas, seus pensamentos nos outros, formando eles um bloco de vida 

comum, onde as perspectivas de cada um ainda não se distinguem, tais fatos 

de gênese não podem ser ignorados pelo filósofo, simplesmente em nome 

das exigências da análise intrínseca. [...] É segundo o sentido e a estrutura 

intrínsecos que o mundo sensível é ―mais antigo‖ que o universo do 

pensamento, porque o primeiro é visível e relativamente contínuo e o 

segundo, invisível e lacunar (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 27).  

 Assim, o mundo sensível é ―mais antigo‖ que qualquer elaboração de pensamento, 

pois o mundo é o que eu vejo e o que eu vejo é o mundo antes de qualquer ciência sobre ele. 

Merleau-Ponty reforça a noção de que o acesso primeiro ao mundo se dá pelo mundo sensível 

e essa gênese o filósofo não pode ignorar porque é o momento originário da nossa fé 

perceptiva, momento a partir do qual se vai permitir reaprender a ver o mundo e emergirá a 

interrogação ontológica. Pois, perguntar-se pelo que é é partir da primeira experiência que 

tenho com o mundo em minha carne
6
. Desse modo, Merleau-Ponty adota a posição de que o 

corpo e o mundo estão numa relação visceral entrelaçada pela carne. 

                                                           
6 Adilson Xavier da Silva (2010), em seu livro Merleau-Ponty: da fé perceptiva à ontologia da carne, afirma que 

regressar a fé perceptiva é descobrir que a filosofia se funda sobre um saber fora das elaborações do 

pensamento: ―A filosofia questiona a fé perceptiva, não como impossibilidade de entender esse mundo em que 

vivemos, mas de interrogar o mundo [...]. A filosofia deve desvelar a fé perceptiva que está em nossa vida 

muda como abertura ao mundo, desvelar o ser bruto ou selvagem enquanto questão mesma, que ela possa 



44 
 

 

No lugar de ir diretamente para as vivências do corpo, Merleau-Ponty opta 

por trilhar os caminhos de uma metodologia indireta que lhe conduza não ao 

percebido, enquanto objeto circunscrito, mas aquilo em vista do que é 

possível de percepção. É próprio do percebido já está aí, antes de qualquer 

atribuição de propriedade sensível feita ao mundo pelo corpo. Há uma 

sensibilidade inerente ao mundo que se oferece aos olhares multiperceptivos 

do corpo (CAMINHA, 2016, p. 255) 

 A carne é o horizonte onde meu corpo habita e me assegura que o mundo é antes de 

qualquer enunciado, pois é na obscuridade da minha relação muda como abertura ao mundo 

que me encontro com o pré-teorético. E essa abertura é possível porque o corpo e o mundo 

não estão numa relação de analogia, mas porque há algo comum entre eles que permite pela fé 

perceptiva interrogar ontologicamente. Esse algo comum é a ―carne como ganga da minha 

experiência‖; o corpo pela experiência da fé perceptiva entra numa relação originária de 

perguntar-se sobre o que é. Sobre esse interrogar-se, partindo da certeza ingênua da fé 

perceptiva, Dias (1989) afirma que é no seio do mundo que se abre a interrogação sobre o 

laço que nos une ao mundo. 

Interrogar não é filosofar sobre o mundo, mas do seu seio. A interrogação é, 

para Merleau-Ponty, uma forma de abrir, de desdobrar ou rasgar o nosso 

laço originário com o mundo que envolvemos, em que nos inscrevemos, 

porque, desde sempre, nele estamos envoltos, inscritos. A interrogação é 

―[...] relação última ao Ser e como que órgão ontológico‖, relação que se 

cava e adensa ad infinitum (DIAS, 1989, p. 171).    

 Merleau-Ponty, com a fé perceptiva, na e pela qual faz surgir a interrogação filosófica, 

de caráter ontológico, propõe rever o mundo não como uma tematização posta por algum 

enunciado, tema de um discurso filosófico essencialista, mas o mundo e o sujeito como um 

campo aberto e inacabado que estão em relação. ―No próprio instante, porém, em que creio 

partilhar da vida de outrem, não faço mais que reencontrá-la em seus confins, em seus polos 

exteriores. É dentro do mundo que nos comunicamos, através daquilo que nossa vida tem de 

articulado‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 26). Na nova ontologia, proposta por Merleau-

Ponty, não há binômio, polos exteriores – sujeito e objeto, mundo e sujeito, consciência e 

mundo – deixam de ser a busca pela união deles em torno de uma tese, mas a relação ―entre 

deux‖. Este termo ―entre deux‖ não corresponde a um terceiro gênero, como afirma Dias 

                                                                                                                                                                                     
alcançar, por meio da linguagem em um uso que lhe possa igualar-se ao que ela quer dizer. No fim das contas a 

filosofia é a fé perceptiva interrogando-se sobre si mesma‖ (SILVA, 2010, p. 103). 

 



45 
 

 

(1989), mas se situa num plano ontológico indeterminado, implícito, não tematizado da 

obscuridade da fé perceptiva, como ganga da experiência, aberto a interrogação ontológica. 

O ―entre dois‖ não se situa pois, em parte nenhuma, dado que foi elidido 

pelo traço que une o plano ontológico ao plano transcendental: corpo-sujeito. 

E assim, porque a relação não é tematizada, é a problemática da passagem de 

um plano ao outro, do pré-objetivo ao objetivo, do tácito ao expresso, do 

irrefletido à reflexão (DIAS, 1989, p. 158). 

 No texto Le visible et l’invisible, Merleau-Ponty procura analisar o discurso da ciência 

como aquela que supõe a fé perceptiva, mas não a esclarece; pois embora se apresente como 

conhecimento rigoroso para explicar as experiências apontando para o que seja o verdadeiro 

do vivido do homem, entretanto, ela não pergunta pelo que é, não se interroga pelo originário. 

Ou como diz Merleau-Ponty em outro texto, O olho e o espírito, a ciência ―manipula as coisas 

e renuncia a habitá-las. [...] Ela é e sempre foi esse pensamento admiravelmente ativo, 

engenhoso, desenvolto, essa operação de tratar qualquer ser como geral‖ (MERLEAU-

PONTY, 2009, p. 13). Desse modo, a ciência coloca como verdadeiro o objetivável, isto é, o 

que é definido segundo uma ordem geral, capaz de edificar o mundo existente através de uma 

série de operações que a sustenta. Assim, aquilo que é na concepção da ciência é aquilo que é 

de forma objetiva e que faz o cientista ir atrás da ordem dos fatos sem ter com eles uma 

relação de entrelaçamento. Porém, Merleau-Ponty insiste que o verdadeiro se exprime em 

nosso contato de aproximação com as coisas em si mesmas.  

Assim, a ciência começou excluindo todos os predicados atribuídos às coisas 

por nosso encontro com elas. A exclusão, aliás, é apenas provisória: quando 

aprender a investi-lo, a ciência reintroduzirá pouco a pouco o que de início 

afastou como subjetivo; mas integrá-lo-á como caso particular das relações e 

dos objetos que definem o mundo para ela (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

31).  

 Nessa citação, Merleau-Ponty aponta que embora a ciência procure dissipar a fé 

perceptiva como encontro ingênuo com o mundo, a ciência sempre volta ao encontro 

originário para compreender o mundo. Daí que a fé perceptiva está na origem do pensamento 

científico, embora a ciência queira ultrapassar a fé perceptiva e se esquece que a fé perceptiva 

sustenta suas argumentações. Comentando esse procedimento da ciência em ambicionar no 

dizer o que é e do esforço que ela nos quer levar a crer por meio de exames dos dados 

sensíveis, Merleau-Ponty salienta em sua obra O primado da percepção e suas consequências 

filosóficas (2015) que o mundo da percepção, isto é, o mundo que nos é revelado por nossos 



46 
 

 

sentidos e pela experiência de vida, parece-nos à primeira vista o que melhor conhecemos, já 

que não são necessários instrumentos nem cálculos para ter acesso a ele e, aparentemente, 

basta-nos abrir os olhos e nos deixarmos viver para nele penetrar que a interrogação nasce já 

no abrir os olhos, pois este mundo se revela na percepção, na certeza ingênua do crer. 

 Segundo Merleau-Ponty, a ciência desconsidera que quem vê sempre vê a partir do 

mundo. Para ele, Einstein reforça o papel do observador como atitude de compreender que 

aquilo que é pode ser observado em si mesmo e, portanto, deve ser desclassificado. Para 

Merleau-Ponty, a concepção que Einstein tem sobre a percepção dissimula o valor ontológico 

de tal experiência (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 35). Para Merleau-Ponty, o Ser é anterior à 

operação da ciência, visto que antes da física há uma experiência de mundo, pois meu corpo 

situado no mundo tem uma relação ―entre deux‖. Então, é preciso ―mostrar como a 

idealização física ultrapassa e esquece a fé perceptiva‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 35).  

    Basta tomar como exemplo os físicos que antes de elaborar uma tese sobre o 

movimento das partículas observam a questão em um contato efetivo com o mundo. A fé 

perceptiva está na gênese da observação do movimento das partículas, de modo que não se 

trata de um mero momento do processo cognitivo subsumido à consciência ou uma intelecção 

confusa, mas de um acontecimento, uma abertura primeira e anterior a uma consciência 

constituinte de um mundo objetivo. Afirma Merleau-Ponty sobre a física e seu esforço de 

conceituar o que é sem considerar a vivência como horizonte aberto as experiências: 

[...] a física pretende dizer o que é, mas então não tem hoje mais 

fundamentos para definir o Ser pelo Ser-objeto, nem isolar a vivência na 

ordem de nossas ―representações‖, no setor de nossas curiosidades 

―psicológicas‖; é preciso que reconheça como legítima a análise dos 

procedimentos pelos quais o universo das medidas e das operações se 

constitui a partir do mundo vivido considerado como fonte, eventualmente 

como fonte universal (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 34).  

 Merleau-Ponty propõe como legítima a operação que tem no mundo vivido a pergunta 

pelo que é, pois a relação entre mundo e ciência está no reconhecimento do princípio que os 

entrelaça. Merleau-Ponty afirma, em O olho e o espírito, que se faz necessário repensar a 

ciência em seu pensamento operatório que vê as coisas de sobrevoo, como objetos gerais: ―É 

necessário que o pensamento da ciência – pensamento de sobrevoo, pensamento do objeto em 

geral – se coloque de novo num aí prévio, in locus, sobre o solo do mundo sensível e do 

mundo trabalhado‖ (MERLEAU-PONTY, 2009, p. 15). Nesse sentido, também encontramos 

em Le visible et l’invisible que a tarefa que se impõe à ciência é mergulhar na experiência do 



47 
 

 

ver, do sentir e do falar para descobrir o laço originário das relações com o mundo como 

caminho a revelar as correlações do saber da ciência e do ser: 

Impõe-nos, portanto, a tarefa de compreender se e em que sentido o que não 

é natureza forma um ―mundo‖ e, antes de tudo, o que não é um mundo, 

finalmente, se há mundo, quais podem ser as relações entre o mundo visível 

e o invisível. Esse trabalho, por mais difícil que seja, é indispensável para 

sairmos da confusão em que nos deixa a filosofia dos cientistas 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 46).  

 Por isso, Merleau-Ponty insiste em mostrar que a ciência supõe a fé perceptiva, mas não 

a esclarece porque sua preocupação é em demonstrar o sol, a terra e outras coisas pelo viés do 

objetivável, como resultado puramente de uma ação encadeada. O pensamento objetivo 

resulta num pensamento de sobrevoo, resultado de uma dificuldade em reconhecer a fé 

perceptiva como acontecimento originário com o mundo. E, nessa atitude de relação com o 

originário está a diferença entre Filosofia e ciência, como afirma Merleau-Ponty: ―A Filosofia 

não é ciência, porque a ciência acredita poder sobrevoar seu objeto, [...], ao passo que a 

Filosofia questiona o conjunto das questões onde aquele que questiona é, ele próprio, posto 

em causa pela questão‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 46). Antes de elaborações surgidas de 

um julgamento rigoroso com provas científicas, há a aderência de nossa condição existencial 

de estar situado no mundo e estar em relação com ele, pois aquele que pergunta é ele próprio 

posto em questão pelo recesso do seu corpo. 

 

1.4 Entre deux na reversibilidade da carne 
  

Merleau-Ponty compreende que, entre o mundo e a experiência perceptiva, há o corpo 

como fonte original, aberto à experiência da fé perceptiva que nos lança no mundo da 

presença sensível. Desse modo, Merleau-Ponty propõe repensar a partir da relação originária 

com o mundo, fora da dependência em relação à doutrina e termos, que procuram dar 

significações, uma nova filosofia que, ao invés de ser aporética, tenha como nascedouro a fé 

perceptiva. Afirma Merleau-Ponty sobre o reencontrar o exercício que nos permita partir 

daquilo que são as referências vivas do verdadeiro investigar e interrogar: 

Se pudéssemos reencontrar no exercício do ver e do falar algumas das 

referências vivas que lhe designam na língua tal destino, talvez elas nos 

ensinassem a formar novos instrumentos e a compreender de início nossa 

investigação e interrogação (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 170). 



48 
 

 

 Essa investigação e interrogação que Merleau-Ponty coloca tem como ponto de partida 

a fé perceptiva, que se diferencia do lugar que ocupa Descartes e outros pensadores da 

Filosofia; Merleau-Ponty coloca a origem da interrogação filosófica na obscuridade, onde não 

há clareza e evidência, mas que, segundo ele, é sempre solo para o surgimento de novas 

interrogações filosóficas, pois é lá que o homem comum e o filósofo, ao abrir os olhos, são 

reenviados a uma camada profunda de opiniões mudas (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 17). 

 Essa ligação que põe a todos numa experiência inaugural, originária, é possível pela 

possibilidade do princípio de parentesco que temos com as coisas. Há um laço irrecusável 

com o mundo da experiência, um entrelaçamento da minha vida com outras vidas, do meu 

corpo com as coisas visíveis; há então a carne
7
 que é compreendida a partir do conceito de 

reversibilidade. A reversibilidade é, em Merleau-Ponty, um movimento perpétuo e nunca 

realizável, pois, sendo um movimento do Sensível, não estabelece nem uma mistura ou 

coexistência, mas está sempre em relação. Assim define Merleau-Ponty a reversibilidade: 

Reversibilidade: o dedo da luva que se põe do avesso – Não há necessidade 

de um espectador que esteja dos dois lados. Basta que, de um lado, eu veja o 

avesso da luva que se aplica sobre o direito, que eu toque um por meio do 

outro (dupla ―representação‖ de um ponto ou plano do campo) o quiasma é 

isto: reversibilidade (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 311). 

 Merleau-Ponty, com a reversibilidade, não pretende um retorno ao imediato, à 

coincidência, à fusão efetiva com o existente, mas a promiscuidade que há na relação do 

espectador que afeta, mas que também é afetado. No modelo das mãos que se tocam, não há 

apenas uma mão que se dirige a tocar a outra, mas ambas se tocam reciprocamente.  

É preciso que nos habituemos a pensar que todo visível é moldado no 

sensível, todo ser tátil está voltado de alguma maneira à visibilidade, 

havendo, assim, imbricação e cruzamento, não apenas entre o que é tocado e 

o que toca, mas também entre o tangível e o visível que está nele incrustado, 

do mesmo modo que, inversamente este não é uma visibilidade nula, não é 

sem uma existência visual. Já que o mesmo corpo vê e toca, o visível e o 

tangível pertencem ao mesmo mundo (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 175). 

Na Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty fala que a experiência de tocar e 

ser tocado, cujo ponto de partida é o tocar das mãos, é denominada de experiência reversível, 

isto significa dizer que quando sinto algo, sinto também a mim mesmo. Esse modo duplo da 

experiência perceptiva do tocar cuja formula é: ―quando sinto algo, sinto a mim mesmo‖ 

                                                           
7
 Trataremos desta noção no terceiro capítulo da tese.  



49 
 

 

revela a ambiguidade da experiência inicial do corpo consigo mesmo; é uma experiência que 

se propaga e que se repete na relação com as coisas e na relação com os outros. Merleau-

Ponty, ao introduzir a noção de reflexividade do corpo próprio, pretende tornar o corpo um 

ente visível e tangível que se volta para o mundo, o qual se compõe de aspectos visíveis e 

tangíveis. Assim, não é porque o mundo é visível e tangível em si mesmo, mas porque meu 

corpo é visível e tangível quando ele entra em contato com o mundo e faz o mundo ser visível 

e tangível; ora, o primado não está no mundo, mas no corpo próprio; quando toco, sinto que 

toco e sou tocado. Porém, em Le visible et l’invisible, Merleau-Ponty passa da experiência 

reversível, da ambiguidade do corpo próprio, para a reversibilidade da Carne. Qual é a 

diferença? 

Para Merleau-Ponty, embora o corpo continue a ser um sensível exemplar na nova 

ontologia, a abertura ao mundo não é exclusividade do corpo. A abertura é um traço 

característico do corpo. Desse modo, o corpo e o mundo encontram-se envolvidos, 

entrelaçados no movimento da reversibilidade a partir do qual se compreende a noção de 

carne. Desse modo, enquanto na Phénoménologie de la perception o sentir é ainda analisado 

na sua relação com o sujeito, no Le visible et l’invisible o sensível é princípio de textura 

ontológica da realidade para o mundo e o corpo. Em Signos, Merleau-Ponty fala da 

reabilitação ontológica do sensível ao afirmar que sujeito, consciência, corpo, mundo são 

todas expressões da carne do sensível: 

Quando se diz que a coisa percebida é apreendida "em pessoa" ou "na sua 

carne" (leibhaft), deve-se tomar isso ao pé da letra: a carne do sensível, esse 

grão concentrado que detém a exploração, esse ótimo que a termina refletem 

a minha própria encarnação e são a contrapartida dela. Há aí um gênero do 

ser, um universo com seu "sujeito" e com seu "objeto" sem iguais, a 

articulação de um no outro e a definição de uma vez por todas de um 

"irrelativo" de todas as "relatividades" da experiencia sensível, que é 

"fundamento de direito" para todas as construções do conhecimento. Todo o 

conhecimento, todo o pensamento objetivo vive desse fato inaugural que eu 

senti, que tive, com essa cor ou qualquer que seja o sensível em causa, uma 

existência singular que tolhia repentinamente o meu olhar, e, contudo 

prometia-lhe uma série indefinida de experiências, concreção de possíveis 

desde já reais nos lados ocultos da coisa, lapso de duração dado numa só vez 

(MERLEAU-PONTY, 1991, p. 184).  

 Merleau-Ponty coloca no contexto ontológico a origem da relação entre nós e as 

coisas. Há uma passagem da fenomenologia para a ontologia, do modo de pensar ambíguo 

para um pensar primitivo, originário, que preenche as lacunas ambíguas da fenomenologia. 

Esse pensar que parte da fé perceptiva encontra na reversibilidade o princípio de abertura de 



50 
 

 

nós e do mundo. Merleau-Ponty, ao propor a reversibilidade ontológica, quer remeter entre 

deux, pois a reversibilidade é o cruzamento, o enlaço em movimentos infindáveis, numa troca 

incessante do entre deux e, nesta relação, não há fusão ou coincidência, mas mistura, 

promiscuidade, recobrimento e imbricação. Como afirma Merleau-Ponty: 

Quando encontro o mundo atual tal como é, sob minhas mãos, sob meus 

olhos, contra meu corpo, encontro muito mais do que um objeto: Ser de que 

minha visão faz parte, uma visibilidade mais velha que minhas operações ou 

atos. Isso, porém, não quer dizer que haja, de mim para ele, fusão, 

coincidência: ao contrário, isso se faz porque uma espécie de deiscência 

fende meu corpo em dois e, entre ele olhando e ele olhado, ele tocando e ele 

tocado, há recobrimento e imbricação, sendo, pois, mister dizer que as coisas 

passam por dentro de nós e nós por dentro das coisas (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 162).  

 Assim, Merleau-Ponty traça um percurso em que pretende ressignificar o filosofar, 

colocando no movimento da reversibilidade o princípio do compreender a relação anterior a 

qualquer significação ou enunciado que se faça. Nesse caso, abandonar as aporias e os 

preconceitos que sobrevoam a interrogação filosófica, e ir à origem de onde brotam todas as 

construções do conhecimento, como afirma Merleau-Ponty em Signos (1991, p. 184), é o 

percurso que deve ser trilhado pelo filósofo, pois, na profundidade da relação recíproca, no 

entrelaçamento do corpo e do mundo, como duas metades da laranja, é que se percebe o 

princípio de todo o cruzamento reiterado oferecido ao universo da interrogação filosófica, 

como afirma Merleau-Ponty: 

É preciso que, entre a exploração e o que me ensinará, entre meus 

movimentos e o que toco, exista alguma relação de princípio, algum 

parentesco, segundo o qual não sejam somente, pseudópodos da ameba, 

vagas e efêmeras deformações do espaço corporal, mas iniciação e abertura a 

um mundo tátil. Isso, só poderá acontecer se, ao mesmo tempo que sentida 

do interior, minha mão também for acessível por fora, ela própria tangível, 

por exemplo, pela outra mão, se tomar lugar entre as coisas que toca, sendo, 

em certo sentido, uma dentre elas, abrindo-se enfim, para um ser tangível de 

que também ela faz parte. Por meio desse cruzamento reiterado de quem toca 

e do tangível, seus próprios movimentos se incorporam ao universo que 

interrogam, são reportados ao mesmo mapa que ele; os dois sistemas se 

aplicam um sobre o outro como as duas metades de uma laranja 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 174).  

 Como citado acima, a imagem utilizada por Merleau-Ponty para falar da relação de 

princípio que envolve abertura do entre deux não é o exemplo das amebas que se utilizam dos 

pseudópodes para envolver o alimento, mas das mãos que se tocam reciprocamente. Na 



51 
 

 

reversibilidade, há o envolver-se com outro, há um tocar e ser tocado, um afetar e ser afetado; 

há abertura, deiscência. Pensar o Ser como deiscência é recusar a posição de fusão ou 

coincidência, tal como ocorre com a ameba. Na deiscência, esse evento de abertura de meu 

corpo com ele mesmo e com o mundo, é sempre fissão, imbricação que nos permite pensar a 

relação. Desse modo, o exemplo utilizado por Merleau-Ponty das mãos que se tocam 

mutuamente me leva a perceber que minhas duas mãos são "copresentes" ou "coexistem" 

porque são as mãos de um único corpo e o outro aparece por extensão dessa copresença; essa 

experiência das mãos que se tocam também se aplica ao contexto do movimento da 

visibilidade. Inclusive, Merleau-Ponty afirma ―[...] que todo visível é moldado no sensível, 

todo ser tátil está votado de alguma maneira à visibilidade‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

175). 

 Essa visibilidade, que desvela a visão como palpação pelo olhar e, desse modo, se 

inscreve na ordem da reversibilidade, assume em Merleau-Ponty uma crítica a Descartes. 

Segundo Merleau-Ponty, Descartes trata o ato de ver como imagem especular, numa relação 

ambígua de semelhança. Merleau-Ponty afirma, em O olho e o espírito, ―que um cartesiano 

não se vê no espelho: ele vê um manequim‖ (MERLEAU-PONTY, 2009, p. 35). Para 

Merleau-Ponty, aquele que vê não pode ser estranho ao mundo que olha e vive, pois, mais do 

que um simples percebido, há uma profundidade que habita a relação entre o vidente e a coisa 

vista, há uma comunicação, uma reversibilidade.  

Há topografia dupla e cruzada do visível no tangível e do tangível no visível, 

os dois mapas são completos e, no entanto, não se confundem. As duas 

partes são partes totais e, no entanto, não passíveis de superposição. Sem, 

portanto, entrarmos nas implicações próprias do vidente e do visível, 

sabemos que, sendo a visão palpação pelo olhar, é preciso que também ela se 

inscreva na ordem do ser que nos desvela, é preciso que aquele que olha não 

seja, ele próprio, estranho ao mundo que olha. Uma vez que é preciso (como 

tão bem indica o sentido da palavra) que a visão seja redobrada 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 175). 

Com isso, Merleau-Ponty quer escapar dos impasses clássicos da filosofia cartesiana 

com sua dicotomia sujeito e objeto. Para Merleau-Ponty, o corpo, como ―sensível exemplar‖ 

que vê e é visto, constitui uma das expressões da reversibilidade que está na origem de toda 

relação. Com essa nova perspectiva, Merleau-Ponty concebe o corpo como algo familiar que 

incorpora novas relações sem no entanto se sobrepor; não há o entendimento do corpo como 

objeto de pensamento, nem bifurcação do sujeito e do objeto; há, na ontologia de Merleau-

Ponty, o sensível que é chave para desvelar a relação do corpo que toca e é tocado, como ele 



52 
 

 

afirma: ―[...] a espessura da carne entre o vidente e a coisa é constitutiva de sua visibilidade 

para ela, como de sua corporeidade para ele; não é um obstáculo entre ambos, mas o meio de 

se comunicarem‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 176). 

Na primeira vez que, no Le visible el l’invisible, Merleau-Ponty faz referência a noção 

de carne
8
, encontra-se na noção de reversibilidade uma maior compreensão. Na citação, 

Merleau-Ponty diz que a percepção ―emerge no recesso de um corpo‖. Temos usado uma 

expressão de Merleau-Ponty para referir ao corpo como ―sensível exemplar‖. Por quê? Com 

efeito, Merleau-Ponty, por meio da análise do corpo, buscará demonstrar que a própria 

estrutura corporal é feita de reciprocidade consigo mesmo e com o mundo. Exemplo disso é 

tomarmos o ato das mãos se tocarem. Porém, diferentemente do modo como é compreendido 

na Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty procura explicitar que o corpo exprime a 

configuração ontológica do Sensível. Daí, Merleau-Ponty afirmar que, antes da ciência do 

corpo, há uma experiência originária que emerge do recesso do corpo. É essa reversibilidade 

que o corpo, inserido no mundo, com suas estruturas perceptivas, se desdobra 

simultaneamente como tangível e tangente num movimento de relação que vai da deiscência à 

fissão e vice versa.  

Em vez de rivalizar com a espessura do mundo, a de meu corpo é, ao 

contrário, o único meio que possuo para chegar ao âmago das coisas, 

fazendo-me mundo e fazendo-as carne. [...] o corpo nos une diretamente às 

coisas por sua própria ontogênese, soldando um outro os dois laços de que é 

feito, seus dois lábios: a massa sensível que ele é e a massa sensível de onde 

nasce por segregação, e à qual, como vidente, permanece aberto 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 176).  

 Essa dupla pertença do corpo, sensível e sentiente, só reforça a reversibilidade na qual 

o corpo está inserido, ou seja, num mesmo mundo carnal. É a partir desta perspectiva, que 

será possível compreender o corpo como ―sensível exemplar‖, pois o corpo transmite, 

propaga a visibilidade e a tangibilidade que está na textura da Carne (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 176). Por isso, ele se torna um dos meios de se chegar ao âmago das coisas, já que 

ele manifesta a reversibilidade, que constitui o atributo ontológico da Carne. 

Se o corpo possui essa dupla referência, isso não pode advir de um acaso 

incompreensível. Ele nos ensina que uma referência chama a outra. [...] Se, 

                                                           
8
 ―Antes da ciência do corpo – que implica a relação com o outrem -, a experiência da minha carne como ganga 

de minha percepção ensinou-me que a percepção não nasce em qualquer lugar, mas emerge no recesso de um 

corpo‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 24). 

 



53 
 

 

apalpa e vê, não é porque tenha diante de si os visíveis, como objetos; eles 

estão em torno dele, até penetram em seu recinto, estão nele, atapetam por 

fora e, por dentro seus olhares e suas mãos. Se os apalpa e vê, é unicamente 

porque pertencendo a mesma família, sendo ele próprio, visível e tangível, 

utiliza seu ser como meio para participar do deles, é porque cada um dos 

dois seres é para o outro o arquétipo, e os corpos pertencem a ordem das 

coisas assim como o mundo é a carne universal (MERLEAU-PONTY, 2015, 

p. 178). 

Merleau-Ponty desenvolve a expressão do ―narcisismo fundamental‖, para salientar 

como o corpo, ao tocar e ser tocado, ao ver e ser visto, é envolvido por uma profundidade 

essencial, de maneira que vidente e visível, tangente e tangível entram numa reversibilidade 

que os leva a ser tragados pelo mar do Sensível. O ―narcisismo fundamental‖ se apresenta 

como uma crítica aos que preconceituosamente recusaram colocar o corpo no mundo e o 

vidente no corpo ou o corpo e o mundo numa representação, a exemplo de Descartes quando 

do ato de se olhar no espelho e vê apenas um manequim. Para Merleau-Ponty, o corpo que se 

vê vendo, se toca tocando realiza uma reversibilidade que se desdobra numa dimensão 

originária, por isso, o corpo não é uma réplica ou algo em que só se veja os contornos, mas o 

sentido profundo de ser envolvido pelo Sensível. 

[...] há um narcisismo fundamental de toda visão; daí por que, também ele 

sofre, por parte das coisas, a visão por ele exercida sobre elas; daí, como 

disseram muitos pintores, o sentir-me olhado pelas coisas, daí minha 

atividade ser identicamente passividade – que constitui sentido segundo e 

mais profundo do narcisismo: não ver de fora, como os outros veem, o 

contorno de um corpo habitado, mas sobretudo visto por ele, existir nele, 

emigrar para ele , ser seduzido, captado, alienado pelo fantasma, de sorte que 

vidente e visível se se mutuem reciprocamente, e não mais se saiba e quem 

vê e quem é visto (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 181).   

Sendo o corpo um sensível, todavia não é sensível como os outros, pois, ao ver-se, o 

corpo não se vê todo. Há algo no corpo que o ultrapassa e que não permite ser apenas corpo-

sujeito ou corpo-objeto, mas, dado que é visível, permite-lhe ver a partir de um ponto comum, 

embora o invisível também está no corpo. Desse modo, Merleau-Ponty, com as noções de 

visível e invisível no corpo, deixa de lado a concepção do corpo como uma coisa vista por si 

próprio, completamente, como se houvesse uma reflexividade especular, para reenviar à 

reversibilidade da relação originária entre o visível e o invisível.  

O que se chama um visível é, dizíamos, uma qualidade prenhe de uma 

textura, a superfície de uma profundidade, corte de um ser maciço, grão ou 

corpúsculo levado por uma onda do Ser. Já que o visível total está sempre 



54 
 

 

atrás, ou depois, ou entre os aspectos que dele se veem, só há acesso até ele 

graças a uma experiência que, como ele, esteja inteiramente fora de si 

mesma: é a esse título e não como suporte de um sujeito cognoscente que 

nosso corpo domina o visível para nós; mas não o explica, não o ilumina, 

apenas concentra o mistério de sua visibilidade esparsa; e aqui não se trata 

de um paradoxo do homem, mas de um paradoxo do Ser (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 133).   

 Sobre essa relação do visível e o do invisível, Merleau-Ponty, em uma nota de trabalho 

de janeiro de 1960
9
, insiste que não se pode considerar o invisível como outro visível 

―possível‖.  O invisível reside na relação com o visível sem, no entanto, ser objeto. O 

invisível está de trás do visível, pois ele é a visibilidade iminente, isto é, ele é presença 

originária que se apresenta na ausência ou lacuna que o visível deixa. Na Phénoménologie de 

la perception, é possível encontrar uma referência de Merleau-Ponty à invisibilidade que o 

visível deixa; segundo ele, quando o corpo visual deixa um ―quase-espaço‖ na distância entre 

as partes do corpo que vê, procura-se o espelho para preencher tal vazio, porém, ainda assim, 

o corpo é remetido a algo original que não está ali. Afirma Merleau-Ponty: ―quando quero 

preencher este vazio recorrendo à imagem do espelho, ele ainda remete a um original que não 

está ali, entre as coisas, entre as coisas, mas do meu lado, aquém da visão‖ (2016, p. 121).  

. O corpo é, então, esse visível que participa da visibilidade, como um sensível 

exemplar, e também invisível, porque participa da reversibilidade da Carne que jamais pode 

ser completada. Ou, como diz Merleau-Ponty: ―O invisível reside aí sem ser objeto, é a pura 

transcendência, sem máscara ôntica. E os próprios visíveis, no final, também estão apenas 

centrados sobre um núcleo de ausência‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, 278). O visível é um 

campo móvel onde as posições se modificam, incluindo a posição recíproca do visível e do 

invisível. Não há pura visibilidade, todo o visível o é relativamente a um invisível que lhe é 

constitutivo. 

 Merleau-Ponty rejeita a imagem do corpo como duas faces de uma folha de papel em 

que, de um lado, seria uma coisa entre as coisas; e do outro, aquilo que vê e toca. Essa 

imagem é própria do corpo ambíguo, presente na Phénoménologie de la perception, que 

compreende o corpo como pertencente à ordem do objeto e à ordem do sujeito. A 

compreensão do corpo como duas faces de uma folha de papel retira do corpo sua constituição 

originária, ―seu segredo natal‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 176). Afinal, o corpo e as 

                                                           
9
 ―Princípio: não considerar o invisível como outro visível ‗possível‘, ou um ‗possível visível‘ para outro isso 

seria destruir a membrura que nos une a ele. Além disso, como esse ‗outro‘ que o ‗veria‘ – ou esse ‗outro 

mundo‘ que ele constituiria ligar-se-ia necessariamente ao nosso, a verdadeira possibilidade reapareceria 

necessariamente nessa ligação – O invisível reside aí sem ser objeto‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 278).  



55 
 

 

coisas têm constitutivamente o mesmo Ser, que estão numa relação de reciprocidade e 

deiscência. 

 Com efeito, o ato do corpo ver e tocar é porque tem a mesma origem comum e, desse 

modo, estabelecem uma comunicação. Essa comunicação é o entrelaçamento, a 

reversibilidade, o verso e reverso do sentido e do sentiente, o atapetamento que envolve o 

―entre dois‖ em um movimento que tem na carne o mesmo arquétipo. É só a partir da 

reversibilidade da carne, cujo corpo e as coisas participam, que se deve ultrapassar a imagem 

do corpo como duas faces. E, se se quer falar do corpo usando metáforas, que se diga que são 

―dois segmentos de um único percurso circular‖, tal como se pode depreender da citação 

seguinte: 

Não cabe mesmo dizer, como o fizemos há pouco, que o corpo é feito de 

duas faces, sendo uma a do ―sensível‖, solidária com o resto do mundo: nele 

não há duas camadas ou duas faces, e ele não é fundamentalmente, nem 

apenas coisa vista nem apenas vidente, é a Visibilidade ora errante ora 

reunida e, sob esse aspecto, não está no mundo, não retém como num recinto 

privado, sua visão do mundo: vê o próprio mundo, o mundo de todos, e sem 

ter que sair de si, porque não é inteiro, porque suas mãos, seus olhos nada 

mais são do que essa referência de um visível, de um tangível-medida a 

todos os semelhantes, dos quais recolhe o testemunho, por um passe de 

mágica que é a própria visão e o próprio tato. Falar de camadas ou faces é, 

ainda, achatar e justapor, sob o olhar reflexivo, o que coexiste no corpo no 

corpo vivo e ereto. Se o que se quer são metáforas, seria melhor dizer que o 

corpo sentido e corpo que sente são como o direito e o avesso, ou ainda, 

como dois segmentos de um único percurso circular (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 179). 

 No início deste primeiro capítulo da tese, ao tratar sobre o corpo próprio, afirmamos 

que, segundo Merleau-Ponty, o corpo não é um objeto que Eu posso conhecer e tratar 

conceitualmente como coisa psicológica, massa material, mas que ele é dimensão da minha 

própria existência. Para confirmar essa dimensão do corpo próprio, citamos os exemplos 

tomados por Merleau-Ponty do braço fantasma e da anosognose que não conseguem explicar 

e compreender tal fenômeno, pois elas colocam o corpo como objeto independente de toda a 

história pessoal.  

Revendo esses exemplos pela ótica da reversibilidade, na ontologia de Merleau-Ponty, 

em Le visible et l’invisible, pode-se compreender que esse corpo que sofreu a perda de um 

membro e sente como se estivesse ainda presente é porque não é puro objeto, nem puro 

sujeito, mas um sentir encarnado que está ligado ao Sensível. Se existe comércio, 

entrelaçamento, quiasma: eu-outrem, eu-mundo, percipiente-percebido, a Filosofia não pode 



56 
 

 

permanecer na dicotomia do Para-si e do Em-si; ao invés disso, ela deve procurar ―Essa 

mediação pela ruína, este quiasma faz com que não seja simplesmente antítese para-Si para-

Outro, que haja o Si contendo tudo isso‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 264). Nesse sentido, 

há uma lateralidade como corpo sensível e sentiente, ou seja, estão lado a lado numa relação 

reversível, que permite que o corpo não seja tomado como objeto de pensamento, mas como 

carne que sofre quando ferida, como afirma Merleau-Ponty: 

Por certo, entre os dois ―lados‖ de nosso corpo, o corpo como sensível e o 

corpo como sentiente – o que outrora chamamos de corpo objeto e corpo 

fenomenal – podemos dizer que há, ao invés de uma distância, o abismo que 

separa o Em si e o Para si. [...] Temos ou não temos um corpo, isto é, não um 

objeto de pensamento permanente, mas uma carne que sofre quando ferida, e 

mãos que apalpam? (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 178). 

 Assim, se compreende, a partir da ontologia de Merleau-Ponty, que o fato de sentir o 

membro fantasma é um invisível, não como objeto, mas como visível, ou seja, o visível 

permanece retido na visibilidade sem porém ser um objeto positivo no sentido em que ele é 

condição mesma de visibilidade. Desse modo, Merleau-Ponty não define o visível e o 

invisível nem a partir de sua oposição nem de uma superposição de um em relação ao outro 

nem como o que se pode ver tatilmente. Assim define Merleau-Ponty em uma nota de 

trabalho de maio de 1960: 

O invisível é: 1) o que não é atualmente visível, mas poderia sê-lo (os 

aspectos ocultos ou inatuais da coisa, - coisas ocultadas, situadas alhures – 

―Aqui‖ e ―alhures); 2) aquilo que, relativo ao visível, não poderia contudo, 

ser visto como coisa (os existenciais do visível, suas dimensões, sua 

membrura não figurativa); 3) aquilo que só existe tatilmente ou 

cinestesicamente, etc; 4) os λέxτα, o Cogito. Estas 4 ―camadas‖, eu não as 

reúno logicamente sob a categoria do in-visivel – isso é impossível, 

primeiramente, pela simples razão de que não sendo o visível um positivo 

objetivo, o invisível não pode ser uma negação no sentido lógico – trata-se 

de uma negação- referência (zero de...) ou afastamento. Essa negação-

transferência é comum a todos os invisíveis porque o visível foi definido 

como dimensionalidade do Ser, isto é, como universal, e, portanto nele 

envolvido, e não é senão modalidade da mesma transferência (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 295). 

 Merleau-Ponty concebe a relação num horizonte ontológico, como manifestação de 

um ser que é reversibilidade. A relação entre o mundo e o corpo no horizonte ontológico 

encontram sua origem comum na carne. A reversibilidade da carne corresponde à tentativa de 

Merleau-Ponty de elaborar uma filosofia, de criar e manifestar uma outra terminologia que 



57 
 

 

fuja das filosofias reflexionantes, da negatividade ou da bifurcação. Na nova dinâmica da 

ontologia proposta por Merleau-Ponty, a própria relação, a reversibilidade, se torna a textura, 

a carne, comum, na qual somos remetidos. É essa reversibilidade no movimento ontológico 

que o corpo encarna como inserido no mundo; o corpo que sente se descobre também como 

sensível para si, na expressão de Merleau-Ponty: ―sensível exemplar‖, de modo que suas 

estruturas perceptíveis exprimem aquilo que está na origem da percepção: a carne.  A carne 

não como um conceito propriamente dito, mas como uma espécie de metáfora, de emblema de 

um ―domínio limitado‖. 

Antes de aprofundar na ontologia de Merleau-Ponty, a relação entre a carne e a ideia, é 

preciso compreender como o corpo, que nos parece ser central para esta relação, se entrelaça 

por meio da percepção com a fala. Se o corpo está na origem da experiência da fé perceptiva 

que nos põe na relação da reversibilidade com o mundo, como compreender a relação entre o 

que se percebe e o que vem à fala? Seriam da mesma ordem perceptiva?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

 

CAPÍTULO II. CARNE: EXPRESSÃO E MOVIMENTO 

 

2.1 Carne e expressão  

  

No capítulo anterior, tratamos de como a fé perceptiva e a reversibilidade emergem da 

abertura do corpo, denominado por Merleau-Ponty de corpo próprio como sendo aquele que 

experimenta sua própria existência. Esse corpo que experimenta sua própria existência possui 

a característica primordial de ser sensível e um ―sensível exemplar‖, pois, por meio dele, é 

possível retornar as coisas mesmas como se mostram e numa atitude de crença perceptiva, 

realizar continuamente o movimento da reversibilidade.  

Nesse sentido, a noção de corpo é caracterizada pela abordagem dada ao sujeito como 

ser que está no mundo pelo seu corpo. Essa nova perspectiva desloca do ―eu penso‖ 

cartesiano para a originalidade do ―eu posso‖ ((MERLEAU-PONTY, 2016, p. 171), isto é, 

para um corpo que percebe tal como eu vivo. Desse modo, o corpo é corpo vivido que possui 

uma dimensão relacional aberta, inacabada com o mundo. A experiência vivida revela o corpo 

próprio como ―veículo do ser no mundo‖ que experimenta suas ações no horizonte do vivido. 

Essa ligação existencial encarnada forma uma unidade indivisa e atividade expressiva por 

meio da percepção.  

Merleau-Ponty, ao abordar a questão da relação entre percepção e fala, já aponta que: 

―reconhecemos no corpo uma unidade distinta daquela do objeto científico. [...] Procurando 

descrever o fenômeno da fala e o ato expresso de significação, poderemos ultrapassar 

definitivamente a dicotomia clássica entre o sujeito e o objeto‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, 

p. 213). Ora, as abordagens empirista e intelectualista procuram separar a percepção e a fala 

sem admitir que exista uma relação entre esses atos realizados pelo sujeito. Isso acontece 

porque essas duas abordagens fundam um conhecimento objetivo do mundo e do modo como 

o sujeito se relaciona com ele. Essas abordagens pertencem à dicotomia sujeito-objeto, cujas 

propostas surgiram na filosofia moderna. Do lado do empirismo, seus pressupostos foram 

colocados na experiência; e, no lado do intelectualismo, a constituição da realidade é dada 

pela consciência.  

Para o empirismo, a noção de sensação deriva de um questionamento sobre a origem 

de nossos conhecimentos. Para eles, o conhecimento vem inteiramente da experiência pela 

qual o sujeito que percebe pode atingir a realidade do mundo através das sensações que estão 

então na origem de nossos conhecimentos por meio da estimulação de nossos órgãos dos 

sentidos. O acontecimento da percepção é possível porque os espetáculos objetivos do mundo 



59 
 

 

são transformados em qualidades sensíveis pelos órgãos dos sentidos do sujeito que percebe. 

Nesse sentido, todas as sensações já supõem um mundo organizado. A experiência perceptiva 

nos abre sempre a presença concreta de algo em lugar de se reduzir à impressão de um estado 

de mim mesmo, isto é, para ter sensações devemos estar presentes em certo mundo que nos dá 

as condições efetivas para sentir algo. 

A percepção, na abordagem empirista, coloca a sensação e a percepção causadas por 

estímulos externos que atuam sobre o sistema nervoso levando a um processo de associação. 

Nessa concepção, a relação entre corpo e mundo é uma síntese passiva em que a percepção 

apenas recepciona as sensações. Não haveria uma participação da percepção na relação com a 

fala, pois esta seria entendida numa relação de causalidade objetiva em que os estímulos 

desencadeiam o funcionamento orgânico dos órgãos capazes de produzir a articulação da 

palavra.  Da abordagem empirista, resulta que precisamos retomar o problema do sujeito que 

percebe para entender a percepção, pois não se pode apreender de imediato como um 

conhecimento determinado sem que consideremos que ela já é nosso acesso ao mundo que 

nos aparece e que estamos nele imersos. 

 Já para o intelectualismo, a percepção seria um ―pensamento de perceber‖, isto é, se 

limita a uma operação intelectual que decodifica o significado percebido em síntese do 

entendimento, isto é, a experiência perceptiva é uma atividade intelectual capaz de possuir, de 

antemão, a estrutura inteligível das coisas para conhecer suas formas puras, que são a única 

garantia de um conhecimento claro e evidente. Desse modo, somente uma faculdade 

intelectual é capaz de reconhecer distintamente o percebido e torná-lo presente para nós, por 

um ato de representação, como um conhecimento de uma realidade verdadeira e invariável.  

O percebido, na perspectiva intelectualista, se torna algo que o entendimento revela; a 

forma permanente da matéria sensível que nos é dada empiricamente como uma realidade 

mutável em que cabe ao entendimento o ato de julgar para além das variações das sensações o 

que é a coisa.  É por esse motivo que os intelectualistas tratam a percepção com um 

pensamento que se exerce na ocasião da percepção e não como relação com as coisas.  

Todavia, se considerarmos a experiência de perceber, a partir de nossa relação com as coisas 

como fenômeno original, devemos recuperar a dimensão existencial de nossa relação com as 

coisas que somente a percepção pode proporcionar. 

Para Merleau-Ponty, a abordagem empirista e a abordagem intelectualista são 

parentas, pois não apenas fazem da sensação uma definição antropológica, mas porque 

conservam uma atitude dogmática ao não reconhecer a atitude natural daquele que está 

lançado no mundo (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 64). Essa ―atitude natural‖, denominada de 



60 
 

 

fé perceptiva por Merleau-Ponty, confirma a necessidade de recuperar o movimento 

primordial do ato expressivo, o que corresponderia à fala em estado nascente, no instante em 

que ela mesma se realiza enquanto expressão.  ―Ora há um ato humano que de um só golpe 

atravessa todas as dúvidas possíveis para instalar-se em plena verdade: este ato é a percepção, 

no sentido amplo de conhecimento das existências‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 66). 

Desse modo, o corpo que percebe e sente primeiro é afetado pelo mundo em sua relação 

originária para só depois assumir a fala da determinação, pois na relação primordial há apenas 

a expressão. Por isso, a expressão abre a questão da fala. De que fala falamos? Da fala da 

ciência ou fala operante do corpo no ato de perceber? 

Retornar as coisas mesmas é retornar a este mundo anterior ao conhecimento 

do qual o conhecimento sempre fala, e em relação ao qual toda a 

determinação científica é abstrata, significativa e dependente, como a 

geografia em relação à paisagem – primeiramente nós aprendemos o que é 

uma floresta, um prado ou riacho (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 9). 

 Antes da conceituação, do enunciado, há uma experiência originária de um 

movimento realizado pelo corpo que nos põe em relação antepredicativa; daí, na citação, 

Merleau-Ponty incentivar o retorno às coisas mesmas tais como se mostram e não por aquilo 

que a ciência determinou. Na experiência do corpo fenomenal se reconhece os atos 

expressivos de significação, como condição deste ser que está aberto ao mundo pelo seu 

corpo. Com base nessa compreensão de que a percepção é fruto da experiência do corpo 

expressivo que podemos compreender a relação da percepção com a fala, pois antes da 

geografia dizer o que é a paisagem conceitualmente, nós já entramos na relação falante com a 

paisagem. Essa relação entre a percepção e a fala cujo solo é o corpo, confirma a afirmação de 

Merleau-Ponty de que a experiência de minha percepção emerge do corpo (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 24). 

 Assim, se compreende o fato da ligação entre a percepção e a fala serem da mesma 

ordem, pois o corpo é a unidade de onde emerge a expressão. Ao falar de corpo como 

expressão, Merleau-Ponty procura regressar àquilo que é anterior ao que está instituído na 

fala, isto é, retornar ao contato originário da experiência da fala. Esse retorno permitirá 

compreender o corpo como lugar do fenômeno da expressão, pois nele o sentir e a experiência 

perceptiva nos põe na origem do Ser da linguagem. 

 O reconhecimento do corpo como expressão por Merleau-Ponty significa que a 

linguagem na experiência perceptiva está aquém da mediação da palavra ou do juízo. Há uma 

linguagem do sensível que se transparece no corpo; este sensível, descartado pelas abordagens 



61 
 

 

empirista e intelectualista, é retomado por Merleau-Ponty na sua ligação com o corpo como 

―sensível exemplar‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 176), porque ele exprime uma 

reversibilidade com tudo aquilo com que ele se relaciona. 

É por meu corpo que compreendo o outro, assim como é por meu corpo que 

percebo ―coisas‖. Assim, ―compreendo‖, o sentido do gesto não está atrás 

dele, ele se confunde com a estrutura do mundo que o gesto desenha e que 

por minha conta eu retomo, ele se expõe no próprio gesto – assim como, na 

experiência perceptiva, a significação da chaminé não está para além do 

espetáculo sensível e da chaminé, ela mesma, tal como meus olhares e meus 

movimentos a encontram no mundo (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 226). 

 Desse modo, a relação entre corpo e linguagem é fundamental na compreensão de que 

o corpo é constituinte e constituído de uma linguagem que se espraia nos seus gestos. Para 

Merleau-Ponty, usamos nosso corpo de forma espontânea sem pensar a cada momento o ato a 

ser apreendido. É o corpo que fala em seus gestos, pois com meu corpo compreendo o outro e 

percebo as coisas. O sentido do gesto não está escondido atrás dele, ele me mostra os pontos 

sensíveis do mundo e se confunde na própria estrutura do corpo no ato de exprimi-los.  

O gesto está diante de mim como uma questão, ele me indica certos pontos 

sensíveis do mundo, convida-me a encontrá-lo ali. A comunicação realiza-se 

quando minha conduta encontra neste caminho o seu próprio caminho. Há 

confirmação do outro por mim e de mim pelo outro. Aqui é preciso restaurar 

a experiência do outro deformada pelas análises intelectualista, assim como 

restaurar a experiência perceptiva da coisa (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 

225).   

 Segundo essa citação, o gesto se limita a indicar uma relação entre o corpo e o mundo 

marcado pelos seus ―pontos sensíveis‖ que põe a ambos no mesmo caminho de comunicação. 

Nesse sentido, a fala expressa uma significação do mundo que teve início no meu corpo, isto 

é, movimento primordial do ato expressivo, o que corresponderia à língua em estado nascente, 

no instante em que ela mesma se realiza enquanto expressão. É o que acontece com a criança 

quando balbucia em que não há uma relação causal ente inteligência e fala, mas há desejo de 

fazer parte do universo repleto de palavras. Essa questão do balbucio move Merleau-Ponty a 

tentar compreender como acontece a transição de uma existência estritamente biológica para 

uma atividade não biológica que se caracteriza por um movimento em direção ao diálogo 

(MERLEAU-PONTY, 2006). Estaríamos, então, diante da língua falada ou vivida, tomando-a 

sob a perspectiva daqueles que a vivenciam: os sujeitos falantes. A compreensão do gesto não 

se dá por uma experiência intelectual, mas sim por uma apreensão da experiência perceptiva. 



62 
 

 

A experiência perceptiva é anterior à interpretação intelectual. Em relação a esta, aquela é 

fundante, pois exprime a primordialidade de nossa inserção no mundo. 

O que me é ensinado pela fenomenologia da linguagem [...], é uma nova 

concepção do ser da linguagem, que é agora lógica na contingência, sistema 

orientado, e que entretanto elabora sempre os acasos, prosseguimento do 

fortuito na totalidade que tem um sentido, lógica encarnada ((MERLEAU-

PONTY, 1991, p. 93). 

 Essa citação traduz bem o esforço de Merleau-Ponty de mostrar que a linguagem não 

se refere nem a um objeto ideal do pensamento nem a uma soma de acasos lógicos, mas na 

concepção de desvelar um ―ser da linguagem‖ que encontra seu sentido na lógica contingente 

encarnada. Por isso, Merleau-Ponty, ao analisar a linguística de Saussure recusa assumir dele 

a perspectiva científica de desenvolver uma ciência objetiva da linguagem, pois, para 

Merleau-Ponty, ao invés de pensar numa diferenciação entre a linguística da língua e a 

linguística da fala, o que interessa é pesquisar essa relação para compreender o fenômeno do 

―ser da linguagem‖. Essa relação se manifesta na linguagem como expressão.  

Entre a ciência da expressão, se ela se considera seu objeto por inteiro, e a 

experiência viva da expressão, se ela é bastante lúcida, como haveria corte? 

A ciência não está destinada a um outro mundo, mas a este; ela fala, afinal, 

das mesmas coisas que vivemos. [...] Mas, enfim, as ideias estão sempre 

sujeitas à condição de iluminar a opacidade dos fatos, e a teoria da 

linguagem deve abrir um caminho até a experiência dos sujeitos falantes 

((MERLEAU-PONTY, 2012, p. 45-46). 

  Expressão que nasce na experiência do mundo percebido e encontra na vestimenta do 

pensamento e da linguagem formal sua comunicação. Porém, esta linguagem que estabelece 

uma comunicação tem um nascedouro, que não é simplesmente substituir a percepção por um 

conjunto de signos correspondentes, mas é de ordem ontológica. Assim, estaria na ontologia a 

arte captada, por Merleau-Ponty, para a sua grande prosa, sobre a compreensão da linguagem. 

Afirma Merleau-Ponty: 

A linguagem nos conduz às coisas mesmas na medida em que, antes de ter 

uma significação, ela é significação. Se só lhe concedemos sua função 

segunda, é que supomos dada a primeira, é que a elevamos a uma 

consciência da qual ela é em realidade a portadora, enfim, é que colocamos a 

linguagem antes da linguagem (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 44-45). 



63 
 

 

 Mas, como compreender ―uma linguagem antes da linguagem‖? Como renunciar aos 

signos se com eles estabelecemos a língua, com sua logicidade na comunicação, para voltar a 

uma origem em que não há linguagem de signos?  Como, do silêncio, pode nascer a palavra? 

Como a filosofia pode ter uma linguagem que seja originária? Estas perguntas são 

importantes, pois servem de guia para a compreensão do que nos propomos a compreender 

sobre a linguagem como expressão ontológica. 

 Para Merleau-Ponty, a ciência encara a linguagem como fato acabado e resíduo de atos 

de significação, como registro de significações já adquiridas. Desse modo, não haveria espaço 

para a expressão e a fala. Essa forma de pensar se deve ao modelo filosófico tradicional que 

atribuiu ao pensamento uma primazia sobre a linguagem. Merleau-Ponty analisa que essa 

primazia do pensamento está atada a uma filosofia reflexiva, já que concebe o pensamento 

como representação e a fala como signo do pensamento, porém, o pensamento e a linguagem 

estão entrelaçados no momento da fala naquele momento originário em que o corpo se 

expressa gestualmente.  

Dizer que o pensamento, senhor de si mesmo, remete sempre a um 

pensamento mesclado de linguagem não é dizer que ele seja alienado, 

separado por ela da verdade e da certeza. Precisamos compreender que a 

linguagem não é um empecilho para a consciência, que para esta não há 

diferença entre o ato de alcançar a si mesma e o ato de exprimir, e que a 

linguagem, no estado nascente e vivo, é o gesto de tomada e de recuperação 

que me reúne a mim mesmo e aos outros (MERLEAU-PONTY, 2012, p 48). 

Merleau-Ponty se apropria do pensamento de Saussure para pensar a questão da 

linguagem, isto é, a língua e a fala, sendo a língua como aquilo que está sedimentado e a fala 

como aquilo que está em criação. Merleau-Ponty passa à análise de Saussure, que justapunha 

duas perspectivas de linguagem, quais sejam: a da linguagem como objeto de pensamento e a 

da linguagem como sendo ―minha‖, ao distinguir uma linguística sincrônica da palavra e uma 

linguística diacrônica da língua.  

[...] Saussure inaugura, ao lado da linguística da língua, que a faria ser vista, 

no limite, como um caos de acontecimentos, uma linguística da fala, que 

deve mostrar em si, a cada momento, um ordem, um sistema, uma totalidade, 

sem os quais a comunicação e a comunidade linguística seriam impossíveis 

(MERLEAU-PONTY, 2012, p. 56). 

 Para Saussure, a relação entre a sincronia e a diacronia incorpora a linguagem, que a 

cada momento é dotada de um sistema lógico interno, isto é, a língua é composta como um 



64 
 

 

sistema de puras diferenças internas em que, por meio da relação da substituição de um 

elemento por outro, de forma simultânea (sincronia), se tem um processo de evolução da 

língua através do tempo (diacronia). No entanto, para Merleau-Ponty essa concepção de 

linguagem impossibilita compreender a linguagem como expressão de abertura do sujeito ao 

mundo e faz dela um conjunto de signos em que cada um dos quais é definido mais por um 

valor de emprego do que por uma significação. Na análise da proposta da fala falada de 

Merleau-Ponty, os signos não são apenas um repertório que qualifica o falar, mas contém uma 

realidade interior cuja origem brotou na fala falante.  

Essas observações permitem-nos restituir ao ato de falar a sua verdadeira 

fisionomia. Em primeiro lugar, a fala não é o ―signo‖ do pensamento, se 

entendemos por isso um fenômeno que anuncia um outro, como a fumaça 

anuncia o fogo. A fala e o pensamento só admitiriam essa relação exterior se 

um e outro fossem tematicamente dados; na realidade, eles estão envolvidos 

um no outro, o sentido está enraizado na fala, e a fala é a existência exterior 

do sentido (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 221). 

 Merleau-Ponty propõe compreender a linguagem pela fala falante, pois esta não é um 

signo, mas o sentido expressivo que se traduz na palavra, fala falada, pois como afirma: ―[...] 

Nossa língua reencontra no fundo das coisas a fala que as fez‖ (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 

31). Assim, Merleau-Ponty propõe duas falas: a fala falante e a fala falada. Na fala falada 

estão as significações já disponíveis no âmbito da fala, ou seja, todo o sistema gramatical, 

sintático-semântico, da ordem do signo. Já a fala falante é de onde deriva a fala falada. É esta 

que Merleau-Ponty quer compreender, pois é ela que é expressiva em seu estado originário. 

Afirma Merleau-Ponty na Phénoménologie de la perception: 

A fala é o excesso de nossa existência por sobre o ser natural. Essa abertura 

sempre recriada na plenitude do ser é o que condiciona a primeira fala da 

criança, assim como a fala do escritor, a construção da palavra, assim como 

a dos conceitos. É essa função que adivinhamos através da linguagem, que 

se reitera, apoia-se em si mesma ou que, assim como uma onda, ajunta-se e 

retoma-se para projetar-se além de si mesma (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 

239). 

 Para Merleau-Ponty, a fala tem uma significação existencial antes que seja tomada 

como conceituação. É no excesso da nossa existência, como fala falante, que se encontra a 

abertura para uma fala falada. É na Phénoménologie de la perception, qual propedêutica para 

A prosa do mundo, que Merleau-Ponty coloca a necessidade de compreender a origem da 



65 
 

 

linguagem mesmo que alguns se surpreendam ou recusem em aceitar a expressão
10

, pois é nas 

experiências perceptivas, primeiramente, e a seguir, pelos gestos verbais, que se dá origem à 

fala falada, pois a palavra é a manifestação da necessidade das ideias de se expressarem. 

Merleau-Ponty compreende que a fala falante é criativa e a própria linguagem e sua relação 

com o pensamento tem origem na gestualidade do corpo, isto é, há uma preocupação de 

Merleau-Ponty com a gênese, o arcaico, o ―cordão umbilical‖ que dá origem à linguagem. 

Mas enfim, as ideias estão sempre sujeitas à condição de iluminar a opacidade dos 

fatos, e a teoria da linguagem deve abrir um caminho até a experiência dos sujeitos 

falantes. A ideia de uma linguagem possível se forma e se apoia sobre a linguagem 

atual que falamos, que somos, e a linguística não é senão uma maneira metódica e 

mediata de esclarecer, por todos os outros fatos de linguagem, essa fala que se 

enuncia em nós, e à qual, em meio ao nosso trabalho cientifico, permanecemos 

ligados como um cordão umbilical (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 228). 

 Assim, Merleau-Ponty, ao afirmar que uma teoria da linguagem deve estar aberta à 

experiência dos sujeitos falantes, se opõe a uma experiência da palavra, pois a teoria parece 

não nos ensinar nada sobre o ser da linguagem e não teria alcance ontológico. Dessa forma, 

poderíamos ser levados a pensar que o modo como falamos formalmente nos daria as coisas 

mesmas. O esquecimento da origem da fala, como gesto expressivo acontece porque o 

pensamento sendo uma experiência subjetiva, após algum tempo, dá a sensação de que eles 

existem por si mesmo. A palavra depois de sedimentada, isto é, apreendida simbolicamente 

no mundo cultural, se faz esquecida; e essa palavra, na fala falada, após um certo tempo de 

uso dos instrumentos linguísticos para se comunicar é tomada em si mesma sem fazer 

referência alguma ao que lhe deu origem, que foi o mundo vivido pelo corpo. 

Ao contrário, à luz das concepções de Husserl e Scheler, não podemos mais 

considerar a aquisição da linguagem a operação intelectual de reconstituição 

de um sentido, não estamos mais em presença de duas entidades (a expressão 

e o sentido) em que a segunda estaria escondida atrás da primeira. A 

linguagem como fenômeno de expressão é constitutiva da consciência. 

Aprender a falar, nessa perspectiva, é coexistir cada vez mais com o meio 

((MERLEAU-PONTY, 1990, p, 55). 

                                                           
10

 Afirma Merleau-Ponty na Phénoménologie de la perception sobre a fala falante como expressão: 

―Primeiramente, essa ideia surpreende, mas somos obrigados a chegar a ela se queremos compreender a origem 

da linguagem, problema sempre urgente embora psicólogos e linguistas concordem em recusá-lo em nome do 

saber positivo. [...] As significações disponíveis, quer dizer, os atos de expressão anteriores, estabelecem entre 

os sujeitos falantes um mundo comum ao qual a fala atual e nova se refere, assim como o gesto ao mundo 

sensível‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 226).  



66 
 

 

Para nãos cairmos numa significação conceitual, Merleau-Ponty aponta para a 

importância da linguagem estar ligada ao seu cordão umbilical que se enuncia em nossa 

experiência perceptiva; a questão é ir à gênese da fala. É preciso chegar à experiência de 

significação originária, da linguagem gestual e emotiva, ou seja, do corpo próprio encarnado 

no mundo que, através da expressividade, transcende a experiência perceptível em 

experiências significativas. Entre o mundo percebido e a expressão do corpo não se estabelece 

nem uma relação de identidade e nem de cisão; ao contrário, há uma articulação espontânea 

da passagem da expressão para o sentido. 

Parece-nos sempre que os processos de experiência codificados em nossa língua 

seguem as articulações mesmas do ser, porque é através dela que aprendemos a visá-lo e, 

assim, querendo pensar a linguagem, isto é, reduzi-la à condição de uma coisa diante do 

pensamento, corremos sempre o risco de tomar por uma intuição do ser da linguagem os 

processos pelos quais nossa linguagem procura determinar o que é o ser. 

 Desse modo, Merleau-Ponty se afasta da ideia da possibilidade da existência de uma 

linguagem pura, na qual é possível estabelecer a verdade na correspondência signo-

significado, para compreender a linguagem como movimento originário de abertura ao ser no 

qual o homem por meio de sua fala se encontra no mundo e o percebe, exprime sua existência 

instaurando um sentido, uma reflexão através da articulação entre as noções da fala, 

percepção e expressão. Assim, a expressão possui uma dimensão ontológica que se encontra 

não apenas na fala, mas nos gestos do corpo vivo, da obra de arte e da coisa percebida.  

Na análise de Merleau-Ponty sobre a fala falante e a fala falada, coloca-se a questão da 

origem, e para ele não é a linguagem. Parece-nos que o corpo é o ponto de partida e a 

linguagem surge a partir deste corpo buscando se exprimir, pois a linguagem é 

originariamente gestual e dimensão do próprio corpo. O corpo é o ser pré-linguístico. É o que 

se coloca na relação ontológica entre fala falante e fala falada.  

Evocar o corpo como aquele que se coloca na relação originária com o mundo e pelo 

qual temos acesso a uma fala nascente é trazer presente a fé perceptiva, já discutida no 

primeiro capítulo. Neste momento, queremos compreender a relação entre a fé perceptiva e a 

fala, pois como afirma Merleau-Ponty somos remetidos ―para uma camada profunda de 

‗opiniões‘ mudas, implícitas em nossa vida‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 17). Na fé 

perceptiva todos estão mergulhados, seja do homem ingênuo ao filósofo, pois há crença de 

que há um mundo pela experiência perceptiva do corpo. E este mundo é antes mesmo que 

dele se faça qualquer descrição objetiva ou se elabore qualquer reflexão. Essa fé perceptiva é 

anterior não só à reflexão, à ciência, mas ao próprio interrogar, porém se articula explicações, 



67 
 

 

definições, enunciados que procuram definir o homem, o mundo e as coisas sem ir à origem. 

Retornar à fé perceptiva é também um retorno à fala falante para descobrir por meio corpo 

como vemos o mundo tal como ele se mostra. 

Incessantemente o filósofo vê-se obrigado a rever e a redefinir as noções 

mais fundadas, criar novas com novas palavras para designá-las, empreender 

uma verdadeira reforma do entendimento, ao termino da qual a evidência ao 

mundo, que parecia a mais clara das verdades surge apoiada em 

pensamentos aparentemente os mais sofisticados, onde o homem natural não 

mais se reconhece (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 18). 

A fé perceptiva deve ser para o filósofo a abertura originária e irrecusável ao mundo, 

abertura relacional entre a percepção e o percebido, saber espontâneo que se coloca além da 

possibilidade de afirmação ou de negação. A fé perceptiva e a fala falante têm em comum o 

ser já presente pelo corpo no mundo. Há na fé perceptiva e na fala falante um acesso que nos 

remete ao originário pela percepção do corpo vivido em seus gestos expressivos. Não é uma 

percepção objetiva como alguém que fala: ―estou vendo uma cadeira vermelha‖, mas é uma 

experiência muda sem conceituação, sem enunciado, isto é, há ―[...] uma relação de expressão 

recíproca, que faz o corpo humano aparecer como manifestação, no exterior, de uma certa 

maneira de ser no mundo‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 81). O mundo percebido através da 

fé perceptiva se abre a possibilidades de explorações que emergem da relação do corpo com o 

mundo, pois esse mundo só pode ser tomado pelo corpo. Isso significa, para Merleau-Ponty, 

que antes que seja coisa de que se fale e, antes que seja reduzido a um conjunto de 

significações manejáveis e disponíveis, já falamos pela expressão do corpo. 

Não temos uma consciência constituinte das coisas, como acredita o 

idealismo ou uma pré-ordenação das coisas à consciência como acredita o 

realismo [...], temos com nosso corpo, nossos sentidos, nosso olhar, nosso 

poder de compreender a fala e de falar, mensuradores para o Ser, dimensões 

a que podemos remetê-lo; não porém uma relação de adequação ou de 

imanência (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 137-138). 

Nosso corpo, nosso olhar, nossa fala são ―mensuradores para o Ser‖, isto é, por meio 

da articulação do nosso corpo podemos falar das coisas sem que seja necessário recorrer a 

uma espécie de consciência constituinte. Isso se coaduna com o exemplo citado por Merleau-

Ponty -  no início de Le visible et l’invisible, no primeiro capítulo, intitulado Réflexion et 

interrogation, - ao falar sobre o tempo, citando Santo Agostinho, diz que o tempo é familiar a 

cada um de nós, porém, ao se explicar para alguém, o tempo se mostra confuso ((MERLEAU-



68 
 

 

PONTY, 2015, p. 17); cada um de nós sabe o que é o tempo porque sou o ser que o 

experimenta, tenho uma percepção do tempo vivida no meu corpo que ainda não foi elaborada 

em proposição ou objetividade. É esse momento da experiência de sentir e exprimir o tempo 

pelo corpo que faz do corpo um mensurador do ser.  

A preocupação de Merleau-Ponty é compreender a fala em seu estado nascente na 

experiência da fé perceptiva que leva ao falar mais elaborado. Há uma experiência primordial 

com o mundo que a fala e a interrogação filosófica devem buscar, pois é de lá que brota a 

interrogação que não tem resposta. É da relação do corpo com o mundo, como esse se mostra, 

que nasce o filosofar que não se instala na ordem da fala falada, mas apenas se esforça para 

traduzir a fala falante e, ainda assim, tem sempre que revisitar para aprender a ver como 

expressar. 

Mas a filosofia não é um léxico, não se interessa pelas ―significações das 

palavras‖, não procura substituto verbal para o mundo que vemos, não o 

transforma em coisa dita, não se instala na ordem do dito ou escrito, como o 

lógico no enunciado [...]. São as próprias coisas, do fundo de seu silêncio, 

que deseja conduzir a expressão (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 18). 

 Merleau-Ponty, ao indicar a forma espontânea da expressão, descreve a maneira em 

que o corpo, como expressivo, pode conduzir à compreensão da linguagem que nasce do 

silêncio. Mesmo que seja um ―silêncio‖, prepara de maneira concreta uma fala posterior que 

teve início na experiência vivida da linguagem expressa através do silêncio que fala. Na 

operação expressiva do corpo, como primeira fala falante em seus gestos, a fala como 

dimensão da existência passa a exprimir o nosso modo de ser no mundo traduzindo numa fala 

convencional, falada, o pensamento.  

Todavia, está muito claro que a fala constituída, tal como opera na vida 

cotidiana, supõe realizado o passo decisivo da expressão. Nossa visão sobre 

o homem continuará a ser superficial enquanto não remontarmos a essa 

origem, enquanto não reencontrarmos, sob o ruído das falas, o silêncio 

primordial, enquanto não descrevermos o gesto que rompe esse silêncio. A 

fala é um gesto, e sua significação um mundo (MERLEAU-PONTY, 2016, 

p. 224).  

 Assim, o sentido de toda palavra está fundada na experiência perceptiva do corpo; a 

palavra exprime uma das possibilidades de expressão do meu corpo, na medida em toda a 

experiência se funda nele. Nas pegadas de Saussure, Merleau-Ponty concorda que as palavras 

não são representantes de certas significações, mas vai mais longe na sua compreensão de 



69 
 

 

Saussure ao colocar o poder expressivo que as palavras revelam na expressão do corpo. As 

palavras não procuram exprimir um sentido, nem o exprime, ela remete para o gesto 

silencioso de onde emanam. Mas, como do silêncio pode emanar a palavra? Merleau-Ponty 

quer compreender o movimento originário do gesto linguístico, como processo pelo qual 

surgem os arranjos linguísticos da linguagem falada. Para ele, há uma pré-linguagem gestual 

em que a palavra tem uma capacidade expressiva natural, tal como o corpo, que fala através 

do gesto. Porém, essa fala originária baseada na vivência do corpo no mundo não tem a ver 

com a tese naturalista
11

. 

 Desse modo, a palavra é gesto que teve origem no movimento expressivo do gesto 

mudo do corpo. Segundo Müller, esse movimento em Merleau-Ponty resulta na 

expressividade
12

 em que se passa dos meios dos gestos corporais para a fala falada das 

significações conceituais assumidas na cultura que estabelece a comunicação. Com isso, a fala 

falada constitui o mundo linguístico-cultural, pois antes, o que se encontrava como pré-

linguístico na linguagem do corpo passa por uma metamorfose no mundo cultural em 

significações conceituais. Essas significações conceituais, uma vez estabelecidas, são tomadas 

como comunicação ―consumada‖ por terem sido feitas entender. Porém, para Merleau-Ponty, 

essa clareza da comunicação linguística não é suficiente para compreender a linguagem 

quando se escapa a expressão.  

Mas então deixaremos talvez escapar o que constitui o essencial da 

expressão. Pois, enfim, sem ter feito a análise ideal de nossa linguagem, e a 

despeito das dificuldades que ela enfrenta, compreendemo-nos na linguagem 

existente. [...] A clareza da linguagem não está por trás dela, numa gramática 

universal que traríamos conosco, está diante dela, naquilo que os gestos 

infinitesimais de cada garatuja no papel, de cada inflexão vocal, mostram no 

horizonte como sentido deles. Para a fala assim compreendida, a ideia de 

uma expressão consumada é quimérica: o que assim chamamos é a 

comunicação bem sucedida (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 64-65). 

 A fala falada é mundo cultural, simbólico e instrumental, mas não é uma oposição à 

fala falante e, sim, um dos seus desdobramentos. O silêncio, pensado por Merleau-Ponty, não 

é mudez, como ausência de voz, muito menos o negativo do dito, mas sim a fala que grita na 

                                                           
11  A tese naturalista da linguagem consiste em afirmar que a fala seja da ordem da natureza, enquanto corpos 

biológicos que tem reações instintivas determinadas diante das situações; nessa perspectiva, o corpo como 

um equipamento psicofisiológico, é puramente biológico, em significar as experiências e também de 

comunicá-las. Afirma Merleau-Ponty: ―Aqui não há nada de semelhante às celebres concepções 
naturalistas que reduzem o signo artificial ao signo natural e tentam reduzir a linguagem à expressão das 

emoções‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 229). 
12  Conforme Müller, a expressividade em Merleau-Ponty é a ―[...] operação primordial, a forma da qual nossas 

experiências gestuais induzem fenômenos ou significações simbólicas. [...]‖ (MÜLLER, 2001, p. 26) 



70 
 

 

expressão do corpo que se põe na relação com o mundo em uma operação falante, sem fechar-

se. A expressão não se limita apenas à fala, mas Merleau-Ponty alarga esta compreensão para 

a literatura, a música e a pintura. Merleau-Ponty, em A Prosa do mundo, afirma que a 

linguagem e a pintura encontram na expressão o mesmo solo originário. 

Se queremos compreender a linguagem em sua operação significante 

original, precisamos nunca ter falado, operar sobre ela uma redução sem a 

qual ela nunca se ocultaria a nossos olhos reconduzindo-nos ao que nos 

significa [...], e comparar a arte da linguagem às outras expressões que não 

tem recurso a ela, tentar vê-la como uma dessas artes mudas. É possível que 

o sentido da linguagem tenha, sobre o sentido do quadro, certos privilégios, e 

que no fim de contas tenhamos paralelo, mas é somente experimentando-o 

que perceberemos o que o torna finalmente impossível, e que teremos a 

oportunidade de descobrir o mais próprio da linguagem (MERLEAU-

PONTY, 2012, p. 91). 

 Por que Merleau-Ponty aproxima linguagem e pintura? Parece-nos que, a exemplo de 

outros filósofos da tradição, como Heidegger, que optou pela poesia de Hordellin, Merleau-

Ponty escolhe a arte da pintura porque melhor expressa a linguagem silenciosa do ser. Pois, 

segundo Merleau-Ponty, a pintura nasce do silêncio da percepção e possibilita se perguntar 

filosoficamente pelo que é diante do percebido. É pela operação expressiva do corpo no ato de 

perceber com seus gestos que o homem cria seu campo de significação. Afirma Merleau-

Ponty que o desenho na parede das cavernas se fundava por aquilo que se recolhia pelas 

experiências perceptivas. 

E o primeiro desenho na parede das cavernas só fundava uma tradição 

porque recolhia uma outra: a da percepção. [...] Indiquemos para terminar, 

que assim, compreendida, a história escaparia às vãs discussões de que hoje 

é objeto, e voltaria a ser o que ela deve ser para o filósofo: o centro de suas 

reflexões, não como uma natureza simples, absolutamente clara por ela 

mesma e que explicaria todo o resto, mas ao contrário, como lugar mesmo de 

nossas interrogações e de nossos assombros (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 

146-147). 

 Na citação acima, Merleau-Ponty indica que o fazer filosofia escapa a uma concepção 

clara e evidente, como em Descartes, para fazer filosofia a partir do assombro. Daí, que a 

filosofia, segundo Merleau-Ponty, tem como sua gênese a percepção que abre para a 

interrogação filosófica. Em Merleau-Ponty, a experiência perceptiva está na base da procura 

do filósofo pelo originário, pois ao se perguntar pelo que é somos levados a sair do que 

constitui o verbal para o pré-verbal, como alguém que visualiza o quadro de um pintor e se 

pergunta pelo seu estilo. Para Merleau-Ponty, primeiro vivemos na percepção pré-verbal e, a 



71 
 

 

seguir, constituímos em nossa experiência a linguagem verbal, isto é, primeiro vivemos na 

expressão da fala falante para depois constituirmos a fala falada. 

Em outras palavras, a pintura e a linguagem são vividas primeiro pelo pintor e pelo 

escritor em sua naturalidade expressiva e depois traduzidas, seja na tinta ou até nos signos. 

Como a linguagem, a pintura vive primeiro no ambiente sagrado exterior. 

Elas não conhecem seu próprio milagre a não ser como enigma, no espelho 

de um Poder exterior. A transmutação que operam do sentido em 

significação, é homenagem ao Ser que elas julgam-se destinadas a servir. 

[...]; a arte e a literatura são vistas como o jogo, através de nós, de uma arte e 

de uma fala das origens em que tudo está contido antecipadamente 

(MERLEAU-PONTY, 2012, p. 95). 

 Desse modo, a percepção do mundo não depende da apreensão subjetiva como caráter 

originário da experiência pré-objetiva, ela é dada nas estruturas perceptivas. Para Merleau-

Ponty, Cézanne é o exemplo do pintor que faz das suas pinturas uma ―homenagem ao Ser‖, 

pois, ao pintar, Cézanne expressa o retorno às coisas mesmas tal como elas se apresentam à 

visão, que não dissocia o que aparece do modo de aparecer. Merleau-Ponty, assim como 

Cézanne, pretende que a pintura não seja apenas um ato pictórico de contemplação e nem que 

se torne um conflito entre sensível e inteligível, sentir e pensar, visível e invisível.  

A pintura tem um solo originário que imbrica o ser que se oferece nas sensações e, no 

entanto, está para além delas. Não é o pintor com seu estilo que deve ser visto, mas o 

percebido pelo pintor que se traduziu ou transmutou na linguagem de um quadro. É o mundo 

das sensações que torna o quadro do pintor e a escrita uma coisa jamais acabada, pois ambas 

emergem do solo comum do ser que se dá na experiência perceptiva criadora. É nesse sentido, 

que a criação na pintura e na escrita seria compreendida como expressão, pois antes de querer 

entender como representação de uma realidade, como fez a pintura moderna, ela tem sua 

evidência na percepção. Afirma Merleau-Ponty: 

Antes do momento em que signos ou emblemas serão em cada um e no 

artista mesmo o simples índice de significações que ali já estão, é preciso 

que haja esse momento fecundo em que eles deram forma à experiência, em 

que um sentido que era apenas operante ou latente encontrou os emblemas 

que haveriam de liberá-lo e torná-lo manejável para o artista e acessível aos 

outros. Se quisermos realmente compreender a origem da significação – e, se 

não o fizermos, não compreenderemos nenhuma criação, nenhuma cultura, 

voltaremos à suposição de um mundo inteligível onde tudo está significado 

de antemão -, precisamos aqui nos privar de toda significação já instituída e 

voltar à situação de partida de um mundo que é sempre o do criador 

(MERLEAU-PONTY, 2012, p. 109-110). 



72 
 

 

 Por esta citação, se compreende a escolha de Merleau-Ponty por Cézanne e seu 

esforço em compreender a pintura em sua gênese ao querer pintar o mundo primordial ao 

nascer. Para Merleau-Ponty, Cézanne pinta seu encontro com o mundo, são as coisas, não 

como seriam nelas mesmas, mas como ele as vê, ou melhor, como as sente, como elas se 

fazem coisas para ele ou como se manifestam à sua visão ou se fazem presentes em sua 

experiência perceptiva, pois, Cézanne quer pintar o que vê e não objetos, quer colocar no 

quadro o percebido e não uma representação. Isso implica em refazer o olhar em busca da 

significação no momento fecundo em que se deu a experiência. Em A Prosa do mundo, 

Merleau-Ponty diz que essa redescoberta do olhar é nosso milagre habitual, pois sendo natural 

ao corpo encarnado que olha não precisaria buscar fora dele o mistério da expressão. 

E esse certamente é um grande milagre, cuja estranheza a palavra homem 

não nos deve ocultar. Pelo menos podemos ver aqui que esse milagre 

habitual, que ele nos é natural, que começa com nossa existência encarnada, 

e que não há razão de buscar sua explicação em algum Espírito do Mundo 

que operaria em nós sem nós, e pensaria em nosso lugar mais aquém do 

mundo percebido, em escala microscópia: aqui o espírito do mundo somos 

nós, assim sabemos nos mover, tão logo saibamos olhar. Esses atos simples 

já encerram todo o mistério da ação expressiva (MERLEAU-PONTY, 2012, 

p. 138).  

 Em A Prosa do mundo, Merleau-Ponty escreve a seção A expressão e o 

desenho infantil, destinada a analisar como a criança ao descrever seu mundo expressa como 

seu corpo se relaciona com ele e como pelo desenho isso se exprime. Para Merleau-Ponty, a 

arte é a via de acesso mais originário ao ser, pois a verdadeira arte exprime pela percepção a 

originalidade do que se vê, de como se é afetado pelo mundo na sua relação vital com ele. E 

esta originalidade artística encontra no desenho infantil a sua melhor expressão, como afirma 

Merleau-Ponty em sua obra intitulada a Prosa do Mundo: ―é com esse postulado que 

começamos o exame das formas de expressão mais elípticas – que por isso mesmo são 

desvalorizadas – por exemplo, da expressão infantil‖ (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 240).  

O desenho infantil, para Merleau-Ponty, traduz o mundo como ele é visto pela criança 

porque ela tira do que vê e exprime no papel os contornos que não pretendem representar um 

objeto, mas como isto que ela exprime no desenho é vivido por ela. O desenho infantil revela 

o mundo vivido antes de ser significado, para contemplar no mundo, onde estão os seus 

sentidos, solo de nossos encontros com o outro. Mundo esse onde se descortinam nossa 

história, nossas ações, nosso engajamento, nossas decisões e desejos.  



73 
 

 

Desse modo, a criança com sua natureza curiosa e perceptiva, está sempre atenta aos 

acontecimentos e situações que ocorrem à sua volta. Eles são percebidos, no entanto, pela 

consciência infantil, com intensidade e significados distintos. O desenho infantil supera o do 

adulto, pois exprime o que é percebido e não o que é representável. O desenho infantil tem 

relação com o mundo visível e com o outro, com a realidade percebida. Ao colocar-se através 

do desenho, a criança externa seu vínculo de relação com o mundo que ela vive no seu corpo.  

Compreender que a criança exprime no seu desenho o mundo por ela percebido é a 

―chave‖ de compreensão para olhar para o desenho infantil que não pretende representar o 

que vê. É essa dificuldade que, segundo Merleau-Ponty, se apresenta contra o nosso tempo 

que desvaloriza o desenho infantil ou pretende fazer com que ele assuma os contornos 

representativos que desejam os adultos. Afirma Merleau-Ponty: 

Somos nós que não estamos habituados a sua ―chave‖. [...] Mas esse fato não 

nos autoriza a considerar nosso modo de representação como o único válido 

e como o mais ―próximo‖ da realidade percebida (cf. as tentativas das 

pinturas modernas). Será pois compreendido que o desenho infantil nunca 

será considerado uma cópia do mundo que lhe oferecido, mas um ensaio de 

expressão (MERLEAU-PONTY, 1990, p. 214). 

Essa citação retirada dos cursos na Sorbonne, em que Merleau-Ponty trata sobre a 

relação da linguagem e filosofia, é um breve recorte do filósofo que procura compreender o 

problema da linguagem. Para ele, o desenho infantil se coloca como linguagem que está na 

origem da nossa compreensão sobre nossa relação com o mundo.   A linguagem do desenho 

infantil reflete a percepção da criança com seu mundo, com o outro e consigo mesmo na 

forma como se expressa em seus desenhos, inclusive dando a eles significados que apenas a 

criança sabe.  

Igualmente, o sentido do desenho é plástico: ele tem em geral uma 

significação ―retrospectiva‖. Ela pode mudar durante o percurso se o 

desenho parece corresponder a uma nova significação e isso sem má-fé. O 

desenho é uma realidade da mesma maneira que os objetos, ele existe e, já 

que existe, deve significar alguma coisa. Ele está de tal modo realizado em 

si, que a criança esquece que o desenho é sua criação, que ela se aborrece 

com ele, ou explica o motivo de todos os seus detalhes, mesmo as manchas 

fortuitas. Sua capacidade de exprimir alguma coisa por seu desenho difere 

igualmente da nossa; alguns traços lhe bastam para reconhecer o objeto 

(MERLEAU-PONTY, 1990, p. 215). 

Ora, essa capacidade de exprimir e de significar que a criança põe no desenho é, para 

Merleau-Ponty, um ato criacional por excelência, pois a arte não é nem a representação exata 



74 
 

 

de uma realidade entendida como substrato em si perante o olhar do artista, nem a tradução 

fiel de uma ideia que do interior o assedia. Para Merleau-Ponty, o desenho infantil é mais 

além do que ―imitação‖ do mundo, transposição de uma visão objetiva para o papel 

equivalente do ―real‖; ou o desenho como tradução de um pensamento já claro, um conteúdo 

interior; ao contrário, o desenho infantil é sempre ―uma operação de expressão‖, a partir do 

encontro originário da criança com o mundo no solo originário das sensações. Para Merleau-

Ponty, semelhante à palavra que não se assemelha ao que designa, assim também, o desenho 

não é uma cópia. Afirma Merleau-Ponty: ―Que não se trata de imitação, prova-se pelo número 

de animais com cabeça; ela não quer representar um animal com sua cabeça, mas o animal 

que tem uma cabeça em geral, o elemento fisionômico‖ (MERLEAU-PONTY, 1990, p. 216). 

O olhar da criança pretende ver o mundo lá onde ele originariamente aparece. No olhar 

artista da criança, não há imitação estrita da natureza; o que há é sempre uma expressão, pois 

se trata de transpor para um único plano o que se vê em profundidade. Não há preocupação 

com a perspectiva geométrica em refletir fielmente a visão, como se preocupa uma longa 

tradição artística com esse procedimento. Segundo Merleau-Ponty, essa tradição artística de 

seguir os contornos geométricos, a tinta correta a ser aplicada sobre a tela permitiu o 

surgimento da ilusão objetivista que se instalou tão bem em nós que procuramos tornar tudo 

formal e com significado. 

A ilusão objetivista está bem instalada em nós. Estamos convencidos de que 

o ato de exprimir, em sua forma normal ou fundamental, consiste, dada uma 

significação, em construir um sistema de signos tal que cada elemento do 

significado corresponda um elemento do significante, isto é, em representar 

(MERLEAU-PONTY, 2012, p. 240). 

 Desse modo, o desenho infantil é uma expressão de mundo e nunca uma simples 

imitação ou cópia fiel porque a criança desenha conforme o modelo interior, a representação 

mental que possui do objeto a ser desenhado. Segundo Merleau-Ponty, a criança percebe e 

exprime pelos seus traços o objeto real percebido. A criança, ao desenhar, exprime a 

naturalidade com que experimenta o mundo em sua vida. O realismo evolui nas diferentes 

fases do desenho infantil até chegar ao realismo visual, que é o realismo do adulto. Para o 

adulto, o desenho tem que ser idêntico ao objeto. Já para a criança, o desenho, para ser 

parecido com o objeto, deve conter todos os elementos reais do objeto, mesmo invisíveis para 

os outros. Assim, a criança desenha de acordo com um modelo interno: a imagem que percebe 

do objeto que vê. 



75 
 

 

Por conseguinte, devemos admitir que para a criança o desenho é uma 

expressão do mundo e nunca uma simples imitação. Ainda devemos tomar 

o termo ―expressão‖ em seu sentido pleno, de junção entre aquele que 

percebe e a coisa percebida; não confundi-lo com a fabricação de uma 

simples coisa. Aliás, a lei de todo desenho é exprimir as coisas e não 

assemelhar-se a elas. Seria tão absurdo pedir ao desenho para assemelhar-

se à coisa desenhada, quanto pedir a palavra para parecer-se com a coisa 

designada – elas só podem significar, exprimir o mundo (MERLEAU-

PONTY, 1990, p. 220).  

É a experiência sensível que nos ensina a enxergar. É o movimento do olhar que 

amplifica o nosso conhecimento. Desse modo, a arte não é compreendida como imitação, nem 

como fabricação, segundo os desejos ou o bom gosto, nem como recreação, divertimento. A 

arte é criação que ultrapassa um conteúdo curricular.  Cézanne via o mundo como criança e na 

sua pintura exprimia o que via. 

A criança em seu desenho infantil não pode ser imobilizada nem tolhida de exprimir o 

mundo que vê e que lhe afeta pela percepção. Para Merleau-Ponty, o espetáculo do desenho 

infantil está exatamente em ser criador, de ter brotado de uma subjetividade vivida.  

O desenho infantil depende de um modo de comunicação diferente do nosso 

e é principalmente afetivo. Para a criança, há continuidade entre a coisa e a 

representação gráfica; ela tenta representar a coisa em si. Em um sentido, ela 

vai mais longe que o adulto nesse caminho. Seu desenho é ao mesmo tempo 

mais subjetivo e mais objetivo que o do adulto. Mais subjetivo porque ele 

libera-se da aparência; e mais objetivo porque tenta reproduzir a coisa tal 

como ela é realmente, enquanto o adulto só a representa por um único ponto 

de vista, o seu (MERLEAU-PONTY, 1990, p. 220). 

 Essa citação de Merleau-Ponty corrobora com o que temos insistido: de que o desenho 

infantil não se reduz à representação gráfica, mas a ultrapassa, procurando ir à coisa mesma 

que se quer desenhar. Para atingir isso, Merleau-Ponty fala da relação afetiva com o 

percebido, pois é esta relação de afetividade que diferenciará o desenho feito pelo adulto. Na 

afetividade, há a comunicação que se expressa entre o percebido e o percebedor.   

Podemos buscar exprimir nossa relação com o mundo, não o que ele é ao 

olhar de uma inteligência infinita, e então o tipo canônico, normal ou 

―verdadeiro‖ da expressão deixa de ser a perspectiva planimétrica; eis-nos 

livres das coerções que ela impunha ao desenho, livres, por exemplo, para 

exprimir um cubo por seis quadrados ―disjuntos‖ e justapostos no papel, 

livres para nele figurar as duas faces de um carretel e para reuni-las por uma 

espécie de tubo em forma de cotovelo, livres para representar o morto por 

transparência em seu caixão, o olhar por dois olhos separados da cabeça, 

livres para marcar contornos objetivos da alameda ou do rosto, e em 



76 
 

 

contrapartida para indicar as bochechas por um círculo. É o que faz a criança 

(MERLEAU-PONTY, 2012, p. 243). 

 Merleau-Ponty, ao situar a existência encarnada do pintor, como de qualquer outro 

sujeito, no sensível, como berço de onde se pode ter a experiência perceptiva, dada ao olhar, 

propõe um solo originário onde todas as coisas estariam em contínua relação. Este solo 

originário é a ontologia do sensível, que em Le visible el l’invisible receberá o nome de Carne. 

O corpo revestido pela Carne revela nossa relação ontológica de imbricação. O sensível 

percebido por um corpo também sensível tecem relações de vizinhança, de lateralidade e 

nunca como um objeto em si.    

É preciso então que o mundo percebido pelo homem seja tal que possamos 

nele fazer aparecer, por um certo arranjo dos elementos, emblemas não 

apenas de nossas intenções instintivas, mas também de nossa relação mais 

última com o ser. O mundo percebido, e talvez mesmo o do pensamento, é 

feito de tal modo que nele não se pode colocar nada que logo não adquira 

sentido nos termos de uma linguagem da qual nos tornamos depositários, 

mas que é tanto tarefa quanto herança (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 113 

grifo nosso).  

 Nessa citação de A Prosa do mundo, Merleau-Ponty afirma que há uma relação última 

com o ser que se desdobra numa linguagem onde não apenas somos depositários, mas 

também herdeiros. A linguagem da pintura e da escrita nos revela essa relação de proximidade 

e, ao mesmo tempo, de distanciamento ao ser. Na ontologia proposta por Merleau-Ponty, a 

expressão é o acesso ao ser, mas não no sentido de possuí-lo. Assim, a pintura deixa de ser 

uma técnica ou um artifício representativo para ser um reaprender a olhar o mundo e exprimi-

lo como aparece. A pintura recupera pelo movimento da gênese do mundo em seu estado 

natural um modo de ser que se faz pela articulação entre percepção e significação. E, como 

afirma Merleau-Ponty: ―É preciso por admitir que a linguagem, na maioria dos casos, não 

procede de um modo diferente que a pintura‖ (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 154). 

 Assim como a pintura, Merleau-Ponty compreende que a linguagem não está à procura 

de um substituto verbal para o mundo e a filosofia não se instala na ordem do dito ou do 

escrito. A questão filosófica sobre o mundo não é apenas um fato de linguagem que encontra 

na significação das palavras, respostas. Não é só definir o que é o visível e o invisível que vai 

fazer a filosofia chegar a uma significação unívoca, pois a linguagem sempre apresenta 

enigmas. Por isso, o exercício do filosofar emerge da experiência perceptiva e não deve ser 

abandonada, pois é por meio da percepção que se abre a uma atitude filosófica. Assim, como 



77 
 

 

afirma Merleau-Ponty em Le visible et l’invisible, há um relacionamento de abertura ao 

mundo por meio da linguagem. 

Longe de deter o segredo do ser do mundo, a linguagem é, ela mesma, um 

mundo, ela mesma, um ser – um mundo e um ser de segunda potência, já 

que fala do ser e do mundo, redobrando, pois, seu enigma, em vez de fazê-lo 

desaparecer. A interrogação filosófica sobre o mundo não consiste, portanto, 

em reportar-se do próprio mundo àquilo que dele dizemos, portanto ela se 

reitera no interior da linguagem. Filosofar não é contestar as coisas em nome 

das palavras, como se o universo das coisas ditas fosse mais claro que o das 

coisas brutas, como se o mundo efetivo fosse um cantão da linguagem, a 

percepção, uma palavra confusa e mutilada, a significação das palavras, uma 

esfera de positividade perfeitamente segura (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

130).   

 Segundo Merleau-Ponty, a linguagem filosófica elaborada, ao invés de partir do 

―ponto zero do Ser‖, de onde emerge a verdadeira interrogação filosófica, se tornou um 

anteparo entre nós e as coisas e, desse modo, uma potência de erro porque nos desligou 

vitalmente da origem da expressão. Com isso, a linguagem filosófica se tornou uma metáfora 

em que o que conta não é mais o sentido manifesto, mas seu parentesco que implica numa 

mudança e reviravolta no originário. Afirma Merleau-Ponty: ―Foi uma linguagem dessa 

espécie que Bergson reivindicou para a filosofia. É preciso, porém, ver claramente a 

consequência: se a linguagem não é necessariamente enganadora, a verdade não é 

coincidência, não é muda.‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 164)  

Merleau-Ponty fala de uma espécie de linguagem filosófica operante, isto é, uma 

linguagem filosófica no estado nascente. Merleau-Ponty se propõe a pensar sobre o sentido 

originário da linguagem enquanto ato de um corpo que fala situado dinamicamente nas paisagens do 

mundo perceptivo. Nesse caso, nós não precisamos de um discurso que forneceria ao sujeito que 

percebe um quadro conceitual que lhe permitiria perceber precisamente algo, pois a linguagem 

nunca esgota o movimento daquilo que nós percebemos como coisas percebidas. Para Merleau-

Ponty, a filosofia é ela mesma linguagem, ela é perpetuamente renovada pela adesão silenciosa que 

temos com o mundo. A experiência perceptiva, que nos leva a uma crença não justificada, é uma 

verdade do mundo sensível em sua forma bruta ou selvagem. Parece que o erro das filosofias 

semânticas é o de engessar a linguagem como se ela só falasse de si; ao contrário, a 

linguagem vive do silêncio do mundo percebido que nunca se aparta de nós, como afirma 

Merleau-Ponty: 



78 
 

 

A linguagem é uma vida, a nossa e a delas. Não que a linguagem dela se 

apodere e a guarde como reserva: que teria ela a dizer se apenas houvesse 

coisas ditas? Erram as filosofias semânticas ao fecharem a linguagem como 

se ela não soubesse mais do que de si: ela vive apenas do silêncio; tudo que 

lançamos aos outros germinou neste grande país mudo que não nos 

abandona (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 165 grifo nosso). 

 

 Como se percebe, Merleau-Ponty faz uma crítica à filosofia da linguagem que fecha 

em si mesma e esse fechamento leva-a a falar apenas de si. Há, pois, na linguagem algo que 

rompe seu silêncio e a torna uma linguagem operante que pode ser lançada aos outros. A 

linguagem não pode ser fechada para falar somente de si, pois ela, como um ―país‖, nasce no 

mundo vivido. E é nesse mundo vivido que tem sentido a filosofia, pois se ficar apenas no 

nível da fé perceptiva, não há filosofia. Daí, o nascimento da fala que nasce da experiência 

muda da fé perceptiva e ganha contornos de interrogação filosófica. Desse modo, surge o 

verdadeiro filósofo porque reconhece sua adesão silenciosa ao mundo e a partir dela se 

pergunta pelo que é. Afirma Merleau-Ponty: 

―Que sei eu?‖ não é apenas ―O que é saber?‖, nem apenas ―quem sou?‖, mas 

finalmente ―O que há?‖ e ainda ―O que é o há?‖ – e essas perguntas não 

pedem a exibição de alguma coisa dita que lhes poria fim, mas o 

desvendamento de um Ser que não é posto, porque não carece sê-lo, porque 

está silenciosamente atrás de todas as nossas afirmações, negações e até 

mesmo atrás  de todas as questões formuladas, não que se trate de aprisioná-

lo na nossa falação, mas porque a filosofia é a reconversão do silêncio e da 

palavra um no outro: ―É a experiência [...] ainda muda que cabe trazer à 

expressão pura de seu próprio sentido‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 169). 

 Portanto, perguntar pelo que é a linguagem é buscar na expressão essa coisa silenciosa 

que constitui o discurso e, principalmente, o discurso filosófico. Por isso, Merleau-Ponty 

chama de ―reconversão do silêncio‖ como sendo a tarefa da Filosofia de voltar ao elo que nos 

liga ao originário com o mundo de ordem sensível, carnal.  

  
2.2 Carne e movimento  

 

Para Merleau-Ponty, a visão oferece ao sujeito perceptivo uma estrutura visual ampla 

enquanto que, no tocar, a experiência é próxima. Embora a visão e o tato pertençam ao 

mesmo corpo que vê e toca, a exploração e as informações que recolhem não pertencem ao 

mesmo sentido, pois embora a visão realize com o vidente uma relação de copertença, essa 

experiência não estabelece um contato duplo como é verificável no tocar, pois nunca existe a 



79 
 

 

experiência de um objeto que nos vê como acontece com o contato do tocante-tocado. O ato 

de perceber alguma coisa é possível porque se tem com o mundo uma relação de 

envolvimento. 

  Para esclarecer como se dá a experiência perceptiva do tocar, Merleau-Ponty descreve 

a cena das mãos que se tocam. Segundo ele, o ato das mãos se tocarem é um simulacro do que 

acontece com o corpo próprio como corpo tátil. A mão direita ao tocar a esquerda não é 

apenas um objeto que a mão direita explora constituído de ossos, músculos e de carne situado 

no espaço, mas, ao tocar, é também tocada pela esquerda que oferece os mesmos elementos 

que estão também na direita, como descreve Merleau-Ponty na Phénoménologie de la 

perception: 

Meu corpo, dizia-se, é reconhecível pelo fato de me dar ―sensações duplas‖: 

quando toco minha mão direita com a mão esquerda, o objeto mão direita 

tem esta singular propriedade de sentir, ela também. Vimos há pouco que as 

duas mãos nunca são ao mesmo tempo tocadas e tocantes uma em relação à 

outra. Quando pressiono minhas mãos uma contra a outra, não se trata então 

de duas sensações que eu sentiria em conjunto, como se percebem dois 

objetos justapostos, mas de uma organização ambígua em que as duas mãos 

podem alternar-se na função de ―tocante‖ e de ―tocada‖. Ao falar de 

"sensações duplas" queria-se dizer que, na passagem de uma função à outra, 

posso reconhecer a mão tocada como a mesma que dentro em breve será 

tocante — neste pacote de ossos e de músculos que minha mão direita é para 

minha mão esquerda, adivinho em um instante o invólucro ou a encarnação 

desta outra mão direita, ágil e viva, que lanço em direção aos objetos para 

explorá-los. O corpo surpreende-se a si mesmo do exterior prestes a exercer 

uma função de conhecimento, ele tenta tocar-se tocando, ele esboça ―um tipo 

de reflexão‖, e bastaria isso para distingui-lo dos objetos, dos quais posso 

dizer que ―tocam‖ meu corpo, mas apenas quando ele está inerte, e portanto 

sem que eles o surpreendam em sua função exploradora (MERLEAU-

PONTY, 2016, p. 122). 

 A escolha de Merleau-Ponty pelo tato como sentido paradigmático se deve por ser o 

sentido mais necessário e suficiente que os seres vivos possuem. Esta questão fora colocada 

por Aristóteles em Sobre a alma, quando analisou que os outros sentidos, ao perceberem, 

mantêm uma distância com o percebido. No entanto, com o tato, há proximidade, 

simultaneidade no perceber.  

O tangível difere, contudo, dos objetos visíveis e dos sonoros, pois 

percepcionamos estes últimos pelo facto de o intermediário agir de alguma 

maneira sobre nós, enquanto não percepcionamos os tangíveis pela ação de 

nenhum intermediário, mas sim em simultâneo com ele. É como um homem 

atingido através do seu escudo: o escudo não lhe bateu depois de ter sido 

atingido, foram ambos atingidos em simultâneo quando tal sucedeu 

(ARISTÓTELES, 2010, p. 94) 



80 
 

 

Nesse sentido, se compreende a citação acima quando Merleau-Ponty diferencia o 

contato dos seres vivos e o contato das coisas. Caminha afirma que o tato nos permite fazer a 

distinção entre o próximo e o distante: ―Somente o tato do ser vivo faz com que possa haver o 

próximo e o longínquo, pois que apenas por meio dele é que há um aqui absoluto em relação 

ao qual o próximo e o longínquo se desdobram‖ (CAMINHA, 2010, p. 312). Desse modo, no 

ato das mãos se tocarem não é possível afirmar quem toca quem, pois ambas se tocam, se 

aproximam, exercem um movimento de uma sobre a outra. Já em relação às coisas que me 

tocam, este contato de copertença, se dá porque o corpo e o mundo estão numa relação de 

comunicação, há uma aderência entre meu corpo próprio e o mundo, como afirma Merleau-

Ponty: 

Na experiência visual, que leva a objetivação mais longe do que a 

experiência tátil, podemos, à primeira vista, gabar-nos de constituir o 

mundo, porque ela nos apresenta um espetáculo exposto à distância diante de 

nós, nos dá a ilusão de estarmos imediatamente presentes a todas as partes e 

de não estarmos situados em parte alguma. Mas, a experiência tátil adere a 

superfície de nosso corpo, não podemos desdobrá-la diante de nós, ela não se 

torna inteiramente objeto (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 372). 

  É por isso que tocar é sempre abertura para uma experiência que considera não apenas 

as descrições objetivas do tocado, mas o modo como o corpo, enquanto vivido, experiencia o 

mundo ou o que os sujeitos sentem quando experienciam o mundo. Essa experiência tátil 

pode se dar de três formas distintas, segundo Merleau-Ponty: um tocar o liso e o rugoso com 

apreensão das qualidades táteis; um tocar das coisas sobre nós em um sentimento passivo 

como se também fôssemos tocados por elas; nesse movimento de toque há a passividade do 

corpo ante o objeto que lhe toca: trata-se da resistência, do choque material que obriga o 

corpo próprio a se reconhecer como tangível, isto é, como tocante-tocado. E, nesse sentido, 

segundo Caminha, ocorre a diferenciação entre a visão e o tato, pois a visão não tem um outro 

que me veria, em um movimento reversível instalado no meio do visível: 

Assim, um sujeito que seria dotado apenas da visão não poderia ter 

absolutamente nenhum corpo próprio capaz de aparecer porque as aparências 

visuais não estão diretamente presentes na superfície de nosso próprio corpo 

como as aparências táteis. Daí, não há uma relação de copertença entre o 

olhar e o corpo próprio na experiência de ver. Se existe a experiência tátil de 

um objeto que nos toca, em compensação, nunca existe a aparência visual de 

um objeto que nos vê (CAMINHA, 2010, p. 311).  

 



81 
 

 

  Há ainda uma terceira forma de toque citado por Merleau-Ponty: um tocar o tocar, 

uma vez que uma mão toca a outra, deixa de ser tocante e, dessa forma, há coincidência total 

entre as duas mãos que se tornam órgãos ativos, como afirma Merleau-Ponty: ―O aperto de 

mãos também é reversível, posso sentir-me tocado ao mesmo tempo que toco e, por certo, não 

existe um grande animal de que nossos corpos sejam os órgãos, como as mãos, os olhos o são 

cada um deles‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 184). Essa terceira forma do tocar colocada 

por Merleau-Ponty diz respeito ao tocar o tocar e parte da experiência da mão direita tocar a 

esquerda numa ação em que o sujeito não só toca, mas é também tocado. Segundo Isabel 

Dias, o tocar o tocar é uma experiência perceptiva vivida como espaço de tensão no próprio 

corpo e, ao mesmo tempo, entre o corpo e o mundo que recruzam-se.  

O tocante e o tangível são como dois mapas que se sobrepõe um ao outro. Se 

minha mão pode sentir uma textura lisa e rugosa, é porque ela própria pode 

ser tocada do exterior: o tocante e o tangível recruzam-se, os movimentos do 

tocante incorporam-se no universo do tangível (DIAS, 1989, p. 207). 

Nas três formas de toque acima citadas, parece comum a todas a maneira com que o 

tocar se une aos fenômenos e se comunica com eles. Porém, na terceira forma, a mão tocada 

não está totalmente redutível apenas a uma aparência tátil enquanto representação objetiva, 

porque logo é tocada pela outra que também toca. Assim, os fenômenos mais do que 

conteúdos sensoriais percebidos no toque realizam uma simbiose que invade o corpo próprio, 

como bem demonstra Merleau-Ponty nesta citação: ―Portanto, cada contato de um objeto com 

uma parte de nosso corpo objetivo é na realidade contato com a totalidade do corpo 

fenomenal atual ou possível. Eis como pode realizar-se a constância de um objeto tátil através 

de suas diferentes manifestações‖ (MERELAU-PONTY, 2016, p. 372). 

A experiência de tocar e ser tocado, cujo ponto de partida é o tocar das mãos, é 

denominada por Merleau-Ponty de experiência reversível, ou seja, significa dizer que quando 

sinto algo, sinto também a mim mesmo. Esse modo duplo da experiência perceptiva do tocar 

revela a ambiguidade da experiência inicial do corpo consigo mesmo; é uma experiência que 

se propaga e que se repete na relação com as coisas e na relação com os outros. Nesse sentido, 

o corpo próprio, ao entrar em contato com coisas físicas, não realiza simplesmente uma 

relação entre dois acontecimentos físicos, mas, fundamentalmente se constrói um tipo de 



82 
 

 

reflexividade ou reversibilidade
13

 do sensível, cuja experiência da mão que toca e é tocada ao 

mesmo tempo descreve essa experiência.  

Merleau-Ponty, ao introduzir a noção de reflexividade do corpo próprio, pretende 

tornar o corpo um ente visível e tangível que se volta para o mundo, o qual se compõe de 

aspectos visíveis e tangíveis. Assim, não é porque o mundo é visível e tangível em si mesmo, 

mas porque meu corpo é visível e tangível quando ele entra em contato com o mundo, e isto 

faz o mundo ser visível e tangível; ora, o primado não está no mundo, mas no corpo próprio. 

Desse modo, corpo e mundo são reversíveis por estarem abertos um ao outro como as mãos 

que se tocam mutuamente. Dessa forma, Merleau-Ponty se afasta do pensamento objetivista 

que reduz os fenômenos à ideia do objeto em si ou do sujeito como pura consciência. Na 

Phénoménologie de la perception, Merleau-Ponty afirma que há um elo que une o sujeito e o 

mundo numa ―fé originária que nos liga a um mundo como à nossa pátria‖ (MERLEAU-

PONTY, 2016, p. 378). Essa ligação com o mundo se dá pelo corpo, que sendo perceptivo 

toca e é tocado pelos fenômenos que encontra eco em meu corpo, como afirma Merleau-

Ponty: 

Não sou eu que toco, é meu corpo; quando toco não penso um diverso, 

minhas mãos encontram um certo estilo que faz parte de suas possibilidades 

motoras, e é isso que se quer dizer quando se fala de um corpo perceptivo: só 

posso tocar eficazmente se o fenômeno encontra um eco em mim, se ele 

concorda com uma certa natureza de minha consciência, se o órgão que vem 

ao meu encontro está sincronizado com ele (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 

372). 

Por meio da experiência perceptiva do tocar das mãos em sua ação reversível, Merleau-

Ponty propõe que o corpo próprio, ao entrar em contato com coisas físicas, não realiza 

simplesmente uma relação entre dois acontecimentos físicos, mas entre um corpo que mantem 

contato com algo, percebendo impressões sensíveis táteis. O fato de tocar nossa mão significa 

que nós temos, ao mesmo tempo, a experiência de um estado subjetivo, que é de poder tocar 

nossa própria mão, e a experiência objetiva de designar uma série de características dessa 

mesma mão. Assim, há, de um lado, a mão presente a nós mesmos e, do outro, a mão ―coisa 

física‖, que não é nada senão um conjunto de aparências táteis determinadas pelas suas 

propriedades objetivas. Entretanto, não há apenas uma exploração de uma mão em direção a 

                                                           
13

 Merleau-Ponty introduz a noção de reversibilidade dos sentidos quando trata do conceito de corpo próprio na 

Phénoménologie de la perception. Essa reversibilidade dos sentidos não é reversibilidade da carne como se 

encontra no Le visible et l’invisible em que Merleau-Ponty faz uso do termo reflexividade ou experiência 

reversível do sensível.  



83 
 

 

outra, há uma ação reversível do tocar entre as mãos, pois a mão tocada não é somente uma 

série de propriedades objetivas, pois ela mesma se sente tocada e se torna algo que toca, 

conforme explica Merleau-Ponty:  

Toda percepção tátil, ao mesmo tempo, em que se abre a uma ―propriedade‖ 

objetiva, comporta um componente corporal, e a localização tátil de um 

objeto, por exemplo, o situa em relação ao pontos cardeais do esquema 

corporal. [...] Quando uma de minhas mãos toca a outra, a mão móvel 

desempenha a função de sujeito e a outra de objeto. Existem fenômenos 

táteis, pretensas qualidades táteis, como o rugoso e o liso, que desaparecem 

absolutamente se subtraímos o movimento explorador. O movimento e o 

tempo não são apenas uma condição objetiva do tato cognoscente, mas um 

componente fenomenal dos dados táteis (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 

370).   

Assim, o movimento e o tempo não se apresentam apenas como condição do tato 

cognoscente, mas permitem que realizemos contatos táteis com as coisas que são consideradas 

exteriores ao nosso próprio corpo, e, desse modo, as coisas não são totalmente exteriores na 

medida em que as sensações, ao tocarmos algo, estão também localizadas na superfície da 

parte de nosso corpo que toca. Segundo Caminha, Merleau-Ponty, ao tomar como ponto de 

partida a experiência do tato, quer tratar do fenômeno da encarnação do corpo próprio como 

relação de circularidade sobre si mesmo: ―Portanto, essa circularidade é, em última análise, o 

tocante-tocado do corpo próprio sobre si mesmo‖ (CAMINHA, 2010, p. 324).  

Merleau-Ponty, ao adotar o fato das mãos que se tocam mutuamente numa ação 

reversível e dizer que esta ação descreve a própria experiência reversível do corpo próprio 

com o mundo, pretende descrever que há relação de entrelaçamento cuja análise originária 

parte da fenomenologia. Ora, a mão tocante ativa é também mão tocada, passiva. Assim como 

em relação à percepção do mundo, há também um modo duplo: passivo e ativo. Isso ocorre 

porque corpo e mundo partilham de um mesmo berço comum, como afirma Merleau-Ponty no 

Le visible et l’invisible: ―Cabe-nos rejeitar os preconceitos seculares que colocam o corpo no 

mundo e o vidente no corpo ou, inversamente, o mundo e o corpo do vidente como numa 

caixa‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 180).  

Assim, compreende-se as críticas de Merleau-Ponty na Phénoménologie de la perception 

à fisiologia mecanicista e a psicologia clássica em que é subjacente aos discursos dessas duas 

ciências tomar o corpo como objeto e/ou o mundo como representação. Na filosofia de 

Merleau-Ponty, se o corpo e o mundo estão em relação é porque ter um corpo nos mantem em 

contato permanente com o mundo. Deste modo, na experiência perceptiva da mão direita 

tocar a esquerda e por ela ser tocada jamais se fundirá em uma mão única, mas haverá sempre 



84 
 

 

duas mãos; assim o corpo em sua relação com o mundo será sempre uma relação ―entre dois‖. 

Pois, não coincidência, há abertura que se comunica entre o corpo e o mundo.  

Merleau-Ponty parte da experiência perceptiva do tocar as mãos e procura demonstrar 

a relação que há entre o corpo próprio e o mundo. Essa comunicação que nasce da relação do 

mundo com o corpo próprio situado no mundo, através da experiência perceptível, apreende a 

realidade. Dessa forma, existe uma comunicação entre o corpo e as coisas. E se minha mão 

conhece o duro e o mole, se meu olhar conhece a luz lunar, é como uma certa maneira de me 

unir ao fenômeno e de comunicar-me com ele. A comunicação entre o corpo e os fenômenos é 

uma expressão que se realiza, inicialmente, no campo do pré-reflexivo, da natureza, do mundo 

sensível. A comunicação estabelecida entre o corpo e o mundo é a da experiência originária 

da percepção e ocorre antes de qualquer pensamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

 

CAPITULO III: RELAÇÃO ENTRE SENSIBILIDADE E RACIONALIDADE PELA 

CARNE 

 

3.1 Logos do mundo percebido 

 

Neste capítulo, pretendemos repensar a relação entre a sensibilidade e a racionalidade 

partindo da noção de carne, pois longe de ser uma cisão entre si, Merleau-Ponty compreende 

que a sensibilidade e a racionalidade não se encontram cada uma em uma instância doadora 

de significados, mas elas têm seu fundamento na percepção. A percepção se torna o 

fundamento de compreensão entre o pensamento humano e a realidade que se pretende 

compreender, pois conceber o pensamento como fundamento seria desconsiderar a imanência 

e seus limites. Merleau-Ponty propõe uma outra racionalidade que partindo da percepção 

confere o fundamento de um logos nascente no mundo perceptivo.  

A metamorfose (esta ou, em geral, a do passado pelo presente, do mundo 

pela pintura, do passado do pintor por seu presente) não é entretanto farsa. 

Ela só é possível porque o dado era pintura, porque há um Logos do mundo 

sensível (e do mundo social e da história humana). – A ilusão analítica de 

Malraux e o fenômeno do mundo cultural. O único mistério está aí: é o do 

Nachvollzug. Ele repousa sobre o mistério do mundo natural e de seu Logos. 

O homem ultrapassa o mundo sem dar-se conta disso e como que 

naturalmente (MERLEAU-PONTY, 2002, p. 84). 

 Desse modo, a percepção não se oferece como objeto e nem o percebido é uma 

realidade dada com a qual o percebedor se confrontaria; ao contrário, percebido e percepção 

se oferecem como estruturas abertas do movimento expressivo do logos que, sendo 

espontâneo, retira da expressão o horizonte de possiblidades. Por isso, Merleau-Ponty chama 

de ―metamorfose‖ as diversas possibilidades que se abrem e que, no entanto, não são falsas, 

uma vez que ―repousam sobre o mistério do mundo natural e de seu logos‖. Merleau-Ponty 

em Le visible et l’invisible adverte que o pensamento é posterior ao mundo sensível e sobre 

este se assentam as estruturas em que se apoia o pensamento.  

É segundo o sentido e a estrutura intrínsecos que o mundo sensível é ―mais 

antigo‖ que o universo do pensamento, porque o primeiro é visível e 

relativamente contínuo e os segundo, invisível e lacunar; à primeira vista, 

este não constitui um todo, e só se tem a sua verdade com a condição de 

apoiar-se nas estruturas canônicas do outro (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

27). 



86 
 

 

 Merleau-Ponty, como afirmado na citação acima, insiste no dirigir-se para o que é 

primeiro e inaugural, procurando aí colocar o cerne do problema de como as ideias se 

constituem. Para tanto, afirma que há um vínculo entre sensível e pensar.  Mas o que é esse 

logos do qual emerge a percepção? Como compreender a relação entre sensibilidade e 

racionalidade na perspectiva da Carne em Merleau-Ponty?  

Inicialmente, afirmamos que há um paralelo entre a compreensão de logos de 

Merleau-Ponty e Heidegger, embora não fique explícito nos textos de Merleau-Ponty as 

contribuições de Heidegger ao pensamento de Merleau-Ponty. No entanto, é possível traçar 

paralelos entre eles e notar em que se aproximam e se distanciam ao reelaborar certas noções. 

Delineamos a seguir alguns paralelos entre ambos que nos ajudarão na compreensão do logos 

do mundo percebido, como defendido por Merleau-Ponty. 

 Heidegger realiza um movimento de busca pela força das palavras gregas 

fundamentais em sua origem para pensar o solo fundamental na qual se assentam todas as 

discussões do pensamento ocidental, solo este que, como não pensado com suficiente atenção, 

parece estranho diante das fórmulas concebidas do pensamento, que joga para segundo plano 

a investigação pelo originário e resulta na destruição da história da ontologia que visa retomar 

as fontes da origem de modo a pensar o que pela tradição permaneceu impensado
14

. 

Heidegger, na Introdução à Metafísica, procura explicar como a physis era interpretada pelos 

gregos. Segundo Heidegger, physis significa o surgir emergente, que brota, isto é, ―[...] A 

partir de uma unidade originária se incluem e manifestam nesse vigor repouso e movimento. 

É a presença predominante, ainda não dominada pelo pensamento‖ (HEIDEGGER, 1966, p. 

111-112). Esse movimento de retorno aos antigos filósofos, particularmente Heráclito
15

, 

permite a Heidegger confirmar que a physis instaura o mundo originário e, na medida que 

surge, também se esconde e se conserva. Heidegger critica aqueles que, não investigando a 

origem da physis, a traduziram inapropriadamente por ―nascer‖, porém, ao agirem assim, 

retiraram o vigor do conteúdo originário da palavra (HEIDEGGER, 1966, p. 51). 

 Daqui se compreende a escolha de Merleau-Ponty em intitular durante três anos no 

Collège de France um curso que tinha por finalidade pensar o conceito de Natureza. Na 

introdução sobre o ―conceito de natureza‖, Merleau-Ponty esclarece que não pretende fazer 

                                                           
14

  Na Introdução à Metafísica, Heidegger afirma que o título ―ontologia‖ foi reduzido a designar uma disciplina 

e um membro do sistema filosófico. No entanto, a palavra ontologia pode ser tomada em sentido amplíssimo, 

sem recorrer a correntes e tendências ontológicas, pois ―ontologia‖ significa o esforço de traduzir na 

linguagem o que há com o Ser (HEIDEGGER, 1966, p. 83). No sentido de resgate da ontologia Merleau-

Ponty em nota de trabalho de janeiro de 1959, afirma da necessidade de um retorno à ontologia e que seu 

trabalho consiste no ―esboço de uma ontologia projetada como ontologia do bruto – e do logos‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 217). 
15

 ―Natureza ama esconder-se‖ (HERÁCLITO, 2000, p. 101). 



87 
 

 

uma discussão lexical sobre o termo, mas investigar o que há nesse termo em seu sentido para 

os gregos sem que se tenha estabelecido pensamento algum que o modifique em sua origem.   

É natureza o primordial, ou seja, o não-construído, o não-instituído; daí a 

ideia de uma eternidade da Natureza (eterno retorno), de uma solidez. A 

Natureza é um objeto enigmático, um objeto que não é inteiramente objeto; 

ela não está inteiramente diante de nós. É o nosso solo, não aquilo que está 

diante de nós, mas o que nos sustenta (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 4). 

 É possível percebermos pela citação acima as semelhanças entre Merleau-Ponty e 

Heidegger na compreensão sobre a physis e seu retorno a Heráclito. Merleau-Ponty elabora 

sua noção de Natureza para se referir ao que Heráclito e Heidegger chamam de physis. No 

entanto, a noção de Natureza tem o mesmo sentido que para os gregos, isto é, o solo comum 

que não apenas se nos apresenta, mas que nos sustenta. Se Heidegger criticou aqueles que 

retiraram a força evocativa da palavra, Merleau-Ponty, na primeira parte do seu curso sobre a 

Natureza no Collège de France, descreve como o termo foi historicamente sendo concebido, 

seja como conceito de alma mater no Renascimento, seja nas descobertas científicas que 

provocaram a mudança da ideia de Natureza, seja nas refutações da ideia de finalidade para a 

Natureza, em todas elas a Natureza deixou de ser o primordial, o solo que nos sustenta para se 

tornar uma ideia exterior, feita de partes exteriores como objeto para o Homem e si mesmo. E, 

passando pelas diferentes conceituações que ressignificaram o sentido originário de Natureza, 

Merleau-Ponty passa a analisar como essa noção foi modificada e propõe resgatar a relação 

entre a Natureza e o logos. 

 Desse modo, Merleau-Ponty, por meio do curso sobre A Natureza procurou 

demonstrar a necessidade de repensá-la tal como a modernidade a concebeu, uma vez que, 

para Merleau-Ponty, a herança cartesiana de uma Natureza imóvel havia se alastrado no 

pensamento filosófico. Para Merleau-Ponty, se é possível falarmos de uma Natureza, ela se 

encontra mediada pelas categorias do sensível e, mais especificamente, por aquelas da 

temporalidade, graças ao poder abstrato que os esquemas corporais possuem, pois o corpo 

próprio é exatamente o fundamento da unidade dos sentidos.  

O meu corpo é aquele que é capaz de passar de tal aparência para tal 

aparência, como o organizador de uma ―síntese de transição‖. Eu organizo 

com meu corpo uma compreensão do mundo, e a relação com o meu corpo 

não é a de um Eu puro, que teria sucessivamente dois objetos, o meu corpo e 

a coisa, mas habito o meu corpo e por ele habito as coisas. A coisa me 

aparece como um momento da unidade carnal de meu corpo, como 

encravada em seu funcionamento. O corpo aparece não só como o 



88 
 

 

acompanhante exterior das coisas, mas como o campo onde se localizam 

minhas sensações (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 122).  

 A posição de que a Natureza forma um mundo que se põe em relação com o corpo 

deixa claro que não é uma realidade constituída pela reflexão, mas que ela é pré-reflexiva no 

sentido ontológico. Esse sentido ontológico, coloca o mundo e o corpo como algo oposto ao 

universo da ciência moderna, que é exclusivamente estruturado por uma causalidade 

mecânica. Merleau-Ponty, ao afirmar acima na citação que o corpo aparece não apenas como 

acompanhante das coisas, mas no campo onde se localizam as sensações, procura esclarecer 

que a Natureza, como solo sensível ontológico, não pode ser reduzida à matéria, tal como foi 

pensado por Descartes e a Física moderna. Uma vez que não há a ―coisa‖ e o ―corpo‖ objetos, 

mas eles estão em relação porque se originam do mesmo mundo sensível que se abrem um ao 

outro pela percepção, então, são capazes de uma visão retrospectiva e prospectiva, impossível 

ao ser objetivo, preso às estruturas concretas de sua situação presente. Essa perspectiva de que 

não há lugares objetivos entre o percebido e o percebedor pode ser compreendida quando, no 

segundo capítulo, citamos o movimento das mãos que se tocam. Há entre elas um vínculo 

sensível que não é possível dizer quem toca e quem é tocada, pois ambas realizam o mesmo 

movimento do toque. Afirma Merleau-Ponty em A Natureza: 

Quando toco minha mão esquerda com minha mão direita, minha mão 

tocante apreende minha mão tocada como uma coisa. Mas, de súbito, dou-

me conta de que minha mão esquerda começa a sentir. As relações se 

invertem. Fazemos a experiência de um recobrimento entre a contribuição da 

mão esquerda e a da mão direita, e de uma inversão de suas respectivas 

funções. Essa variação mostra que se trata sempre da mesma mão. [...] Desse 

ponto de vista, é certo que a coisa faz parte de meu corpo. Há entre eles uma 

relação de co-presença. O meu corpo aparece como ―excitável‖, como 

―capacidade de sentir‖ como ―uma coisa que sente‖ (MERLEAU-PONTY, 

2000, p. 123).  

 Pelo gesto das mãos que se tocam reciprocamente, Merleau-Ponty propõe que a 

Natureza é o solo perceptual sensível implícito dos movimentos, atividades e experiências que 

demonstram o entrelaçamento entre o corpo e o mundo. Desse modo, Merleau-Ponty enfatiza 

a necessidade de uma nova ontologia que se proponha a compreender o entrelaçamento ou 

imbricação que cria a relação entre ambos. Sem reconhecer uma Natureza incrustada na 

atitude que liga o corpo ao mundo e vice-versa, não será capaz de reconhecer que o corpo 

tateia o entorno projetando-se no mundo e elabora um movimento muito particular que o 

permite alternar entre a posição de um sujeito sensitivo e a de um objetivo sensível. O corpo 



89 
 

 

vivido qualifica-se como capaz de sentir a própria sensibilidade. Exatamente por isso, por 

colocar-se no limiar da distância e da aproximação do objeto e de si mesmo, o corpo próprio 

possui uma relação não só com eventos concretos, mas aberto a possibilidades.  

 Merleau-Ponty no seu último curso sobre A Natureza, intitulado Natureza e Logos: 

corpo humano, o filósofo examina o corpo humano na natureza que ele mesmo habita e o 

considera em seu ponto de surgimento na Natureza, isto é, Merleau-Ponty pretende 

compreender o corpo como ―folha ontológica‖ (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 335), a partir 

da sua inerência de si ao mundo e do mundo a si. Essa inerência se traduziu no termo 

Ineinander que Merleau-Ponty tomou de Husserl. A noção de Ineinander descreve a 

animação do corpo humano, não como descendo nele uma consciência, um entendimento, 

mas como inerência um no outro ou pertença comum. Tal aspecto de sua ontologia exige uma 

estesiologia, ou seja, o estudo do corpo e do sensível. 

A noção do corpo estesiológico, fundada em uma compreensão não 

substancialista da natureza, na arqueologia do corpo, no sensível e sua 

historicidade, na aprendizagem dos comportamentos vitais, lógicos e 

simbólicos, ultrapassa a noção de corpo-próprio, ampliando-se, dessa forma, 

os horizontes da fenomenologia do corpo, das formas de percepção e de 

atuação no mundo, uma maneira de reaprender a ver o mundo como tarefa 

filosófica e existencial (NÓBREGA, 2014, p. 1179). 

 Desse modo, o corpo estesiológico é o sensível exemplar ou a ―folha ontológica‖, pois 

se constitui na noção orientadora para reflexões ontológicas e epistemológicas, pois está 

situado no mundo sensível e na noção de esquema corporal em que se traduz essa relação do 

corpo com o mundo, como um sistema de equivalências motoras e perceptivas que integram o 

mundo como um campo de ações possíveis. Em outras palavras, o corpo estesiológico não 

realiza um comportamento mecânico, não resulta de um estímulo proveniente de forças 

exteriores às quais reage, não se reduz ao órgão (anatomia), nem à função (fisiologia do 

reflexo); há ineinander, isto é, inerência entre o corpo, o comportamento, o ambiente, a 

cultura.  

 Para Merleau-Ponty, os animais e os vegetais repetem apenas sentidos 

preestabelecidos, embora o corpo estesiológico integre o sincretismo natural por meio de 

coordenações motoras, porém, tem a habilidade de os transfigurar de forma precária, em 

cultura. O corpo humano, segundo Merleau-Ponty, nos mostra que, ao contrário da repetição 

persistente dos comportamentos de animais, dispõe de meios que o possibilitam modificar o 

presente. 



90 
 

 

Antes de experimentar, observe-se que o corpo, como esquema corporal, o 

corpo estesiológico, a carne, já nos deram a Einfühlung do corpo com o ser 

percebido e com os outros corpos. Quer dizer que o corpo como poder de 

Einfühlung já é desejo, libido, projeção – introjeção, identificação – estrutura 

estesiológica do corpo humano é, portanto, uma estrutura libidinal, a 

percepção um modo de desejo, uma relação de ser e não de conhecimento 

(MERLEAU-PONTY, 2000, p. 339).  

 Nesse sentido, o desejo de Einfühlung é o que permite no mundo sensível ocorrer a 

expressão, pois aparece o desejo do encontro do corpo com outro corpo, de cuja relação passa 

então a fazer a experiência do Ser, e tem início o movimento de expressão, de tal forma que a 

carne é ativa e passiva a uma só vez, quer dizer, atividade e passividade são aspectos que se 

apoiam mutuamente e não ocorrem de forma independentes, afinal, é o sensível abrindo-se a 

si através do corpo, sensível privilegiado, mas tecido no meio das próprias coisas. Por isso, na 

citação acima, Merleau-Ponty fala da percepção como um modo de desejo, uma relação de ser 

mais do que propriamente de conhecimento porque antes de ser idealidade na experiência 

carnal (o invisível como ideia) desemboca na questão do vínculo ou da passagem entre o 

logos do mundo sensível e o logos do pensamento ou da linguagem, ou, simplesmente, entre 

percepção e linguagem. 

O Logos no sentido da linguagem, λόγος προφορίκος, a linguagem proferida, 

diz tudo exceto ela própria; ela é assim, como o Logos silencioso da 

percepção, reticente, λόγος ένδιαθερος. Ela fala em nós mais do que falamos. 

[...] É necessário reencontrar esse espírito bruto e selvagem sob todo o 

material cultural de que se revestiu – Neste ponto assume todo o seu sentido 

o título Natureza e Logos. Existe um Logos do mundo natural estético, no 

qual se apoia o Logos da Linguagem (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 343 

grifo nosso).   

 O movimento textual que fizemos até o momento foi compreender a noção de 

Natureza, que Merleau-Ponty, à semelhança de Heidegger, fez ao voltar aos gregos para 

retomar a noção de phyisis, como o Sensível no qual nos sustentamos e que ora se revela, ora 

se esconde. Porém, pela percepção, é possível ao corpo estesiológico entrar em relação com o 

que se encontra a sua volta porque há uma inerência comum com o mundo sensível. Agora é 

preciso que retomemos as indagações que fizemos no início deste capítulo: Mas o que é esse 

logos que emerge do mundo sensível? Como compreender a relação entre sensibilidade e 

racionalidade na perspectiva da Carne em Merleau-Ponty? 

 Segundo Merleau-Ponty, ao examinar a questão pela procura pelo Ser bruto, nos 

deparamos com o material cultural que ao longo do tempo o revestiu. Esse material 



91 
 

 

reelaborou o sentido do originário e passou-se a ver o corpo e o mundo por significações 

lexicais que passaram a explicar por meio do lógico e do enunciado o logos no qual estamos 

situados. Como diz Merleau-Ponty na Phénoménologie de la perception em seu Prólogo: ―O 

mundo está aí antes de qualquer análise que eu possa fazer dele e seria artificial fazê-lo 

derivar de uma série de sínteses que religariam as sensações, depois os aspectos perspectivos 

dos objetos‖ (2016, p. 10). Mas, como falar desse mundo no qual estou situado e que se põe 

diante de mim e eu diante dele sem que dele me distancie e nem reconheça a relação de 

imbricação? Aqui entra em questão o sentido de logos que deve ser descortinado das malhas 

interpretativas da tradição metafísica que o compreende como palavra, discurso, razão, 

proporção. O que deve ser posto em questão é como logos veio a significar tais conceitos e o 

distanciou do sensível. 

Quando se coloca o mundo perceptivo, o mundo visível, de um lado, e, do outro lado, 

um mundo de significados, mundo das ideias, mundo invisível, cria-se um dualismo e não se 

percebe a relação de entrelaçamento que há entre o mundo visível (sensível) e o mundo 

invisível (ideias). Segundo Merleau-Ponty, essa atitude foi essencial à filosofia reflexiva, 

portanto, nos recolocar aquém de nossa situação de fato, em um centro a partir do qual 

fazemos implicitamente aquilo que ela reconquista explicitamente
16

. No entanto, para 

Merleau-Ponty compreender nosso laço natal com o mundo, nas condições brutas que 

aparece, é necessário para compreender o logos em sua origem, pois o mundo invisível 

espelha o mundo visível sobre o qual está fundado, isto é, as ideias espelham o mundo visível 

sobre o qual elas estão fundadas. Ou como dizíamos no segundo Capítulo, ao falar sobre a 

expressão, a fala falada traduz em significados instituídos o que antes era fala falante e isso 

pode ser visto nas crianças; não pode o filósofo ignorar a gênese dos fatos que surgem no 

mundo sensível no risco de tornar a filosofia um léxico de significações de palavras. 

Ora essa certeza injustificável de um mundo sensível comum a todos nós é, 

em nós, o ponto de apoio da verdade. Que uma criança perceba antes de 

pensar, que comece a colocar seus sonhos, seus pensamentos nos outros, 

formando com eles um bloco de vida comum [...], tais fatos não podem ser 

ignorados pelo filósofo, simplesmente em nome das exigências das análise 

intrínsecas. [...] Em todo caso, já que se trata aqui apenas de tomar um 

primeiro contato com nossas certezas naturais, não há dúvida de que elas 

                                                           
16

  ―Enquanto esforço para fundar o mundo existente sobre um pensamento do mundo, a reflexão se inspira a 

cada instante na presença prévia do mundo de que é tributária, e a que empresta toda a sua energia. Quando 

Kant justifica cada passo de sua Analítica pelo famoso ―se um mundo deve ser possível‖, sublinha que seu 

fio condutor lhe é dado pela imagem irrefletida do mundo, que a necessidade dos passos reflexionantes está 

suspensa da hipótese ―mundo‖ e que o pensamento do mundo, que a Analítica está encarregada de desvendar, 

não é tanto o fundamento como a expressão segunda de que houve para mim a experiência de um mundo [...] 

―(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 54-55). 



92 
 

 

repousam, no que respeita ao espírito e a verdade, sobre a primeira camada 

do mundo sensível (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 27-28). 

 Assim, Merleau-Ponty deixa evidente que há uma Natureza comum, uma mesma 

carne na qual estamos situados e revestidos. A sensibilidade e a racionalidade não estão em 

conflito, mas são reversíveis ontologicamente. É necessário, pois, compreender a relação, o 

―entre deux‖ do sensível com a ideia. Esse ―entre‖ nos remete a noção de carne em Merleau-

Ponty. Para Merleau-Ponty, compreender essa relação é o ponto mais difícil: ―Tocamos aqui 

no ponto mais difícil, a saber, no vínculo da carne e da ideia, do visível e da armadura interior 

que o vínculo manifesta e esconde‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p.193). A ideia não é o 

contrário do sensível, mas significações que dão textura ao próprio sensível. A ideia não é um 

invisível de fato, como um objeto escondido atrás de outro, nem um invisível absoluto que 

não tem a ver com o visível, mas um invisível que habita o visível e o sustém.  

Na perspectiva de compreender o “entre deux” da sensibilidade com a racionalidade, 

do sensível com a ideia que nas pegadas da filosofia de Merleau-Ponty que queremos pensar 

ontologicamente o logos do mundo percebido. Para tanto, encontramos em Heidegger uma 

descrição do que seja o logos. Segundo Heidegger, na Introdução à Metafísica, o logos 

assumiu uma concepção ligada à Lógica, como ciência do pensar ligado ao enunciado, a 

proposição. Porém, essa concepção de logos está ligada a organização e a técnica e se 

originou no círculo das atividades didáticas dos mestres de escola e não dos filósofos. 

Heidegger afirma que todas as vezes que os filósofos se dedicaram ao logos originário 

aproximaram-se do Ser e não da lógica sistematizada sobre o Ser e estaria aqui o 

esquecimento do Ser. 

Heidegger ao investigar o significado de logos conclui que 

Não obstante, originariamente, logos não significa discurso nem dizer 

algum. Essa palavra não possui, em seu significado, nenhuma referência 

imediata à linguagem. Lego, legein, em latim legere, é a mesma palavra 

como a alemã “lesen” (ler): AEren lesen (colher espigas), Holz lesen (juntar 

lenha), die Weinlese (a vindimia), die Auslese (seleção). [...] Lesen significa 

pôr uma coisa ao lado de outra, juntá-las num conjunto, numa síntese; 

coligir, reunir (HEIDEGGER, 1966, p. 190).  

 Heidegger encontra em Heráclito
17

 o sentido básico de logos como âmbito acolhedor e 

reunidor de tudo o que é, que em sua dinâmica traz à tona o que se encontrava oculto. Ou seja, 

                                                           
17

 Nos fragmentos Sobre a Natureza de Heráclito, logos é correspondente ao verbo Lesen: reunir. Aparecendo o 

mesmo sentido nos fragmentos 1, 2, 31, 45, 50, 72, 108, 115. (HERÁCLITO, 2000). 

 



93 
 

 

como âmbito que subsidia o surgimento dos entes a partir do Ser. Em grego, logos 

corresponde ao verbo lego: reunir. O logos pensado por Heráclito reúne em si tudo o que se 

põe a mostrar, possibilita o mostrar-se do fenômeno. Desse modo, logos em Heidegger não 

significa nem sentido, nem palavra, nem discurso, mas significa a unidade de reunião 

constante, que reúne e pertence ao Ser. Para Heidegger, o logos favorece o surgimento da 

physis, pois ao mostrar-se desde a physis, ele se desdobra em possibilidade que, ao se 

determinar como isso ou como aquilo, esconde-se enquanto clareira iluminadora que libera o 

ente para o aberto. Para Heidegger, o significado de reunião para logos não significa 

amontoamento, mas caracteriza correspondência, copertinência. 

 Para Merleau-Ponty, o logos é logos do mundo percebido expresso na linguagem, isto 

é, pela linguagem expressamos uma perspectiva do mundo. Nesse sentido, há uma 

aproximação do logos de Heidegger como reunião, mas há um distanciamento quando 

Merleau-Ponty concebe o logos já presente no mundo natural. A linguagem se origina no 

mundo e se refere, unicamente ao mundo. O logos é revestido pela carne do sensível e desse 

modo a linguagem é o vínculo ininterrupto com o mundo percebido em seu estado nascente e 

vivo.  

Basta tomá-la também no estado vivo ou nascente, com todas as suas 

referências, as que estão atrás dela, que a vinculam às coisas mudas que 

interpela, e as que envia diante dela e que constituem o mundo das coisas 

ditas – com seu movimento, suas sutilezas, suas inversões, sua vida – que 

exprime e decuplica a vida das coisas nuas. A linguagem é uma vida, a nossa 

e a delas. Não que a linguagem dela se apodere e a guarde como reserva: que 

teria ela a dizer se apenas houvesse coisas ditas? Erram as filosofias 

semânticas ao fecharem a linguagem como se ela não falasse mais do que de 

si: ela vive apenas do silêncio; tudo que lançamos aos outros germinou neste 

grande país mudo que não nos abandona (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

165). 

 Assim, a linguagem é apenas o início de uma resposta que nasce do mundo natural e 

para ele se volta, nunca se fechando em si mesmo. Desse modo, se compreende a afirmação 

de Merleau-Ponty em Nota de Trabalho de janeiro 1959, em que esboça o conteúdo da grande 

obra que estaria por vir, a ―necessidade de um retorno à ontologia – a interrogação ontológica 

e suas ramificações ―[...] esboço de uma ontologia projetada como ontologia do Ser bruto – e 

do logos.‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 217). Merleau-Ponty propõe a retomada da noção 

de logos, porém, agora desobrigando o termo do caráter positivista que lhe foi colocado pelas 

filosofias semânticas. Segundo Dupond, a proposta tem como objetivo: ―[...] ressaltar que o 

sentido do ser não pode ser identificado com uma Razão em si que contenha de antemão tudo 



94 
 

 

o que o conhecimento ali descobrirá e nem como a operação de uma subjetividade 

transcendental‖ (DUPOND, 2010, p. 53).   

Esse percurso proposto por Merleau-Ponty permite que se supere o problema 

polarizado do pensamento dualista que concebe opostamente o sensível e a ideia, o 

pensamento e a coisa, o corpo e o mundo para os colocar no mesmo solo comum. A estratégia 

de Merleau-Ponty, implementada pela tese da percepção, é buscar um fundamento comum 

onde não existe oposição entre a ordem do ser e a ordem do saber, pois ambos estão imersos 

na linguagem. Para Merleau-Ponty, não há ambiguidade, mas circularidade, entrelaçamento 

em um tecido carnal, constituído em linguagem. Nesse sentido, o logos como linguagem, 

possui o homem, pois está situado na mesma origem que ele; não há indistinção, há troca e 

reversibilidade de lugares diferenciados, porém comuns. Por isso, a carne é denominada como 

noção última, elemento do ser, porque possui o ―[...] sentido de uma coisa geral, meio 

caminho entre o indivíduo espaço-temporal e a ideia, espécie de princípio encarnado que 

importa um estilo de ser em todos os lugares onde se encontra uma parcela sua‖ (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 182). 

Desse modo, a linguagem não cria dois mundos: um visível (sensível) e um invisível 

(ideias), mas as ideias espelham o mundo visível sobre o qual está fundado. O significante se 

converte em significado que se modifica em linguagem cultural, mas sem deixar de ser 

semelhante com o original. Para percebermos como se aplica a relação entre mundo visível e 

o mundo invisível, podemos tomar uma reflexão feita por Saint-Aubert. 

 Saint-Aubert, ao tratar sobre a carne, retoma um uma nota de trabalho de Merleau-

Ponty em que este afirma que ―a carne é um fenômeno do espelho‖. Segundo Saint-Aubert, o 

espelho embaralha o corpo objetivo e o corpo fenomenal ao mesmo tempo que possibilita a 

formação comum entre o corpo vivido e a imagem exterior. O espelho revela a carne que vive 

no corpo e fora dele, mas que mantem a relação entre os dois. Saint-Aubert cita em seu artigo 

Carne e espelho em Merleau-Ponty o exemplo do charuto
18

 que Merleau-Ponty tomou como 

modelo para pensar o corpo que se vê e é visto no espelho e a relação ―entre deux‖ realizada 

pela Carne. Para Saint-Aubert, o espelho traduz uma relação de ser promíscua e inacabada, 

pois converge para uma dimensão ontológica. Afirma Saint-Aubert: 

                                                           
18 ―Schilder dizia que ao fumar meu cachimbo frente ao espelho, sinto a superfície lisa e ardente da madeira não 

só aí onde estão meus dedos, mas também nesses dedos gloriosos, esses dedos apenas visíveis que estão no 

fundo do espelho. O fantasma do espelho arrasta para fora a minha carne, e, dum fôlego, todo o invisível do 

meu corpo pode investir os outros corpos que vejo. Doravante, o meu corpo pode comportar segmentos 

recolhidos nos dos outros, tal como a minha substância atravessa; o homem é espelho para o homem‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2009, p. 30-31). 



95 
 

 

De onde vem então nossa atração pelo espelho: para encontrar ou 

reencontrar nossa unidade, ―completar nosso corpo", ou por que a carne tem 

necessidade "de se relacionar a uma outra coisa que sua própria massa"? [...] 

Sempre lacunar, o esquema corporal não é um sistema fechado, mas, como a 

mão, um ser-estrelado que esposa o mundo em sua topologia aberta. De 

modo que a circularidade da carne, para retomar algumas expressões 

recorrentes nos últimos manuscritos, é "circuito aberto", "circuito 

interminável", ou ainda "circuito externo". Circuito, a carne é mais 

exatamente pregnância, que porta outrem em si e já o engendra. Ela é esta 

estranha "coisa" que porta as coisas em seu circuito, e este ―portar‖ faz carne 

tudo aquilo que toca a carne, até a carne da coisa e aquela do mundo. O 

espelho revela que o corpo percipiente e desejante demanda outra coisa que 

si mesmo para existir, e o demanda por sua própria condução, por sua 

própria inércia, até em suas involuções mais secretas (SAINT-AUBERT, 

2012, p. 25-26). 

Assim, como o corpo sensível se vê e é visto pela imagem do espelho, o mesmo ocorre 

com as ideias que nascem no mundo sensível. Merleau-Ponty aponta na Phénoménologie de 

la perception o prejuízo radical que se esconde por trás do idealismo que omite em se 

perguntar pela origem da ideia
19

. O idealismo permanece numa atitude ―dogmática‖, diz 

Merleau-Ponty, justamente porque aceita sem mais a ideia do verdadeiro e a ideia do ser, 

porque não viu que a tarefa da Filosofia é fazer a genealogia do ser; daí porque parte 

diretamente para a busca das condições que o tornam possível, sem questionar sua origem. 

Para o idealismo, a percepção se constrói pela junção dessas condições de possibilidade que 

resultam no pensamento de perceber, quando, em verdade, é na experiência perceptiva que 

flagramos o momento originário e, por isso, é dela que deve se ocupar a filosofia que retoma 

radicalmente o problema da racionalidade. Em O primado da Percepção, Merleau-Ponty fala 

do logos em estado nascente como via de compreensão pela busca pelo originário que está no 

mundo vivido. 

[...] jamais pretendemos dizer (o que seria voltar às teses do empirismo) que 

a ciência, a reflexão, a filosofia fossem sensações transformadas [...]. 

Exprimíamos nesses termos que a experiência da percepção nos repõe em 

presença do momento em que se constituem para nós as coisas, as verdades, 

os bens, que ela nos entrega um logos em estado nascente, que ela nos 

ensina, para além de todo dogmatismo, as condições verdadeiras da 

objetividade [...]. Não se trata de reduzir o saber humano ao sentir, mas de 

assistir ao nascimento desse saber, de torná-lo para nós tão sensível quanto o 

sensível, de reconquistar a consciência da racionalidade, que se perde 

                                                           
19

 ―Agora a reflexão fixa uma essência da consciência que se aceita dogmaticamente sem se perguntar o que é 

uma essência, nem se a  essência do pensamento esgota o fato do pensamento. [...] Daí uma filosofia em parte 

dupla: notável em toda doutrina do entendimento: salta-se de uma visão naturalista, que exprime nossa 

condição de fato, a uma dimensão transcendental em que todas as servidões estão revogadas de direito, e 

nunca se precisa perguntar-se como o mesmo sujeito é parte do mundo e princípio do mundo, porque o 

constituído é sempre constituinte‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 67). 



96 
 

 

acreditando que ela vai por si mesma, que, ao contrário, a reencontramos 

fazendo-a aparecer sobre um fundo de natureza inumana (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 49-50). 

Como se percebe pela citação acima, fica claro que Merleau-Ponty gesta uma 

ontologia do sensível e que a racionalidade deve ser reconquistada na sensibilidade. O logos 

se manifesta à medida que o (re)encontramos em seu estado nascente, pois a experiência com 

o Ser se dá quando nos habituamos a pensar que toda a ideia é moldada no sensível e mantém 

um movimento de reversibilidade. Sobre essa saída de si e volta a si que o corpo realiza, 

graças a reversibilidade da carne, Merleau-Ponty compara ao fenômeno do espelho e retoma a 

ideia de Narciso, como se pode ler na nota de trabalho de maio de 1960: 

A carne é fenômeno de espelho e o espelho é extensão da minha relação com 

meu corpo. Espelho = realização de um Bild da coisa, e a relação eu-minha 

sombra = realização de um Wesen (verbal): extração da essência da coisa, da 

película do Ser ou da sua aparência – Tocar-se, ver-se é obter de si 

determinado extrato especular. Isto é, fissão da aparência e do Ser – fissão 

que já ocorreu no tocar (a dualidade do palpante e do palpado) e que, com o 

espelho (Narciso) não passa de uma aderência profunda a Si. A projeção 

visual do mundo em mim é para ser compreendida não como relação 

sombra-corpo, comunidade de Wesen verbal e, portanto, finalmente – 

fenômeno ―semelhança‖, transcendência (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

303). 

 Nesta última citação, Merleau-Ponty faz uso por duas vezes do termo Wesen. Esse 

termo que Merleau-Ponty toma emprestado de Heidegger quando este se refere a um Wesen 

verbal ligado a uma analítica da linguagem. Ao tomar emprestado de Heidegger o termo, 

Merleau-Ponty pretende afirmar que a noção de carne como elemento na reversibilidade 

atinge a linguagem, pois há uma indissociabilidade entre um ente que articula certo sentido na 

linguagem com aquilo que é. Afirma Merleau-Ponty: 

Não há um ponto do espaço e do tempo que não se relacione com os outros, 

que não seja uma variante assim como estes o são dele; não há um indivíduo 

que não seja representativo de uma espécie ou de uma família de seres, que 

não tenha, que não seja um certo estilo, uma certa maneira de gerir o 

domínio do espaço e do tempo sobre o qual tem competência, de pronunciá-

lo, de articulá-lo, de irradiar à volta de um certo inteiramente virtual, em 

suma, uma certa maneira de ser, no sentido ativo, um certo Wesen no 

sentido, diz Heidegger, que tem a palavra empregada como verbo 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 152). 



97 
 

 

 Assim, se tomarmos o exemplo da cor vermelha, citado por Merleau-Ponty no início 

do capítulo sobre o Quiasma, que ao ser vista é vista segundo uma modulação do vermelho 

que se liga a um contexto especifico, podendo ser o vermelho da bandeira da Revolução, do 

vestido das mulheres, das becas dos professores, dos mantos dos bispos etc. Em cada 

vermelho percebido, desdobra-se uma cor singular do Ser vermelho. Desse modo, em cada 

vermelho percebido aparece não uma entidade isolada, mas como variação, dimensionalidade 

do Ser. No vermelho visto se opera um Wesen verbal daquilo que é o vermelho expresso por 

meio da linguagem. Em outras palavras, o Wesen verbal é uma maneira de ―avermelhar‖, 

como em Heidegger, quando do exemplo da arvoridade. É por isso que Merleau-Ponty afirma 

que há na percepção das cores uma abertura para algo além das singularidades percebidas: 

Se exibíssemos todas as suas participações, perceberíamos que uma cor nua 

e, em geral, um visível, não é um pedaço de ser absolutamente duro, 

indivisível, oferecido inteiramente nu a uma visão que só poderia ser total ou 

nula, mas antes uma espécie de estreito entre horizontes exteriores e 

horizontes interiores sempre abertos, algo que vem tocar docemente, fazendo 

ressoar, à distância, diversas regiões do mundo colorido ou visível 

(MERLEAU-PONTY, 2003, p. 129). 

 Merleau-Ponty, com o Wesen verbal, procura esclarecer que os significados que são 

dados aos objetos é um estilo de articulação que generaliza aquilo que na origem é singular e 

que se apresenta como elemento constituinte da própria linguagem. O aparecer episódico de 

um objeto nomeado não é uma visibilidade total ou nula, mas um horizonte que aponta para 

algo que o constitui. Assim, antes de ser uma linguagem instituída, há uma percepção que 

constitui a linguagem por estar na origem do sensível. Merleau-Ponty recusa uma vez mais o 

modelo clássico da passagem do signo ao sentido, da parte ao todo e opta pela relação que 

constitui o sentido que vai em direção ao Ser, que Merleau-Ponty chama de carne. Assim, a 

reversibilidade da carne na estrutura do Wesen verbal se apresenta como movimento 

espontâneo que vai buscar na origem a expressão do Ser que se traduz em signos.  

A descoberta do Wesen (verbal): primeira expressão do ser que não é nem 

ser-objeto nem ser-sujeito, nem essência nem existência: o que west (o ser-

rosa da rosa, o ser-sociedade da sociedade, o ser-história da história) 

responde a questão was como a questão dass não é sociedade, nem a rosa 

vista por um sujeito, não é um ser para si da sociedade e da rosa 

(contrariamente ao que Ruyer diz): é roseidade se estendendo através da 

rosa,  é o que Bergson chamava bastante ―mal‖ de imagens – Que por outro 

lado essa roseidade dê lugar a uma ideia geral, isto é, que haja diversas rosas, 

uma espécie rosa, isso não é indiferente, mas resulta do ser rosa considerado 

em todas as suas implicações (geratividade natural) – Por aí – cortando toda 



98 
 

 

generalidade da definição primeira do Wesen – suprime-se  essa oposição 

entre fato e essência tudo falseia (MERLEAU-PONTY, 2003, p. 170).   

 

Desse modo, o originário é essa unidade aberta da carne que se desvela na percepção, 

pois o Wesen em sua estrutura que se singulariza preserva uma generalidade, uma unidade 

primária que sempre está aberta a um horizonte invisível. Há na linguagem uma visibilidade 

que está intimamente ligada ao sensível, a carne do mundo. Merleau-Ponty tem esse 

entendimento da linguagem de Proust. Segundo Merleau-Ponty, Proust afirma que a 

linguagem sustenta um sentido que através de seus arranjos desvelam o Ser. A linguagem não 

é apenas um sistema ideal do linguista ou somente um fragmento do mundo relacional que 

constitui a fala, é antes de tudo carne, pois através da linguagem se constitui um vínculo entre 

ideia e carne. Afirma Merleau-Ponty: 

Tocamos aqui no ponto mais difícil a saber, no vínculo da carne e da ideia, 

do visível e da armadura interior que o vínculo manifesta e esconde. 

Ninguém foi mais longe de que Proust ao fixar as relações entre o visível e o 

invisível na descrição de uma ideia que não é o contrário do sensível, mas 

que é seu dúplice e sua profundidade (MERLEAU-PONTY, 2003, p. 144).  

 Segundo Merleau-Ponty, para compreender o vínculo entre carne e ideia é preciso 

interrogar a partir da nova ontologia, por ele proposta, que armadura interior é essa que a 

linguagem manifesta e esconde. Se a tradição fez da Filosofia um léxico sobre o Ser, como 

reencontrar no silêncio do sensível uma reversibilidade que permite manter uma relação 

profunda com a interrogação filosófica? Em Signos, Merleau-Ponty alerta para que não nos 

prendamos apenas nas arquiteturas dos signos cujo sentido não pode ser posto à parte, pois ele 

nada mais é senão a maneira pela qual aqueles se comportam um em relação ao outro, pela 

qual se distinguem um do outro; é preciso mergulhar na vida, no seu movimento para 

compreender o nascedouro do seu significado, como tratamos no segundo capítulo sobre a 

expressão. Afirma Merleau-Ponty em Signos: 

Na verdade, não é assim que o sentido habita a cadeia verbal, nem assim que 

se distingue dela. Se o signo só quer dizer algo na medida em que se destaca 

dos outros signos, seu sentido está totalmente envolvido na linguagem, a 

palavra intervém sempre sobre um fundo de palavra, nunca é senão uma 

dobra no imenso tecido da fala. Para compreendê-la, não temos de consultar 

algum léxico interior que nos proporcionasse, com relação as palavras ou as 

formas, puros pensamentos que estas recobririam: basta que nos deixemos 

envolver por sua vida, por seu movimento de diferenciação e de articulação, 

por sua gesticulação eloquente. Logo, há uma opacidade da linguagem: ela 



99 
 

 

não cessa em parte alguma para dar lugar ao sentido puro, nunca é limitada 

senado pela própria linguagem, e o sentido só aparece nela engastado nas 

palavras. O sentido é o movimento total da palavra, e é por isso que nosso 

pensamento demora-se na linguagem. Por isso também a transpõe como o 

gesto ultrapassa os seus pontos de passagem. No próprio momento em que a 

linguagem enche nossa mente até as bordas, sem deixar o menor espaço para 

um pensamento que não esteja preso em sua vibração, e exatamente na 

medida em que nos abandonamos a ela, a linguagem vai além dos "signos" 

rumo ao sentido deles (MERLEAU-PONTY, 1991, p. 42-43). 

 Para Merleau-Ponty, a linguagem não fala apenas através das coisas ditas, mas ela 

remete ao silêncio de onde emerge o Ser. Assim, a interrogação filosófica brota das 

profundezas do silêncio do Ser, daquele lugar que ainda não se operou nenhuma tradução, 

codificação ou decodificação, pois a Filosofia como linguagem operante traduz o movimento 

reversível da carne que não se fecha em si mesmo, mas que está sempre aberto. Afirma 

Merleau-Ponty: ―O Ser do qual a linguagem é a casa não pode fixar-se, olhar, só é de longe. É 

preciso, pois, explicar essa relativa positividade do percebido [...], tanto mais que é sobre ela 

que repousa a positividade do invisível. Não há mundo inteligível, há mundo sensível 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 263). 

Disso se compreende a afirmação de Merleau-Ponty sobre o ―[...] vínculo da carne e 

da ideia, do visível e da armadura interior que o vínculo manifesta e esconde‖ (MERLEAU-

PONTY, 2015, p.193), pois sendo a Carne, como elemento geral do Ser, é então meio 

caminho entre o indivíduo e a ideia não se reduzindo nem a um nem a outro. Merleau-Ponty 

quer, com a noção de carne, eliminar a distância entre o que seria da ideia e o que seria do 

Ser, aquilo que seria da significação e o que seria da percepção. Desse modo, perguntar-se: 

―O que é o mundo?‖ ou ―O que é o Ser?‖ pode-se recorrer a uma atitude descritiva, porém 

essa descrição tem algo da ordem da significação. O que se vê e o que significa são 

diferentes? Seria a ideia uma expressão da significação e os fatos seriam a concreção das 

ideias no mundo? Essas coisas seriam distintas? Para Merleau-Ponty, não seriam diferentes, 

mas seriam compreendidas como relacionais pelo solo de onde nascem. 

O sensível é precisamente o meio em que pode existir o ser sem que tenha 

que ser posto; a aparência sensível do sensível, a persuasão silenciosa do 

sensível é o único meio de o Ser manifestar-se sem tornar-se positividade, 

sem cessar de ser ambíguo e transcendente. [...] O pensamento está pouco 

mais adiante (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 263). 

Em outras palavras, a gênese da ideia nos obriga a recuar a um mundo pré-objetivo, ao 

―fundo de natureza inumana‖, pré-reflexiva. Por isso, Merleau-Ponty propõe o método 



100 
 

 

indireto — partir do mundo sensível em sua experiência silenciosa, tal como apresentado no 

Capítulo I desta tese sobre a fé perceptiva - para compreender o que se tornou objetivável. 

Segundo Merleau-Ponty, esse método permitirá compreender a relação do homem com o 

homem, na linguagem, no conhecimento e em todas as dimensões humanas uma vez que, 

anterior ao mundo inteligível, há o mundo sensível. 

Não há mundo inteligível, há mundo sensível. (Mas também o que é este há 

do mundo sensível, da natureza?). O sensível é precisamente o meio em que 

pode existir o ser sem que tenha que ser posto; a aparência sensível do 

sensível, a persuasão silenciosa do sensível é o único meio de o Ser 

manifestar-se sem tornar-se positividade, sem cessar de ser ambíguo e 

transcendente. O próprio mundo sensível no qual oscilamos, e que constitui 

o nosso laço com outrem, que faz com que o outro seja para nós, não é, 

justamente como sensível, dado a não ser por alusão (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 263). 

 A ideia não é o contrário do sensível, mas significações que dão textura ao próprio 

sensível. Assim, a ideia não é um invisível de fato, como um objeto escondido atrás de outro, 

nem um invisível absoluto, que não tem a ver com o visível, mas um invisível que habita o 

visível e o sustém. Para ajudar a esclarecer a relação entre o sensível e a ideia, visível e 

invisível, Merleau-Ponty cita o exemplo da visão de uma árvore. Para Merleau-Ponty, à 

medida que se vê a árvore, tanto se forma uma certa ideia de ver a árvore como também uma 

ideia da árvore, pois se sou capaz de reconhecer a coisa é porque há um contato efetivo de 

uma presença sensível explicada por uma presença real. 

 Essa argumentação de Merleau-Ponty de ser antepredicativo, que encontramos na 

Phénoménologie de la perception, pode ser tomado em paralelo com Heidegger na Introdução 

à Metafisica. Heidegger diz que, ao dizer e definir a essência da árvore, nos dirigimos antes às 

espécies particulares de árvore, porém, a variedade de árvores e da essência nos remete a algo 

mais original e universal da árvore, que seria sua Arvoridade
20

. Ora, o que Heidegger visa 

nesta questão não é a articulação dos entes no Ser entendido como totalidade do existente que 

será recuperada por uma reflexão total em um termo geral, pois o Ser não pode ser 

demonstrado, porque, para isso, seria necessário recorrer a algo mais geral que o próprio ser. 

O ser só pode ser mostrado. Esse processo de ―mostração‖ do ser enquanto fenômeno 

primordial que se vela e se dissimula no aparecer dos entes coincide com o conceito de 

                                                           
20

 Afirma Heidegger: ―[...] se não se determinasse com clareza crescente a partir de si mesmo e de seu 

fundamento essencial um saber sobre a ARVORIDADE, que se fosse desdobrando progressivamente, tudo 

aquilo seria uma empresa frívola, em que, por causa de tantas árvores, já não veríamos a árvore. Quanto porém, 

ao significado universal ‗ser‘, poder-se-ia objetar que, tratando-se precisamente do que há de mais geral, já não 

é possível ascender para algo superior e mais alto‖ (HEIDEGGER, 1966, p.137). 



101 
 

 

fenomenologia. No caso da Arvoridade, o termo reúne em si uma perspectiva comum dos 

entes árvores. Porém, o termo apenas manifesta em palavra um significado que traduz 

determinadamente ou indeterminadamente algo que é comum a um ente, mas nada diz do Ser. 

A significação da palavra não constitui, como significação, a essência do 

Ser. [...] Ao invés, com a palavra ―ser‖, com o seu significado, através dele 

pensamos no Ser em si mesmo, só que ele não é uma coisa, se entendermos 

por coisa um ente qualquer. [...] Ao partirmos agora de um modo de dizer do 

Ser, uma vez que de certa maneira a isso somos obrigados sempre e 

essencialmente, é que tentamos e procuramos atender ao Ser em si mesmo, 

dito naquele modo. Escolhemos um modo de dizer simples, corrente e quase 

descuidado, no qual o Ser se diz numa forma verbal, cujo uso é tão frequente 

que mal o notamos (HEIDEGGER, 1966, p. 146-147). 

Merleau-Ponty propõe que, antes do pensar, há algo mais originário, irrefletido, que se 

exprime na linguagem. Há uma operação que está por baixo de cada enunciado de forma 

tácita, silenciosa que dirige nossos pensamentos. O cogito cartesiano, por exemplo, segundo 

Merleau-Ponty, é um cogito posto em palavras, compreendido pelas palavras em enunciado 

que procura pensar a vida conceitualmente. Essa operação silenciosa, irrefletida, é a 

percepção e aqui está a diferença entre Merleau-Ponty com Heidegger, segundo o qual a 

precedência ontológica cabe ao Ser
21

.  

Para Merleau-Ponty, ser é ser percebido. De modo que o percebido e o percebedor 

estão em um relacionamento entrelaçado pelo sensível e, ao mesmo tempo, recortado em suas 

singularidades sobre a finita totalidade do mundo. É o entrelaçamento do tocar e ser tocado, 

ver e ser visto. Ambos ultrapassam meu corpo, remetendo-me a um único sensível carnal que 

de outro ou de outros também é. Assim, Merleau-Ponty afirma que por uma dobra sensível, 

estendida para além dos corpos e atingindo também a ideia: a carne, como verdadeira tessitura 

do mundo já nos envolve antes que haja uma abertura, pois estamos revestidos da mesma 

pregnância ontológica. 

A carne do mundo é Ser-visto, i.e., Ser que é eminentemente percipi, e é 

através dela que se pode compreender o percipere: o percebido que se chama 

meu corpo aplicando-se ao resto do percebido, i. e., encarando-se a si própria 

como um percebido para si e, portanto, como percebedor, tudo isso só é 

afinal possível e só quer dizer alguma coisa porque há o Ser, não o Ser em si, 

                                                           
21

 ―A percepção se dá em virtude do Ser. Ora, esse modo de essencialização, como aparecer, entra apenas em 

des-velamento, quando se dá revelação, quando se dá um abrir-se e manifestar-se. [...] o Ser vigora, e porque 

é na medida em que vigora e aparece, dá-se necessariamente também a percepção. [...] A essencialização e 

modo de ser do homem só se pode, então, determinar a partir da essencialização do Ser‖ (HEIDEGGER, 

1966, p. 209).  



102 
 

 

idêntico a si, na noite, mas o Ser que contém também a sua negação, o seu 

percipi – cf. Bergson, [...] (MERLEAU-PONTY, 2015, 299).  

 Merleau-Ponty, ao ir mais longe que Heidegger na compreensão do ser como carne, 

que atapeta a vida perceptiva, dá à percepção o caráter de voltar às próprias coisas em sua 

originalidade. Assim, eu posso pensar o mundo porque eu posso vê-lo, e eu posso ver porque 

eu sou dele. Mas a minha visão não é a minha visão: o enxergar é originalmente pré-pessoal, 

pré-reflexivo. Não há um ―eu‖ na origem, há uma relação da carne sobre nós que pertencemos 

ao mesmo mundo e que tem a mesma carne. A percepção longe de ser uma operação 

explorativa de um sujeito é o resultado da abertura do corpo ao mundo e do mundo ao corpo e 

esse movimento reversível possibilita compreender o logos do mundo sensível e sua relação 

com a ideia.  

Aqui chegamos a um aspecto da reversibilidade quando aparece o problema da relação 

da percepção com a linguagem. Esse aspecto se apresenta como um problema quando 

procuramos analisar as relações entre linguagem e fenômenos, ideia e carne. Sobre isso, 

Merleau-Ponty, em nota de trabalho de 27 de outubro de 1959, já dizia: 

Descrevo a percepção como sistema diacrítico, relativo, opositivo – o espaço 

primordial como topológico (isto é, talhado numa voluminosidade total que 

me envolve, onde estou, que se encontra por trás de mim, tanto quanto à 

minha frente...) Correto. Mas existe, mesmo assim, aquela diferença entre a 

percepção e a linguagem que eu vejo as coisas percebidas e que, pelo 

contrário, as significações são invisíveis. O ser natural está em repouso em si 

mesmo, o meu olhar pode determinar-se nele. O Ser do qual linguagem é a 

casa não pode fixar-se, olhar, só é de longe. É preciso, pois, explicar essa 

relativa positividade do percebido [...], tanto mais que é sobre ela que 

repousa a positividade do percebido (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 263). 

Pela citação, Merleau-Ponty parece ter apontado a importância vital da percepção para 

compreender sua nova ontologia, porém parece haver por parte do filósofo a preocupação de 

esclarecer como o ―O Ser do qual a linguagem é a casa‖ nos ajuda a compreender as 

dimensões do ser. Isto porque a linguagem não é somente um sistema ideal do linguista ou 

unicamente um fragmento do mundo racional, é antes uma organização, assim como o olhar 

que ao longe vê o distante e o apalpa, mas não o possui. Através da linguagem se constrói o 

vínculo entre a carne e a ideia. E esse vínculo que a linguagem estabelece é uma potência de 

abertura da relação entre o mundo e nós.  

Assim, eu posso pensar o mundo sem que seja pelo interior do pensamento, mas a 

partir da relação que estabeleço com ele. Essa relação é originalmente pré-pessoal, pré-



103 
 

 

reflexiva, porque é uma relação ontológica da carne que, pela percepção, nos remete à origem 

do sensível. Com isso, o problema da inteligibilidade, das relações entre linguagem e 

fenômenos, ideia e carne, significado invisível do domínio visível da percepção são apenas 

dimensões carnais da mesma experiência carnal. 

Nunca temos diante de nós puros indivíduos, geleiras de seres insecáveis, 

nem essências sem lugar e sem data, não que existam alhures para além de 

nosso alcance, mas porque somos experiências, isto é, pensamentos que 

experimentam, atrás deles, o peso do espaço, do tempo, do próprio Ser que 

eles pensam, que, portanto, [...] são os ventres e os nós da mesma vibração 

ontológica (MERLEAU-PONTY, 2015, p.152).  

 A compreensão de Merleau-Ponty de que há uma ―vibração ontológica‖ entre as 

experiências e o pensamento que resulta em ―pensamentos que experimentam‖ vai na 

contramão de que o pensamento é uma ação separada da experiência. Desse modo, não há 

pura idealidade; há na idealidade estruturas horizontais que vibram ontologicamente a carne. 

A linguagem falada que procura externalizar as ideias é antes uma linguagem sensível; o 

universo das ideias ditas não é pura clareza, mas ela é passagem do invisível para o visível, 

isto é, do sensível para a ideia.  

 Merleau-Ponty, ao colocar a relação entre sensível e ideia, nos remete para o existir, 

pois não sendo puros indivíduos, nem geleiras insecáveis, nem essências sem lugar e sem 

data, somos experiências vividas. Cada um de nós está voltado a um corpo e, através dele, a 

uma situação que nos insere no mundo. Nosso corpo vivo nos instala no mundo e nos 

possibilita fazer ―experiências de pensamento‖. Em outras palavras, a vida está envolvida pela 

vibração ontológica da carne que nos coloca no encontro comum com o mundo. É no plano da 

vida que aprendemos, primeiramente, que, para ver melhor uma coisa, podemos nos 

aproximar um pouco mais dela, rodeá-la ou frequentá-la de outros lados, adquirindo dela 

novos perfis e, no entanto, apesar de todo este movimento, o próximo ainda nos parece 

distante pelo revelar-se e ocultar-se do ser (CAMINHA, 2010). 

A vida torna-se ideias e as ideias voltam à vida, cada um é preso pelo 

torvelinho no qual de início, se engajara comedidamente, levado pelo que já 

disse e pelo que lhe responderam, levado por seu pensamento que já não é 

apenas pensado por ele. Ninguém mais pensa, todos falam, vivem e 

gesticulam no Ser, assim como me movo em minha paisagem [...]. Seja na 

discussão ou no monólogo, a essência do estado vivo e ativo consiste sempre 

em certo ponto de fuga indicado pelo arranjo das palavras (MERELAU-

PONTY, 2015, p. 157).  



104 
 

 

 Há uma analogia entre o corpo e a linguagem, não só porque ambos são carnais, mas 

porque ambos exibem através da vida a reversibilidade da carne: como o corpo sente as coisas 

sensíveis sentindo-se também a linguagem reflete as experiências que o corpo faz na cadeia 

de significantes através das palavras. As ideias encontram no arranjo da linguagem falada 

aquela significação que procura exprimir o sensível, o Ser bruto. Desse modo, na discussão ou 

no monólogo, a fala tem uma relação de entrelaçamento com o Ser através da vida. A fala é 

uma expressão da idealidade através de uma cadeia de significantes e esta idealidade habita o 

mundo e o torna visível. A fala é corpo do pensamento.  

Há aí, na realidade, ao invés de paralelismo ou de analogia, solidariedade e 

entrelaçamento: se a fala, de simples região que é, pode ser também asilo do 

mundo inteligível, é porque prolonga no invisível, estende às operações 

semânticas a pertença do corpo ao ser e a pertinência corporal de todo ser 

que me é de uma vez por todas atestada pelo visível, e cuja ideia cada 

evidência intelectual faz repercutir um pouco mais longe (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 156).  

O sentido perceptivo não é da mesma ordem do refletido, pois o sentido perceptivo é 

mudo. Sem recusar a reflexão, Merleau-Ponty pretende um modo de refletir que não pule 

diretamente para a ideia como se esta fosse o fundamento último de nossa experiência. Ao 

contrário, a ideia é precedida pelo nosso contato originário com o mundo, isto é, com o logos 

do mundo perceptivo. É nesse sentido que a analogia da linguagem corporal é mais do que 

analogia; é nessa acepção que todos os análogos são mais do que análogos, pois há 

solidariedade pelo entrelaçamento da interrelação de todas as coisas dentro da unidade de um 

mundo que procura se expressar em uma única linguagem porque constituído pelo mesmo 

tecido comum: a carne. 

Essa compreensão de Merleau-Ponty a respeito da relação entre o sensível e a ideia 

leva a uma discussão dialética. Mas qual dialética? A dialética proposta por Merleau-Ponty é 

a maneira de decifrar o mundo a partir do próprio contato com ele. É o pensamento de ser 

visto contrário ao pensamento de ser posto da atitude reflexiva (MERLEAU-PONTY, 2015, 

p. 124). Na dialética proposta por Merleau-Ponty, não há positividade e negatividade que 

possa sobrevoar e exaurir numa relação de conhecimento ou na fixação das essências. Nessa 

dialética proposta por Merleau-Ponty, há logos do mundo percebido em relação com a ideia; 

sensibilidade e racionalidade estão postas lateralmente numa relação de imbricação. Sobre 

essa dialética que nos convida a repensar a relação entre sensibilidade e racionalidade, é o que 

veremos no tópico seguinte. 



105 
 

 

 

3.2 Hiperdialética entre a sensibilidade e a racionalidade 

 

 A verdadeira filosofia nasce do descontentamento, do questionar, de colocar em 

suspenso as certezas já estabelecidas, porém, para chegar a este estágio da interrogação de se 

perguntar pelo que é eu já estou situado nesse o que é, pois antes de se perguntar pelo ser eu já 

sou porque estou entranhado no ser. Para Merleau-Ponty, a filosofia é a atitude de perguntar 

no sentido mais radical; isso não quer dizer que a ciência não se pergunte, mas ela adota uma 

série de pressupostos, de conceitos, de ideias que se tornam razões aceitáveis sem assumir 

uma postura mais radical de se perguntar pelo que é. Merleau-Ponty propõe que antes de 

pensar as razões que se tornaram crenças aceitáveis é preciso pensar que há um mundo e que 

mantenho com ele uma relação. Essa relação se dá pela experiência perceptiva, chamada por 

Merleau-Ponty de fé perceptiva, por ser a experiência originária de perceber o mundo a partir 

da nossa condição de já estar situado no mundo antes de se fazer qualquer pergunta.  

  A constatação de Merleau-Ponty de que: ―Vemos as coisas mesmas, o mundo é aquilo 

que vemos‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 17), já aponta que a filosofia com suas 

indagações não deve se afastar do mundo sensível. Segundo Merleau-Ponty, a tentativa da 

filosofia reflexionante foi de suprimir ou superar o sensível transformando ―[...] a abertura do 

mundo em consentimento de si a si, a instituição do mundo em idealidade do mundo, a fé 

perceptiva em atos ou atitudes de um sujeito que não participa do mundo‖ (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 75). Entretanto, a fé perceptiva é para o filósofo a abertura originária e 

irrecusável ao mundo, abertura relacional entre a percepção e o percebido, saber espontâneo 

que se coloca além da possibilidade de afirmação ou de negação. Essa abertura se situa na 

zona pré-reflexiva da abertura ao Ser, pois permite esvaziar-se de todo entulho que a filosofia 

reflexionante viciou ao transformar a abertura ao mundo em idealidade ou representação ou 

coisificação: 

E para que ocorra essa abertura, para que decididamente saiamos de nossos 

pensamentos, para que nada se interponha entre ele e nós, seria preciso 

correlativamente esvaziar o Ser-sujeito de todos os fantasmas de que a 

filosofia entulhou. [...], é preciso que nada se me retenha em mim mesmo 

longe delas, nenhuma ―representação‖, nenhum ―pensamento‖, nenhuma 

―imagem‖, nem mesmo essa qualificação de ―sujeito‖, de ―espírito‖ ou de 

―Ego‖, pela qual o filósofo me quer distinguir absolutamente das coisas, mas 

que no entanto se torna, por sua vez enganadora, já que, como toda 

designação, acaba por recair no positivo, por reintroduzir em mim um 

fantasma de realidade e por fazer-me crer que sou res cogitans – uma coisa 



106 
 

 

muito particular, mas mesmo assim, coisa (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

75).  

  Desse modo, a melhor maneira de decifrar o mundo é a partir do próprio contato com 

ele. É o pensamento que nasce do Ser visto contrário do Ser posto, isto é, manifesta-se, faz-se 

diante de nós, é um ser de situação exibindo-se na relação com nosso olhar e nossos 

movimentos, de tal modo que ao mesmo tempo em que se exibe e se mostra, também se vela 

ou se esconde, sem que sua exibição jamais seja completa. É essa dialética do Ser visto na 

sensibilidade que não exaure o conhecimento da reflexão. A dialética, compreendida por 

Merleau-Ponty, não se reduz a uma positividade ou negatividade; ela guarda estas duas 

possibilidades porque não estão em conflito, mas em relação, porque possuem o mesmo 

vínculo natal. Portanto, é a dialética como expressão do aparecer do mundo a partir de nosso 

próprio contato com ele. 

No total, exatamente, o pensamento que buscamos, não ambivalente, 

―ventríloquo‖, mas capaz de diferenciar e integrar num único universo os 

duplos ou até mesmo múltiplos sentidos, como já Heráclito mostrava as 

direções opostas coincidindo no movimento circular – e finalmente capaz 

dessa integração, porque o movimento circular não é simples soma de 

movimentos opostos nem um terceiro movimento acrescentado a eles, mas 

seu sentido comum [...], isto é, espetáculo: porque o pensamento dialético é 

o pensamento de Ser visto (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 124). 

 O interlocutor de Merleau-Ponty na sua exposição sobre a dialética é Sartre, que é 

acusado por Merleau-Ponty de adotar uma postura cartesiana. Segundo Merleau-Ponty, Sartre 

toma da filosofia de Descartes a concepção de res cogitans e de res extensa, como duas 

substâncias distintas e elabora uma ontologia dualista que separa o Ser e o Nada. Assim, as 

relações entre o Ser e o Nada não revelam quase nada, mas o objeto é, enquanto o Ser e o 

Nada são testemunho desse esvaziamento do ser no mundo ou, como afirma Merleau-Ponty, a 

distinção efetiva entre o Ser e o Nada obstrui qualquer forma de abertura a uma relação entre 

eles:  

[...] Sartre pensa explicar o nosso acesso primordial às coisas, sempre 

subentendido nas filosofias reflexionante e sempre compreendido no 

realismo como uma ação impensável das coisas sobre nós. A partir do 

momento em que me concebo como negatividade e o mundo como 

positividade, não há mais interação, caminho eu próprio diante de um mundo 

maciço; entre ele e mim não há encontro nem fricção, porquanto ele é o Ser 

e eu nada sou. Somos e permanecemos opostos e confundidos, precisamente 

porque não somos da mesma ordem (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 77).  



107 
 

 

  

 

Essa separação ou oposição entre o Ser e o Nada faz surgir uma dialética da 

negatividade
22

, uma negatividade tão radical que faz suprimir o outro e torna o Ser como 

absoluta positividade, excluindo dele qualquer negação. Recai-se assim, numa filosofia da 

identidade. A filosofia da negatividade articula de tal maneira a oposição entre o eu e o 

mundo, mostrando que eu não sou nada, e o mundo é o ser. Entretanto, Merleau-Ponty diz que 

o caminho adotado pela ontologia clássica de oposição na relação entre o Ser e o Nada resulta 

num pensamento de sobrevoo: ―O pensamento do negativo puro ou do positivo puro é, pois, 

um pensamento de sobrevoo que opera sobre a essência ou a pura negação da essência, sobre 

termos cuja significação já foi fixada e que mantem em sua posse‖ (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 97).  

Para Merleau-Ponty, a filosofia da negatividade de Sartre é um exemplo do 

pensamento de sobrevoo, uma filosofia marcada pela necessidade de definir com precisão o 

que é o Ser e o que é o Nada, como se houvesse lugar para um pensamento que considerasse a 

possibilidade de uma dialética pura. O pensamento da negatividade é também um pensamento 

positivista e vice versa, pois o pensamento positivo, na tentativa de identificar com precisão, 

extrai do mundo, por um recorte preciso, o objeto de sua investigação; ele nega o mundo em 

que esse objeto aparece; já no pensamento da negatividade, para afirmar o diferente, se nega o 

outro, como afirma Merleau-Ponty: 

Há uma armadilha no pensamento do negativo: se dissermos que é, 

destruímos sua negatividade, mas se mantivermos estritamente que não é, 

ainda o elevamos a espécie de positividade, conferindo-lhe uma espécie de 

ser, já que, de lado a lado, e absolutamente, ele é nada. O negativo torna-se 

uma espécie de qualidade, precisamente porque é fixado em seu poder de 

recusar e eludir. Um pensamento negativista é do mesmo modo um 

pensamento positivista, e nessa reviravolta permanece o mesmo, no seu 

propósito de, considerando o vazio do nada ou o pleno absoluto do ser, 

ignorar em todo caso a espessura, a profundidade, a pluralidade de planos, os 

segundos-mundos (arrière-mondes) (MERELAU-PONTY, 2015, p. 95).  

 Assim, Merleau-Ponty coloca que numa analítica do Ser e do Nada é necessário 

redefinir a postura daquele que vê quanto do mundo visto, pois é por meio da camada do meu 

ser corporal que se descobre que estamos atolados no mesmo mundo. ―A analítica do Ser e do 

Nada é aquele que vê esquecendo-se que possui um corpo e de que aquilo que vê está sempre 

                                                           
22 Termo usado por Merleau-Ponty para designar as filosofias que afirmam uma negatividade absoluta. Trata-se 

de pensar o negativo como objeto de pensamento através do que ele não é, de modo que só podemos preservar 

sua pureza negativa na falta de ser (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 78). 



108 
 

 

sob o que vê, tentando forçar a passagem em direção ao ser puro e ao nada puro‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 106), ou seja, ―possuir um corpo‖ é a ideia de situar-se, de 

estar no mundo e, segundo a leitura de Merleau-Ponty, Sartre tenta forçar uma analítica ao ser 

puro e ao nada puro elaborando uma filosofia de uma visão pura, porém se esquece que o 

corpo vê em perspectivas diferentes e nunca instalado. Daí, que na analítica do Ser e do Nada 

não nos põe em relação com o ser bruto, pré-reflexivo porque há a preocupação em nadificar. 

Entretanto, Merleau-Ponty afirma que se não há a ideia de oposição entre o Ser e o Nada, 

então, a visão pura dá lugar a cumplicidade entre o que vê e o que é visto: 

[...] entre o que vejo e eu que vejo, a relação não é de contradição, imediata 

ou frontal, as coisas chamam meu olhar, meu olhar acaricia as coisas, sente 

seus contornos e seus relevos, entre eles e elas vislumbramos uma 

cumplicidade. Quanto ao ser, não posso mais definir como núcleo duro de 

positividade sobre as propriedades negativas que proviriam de minha visão 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 106). 

 É importante perceber que Merleau-Ponty, diferente dos outros filósofos, não deseja 

se instalar na visão pura, como ele próprio afirma: ―Para uma filosofia que se instala na visão 

pura, no sobrevoo do panorama, não pode haver encontro com outro‖ (MERLEAU-PONTY, 

2015, p. 107). Ora, com o olhar panorâmico, o outro não existe, se reduz à possibilidade de 

que o outro se apresente como um foco de negatividade. Assim, o olhar panorâmico ou o 

―olhar de águia‖ é o olhar solipsista, visão que não está em lugar nenhum, diferente do olhar 

de perto em que o outro me invade como um facho luminoso e tira da solidão pelo seu vínculo 

corporal. Assim, quanto mais distante mais solitário, quanto mais próximo começo a ver este 

outro que invade, como arrombamento, minhas fronteiras.  

O outro só pode introduzir-se no universo de quem vê por arrombamento, 

como dor e catástrofe, surgirá não diante dele, no espetáculo, mas 

lateralmente, como questionar radical. Já que não é mais da visão pura, quem 

vê não pode encontrar um outro que seria coisa vista; só sai de si por meio 

de um retorno da visão sobre ele, só encontra o outro como seu próprio ser 

visto (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 108). 

 Essa aproximação do outro se estabelece com certa distância, pois, se não houver, vai 

ocorrer uma fusão e nem é a proposta de Merleau-Ponty pensar numa filosofia da identidade, 

mas sua proposição é pensar uma filosofia da relação. Assim, ao invés de uma oposição entre 

o Ser e o Nada ou a oposição entre percepção e percebido, há relação da Carne, como relação 

ontológica. A carne é a estrutura da relação. A fé perceptiva se torna a atitude que nos abre 



109 
 

 

pensar essa relação, pois, por meio da fé perceptiva aderimos ao mundo e nos percebemos 

nele atolado. Desse modo, a questão para Merleau-Ponty não é se primeiro é o Ser ou o Nada, 

se primeiro é o sensível e depois a ideia ou vive versa, mas a imbricação de um no outro, 

numa reciprocidade em que um afirma o outro, como esclarece Merleau-Ponty: 

Para uma filosofia consciente de si mesma como conhecimento, como 

fixação segunda de uma experiência prévia, a fórmula: o ser é e o nada não 

é; é uma idealização, uma aproximação da situação total que comporta, além 

do que dizemos, a experiência muda onde haurimos. Do mesmo modo que 

somos convidados a reencontrar atrás da visão, como presença imediata ao 

ser, a carne do ser e a de quem vê, assim devemos reencontrar o meio 

comum onde o ser e o nada, que são apenas ʎέκτα, trabalham um contra o 

outro. Nosso ponto de partida não será: o ser é e o nada não é – nem mesmo: 

só há o ser – fórmula de um pensamento de sobrevoo – mas há o ser, há o 

mundo, há alguma coisa, no sentido forte em que o grego fala de τό 

λέγειν, há coesão, há sentido. Não se faz surgir ser a partir do nada, ex 

nihilo, parte-se de um relevo ontológico onde nunca se pode dizer que o 

fundo não seja (MERLEAU-PONTY, 2015, p.119; itálicos do autor, negrito 

nosso)
23

. 

 Desse modo, Merleau-Ponty toma como dimensão originária não o Ser ou o Nada 

isoladamente, mas a mediação entre eles, aquilo que na citação o filósofo denomina de ―há‖ o 

mundo. Merleau-Ponty recusa o positivismo latente das filosofias do negativo e propõe uma 

abertura originária presente no mundo sensível para entender a dialética que há entre o Ser e o 

Nada. Assim, longe da dualidade clássica, da pura presença ou pura ausência, do oposto e do 

idêntico, Merleau-Ponty fala de um meio comum, de uma relação em que os termos Ser e 

Nada não fossem vistos numa situação que os colocasse numa existência pura. Por isso, 

Merleau-Ponty convida-nos a reencontrar a ―carne do ser‖, ou seja, propõe uma ontologia da 

carne capaz de elaborar uma dialética em que não haja uma superação entre os termos Ser e 

Nada, mas que permaneçam em constante relação. 

A dialética é tudo isso e, nesse sentido, é ela quem procuramos. Se todavia, 

até agora não pronunciamos a palavra é porque na história da filosofia ela 

nunca foi isso em estado puro[...]. Abunda no mundo sensível sob a 

condição de que o mundo sensível seja despojado de tudo o que as 

ontologias a ele acrescentaram. Uma das tarefas da dialética, como 

pensamento de situação, é sacudir as falsas evidências, denunciar a 

significações cortadas da experiencia do ser (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 

124).  

                                                           
23  λέγειν é o verbo para falar, discursar, calcular, medir, racionalizar. Logos é substantivo derivado do verbo 

λέγειν. 



110 
 

 

 

 Assim, a dialética de Merleau-Ponty se expressa pelo próprio título de sua obra, Le 

visible et l’invisible, pois mostra a relação entre esses dois termos: o visível e o invisível 

como termos interligáveis. E, desse modo, esses termos são modelos de uma outra ontologia 

que pensa a relação Ser e Nada, sensibilidade e racionalidade. Essa outra ontologia, proposta 

por Merleau-Ponty, é a ontologia da Carne cuja visão não é de águia, do sobrevoo, que vê ao 

longe sem querer misturar-se ou atolar-se com o mundo. Essa filosofia que se distancia do 

mundo é a filosofia da visão pura ou da identidade; é a filosofia que não suporta compreender 

a origem desse mundo que é. Exemplo dessa filosofia, que segundo Merleau-Ponty 

metamorfoseou a dialética, foi Sartre ao converter o movimento dialético em tese ou 

significação ambivalente do Ser e do Nada, como se lê na citação a seguir: 

Não é diferente o modo pelo qual, em Sartre, a oposição absoluta entre o Ser 

e o Nada dá lugar ao retorno ao positivo, a um sacrifício do Para Si – com a 

diferença que Sartre mantem em seu rigor a consciência do negativo como 

margem do ser [...]. Mas, feitas essas ressalvas, a mesma metamorfose da 

dialética, a mesma recaída na ambivalência se produz aqui e lá, e pela 

mesma razão: a saber, o pensamento deixa de acompanhar ou de ser o 

movimento dialético, converte-o em significação, tese ou coisa dita e, 

concomitantemente, recai na imagem ambivalente do nada que se sacrifica 

para que o Ser seja e do Ser que, do fundo de sua primazia, tolera ser 

reconhecido pelo Nada (MERLEAU-PONTY, 2003, p. 125).   

 Assim, se Sartre deseja discutir o Ser e o Nada, deveria fazê-lo como relação presente 

no movimento dialético e não como absoluta oposição entre eles, pois antes de identificar o 

que é o Ser e o que é o Nada, como Descartes fez com a res cogitans e a res extensa, é preciso 

pensar de forma relacional ou reversível. Na dialética proposta por Merleau-Ponty, não há 

síntese, é um pensar dialético, mas um dialético sensível em que a dialética se dispõe a 

colocar os termos em constante relação em que um não supera o outro. Assim, a filosofia que 

pensa desse modo dialético não despreza a fé perceptiva, pois o filosofar dialético, proposto 

por Merleau-Ponty, não supera o sensível em vista da ideia, mas compreende que há relação 

ontológica que os coloca lateralmente. Segundo Merleau-Ponty, o perceber é todo estruturado 

por um conjunto de significados e não tem como perceber o mundo que estou sem a estrutura 

de significados que me aparece de natureza simbólica, pelo exercício reflexivo, porém não se 

compreende esse exercício sem se partir do mundo que estou e da minha relação com ele. 

Sem a visão da dialética como relação, mas como lei exterior que se impõe, resulta uma má 

dialética. 



111 
 

 

Ó Dialética, diz o filósofo, quando se apercebe de que talvez a verdadeira 

filosofia zombe da filosofia. Aqui a dialética é quase alguém, como a ironia 

das coisas, é uma sorte lançada sobre o mundo que faz com que nossas 

esperas se transformem em escárnio, potência astuciosa, atrás de nossas 

costas, que nos desconcerta e que, ainda por cima, possui sua ordem e sua 

racionalidade; portanto, são apenas o risco de um não-senso, mas muito pior: 

a certeza de que as coisas tem outro sentido além daquele que estamos em 

condições de reconhecer. Já estamos no caminho da má dialética que, contra 

seus princípios, impõe uma lei e um quadro exterior ao conteúdo, 

restaurando em seu proveito o pensamento pré-dialético (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 126). 

 No início dessa citação, Merleau-Ponty faz uma espécie de ironia ao colocar que a 

dialética quando se apercebe como verdadeira filosofia zomba da filosofia, pois antes de se 

perguntar eu já sou no mundo, estou nele lançado. Assim, se em Sartre o corpo não se 

identifica com o sujeito, em Merleau-Ponty ―eu sou meu corpo‖, ou seja, diferente de Sartre, 

que pensa a estrutura egóica faltando o mundo em Merleau-Ponty; há relação entre Eu e o 

mundo e isso extrapola o pensamento dialético clássico que acredita recompor o ser usando 

um arcabouço de enunciados. Para Merleau-Ponty, pensar dialeticamente é considerar o outro, 

a outra dimensão, o que está invisível no discurso, o não dito, porém esse não dito não deve 

ser suprimido em vista de uma estrutura dialética de síntese. 

A dialética proposta por Merleau-Ponty é de abertura radical às possibilidades e essa 

dialética é denominada por Merleau-Ponty de hiperdialética, como explica ele próprio: ―O que 

chamamos de hiperdialética é um pensamento que, ao contrário, é capaz de verdade, pois 

encara sem restrição a pluralidade das relações e o que chamamos ambiguidade‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 127). Portanto, a hiperdialética não tende para um novo 

positivo ou nova posição que ultrapassaria as relações interiores, ao contrário, ela encara ―a 

pluralidade das relações e o que chamamos de ambiguidade‖.   

 Desse modo, ao tratar do Ser e do Nada não se pode adotar a atitude cartesiana, que 

influenciou Sartre, da busca pelo princípio de identidade, a essência pura para definir o que é 

o Ser e o que é o Nada. A filosofia da identidade, da precisão, da positividade faz uma 

dialética da idealização, porém, segundo Merleau-Ponty, a hiperdialética compreende a 

idealização apenas como uma tese que não reduz o Ser como positivo ou negativo ou ainda 

como supressão absoluta dele por ele mesmo. O que Merleau-Ponty exclui da dialética é a 

simples ideia do negativo puro, e o que devemos desvelar, sem dúvida, é uma dialética do Ser. 

E essa ideia, como afirma Merleau-Ponty, não pode ser nem o ser Para Si nem o ser Em si. 

Porque essas são definições frágeis e lábeis e que nos podem levar uma à outra, e ―[...] que 

deve reencontrar o ser antes da clivagem reflexiva, em torno dele, no seu horizonte, não fora 



112 
 

 

de nós e não em nós, mas onde os dois movimentos se cruzam, onde ‗há‘ alguma coisa‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 128). 

 A tradição filosófica sempre fez o exercício de distinguir o Ser e o Nada e afirmar não 

haver nenhum entrelaçamento entre eles. Porém, Merleau-Ponty apresenta com sua 

hiperdialética que o exercício do filosofar parte-se da evidência do mundo que se abre por 

meio da fé perceptiva e revela uma relação de constituição originária e espontânea que nos 

põe entrelaçados a ele. Desse modo, reencontramos um dos temas centrais de Le visible et 

l’invisible: a necessidade de se compreender o sentido do ser do mundo, o ―há‖ espontâneo 

desvelado pela fé perceptiva e a ontologia por ele implicada nos permite compreender que não 

é a Filosofia que interroga as coisas, é o corpo vivo que pela percepção nos remete ao 

originário. A hiperdialética nos faz voltar à nossa iniciação prévia ao mundo para desvelar, a 

partir dela, sobre que fonte mais profunda se estabelece e se sustenta o puro espectador em 

mim capaz de encontrá-la.  

 A filosofia é marcada por dualismos: corpo e alma, objeto e sujeito, sensação e 

intelecção, o todo e as partes de modo que há uma tensão entre duas instâncias opositoras; a 

Filosofia também é marcada pelo método dialético. Na medida em que se apresenta um termo, 

se considera seu contraditório também, porém o que fazer quando se coloca em relação o 

corpo e alma, o sujeito e o objeto, a sensação e a intelecção, o todo e as partes? Para Merleau-

Ponty, o exercício dialético que não considera as relações entre os termos tende ao 

pensamento total numa tentativa de alcançar o absoluto superando as tensões dos termos 

opositores. Por isso, Merleau-Ponty propõe não superar as tensões entre os termos, mas 

compreender a relação que há entre os termos por meio de uma dialética sem síntese ou uma 

hiperdialética. Assim, o Ser e o Nada não se contrapõem um sobre o outro. Diferente de 

Sartre, Merleau-Ponty coloca que o Ser e o Nada não tem estrutura identitária própria sem se 

correlacionar com o outro e ainda coloca que a ideia de identidade pura dos termos deve ser 

rompida.     

 Se não há uma superação de termos, nem a ideia de pureza nos termos, mas uma 

hiperdialética dos termos em relação: que é o filosofar? A preocupação de Merleau-Ponty é 

pelo sentido originário do filosofar. E, sendo o contato primitivo com o mundo da ordem da 

percepção, a filosofia emerge desse contato originário com o mundo que nos faz interrogar. 

Para Merleau-Ponty, antes mesmo de perguntar já se está situado na pergunta. Assim, a fé 

perceptiva é essa experiência originária de adesão ao mundo que nos faz interrogar e nos abre 

a uma atitude filosófica. Não é somente se perguntar pelo que é e acreditar que se trata de 



113 
 

 

definir em uma palavra, pois embora as questões filosóficas aconteçam na linguagem, ela não 

abarca com toda a clareza o que se pretende ao perguntar pelo que é.  

Longe de deter o segredo do ser do mundo, a linguagem é, ela mesma, um 

mundo, ela mesma, um ser – um mundo e um ser de segunda potência, já 

que não fala no vazio, fala do ser e do mundo, redobrando, pois, seu enigma, 

em vez de fazê-lo desaparecer. A interrogação filosófica sobre o mundo não 

consiste, portanto, em reportar-se do próprio mundo àquilo que dele 

dizemos, porquanto ela se reitera no interior da linguagem. Filosofar não é 

contestar as coisas em nome das palavras, como se o universo das coisas 

ditas fosse mais claro que o das coisas brutas, como se o mundo efetivo fosse 

um cantão da linguagem, a percepção uma palavra confusa e mutilada, a 

significação das palavras, uma esfera de positividade perfeitamente segura 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 130).   

 Assim, se compreende que Merleau-Ponty não está à procura de um substituto verbal 

para o mundo e a filosofia não se instala na ordem do dito ou do escrito. A questão filosófica 

sobre o mundo não é apenas um fato de linguagem que encontra na significação das palavras 

possíveis respostas. Não é só definir o que é o visível e o invisível que vai se fazer filosofia 

para se chegar a uma significação unívoca, pois a linguagem sempre apresenta enigmas. Por 

isso, o exercício do filosofar emerge da fé perceptiva e não deve ser abandonada. Assim, por 

meio da fé perceptiva que nos abre a uma atitude filosófica, temos uma filosofia que não 

decompõe nossa relação com o mundo em elementos reais ou ideias ou em um Ser e um 

Nada, pois, como afirma Merleau-Ponty, há um relacionamento de abertura entre eu e o 

mundo, assim como a relação Ser e Nada se tornam modelo de abertura para pensar uma 

dialética sem síntese, hiperdialética.   

Pareceu-nos que a tarefa de descrever estritamente nosso relacionamento 

com o mundo, não como abertura do nada ao ser, mas como abertura, 

simplesmente: é pela abertura que poderemos compreender o ser e o nada, 

não é pelo ser e pelo nada que compreendemos a abertura. [...] A abertura 

para o mundo supõe que o mundo seja e permaneça horizonte, não porque 

minha visão o faça recuar além dela mesma, mas porque, de alguma 

maneira, aquele que vê pertence-lhe e nele está instalado (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 133-134). 

 Para Merleau-Ponty, a fé perceptiva se apresenta como primeira forma de acesso ao 

mundo e essa experiência da fé perceptiva que me dá a certeza, ainda que obscura, vai 

interferir no pensamento de interrogar, pois o pensamento encontra na experiência perceptiva 

uma transposição para a construção do pensamento. É uma transposição porque antes era uma 

crença obscura na percepção que com a interrogação faz surgir a pergunta pelo que é. Na fé 



114 
 

 

perceptiva não se tem a pergunta pelo que é, pois essa pergunta só existe quando surge com a 

interrogação filosófica e, portanto, se a Filosofia quer ser fiel em sua condição primeira do 

interrogar pela origem não pode largar a fé perceptiva, pois se o fizer cairá em interpretações 

distantes do mundo da vida, em meras elaborações metafísicas sobre o que é. Aquilo que é, 

para Merleau-Ponty, precisa estar ligado pela via perceptiva.  

No final das contas, a filosofia interroga a fé perceptiva – não espera, porém, 

nem recebe uma resposta no sentido ordinário, porquanto não é o 

desvendamento de uma variável ou de um variante ou de um invariante 

desconhecido que satisfará a questão proposta e porquanto o mundo 

existente existe sob a forma de interrogativa. A filosofia é a fé perceptiva 

interrogando-se a si mesma. Pode-se dizer dela, como de toda a fé, que é fé 

porque é possibilidade de dúvida, e esse infatigável percurso das coisas, que 

é nossa vida, é também uma continuação contínua. Não é só a filosofia, no 

início é olhar que interroga as coisas (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 137). 

 Para Merleau-Ponty, parece não haver pensamento se não houvesse a pergunta pelo 

que é, porém a pergunta pelo que é não é a instância primordial; primordial é viver o mundo 

que já vivo pelo meu corpo, pois é nessa infatigável certeza que possibilita perceber e 

interrogar-se sobre o que se percebe. Por isso, ―a filosofia é a fé perceptiva interrogando-se a 

si mesma‖ porque tudo começa pelo olhar perceptivo que emerge numa interrogação 

filosófica. O mundo da vida exprime na visibilidade aquilo que também é invisível, não é que 

o invisível esteja fora da visibilidade, é que no interior desta (visibilidade) o invisível está 

presente, porém não acessado ainda. Assim, o olhar que interroga as coisas não o faz 

distanciado, como num voo de águia; como faz o cientista, pode cair na mesma armadilha a 

filosofia quando se coloca em definir termos, pois a postura do filósofo é interrogar e dizer o 

que é, mas reconhecendo as limitações de que fala de dentro do mundo e não consegue se 

distanciar totalmente.  

Para Merleau-Ponty, a filosofia nem é conhecimento, nem tomada de consciência, nem 

distância radical em relação ao mundo, como se pudesse conhecer em plenitude, pois algo 

sempre escapa e permanece invisível e cabe ao filósofo fazer a pergunta radical e não se 

contentar com as significações encontradas.  

A maneira de questionar do filósofo não é, portanto: a do conhecimento: 

para ele o ser e o mundo não são incógnitas que se trata de determinar por 

suas relações com os termos conhecidos [...]. A filosofia não é, ademais, 

tomada de consciência: para ela não se trata de reencontrar numa consciência 

legisladora a significação que teria dado ao mundo e ao ser graças a uma 

definição nominal. [...] Cumpre compreender a percepção como esse 

pensamento interrogativo que deixa ser o mundo percebido em vez de pô-lo, 



115 
 

 

diante do qual as coisas se fazem e se refazem como uma espécie de deslizar 

do sim do não (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 135).  

 Portanto, o ato do pensamento é relacional com o ato de perceber sendo que este abre 

àquele a origem do pensar, de modo que Merleau-Ponty se propõe a construir uma forma 

dialética que não se aniquile os termos ou que haja uma hierarquia entre eles, mas uma boa 

dialética que, segundo Merleau-Ponty, é hiperdialética, marcada em não evitar o duplo 

sentido, que não ignora a pluralidade das relações ou as ambiguidades do Ser, desprovidas de 

síntese e em permanente movimento.   

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



116 
 

 

CAPÍTULO IV: VIDA NA CARNE 

 

4.1 Carnalidade da vida  

 

O percurso teórico que antecedeu este capítulo procurou-se demonstrar pelas 

dimensões da reversibilidade, da expressão, do movimento, do logos do mundo percebido e 

da hiperdialética, uma lógica quiasmática em que Merleau-Ponty propõe com a noção de 

carne uma forma de pensar onde não se pode falar do um sem que seja em relação ao outro, 

pois Merleau-Ponty não cai no dualismo, no sentido de que existam dois separados, nem cai 

no monismo, como se pudesse pensar como se tudo se fizesse um, isto é, Merleau-Ponty nem 

cai no racionalismo cartesiano e nem no racionalismo espinoziano. Merleau-Ponty propõe 

uma interação, um entrelaçamento entre as várias dimensões da existência em que cada 

dimensão mantém sua especificidade, mas não podem ser pensadas separadas.  

Essa lógica quiasmática, o entrecruzamento em todos os níveis, não se apresenta como 

uma reflexão exterior; o próprio pensamento faz parte do quiasma, é um componente ou um 

elemento que entra em relação; não está fora. Se o pensar é um exercício individual, ele não 

se manifesta em dizer um léxico de significações seja no discurso ou no texto separado da 

existência como um espectador. O que se pensa ou se diz não se instala na ordem do dito ou 

do escrito, mas no habitar as coisas que mantem conosco relação.  

Desse modo, a lógica quiasmática tem na ontologia da carne de Merleau-Ponty o 

acontecimento primordial da compreensão da relação. Esse é o sentido do quiasma. Um 

pensamento rigoroso da relação que nos ensina a não permanecermos nos fins estáticos e 

definidos conceituais, mas a nos mantermos na relacionalidade. Esse pensamento quiasmático 

evita positivar as relações, convertidas em estruturas conceituais e simbólicas, fórmulas com 

as quais o entendimento dominaria o mundo. Porém, pensar o ser de relação como tal é uma 

tarefa da filosofia, pois põe a indagação sobre o ser no solo da relacionalidade. Na ontologia 

da carne, mais do que descrever é colocar o problema do ser que está em relação. Assim, mais 

do que pensar sobre o corpo é pensar o corpo em relação; não apenas o corpo humano mais 

todas as formas que se põem em relação de afetar e ser afetado. A cadeira me afeta como eu a 

afeto, ela me faz objeto porque entre eu e ela há um vínculo de abertura. Essa concepção 

ontológica de Merleau-Ponty se estende às relações em geral: percepção-movimento, 

experiência-linguagem, corpo-alma, espaço-tempo, significação-expressão, história-

acontecimento etc. porque todas estão revestidas do mesmo estofo comum: a carne.  



117 
 

 

[...] A reversibilidade que define a carne existe em outros campos, é mesmo 

incomparavelmente mais ágil e capaz de estabelecer entre os corpos relações 

que desta vez, além de alargarem, irão definitivamente ultrapassar o campo 

do visível. [...] esta nova reversibilidade e a emergência da carne como 

expressão constituem o ponto de interseção do falar e do pensar no mundo 

do silêncio (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 187).  

 Ora, se a carne se espraia para todas as dimensões, então, por que não poderíamos, 

aproveitando a lógica quiasmática de Merleau-Ponty, fazermos uma carnalidade da vida? Pois 

a vida é uma estrutura de carne, é uma estrutura quiasmática. Se pararmos para pensar sobre 

essa afirmação, veremos que esta nossa tese tem fundamento ontológico, pois a vida tem uma 

estrutura de relação que confirma o que Merleau-Ponty propõe em sua ontologia da carne. 

Estou respirando enquanto escrevo este texto, mas não me dou conta dessa operação por ser 

algo natural, mas meu corpo está em relação com o oxigênio que está no ambiente e que me 

põe em relação não só com o oxigênio, mas também com outros cheiros etc.  

Todas as vezes que falamos carne em Merleau-Ponty sempre é a perspectiva de 

relacionamento, do entre deux e a vida é a que melhor traduz de forma palpável tudo que 

tratamos nos primeiros capítulos, pois ela é feita de carne. Assim, nossa tese é que a vida toda 

está entrelaçada de carne. A vida é o visível da carne invisível. A vida presentifica no visível a 

membrura
24

 do invisível, que não é contradição, mas imbricação da carne que a envolve. ―É, 

pois, uma pura e simples contradição? De forma alguma: o visível deixa de ser um inacessível 

se o concebo não segundo o pensar da proximidade, mas como englobante, investimento 

lateral, carne‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 266).  

 Barbaras em sua obra Investigações Fenomenológicas: em direção a uma 

fenomenologia da vida, se propõe a fazer uma fenomenologia da vida, e por que não 

colocarmos o problema no campo ontológico? Parece-nos que é possível aproveitarmos da 

ontologia da carne para falar de uma ontologia da vida; não apenas fazer uma descrição 

fenomenológica, mas colocar o problema: o que é a vida? Barbaras inicia sua obra de 

descrição fenomenológica falando da vida a partir do corpo, porém, antes da pergunta pelo 

corpo, há uma pergunta mais originária: o que é a vida que se exprime no corpo? Por isso, a fé 

perceptiva é proposta por Merleau-Ponty como movimento originário que se coloca antes de 

                                                           
24

 Merleau-Ponty quando falar de membrura pretende afirmar, que é responsável por possibilitar a 

indissociabilidade entre o visível e o invisível. Quer dizer, a membrura não faz a união de dois polos objetivos 

separados, mas, ela própria, é a condição de possibilidade para que eles existam, que o visível faça projetar o 

invisível. É, pois, nessa direção que a ontologia de Merleau-Ponty se encaminha, qual seja, de pensar os polos 

não mais em termos de contradição, como excludentes um ao outro, mas através da cumplicidade ontológica que 

os entrelaça por meio de uma estrutura. 



118 
 

 

qualquer elaboração. Daí, que perguntar-se pelo que é a vida é se perguntar pela origem, sem, 

no entanto, sair dela como se fôssemos como um piloto fora do navio. 

 Se a vida for apenas condições de manifestação e inteligibilidade biológica, ficaremos 

pensando apenas nos fenômenos bioquímicos e mecânicos; se for algo de subjetivo que seja 

da ordem do sujeito, passa a ser compreendida como algo voltado para a liberdade, 

autonomia, ação livre; se for algo da representação, se coloca numa posição espectadora; 

porém, se for tomada como abertura a relações quiasmáticas, veremos que só se pode falar de 

qualquer que seja a dimensão porque antes considerou-se a vida revestida pelo mesmo 

elemento comum, como afirma Merleau-Ponty, ao designar a carne ―[...] com o velho termo 

―elemento‖, no sentido em que era empregado para falar-se da água, do ar, da terra e do fogo, 

isto é, no sentido de uma coisa geral.[...] Neste sentido, a carne é um elemento do Ser‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 182).  

  A vida, como estrutura revestida de carne, se manifesta no corpo e, nesse sentido, se 

compreende Merleau-Ponty ao denominar o corpo como sensível exemplar, pois, constituído 

de vida torna-se o vínculo e o veículo de acesso ao mundo, que formado pelo mesmo solo 

ontológico se entrelaçam num movimento de reversibilidade mútua. Barbaras afirma que 

Merleau-Ponty descobriu um sentido de ser que dá acesso ao ser, isto é, o corpo se mostra 

dimensão originária e modalidade privilegiada porque é ―testemunha ontológica‖ 

(BARBARAS, 2011, p. 77).  

 O corpo é testemunha ontológica porque sendo vivente é abertura ao mundo, meio de 

relacionamento que não possui o ser antes de tornar-se ele próprio expressão do ser. O corpo é 

ser no mundo, isto é, reversibilidade própria do corpo vivente como reversibilidade 

característica entre o eu e o mundo. A ontologia da carne se configura como nervura do ser, 

um estofo de sustentação da condição de possibilidade das coisas, ou como falamos 

anteriormente, porquanto permite a abertura para que o corpo vivente e as coisas sejam 

visíveis na mesma medida em que são tangíveis e videntes. Podemos entender esse 

acasalamento das coisas e nosso corpo não apenas por um esquema corporal em que as 

significações existenciais do mundo perceptivo são indiscerníveis dos dispositivos por cujo 

meio os exprimimos, como proposto por Merleau-Ponty na Phénoménologie de la perception. 

Nessa obra, Merleau-Ponty afirma ser preciso compreender como o movimento da existência 

se projeta em torno de si mundos que separados dificultam a percepção de onde brotam, pois 

todos nascem do fundo de um único mundo natural (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 347). No 

Le visible et l’invisible, podemos falar de um esquema carnal em que na relação entre deux, 

corpo e mundo já se encontram situados no mesmo topos ontológico. 



119 
 

 

Não é a que a vida seja uma potência de um ser ou um espírito. É que nos 

instalamos no ser percebido, no ser bruto, no sensível, na carne onde não há 

mais alternativa em si-para-si, onde o ser percebido está eminente no ser 

(MERLEAU-PONTY, 2000, p. 339). 

Pela citação acima, retirada de A Natureza, Merleau-Ponty deixa compreender que a 

vida nem é potência e nem espírito como algo imaterialista, mas abertura palpável situada no 

ser capaz de perceber e ser percebida. Desse modo, antes que se faça uma descrição das 

significações fenomenológicas da vida, ela já se encontra em relação carnal. Antes de ser 

conhecimento fenomenológico, há uma ontologia da carne na vida. No esquema carnal, a vida 

não faz parte de outro mundo, não se reduz a uma ideia, não são apenas descrições 

fenomenológicas; porém, a vida se inscreve num projeto explicitamente ontológico em que, 

pela correlação carnal, pode-se perceber o elemento singular que nos une no ambiente 

sensível. Desse modo, entre meu corpo e ouriço-do-mar há algo em comum não apenas por 

ser vital, mas no contexto de relação com o ser mais primordial, isto é, a carne do sensível na 

vida. 

A carne (o tocante tocado, o corpo animado) como visibilidade do invisível 

(a mão tocante, o olhar) - Surgimento da carne na vida como da vida na 

físico-química: esse ponto singular da vida (o ouriço-do-mar) onde o Umvelt 

deixa de estar dissimulando para si mesmo – E assim como a vida não está 

na físico-química mas entre os elementos [...]: o sensível é a carne do 

mundo, isto é, o sentido no exterior (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 350-

351).  

A vida é esse mundo natural em que se permite elaborar ―mundos‖ porque 

ontologicamente ela é relacional por ser constituída da mesma carne. ―Chamo-a, não obstante, 

carne (por exemplo: o relevo, a profundidade, a ―vida‖ nas experiências de Michotte) para 

dizer que ela é pregnância de possíveis Weltmöglikheit (os mundos possíveis variantes deste 

mundo, o mundo aquém do singular e plural)‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 298).  Por isso, 

o ―mundo‖ não seria uma adição de entes ou como grande objeto que conteria todos os entes. 

Merleau-Ponty se refere a ―mundo‖ como solo originário dentro do qual os entes se 

relacionam porque possuem a mesma carne ontológica. Daí, Merleau-Ponty falar do ser como 

ser no mundo, essa ideia de ser presente, embora Heidegger fale do Dasein e Merleau-Ponty 

tome essa noção como referência, ele prefere, sobretudo, pensar o ser no mundo como lugar 

em que se estabelecem as relações.  

 Nesse sentido, surge a noção de carne que ultrapassa o pensar o corpo porque ele 

(corpo) está o tempo todo ligado como lugar de abertura às relações. A carne é rigorosamente 



120 
 

 

aquela em que e pela qual eu pertenço ao mundo, de modo que é a questão de pertencer que 

comanda a da carne e não o contrário. A carne é associada em Barbaras a ideia de 

pertencimento. Não é porque temos um corpo que pertencemos ao mundo; pelo contrário, na 

medida em que pertencemos ao mundo, temos um corpo. O corpo não é tanto uma questão 

quanto uma resposta, uma resposta a uma questão que permanece implícita e que não é outra 

senão a de pertencer. Essa ideia do pertencimento foi abordada por Barbaras que compreende 

a carne como presença em sentido ontológico, semelhante a Merleau-Ponty, porque não 

devendo nada ao corpo é originariedade.  

Uma vez que a carne própria é o lugar da experiência do mundo, a 

reversibilidade do tocar significa que a experiência do mundo envolve, por 

essência, um pertencimento a esse mundo. [...] Esse senido ôntico 

desemboca num sentido ontológico. Como a passagem efetua-se na obra do 

último Merleau-Ponty? Por uma extensão do modo de ser da minha carne 

com base no pertencimento do meu corpo ao mundo (BARBARAS, 2011, p. 

78-79). 

  Parece-nos, portanto, que a carne e a vida se entrelaçam numa relação de 

pertencimento, pois, sendo no mundo, estamos abertos. Desse modo, a ontologia da carne 

pode servir de referência para pensar a questão da ontologia da vida. Ao propormos pensar a 

vida tomando como referência a carne estamos retomando o prefácio da Phénoménologie de 

la perception, em que Merleau-Ponty ao se perguntar o que é a fenomenologia afirma que a 

―[...] fenomenologia é também uma filosofia que repõe as essências na existência, e não pensa 

que se possa compreender o homem de outra maneira senão a partir de sua ‗facticidade‘‖ 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 7). Podemos nos perguntar diante da citação e da nossa 

proposição de tomar como referência a carne: em que medida a ontologia da carne permanece 

fenomenológica? Na perspectiva de Merleau-Ponty, ao se perguntar o que é a carne, qual a 

essência da carne, o que é o mundo, o que é algo, devem essas indagações serem colocadas na 

existência, na vida e não serem indagações abstratas, desencarnadas do vivente que as 

experimenta em si mesmo. Ao se descrever os fenômenos pertencentes à existência, nos 

colocamos numa atitude de se perguntar pelo que percebo o que é o percebido; a ontologia da 

vida está no que descrevo sem, no entanto, abarcá-la em um único movimento perceptivo. 

É portanto, à experiência que pertence o poder ontológico último, e as 

essências, as necessidades de essência, a possibilidade interna ou lógica, não 

obstante a solidez e a incontestabilidade que possuem aos olhos do espírito, 

apenas têm força e eloquência porque todos os meus pensamentos e os 



121 
 

 

pensamentos alheios são tomados no tecido de um único Ser (MERLEAU-

PONTY, 2015, p. 146). 

Então, antes de se perguntar o que é a carne eu já sou carne no mundo; antes que o 

filósofo se pergunte o que é a carne, há a experiência carnal de abertura ao mundo e ao 

mesmo tempo voltar-se para si. ―Em vez de rivalizar com a espessura do mundo, a de meu 

corpo é, ao contrário, o único meio que possuo para chegar ao âmago das coisas, fazendo-me 

mundo e fazendo-as carne‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 176). 

A pergunta pelo que é a vida não está na busca pela essência, mas a pergunta deve ser 

reposta na existência, na facticidade. A vida, antes de ser elaboração sobre ela, já estamos 

vivendo nela, antes de ser essência, ela é existência factual. Existência vivida na minha carne 

singular que revela pelo meu corpo uma ontologia da carne pelas relações de abertura a 

diferentes perspectivas.  

[...] já que estamos na junção da Natureza, do corpo, da alma e da 

consciência filos6fica, já que a vivemos, não se pode conceber um problema 

cuja solução não esteja esboçada em nós e no espetáculo do mundo, deve 

haver um meio de compor em nosso pensamento o que vem em bloco em 

nossa vida (MERLEAU-PONTY, 1991, p. 196). 

 Por que a carne está na vida? Ou na perspectiva de Barbaras, por que a carne pertence 

à vida? Porque o corpo constituído de vida está o tempo todo ligando e se desligando com o 

mundo em suas relações; se abrindo e se recolhendo. A carne é, pois uma referência 

importante para se compreender não apenas a vida humana, mas a vida como ―folha 

ontológica‖ (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 335). A ontologia da carne não deve ser pensada 

apenas como uma passagem da fenomenologia à ontologia, mas ela é referência para 

compreender a vida. Sobre isso, Barbaras pressupõe que a fenomenologia do corpo próprio, 

pensada por Merleau-Ponty, abre para um sentido mais fundamental que ultrapassa a própria 

fenomenologia sem, no entanto, dela afastar-se. Esse sentido fundamental tem uma direção 

ontológica que está presente no corpo; o corpo próprio da fenomenologia se torna carne 

própria na ontologia. ―Tal é o sentido de ser da carne ôntica, enquanto lugar de uma 

reversibilidade originária. Esse sentido ôntico desemboca num sentido ontológico‖ 

(BARBARAS, 2011, p. 79). 

Assim, Barbaras, como Merleau-Ponty, compreende que aquilo que diz respeito ao 

fenomênico desemboca no ontológico. Parece que a fenomenologia nos incita a pensar que, 

por causa de nosso pertencimento radical ao ontológico, antes de ser fenomenológico, o 



122 
 

 

sujeito pode fazê-lo aparecer na sua existência a essência. Apropriando-se de Merleau-Ponty, 

Barbaras chama ―presença em carne‖ a existência mergulhada pela ontologia da carne e nós 

denominamos de vida em carne. Barbaras se pergunta se será possível percorrer o caminho 

contrário e dar conta da possibilidade de voltar da carne ontológica à carne ôntica 

(BARBARAS, 2011, p. 81): ―Portanto, cabe perguntar qual é o sentido de ser original a que 

correnponde a ‗presença em carne‘, qual é a condição ontológica de uma presença leibhaft‖ 

(BARBARAS, 2011, p. 83).  

Compreendemos que essa indagação de Barbaras é importante, pois ao colocarmos a 

vida como ponto de abertura para compreender a ontologia da carne de Merleau-Ponty, 

pretendemos que a vida seja tomada como vida em carne, isto é, vida constituída de relação 

carnal que permite pelas suas relações vitais perceber e conhecer em que consistem as 

modalidades ônticas, pois o pensar a carne é compreendê-la como relação, isto é, o relacionar-

se; e, nesse sentido, não há campo melhor para compreender a relação do que a vida. A vida é 

marcada fundamentalmente pelas relações carnais. Desse modo, ao nos situar no plano 

fenomênico com alcance ontológico, respondemos à indagação de Barbaras, pois a vida não 

apenas é presença ou visível, mas também dimensão própria de uma originariedade ontológica 

entrelaçada pela carne em suas várias modalidades ônticas. Como afirma o próprio Barbaras: 

Assim, na medida que essa determinabilidade originária remete para uma 

dimensão própria, irredutível à dos entes aparecentes, das presenças, cabe 

concluir que a doação ou a presença em carne corresponde a uma carne 

específica, que a modalidade (em carne) leva a um ser (a carne). No entanto, 

esse ser não tem mais nada a ver com nossa carne; esse ser é uma carne 

propriamente ontológica (BARBARAS, 2011, p. 88). 

 Quando falamos de relação falamos de movimento, ou seja, falar da vida é falar de 

movimento. Se olharmos para o cacto em um ambiente deserto, semiárido, em que recebem 

pouca água, veremos uma planta que aparentemente parece não ter movimento, mas estoca 

água e por meio de suas raízes busca sobreviver se adaptando ao solo. Sua atividade vital 

diminui para poder suportar a escassez de água. O cacto revela o movimento da vida. Mesmo 

que tenha que reduzir sua atividade vital, está em relação com os elementos químicos da terra, 

com o subsolo, com a água, o sol, o ambiente e até o ser humano. O cacto não é separado dos 

vínculos que se estabelecem na vida e aqui está a noção de carne de Merleau-Ponty, que 

coloca o cacto numa relação carnal de pertencimento com tudo que está a sua volta. Isso 

confirma a citação acima, pois o cacto em sua modalidade vital remete à compreensão 

ontológica da carne como abertura para a relação. Seus movimentos não são mecânicos, mas 



123 
 

 

perceptivos, como descreve Merleau-Ponty em A Natureza, quando fala do animal e que 

podemos utilizar na perspectiva do vegetal também como vivente: 

A relação do animal com o meio é uma relação física, no sentido estrito da 

palavra? A questão é justamente essa. [...] Isso nos leva de volta às mesmas 

considerações filosóficas. Assim como, há pouco, havia uma relação 

perceptiva antes da percepção propriamente dita, também aqui há uma 

relação especular entre os animais: cada um é espelho do outro. Essa 

relação perceptiva devolve um valor ontológico à noção de espécie. O 

que existe não são animais separados mas uma interanimalidade. A 

espécie é aquilo que o animal tem que ser, não no sentido de uma potência 

de ser, mas no sentido de uma inclinação de que compartilham os animais da 

mesma espécie. A vida não é, segundo Bichat ―o conjunto de funções que 

resistem à morte‖, mas é uma potência de inventar o visível (MERLEAU-

PONTY, 2000, p. 307-308 grifo nosso). 

 Merleau-Ponty critica a tradição que, influenciada pelo cartesianismo, vê a Natureza e 

a vida presente nela como fenômenos físico-químicos e mecânicos que se repetem 

continuamente e classificaria de acordo com seus comportamentos realizados o pertencimento 

a determinada espécie. Porém, ―Deve-se criticar a assimilação da noção de vida à noção de 

busca de uma utilidade, ou de um propósito intencional. A forma do animal não é a 

manifestação de uma finalidade mas, antes, de um valor existencial de manifestação, de 

apresentação‖ (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 305).  

No sentido da vida como finalidade, há o risco de ser identificada com um mundo 

percebido sobre um universo já objetivado. No entanto, trata-se, de fato, de mostrar que a 

questão ontológica não é separável da reflexão sobre a vida; ao contrário, a vida é o que une 

todas as espécies, pois pela relação perceptiva somos postos em uma ―relação especular: cada 

um é espelho do outro‖. Essa relação perceptiva que deve ser devolvida em seu valor 

ontológico é a carne. 

Ainda uma vez: a carne que falamos não é a matéria. Consiste no 

enovelamento do visível sobre o corpo vidente, do tangível sobre o corpo 

tangente, atestado sobretudo quando o corpo se vê, se toca vendo e tocando 

as coisas, de forma que, simultaneamente, como tangível, desce entre elas, 

como tangente, domina-as todas, extraindo de si próprio essa relação, e 

mesmo essa dupla relação, por deiscência ou fissão de sua massa 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 189).  

 Merleau-Ponty faz uma diferenciação entre elementos instintivos e elementos 

perceptivos. Os elementos instintivos são uma atividade que se confunde com o uso do 

organismo. São os comportamentos que o ser vivo possui, como beber água, comer, excretar, 



124 
 

 

reproduzir. Já os elementos perceptivos são aqueles que se estabelecem em relação com o 

ambiente em que são afetados e agem pelos seus instintos intencionalmente. Ora, seriam os 

animais perceptivos? Para Merleau-Ponty, a experiência perceptiva leva o animal a agir 

instintivamente. Desse modo, os elementos instintivos estão além de uma explicação 

mecanicista e de adaptação. O que dizemos dos animais vale para os vegetais. Ora, não 

haveria uma experiência perceptiva com o meio na procura que as raízes do cacto fazem à 

procura de água? Parece-nos que a vida que pulsa nas diversas espécies é entrelaçada por 

experiências perceptivas e que tem seu solo na relação ontológica da carne.  

Nesses atos instintivos, o animal utiliza capacidades que não são instintivas 

propriamente falando (percepção, movimento). São atividades orientadas 

para fins, a que Lorenz deu o nome de ―taxias‖, como a percepção. [...] O 

que é taxia é um movimento do corpo, orientado e finalizado; é um 

comportamento intencional destinado a colocar o animal de modo que o 

estímulo tenha o máximo de ação variável (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 

310-311). 

 Barbaras também admite que a percepção é ―[...] uma doação originária porque ela 

atinge a coisa ‗em carne e osso‘ (leibhaft), na sua própria presença e não através de uma 

representação‖ (BARBARAS, 2011, p. 150). Em outras palavras, para apreendermos o 

sentido da vida devemos mergulhar nela através da percepção, já que é através dela que temos 

a iniciação à coisa e ao seu significado. Em Barbaras, a concepção de doação originária que 

acontece pela percepção nunca é posse do objeto pela qual a consciência tem acesso apenas 

por esboços. Assim, como Merleau-Ponty, em Barbaras, a percepção é ato do sujeito vivo, o 

que é obvio, porém, perceber é uma doação originária de relação vital com o mundo. 

A percepção enraíza-se na vida e deve ser compreendida a partir dela. O fato 

essencial de que são certos seres vivos que percebem possui uma 

significação essencial: a percepção é uma dimensão constitutiva da vida. Em 

outras palavras, perguntar pela significação da percepção equivale a procurar 

um sentido originário do viver mais profundo do que a diferença, derivada, 

entre viver no sentido intransitivo de estar vivo (Leben) e viver no sentido 

transitivo de ―viver‖, ou seja, vivenciar uma experiência (Erleben): perceber 

é vivenciar uma realidade e, portanto, é um modo de viver (BARBARAS, 

2011, p. 153).   

Essa citação nos remete a Aristóteles em que o sujeito da percepção é o próprio ser 

vivo definido pelo movimento. Com Aristóteles, o movimento é precisamente a passagem do 

ser em potência para o ser em ato, sendo que o movimento não pressupõe o não ser como 

nada, mas sim o não ser como potência, que é uma forma de ser e que pode vir a tornar-se. O 



125 
 

 

movimento torna-se uma das afecções da alma, pois fornece movimento aos seres vivos. 

Assim, o movimento da forma de um contrário a outro, da forma para a matéria, da potência 

tornada ato. Para Aristóteles, o objeto da percepção sensível será um em potência e outro em 

atividade, isto é, dentro do seu esquema: potência e ato. Isto porque nas atividades sensoriais 

os objetos perceptíveis estão em potência e não em ato, porque o sensível já em ato quando 

em contato com a sensação se assimila apenas à forma, pois, para Aristóteles, o perceber 

consiste em entrar em atividade (energein), isto é, à medida que o objeto se torna perceptível 

entra em movimento para o sujeito.  

 [...] (pois, dizemos ouvir e ver tanto daquele que em potência ouve e vê – 

ainda que esteja dormindo – como aquele que ouve e vê já em atividade); 

também se poderia dizer de dois modos a percepção: como em potência e 

como em atividade. E de maneira similar o objeto da percepção sensível 

também será um em potência e outro em atividade. Esclareçamos primeiro 

que, de fato, ―ser afetado‖, ―mover-se‖ e ―passar à atividade‖ são a mesma 

coisa: é que até o movimento é um certo tipo de atividade, embora 

incompleta, como dissemos noutra ocasião. Ora, tudo é afetado e movido por 

um agente que está em atividade. Por isso, o que é afetado, é-o, de certa 

maneira, pelo seu semelhante, e de outra maneira pelo seu dissemelhante 

(ARISTÓTELES, 2010, p. 76). 

 

É claro que a capacidade de perceber, então, não existe em atividade, mas só 

em potência, e por isso não percebe a si mesma; assim como o inflamável 

não queima por si mesmo sem aquilo que o faz inflamar (do contrário 

queimaria a si próprio, e não careceria de que o fogo existisse em atualidade) 

(ARISTÓTELES, 2010, p. 79). 

Merleau-Ponty se apropria dessa perspectiva de Aristóteles, pois compreende o corpo 

como lugar onde se entrelaçam os movimentos de percepção e onde se forma um sistema de 

comunicação com o mundo; afeta-se e se é afetado. Nessa perspectiva, o corpo se torna um 

sistema de potências perceptivas, isto é, o corpo participa do movimento transformando a 

realidade fenomênica em fato assumido no próprio corpo. A reversibilidade é, em Merleau-

Ponty, um movimento perpétuo e nunca realizável feito pelo vivente, pois sendo um 

movimento do sensível não estabelece nem uma mistura ou coexistência, mas está sempre em 

relação. 

Disso se compreende que a percepção não é pura contemplação, mas sim uma relação 

ativa; ela é tanto ação quanto conhecimento. É o próprio movimento vivo que garante que ele 

não seja acidental ou mecânico. Nas mãos que se tocam, não há acidente ou um processo 

mecânico, há envolvimento de ambas que se tocam mutuamente. Assim, posso ver a água do 

mar em toda sua extensão até onde a vista alcançar, mas este visível à nossa volta repousa em 

si mesmo. Porém, se me aproximo da água do mar e a toco sinto sua liquidez, temperatura e 



126 
 

 

movimento, sinto suas propriedades que no visível mantinha-se distante e no ato de tocar está 

próximo do corpo, me invade. ―Por meio desse cruzamento reiterado de quem toca e do 

tangível, seus próprios movimentos se incorporam ao universo que interrogam, são reportados 

ao mesmo mapa que ele; os dois sistemas se aplicam um sobre o outro como as duas metades 

de uma laranja‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 174).  

Assim, pensar o sujeito da percepção é compreender a percepção e o movimento como 

duas faces constituintes do ser vivo. Seria essa compreensão comum a Merleau-Ponty e a 

Barbaras no tocante ao problema da relação entre percepção e movimento que caracterizam o 

ser vivo? Barbaras, ao analisar o problema da relação da percepção e movimento, vê uma 

correlação tão estreita que poderíamos dizer que o movimento já é uma percepção, assim 

como não há percepção fora do movimento e, desta correlação, estaria enraizada uma 

dimensão mais originária do viver: o desejo. Barbaras não situa o ser vivo apenas pela 

necessidade de satisfação das suas carências vitais que exprimiria uma falta definida e 

restauraria uma completude vital, para ele o desejo é ausência. O objeto do desejo se 

manifesta, então, sob a forma de uma ausência, porém, nada lhe falta e nada pode preenchê-lo 

totalmente porque esta ausência tem caráter ontológico vital em Barbaras.  

Essa análise equivale a reconhecer que a vida é caracterizada pelo desejo. 

[...] O desejo é maneira específica pela qual o ser vivo se relaciona 

originariamente com uma exterioridade, é a forma primitiva e fundadora da 

intencionalidade. É enquanto desejo que a vida é capaz de dar origem a uma 

relação com objetos e, portanto, é como desejo que a percepção enraíza-se 

originariamente no ser vivo (BARBARAS, 2011, p. 158).  

O desejo está intimamente relacionado à ausência e é, nesse sentido, de que Barbaras 

compreende a percepção como escopo que caracteriza a vida como desejo, isto é, não se trata 

de constatar que o ser vivo tem desejos mas de que o desejo é o próprio modo de existir do ser 

vivo. ―O desejo é a maneira mais específica pela qual o ser vivo se relaciona originariamente 

com uma exterioridade, é a forma primitiva e fundadora da intencionalidade. É enquanto 

desejo que a vida é capaz de dar origem a uma relação com objetos‖ (BARBARAS, 2011, p. 

158). Para Barbaras, a vida não pode ser apreendida através de uma variação do mundo físico, 

nem como um princípio de consciência, é porque há uma operação que deve ser efetuada em 

prol de sua apreensão naquilo que ela tem de mais específico. Se nos aproximamos da vida 

em sua especificidade como desejo, temos a oportunidade de compreender a percepção e o 

movimento.  



127 
 

 

O desejo é, inclusive, chamado por Barbaras de ―carência ontológica‖, pois é a 

dimensão originária que está na raiz da relação entre percepção e movimento: ―É o 

dinamismo originário do desejo – movimento não espacial da aspiração ou da tensão – que dá 

conta da articulação entre percepção e movimento (BARBARAS, 2011, p. 160). Nesse 

sentido, há uma relação essencial entre o movimento e a percepção, pois se é verdade que a 

vida possui uma dimensão ontológica irredutível, é verdade, também, que tal relação é de 

ordem da totalidade viva. Desejar não é diferente de se dirigir ao objeto: o objeto se dá no 

próprio desejo enquanto movimento que toma posse do objeto. Mas o objeto do desejo não se 

dá inteiramente, ele permanece ausente. Por isso, haver uma ―carência ontológica‖ na 

perspectiva de Barbaras posto que há um dinamismo do desejo: aí mesmo onde ele se satisfaz, 

ele se aviva. Esse movimento de reenvio existente no perfil do objeto percebido é, ao mesmo 

tempo, presença e ausência, o movimento do desejo deve ser interpretado como apreensão de 

algo que não se dá inteiramente.  

No entanto, também é possível chamar a atenção sobre o fato de que o ser 

vivo é caracterizado por uma carência ontológica que não é apenas uma 

carência provisória de uma parte dele mesmo. [...] Isso significa que a 

realização do ser vivo individual seria a sua desaparição na totalidade do Ser. 

Assim, o ser vivo é caracterizado por uma dimensão de separação, de 

finitude, dado que a sua essência ou a sua perfeição reside fora dele mesmo, 

na totalidade do Ser (BARBARAS, 2011, p. 157-158). 

No entanto, em Merleau-Ponty, o desejo é dimensão do sujeito da percepção que vive 

e que se põe em relação ontológica com outras dimensões da vida. O desejo emerge das 

relações vitais do corpo que percebe e movimenta-se no sensível. Merleau-Ponty compreende 

o movimento enquanto desejo ligado ao esquema corporal.  No curso sobre A Natureza, 

Merleau-Ponty coloca o desejo como estrutura do corpo e não como origem, como pensa 

Barbaras.  

Quer dizer que o corpo como poder de Einfülung já é desejo, libido, projeção 

– introjeção, identificação – a estrutura estesiológica do corpo humano é, 

portanto, uma estrutura libidinal, a percepção um modo de desejo, uma 

relação de ser e não de conhecimento (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 340). 

Desse modo, o desejo é descrito como estrutura estesiológica do corpo que se coloca 

em relação de empatia antes que conhecimento. O desejo nos coloca numa atitude relacional 

com o mundo e outros corpos. Por isso, Merleau-Ponty cita o Einfühlung que aparece nesse 

contexto como a possibilidade de ligação das coisas e dos outros ao meu corpo. Dessa forma, 



128 
 

 

o desejo é uma categoria ontológica que nos permite compreender a relação de Ineinander: 

―O meu esquema corporal projeta-se nos outros e os introjeta, tem relações de ser com eles, 

procura a identificação, apresenta-se como indiviso com eles, deseja-os‖ (MERLEAU-

PONTY, 2000, p. 361). Isso significa que há uma conexão vivente fundamental que nos 

indica que o corpo é do mesmo estofo que os outros corpos e o mundo; e, sendo da mesma 

textura, se justifica a afirmação de Merleau-Ponty em compreender o desejo e seus 

desdobramentos como estrutura estesiológica, pois antes mesmo de distinguir um sujeito que 

conhece e um objeto que é conhecido, há um tipo de relação possível graças ao corpo, uma 

relação de ser – isto é, ontológica.  

Carne maciça da estesiologia, carne sutilizada da co-percepção, isto é, da 

identificação entre os esquemas corporais. O meu esquema corporal projeta-

se nos outros e os introjeta, tem relações de ser com eles, procura a 

identificação, apresenta-se indiviso com eles, deseja-os. O desejo 

considerado ponto de vista transcendental = estrutura comum do meu mundo 

como carnal e do mundo de outrem (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 361) 

 A carne da estesiologia está na origem da relação que se estabelece pelo esquema 

corporal. Na carne e não no desejo, como em Barbaras, está a origem da percepção sendo sutil 

a sua presença. Nessa compreensão de Merleau-Ponty, a percepção envolve o sensório motor 

não como partes integrantes, mas como uma estrutura comum. Não é o desejo que impulsiona 

a percepção e o movimento, como em Barbaras, porém, a percepção enquanto uma relação 

ontológica da carne que se materializa pelo desejo nascido e provocado pelo esquema 

corporal desencadeia um movimento de vinculação aos outros e ao mundo, do qual não se 

pode fugir.  

 A percepção, muito mais que ocasião ou mesmo meio que o corpo possui, está imerso 

no visível do mundo à medida que também é sensível. Nesse sentido, ao vislumbrar a 

percepção a partir de uma relação de desejo, aparece a possibilidade de ligação das coisas e 

dos outros ao meu corpo. Sendo o outro um sujeito desejante como eu posso ser levado a 

compreender o ser humano, que se caracterizaria pela inquietude, insatisfação, falta, lacuna e 

pôr na dimensão do desejo uma possível explicação ontológica de que o desejo daria origem 

ao movimento da relação ao entrar em relação com o exterior e os outros seres vivos. No 

entanto, Merleau-Ponty esclarece que abertura ao sentir comum – ―estrutura comum do meu 

mundo como carnal e do mundo de outrem‖ – encontra na Einfühlung uma das experiências 

usadas para elucidar a atividade do corpo estesiológico, Einfühlung que já é desejo, assim 

como a percepção é um modo de desejo.  



129 
 

 

E tudo isso se acontece na vida que é envolvida por uma estrutura ontológica, que 

Merleau-Ponty chamou de carne. Desse modo, todas as relações vitais expressas pelo corpo 

sensível ou corpo estesiológico leva as marcas da carnalidade. 

Tal como no caso da estesiologia, isso emerge da vida sem corte absoluto: 

assim como a estesiologia emerge da relação com um Umwelt, o desejo 

humano emerge do desejo animal. Já no animal, cerimônia do amor, o desejo 

não é função maquinal mas abertura para um Umwelt de congêneres 

(eventualmente fixação em outros, comunicação. [...] Do mesmo modo, a 

comunicação humana é tão natural quanto o funcionamento dos sentidos 

humanos [...] (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 361).  

 

 Essa citação nos leva a pensar na abertura que estabelecemos com o mundo. Ele se 

comunica conosco e nós nos comunicamos com ele; há uma troca e até mesmo 

promiscuidade. Sobre isso, vale fazer um paralelo com Barbaras e Merleau-Ponty, pois 

enquanto o primeiro propõe uma fenomenologia da vida o segundo propõe uma ontologia da 

vida, esta é nossa tese. Barbaras parte de uma indagação: ―[...] como a vida, que é vida e não 

conhecimento, pode ser o fundamento verdadeiro e, por assim dizer, a contextura ontológica 

do conhecimento?‖ (BARBARAS, 2011, p. 164). Sua resposta a essa indagação advém de um 

poema de Rilke, citado por Barbaras em sua obra Investigações fenomenológicas: em direção 

a uma fenomenologia da vida, em que ele diz: ―Com todos os olhos a Criatura vê o Aberto‖ 

(BARBARAS, 2011, p. 166). Em sua exposição do que seria o Aberto, Barbaras afirma que 

esse Aberto não é um recipiente, mas o modo de pertencimento daquele que existe e se põe 

numa atitude de relação seja percebedor ou o percebido. O Aberto não é tomada de 

consciência, mas pertence-se ao fluxo do movimento do Aberto. O Aberto é, pois, para 

Barbaras a unidade originária que compreende o viver; esse Aberto é o desejo que possui 

caráter ontológico. 

O desejo é a única resposta possível. Com efeito, como caracterizar o viver 

de tal modo que ele se relaciona com algo que se dá como a sua própria falta, 

que se ausenta do mundo que o manifesta e só pode existir sob forma dessa 

ausência, senão como desejo. [...] O Aberto é o Desejado, isto é, aquilo de 

onde a vida já voltou desde sempre e que ela conserva como aquilo que seria 

a condição da sua própria realização [...] (BARBARAS, 2011, p. 174). 

Diferentemente de Barbaras, Merleau-Ponty não considera o desejo como abertura 

ontológica, mas a carne é a abertura ontológica que entrelaça a vida em todas as suas relações. 

Como corpo vivo, habitamos no interior do sensível e, portanto, nos encontramos engajados 



130 
 

 

na própria relação dimensional com a carne do mundo e a nossa. Na ontologia da carne de 

Merleau-Ponty, as dimensionalidades do ser vivo não se tornam uma causação de gênese que 

explicam o ser vivo. O problema da gênese se coloca na compreensão daquilo que está na 

origem do ser vivo, não a partir das categorias constitutivas do organismo – como o desejo –, 

mas em direção a uma identidade carnal originária cujos horizontes conduz em sua abertura 

ao ser. Com efeito, a vida está impregnada pela carne. 

[...] a vida possui fragilidade e obstinação ao mesmo tempo: ela será, se nada 

se lhe opuser. Não núcleo duro do ser mas brandura da carne. Dissociar 

a nossa ideia do Ser daquela de coisa: a vida não é uma coisa separável, 

mas investimento, ponto singular, vazio no Ser, relevo ontológico, 

invariante, transversal e não causalidade longitudinal encaixando-se na 

outra, aquilo que os microfenômenos balizam, não compõem, possibilidade 

de variação limitada em torno da qual eles estão agrupados, conjunto 

improvável  e não simples caso particular do provável (de possíveis), nem de 

princípio positivo de uma outra realidade, mas estabelecimento de um nível 

em torno do qual se repartem os afastamentos, ser de cobertura, ser 

estatístico contra o aleatório, ultrapassagem por invasão, ambiguidade das 

partes e do todo, [...], portanto, ser por ligamento [...] (MERLEAU-

PONTY, 2000, p. 381 grifo nosso).   

Desse modo, a vida toda é marcadamente carnal e essa certeza revela nosso 

entrelaçamento com o mundo e este conosco, pois a brandura da carne se espraia em todas as 

direções vitais. Como consequência desse encaminhamento, Merleau-Ponty se afasta das 

categorias ontológicas clássicas que separaram a physis, Natureza, logos e põe o emergir 

dessas categorias no corpo vivo. Como discutido no terceiro capítulo, essas categorias não 

estão fora do sensível, mas nascem dele. É na relação com o meio – não apenas passivo, mas 

também ativo – que ocorre uma reversibilidade da carne sobre a vida, pois todos interagem 

numa troca mútua. Nesse sentido, se compreende ainda falar do corpo como sensível 

exemplar, pois é nele e por ele que se compreende o entrelaçamento, o quiasma. Essa camada 

sensível une toda a vida na carne do mundo sendo uma espécie de hiperdialética que nos 

instala no ser percebido e no ser das coisas sem, no entanto, haver fusão já que a carne é 

relação, abertura.   

A vida animal remete para a nossa vida sensível e para a nossa vida carnal. 

Isso não é a postura idealista, pois a nossa vida carnal, sensível, não é o 

nosso presente humano ou espírito intemporal. Na ordem do Einfühlung, do 

―vertical‖ em que nossa corporeidade nos é dada, há precisamente uma 

abertura para um visível cujo ser não se define pela participação num Esse 

ativo. Portanto, não se devem reduzir todas as coisas e a vida a um objeto 

(MERLEAU-PONTY, 2000, p. 430). 



131 
 

 

Merleau-Ponty, ao tomar a ―vida animal‖ como a que nos remete para nossa vida 

sensível e, consequentemente, para o originário, para a nossa vida carnal, quer nos fazer 

compreender que a forma como foi pensada a vida colocou uma distinção entre humano e 

animal e isso levou a uma distinção ontológica como se houvesse dois seres no ser humano e 

como se este não tivesse com os animais nada em comum. Essa fratura ontológica que dividiu 

o humano em consciência e mundo e reduziu o real em sujeito-objeto criou o que Merleau-

Ponty denomina de ―pensamento de sobrevoo‖, pois procura controlar e dominar a si mesmo e 

a realidade exterior. Essa dicotomia inaugurada pela metafísica idealista de Descartes cria o 

espaço no qual é possível definir e determinar o ato de conhecimento e o conteúdo desse ato. 

Essa cisão leva ao abandono de compreensão da vida humana na ―ordem do Einfühlung‖ para 

a noção de humanismo. Essa visão metafísica sobrevoa a vida humana e tudo que está em 

relação com ela passa a ser visto como objeto sendo reduzido a realidades cada vez menos 

reais, se tornado sombras da verdadeira realidade.   

Merleau-Ponty se distancia da metafisica tradicional, pois, segundo ele, foi ―reduzida 

pelo kantismo ao sistema de princípios empregados pela razão na constituição da ciência ou 

do universo moral‖ (MERLEAU-PONTY, 1989, p.127). Merleau-Ponty analisa que a ciência 

inventou os métodos de provas e de conhecimento e que, devido a essa invenção, criou-se a 

dificuldade de compreender o homem e o mundo, pois houve uma transformação da realidade 

do mundo e do homem em uma idealidade. Esse modelo de metafísica estruturado sobre o 

racionalismo dogmático e não humano, que crê poder engendrar e apreender o todo da 

realidade pelo jogo de uma necessidade rigorosa cujo escopo consiste em constituir um 

sistema de princípios pré-estabelecidos. Na raiz dos projetos metafísicos com tais matizes, 

encontra-se a dificuldade de lidar e suportar a instabilidade da existência fenomenal, a 

finitude, isto é, a vida em seu caráter temporal. Para Merleau-Ponty, a metafísica deve 

considerar o homem e sua vida não apenas como consciência, como fez a metafísica moderna, 

mas compreendendo a partir de si mesmo em um movimento reversível de sair de si e voltar 

para si, pois o problema do homem não se situa em sua consciência, mas em sua relação 

transcendente de abertura, de dirigir-se à.  

Quando escreve: Estudo-me mais do que os outros temas. É minha 

metafísica, é minha física, é preciso tomar essas palavras ao pé da letra. As 

explicações do homem que nos podem ser dadas por uma metafisica ou uma 

física, ele as recusa de antemão, porque é ainda o homem que "prova" as 

filosofias e as ciências, e porque antes elas se explicam por ele do que ele 

por elas. Se, por exemplo, quiséssemos isolar o espírito e o corpo 

relacionando-os a princípios diferentes, faríamos desaparecer o que tem de 

ser compreendido: "o monstro", o "milagre", o homem. Em toda a 



132 
 

 

consciência, é impossível, pois, querer resolver o problema do homem; trata-

se apenas de descrever o homem como problema (MERLEAU-PONTY, 

1991, p. 225). 

 A metafísica a que Merleau-Ponty se propõe é aquela que se instala na abertura inicial 

do mundo e não fica no discurso reflexionante que procura transformar o real em um 

correlativo de pensamento, sem admitir que antes da conversão reflexionante há a existência 

bruta e prévia de se estar no mundo. Nesse sentido, a carne, sendo relação, está intrínseca na 

vida, pois vai do imanente ao transcendente, sai de si e vai para o outro e vice versa, se põe 

em relação em um movimento hiperdialético que não pode ser sintetizado em uma substância.   

 Enquanto a metafísica tradicional considera que o mundo é o que penso dele e não o 

que vivo, Merleau-Ponty insiste numa reversibilidade, numa relação recíproca entre o nós e o 

mundo. O mundo, segundo Merleau-Ponty, não é um conceito metafísico, mas um mundo 

visível da experiência perceptiva, obscuro que se abre à visão tanto do homem natural quanto 

do filósofo desde o instante que abre os olhos e é logo remetido para uma camada silenciosa 

irrefletida. É nesse sentido que propõe como legítima a operação que tem no mundo vivido a 

pergunta pelo que é. Pois a relação entre mundo e ciência está no reconhecimento do princípio 

que os entrelaça. É preciso repensar a ciência objetivista: seja a física, a psicologia, a 

antropologia ou a linguística, que colocam o ser como ser-objeto dissimulando o mundo, visto 

como realidade de representação, ou o corpo, como objeto, ou como enunciados de uma 

ciência. Por isso, afirma Merleau-Ponty que a metafísica não cessa de levar uma vida 

clandestina na poesia, na literatura e, inclusive, nas ciências como a linguística, a sociologia e 

a historiografia.  

Ela (metafísica) reaparece nas próprias ciências, não para limitar-lhes o 

campo ou opor-lhes barreiras, mas como inventário deliberado de tipo de ser 

ignorado pelo cientificismo e que as ciências pouco a pouco aprenderam a 

reconhecer. Nós nos propomos a circunscrever melhor essa metafísica em 

ato e, inicialmente, a fazê-la aparecer no horizonte das ciências do homem 

(MERLEAU-PONTY, 1989, p. 127, grifo nosso). 

 Por esta citação, retirada de O metafísico no homem, Merleau-Ponty aponta o seu 

projeto em demonstrar a metafísica que aparece nas ciências do homem como metafísica em 

ato. A metafísica em ato pressupõe um sujeito que se reconhece metafísico na medida em que 

nos faz redescobrir que todo conhecimento do homem não é contemplação pura sintetizados 

em signos que formam conceitos, mas é a atitude natural do homem em sua experiência 

perceptiva. A metafísica em ato pertence à própria natureza do ser humano à medida que 



133 
 

 

expressa o modo mais próprio e autêntico de ser é ex-sistir, isto é, a dimensão metafísica é um 

dado do seu ser e compõe sua natureza, visto que ele não está aí apenas enquanto pura 

sistência, mas pode sair e voltar a si enquanto ex-sistência. Enquanto ser no mundo, ele 

efetiva-se no tempo (finitude) e no espaço (corpo). Para Merleau-Ponty, antes de elaborações 

surgidas de um julgamento rigoroso com provas científicas, há a aderência de nossa condição 

existencial de estar situado no mundo e estar em relação com ele, pois aquele que pergunta é 

ele próprio posto em questão.   

Afirma Merleau-Ponty: 

É diante de nós, na coisa onde somos colocados por nossa percepção, no 

diálogo em que somos lançados por nós em sua totalidade, que se encontra o 

germe da universalidade ou a ―luz natural‖, sem as quais não haveria 

conhecimento. Há metafísica a partir do momento em que, cessando de viver 

na evidência do objeto – seja o sensorial ou o objeto da ciência – 

apercebemos indissoluvelmente a subjetividade radical de toda nossa 

experiência e seu valor de verdade. Nossa experiência é nossa. Isto significa 

que ela não é medida de todo ser em si imaginável, mas que, entretanto, é 

coexistência a todo ser de que possamos ter noção (MERLEAU-PONTY, 

1989, p. 135). 

 Para Merleau-Ponty, o perceber-se do traço antropológico-metafísico jamais levará ao 

esgotamento de todas as possibilidades de ser do ser. Contudo, se algo caracteriza o ser 

humano, é justamente a ânsia insaciável de querer compreender o real, de querer nomear 

aquilo que deseja, de pretender palavrear aquilo que procura, enfim, de explicitar o sentido – 

em todos os tempos e lugares – e que não pode ser circunscrito num sistema conceitual 

abstrato, absoluto e fechado. Assim, Merleau-Ponty aponta que o originário de onde emerge a 

reflexão dá-se no próprio movimento da reflexão. E, este elemento originário que faz 

chacoalhar a reflexão filosófica tem como nascedouro a experiência perceptiva que não tem 

tese ou qualquer enunciado. 

Assim compreendida, a metafísica é o contrário do sistema. Se este for o 

arranjo de conceitos que torna todos os aspectos da experiência 

imediatamente compatíveis e co-possíveis, suprime a consciência metafísica 

e, além disso, a moralidade. Se por exemplo, quer-se fundar o fato da 

racionalidade ou da comunicação sobre um absoluto do valor ou do 

pensamento, de duas uma: ou esse absoluto não abole qualquer dificuldade e, 

no final das contas, a racionalidade e comunicação permanecem fundadas 

sobre si mesmas, ou, então, o absoluto desce nelas, por assim dizer, mas, 

neste caso, derruba todos os meios humanos de verificação e justificação 

(MERLEAU-PONTY, 1989, p. 137). 



134 
 

 

 Desse modo, Merleau-Ponty enfatiza que a metafísica não é algo deslocado do mundo 

vivido daquele que percebe. A metafísica tradicional procura pela essência pura e esse tipo de 

metafísica é de uma saída radical do mundo, de um voo de águia que não olha por dentro do 

mundo sem se atolar nele, sem se envolver nele. Assim, buscar a essência pura das coisas é 

fazer um percurso de pensamento sem o apoio de nenhum solo. É próprio da filosofia buscar a 

essência das coisas, mas se buscar a essência das coisas desprovido de um solo ou apoio do 

mundo na condição de se estar no mundo pode-se acabar fazendo uma filosofia marcada por 

uma distância radical com o mundo que é berço natal de onde brotam as interrogações; o 

resultado desse tipo de filosofia é a separação radical do sujeito-objeto. Merleau-Ponty insiste 

na experiência perceptiva como experiência originária da presença e da latência do ser no 

mundo, que permite de forma originária interrogar sobre o Ser, o tempo, a vida, a ciência e a 

própria filosofia, pois tudo deriva dessa situação primeira de estar aderido ao mundo. A vida 

é, pois, essa abertura sem fim do imanente ao transcendente em uma reversibilidade carnal 

entre mim e o mundo. 

Há um fenômeno de verdade, é preciso dar conta desse fenômeno [...]. A 

veracidade é coesão entre mim e o meu corpo, o mundo em que vivo, a 

experiência que não posso rejeitar para fora de mim. [...] Descartes pode 

então distinguir entre o possível e o atual, o mundo especulativo e o mundo 

existente. O mundo existente será o que sinto em coesão comigo, o meu 

corpo solidário a mim, que só posso compreender pelo uso da vida e não do 

entendimento (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 208). 

 A metafísica em ato propõe o regresso à experiência perceptiva, ao lugar onde começa 

a filosofia, pois é lá onde o obscuro provoca o filósofo a empreender o exercício de 

investigação em busca da verdade. Verdade que se revela na relação entre os movimentos de 

meu corpo e as coisas. É no entrosamento do meu corpo com o mundo visível, o campo onde 

se localizam os meus poderes perceptivos da metafísica em ato. Desse modo, o mundo bruto e 

selvagem, abandonado e discriminado pela metafisica tradicional, é o nascedouro da 

Filosofia, pois sendo o mundo não somente um conceito de pensamento ou um pensamento 

geral ou absoluto que finja explicar o que sou ou o que são os outros, pois ―O ‗que eu sou‘ é 

enunciado antes de ‗o que é que eu sou‘‖ (MERLEAU-PONTY, 2000, p. 207).  

A metafísica não é uma construção de conceitos por cujo intermédio 

tentaríamos tornar nossos paradoxos menos sensíveis – é a experiência que 

temos deles em todas as situações da história pessoal e coletiva, e das ações 

que ao assumi-los, os transformaram em razão. É uma interrogação que não 

comporta respostas que a anulem, mas somente ações resolutas que a 



135 
 

 

transladam para mais longe. Não é um conhecimento que viria a terminar o 

edifício dos conhecimentos: é o saber lucido daquilo que ameaça e a 

consciência aguda de seu preço. A contingência de tudo que existe e de tudo 

que vale não é uma pequena verdade que seria preciso alojar mais ou menos 

em alguma dobra do sistema – é a condição de uma visão metafísica do 

mundo (MERLEAU-PONTY, 1989, p. 138). 

 Merleau-Ponty, no início desta citação, afirma que ―a metafísica não é uma construção 

de conceitos por cujo intermédio tentaríamos tornar nossos paradoxos menos sensíveis‖. Ora, 

como compreender a metafísica sem a elaboração de sistemas conceituais? Trazemos para 

este debate uma citação de Gadamer: ―Será que a linguagem e o pensamento da filosofia estão 

de tal modo constituídos que podem lançar mão e desfazer-se dos conceitos da filosofia, 

extraídos prontos de uma caixa de ferramentas e, assim, forjar o conhecimento e rejeitar 

aquilo que não serve aos seus objetivos?‖ (GADAMER, 2004, p. 97). Ora, foi nas reflexões 

sobre a linguagem que Merleau-Ponty encontrou e elaborou argumentos para sustentar o que 

ele chamou de metafísica em ato. Segundo Merleau-Ponty, a linguagem, não pode ser 

concebida nem construída segundo a lógica do procedimento científico-positivista, que propôs 

tratá-la como uma coisa e descobrir as leis cujo entrelaçamento pode explicar os fatos da 

língua. Nem que a língua seja uma abstração e os sujeitos falantes a única realidade. Para 

Merleau-Ponty, há uma opacidade da linguagem: ela não cessa em parte alguma para dar 

lugar ao sentido puro, nunca é limitada senão pela própria linguagem, e o sentido só aparece 

nela engastado nos signos.  Afirma Merleau-Ponty: 

Muito mais do que um meio, a linguagem é algo como um ser, e por isso que 

consegue tão bem tornar alguém presente para nós: a palavra de um amigo 

no telefone nos dá ele próprio, como se estivesse inteiro nessa maneira de 

interpelar e de despedir-se, de começar e terminar as frases, de caminhar 

pelas coisas não ditas. O sentido é o movimento total da palavra, e é por isso 

que nosso pensamento demora-se na linguagem. Por isso também a transpõe 

como o gesto ultrapassa os seus pontos de passagem. No próprio momento 

em que a linguagem enche nossa mente até as bordas, sem deixar o menor 

espaço para um pensamento que não esteja preso em sua vibração, e 

exatamente na medida em que nos abandonamos a ela, a linguagem vai além 

dos "signos" rumo ao sentido deles. E nada mais nos separa desse sentido: a 

linguagem não pressupõe a sua tabela de correspondência, ela mesma 

desvela seus segredos, ensina-os a toda criança que vem ao mundo, é 

inteiramente mostração (MERLEAU-PONTY, 1991, p. 43). 

Em A Prosa do Mundo, Merleau-Ponty procura mostrar como a linguagem jamais é 

simples vestimenta de um pensamento que se conhece a si mesmo com toda a clareza. 

Merleau-Ponty afirma que a linguagem encontra na expressão todas as nossas experiências 



136 
 

 

traduzidas em um sistema de correspondências que no signo ganham significação, porém, 

nenhum pensamento permanece nas palavras, nenhuma palavra no puro pensamento. Afirma 

Merleau-Ponty: ―Exprimir não é então nada mais do que substituir uma percepção ou uma 

ideia por um sinal convencionado que a anuncia, evoca ou abrevia‖ (MERLEAU-PONTY, 

2012, p. 29). 

Merleau-Ponty aponta que o caminho tomado pelos comentadores da metafísica está 

na linguagem filosófica por eles assumida. Segundo Merleau-Ponty, a linguagem filosófica 

elaborada ao invés de partir do ―ponto zero do Ser‖, de onde emerge a verdadeira interrogação 

filosófica, se tornou um anteparo entre nós e as coisas e, desse modo, uma potência de erro 

porque nos desligou vitalmente da origem. Com isso, a linguagem filosófica se tornou uma 

metáfora em que conta não mais o sentido manifesto, mas seu parentesco que implica numa 

mudança e reviravolta no originário.  

Que a linguagem tenha uma significação metafísica, isto é, que ateste outras 

relações e outras propriedades além das que pertencem, segundo opinião 

comum, à multiplicidade das coisas da natureza encadeadas por uma 

causalidade, é algo de que experiência da linguagem nos convence 

suficientemente, uma vez que ela caracteriza como sistema e ordem 

compreensível essa mesma fala que, vista de fora, é um concurso de 

acontecimentos fortuitos (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 79). 

Em oposição a essa linguagem filosófica, que elaborou conceitos para tratar sobre o 

ser, Merleau-Ponty fala de uma espécie de linguagem filosófica operante, isto é, uma 

linguagem filosófica no estado nascente. Merleau-Ponty se propõe a pensar o sentido originário 

da linguagem enquanto ato de um corpo que fala, situado dinamicamente nas paisagens do mundo 

perceptivo. É nesse sentido que se sustenta sua metafísica em ato, pois é a efetivação do nosso 

modo metafísico de ser que implica a elaboração de uma linguagem metafísica que anseia 

pela explicitação mais apropriada (do sentido) do ser, pois como afirma Merleau-Ponty: 

Parece-nos sempre que os processos de experiência codificados em nossa 

língua seguem as articulações mesmas do ser, porque é através dela que 

aprendemos a visa-lo, e assim, querendo pensar a linguagem, isto é, reduzi-la 

a condição de uma coisa diante do pensamento, corremos o risco de tomar 

por uma intuição do ser da linguagem os processos pelos quais nossa 

linguagem procura determinar o ser (MERLEAU-PONTY, 2012, p. 61). 

 Nesse caso, nós não precisamos de um discurso que forneceria ao sujeito que percebe um 

quadro conceitual que lhe permitiria perceber precisamente algo, pois a linguagem nunca esgota o 

movimento daquilo que nós percebemos como coisas percebidas. Para Merleau-Ponty, a filosofia é 



137 
 

 

ela mesma linguagem, ela é perpetuamente renovada pela adesão silenciosa que temos com o 

mundo por meio daquilo que ele chama de fé perceptiva. A experiência perceptiva, que nos leva a 

uma crença não justificada, é uma verdade do mundo sensível em sua forma bruta ou selvagem. O 

erro das filosofias semânticas é o de engessar a linguagem como se ela só falasse de si: ao 

contrário, a linguagem vive do silêncio do mundo percebido que nunca se aparta de nós, como 

afirma Merleau-Ponty, em Le visible et l’invisible. 

A linguagem é uma vida, a nossa e a delas. Não que a linguagem dela se 

apodere e a guarde como reserva: que teria ela a dizer se apenas houvesse 

coisas ditas? Erram as filosofias semânticas ao fecharem a linguagem como 

se ela não soubesse mais do que de si: ela vive apenas do silêncio; tudo que 

lançamos aos outros germinou neste grande país mudo que não nos 

abandona (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 165). 

  Desse modo, a metafísica em ato, proposta por Merleau-Ponty, encontra a verdade e o 

valor no contato com o mundo, diante dos outros e nas situações de conhecimento e ação 

dados sem encontrar aí uma evidência que se coloque na linguagem como absoluta. O 

conhecimento cientifico e o saber filosófico não são rivais, pois ambos se recolocam na 

dimensão do desvelamento do ser. Desse modo, surge o verdadeiro filósofo porque ele 

reconhece a fé perceptiva e sua adesão silenciosa ao mundo e a partir dessa adesão se 

pergunta pelo que é.  

―Que sei eu?‖ não é apenas ―O que é saber?‖, nem apenas ―quem sou?‖, mas 

finalmente ―O que há?‖ e ainda ―O que é o há?‖ – e essas perguntas não 

pedem a exibição de alguma coisa dita que lhes poria fim, mas o 

desvendamento de um Ser que não é posto, porque não carece sê-lo, porque 

está silenciosamente atrás de todas as nossas afirmações, negações e até 

mesmo atrás  de todas as questões formuladas, não que se trate de aprisioná-

lo na nossa falação, mas porque a filosofia é a reconversão do silêncio e da 

palavra um no outro: ―É a experiência [...] ainda muda que cabe trazer à 

expressão pura de seu próprio sentido‖ (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 169). 

A verdadeira filosofia nasce do descontentamento, do questionar, de colocar em 

suspenso as certezas já estabelecidas, porém para chegar a este estágio da interrogação de se 

perguntar pelo que é, é importante compreender que eu já estou situado nesse o que é, pois 

antes de se perguntar pelo ser eu já sou porque estou entranhado no ser. E, nisso consiste a 

metafísica em ato. Para Merleau-Ponty, a filosofia é responsável pela atividade de perguntar 

no sentido mais radical; isso não quer dizer que a ciência ou a metafísica tradicional não se 

pergunte, mas elas adotam uma série de pressupostos, de conceitos, de ideias que se tornam 



138 
 

 

razões aceitáveis sem assumir uma postura mais radical de se perguntar pelo que é. Merleau-

Ponty propõe que antes de pensar as razões que se tornaram crenças aceitáveis é preciso 

pensar que há um mundo e que mantenho com ele uma relação carnal. Essa relação se dá pela 

experiência perceptiva, por ser a experiência originária de perceber o mundo a partir da nossa 

condição: de já estar situado no mundo como vivente antes de se fazer qualquer pergunta. 

 Assim, a vida é o lugar onde se deve perguntar pelo que é, pois ela não pode ser 

pensada sem uma carne, uma vez que ela se espraia por todas as dimensões do vivente. De 

modo que a percepção, o movimento, a linguagem, a ideia compreendida pela noção de 

essência em Merleau-Ponty como a pergunta pelo que é não pode ser deslocada da existência, 

da vida. Nesse sentido, a vida é revestida pela carne que estabelece conexões de abertura. 

Uma ontologia da vida, como propomos nesta tese, é colocada como fundamento para pensar 

ontologicamente nossas relações vitais, pois há uma lógica da carne na vida como se Merleau-

Ponty dela se utilizasse para que fizéssemos o movimento de buscar na existência a essência, 

do imanente ao transcendente numa dialética sem síntese.  

 

4. 2 Finitude para Merleau-Ponty 

  

Ao tratar da vida, logo somos remetidos ao seu contrário que é a morte. Nesse tópico, 

procuraremos compreender a relação do corpo e sua finitude para o filosofar em Merleau-

Ponty. Trata-se de refletir sobre a morte como uma dimensão da finitude constitutiva do corpo 

próprio da qual não se pode negar ou esquivar, mas como presente ao corpo em sua finitude. 

Desse modo, Merleau-Ponty não trata da morte em sua filosofia, mas da finitude. Há uma 

correlação entre a filosofia de Heidegger e de Merleau-Ponty na discussão sobre a finitude, o 

que não causa nenhum espanto, pois para os leitores destes filósofos é perceptível a influência 

do pensamento heideggeriano em algumas concepções da filosofia de Merleau-Ponty, seja 

como aproximação ou distanciamento.  

Em Heidegger, a reflexão sobre a morte serve como fundamento para uma existência 

autêntica, pois, preocupado com a questão do sentido do ser, realiza uma análise existencial 

do homem, o único ente no qual o ser se desvela. É nesse sentido que ele se propõe pensar a 

problemática do humano e, consequentemente, suas relações com o mundo, com os outros e 

com a própria finitude. Nesse contexto, a questão da morte se torna um ponto central do 

pensamento de Heidegger, entretanto, ela ocupa um lugar extremamente importante em suas 

reflexões sobre o Dasein, visto que esse filósofo fundamenta a existência humana na própria 

finitude e temporalidade.  



139 
 

 

Segundo Heidegger, somente o homem tem consciência imediata e indubitável sobre 

si mesmo: ―A existência somente se pode dizer da essência do homem, isto é, somente a partir 

do modo humano de ser; pois apenas o homem, ao menos tanto quanto sabemos nos limites 

da nossa experiência, está iniciado no destino da existência‖ (HEIDEGGER, 1985, p. 47). 

Desse modo, o homem é o ente que se propõe sobre a pergunta do sentido do ser, que nós 

mesmos já somos sempre e que tem a possibilidade de ser e de busca, ou como Heidegger 

chama de Dasein, devido ao fato de sempre estar-lançado a uma situação, a várias possibilidades 

de existência, revelando-se, também, como um ―ser-no-mundo‖ e como ―ser-com-os-outros‖. Isso 

lhe coloca em íntima relação com as coisas e com as outras pessoas. Entretanto, dentre as várias 

possibilidades disponíveis para o Dasein, existe uma da qual ele não pode se esquivar: a realidade 

da morte. 

Para Heidegger, reconhecer a própria finitude é o principal acesso para ter uma 

existência autêntica. Nesse contexto, a questão da morte não é o ponto central do pensamento 

de Heidegger, entretanto, ela ocupa um lugar extremamente importante em suas reflexões 

sobre o Dasein, visto que ele fundamenta a existência humana na própria finitude e 

temporalidade. O Dasein, em sua própria constituição ontológica, caracteriza-se como um 

―ser-no-mundo‖ e como ―ser-com-os-outros‖, visto que ele está em íntima relação com as 

coisas e com as outras pessoas e com a situação mais próxima de si que é a morte. 

Assim como a morte, esse fenômeno da presença exige uma interpretação 

existencial genuína. Esta leva à compreensão de um poder-ser próprio da 

presença reside no querer-ter-consciência. Segundo seu sentido ontológico, 

porém, essa possibilidade existenciária tende para uma determinação 

existenciária no ser-para-a-morte (HEIDEGGER, 2005b, p. 13). 

O querer-ter-consciência, que nos fala Heidegger, é o testemunho ou demonstração 

fenomenológica da existência na medida em que esta coloca a consciência na posição prévia 

de investigação da existência, isto é, o problema da finitude e o existencial ―ser-para-a-morte‖ 

coloca o Dasein frente à sua situação limite. A finitude faz surgir dois comportamentos: a 

primeira é a inautenticidade que, influenciada pelo que Heidegger denomina de ―impessoal‖, faz 

com que o Dasein fuja constantemente da morte, encarando-a como um evento distante ou tendo 

medo da sua existência. O segundo comportamento é a postura do ―ser-para-a-morte‖, que, por 

meio da angústia, assume sua condição limite e caminha para a existência autêntica. Esse segundo 

comportamento permite reconhecer-se como um ser finito e projetar suas possibilidades de 

existência tendo em vista essa condição.  



140 
 

 

A voz da consciência é que chama o poder-ser-próprio: a existência. A voz 

da consciência pega o homem envolvido pelas ocupações ou agarrado aos 

entes imediatos e o repõe diante si mesmo, enviando-o à questão do que ele é 

no mais profundo do seu ser e que não pode ocultar. Pois o ser-aí é ser-no-

mundo que está em relação com todos os entes subsistentes e estes podem 

ofuscar a consciência ou presença do Dasein se perde no impessoal, isto é, 

quando as ocupações, as preocupações e os entes subsistentes desviam o ser 

do encontro próprio consigo, isto é, devemos eliminar a preferência a 

qualquer ente, inclusive a referência ao próprio homem dentro da totalidade 

do ente não razão para privilegiar este ente, que se chama ser 

(HEIDEGGER, 1996, p. 41). 

Sendo a consciência a voz que dá abertura a compreensão da existência, o que ela 

clama a si-mesmo para assumir o seu poder-ser total? Em primeiro lugar, o clamor da 

consciência não é um fenômeno de uma voz misteriosa, de uma comunicação indeterminada 

ou algo parecido. O clamor da consciência: ―É uma aclamação do próprio-impessoal para o si-

mesmo; tal aclamação é a conclamação do si-mesmo em seu poder-ser si-mesmo e, assim, 

uma proclamação da presença em suas possibilidades‖ (HEIDEGGER, 2005, p. 60), isto é, o 

ser voltado para si-mesmo de modo que a voz da consciência parte de mim e por sobre mim e 

me convoca a assumir a presença em suas possibilidades, dentre elas, a finitude.  

A finitude não indica propriamente a experiência ou vivência da sua limitação e 

contingência, mas sim o lugar, o topos, no qual e através do qual se abre a possibilidade de 

recolocar a questão do sentido do ser. O assumir a responsabilidade da existência, seguindo a 

voz da consciência é o que angustia o homem. A angústia de assumir o Dasein no mundo é 

que leva o homem para o impessoal e logo a uma vivência inautêntica: 

A estranheza desentranha-se propriamente na disposição fundamental da 

angústia e, enquanto abertura mais elementar da presença lançada, coloca o 

seu ser-no-mundo diante do nada do mundo com a qual ela se angustia na 

angústia por seu poder-ser mais próprio (HEIDEGGER, 2005b, p. 62). 

A angústia heideggeriana não possui o mesmo sentido do senso comum vendo-a como 

algo negativo, depressivo que deve ser ocultado por todos os meios. Nesse sentido, para 

Heidegger, a vida autêntica nada tem a ver com a figura de um indivíduo autossuficiente e 

extremamente independente do mundo e dos outros. Pelo contrário, segundo ele, existir 

autenticamente é justamente reconhecer-se como um ser finito e projetar suas possibilidades 

de existência tendo em vista essa condição. 

Para o filósofo, a angústia possibilita ao Dasein se projetar para o seu poder-ser 

próprio, como dito acima. A angústia é o clamor da consciência para que o homem assuma-se 



141 
 

 

em plenitude. O angustiar-se heideggeriano é o conclamar daquilo que pertence à condição 

existencial de possibilidade do poder-ser de fato e existenciário: 

A consciência revela-se como clamor da cura: quem clama é a presença que, 

no estar-lançado, angustia-se com seu poder-ser [...]. O clamor da 

consciência, ou seja, dela mesma encontra sua possibilidade ontológica no 

fato de que no fundo se seu ser, a presença é cura (HEIDEGGER, 2005b, p. 

64). 

Outro ponto a se destacar na compreensão de Heidegger sobre a finitude é o tempo. 

Para Heidegger, a existência humana não se desenrolaria no tempo entendido como presente, 

passado e futuro ou pelos conceitos de um tempo subjetivo e objetivo. O tempo, à luz da 

analítica heideggeriana, é o próprio homem conduzido à plena elucidação de fora, impondo-

nos uma lei para ser o homem mesmo como ser-no-mundo que tolhido na finitude é já 

possuído pela morte. No ser-para-a-morte, quer dizer, na possibilidade da morte, o Dasein 

existe autenticamente. A mortalidade não é consequência, mas origem da temporalidade 

porque esta abre aquela. 

A temporalidade do ser-no-mundo que assim emerge demonstra-se também, 

fundamento da espacialidade especifica da presença [...]. Deve-se interpretar 

todo comportamento da presença a partir de seu ser, isto é, a partir da 

temporalidade (HEIDEGGER, 2005b, p. 131; 214). 

Destarte, a temporalidade assume um caráter essencial da constituição fundamental da 

presença, pois Heidegger interpreta o tempo como a maneira pela qual a existência impõe-se, 

transformando coisa (entes) em instrumentos. Deixando de lado o conceito do tempo absoluto 

surge o tempo como forma pela qual os entes se presentifcam. 

Enquanto ser-no-mundo, a presença existe de fato, com e junto a entes que 

vêm ao encontro dentro do mundo. É, pois, no horizonte do ser dos entes não 

dotados de caráter de presença, ou seja, do que meramente estar-aí, nem 

mesmo dado ou à mão, que ser da presença recebe sua presença ontológica 

abrangente (HEIDEGGER, 2005b, p. 28). 

Em Heidegger, à luz da analítica existencial, o ser-no-mundo está submetido ao 

tempo, isto é, a questão fundamental do Ser é dada no tempo pelo simples fato que o homem 

está implicado nele, diferentemente da concepção clássica da física dos filósofos antigos que 

vê o tempo como um objeto independente do sujeito ou Aristóteles que dizia que ―o tempo é o 

número ou a medida do movimento, segundo um antes ou um depois‖ e ainda diferente 



142 
 

 

também da definição kantiana que define o tempo como uma das formas pelas quais a razão 

conhece a ―coisa em si‖. Para Heidegger, a análise existencial e temporal da presença exige a 

discussão do conceito de ser. 

Sendo a temporalidade o fundamento da sua existência que significa estar-no-mundo, 

logo é um ser-para-a-morte, já que a morte é o limite para a existência. Desse modo, só a 

partir da morte se pode compreender um ―poder-ser-total‖ que, no entanto, nunca se realiza 

completamente porque não é um ser acabado e não se torna aquilo que poderia ser, pois o 

homem é fenômeno, ou seja, está sempre diante de uma série de possibilidades, sobre as quais 

ele se projeta. 

No sentido mais amplo, a morte é um fenômeno da vida. Deve-se entender vida como 

um modo de ser do qual pertence um ser-no-mundo. Do ponto de vista ontológico, esse modo 

de ser pode-se fixar à presença apenas de forma privativa. A presença também pode ser 

considerada mera vida: 

No âmbito da ontologia da presença que ordena previamente uma ontologia 

da vida, a análise existencial da morte se subordina a uma caracterização da 

constituição fundamental da presença. Morrer exprime o modo de ser é para 

sua morte. Assim a presença nunca finda. A presença só pode deixar de viver 

à medida que morre (HEIDEGGER, 2005b, p. 28). 

Se o tempo é o horizonte de toda compreensão e interpretação de ser e se a presença é 

o ente que compreende e dá sentido ao ser e ao mundo, então a temporalidade é o regulador 

primordial da unidade possível de todas as estruturas essencialmente existenciais da presença. 

Isto significa que a temporalidade é a condição de possibilidade da existencialidade da 

presença, quer dizer, das aberturas que fundamentam a presença enquanto existência e ser-no-

mundo, dentre elas, o projeto e a disposição. Dessa maneira, a temporalidade é a base de 

sustentação da cotidianidade e historicidade da presença assim como da história do ser e do 

mundo.  

Enquanto o porvir é, ontologicamente, a ekstase privilegiada da 

temporalidade ekstática, ele fundamenta a existencialidade da presença 

como antecipação. Como a antecipação é a temporalidade própria A 

presença não existe como uma soma das realidades momentâneas de 

vivência que vêm e desaparece uma após outra [...]. Toda tentativa de se 

caracterizar ontologicamente o ser ―ente‖ nascimento e morte, tomando 

como ponto de partida ontológico é implícito a determinação desse ente 

como algo simplesmente dado ―no tempo‖ está fadada ao processo 

(HEIDEGGER, 2005b, p. 178). 



143 
 

 

Assim, as vivências de passado e futuro já não são ou ainda são ―reais‖, pelo contrário, 

a presença atravessa o espaço de tempo que é concedido entre limite de nascimento e morte 

de modo que cada agora é um salto da sequência de seu tempo; é por isso que a presença é 

temporal (HEIDEGGER, 2005b, p. 178). 

Entendido dessa forma, vê-se que a presença não preenche um trajeto e um trecho da 

vida, ao contrário, ela abre no tempo uma compreensão ontológica da historicidade que não é 

simplesmente um ente. O nascimento não é passado distante; da mesma maneira, a morte não 

é algo que ainda simplesmente não se deu embora esteja pendente e em advento. A presença 

só existe nascendo e é nascendo que ela morre, no sentido de ser-para-a-morte. Pensar a 

presença ―como dentro de uma temporalidade‖ que difere da intratemporalidade, isto é, do 

tempo do relógio, do calendário, da ciência historiográfica e similares não esgota ou define 

quem é o ser-no-mundo.  

O conceito vulgar de tempo provém de um nivelamento do tempo originário. 

Na formação do conceito vulgar de tempo, mostra-se uma oscilação curiosa 

quanto a atribuir ao tempo um caráter subjetivo ou objetivo. Deve-se 

interpretar todo o comportamento da presença a partir de seu ser, isto é, a 

partir da temporalidade (HEIDEGGER, 2005b, p. 214). 

Nesse sentido, o tempo não existe como uma realidade do mundo, externa ao sujeito. 

Heidegger, ao colocar a perguntar sobre o ser, vai buscar no tempo o horizonte do ser; ele o 

situa numa historicidade em que está entrelaçado com um antes e um depois agora 

presentificante. Assim, o tempo escapa do sentido ordinário de futuro, passado e presente. 

Desse modo, termos três dimensões temporais segundo a analítica existencial de Heidegger: 

1) O por-vir: é uma antecipação, no presente, pela qual o Dasein se refere a sua possibilidade 

próxima ou remota. Diz Heidegger: ―Se, antecipando a morte, a presença pode se tornar 

potente em si mesma, então, na liberdade para a morte, a presença se compreende na potência 

maior de sua liberdade infinita‖ (HEIDEGGER, 2005b, p. 74). 2) O ser-sido não é 

propriamente o passado, mas a maneira pela qual o Dasein se volta para ele. Diz Heidegger: 

―Manifestamente a presença nunca pode ser um passado. Não porque não passe, mas em sua 

essência, ela nunca pode ser algo simplesmente dado, pois sempre que ela é, existe‖ 

(HEIDEGGER, 2005b, p. 186). 3) O estar-em-situação: confunde-se com o agora, isto é, 

porque cada momento só tem sentido como presente independente, pois o Dasein captura, 

numa mesma visada, as nossas possibilidades (por-vir) e tudo que constitui nosso ser-sido. 



144 
 

 

O presente autêntico é o instante que não é constituído mediante uma 

concatenação de instantes. Ao contrario estes surgem da temporalidade já 

entendida da repetição, no porvir do vigor de ter-sido. Perdido na atualização 

do hoje, o impessoal compreende o passado a partir do presente na medida 

em que projeta no por-vir (HEIDEGGER, 2005b, p. 198). 

Aplicando a analítica do Dasein em suas três dimensões temporais temos: o ser-para-

a-morte antevê o próprio fim pelo ―projeto‖ (futuro) que determina o modo pelo qual o 

Dasein se ―compreende‖ (presente) e como ―lançado‖ (passado) no mundo. Se ao ser da 

presença pertence o ser-para-a-morte, este só é possível como porvir. Como foi dito acima, 

quando a presença antecipa seu poder-ser mais próprio verá a morte não como morte, mas 

como possibilidade que agora se compreende como projeto ontológico, isto é, a partir da 

perspectiva do ser: 

O fim da ser-no-mundo é a morte. Esse fim que pertence ao poder-ser, isto é 

à existência, limita e determina a totalidade cada vez possível da presença. 

Mas o estar-no-fim da presença na morte, só poderá ser introduzido 

fenomenalmente adequado na discussão da possibilidade de seu possível ser 

todo (HEIDEGGER, 2005b, p. 15). 

O filósofo e senador romano Cícero, em sua obra Saber Envelhecer, reserva trechos 

sobre a morte. Para este filósofo da Antiguidade, a morte seria tão somente aquilo que sempre 

nos espreita e que o momento humano, usando categorias heideggerianas, é destemporalizado. 

Essa destemporalização torna a vida humana intensa, dure ela o quanto durar, diz Cícero: 

―Não se deve traduzir a morte como uma partida sofrida, triste, dolorosa, como de quem 

abandona a moradia, como de quem abandona um abrigo temporário‖ (CÍCERO, 2002, p. 34). 

Mas devemos estar preparados para ela a cada momento, pois para Cícero ―cada um de nós 

deve morrer, com efeito, hoje, mesmo, talvez, ou seja, viver cada instante de nossa vida nossa 

própria morte‖ (CÍCERO, 2002, p. 34). 

Nesse sentido, Heidegger se coaduna com o pensamento de Cícero: a morte é iminente 

e espreita a cada momento da nossa vida. Esta certeza de que um dia morreremos nos 

inquieta, pois todos os nossos projetos, sonhos, conquistas desaparecerão e o estar-aí-no-

mundo findará. Assim, tanto a vida como a morte invadem a existência humana, como diz 

Heidegger: ―No sentido mais amplo, a morte é fenômeno da vida como um modo ser do qual 

pertence o ser-no-mundo [...] a essência da morte se determina a partir da essência ontológica 

da vida‖ (HEIDEGGER, 2005b, p. 28). 



145 
 

 

Com a morte, a própria presença é independente em seu poder-ser mais 

próprio [...], essa possibilidade mais própria e irremissível, é ao mesmo 

tempo, extrema. Enquanto poder-ser, a presença não é capaz de superar a 

possibilidade absoluta mais própria, irremissível e insuperável 

(HEIDEGGER, 2005b, p. 45). 

A existência pode tornar-se digna de questionamento. Para que este questionamento 

seja possível, é necessária uma abertura. A morte é esta possibilidade de compreensão 

existencial e temporal do ser-aí como ser para o cuidado.  

O ser que se abriu é o ser de um ente em que está em jogo o seu ser. O 

sentido deste ser, isto é, é a cura, que lhe possibilita a constituição, constitui 

originalmente, o ser do poder-ser; e ainda: a interpretação analítico-

existencial deve obedecer ao fio condutor fundamental da presença já 

conquistada, ou seja, ao fenômeno da cura (HEIDEGGER, 2005b, p. 27). 

É na compreensão de ser-para-a-morte, enquanto possibilidade mais própria do poder-

ser, que o homem não precisa criar subterfúgios para superar a ―morte‖ caindo num impessoal 

que o impede viver autenticamente nossa existência. Procuramos encobri-la porque não 

sabemos lidar com ela. Nós avançamos e nos tornamos num certo sentido acentuadamente 

desenvolvidos em vários setores da vida, mas permanecemos atrasados em relação e esse 

tema tabu: a morte. 

Portanto, Heidegger coloca a finitude da temporalidade do Dasein não como a ideia de 

qualquer fim de tempo, mas resulta do enraizamento da morte no tempo que presentificou o 

sujeito no mundo. Para Heidegger, a morte surge com um problema fundamental como base 

para todo pensamento da finitude. A análise da questão da morte em Ser e Tempo visa pensar 

a condição humana fora de sua imersão na mera cotidianidade, dito de outro modo, fora do 

impessoal para pensá-lo a partir da experiência da possibilidade, no assumir o seu ser mais 

próprio. Essa experiência do reconhecimento do assumir a morte como minha dá ao homem 

viver sua existência mais autenticamente. Heidegger mostra que a compreensão do senso 

comum que ―morte é a única certeza que a gente tem‖ não esclarece o problema e nem ajuda-

nos a construir o que queremos e podemos ser. Pelo contrário, ela visa apenas encobrir o 

fenômeno originário da morte, à medida que pretende aliviar e enfraquecer esta experiência. 

Esse ser impessoal (o que se encontra na mera cotidianidade) sabe que vai morrer um dia, mas 

pensa que ―agora ainda não é minha hora‖. Assim, ele pode se sentir mais tranquilo em 

relação à morte, se conformando com este acontecimento vindouro cuja finitude precisa 

ignorar. 



146 
 

 

Merleau-Ponty difere de Heidegger ao refletir sobre a morte como uma dimensão da 

finitude constitutiva do corpo próprio da qual não se pode negar ou esquivar mas como 

presente ao corpo em sua finitude. Merleau-Ponty não trata da morte em sua filosofia, mas da 

finitude. Em Heidegger, a reflexão sobre a morte serve como fundamento para uma existência 

autêntica, pois preocupado com a questão do sentido do ser, realiza uma análise existencial do 

homem, o único ente no qual o ser se desvela. Embora haja aproximações com Heidegger, há 

também distanciamentos quando se refere ao problema da finitude. 

Para Merleau-Ponty, a finitude é tomada como experiência da finitude do corpo próprio e 

como abertura ao filosofar autêntico que se abre na percepção. Quando não se considera a 

finitude como uma presença do corpo, vive-se na periferia da existência encarnada, pois não 

consegue compreender nem o nascimento e nem a morte como um desenrolar de um mesmo 

acontecimento da vida. Essa compreensão passa pela experiência perceptiva da finitude de 

apreender que tanto o nascimento como a morte revelam como estamos mergulhados pelo 

corpo na sensibilidade. É a experiência do corpo que agora entra em cena pela experiência da 

finitude. Essa metamorfose ou paradoxo constitutivo deflagrado na experiência do corpo 

apenas atesta que a reflexão sobre a morte não se realiza num puro ato intelectual que procura 

pensar sobre essa dimensão que assim como o nascimento foge de nosso controle, mas é 

preciso compreender a finitude do corpo.  

Para Merleau-Ponty, a finitude não pode ser tomada como uma significação positiva, mas 

como facticidade a que está exposto o corpo próprio. A facticidade é a certeza que estamos 

presentes no mundo e que o tempo não está fora de nós, mas acontece por meio de nós. Desse 

modo, ao tecer a trama da experiência perceptiva, ele – o tempo – se torna, em sentido 

próprio, aquilo que nos permite compreender exatamente a pertença do mundo ao sujeito e do 

sujeito a si mesmo como experiência da finitude. Por isso, Merleau-Ponty insiste que não 

pode a filosofia ignorar o problema da finitude porque seria negar a si mesma como presença 

que se interroga sobre a origem. Antes de se perguntar o que é a morte é preciso vivenciar a 

experiência da finitude que me torna presente o ato de interrogar filosófico. 

Se para Heidegger a finitude se apresenta como um topos, como lugar que abre a questão 

do sentido do ser; para Merleau-Ponty esse topos da finitude é o corpo. O corpo é abertura a 

um sentido sensível do mundo. Pelo ―corpo próprio‖, há a experiência sensível do ―ser-no-

mundo‖, na ordem do que é vivido e não do que é pensado, pois o sentir é pré-objetivo. E, 

sendo o corpo um sensível que nos põe em relação com o mundo e vice-versa é também por 

ele que experimentamos a finitude. 



147 
 

 

Portanto, é verdade que toda percepção de uma coisa, de uma forma ou de 

uma grandeza como reais, toda constância perceptiva reenvia posição de um 

mundo e de um sistema da experiência em que meu corpo e os fenômenos 

estejam rigorosamente ligados. Mas o sistema da experiência não está 

desdobrado diante de mim como se eu fosse Deus, ele é vivido por mim de 

um certo ponto de vista, não sou seu espectador, sou parte dele, e é minha 

inerência a um ponto de vista que torna possível ao mesmo tempo a finitude 

de minha percepção e sua abertura ao mundo total enquanto horizonte de 

toda percepção (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 357). 

O sujeito é sujeito da percepção e deve se perceber no mundo em estado de começo. É 

daí que se revela o ―ser-no-mundo‖, aquele que garante a facticidade do próprio pensamento, 

no movimento em direção ao mundo primordial. Nesse sentido, a finitude que o corpo 

exprime se revela no ato de perceber. Trata-se de reencontrar no mundo da experiência a 

relação que constitui o meio de acesso à facticidade que se dá no corpo.  Examinando o 

problema do corpo próprio e sua relação com o mundo, Isabel Matos Dias, em seu livro 

Elogio do sensível: corpo e reflexão em Merleau-Ponty, afirma: 

Através do corpo, o interior e o exterior são inseparáveis, o mundo está em 

mim, no meu corpo, e o meu corpo está no mundo e entre ambos há uma 

relação de um saber implícito. Tal é o saber latente do corpo, ―saber habitual 

do mundo‖. Merleau-Ponty chega à noção de um corpo cognoscente, de um 

corpo sujeito, que afinal é encarnado da reflexão radical, visto agora pelo 

ângulo da corporeidade (DIAS, 1989, p. 94). 

 Assim, Merleau-Ponty apresenta um novo modo de compreensão para o corpo, como 

sendo aquele que experimenta sua própria existência e tem consciência de que está no mundo, 

consciência não como ideia, mas como vivência para o próprio sujeito. Na nova compreensão, 

o corpo é tomado em sua totalidade. Desse modo, nossa cabeça, nossas mãos, nossos pés, 

nossos órgãos, uma dor que se sente em um local pontual do corpo, todos se encontram no 

seio de uma totalidade corporal. Segundo Caminha, a noção do corpo em Merleau-Ponty 

―define o contorno único de nosso corpo como envolvimento de todas as partes que 

constituem uma só corporeidade‖ (CAMINHA, 2010, p. 286).  

 Para Merleau-Ponty, o corpo se insurge como uma nova forma de unidade, já que o 

homem não é apenas um animal racional ou um espírito puro, mas em sua revelação última, 

espírito encarnado, corpo finito. Por isso, antes de ser uma consciência ou antes ser uma 

experiência, é comunicar interiormente com o mundo, com o corpo e com os outros, ser com 

eles em lugar de estar ao lado deles. ―Só posso compreender a função do corpo vivo 



148 
 

 

realizando-a eu mesmo e na medida em que sou um corpo que se levanta em direção ao 

mundo‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 104). 

 Esse corpo vivo que se levanta em direção ao mundo e com ele interage o faz 

mergulhado na finitude. Para Merleau-Ponty, a finitude é tomada como experiência do corpo 

próprio e como abertura ao filosofar autêntico que se abre na percepção. Quando não se 

considera a finitude como uma presença do corpo, vive-se na periferia da existência 

encarnada, pois não consegue compreender nem o nascimento e nem a morte como um 

desenrolar de um mesmo acontecimento da vida. É dever que se impõe ao filósofo não ignorar 

a finitude porque seria ignorar a percepção em seu filosofar originário. 

A finitude de uma percepção que me apresenta, como dizia Spinoza, 

"consequências sem premissas", a inerência da consciência a um ponto de 

vista, tudo se reconduz à minha ignorância de mim mesmo, ao meu poder 

inteiramente negativo de não refletir. Mas essa ignorância, por sua vez, 

como ela é possível? Responder que ela nunca é seria suprimir-me enquanto 

filósofo que investiga. Nenhuma filosofia pode ignorar o problema da 

finitude, sob pena de ignorar-se a si mesma enquanto filosofia; nenhuma 

análise da percepção pode ignorar a percepção como fenômeno original, 

sob pena de ignorar-se a si mesma enquanto análise, e o pensamento infinito 

que se descobriria imanente à percepção não seria o mais alto ponto de 

consciência, mas, ao contrário, uma forma de inconsciência (MERLEAU-

PONTY, 2016, p. 63 - grifo nosso). 

 Assim, se em Heidegger a morte era o acesso ao sentido do ser do Dasein para viver 

sua existência autêntica, em Merleau-Ponty, a finitude é o modo do filosofar originário, pois 

revela uma experiência privilegiada de nossa relação de princípio com o mundo que se 

confirma pela experiência de perceber no corpo em afetar e ser afetado. A percepção antecede 

qualquer pensamento reflexivo e suas premissas enunciativas, pois nasce da facticidade 

daquele que vive. Antes de se falar sobre a morte já a vive no corpo, perguntar-se sobre o que 

ela é é não procurar respostas elaboradas, mas ir ao originário do ato de se perceber finito.  

Mas o sistema da experiência não está desdobrado diante de mim como se eu 

fosse Deus, ele é vivido por mim de um certo ponto de vista, não sou seu 

espectador, sou parte dele, e é minha inerência a um ponto de vista que torna 

possível ao mesmo tempo a finitude de minha percepção e sua abertura ao 

mundo total enquanto horizonte de toda percepção (MERLEAU-PONTY, 

2016, p. 357). 

 Merleau-Ponty dá primazia a percepção como fundamento para toda e qualquer 

experiência significativa que se faz no corpo. Nesse sentido, o tempo existe e se faz no corpo 

do sujeito finito. Sua compreensão se funde através do que quer que eu faça dele. O tempo 



149 
 

 

compõe com o corpo um só fenômeno, perfazem um mesmo sistema, pois o tempo está 

encarnado no corpo e não como ser eterno, psicológico ou constituinte. Por isso, Merleau-

Ponty fala do tempo como espontaneidade. 

A espontaneidade adquirida de uma vez por todas que se perpetua no ser em 

virtude do adquirido, eis exatamente o tempo e eis exatamente a 

subjetividade. [...] Nós não somos temporais porque somos espontâneos e 

porque, enquanto consciências, nos afastamos de nós mesmos, mas ao 

contrário o tempo é o fundamento e a medida de nossa espontaneidade, a 

potência de ir além e de "niilizar'' que nos habita, que nós mesmos somos, 

ela mesma nos é dada com a temporalidade e com a vida. [...]Nós não 

somos, de uma maneira incompreensível, uma atividade junto a uma 

passividade, um automatismo dominado por uma vontade, [...] porque somos 

o surgimento do tempo (MERLEAU-PONTY, 2016, 490-491). 

Merleau-Ponty, ao descrever o tempo como espontaneidade e ao afirmar que somos 

nós o surgimento do tempo, se distancia de Heidegger em sua compreensão do tempo como 

porvir, como citado acima, em que o vigor de ter sido movimentam-se, juntamente com o 

porvir, em uma circularidade ekstática ou em uma unidade ekstática, e se apresenta num 

caráter de antecipação. Para Merleau-Ponty, exatamente pelo fato do tempo ser ek-stase é que 

o tempo deve ser tomado apenas no presente. Aqui, estaria a finitude que o corpo e o tempo 

unidos revelam no presente de nossas ações: é no presente que tomamos ciência do ontem e 

projetamos o amanhã. Essa circularidade consiste, em Heidegger, na presença como 

temporalidade e, para Merleau-Ponty, a subjetividade é temporalidade.   

Dizemos que o tempo é alguém, quer dizer, que as dimensões temporais, 

enquanto se recobrem perpetuamente, se confirmam umas às outras, nunca 

fazem senão explicitar aquilo que estava implicado em cada uma, exprimem 

todas uma só dissolução ou um só ímpeto que é a própria subjetividade. É 

preciso compreender o tempo como sujeito e o sujeito como tempo 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 484). 

 O tempo está encarnado no sujeito e a experiência da finitude se faz no sujeito 

corporal que vive o tempo. Falar da morte em Merleau-Ponty seria, pois, falar da finitude da 

vida que finda, embora a ciência nos habitue a falar do corpo que na morte se desagrega de 

suas partes e, no entanto, não há como tratar de corpo decomposto se não há mais vida porque 

não há mais subjetividade e nem tempo.  

Quer se trate de meu corpo, do mundo natural, do passado, do nascimento ou 

da morte, a questão é sempre a de saber como posso ser aberto a fenômenos 

que me ultrapassam e que, todavia, só existem na medida em que os retomo 



150 
 

 

e os vivo, como a presença a mim mesmo (Urprãsenz), que me define e 

condiciona toda presença alheia, é ao mesmo tempo uma des-presentação 

(Entgegenwàrtingung)' e me lança fora de mim ((MERLEAU-PONTY, 

2016, p. 422). 

 Assim como Heidegger que fala da fuga da morte e se vive na impessoalidade da vida 

inautêntica quando não se considera como constituinte do Dasein, também Merleau-Ponty se 

refere à morte como finitude que o corpo experimenta em seu tempo presente pela 

sensibilidade e não há como se falar da morte em terceira pessoa, pois a experiência se vive 

no corpo que percebe sua finitude. Desse modo, se se quisesse falar da morte e a pudesse 

traduzir exatamente essa experiência perceptiva, deveria dizer que se percebe em mim e não o 

que eu percebo. A sensação começa e termina no sujeito que a experimenta pela experiência 

perceptiva.  

Nem meu nascimento nem minha morte podem aparecer-me como 

experiências minhas, já que, se eu os pensasse assim, eu me suporia 

preexistente ou sobrevivente a mim mesmo para poder experimentá-los, e 

portanto não pensaria seriamente meu nascimento ou minha morte. Portanto, 

só posso apreender-me como "já nascido" e "ainda vivo", apreender meu 

nascimento e minha morte como horizontes pré-pessoais: sei que se nasce e 

que se morre, mas não posso conhecer meu nascimento e minha morte. Cada 

sensação, sendo rigorosamente a primeira, a última e a única de sua espécie, 

é um nascimento e uma morte (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 260). 

 Por isso que o problema da finitude é abertura para o filosofar, já que oferece a 

possibilidade do filosofar pelo originário que está anterior a qualquer reflexão que se faça em 

seus enunciados. A tentativa de se dizer sobre a morte ofusca o viver a morte na finitude do 

corpo, pois a percepção de sentir-se finito não é feita de percepções analíticas. O corpo habita 

o mundo e com ele tem uma relação de entrelaçamento natural ―assim como a tela sob o 

quadro, e lhe dá um ar de fragilidade‖ (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 346). É nessa 

fragilidade que o corpo vivo possui que se encontra a abertura para o filosofar que parte da 

experiência da finitude.  

Desse modo, Merleau-Ponty reelabora os elementos filosofia e realidade; para ele, há 

uma realidade experimentada, vivenciada, originária, primeira, em relação ao ato filosófico. 

Em outras palavras, a realidade não é uma representação de uma elaboração linguística 

expressa em um enunciado, mas é onde emana a relação do percebedor e do percebido que faz 

surgir a reflexão ontológica, pois ambos emergem do mesmo solo originário. Ou, como 

afirma Merleau-Ponty, o nosso vinculo natal com o mundo onde podemos desfazer, refazer, 

constituir, fabricar a cada novo reenvio da reflexão à fé perceptiva (MERLEAU-PONTY, 



151 
 

 

2015, p. 52). Ao invés de colocar a filosofia ou a vida como elementos separáveis, Merleau-

Ponty insiste na relação entre deux que leva em conta a pergunta pelo que é.  Por isso que o 

movimento reflexionante não pode bastar-se a si mesmo.  

Da mesma maneira ainda, meu nascimento e minha morte não podem ser 

para mim objetos de pensamento. Instalado na vida, apoiado em minha 

natureza pensante, fixado neste campo transcendental que se abriu desde a 

minha primeira percepção e no qual toda ausência é apenas o avesso de uma 

presença, todo silêncio é apenas uma modalidade do ser sonoro, tenho uma 

espécie de ubiquidade de eternidade de princípio, sinto-me dedicado a um 

fluxo de vida inesgotável do qual não posso pensar nem o começo nem o 

fim, já que sou ainda eu enquanto vivo quem os pensa, e já que assim minha 

vida sempre precede e sobre vive a si mesma (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 

422). 

 Por essa citação, se compreende que Merleau-Ponty concebe uma relação muito mais 

íntima entre o tempo e a subjetividade, pois se vive no sujeito; como também o tempo e a 

subjetividade não podem ser apenas uma série de fatos psíquicos, nem pode ser eterno e nem 

objeto de pensamento. Mas, desde a primeira percepção, há ubiquidade de relação entre o 

percebedor e o percebido situados num fluxo de vida inesgotável que vive antes de pensar. 

Por isso, o nascimento e a morte não serem objetos de pensamento. Há, na Phénoménologie 

de la perception, uma descrição de uma metáfora do tempo que ajuda a compreender a 

relação da percepção com a experiência da finitude. Segundo Merleau-Ponty, o tempo que 

passa ou se escoa é semelhante a um rio que escoa do passado em direção ao presente e ao 

futuro, assim como a água, que primeiro foi gelo nas montanhas e, em seguida, derreteu e 

correu pelo rio até chegar ao mar.  

Quando digo que anteontem a geleira produziu a água que passa 

presentemente, eu subentendo um testemunho sujeito a um certo lugar no 

mundo e comparo suas visões sucessivas: ele assistiu ali à fusão das neves e 

seguiu a água em sua queda, ou então, da margem do rio, ele vê passar, 

depois de dois dias de espera, os pedaços de madeira que havia jogado na 

nascente. Os ―acontecimentos‖ são recortados, por um observador finito, na 

totalidade espaço-temporal do mundo objetivo. Mas, se considero este 

próprio mundo, só há um único ser indivisível e que não muda. A mudança 

supõe um certo posto onde eu me coloco e de onde vejo as coisas desfilarem; 

não há acontecimento sem alguém a quem eles advenham, e do qual a 

perspectiva finita funda sua individualidade. O tempo supõe uma visão sobre 

o tempo. Portanto, ele não é como um riacho, ele não é uma substância 

fluente (MERLEAU-PONTY, 2016 p. 473). 

Essa metáfora dá a impressão que a fusão das neves e aquilo que daí resulta são 

acontecimentos sucessivos, ou, antes, a própria noção de acontecimentos tem lugar no mundo 



152 
 

 

objetivo. Para Merleau-Ponty, nessa metáfora tomada da apropriação heraclitiana só é 

possível compreender o riacho que escoa porque há observador finito que em sua percepção 

originária pode no presente falar dos diversos ―acontecimentos recortados‖ que ocorre no rio. 

Com esse exemplo, Merleau-Ponty mostra que o tempo não é tomado fora do sujeito que o 

vive em seu corpo finito, uma vez que basta considerarmos as próprias coisas, ou seja, as 

coisas objetivamente tomadas, para vermos que elas não têm a capacidade de trazer o tempo. 

Para Merleau-Ponty, uma vez que o tempo só nasce de minha relação com as coisas, é para 

mim que elas se sucedem (MERLEAU-PONTY, 2016, p. 473).  

Desse modo, no mundo objetivo separado das perspectivas finitas que dão acesso a 

ele, encontramos, em todas as suas partes, apenas agoras. Esses agoras, sem estar presentes a 

ninguém, não teriam caráter temporal, logo, não poderiam suceder-se. Assim, a noção do 

tempo implícita nas comparações do senso comum está errada em tratar o passado e o porvir 

como presentes, pois isso destrói a própria noção do agora e também a noção da sucessão 

(MERLEAU-PONTY, 2016, p. 473). Também não ganharíamos nada ao transferir para a 

consciência esse erro de definir o tempo como uma sucessão de agoras, porém, mesmo assim, 

é justamente isso que os psicólogos fazem ao procurar ―explicar‖ a consciência do passado 

pelas recordações e a consciência do porvir pela projeção de tais recordações diante de nós. 

Esse entendimento do tempo como sucessão de agoras retira o caráter da espontaneidade do 

corpo, como explicado em parágrafos anteriores. 

A percepção é, portanto, a presença do sujeito ao mundo e é para um sujeito que 

percebe que um campo de presença se desenha. Assim, nós vivemos o tempo como campo de 

presença, sendo que a origem do tempo não está na consciência, mas na experiência de nosso 

corpo como sujeito de percepção e de finitude. Dessa maneira, só se pode pensar a 

temporalidade em Merleau-Ponty a partir de minha experiência do mundo, como sujeito 

perceptivo, sujeito de movimento, sujeito de finitude.  

O sujeito de percepção é um sujeito para quem ser é ser no mundo por meio do 

perceber. Essa descrição do sujeito em seu ser primordial e em sua dimensão sensível é uma 

descrição que exige uma dupla recusa: a de um idealismo transcendental, e a de uma 

ontologia que despossui o sujeito de sua dimensão sensível é para Merleau-Ponty fundamental 

para compreender que o sentido do tempo está, em sua originaridade, no ser no mundo do 

sujeito, ou seja, na subjetividade encarnada: ―A subjetividade não está no tempo porque ela 

assume ou vive o tempo e se confunde com a coesão de uma vida‖ (MERLEAU-PONTY, 

2016, p. 485). 



153 
 

 

Portanto, para Merleau-Ponty, o problema da finitude não pode ser tomado como uma 

significação positiva, mas como facticidade a que está exposto o corpo próprio como vivente. 

A facticidade é de que somos presença no mundo e que o tempo não está fora de nós, mas 

acontece por meio de nós. Desse modo, ao tecer a trama da experiência perceptiva, ele – o 

tempo – se torna, em sentido próprio, aquilo que nos permite compreender exatamente a 

pertença do mundo ao sujeito e do sujeito a si mesmo como experiência da finitude. Por isso, 

Merleau-Ponty insiste que não pode a filosofia ignorar o problema da finitude porque seria 

negar a si mesma como presença do ser no mundo que se interroga sobre a origem. Antes de 

se perguntar o que é a morte, é preciso vivenciar a experiência da finitude que me torna 

presente o ato de interrogar filosófico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



154 
 

 

CONCLUSÃO 

  

Ao concluir esta pesquisa, sua reflexão não se exaure ou se esgota o que aqui fora 

exposto, pois, como Merleau-Ponty nos demonstrou, não há uma síntese que reúna um todo, 

mas uma hiperdialética que sempre põe em movimento a carne e a vida. 

 Fica claro que Merleau-Ponty quer fugir de uma filosofia da identidade em que não 

existe ―o corpo‖, mas carne, em que considera o contraditório, o diferente, porque o que está 

em jogo não é uma identidade de alguma coisa, é a relação dessa coisa com outras coisas. São 

esses vínculos que Merleau-Ponty se propõe a pensar, isto é, esse vincular-se e a vida é esse 

vincular-se, é esse pôr-se em relação. A vida não precisa de finalidades, mas exige vínculos, 

exige relações de pertencimentos porque nela há uma carnalidade, pois carne é relação. Quem 

dá finalidade a vida é o vivente.  

Ao falar de Natureza, a entende como biologia, história ou outros sentidos que são 

assumidos; no entanto, Merleau-Ponty nos adverte que não há como a razão ensoberbar-se em 

fazer biologia, história ou outro sentido desvinculado da Natureza, da vida em sua relação 

dentro de um esquema carnal.  

 Vida e mundo estão entrelaçados um no outro pela carne. Desse modo, não há uma 

distância entre eles, como o pensamento de sobrevoo o fez, há um vínculo de que ambos 

fazem parte: como ser sensível aprendo a ver os lados inconciliáveis e simultâneos do ser 

sensível, seja diante dos meus olhos, seja ao longe, como no caso de Schneider que, ao 

mostrar o nariz usando suas mãos, não tem a mesma dificuldade que teria usando uma régua, 

pois o tocar com as mãos faz parte do seu corpo próprio, estando dentro do seu esquema 

carnal. 

 Ao considerar a experiência perceptiva como o lugar da abertura, do aparecer de tudo 

aquilo que é tal como aparece, Merleau-Ponty nos relembra que o aparecimento não subsiste 

no estado puro do objeto ou como fusão com ele, mas como manifestação fenomenal gerada 

pelo horizonte das paisagens do mundo. Se há uma abertura das coisas que estão lá e sendo a 

percepção o que nos permite interrogar o que é que está lá, então existe um problema 

ontológico que é evocado pela certeza sensível que nos dá um acesso originário às coisas 

através da percepção. O problema ontológico é antecedido primeiramente com a fé perceptiva 

que é uma certa passividade diante das coisas e também de um sensível ingênuo, de uma não 

assombrar-se com o que temos relação. A partir do momento que se busca compreender o que 

são as coisas com as quais me relaciono, surge o problema do ser e nasce a interrogação 

ontológica. 



155 
 

 

 A proposta da nova ontologia, desenvolvida por Merleau-Ponty, é compreender o que 

é a ―relação‖ através da percepção, o que é existir ―em relação‖. A interrogação ontológica na 

procura pelo entender o que ―é existir em relação‖ não quer uma ruptura, nem coincidência 

com o mundo, mas abertura. Essa abertura na relação é o movimento da reversibilidade. Essa 

reversibilidade, que tem nas mãos que se tocam reciprocamente o modelo de, ao mesmo 

tempo, tocarem tocando-se, aponta para um princípio em que a relação permite que 

percebedor-percebido tenham a mesma origem sensível. 

 Essa origem sensível Merleau-Ponty chamou de carne. É na reversibilidade da carne 

como expressão que está o movimento do Ser. A carne não é união ou composto de 

substâncias. É noção última, não encontrada em nenhuma filosofia, em que sentido-senciente 

se entrelaçam sem, no entanto, se fundirem, mas existem em relação. Desse modo, a vida nos 

abre ao ser em seu diverso aparecer e em seu estado nascente, primitivo. Exemplo disso é 

quando demonstramos que Merleau-Ponty quer recuperar o movimento primordial do ato 

expressivo, o que corresponderia à língua em estado nascente, no instante em que ela mesma 

se realiza enquanto expressão. Ele se reporta ao problema da linguagem enquanto língua 

falada ou vivida, tomando-a sob a perspectiva daqueles que a vivenciam, os sujeitos falantes. 

Assim, Merleau-Ponty está se referindo ao que é para ele uma das prioridades no estudo do 

problema linguístico – o ato da fala – o verdadeiro movimento de expressão.  

  Dessa forma, a vida apresenta uma via interpretativa que possibilita uma interpretação 

da vida em termos não redutivos. O sentido de ser originário da vida é caracterizado por uma 

retração na abertura de mundo do ser humano. Como no exemplo tomado por Merleau-Ponty 

ao falar da metáfora da ganga em que, embora retirando o mineral da rocha pode-se achar que 

já o desligou totalmente do ambiente que estava inserido, porém, há traços do estado bruto 

que apontam sua ligação de onde vem. Há traços de pertencimento do mineral mesmo que se 

retire. Do mesmo modo, a vida é como o mineral, que não há como ser isolada em suas partes, 

pois, como a pedra bruta, carrega consigo traços da rocha de onde foi retirada. 

 Há uma lógica da carne que inviabiliza considerar uma percepção pontual desprovida 

de entrelaçamentos com o mundo sensível; há o logos do mundo sensível, como discutido 

nesta tese. Esse logos se opõe a definição do logos como foi traduzido pelo termo latino ratio. 

Para Merleau-Ponty, logos está em ligação com o nous, isto é, com a percepção de algo 

enquanto algo.  Essa lógica de relação, de conexão, que nos reenvia ao estado nascente onde a 

vida se situa.  

 Ontologia da vida pensada a partir da ontologia da carne de Merleau-Ponty é o que 

propomos com esta tese. A carne que entrelaça a vida numa rede de relação. Nesse sentido, 



156 
 

 

pensar a ontologia da vida a partir da ontologia da carne nos traz de forma muito intensa para 

o mundo que vivemos hoje; dentre as temáticas de pensar a vida, há a da sustentabilidade. E, 

para concluir minha tese não somente apresentando a ideia de pensar a vida a partir da 

ontologia da carne em Merleau-Ponty, mas também tomando-a do interior do seu pensamento 

aqui exposto para repensar a noção de sustentabilidade numa perspectiva carnal, essa 

perspectiva pode ser referência para se pensar o problema da sustentabilidade hoje. E, para 

mim, tomar essa pesquisa se torna importante não somente para fazer uma demonstração 

filosófica do pensamento de Merleau-Ponty, mas também abre horizontes para se fazer 

pesquisas, sobretudo, hoje quando me encontro como um professor, pesquisador, que trabalha 

na Universidade Federal do Amazonas e cuja temática é discutida em grupos de pesquisa que 

participo.  

 Muito tem-se falado da sustentabilidade como horizonte ético e político no sentido de 

reverter os processos de exteriorização e desvalorização da natureza que acabaram por 

convertê-la em mera matéria-prima ou fonte de energia que alimenta os processos produtivos. 

Esses discursos chamam para que ocorra uma modificação nos princípios produtivos e, se 

necessário, que se construam novos valores sociais, pois o objetivo pelo lucro, motor do modo 

de produção pelo qual temos optado tem objetificado o homem para reduzi-lo a pura força de 

trabalho e provocado no ambiente estragos para a geração presente e futura. Entendemos que 

esses discursos se colocam na esfera de uma racionalidade ambiental que vê a vida como 

separada do homem e do ambiente.  

 Nessa sustentabilidade de uma perspectiva da racionalidade ambiental caracterizada 

pela premissa de engajamento ético e político, visto que repensa a condição do homem e do 

mundo, procura discutir a necessidade de abertura ao diálogo, promover mudanças 

institucionais e jurídicas com vistas a atender a demandas sociais como distribuição das 

riquezas, diminuição das desigualdades sociais e da pobreza, elaborar categorias para pensar o 

real a partir do reconhecimento das diferenças e da alteridade, desconstruir a visão utilitarista 

da natureza partindo do pressuposto de responsabilidade compartilhada.  

Fala-se que às próximas gerações, poderíamos deixar demasiadas ruínas, desertos e 

lixo. O ritmo de consumo, desperdício e alteração do meio ambiente superou de tal maneira as 

possibilidades do planeta que o estilo de vida atual – por ser insustentável – só pode 

desembocar em catástrofes, como, aliás, já está a acontecer periodicamente em várias regiões. 

Para enfrentar os problemas de fundo, que não se podem resolver com ações de países 

isolados, torna-se indispensável um consenso mundial que leve, por exemplo, a programar 

uma agricultura sustentável e diversificada, desenvolver formas de energia renováveis e 



157 
 

 

pouco poluidoras, fomentar uma maior eficiência energética, promover uma gestão mais 

adequada dos recursos florestais e marinhos e garantir a todos o acesso à água potável. 

Além desses discursos, há aqueles que tratam do crescimento sustentável, porém 

tornam-se evasivos, demagógicos e um meio de justificação que absorve valores do discurso 

ecologista dentro da lógica da finança e da tecnocracia, e a responsabilidade social e 

ambiental das empresas reduz-se, na maior parte dos casos, a uma série de ações de 

publicidade e imagem. 

 Apropriando-se do modo de pensar de Merleau-Ponty, possamos pensar a carne da 

sustentabilidade. Essa carne da sustentabilidade como dimensão da vida ultrapassa a ideia de 

sustentabilidade discutida por uma racionalidade ambiental ou responsabilidade 

compartilhada, pois coloca na existência propriamente dita o estar relacionado, o coexistir 

ontologicamente com outro partilhando da mesma carne. A filosofia de Merleau-Ponty nos 

recoloca no mundo como existentes e não nos afasta do mundo para cairmos em uma 

essência, pois a essência está na existência. O problema da sustentabilidade é o problema de 

perguntar-se pelo que é; é a pergunta pelo ser. E, nesse sentido é possível vislumbrar na 

ontologia proposta por Merleau-Ponty uma reflexão ontológica cuja preocupação é mais 

centralizada na questão do espaço do que no tempo. 

 E o que é o espaço se não habitá-lo e estar em relação? O que é espaço se não habitá-

lo sustentavelmente estando em relação antes que se faça qualquer racionalização sobre ele? 

O que é a vida sem um espaço que lhe dê sustentação? Portanto, cuidar da vida é cuidar desse 

lugar que habito, dessa casa-Terra. O nosso corpo é constituído pelos elementos do planeta; o 

seu ar permite-nos respirar, e a sua água vivifica-nos e restaura-nos. Aqui se compreende a 

noção de finitude (tempo) em Merleau-Ponty em sua relação com a sustentabilidade (espaço), 

pois ao tecer a trama da experiência perceptiva, ele – o tempo – se torna, em sentido próprio, 

aquilo que nos permite compreender exatamente a pertença do mundo ao sujeito e do sujeito a 

si como reversíveis na sustentabilidade. Por isso, Merleau-Ponty insiste que não pode a 

filosofia ignorar o problema da finitude porque seria negar a si mesma como presença do ser 

no mundo que se interroga sobre a origem.  

  

  

   

 

  



158 
 

 

REFERÊNCIAS 

Obras de Merleau-Ponty 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la peceptionn. Paris: Gallimard. 2016. 

________ A estrutura do comportamento: precedido de uma filosofia da ambiguidade de 

Alphonse de Waelhens. Tradução Márcia Valéria Martinez de Aguiar. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006.   

________ A Natureza: notas: cursos:cursos no Collège de France. Tradução Álvaro Cabral. 

São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

________ A prosa do mundo. Tradução Paulo Neves. São Paulo: Cosac Naify, 2012.  

________ As aventuras da Dialética. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

________ Elogio da filosofia. Trad. Antônio Braz Teixeira. Lisboa: Guimarães editores, 

1953. 

________ Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard. 2015.  

________ Merleau-Ponty na Sorbonne: resumo de cursos: filosofia e linguagem. Tradução 

Constança Mendonça Cesar. Campinas, SP: Papirus, 1990.  

________ O Metafísico no homem. Textos selecionados; tradução e notas Marilena Souza 

Chauí, Pedro de Souza Moraes. São Paulo: Nova Cultural, 1989. (Os pensadores). 

________ O olho e o espírito. 7 ed. Tradução Luís Manoel Bernardo. Lisboa: Veja: 

Passagens, 2009.  

________ O primado da percepção e suas consequências filosóficas. Tradução Silvio Rosa 

Filho e Thiago Martins. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2015. 

________ Palestras. Lisboa: Edições 70. 2002. 

________ Psicologia e pedagogia das crianças. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

________ Sens et non-sens. Paris: Gallimard, 1996.   

________ Signos. Tradução: Maria Ermantina Galvão Gomes Pereira. 1ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 1991. 

 

Obras sobre Merleau-Ponty 

Livros  



159 
 

 

BARBARAS, Renauld. De la phénomenologie du corps à l’ontologie de la chair. In: Le 

corps. Paris, Vrin, 1992. 

CAMINHA, Iraquitan de Oliveira. O distante-próximo e o próximo-distante: Corpo e 

percepção na filosofia de Merleau-Ponty. João Pessoa: Editora Universitária da UFPB, 2010. 

CHAUÍ, Marilena. Experiência do pensamento: ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty. São 

Paulo: Martins Fontes, 2002. 

DASTUR, Françoise. Chair e langage: essais sur Merleau-Ponty. Paris: Les Belles Lettres, 

2016. 

DIAS, Isabel Matos. Elogio do sensível: corpo e reflexão em Merleau-Ponty. Litoral: 

Lisboa, 1989. 

DILLON, M. C. Merleau-Ponty’s ontology. Evanston, Illinois: Northwestern University 

Press, 1998. 

DUPOND, Pascal. Vocabulário de Merleau-Ponty. São Paulo: Martins Fontes, 2010.  

FERRAZ, Marcus Sacrini A. Fenomenologia e Ontologia em Merleau-Ponty. Tese 

(Doutorado em Filosofia) – Departamento de Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e 

Ciências Humanas da USP. São Paulo: USP, 2008. 

MATTHEWS, Eric. Compreender Merleau-Ponty. Petrópolis-RJ: Vozes, 2010. 

MERLEAU-PONTY. Compêndio. Org. Iraquitan de Oliveira Caminha, Terezinha Petrucia 

da Nóbrega. São Paulo: LiberArs, 2016. 

MOURA, Alex de Campos. Entre o Ser e o Nada: a dissolução ontológica na filosofia de 

Merleau-Ponty. São Paulo: Humanitas: FAPESP, 2013. 

MÜLLER, Marcos José. Merleau-Ponty: acerca da expressão. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

2001. 

NÓBREGA, Terezinha Petrucia da. Uma fenomenologia do corpo. São Paulo: Livraria da 

física, 2010. 

ORLANDI, Luís B. L. A voz do intervalo: introdução ao estudo do problema da linguagem 

em Merleau-Ponty. São Paulo: Ática, 1980. 

RAMIREZ, Mario Teodoro. La filosofia del quiasmo: Introducción al penamiento de 

Maurice Merleau-Ponty. México: FCE, 2013. 

SILVA, Adilson Xavier da. Merleau-Ponty: da fé perceptiva à ontologia da carne. 1 ed. 

Curitiba: Editora CRV, 2010. 

________ A Verdade última: sobre a ontologia de Merleau-Ponty. 1 ed. Curitiba: CRV, 

2011. 

SILVA, Claudinei Aparecido de Freitas da. A carnalidade da reflexão: ipseidade e 

alteridade em Merleau-Ponty. São Leopoldo: Nova Harmonia, 2009. 



160 
 

 

________ A natureza primordial: Merleau-Ponty e o logos do mundo estético. Cascavel: 

EDUNIOESTE, 2010. 

Artigos, teses  

ABATH, André J. CAMINHA, Iraquitan de Oliveira.  Merleau-Ponty e o fisicalismo.  

Revista Filosofia, Aurora, Curitiba, v. 24, n. 35, p. 615-638, jul./dez. 2012. 

ANDRADE, Eloísa Benvenutti. Corpo e Consciência: Merleau-Ponty, crítico de Descartes. 

Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia e Ciências. Marília: 

Universidade Estadual Paulista, 2010. 

GARCÍA. Esteban A. O corpo vivido e o movimento da vida em M. Merleau-Ponty e R. 

Barbaras. In: Cadernos Espinosanos/ Estudos sobre o sec. XVII. Tradução: de Silvana de 

Souza Ramos. São Paulo: Departamento de Filosofia da FFLCH-USP, 1996-2012. 

Periodicidade semestral. ISSN: 1413-6651. 

MOURA, Alex de Campos.. A relação entre liberdade e situação em Merleau-Ponty: sob 

uma perspectiva ontológica. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Departamento de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas. São Paulo: USP, 2006.   

MARTINS, Paula Mousinho. Entre visível e invisível, para além do entendimento: o tema 

da natureza no último Merleau-Ponty. Rev. Filos., Aurora, Curitiba, v. 22, n. 31, p. 469-482, 

jul./dez. 2010. 

NITÃ, Adrian. La chair du monde chez Merleau-Ponty. Disponível em: 

<http://sammelpunkt.philo.at:8080/2191/1/nita.pdf> Acesso em 18 de setembro de 2018 às 

22h35min. 

NÓBREGA, Terezinha Petrucia da. Corpo, percepção e conhecimento em Merleau-Ponty. 

Estudos de Psicologia 2008, 13(2), 141-148. Acervo disponível em: <www.scielo.br/epsic> 

Acesso em 23 de novembro de 2017 às 23h16min. 

________ Merleau-Ponty: o corpo como obra de arte e a inexatidão da verdade. Cronos, 

Natal-RN, v. 9, n. 2, p. 393-403, jul./dez. 2008. 

________ Corpo e natureza em Merleau-Ponty. Porto Alegre, v. 20, n. 3, p. 1175-1196, 

jul./set. de 2014. 

SAINT AUBERT, Emmanuel de. Carne e espelho em Merleau-Ponty. Traduzido por Alex 

de Campos Moura. Dois pontos, Curitiba, São Carlos, vol. 9, n. 1, p.11-33, abr. 2012 

Obras diversas 

Livros  

ARISTÓTELES. Sobre a alma. Tradução de Ana Maria Lóio. Lisboa: Imprensa Nacional-

Casa da Moeda, 2010. 

http://sammelpunkt.philo.at:8080/2191/1/nita.pdf
http://www.scielo.br/epsic


161 
 

 

BARBARAS, Renaud. Investigações fenomenológicas: em direção a uma fenomenologia 

da vida. Curitiba, PR: UFPR, 2011.  

BERGSON, Henri. A intuição filosófica. In: Cartas, conferências e outros escritos. São 

Paulo: Abril Cultural, 1979c. (Coleção Os Pensadores). p. 55-68. 

BOFF, L. Saber Cuidar: ética do humano – compaixão pela Terra. 19. ed. Petrópolis: Vozes, 

2013. 

CARDIM, Leandro Neves. Corpo. São Paulo: Globo, 2009. (Col. Filosofia Frente & Verso). 

DESCARTES, René. Discurso do Método, Objeções e respostas, As paixões da alma, 

Meditações, Objeções e respostas. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado Jr. São Paulo: Abril 

Cultural, 1996. 

FRANCISCO, Papa.  Carta Encíclica Laudato si. São Paulo: Paulinas, 2015. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método II (partes). Tradução de Enio Paulo Giachini. 

Petrópolis: Vozes, 2004, 2ª ed., pp. 63-71. 

HEGEL, G.W.F. Fenomenologia do espírito. 4. ed. Trad. P. Meneses. Petrópolis (RJ): 

Vozes, 2007. 

HEIDEGGER, Martin. Introdução à Metafísica. Trad. Emmanuel Carneiro Leão. Rio de 

Janeiro: Tempo Brasileiro. 1966. (Coleção Tempo Universitário). 

________ Ensaios e Conferências. Trad. Emmanuel Carneiro Leão, Gilvan Fogel, Márcia Sá 

Cavalcante Schuback. 3 ed. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São 

Francisco, 2006. (Coleção Pensamento Humano).  

________ Ontologia (Hermenêutica da facticidade). Trad. Renato Kirchner. Petropólis: 

Vozes, 2012. 

________ Ser e Tempo.  Tradução: Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petróplis, RJ: Vozes, 

2005. Vol. 1. 

________ Sobre o problema do ser: o caminho do campo. Trad. E. Stein. São Paulo: Duas 

Cidades, 1969. 

HERÁCLITO. Fragmentos. Tradução de José Cavalcante de Souza. 2 a.ed. São Paulo: Abril 

Cultural, 2000 (Col. Os Pensadores).  

HUSSERL, Edmund. A ideia da fenomenologia. Rio de Janeiro: Edições 70, 2000. 

________ Ideias para uma fenomenologia pura e para uma fenomenologia filosófica. São 

Paulo: Ideias e Letras, 2006. 

LEFF, E. Epistemologia Ambiental. São Paulo: Cortez Editora, 2006a. 



162 
 

 

MASCARENHAS, Suely Aparecida do Nascimento. Em busca de justiça social, cidadania, 

democracia, sustentabilidade e qualidade de vida em contextos amazônicos. São Paulo: 

Loyola, 2015. 

PORTO-GONÇALVES, C. W. Apresentação. In: LEFF, E. Racionalidade ambiental: a 

reapropriação social da natureza. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 

 

Artigos  

DESCARTES, Rene. Cartas a Elizabeth. Disponível em: 

<http://www.laifi.com/laifi.php?id_laifi=501&idC=71728#> Acesso em 19 de setembro de 

2014 às 10h10min. 

HUME, David. Ensaio Sobre o Entendimento Humano. Disponível em: < 

http://br.egroups.com/group/acropolis/> Acesso em 03 de maio de 2016 às 16h36min. 

STEIL, C. A.; CARVALHO, I. C. de M. Epistemologias ecológicas: delimitando um 

conceito. Rio de Janeiro, 2014. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.1590/S0104-

93132014000100006>. Acesso em: 20 de maio de 2019. 

 

http://www.laifi.com/laifi.php?id_laifi=501&idC=71728
http://br.egroups.com/group/acropolis

