PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA — UFPB
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE — UFRN
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO - UFPE

GENEALOGIA DA VONTADE DE PODER
SOBRE A POSSIBILIDADE DE UM PROJETO DE REEDIFICACAO
DO OCIDENTE NA OBRA DE F. NIETZSCHE

THIAGO GOMES DA SILVA NUNES

JOAOQ PESSOA
2018



Catalogagcdo na publicagéo

Secdo de Catalogagdo e Classificacgédo

N972g Nunes, Thiago Gomes da Silva.

Genealogia da vontade de poder: sobre a possibilidade
de um projeto de reedificacgdo do ocidente na obra de F.
Nietzsche / Thiago Gomes da Silva Nunes. - Jodo Pessoa,
2019.

204 f.
Orientacdo: Robson Costa Cordeiro Cordeiro.
Coorientacdo: Miguel Antdnio do Nascimento

Tese (Doutorado)- UFPB/CCHLA.

1. Corpo. 2. Perspectivismo. 3. Vontade de Poder. 4.
Eterno Retorno. 5. Tragico-Dionisiaco. I. Cordeiro, Robson
Costa Cordeiro. II. Nascimento, Miguel Antdénio do. III.
Titulo

UFPB/CCHLA




THIAGO GOMES DA SILVA NUNES

GENEALOGIA DA VONTADE DE PODER
SOBRE A POSSIBILIDADE DE UM PROJETO DE REEDIFICACAO
DO OCIDENTE NA OBRA DE F. NIETZSCHE

Tese apresentada ao Programa Integrado de
Doutoramento em Filosofia das Universidades
Federais da Paraiba (UFPB), Rio Grande do Norte
(UFRN) e Pernambuco (UFPE) como requisito
parcial para a obtencdo do titulo de Doutor em
Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro

JOAO PESSOA
2018



THIAGO GOMES DA SILVA NUNES

GENEALOGIA DA VONTADE DE PODER

SOBRE A POSSIBILIDADE DE UM PROJETO DE REEDIFICACAO DO
OCIDENTE NA OBRA DE F. NIETZSCHE

Tese apresentada ao programa integrado de pos-
graduagdo em filosofia (UFPB/UFPE/UFRN) como
requisito necessario para a obtencdo do titulo de
Doutor em Filosofia

Orientador: Prof Dr, Robson Costa Cordeiro

Tese defendida e aprovada em 18 de outubro de 2018

BANCA EXAMINADORA

04 4L Lty

Prof Dr Robson Costa Cordeiro
(Orientador)

Deadlor Anieds 4o Noany
Prof. Dr Thalles Azevedo de Aralfjo
‘ [

1
|

/\ ' =
/=~ \ () ,
Prof. Dr. Jos¢ Arlindo de Aguiar Filho

Prof. Dr. Miguel Anténio do Nascimento

Prof. Dr. Jodo Evangelista Tude de Melo Neto

JOAO PESSOA
2018



“Q siléncio e a risada sdo a chave
—siléncio dentro,

risada fora’

Osho - Zen



AGRADECIMENTOS

Desde ja é preciso esclarecer que este trabalho € resultado de diversas forcas qu
acompanharam nos Gltimos dez anos. Hoje estou maduro o suficiente para ver como nunca
somos verdadeiramente “autores” daquilo que produzimos, afinal de contas, como poderia ter
dado conta de um trabalho como este sem o apoio direto e indireto de tantas almas; mas ainda
e de diversas formas, € curioso constatar como as varias “personalidades” e “experiéncias”
que entrei em contato até agora permeiam este texto, e por isso ndo me orgulho tanto do feito,
mas muito mais por desfrutar da companhia de pessoas tdo maravilhosas.

Deixo meus agradecimentos iniciais @ minha amada familia — Annie Figueiredo
[esposa/namorada ever], 1éda Gomes [mae], Vanildo Nunes [pai] e Renata Gomes [guria],
entre os demais parentes — que suportou 0 mau humor que apresentei durante esse tempo.
Sempre gostei de escrever, porém, lidar com prazos e exigéncias administrativas é algo
sufocante, e por isso tais questdes acabaram por me retirar a alegria de viver durante anos.
Sem o apoio imenso deles eu nem sequer estaria vivo, e por isso sempre foram e continuaréo
sendo o sentido da minha vida.

Da mesma forma agradeco profundamente aos diversos amigos que estiveram
envolvidos com o projeto, com destaque para o grupo dos Macacos de Zaratustra — 0s
professores Ramon Bolivar Germano, Breno Dutra Serafim Soares, Luismar Cardoso de
Queiroz, Jodo Miguel, Thiago de Oliveira Medeiros, e Marcio J. S. Lima — companheiros que
vém me escoltando desde os tempos de graduacdo em 2007. Ja se foram mais de dez anos de
filosofia e aprendizados sem tamanho, e seria de uma ingenuidade absurda pensar que eles
ndo estariam presentes na minha leitura.

Por Gltimo, mas ndo menos importante, deixo meus agradecimentos aos diversos
professores que tive a honra de acompanhar desde a época de graduagdo. Neste sentido a
UEPB sempre sera a minha “mae”, e por isso os mestres dessa instituicio — como Thalles
Azevedo de Aratjo, irio Vieira Coutinho, Julio César Kestering, Reginaldo Oliveira Silva e
especialmente Maria Simone Marinho Nogueira, minha grande e eterna professora, a primeira
a me orientar para 0s estudos do pensamento nietzschiano — tiveram uma participacdo
decisiva no percurso que segui até agora. Mas também a UFPB me guiou no restante desta
jornada, e por isso deixo meus agradecimentos a todo o corpo docente dessa instituicdo, com
destaque para os professores Miguel Anténio do Nascimento e Robson Costa Cordeiro,



verdadeiros mestres na docéncia e, principalmente, legitimos sabios; vos admiro ndo so6 pelo
conhecem, mas sobretudo pelo que representam.

Por fim, admito que esta pesquisa definitivamente ndo saiu como eu previa, mas hoje
em dia percebo que a vida ndo € I& muito simpatica a planejamentos. Faco parte de um grupo
de pesquisadores que ndo tiveram o privilégio de estudar na paz mais indicada a um trabalho
do tipo, e por isso todas as crises e turbuléncias politicas que vivenciamos desde o ano de
2013 acompanharam estes projetos. Fui o mais firme possivel naquilo que havia sido
apresentado ao programa de doutorado, concluindo de uma forma ou de outra o prometido.
Talvez o fato de ter me afastado “existencialmente” da obra de Nietzsche tenha ajuda a lidar
com 0 seu pensamento de uma maneira mais objetiva e menos ideoldgica, mas assumo que
esse distanciamento diminuiu significativamente meu rendimento com o autor, entre outras
coisas. No fim das contas, todos os meus estudos em volta da obra nietzschiana surgiram de
um anseio particular que, ao meu ver, ja foi superado, e por isso hoje em dia sigo um caminho

distinto, por mais carregue consigo os tracos mais significativos do pensamento desse autor.



Resumo

O nome de Nietzsche foi invocado por uma diversidade significativa de movimentos politicos
e ideoldgicos ao longo de todo o século XX, um fendmeno que pode revelar mais que um
simples jogo arbitrario de interpretacdes por parte de seus autores. Chamamos a atencao para
uma possivel lacuna nem sempre observada pelos pesquisadores da area e que poderia
contribuir muito com a resolucdo de velhas querelas hermenéuticas em volta do legado
nietzschiano. Para tanto, é de suma importancia arriscar uma analise conjunta de seu
pensamento, seguindo um percurso de estudos que nos leve da epistemologia perspectivista a
sua concepgdo de mundo/vida/ser: a vontade de poder. A dissolucdo epistemolégica deixada
pela filosofia critica no século XIX provavelmente levou Nietzsche a lutar contra o
subjetivismo moderno, tendo em vista retomar a especulagédo sobre a vida por um viés distinto
daquele evocado pela metafisica classica. Desta forma, retomaremos a sabedoria do corpo
como chave de entendimento para o redescobrimento nietzschiano do mundo; um projeto
similar aquilo que seria a fenomenologia de Maurice Merleau-Ponty (1908 — 1861), mas que
na verdade revela como a obra de Nietzsche é e continuara fortemente enraizada no
pensamento de Arthur Schopenhauer (1788 -1860). Seja como for, neste ponto perceberemos
que o projeto nietzschiano vai além de um simples joguete filosofico qualquer, estando
fortemente engajado a tentativa de enfrentamento dessa tradi¢céo, talvez ainda com o intuito de
reconfigurar o velho e moribundo Ocidente. A timida, contudo efetiva caracterizacdo do ser
elaborada por Nietzsche — a ontologia da vontade de poder — acaba revelando que suas
reflexdes estdo munidas de uma inspiracdo tipicamente pré-platonica: a tragédia antiga e a
filosofia heraclitica. Sendo assim, Nietzsche tentara contrapor a afirmacdo dionisiaca dos
tragicos ao impulso da dialética socratico-platbnica, apresentando-nos por fim a doutrina do
eterno retorno: por um lado, a expressdo temporal da vontade de poder; por outro, um tipo de
“imperativo categérico nietzschiano”. Depois da vontade de poder, o eterno retorno seria o
segundo passo dado por Nietzsche na elaboracdo de um diagrama com inspiracdo pré-
platonica, justamente onde a tradicdo arcaica teria falhado ou estagnado. Seu projeto surgiria
da tentativa de superacdo da tradi¢do cléssica a partir do reconhecimento de um saber que lhe
seria contraposto: a afirmacao de todas as faces da vida, isto &, o saber tragico-dionisiaco.

Palavras-chave: corpo; perspectivismo; vontade de poder; eterno retorno; tragico-dionisiaco.



ABSTRACT

Friedrich W. Nietzsche's name was invoked by a significant diversity of political and
ideological movements throughout the twentieth century, a phenomenon that may reveal more
than a simple arbitrary set of interpretations by its authors. We call attention to a possible gap
not always observed by the researchers of the area and that could contribute much with the
resolution of old hermeneutic quarrels around the Nietzschean legacy. In order to do so, it is
extremely important to risk a joint analysis of his thinking, following a course of studies that
takes us from perspectivist epistemology to his conception of world / life / being: the will to
power. The epistemological dissolution left by critical philosophy in the nineteenth century
probably led Nietzsche to struggle against modern subjectivism in order to resume speculation
about life for a bias distinct from that evoked by classical metaphysics. In this way, we will
return to the wisdom of the body as the key of understanding for the Nietzschean rediscovery
of the world; a project similar to Maurice Merleau-Ponty's phenomenology, but which
actually reveals how Nietzsche's work is and will continue to be deeply rooted in the thinking
of Arthur Schopenhauer (1788-1860). Be that as it may, at this point we will realize that the
Nietzschean project goes beyond a mere philosophical plaything, being strongly engaged in
the attempt to confront this tradition, perhaps even with the aim of reconfiguring the old and
dying West. The timid yet effective characterization of being elaborated by Nietzsche - the
ontology of the will to power - reveals that his reflections are armed with a typically pre-
Platonic inspiration: the ancient tragedy and the heraclitic philosophy. Thus, Nietzsche will
try to counteract the Dionysian assertion of the tragic to the impulse of the Socratic-Platonic
dialectic, presenting to us at last the doctrine of the eternal return: on the one hand, the
temporal expression of the will to power; on the other, a kind of "Nietzschean categorical
imperative”. After the will to power, the eternal return would be the second step given by
Nietzsche in the elaboration of a diagram with pre-Platonic inspiration, precisely where the
archaic tradition would have failed or stagnated. His project would arise from the attempt to
overcome the classical tradition from the recognition of a knowledge that would be opposed
to it: the affirmation of all faces of life, that is, the tragic-Dionysian knowledge.

Keywords: body; perspectivism; will to power; eternal return; tragedy.



NOTA DE ESCLARECIMENTO

Como de costume nos estudos nietzschianos, adotamos o procedimento onde as obras
sem indicacao de autor sdo de autoria do préoprio Nietzsche. Sendo assim, segue abaixo a
sequéncia de titulos e suas abreviagdes:

NT - O nascimento da tragédia

FP — Os filésofos pré-platénicos (Les philosophes préplatoniciens)
CE - Consideracges extemporaneas

DS - David Strauss o confessor e o escritor
HV - Da utilidade e desvantagem da historia para a vida
SE - Schopenhauer como educador

WB - Richard Wagner em Bayreuth

HH I - Humano, demasiado humano |

HH 11 - Humano, demasiado humano 11

OS - Miscelanea de opinides e sentengas
AS - O andarilho e sua sombra

A - Aurora

GC - A gaia ciéncia

ZA - Assim falou Zaratustra

BM - Além de Bem e Mal

GM - Para a genealogia da moral

CW - O caso Wagner

Cl - Crepusculo dos idolos

NW - Nietzsche contra Wagner

EH - Ecce homo

AC - O Anticristo

DD - Ditirambos de Dioniso

Opusculos e outros textos inacabados ou inéditos
DM - O drama musical grego

ITS - Introducéo a tragédia de Sofocles



ST - SOcrates e a tragédia

VD - A visdo dionisiaca de mundo

NP - O nascimento do pensamento tragico

OF - Origem e finalidade da tragédia

ST - SOcrates e a tragédia grega

IE - Sobre o futuro de nossas instituices de ensino

CP - Cinco prefacios para cinco livros néo escritos

AN - Uma palavra de ano novo ao editor do semandrio “no novo Reich”
FT - A Filosofia na idade tragica dos gregos

VM - Sobre verdade e mentira no sentido extramoral

EA - Exortagéo aos alemaes

IM - Idilios de Messina

BA - “Brincadeira, astucia e vinganca”

CP - Cangoes do principe Vogelfrei

R - Da retorica

UF - O ultimo filésofo. Consideragdes sobre o conflito entre arte e conhecimento

FMC — O filésofo como médico da civilizacéo

Forma de citacéo:

Para os textos publicados por Nietzsche, o algarismo romano indica a parte ou capitulo
referenciado, enquanto o algarismo arabico indica a se¢do de origem; no caso de ZAe Cl o
algarismo romano indica a parte do livro, seguida do titulo da passagem e do algarismo
arabico que indica a secdo; enquanto no de GM o algarismo romano anterior ao arabico
remete a uma das trés dissertacdes; ja no caso de EH, o algarismo arabico, que se seguira
ao titulo do capitulo, indica a secéo.

Para as anotagdes postumas, os algarismos arabicos seguidos da data indicam o fragmento
postumo e a época em que foi redigida.

Quanto aos demais autores, adotamos o procedimento comum de referenciacdo da ABNT.



SUMARIO

AGRADECIMENTOS. .......ooiiiiis coeeetetietesiessesessessesses st ses s asssss s sensnsnsnsans 10
INTRODUGAO . ......coouieeeeeeeeee e teeteetee e s s tes s es st sa s s 13
CAPITULO I - PARA UMA EPISTEMOLOGIA NIETZSCHIANA ......ccooevvirenen. 27
1. DOS ALICERCES DA FILOSOFIA NIETZSCHIANA ........coovvieeeeeseerseesesninees 31
1.1. NOS PASSOS DE SCHOPENHAUER ........c.covivieieeeeeesesieseees s ssesseesesses s 34
1.2. O PERSPECTIVISMO EPISTEMOLOGICO ......ooieieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeereeee e 38
2. EM DIRECAO A CONTEMPORANEIDADE ........c.ooiiiiieeeeeeseeseeeses e 49
2.1. CONTRA AS NOCOES DE RAZAO, INDIVIDUO E LIBERDADE ...................... 50
2.2. ENTRE A VONTADE DE VERDADE E O NILISMO .....ooovvviiieeeeeevsseenien, 56
2.3. O INSTINTO DE CONHECIMENTO.......c.oomumeeeeeeesesessesessesseneesessssseeseesessensen o, 62
3. DAS RAZOES DA VONTADE DE PODER .......ooiiiieiieeeeeeeeeeeeseees e, 68
3.1. AFENOMENOLOGIA DA CORPOREIDADE ......cccooiviiieseseeseesieeesieses s 69
3.2. O SENHOR DE TODAS AS RAZOES .......ooviieieeeeeseeeeeseseneses s, 73
3.3. PARA UM REDESCOBRIMENTO DO MUNDO ......cccoovovvvveerrieieeiseeesessssnseninean, 80
CAPITULO Il - ONTOLOGIA DA VONTADE DE PODER ......coovvvieeeeseeeeeeea. 84
1. AS FACES DA VONTADE DE PODER .....c.ceooivieiiieieeeseeseseeee s 86
1.1. AVIDA COMO OBRA DE ARTE E VIR-A-SER .....coceviiieeeeeieereeererses s 88
1.2. AVIDA COMO VONTADE DE PODER..........ccccoviiiiersresesienieesssissessssessssnsnens 94
1.2.1. OS AUGURIOS DE ZARATUSTRA ......coevmieeieeieeeeeseessesieseenesissassessesseesn s 96
1.2.2. A GUINADA DO PROFETA ......oiiieeeeeeeetee oot 100
2. APROSA DO MUNDO NIETZSCHIANA ..ot 105
2.1. DO QUE NOS VALERIA UM QUADRO EM BRANCO .......cc.ccocovvrrrereeersesienininn, 108
2.2. AVIDA COMO JOGO DE FORGCAS OPOSTAS .....cooveverererniieiieereesesssnsensnion, 110
2.3. UM PRINCIPIO ONTOLOGICO ....coveeeveeeeeeceeeeeee e 117
2.4. ATEMPORALIDADE DO DEVIR ....co.oiitiiiieeeeeseseseeeees s, 120
2.5. O AFETO PRIMITIVO ....c.ooviiieieiieieeseeeeseseestes e eses s snasses s 126
CAPITULO 111 - ADOUTRINA DE ZARATUSTRA ....oovvrveieeeeeeeeresesse s 133
1. METAFISICA DA VONTADE DE PODER..........ccccoviteveesesisiesieeesesssessssssen oo 133
1.1 NOS PASSOS DA TRADICAO?.......coiviiies ceeeeeeeiieesesesssssss s sssese e 134
1.2 SOBRE A INTENCIONALIDADE DA OBRA NIETZSCHIANA........cc.coocoveeevreane. 138



2. AS SOMBRAS DE ZARATUSTRA . ...t et 148

2.1 O SABER TRAGICO-DIONISIACO........couieveeeirieeeeeeeeesses s snes e 149
2.2 AVIRTUDE CAVALEIRESCA.......c.oo. coetetiieieeeeesesssssesss s sesaesesssssssseeses s, 150
2.3 0 FATOR DIONISTACO.....cooieoeeeeeieee ettt tsne st 155
3. O PROJETO TRAGICO-DIONISTACO.......cove e eseesess e ens s 170
3.1 0 PERCURSO DE UMA FILOSOFIA DEVIDAMENTE HERACLITICA............... 172
3.2 ASERPENTE VITA ..ottt ss st sttt st 177
3.3 NO RASTRO DE UM DEUS ESQUECIDO........c.coiuiieeeeeieesieeseeeessesessienes s 183
CONSIDERAGOES FINAIS.......ooiieiie e sesteses s ten st en st nes s, 191

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS........ooiiieieeetetee e 198



INTRODUCAO

A obra de Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844 — 1900) surgiu do intuito de se
confrontar uma modernidade decadente herdeira de uma velha tradi¢éo, nisso que denominou
por germe da metafisica ocidental (7 [2] Final de 1886 — Primavera de 1887), sendo o
Ocidente a ratificacdo de uma longa e duradoura arquitetonica filosofical. O diagndstico em
questdo é bem conhecido e possui forte continuidade dentro da obra nietzschiana: desde
Platdo a cultura ocidental se configurou como um fendmeno de depreciacdo da vida, e dessa
forma as faces mais significativas da modernidade, tal como a ciéncia positivista, o Estado
Moderno, o sistema de livre mercado, o jornalismo? e, claro, a religido® possuiriam suas raizes
cravadas em um estamento filoséfico antiguissimo.

Na prética, o resultado de tudo isso se daria na negacdo das faces de forca ativa da
existéncia em beneficio daquelas que seriam apenas a expressdo da degeneracgdo vital; isto é, a
rejeicdo do carater de mutabilidade e forca da vida em beneficio de uma quimera: a

“Verdade”; elemento que, segundo Nietzsche, impossibilitaria a exuberancia do viver, a

! Por volta do final do século XIX e inicio do século XX, viu-se o surgimento de uma tradico que teorizara a
existéncia de um projeto de cultura greco-romana, que teria sido responsavel pelo que denominamos por
Ocidente. Dentro dessa tradicdo, encontramos pensadores como Nietzsche, Werner Jaeger (1888 — 1961),
Bertrand Russell (1872 — 1970) ou ainda Martin Heidegger (1889 — 1979). Partindo do vislumbre desse corpo
tedrico, sem negar as varias contribuices na area da historiografia e filosofia desde o renascimento, percebemos
ndo existir uma formula precisa para qualificar o que entendemos por Ocidente, posto que de uma obra a outra,
as reflexdes filoséficas variam significativamente e nem todas adotam polémica distin¢do: Ocidente e Oriente.
Com maior precisdo, Jaeger e Russell nos ajudam a compreender que o Ocidente que conhecemos deu seus
primeiros passos com os escritos homéricos por volta do século VIII a.C, junto da longa e ainda obscura tradicéo
literaria da Grécia arcaica, chegando a um de seus momentos de maior importancia com a filosofia platdnica no
periodo classico. Seja como for, falta-nos aqui um grande espago para discutir as outras tantas contribuigcdes que
lapidariam a cultura ocidental, ao exemplo maior do direito romano e do cristianismo.

2 Tendo em vista designar o fenémeno da midia que desde os processos de industrializacdo da Europa e o
surgimento do Estado-Nacgdo, ganhara indescritivel forca de interferéncia na geopolitica a nivel mundial,
vinculando-se fortemente aos projetos de hegemonia nacionalista que surgiram no século XIX. O jornalismo
viria a ser abordado por Nietzsche na obra Sobre o futuro dos estabelecimentos de ensino, texto composto por
uma série de ensaios apresentados para um publico de intelectuais da Universidade da Basiléia, instituicdo onde
lecionou entre os anos de 1874 e 1876. Também € nesse escrito que ele nos apresenta um mapeamento muito
significativo daquelas que seriam as instituicfes detentoras de poder na modernidade — a ciéncia positivista, o
Estado Moderno, o sistema de livre mercado e o jornalismo? —, ja que nos escritos posteriores pouco tocaria
nesses pontos de forma conjunta.

3 Compreendendo aqui a religido dentro do contexto da modernidade vivida por Nietzsche até o final de sua
vida; religido essa muito abalada pela ciéncia em hegemonia, como ainda pela filosofia no transcurso da
contemporaneidade, mas que ainda era forte o bastante para se manter de pé durante todo o século XX, ao
contrério das previsdes do prdprio Nietzsche! No século anterior, a religido no Ocidente acabara se
reconfigurando em termos de proposta, uma vez que todos 0s movimentos filosoficos que marcaram o longo
embate com essa instituicdo Ihes surtiu um efeito questionavel. Contrariando os periodos que antecederam a
Modernidade, onde a religido exerceu um fator de norteamento da moral e da politica em vigéncia, as revolugdes
industriais conjuntamente com as iluministas parecem ter forcado a religido a se configurar a sombra do Estado
Moderno. A partir dai a politica passou a determinar fulminantemente o caréater da religido em vigor numa dada
sociedade, processo que na maior parte das vezes incorreu em perdas substanciais para o lado das instituicfes
religiosas.



“vontade de verdade” entendida como um sintoma da degenerescéncia (16[40] Inicio do ano
de 1888). Acreditamos que esse diagnostico levou Nietzsche a formular uma proposta de
reedificacdo do mundo ocidental, sendo que até chegar a este ponto a proposicao sofreria uma
série de adendos a reformulagdes até chegar ao seu estagio final.

Testemunhamos com maior énfase esta ansia de enfrentamento e reconfiguragdo da
modernidade desde as publica¢des de juventude de Nietzsche, e que do mesmo jeito que o
aproximaria do romantismo alemao e de Richard Wagner (1813 — 1883), findaria com um
diagndstico similar em relacdo ao platonismo. O segundo momento da obra nietzschiana
geralmente é interpretado sob a perspectiva de uma ansia subversiva de enfrentamento, no
sentido de um forte desejo de suplantacdo da tradicdo que se fizera a sombra do platonismo.
Publicactes datadas oficialmente desse periodo atém-se majoritariamente a critica do mundo
moderno, nos apresentando aquilo que seriam 0s contornos do processo motor da historia.

Tinha-se em vista afirmar que a metafisica classica negara a génese do saber salutar,
“supondo para as coisas de mais alto valor uma origem miraculosa, diretamente do &mago e
da esséncia da ‘coisa em si’” (Ibidem). Como se sabe, a ideia de uma coisa em si ou de um
mundo plenamente acessivel a intelec¢do pura foi como uma sombra da tradicdo classica —
mesmo para autores que problematizaram tal ideia, como Immanuel Kant (1724 - 1804) e
Arthur Schopenhauer (1788 - 1860) — e foi assim que Nietzsche se concentraria nesse ponto
ao formular sua proposta, entendendo essa possibilidade como a fraude tedrica responsavel
pela decadéncia ocidental.

Segundo Nietzsche, como consequéncia da possibilidade de apreensao da coisa em si,
h& mais de dois mil anos reinaria no Ocidente a pura “irracionalidade” (34 [85] Abril — Junho
de 1885), fendmeno que, por um lado, teria sido desencadeado pelo platonismo, por outro,
poderia ter se originado de um instinto religioso nocivo a vida. Nietzsche parece sempre
trabalhar com duas hipdteses: primeiramente e como ja foi dito, a de que a decadéncia
ocidental se originou do cerne do mundo grego com as obras de Platio e Aristoteles®; no
segundo momento, o judaismo e a revolucdo dos escravos propagada pela cultura judaico-
cristd poderiam ter protagonizado o restante desse processo, quando contribuiram com a
derrocada dos ideais antigos.

Entre os anos de 1884 e 1889, Nietzsche concluiu que a filosofia cléssica era o centro
propagador do grande mal estar europeu, sendo a sua luta, portanto, “contra Platio e
Aristoteles” (26 [387] Verdo — Outono de 1884). Entre a filosofia classica e a cultura judaico-

4 Analise seguida por Heidegger ao formular uma critica muito similar a nietzschiana, por mais que o proprio
Heidegger ndo so negue tal possibilidade, como ainda enquadra a filosofia do martelo no cume da metafisica.



16

cristd — que lhe era entendida como expressdo maxima do horror a vida — perceberiamos uma
linha de continuidade que testemunharia os grandes eventos historicos: o desaparecimento das
civilizagcbes antigas, a assimilacdo da filosofia grega pela patristica e a escolastica, a
emergéncia do protestantismo, as revolugdes democraticas e socialistas, a ascensdo do
positivismo cientifico, o livre mercado, etc.

Segundo Nietzsche, de Platdo a Schopenhauer constatariamos a luta entre
fundamentos epistemologicos relativamente distintos: afetos versus racionalidade (34 [36]
Abril — Junho 1885); ou ainda, sob termos fundamentalmente nietzschianos, mais forca e
menos forca. A filosofia platdnico-aristotélica seria o fendbmeno que mediu o grau de
realidade segundo o grau de valor, 0 maior de todos os “rebatizados”, declarando por fim que:
““0 que vos considerais efetivamente real € um erro, e nds nos aproximamos <tanto mais> da
verdade, quanto mais proximos nos encontramos da ‘ideia’” (7 [2] Final de 1886 — Primavera
de 1887). Tal acontecimento consagraria 0 nascimento do Ocidente como o0 conhecemos, a
origem de toda filosofia e ciéncia feitas até entdo: a busca pela Verdade como o destino de
nossa histéria e, por consequéncia, o niilismo como o fim irremediavel da civilizacdo
ocidental.

Durante milénios o cristianismo teria propagado uma ficgdo nociva a vida — a moral
judaico-cristd — na maioria das vezes por meio da arguigdo filoséfica — como fora o caso da
academia de Platdo, o neoplatonismo e os medievais — 0 que na obra nietzschiana passaria a
significar “platonismo para o ‘povo’” (BM, “Supondo que a verdade seja uma mulher”). O
pacto entre a filosofia classica e a cultura judaico-cristd teria como consequéncia todo o
movimento da histdria ocidental, a busca desenfreada e inconsequente por uma “Verdade”
nunca alcangada, o que Nietzsche intitulou por vontade de verdade.

O resultado desse movimento preliminar teria sido, ao menos nos ambitos ético e
politico, a igualdade de direitos e a compaixdo em relacdo a todos os que sofrem, algo que
teria levado ao instinto democratico e as revolugfes iluministas na modernidade, entendidas
por ele como produtos de uma politica regada a fraqueza; enquanto no dmbito metafisico
teriamos a negacdo do carater trdgico da vida, o seu vir-a-ser (34 [176] Abril — Junho de
1885). Mas tentar resumir todas as consequéncias da metafisica ocidental € no minimo em
vao, ja que na pratica precisariamos pontuar e analisar detalhadamente o grau de
responsabilidade da filosofia classica no estudo de cada evento histdrico, bastando-nos por
enguanto apontar para as conclusdes que Nietzsche chegou.



17

O que temos em vista aqui é a logica interna ao processo de racionalizagdo
desencadeado pelo pensamento classico, algo que quando aprofundado e fomentado pelo
cristianismo emergiu junto a queda do Império Romano, tornando-se o proprio destino do
Ocidente, destino este que teria seu auge na era niilista em que vivenciamos. Uma vez que
para Nietzsche a “mentira do ideal foi até agora a maldi¢ao sobre a realidade”, posto que
“através dela a humanidade mesma tornou-se mendaz e falsa até seus instintos mais basicos”
(EH, “Prdlogo”, 8§2), o fim ultimo e mais extremo de todo este percurso seria a queda em um
abismo niilista.

Em decorréncia de Nietzsche ndo se orientar pela teleologia intrinseca a tradicéo
platonico-aristotélica, ele acabara adotando um semblante que o marcou profundamente na
historia: ser um iconoclasta (Ibidem)®. Desta forma, a terceira fase da sua obra é sem duvidas
a mais rica e decisiva, uma vez que ai se deu a emergéncia de uma reflexdo filosofica
plenamente amadurecida e consciente de seus objetivos. Geralmente considerada a fase de
maior maturidade dos escritos nietzschianos, as publicacfes desse periodo acabaram legando
ao restante da obra os principais conceitos de seu pensamento, ao exemplo maior da vontade
de poder (Der Wille zur Macht) e do eterno retorno (Ewige Wiederkunft); topicos
fundamentais desta pesquisa e que serdo devidamente trabalhados em cada um dos capitulos
que se seguirdo.

Levando em conta esse estagio de maturidade, as pesquisas e interpretac@es dirigidas a
obra de Nietzsche tendem a seguir um curso similar de estudos, procedimento que pode ter
sido promovido pelo proprio filésofo quando publicou Ecce Homo (1888), deixando a
posteridade um esclarecimento amadurecido do seu legado. Foi na referida publicagdo que ele
admitiu a centralidade dos conceitos-chave anteriormente mencionados, e por isso as
pesquisas em volta do seu pensamento tendem a privilegiar essa etapa como a base de

qualquer dialogo aprofundado com as publicacdes que antecederam a terceira fase®.

 Cariter que em geral é erroneamente interpretado com um “imoralismo” intrinseco ao pensamento
nietzschiano, o que legitimou décadas de uma interpretacdo desconstrutivista de seu pensamento.

6 E preciso destacar que orientacdes metodoldgicas adotadas pelas pesquisas em filosofia — ao exemplo da
analise e sintese, coeréncia e encadeamento I6gico, mas ainda a propria ideia do método — tendem e seguir
reducbes conceituais que, por um lado, podem incorrer em generaliza¢Ges inconcebiveis para a atualidade, por
outro, atestam o que ha de propriamente filos6fico num juizo, isto €, a possibilidade de se atingir o universal.
Quando Kant afirma que a razdo se dirige a natureza “ndo na qualidade de um aluno que recita tudo o que o
professor quer, e sim na de um juiz constituido que forga as testemunhas a responder as [perguntas] que lhe faz”
(2012, p. 28), ele nos confirma que mesmo o pensamento moderno, ou “sobretudo” o pensamento moderno,
assimilara da tradicdo cléssica esta tendéncia a impor sobre a natureza regras e leis que ndo consideram detalhes,
isto &, acidentes. A propria nogdo de acidente advinda da filosofia classica carrega consigo as marcas do efémero
e passageiro, e por isso a filosofia nutriria uma preocupacdo substancial com o universal, justamente aquilo a que
todo e qualquer acidente estaria sujeito. Por isso Aristoteles afirmaria: “as coisas universais sdo, para 0s homens,
exatamente as mais dificeis de conhecer por serem as mais distantes das apreensdes sensiveis”, dado isso, “as



18

No entanto, chamamos a atencdo para o fato de que é justamente neste aparente “lugar
comum” que as interpretagdes da filosofia nietzschiana tendem a se confrontar de forma
caricata. Conceitos fundamentais como o eterno retorno e a vontade de poder receberam as
mais diversas e discordantes interpretacfes no decorrer da histéria, legando a Nietzsche um
carater paradoxal e exético (VATTIMO, 2010, p. 135). Sem falar na atual popularidade que o
filésofo vem tendo desde a metade do século XX, o que comprova a vitalidade e a abertura de
seu pensamento (Ibidem), mas ainda ndo responde a uma questdo central: € possivel encontrar
sentido na filosofia nietzschiana ou ela estaria condenada a relatividade que cultivou? Enfim,
é possivel discernir ou esclarecer minimamente a linha de raciocinio central que permeia a
maior parte das reflexdes nietzschianas?

N&o foi por menos que o nome “Nietzsche” foi invocado por uma diversidade curiosa
de movimentos sociais que vdo desde a extrema direita europeia ao feminismo (MAGNUS;
HIGGINS, 2006, p. 2); contrastes hermenéuticos que podem revelar mais que um simples
jogo arbitrario de ideias legado a conveniéncia de cada lado. A abordagem dos conceitos-
chave dessa obra sem um esclarecimento prévio dos elementos historico-bibliograficos que a
envolvem parece atestar uma coisa: muitas vezes as interpretacfes que se dedicam ao
pensamento nietzschiano tendem a refletir mais as areas de atuacdo dos pesquisadores em
questdo que propriamente o pensamento de Nietzsche. Caso paradigmaético e que se tornou
um marco neste sentido foi a classica interpretacdo de Martin Heidegger (1889 — 1976) que
atribuiu a obra nietzschiana o semblante de consumacdo metafisica (VATTIMO, 2010, p.
330-332); ou ainda a de Michel Foucault (1926 — 1984) que lhe conferiu um relativismo
linguistico (WOODWARD, 2016, p. 138) que parece se desvincular dos aspectos mais
problematicos de seu pensamento.

Em vista disso, a obra de Nietzsche nunca se enquadra perfeitamente na fauna
intelectiva que compde a contemporaneidade, por mais que a antecipe sob varios aspectos. E

preciso destacar ainda que ndo pretendemos questionar o canone de interpretagdes que tanto

mais exatas entre as ciéncias sdo sobretudo as que tratam dos primeiros principios”. Desta forma ndo ¢ de se
espantar que nao so a filosofia ocidental, mas a cultura ou linguagem comum do dia a dia ateste essa vinculagdo
com o pensamento metafisico, esse mesmo ao qual Nietzsche tanto lutou, mas que parece se escorregar ao
empregar nos seus escritos uma linguagem metafisica. E de se perguntar também se seria possivel conceber uma
linguagem “pos-metafisica” que se dissociasse das instancias de racionalizagdo que a filosofia legou a historia.
Né&o seria a metafisica um fato consumado pelo pensamento, e dessa forma fortemente enraizada na linguagem?
Nesse caso, Nietzsche estaria apenas cedendo ao contexto geral — linguistico, cultural, histérico, etc — que o
cercava, e da mesma forma as pesquisas em relagdo a filosofia nietzschiana empregam a metodologia filoséfica
uma linguagem metafisica, pela simples impossibilidade de se trabalhar com outra linguagem que ndo a
propriamente filoséfica. Redugdes conceituais advindas dos procedimentos de andlise e sintese ndo sdo apenas
“irremediaveis”, mas s3o, sobretudo, desejaveis a interpretacdo do leitor proprio leitor que na maioria dos casos
se insere nesse contexto cultural.



19

contribuiram com a divulgacdo e a compreensdo dessa obra, até porque nao se admite mais a
possibilidade de uma interpretagdo “pura” a qual o interprete pudesse se distanciar totalmente,
nem o proprio Nietzsche legitimaria tal probabilidade. Neste sentido, consentimos ao fato de
que o horizonte do intérprete é de fundamental importancia a qualquer leitura “como uma
opinido e possibilidade que se aciona e se coloca em jogo e que ajuda a apropriar-se
verdadeiramente do que se diz no texto” (GADAMER, 2014, p. 503). E no minimo previsivel
que interpretaces fenomenoldgicas acabem conferindo a Nietzsche um semblante
equivalente, ou que as pos-estruturalistas lhe confiram a insignia de um velho precursor da
area, etc.

Tendo em conta que 0 jogo interpretativo ndo sO € inevitavel, mas em termos
nietzschianos é fundamental, 0 admitimos desde o principio, mas evitando maiores problemas
quanto as areas de interpretacdo. No entanto, chamamos a atencdo para uma possivel lacuna
nem sempre observada pelos pesquisadores da area: a falta de esclarecimento de uma série de
elementos intuitivos e pré-conceituais que envolvem a obra de Nietzsche, algo que poderia
contribuir decisivamente com a resolucdo de velhas querelas interpretativas nos estudos do
seu pensamento, sem falar na possibilidade de se elucidar os aspectos mais problematicos de
seu pensamento’.

Os ultimos anos da obra nietzschiana revelam o olhar que o filésofo langou a sua obra
de juventude, o que o levou a elaborar novos prefacios para as publica¢fes anteriores como
uma forma de revisar o proprio legado®; um retorno a si mesmo que na verdade era uma
tentativa de “resgatar e salvar seu passado” (COLLI, 2012, p. 578), atitude esta que
provavelmente reviveu aspectos que permeavam a sua juventude. De forma geral, tanto as
publica¢des de maturidade quanto os fragmentos pdstumos datados de 1884 a 1889 compbem
um grande esbo¢o autobiografico que nos possibilita ver como o proprio Nietzsche se
transformou em um componente de especulacdo filosofica (Ibidem, p. 591). O retorno aos
textos de juventude assegurado pelos de maturidade apenas confirma a vinculagdo entre todos
0s escritos nietzschianos de todas as fases, sobretudo quando tal leitura é orientada pelo

vislumbre de um projeto em emergéncia, mas fundamentalmente inconcluso.

7 Que fique claro, ndo pretendemos aqui solucionar todos os problemas que envolvem as interpretactes ao redor
da obra de Nietzsche, mas apenas buscamos contribuir de uma forma ou outra com a resolugdo das mesmas.
Portanto, em primeiro lugar, ndo ha qualquer garantia de sucesso efetivo na proposta que apresentamos, como
ainda ndo oferecemos qualquer possibilidade de uma resolugdo final as querelas interpretativas do pensamento
nietzschiano. Buscamos apenas esclarecer pontos importantes muitas vezes ndo observados, e que, por
conseguinte, podem contribuir com a qualificagdo desse debate, pelo menos, a nivel nacional.

8 Os prefacios referidos foram publicados em meio a sua autobiografia, Ecce Homo (1888).



20

Tendo em vista elucidar os elementos que permeiam o pensamento de Nietzsche como
um todo, seguiremos uma légica similar aos demais estudos elaborados nesta area, isto:
adotaremos um conceito-chave de maior dimensdo no intuito de se dialogar com as demais
faces da sua obra. Se levarmos em conta o carater organico de seu legado, traco este admitido
por pesquisadores como Mazzino Montinari, Giorgio Colli, Werner Stegmaier, Muller Lauter
ou mesmo Heidegger, fica patente a possibilidade de que uma ideia central subsista como
centro norteador de todos 0s escritos nietzschianos.

Nietzsche parece nos conceder uma pista no instante em que estabeleceu uma ponte
entre as nocBes de corpo e mundo. Vejamos que em Além do bem e do mal (1886) ele
retomou 0 exame da sabedoria do corpo, tema abordado pela primeira vez em Assim falou
Zaratustra (1883 — 1885), no discurso Dos desprezadores do corpo®. Como sabemos, para
Nietzsche, Platdo foi o “ponto de demarcacé@o no Ocidente entre a cadéncia e a decadéncia, no
sentido de que a partir dele a metafisica teria surgido como movimento de oposicdo entre
corpo e alma, mundo sopra-sensivel e mundo sensivel” (CORDEIRO, 2012, 29-20). Desta
maneira, retomar a sabedoria do corpo significa recuperar uma chave de leitura esquecida pela
tradicdo ocidental.

Nietzsche fala justamente daquilo que fenomenologo francés Maurice Merleau-Ponty
(1908 — 1861) tomou de Kant e Edmund Husserl (1859 — 1938) para a fundamentacédo de uma
nova teoria da percepcdo que lhe garantisse a possibilidade de falar do mundo com maior
consisténcia, sem cair no ceticismo. Sabemos que Nietzsche viveu num periodo de dissolucéo
tedrica decisiva na compreensdo da contemporaneidade, e sob alguns aspectos ele inaugurou
muito do que foi dito no século XX. Também sabemos que ele teve um contato significativo
com a filosofia kantiana, e de alguma forma acabou dando continuidade ao projeto iniciado
pela Critica da razdo pura (1781 — 1787), o que justifica a configuracdo relativista que o seu
pensamento assume.

Ndo nos interessa aqui analisar o processo que levou a consumacgdo da
contemporaneidade, mas apenas apontar para o fato de que a obra nietzschiana contribuiu
significativamente com aquilo que viria a ser a fenomenologia, uma vez que 0s expoentes
desta corrente a reencontraram em todas as partes, inclusive no proprio Nietzsche
(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 2). Nao é de se espantar que a filosofia nietzschiana mantenha
forte sintonia com algumas das grandes consideracBes fenomenoldgicas do século XX,
sobretudo as de Merleau-Ponty.

9 Mais precisamente, na primeira parte da respectiva obra.



21

Parece-nos que a epistemologia nietzschiana seguiu um percurso similar aquela
sustentada por Merleau-Ponty: retomar a possibilidade de se falar do mundo por meio do
corpo sem com isso cair no relativismo absoluto. A ideia era oferecer uma nova percepcao de
mundo que ndo abrisse méo da propria realidade, mas que conseguisse ao mesmo tempo dar
vazao a vastiddo de possibilidades da vida. Sem maiores delongas, Merleau-Ponty nos ajuda a
definir o conceito-chave de maior dimensdo da filosofia nietzschiana: a sua concepgdo de
vida/mundo/ser, isto é, a vontade de poder. A ponte estabelecida por Nietzsche entre corpo e
mundo ndo era uma reles tentativa de definicdo ou analise conclusiva do real, tratando-se
muito mais de uma descricdo marcada por sua condicdo existencial; ao exemplo de uma
pintura a 6leo que tanto nos mostra uma certa realidade retratada, mas sobretudo nos fala
sobre o seu autor.

Tudo aquilo que sabemos do mundo se da a partir de uma perspectiva muito limitada,
mas ainda é uma experiéncia que vem de dentro do mundo, essa mesma sem a qual 0s
simbolos da ciéncia — e da filosofia — ndo poderiam dizer nada (Ibidem, 2015, p. 3). Desta
maneira, compreender a vontade de poder ndo é apenas considerar um topico entre outros da
vasta obra de Nietzsche, mas sim lancar luz sobre um estratégico ponto de compreensdo de
matérias subsequentes do seu pensamento.

Se quisermos apreciar o sentido e o alcance das reflexdes nietzschianas, é necessario
ter em conta a experiéncia de mundo a qual tais defini¢cbes sdo expressdo segunda (Ibidem).
Caso contrario, a inversao de fatores pode interferir radicalmente no resultado pretendido,
compreensdo que marca o pensamento de Merleau-Ponty, que buscou esclarecer que a prosa
do mundo subsiste antes de qualquer analise conceitual ou teoria. O mundo ndo é um objeto
do qual podemos ter a lei da constituicdo, dado que ele € um meio natural e o campo de todos
0s pensamentos e de todas as percepcdes (Ibidem, p. 6); ele é, portanto, o solo de qualquer
inferéncia possivel, inclusive as mais racionais.

E importante lembrar que os aspectos problematicos desse estudo n&o seréo rejeitados,
mas serdo abordados dentro do momento oportuno, ao exemplo do grau inevitivel de
relatividade carregado por um empreendimento de fundo fenomenoldgico. Por ora, o
importante € perceber como Merleau-Ponty nos ajuda a compreender a primazia que a
percepcao de mundo exerce enquanto eixo conceitual de qualquer obra, sobretudo quando nos
referimos a obra de Nietzsche, que nos apresenta uma multiplicidade impressionante de

definicdes e reflexdes que parecem guerrear entre si pela propria supremacia, sem falar no



22

carater fragmentado e experimental de seu pensamento, o que impossibilita ou no minimo
dificulta um trabalho de pesquisa “tradicional”?.

Se levarmos em conta o aforismo 8§36 de Além do bem e do mal, concluiremos que
vontade de poder é o resultado de uma proposicdo conceitual que langa sobre 0 mundo um
juizo a partir de si mesma. Tanto os textos oficiais quanto os fragmentos pdstumos do periodo
de maturidade confirmam que essa tese assume a forma de uma ontologia filosofica, posto
que examina “hipoteses e estabelece especulagdes fundadas apenas em métodos metafisicos”
(SANTOS, 1959, p. 2008). Outro aspecto importante a ser mencionado diz respeito a
emergéncia da ideia numa linha de continuidade desde as primeiras publicacdes, 0 que mais
uma vez nos leva a destacar o necessario mergulho nos dados biograficos da vida de
Nietzsche, observando a vinculo organico entre todos os periodos da sua obra.

Atentando de forma panoramica para o percurso de ideias que contribuiram com a tese
da vontade de poder, podemos apontar um itinerario geral de composi¢cdo em pontos de tensdo
que percorrem toda a obra de Nietzsche. Estes seriam [1°] o diagnostico de um problema
carregado pela historia ocidental, no caso, a modernidade herdeira da tradi¢do platonica; [2°] a
necessidade de enfrentamento e “reconfiguracdo” dessa modernidade, mesmo depois da fase
romantica de seu pensamento; [3°] a timida, porém factual adesdo a um juizo de valor sobre a
vida que se originou dessa mesma influéncia romantica, como ainda uma inferéncia instintiva
acerca do que seria a “vida” tantas vezes mencionada na sua obra, mas pouco elaborada; [4°]
uma concepcao de mundo que toma a forma de um tipo reflexdo ontoldgica, mas que foi
promovida pela marcha espontanea de um projeto filoséfico destinado a revitalizacdo do
mundo ocidental.

Tendo em conta a progressiva caracterizagdo da concepcdo de vida que atravessa a
obra de Nietzsche, como ainda a sua conviccao a necessaria afirmacao dessa ideia, estaremos
em condicdes de concluir que as publicacbes que antecederam o periodo da maturidade
resguardam as bases conceituais de sua filiagdo ontoldgica, ou seja, conservam o sentido
conferido a suas teses de maturidade. Empregamos a terminologia “sentido” esquivando-se ao
méaximo das pressuposicdes valorativas ou teleoldgicas evocadas pela palavra, sem tencionar

discernir o valor da obra de Nietzsche para a histéria da filosofia, nem o seu carater politico

10 Admitimos a dificuldade que € o estudo da filosofia nietzschiana, visto que a fragmentagdo do seu pensamento
é um dado contundente da obra. O estilo aforismatico conferido a maior parte dos escritos nietzschianos acaba
impedindo que possamos fazer um trabalho de pesquisa concentrado numa Unica publicacdo, que seria 0 mais
aconselhado pela academia. As diversas reflexdes e defini¢des evocadas pelo pensamento nietzschiano acabaram
sendo distribuidas por Nietzsche de forma estratégica por todos 0s seus escritos, de maneira que mesmo as
publicacbes que apresentariam um estilo mais linear — ao exemplo de Genealogia da moral (1887) e O
nascimento da tragédia (1872) — ainda exigem o dialogo com os demais textos.



23

ou ético. O sentido investigado aqui diz respeito a orientacdo conferida por ele ao projeto da
vontade de poder, mesmo quando essa inferéncia ndo era lhe era tdo clara.

Por conseguinte, o ultimo ponto de intercessdo anteriormente destacado — uma
concepgdo de mundo que tomara a forma de uma reflexdo ontoldgica, mas que teria sido
promovida pela marcha espontdnea de um projeto filosofico — fornece-nos a chave de
entendimento dos primeiros passos desse programa. O que percebemos é que 0 juizo que
conferiu orientacdo a filosofia nietzschiana teve uma inspiracdo romantica, sendo um
componente de didlogo caracteristico da literatura e da filosofia pré-platdnicast’. Sob a forte
influéncia do romantismo do século XIX, Nietzsche se voltou contra a modernidade ao se
filiar a uma concepgdo de mundo caracteristica do periodo arcaico da Grécia; antevisdo que
também nos possibilita falar de uma afirmacdo subsequente dos aspectos contraditorios,
instaveis e dindmicos da vida.

Vejamos que a caracteristica “afirmacdo incondicional da vida” que permeia 0s
escritos nietzschianos assumiu diversas formas, mas em geral, se expressou por meio de duas
metéforas centrais: o tragico e o dionisiaco. Desta maneira, a concepcado de vida de Nietzsche
sempre esteve filiada a uma inspiracdo de raiz helénica, onde a inferéncia “tragico-dionisiaco”
ndo so6 confirma esse entendimento, mas além de tudo atesta que desde o inicio 0 seu
pensamento se enraizou na doutrina heraclitica do vir-a-ser. Destarte, entenderemos essa ideia
como a primeira tomada de posi¢do da parte de Nietzsche em relacdo a possibilidade de um
contramovimento histérico, alternativa evocada ndo apenas na sua fase da juventude.
Contrapor a afirmacédo dionisiaca dos tragicos ao impulso da dialética socratico-platonica do
Ocidente constitui o esboco conceitual do seu projeto filoséfico, tal como nos testemunham os
escritos de juventude, mas ndo apenas*?.

Com isso, estariam dadas as premissas da filosofia nietzschiana como um todo, essas
que, primeiramente, assumiram a forma de um plano critico-reflexivo que visava abalar o
mundo moderno, algo que no fim das contas se configurou a sombra da vontade de poder e do

eterno retorno. A concepgdo de vida nietzschiana representaria uma importante chave de

11 Os elementos inerentes ao ambito formativo helénico foram objeto de estudo de Jaeger na obra Paideia: a
formagdo do homem grego, ao destacar que cada momento da grande literatura helénica resguardaria um
quantum de diretrizes éticas que possibilitam falar da areté (&petn), a virtude helénica; ou virtudes, se levado em
conta a ininterrupta evolucdo da areté homérica até a mais significativa, mas ndo conclusiva, areté delineada por
Platéo.

12 Citamos O nascimento da tragédia como maior exemplo desta oposicio conceitual que permearia o
pensamento nietzschiano, sem perdermos de vista 0 vigor com que 0s escritos de juventude mantém-se nesse
tramite reflexivo. Dado o curto espago de apresentacdo da proposta, tomamos aqui muitos dos dados ja
apresentados na dissertacdo de mestrado intitulada A sombra do mundo antigo: reflexos do pensamento grego na
filosofia de Friedrich Nietzsche, orientada pelo prof. Dr. Robson Costa Cordeiro (UEPB).



24

entendimento de sua obra como um todo, na medida em que ao assumir a forma de vontade de
poder, ela pode nos oferecer ndo s6 um esclarecimento do processo de degeneracdo do
Ocidente, mas sobretudo, oferta-nos um tipo de solucgéo: a doutrina do eterno retorno.

Lancar um olhar de conjunto sobre a obra de Nietzsche sempre serd um desafio, mas
deixando de lado os juizos que ignoram a organicidade de seus escritos, seguimos a intui¢éo
de que as propostas romanticas do periodo de juventude nao desapareceram por completo do
seu pensamento, transfigurando-se em um projeto inconcluso que daria margens a uma série
de equivocos histdricos. E assim que a revisdo bibliografica dos dois primeiros momentos
dessa obra nos da acesso a pontos de intercessdo eminentes do seu pensamento de maturidade.

Desde a “inconveniente” utilizacdo do nome de Nietzsche pela intelectualidade nazista
no comeco do século XX'2, deu-se na academia uma forte propensdo para renunciar os
aspectos cosmoldgicos ou ontoldgicos dos escritos nietzschianos, visto que nessa instancia se
daria a possibilidade de justificacdo de movimentos fascistas ou eugenistas. Gianni Vattimo
(1936) partilha dessa opinido quando destaca que a interpretagdo cosmolégica da filosofia
nietzschiana implica necessariamente no vislumbre de uma politica fascista, assumindo a
“universalidade da interpretagdo como uma descri¢ao metafisica de uma estrutura ontologica,
0 resultado seria uma visdo da realidade como um permanente conflito de forcas, no qual so a
mais violenta ¢ justa” (2010, p. 148). Porém, é preciso ver que as nogdes de justica, estrutura
ontoldgica, nacionalismo ou fascismo ndo sdo termos facilmente recepcionados por
Nietzsche, e dessa maneira a tese de Vattimo € questionavel.

Primeiramente, temos de reconhecer que Vattimo é certeiro ao afirmar que a obra da
maturidade de Nietzsche possui uma relagdo estreita com seus escritos de juventude (Ibidem,
p. 302 — 303). Partindo deste raciocinio, ele nos indica como o renascimento do tragico*
manifestado no periodo da maturidade deve ser pensado “ndo mais como restauragao de um
modo de pensar mitico, pré-logico, pré-socratico, etc., mas como desenvolvimento além de
todos os limites previsiveis do proprio movimento que produziu o0 pensamento 16gico”
(Ibidem, p.202). Sabe-se que no mundo de caos evidenciado pelo pensamento nietzschiano,
tudo deve ser considerado interpretacdo, e por isso Vattimo argumenta que um resgate ético
de sua obra deveria seguir o caminho da hermenéutica, como uma forma segura de se evitar a

associacdo do nome de Nietzsche a fendmenos como o fascismo.

13 Um dos principais intérpretes nazistas de Nietzsche foi o professor Alfred Baeumler (1887 — 1968).
14 Ponto de destaque dos escritos de juventude de Nietzsche, posto que o liga a tradicdo romantica da época,
sobretudo Richard Wagner (1813 — 1883) e 0 nacionalismo alemao do século XIX.



25

O problema € que o raciocinio de Vattimo renuncia conscientemente a aspectos de
fundamental importancia a compreensao dessa obra por medo, o que em termos académicos
parece ser desonesto ou pouco ambicioso, sem falar que muitos “intelectuais de internet” ndo
possuem qualquer receio em mergulhar nos escritos de Nietzsche e extrair o que Ihes convém,
0 que nos deixa em um beco sem saida. Nem o préprio Vattimo como qualquer outro
pesquisador da linha “alternativa” dos estudos nietzschianos apresentada por Bernd Magnus e
Kathleen M. Higgins®™ deixa de reconhecer que a obra nietzschiana parte de um dado
vislumbre do que se entendia por “mundo”. Por consequéncia, a validade das diversas
reflexdes dessa filosofia se assenta na respectiva concepcao, algo nem sempre esclarecido ou
mencionada pelos pesquisadores, acabando por deixar um vacuo problematico nos estudos
dessa obra®.

Entendemos o ponto de vista de Vattimo, j& que o mundo dionisiaco da vontade
elementar de Nietzsche é a0 mesmo tempo o mundo heraclitico da guerra como pai de todas
as coisas (SAFRANSKI, 2005 p. 58), um dado problematico quando ¢ interpretado de forma
rasteira e inconsequente. Mas por mais que uma filosofia aberta como a de Nietzsche dé
margens a certas “conveniéncias” politicas e ideoldgicas, defendemos que a sua arquitetdnica
ndo tem por implicacdo necessaria a justificacdo de uma politica fascista ou eugénica, muito
pelo contrario.

Com o devido esclarecimento, estaremos em condi¢cbes de justificar que,
primeiramente, o projeto nietzschiano ndo é uma teoria dogmatica, além de que a doutrina da
vontade de poder fala da vida como poder que se potencializa e intensifica na superacéo de si
mesmo, e ndo de uma simples ascensdo a um estado de poder e dominagdo sobre outros,
muito menos da castragdo do “poder” alheio ou da tola e inutil “conservagdo” da vida a
qualquer custo. Tendo por base de inspiracdo um traco de pensamento pré-platonico, a
especulacdo nietzschiana resguarda o sentido de uma investida no intuito de tracar as
caracteristicas manifestas daquilo que deveria ou pelo menos poderia subsistir como correlato

fendmeno para a atividade interpretativa; no segundo momento, o projeto poderia vir a minar

15 pesquisadores que negam qualquer tipo de dualismo existente na obra nietzschiana, ao exemplo das
terminologias forca-fraqueza, ascendéncia-decadéncia, aristocracia-democracia, etc. (The Cambridge
Companion, 2006, p. 3)

16 N&o pretendemos aqui simplesmente criticar a interpretagio de Vattimo, mas toma-la como exemplo dessa
cadeia de estudos que nega quase que arbitrariamente qualquer traco de especulagdo cosmoldgica da obra
nietzschiana. Outro dado de destaque em relacdo a Vattimo, é que a sua obra — Didlogo com Nietzsche — é um
grande esbogo dos estudos efetuados em relagdo ao pensamento de Nietzsche desde o final de sua carreira, 0 que
sem duvidas nos oferece uma viséo de conjunto do paradigma académico que nos foi transmitido.



26

de vez a moribunda instituicdo ocidental ao revelar o infinito horizonte de possibilidades da
existéncia.

Esta pesquisa tem como chave de leitura extrair nocdes implicitas ou pouco
esclarecidas do pensamento de Nietzsche, no intuito de que possamos langar um juizo comum
e certeiro sobre a totalidade de sua obra. A hipdtese central que nos guia é a de que um
projeto em processo de auto-esclarecimento atravessa a filosofia nietzschiana, o que implica
na necessidade de um método exegético de trabalho por meio da revisdo bibliografica da
vida/obra do autor. Fica claro que uma andlise do tipo ndo poderia ficar alheia as bases
conceituais que envolveram a historia da filosofia, o que nos levara inevitavelmente a dialogar
com os paradigmas que envolveram esse debate.

Por genealogia entendemos a avaliagdo dos valores em vigor num dado discurso; neste
caso, buscamos avaliar aqueles que viriam a compor a concepcao de vontade de poder, tendo
em vista compreender o sentido que a filosofia nietzschiana assume no decorrer do seu
desenvolvimento. Para tanto, a pesquisa se divide em trés capitulos distintos e
complementares, sendo o primeiro deles a tentativa de esclarecer a epistemologia nietzschiana
propriamente dita: as premissas tedricas que atravessam essa obra, mas também como ela
consegue legitimar a proposicdo da vontade de poder em termos onto-fenomenologicos. O
segundo capitulo foi totalmente destinado ao esclarecimento da concepcdo de vida de
Nietzsche, e para tanto, selecionamos alguns recortes de péstumos da sua fase de maturidade
no diadlogo continuo com as publicagdes oficiais do autor. No terceiro se desenrola o
discernimento do que podemos intitular de “engajamento nietzschiano”, ou seja: o que seria
projeto da vontade de poder, o que inevitavelmente nos leva a dialogar diretamente com a
doutrina do eterno retorno.

Por fim, é preciso esclarecer que esta pesquisa € uma continuidade de um estudo de
fundo majoritariamente arqueologico, intitulado: A sombra do mundo antigo: reflexos do
pensamento grego na filosofia de Friedrich Nietzsche (2014); pesquisa apresentada ao
programa de pos-graduacdo em filosofia da UFPB sob a orientag&o do prof. Dr. Robson Costa
Cordeiro. Na época esse trabalho foi o resultado da tentativa de esclarecer a maior influéncia
da filosofia nietzschiana, onde chegamos a conclusdo de que a doutrina heraclitica em
consonancia ao espirito tragico-dionisiaco da Grécia Arcaica foi uma presenca continua na
obra de Nietzsche. Agora 0 nosso intuito é ir um pouco além dessa leitura, na tentativa de
elucidar a intencionalidade da filosofia nietzschiana, literalmente executar um processo

genealdgico da sua concepcao de vida.



CAPITULO |
PARA UMA EPISTEMOLOGIA NIETZSCHIANA

O corpo é uma grande razdo, uma multiplicidade com um
sO sentido, uma guerra e uma paz, um rebanho e um pastor.

(AZ, Dos desprezadores do corpo)

Nietzsche ficou conhecido pela impetuosidade com que tratou de uma diversidade
impressionante de temas, mas sobretudo pela guinada que a sua obra exerceu no século XX.
Seu pensamento na maior parte das vezes apresenta uma série de contradigbes quase
insollveis, e que se ndo forem observadas sob um horizonte tedrico amadurecido podem
deixar a impressdo de um tipo distinto de irracionalidade ou ceticismo da parte do autor; por
mais que até mesmo tal “horizonte” seja uma pauta em aberto nos estudos na area. Muito
disso se deve ao fato de que Nietzsche foi um académico atipico, dado que ndo se manteve no
percurso de um sistema filoséfico; isto é: ele ndo foi um metddico nos moldes da tradicdo, no
entanto um pensador experimental, como sempre defendeu a professora Scarlett Marton
(1951)Y7,

O seu impulso descompromissado em pensar de forma larga e penetrante fez com que
Nietzsche fosse malsucedido no mundo académico, 0 que ainda pode ter contribuido com a
destruicdo de sua salde, algo que causou ondas de choque que reverberam por todo o0 mundo
até entdo (WOODWARD, 2016, p. 20). Foi assim que muitas de suas considera¢fes acabaram
sofrendo alteragdes no decorrer da carreira, além do fato de que Nietzsche também ficou
conhecido por sua escrita experimental e, sob uma Otica analitica, um estilo
fundamentalmente contraditério; algo que corroborou com a ideia de que seu pensamento
teria um carater estritamente desconstrutivo, sobretudo quando lembrado sob a orientacao
pos-estruturalista.

Consideramos errdneo assegurar que Nietzsche concluiu a sua filosofia com a adogao
de um plano filoséfico de carater descontrutivista, uma vez que suas analises apenas
anunciam o fim da cultura ocidental, pelo menos a principio, se abstendo de qualquer grande
participacdo nesse processo. Atentemos para o fato de que o grande protagonista da obra

nietzschiana, Zaratustra, proferiu de forma determinada a morte de Deus (ZA, “Prdlogo de

17 Pelo menos a nivel nacional essa ideia fortemente defendida pela professora Scarlett Marton desde a
publicacdo de sua tese de doutorado Nietzsche: das forcas cosmicas aos valores humanos em 1980, sem dlvidas
um cléssico dos estudos da filosofia nietzschiana no Brasil. Sendo titular da USP, a professora Marton é
considerada uma das maiores estudiosas da obra de Nietzsche, responséavel pela cria¢cdo e manutencdo do Grupo
de Estudos Nietzsche (GEN) e da continua publicacdo dos Cadernos Nietzsche.



28

Zaratustra”, 82), denunciando logo em seguida quais seriam 0s responsaveis por esse delito.
No caso, Nietzsche sem dividas assumiu o papel de um iconoclasta, no sentido de tentar
retirar de cena uma figura moribunda que carregaria um conjunto de implicacbes
representativas, isto é: Deus, mas também a Verdade, um sentido para todas as coisas, 0
progresso humano, os velhos ideais de bem e mal, entre outras possibilidades que encarou
como mazelas da conjuntura histdrica platonismo/cristianismo. Derrubar velhos idolos seria a
missdo do Zaratustra nietzschiano, porém, aqui, tais figuras ndo possuiriam mais qualquer
valor significativo, isto é: valor vital, no sentido pragméatico do termo, o senso de
fortalecimento e expansdo, valor de incremento artistico e perpetuacdo criativa, em suma,
valor pragmatico.

Por ndo assumir as premissas da filosofia classica, Nietzsche deixara de lado qualquer
relacdo com o senso teleoldgico — a progressao historica e a postulacdo de fins a serem
atingidos — e, por conseguinte, antes de tentar dar um passo atras na historia e tentar restituir
idolos ou valores a muito tempo perdidos, ele acaba abracando o niilismo como a Unica
possibilidade futura. Tentar fugir ou negar a “morte dos deuses” seria incorrer numa queda
ainda mais profunda na nadificacio®®, e desta forma o projeto nietzschiano acaba assumindo o
niilismo como a Unica possibilidade edificante de nossa civilizacdo: o ponto de partida de
superacdo da decadéncia ocidental. Contudo, é preciso atentar para o fato de que, ao assumir o
niilismo, Nietzsche ndo apenas reavaliou um conceito em vigor como contraponto ao
pensamento classico, entretanto o niilismo era desde os primordios de sua obra um dos
atributos disto que sucessivamente denominara por “realidade”; ou pelo menos essa ideia
apareceu como uma constatacdo da total auséncia de qualidades a priori no real, sendo,
portanto, um conceito de fundo onto-fenomenoldgico.

Ainda assim, dentro do panorama de estudos nietzschianos é complexo falar de uma
dada “realidade” em oposic¢do ao irreal. Podemos afirmar que aquilo que estd em vigor no
pensamento de Nietzsche é resultado de uma inspiracdo heraclitica, e por isso entenderemos
realidade como movimento, vi-a-ser, transformacdo ciclica, e ainda como o eterno processo
de criacdo e destruicdo tipicos da propria vida, ou seja: Nietzsche elege como realidade aquilo
que fora sumamente negado pelo platonismo, edificando seu primado tedrico sob
terminologias dindmicas. Justamente por isso entenderd que um dos atributos da realidade é a

sua pureza, dado que o vir-a-ser precederia qualquer valoracdo humana. Na préatica isso

18 1ss0 significa dizer que a tentativa de se negar o niilismo implicara na impossibilidade de se superar uma
relacdo decadente e improdutiva (infrutifera) tipica dos nossos tempos, o que procuraremos definir mais a frente
como “baixo niilismo”.



29

significa dizer que o pensamento nietzschiano adota o niilismo antes mesmo de qualquer
tentativa fugaz de refutacdo que levaria a queda no mesmo. O juizo nietzschiano busca
assumir o niilismo como Unico ponto de partida possivel para uma vida auténtica, isto é: uma
prerrogativa onto-fenomenoldgica de pureza, levando em consideracdo a adogcdo a essa
intuicdo de vir-a-ser.

Nietzsche nos leva a considerar que se todo o processo de racionalizacdo da historia
levara a emergéncia do niilismo, nega-lo seria simplesmente em véo, na medida em que isso
seria uma torpe tentativa de se negar o espirito do tempo (Zeitgeist). Uma conduta mais
elevada, isto é, devidamente aristocratica, designaria a postura do homem que deixasse de
lado o baixo niilismo e adotasse o que chamaremos aqui de alto niilismo: um primado
espiritual “tragico-dionisiaco”, isto €, a afirmacdo do dinamismo autoconfigurador do mundo,
ao passo que tal postura indicaria o deleite com a pureza e a riqueza de possibilidades por ela
evocadas.

Sendo assim, entendendo que a cultura ocidental chegara ao seu ponto de faléncia,
Nietzsche teorizara que as condicdes para a elevacdo de pensamento estariam no extremo
oposto de tudo aquilo pregado pela tradicdo (37 [14] Junho — Julho de 1885), ja que “essa
eminente faléncia do Ocidente abriria espaco para implementacdo de um projeto que visasse
promover a fundagdo de uma nova cultura capaz de superar o niilismo” (NETO, 2017, p. 11).
Desta maneira, seu plano especulativo toma como ponto de partida uma percepgao “visceral”
de verdade, no sentido de um olhar sobre vida que encontrara suas bases tedricas, em parte, no
pensamento pré-platonico, especialmente a filosofia heraclitica, como ainda alguns de seus
aspectos epistemolégicos na tradi¢do kantiana, com destaque para a obra schopenhaueriana.

Definitivamente o principal alvo deste projeto foi a filosofia platnico-aristotélica,
entretanto o que ficara patente é que seu objetivo era a reformulacdo critica da propria moral.
Como vimos, a moral judaico-cristd ndo sO carregaria consigo como ainda propagaria e
aprofundaria o platonismo desde o mundo antigo, e por isso, todas as forcas de Nietzsche se
voltaram contra essa que seria a expressao maxima da tradicdo. O pensamento nietzschiano é,
assim, majoritariamente pragmatico ao questionar “de que valem nossas avaliagdes e tabuas
valorativas morais? Que vem a tona com seu dominio? Para quem? Em relacdo com o0 qué? —
Resposta: para a vida” (2 [134] Outono de 1885 — Outono de 1886). Seu contraponto
conceitual sera sempre uma realidade dindmica, cruel e no limiar inacessivel a razdo pura,

uma expressdo em extrema oposicao a ideia de uma coisa em si.



30

Para Nietzsche era necessario uma “nova concepgdo mais determinada do conceito
‘vida’”, e sua formula para tal foi a “vontade de poder” (2 [134] Outono de 1885 — Outono de
1886). Vontade de poder seria o conceito que daria sentido/orientacdo ndo s6 a moral do
futuro, mas a qualquer empreendimento de carater politico, ético, metafisico ou cientifico que
pretenda ir além da decadéncia ocidental. Essa formula nietzschiana poderia exercer o fator de
um marco teorico-avaliativo, posto que o proprio Nietzsche assim o fez quando declarou:
“Partindo de uma representacao da vida (que nao € um querer-Se-conservar, mas um querer-
crescer), dei uma olhada nos instintos fundamentais de nosso movimento social, espiritual e
politico na Europa.” (2 [179] Outono de 1885 — Outono de 1886). A vontade de poder é, com
isso, uma concepcdo de carater onto-fenomenoldgico que possui fungdo majoritariamente
pragmatica, enquanto férmula de avaliacdo das condicdes de vitalidade — os caracteres de
conservacdo, fortalecimento e expansdo, entre outros — da existéncia humana no mundo
moderno.

Por enquanto, ndo nos deteremos na questdo de uma hipotética metafisica subjacente
ao pensamento nietzschiano, contudo o que fica subentendido em afirmagbes como, por
exemplo, no fragmento em que “Nada ¢ mais perigoso do que um desejo que contradiz a
esséncia da vida” (7 [8] Final de 1886 — Primavera de 1887), é que de fato juizos com forte
prerrogativa de universalizacdo atravessam o cerne de sua obra, 0 que no limiar do termo
testemunharia um exercicio metafisico, mesmo que no sentido pés-kantiano da palavra. Com
isso ndo queremos dizer que Nietzsche cai na propria armadilha filosofica, todavia é possivel
antever que a sua proposta esbarra numa limitacdo linguistica inerente a nossa cultura, e que
na verdade nos leva a questionar se pensar fora de parametros metafisicos seria realmente
possivel.

Nietzsche estd longe de tentar reinventar uma filosofia do realismo l6gico, sendo que
afirmac6es do tipo dizem respeito muito mais ao que denominou por dupla falsificacéo: a
ideia de que “posicdes extremas nao sao suplantadas por posi¢des reduzidas, mas, por sua vez,
apenas por outras posi¢des extremas, mas invertidas.” (5 [71] Verdo de 1886 — Outono de
1887). Neste sentido poderemos considerar que a vontade de poder é uma dupla falsificacéo
nietzschiana, na medida em que a tese assume a propria irrealidade — ficcional, anti-ldgica,
ateleologica — sem se abster de sua “realidade”— vital, pragmatica, funcional, perspectivistica,
pulsional e dindmica. Essa formulacdo de fato se despe da ldgica classica, entre outros
parametros de orientacdo epistemoldgica, fundando-se num perspectivismo funcional que

atenta para os efeitos daquilo que esta em questéo.



31

Sendo assim, Nietzsche dird que a concepcao de uma “nova perfei¢do”, como “aquilo
gue nao corresponde a nossa logica, ao nosso ‘belo’, ao nosso ‘bem’, ao nosso ‘verdadeiro’,
poderia ser perfeito em um sentido mais elevado do que o nosso proprio ideal” (7 [36] Final
de 1886 — Primavera de 1887). Estaria ele a falar de uma “perfeicdo niilista”? Seria a vontade
de poder uma ficcdo formulada para o combate das mazelas da tradi¢éo, sobretudo o fator que
mais representaria o curso do platonismo ao longo da histéria: a vontade de verdade; tratando-
se “dos mais perigosos excessos [do platonismo], querer o conhecimento ndo a servi¢o da
vida, mas em si, a todo custo” (26 [334] Verdo — Outono de 1884), o conhecer para além da
vida. Contra a vontade de verdade propagada pela tradicdo se reservaria a vontade de poder;
contra a prerrogativa de um conhecimento em si — da coisa em si, da Verdade, de um real

imutavel e imperecivel — se destina, entdo, a obra nietzschiana.

1. Dos alicerces da filosofia nietzschiana

Lembremos que o problema fundamental que impulsionou a respectiva discussao na
modernidade foi a analise da origem e das possibilidades do conhecimento (REALE, 2011, p.
284), questdo que revela como a obra de Nietzsche estd fortemente engajada a epistemologia
moderna. Nos passos de Schopenhauer, Nietzsche respondera a respectiva problematica que o
conhecimento “em si no devir é impossivel”, uma vez que seria apenas “erro em relagdo a Si
mesmo, como vontade de poder, como vontade de ilusdo” (7 [53] Final de 1886 — Primavera
de 1887). Nao haveria outro caminho para a vida se ndo a atuacdo que Ihes é constitutiva:
“Cunhar no devir o carater do ser — essa é a mais elevada vontade de poder” (Ibidem). Ficcao
sobre ficcdo, dupla falsificacdo, a vontade de poder é uma edificacdo conceitual que ndo s6
assume 0 proprio carater perspectivistico — seus limites e possibilidades — como ainda a
arquitetdnica da qual € parte elementar: a pureza do vir-a-ser, 0 dinamismo autoconfigurador,
0 carater artistico e visceral de tudo que vive.

Nietzsche de fato seguird Schopenhauer no que diz respeito as implicacGes
epistemologicas d’O mundo como vontade e como representacdo, porém, se diferenciara do
velho mestre quando atentou para aquilo que haveria de distinto entre as duas percepcdes de
mundo: o elemento tragico-dionisiaco. Sendo assim, Nietzsche declara: “compreendi que
meu instinto apontava para a direcdo oposta a de Schopenhauer: para uma justificacdo da

vida, mesmo em seu carater mais terrivel, mais ambiguo e mendaz: — para tanto, tinha nas



32

maos a formula do ‘dionisiaco’”. (9 [42] Outono de 1887). N&o bastava, assim, reconhecer o
carater perspectivistico do mundo, era preciso afirmar a multiplicidade de faces dessa
totalidade: atuar como parte desse universo dinamico, ficcionalizador e caotico.

Nietzsche entendia que a interpretacdo schopenhaueriana do “em si da vontade” foi
um marco na teoria do conhecimento, mas Schopenhauer ndo teria dado um passo essencial
no processo: divinizar a vontade, posto que teria permanecido preso ao ideal moral cristdo (9
[42] Outono de 1887). Seu entendimento é de que no fundo da filosofia schopenhaueriana
estaria em vigor a mesma metafisica platdnico-aristotélica propagada pela moral crista, e por
isso, Nietzsche parece tentar “purificar” essa filosofia ao assumir partido d’O mundo como
vontade e como representagdo; entretanto ao contrério de Schopenhauer, ndo amaldicoaria a
vontade, ato que denunciaria o baixo niilismo inerente ao pensamento schopenhaueriano.
Como foi dito, para Nietzsche as condicfes ideais para a elevacdo de pensamento estdo no
extremo oposto daquilo que prega a tradicdo filosdfica, e é dessa forma que seu projeto
ostentaria um carater, por assim dizer, pagdo; no sentido de pré-platénico, pré-metafisico ou
ainda pré-cristdo, dado que adotara para sua obra concep¢des fundamentais diretamente do
mundo pré-platénico.

Podemos conferir em afirmacdes paradigmaticas — tal como, por exemplo, a passagem
onde afirma que “contra o valor daquilo que permanece eternamente igual (a ingenuidade de
Spinoza, de Descartes [e poderiamos adicionar com precisdo a tradigdo platénico-aristotélica
como um todo] do mesmo modo), o valor do que ha de mais breve e mais perecivel, a
reluzéncia aurea sedutora na barriga da serpente vita” (9 [26] Outono de 1887) — a clareza do
posicionamento assumido por Nietzsche frente a tradicdo. Se toda metafisica ocidental perfez
0 caminho da negagdo ldgica do vir-a-ser, o niilismo se segue justamente do “fato de que
precisamos contrapor o ser ao ndo ser e de que o conceito do ‘devir’ é negado” (9 [62] Outono
de 1887). Assim sendo, o projeto filoséfico nietzschiano, no primeiro momento, assume as
consequéncias da logicizagdo empreendida pela tradigdo, sem tentar restituir-lhe um “sentido
originario”, afinal de contas, do que nos valeria a tentativa de atingir uma verdade moribunda,
dada a absoluta falta de sentido da existéncia.

No segundo momento, o projeto declara a necessidade de se mergulhar nesse que seria
o principal fruto da metafisica ocidental, uma vez que, sendo a constatacdo da auséncia de
sentido de todas as coisas a propria confirmacdo da pureza constitutiva da vida, far-se-ia
imperativo mergulhar numa descri¢do onto-fenomenolégica descomprometida com o sentido

fundamental da epistemologia classica: a vontade de verdade. Mas € preciso alertar que esse



33

“descomprometimento” ndo langa Nietzsche no terreno do ceticismo absoluto, ndo obstante
apenas indica que a vontade de poder foi elaborada como um projeto fundamentalmente
inconcluso, experimental e provisério, uma tentativa de uma “nova interpretacdo de todo
acontecimento” que se destinaria a ouvidos seletos; o “preludio” de um mundo por vir, mas
ainda assim apenas um preltdio (40 [50] Agosto — Setembro de 1885). E dessa forma o salto
no extremo niilismo se faria necessario a restituicdo da verdadeira riqueza da vida: a negacao
de todo e qualquer “valor em si”, conjuntamente com a possibilidade da instauracdo de
valores correspondentes a afirmacdo do mundo.

Nesse interim é que se da a declaracdo em que Nietzsche evoca a necessidade de se
“Cunhar no devir o carater do ser”, pois isso revelaria “a mais elevada vontade de poder.
Dupla falsificacdo, a partir dos sentidos e a partir do espirito, a fim de conservar um mundo
do ente, do que persiste, do equivalente etc.” (7 [53] Final de 1886 — Primavera de 1887).
Tudo diria respeito a um plano de reedificacdo/revitalizagdo do mundo ocidental, uma
elaboracgéo consciente da necessidade de se partir de um lugar distinto daquele que originara a
tradicdo metafisica, pois isso poderia incorrer na mesma negacao légica do mundo e no baixo
niilismo. Tem-se em vista a suplantacdo da cultura classica a partir da instauracdo de uma
perspectiva subjacente na origem velada do Ocidente: o pensamento pré-platénico.

N&o é por menos que a contraposi¢do entre pagdo [pré-platénico] e cristdo [metafisica
classica] foi sucessivamente retomada ao longo de toda a vida ltcida de Nietzsche. Para ele, o
pagdo sera a propria representacdo da naturalidade afirmativa da vida, o dizer sim ao
“sentimento de inocéncia no natural, a ‘naturalidade’” mesma, enquanto 0 cristdo significara
“dizer ndo ao natural, o sentimento da indignidade natural, a antinaturalidade” (10 [193]
Outono de 1887). No limiar, o que nos foi deixado pode ser considerado a descri¢cdo de uma
batalha: “Dioniso contra o ‘crucificado’: eis aqui a oposi¢do.”’(14 [89] Comeco do ano de
1888). Dada a forca que o pensamento pre-platénico, sobretudo a filosofia heraclitica exercera
na obra nietzschiana, a ideia deste devir aberto a instauragdo de valor serd o ponto de partida
para a afirmacédo tragico-dionisiaca da existéncia, e a partir desta contrapor-se-ia a tradicéo
com armas estrategicamente pensadas.

Dessa maneira, Nietzsche afirmara que buscara “uma concep¢do de mundo que faca
jus a este fato: o devir deve ser explicado, sem gque nos refugiemos em tais intengdes finais: o
devir precisa aparecer justificado a cada instante (ou impassivel de ser avaliado: o que da no
mesmo)” (11 [72] Novembro de 1887 — Marco de 1888). Porém se para Nietzsche todo

conhecimento em si no devir é fundamentalmente impossivel, qual seria a justificativa para tal



34

empreendimento? Isto €, como Nietzsche legitima a existéncia da propria obra? Sabemos que
segundo o seu raciocinio o conhecimento deve ser pensado como “erro em relacdo a Si
mesmo, como vontade de poder, como vontade de ilusdo. Devir como inventar, querer,
autonegacdo, superar a si mesmo: nenhum sujeito, mas um fazer, um posicionar,
criativamente, nenhuma ‘causa e efeito’ (7 [53] Final de 1886 — Primavera de 1887). Neste
sentido, um entendimento mais amplo da epistemologia nietzschiana é de extrema valia para o
vislumbre panoramico do seu projeto, se fazendo necessario compreender a relacdo mantida
entre aquilo que denominamos por instinto de conhecimento com o que ele intitulou por
vontade de poder.

Como fora observado por Colli, toda a primeira exposi¢do do sistema da vontade de
poder — mesmo daquela que se expressa nos fragmentos ndo é outra coisa sendao um disfarce
do pensamento de Schopenhauer (Posfacio, 2012, p. 579). N&o € de se espantar que Nietzsche
siga de perto o caminho estabelecido n’O mundo como vontade e como representagio,
consequentemente, que esteja inserido na tradicdo epistemoldgica do século XIX;
especialmente por isso, um dos tracos formais da teoria do conhecimento desse periodo foi a
presenca marcante das resolucdes apresentadas por Kant, algo que a obra de Nietzsche ndo é

excecao.

1.1 Nos passos de Schopenhauer

O perspectivismo nietzschiano, decomposto “em seus elementos, desvela-se como
uma exposicdo nova e mais ousada da teoria schopenhaueriana da ‘representagao’ (COLLI,
2012, p. 579). E dessa maneira que Nietzsche parte de pressupostos basilares a filosofia
schopenhauriana, tal como ditam as primeiras linhas da obra magna do seu velho mestre: “‘O
mundo ¢ minha representa¢do’. Esta é uma verdade que vale em relacdo a cada ser que vive e
conhece, embora apenas 0 homem possa trazé-la a consciéncia refletida e abstrata.”
(SCHOPENHAUER, 2005, p. 43); ou seja: tudo o que inferimos por mundo, tudo o que lhe
pertence e pode pertencer esta, em ultima instancia, inevitavelmente investido desse “estar-
condicionado” do sujeito do conhecimento, no limite existindo apenas para este. (Ibidem,
2005, p. 44). O mundo €, portanto, uma representacdo, conclusdo da qual Schopenhauer
entendia estar na obra de Descartes, contudo teria sido pontuada com maior clareza por
George Berkeley (1685 — 1753).



35

No entanto, quando mergulhamos no pensamento schopenhaueriano passamos a
compreender que o0 mundo ndo sé € representacdo, pois do outro lado haveria aquilo que
chama de vontade constituinte (lbidem, p. 46). E dessa forma que a concepgao
schopenhaueriana de sujeito é de suma importancia neste estudo, pois o sujeito do
conhecimento ndo estaria em um tempo e espaco definidos, como um ser em si, pois segundo
Schopenhauer ele ganha realidade justamente quando passa a representar objetos. Nesse ato 0
sujeito se realizaria enquanto tal, tornando-se fundamentalmente dependente da propria
representacdo, ao passo que se a representacdo deixar de existir, o sujeito também desaparece
enquanto tal. Sujeito e representacdo se sustentam de forma indissolUvel, de maneira que a
fala e a linguagem seriam os principais responsaveis pela distingdo entre essas duas instancias
de realidade. Na pratica ndo ha distincdo entre aquele que representa e a representacdo
propriamente dita, mas sim uma correlacdo mutua que atribui realidade as duas instancias.

O sujeito é, portanto, o cerne para o entendimento do mundo enquanto tal, posto que
toda nocdo de matéria — como também de tempo e espaco pressupostas por um dado sujeito
do entendimento — ganham sentido nele. Uma concepcdo schopenhaueriana que marcaria
fortemente a vida do jovem Nietzsche®® é precisamente a de matéria, entendida aqui como
aquilo que faz-efeito (fazer-efeito), sendo o seu continente a efetividade (wirklichkeit)
(Ibidem, p. 50). Toda e qualquer nocdo de realidade dira respeito aquilo que faz-efeito no
sujeito. A matéria sO existe na medida em que o faz, sendo a esséncia do mundo a regular e
sucessiva producdo de efeitos relativos a experiéncia constituinte do sujeito que as reconhece
e, portanto, as representa. Desta maneira, “tempo e espago ndo sdo apenas, cada um por i,
pressupostos por ela [a representacdo], mas a esséncia dela é constituida pela unido de ambos,
exatamente porque a matéria, como mostrado, reside no fazer-efeito, na causalidade” (Ibidem,
p. 50-51). Aquilo que é determinado por leis de causalidade ndo sdo nocBes absolutas de
tempo e espaco, todavia o tempo e 0 espaco circunscritos a condi¢cbes especificas, unidos
segundo uma determinacdo muito limitada, preliminar e dinamica: o sujeito.

E porque o entendimento passa do efeito a causa “que o mundo aparece como
intuicdo, estendido no espaco, alterando-se segundo a figura, permanecendo em todo o tempo
segundo a matéria, dado que o entendimento une espago e tempo na representacdo da
MATERIA” (lbidem, p. 54). Longe de findar no idealismo transcendental, Schopenhauer

defende que o mundo representado é tal como o vemos, sendo pura realidade ligada segundo

19 Pode-se conferir essa presenca marcante da filosofia schopenhaueriana em todos os momentos da obra de
Nietzsche, mas sem duvidas A filosofia na época tragica dos gregos se destaca com a meng¢do a uma série de
concepgdes diretamente associadas a Schopenhauer — diriamos mais, literalmente replicandas d’O mundo como
vontade e como representacao — ao analisar o pensamento de Tales de Mileto e Heréaclito de Efeso.



36

as leis da causalidade apreendidas/reconhecidas pelo sujeito. Contudo, ndo se afastando
radicalmente das premissas kantianas, tais leis existiriam para o sujeito, existindo apenas para
ele, sendo sempre condicionado pelo proprio entendimento: em alguma medida, 0 mundo
representado possui idealidade transcendental. Ao contrario de ser uma simples mentira ou
pura iluséo, quando diz respeito ao ambito humano, suas representacdes possuiriam uma
vinculagdo comum: a razéo.

Segundo Schopenhauer, todo o conhecimento arquitetado pelo entendimento e a razao
sO tem valor na medida em que se referem a algo que lhes é exterior. Ndo seria com isso
conhecimento puro, mas sim conhecimento no devir; conhecimento das causas e efeitos ou do
fazer-efeito sobre o sujeito. O conhecimento é, portanto, marcado pela condi¢do/estado do
sujeito frente a um mundo de fato, o que nos indica de onde Nietzsche assimila o
perspectivismo teorico. Que fique claro que aquilo que Schopenhauer denomina por intuicdo
ndo é um simples fenbmeno sensitivo, mas sim, sobretudo, uma construgdo intelectiva que se
da a partir de fatores externos ao sujeito do entendimento; um composto conjunto que
denuncia a origem do programa tedrico schopenhaueriano: a filosofia critica. Ndo haveria
como afirmar que o mundo é uma simples ilusdo, dado que, seguindo os parametros da
filosofia critica, Schopenhauer concebe que a sensibilidade possui papel fundamental na
composicao representativa do mundo?®.

Inspirado por Kant, pelo romantismo em emergéncia, mas ainda pelo pensamento
oriental (Vedas e Puranas), Schopenhauer atribuira ao mundo representado status ficcional.
Se por um lado o mundo ndo € uma representacdo qualquer, ndo teriamos critérios
significativos para distingui-lo de um sonho, bastando-nos “conceder aos poetas que a vida ¢
um longo sonho” (Ibidem, p. 61). Mas é preciso ficar claro que ndo falamos de fic¢do no
sentido de uma ilusdo destituida de qualquer materialidade, levando em conta que essa teoria
trata de uma nogdo quase fenomenoldgica do real; seria equivocado atribuir tal concluséo a
filosofia kantiana, uma vez que o pensamento schopenhaueriano tenta dar continuidade a tal
projeto.

E por isso que aquilo que se oferece ao entendimento é a realidade, e em contraposicéo

teriamos a ilusdo incondicional engquanto engano do entendimento. Schopenhauer concebe

20 Em termos schopenhauerianos, o que distinguiria 0 homem do animal? Mantendo-se dentro da linha de
raciocinio kantiana, Schopenhauer atribuird a todos os seres minimamente capacitados de reconhecimento de
causas e efeitos, e portanto, em condicdes de atuar no mundo mediante esse conhecimento, a ideia de
entendimento. Ou seja: animais e homens possuem, em graus totalmente distintos, entendimento, mas se
diferenciando radicalmente, o homem é provido de razdo: capacidade intelectual que lhe possibilita formular ou
desfazer conceitos, utilizar linguagem simbdlica e edificar um mundo mediante representacfes
(SCHOPENHAUER, 2005, p. 64).



37

que o entendimento seria uma faculdade fundamentalmente irracional, posto ser
compartilhada por homens e animais, mantendo-se separada da prépria razdo, a faculdade
exclusivamente humana. Como vimos, ao entendimento basta a intuicdo como meio para a
representacdo, a razdo bastaria o saber, enquanto capacidade de distinguir o verdadeiro do
falso. A representacdo carrega consigo, portanto, as ideias de sujeito e objeto, uma vez que ja
estariam pressupostas na emergéncia do entendimento ao lidar objetivamente com o fazer-
efeito do mundo. Quando representa, o entendimento atribui realidade ndo s6 ao mundo que
reconhece, mas além de tudo ao sujeito, sendo estes dois fatores radicalmente indissociaveis.

Neste momento, Schopenhauer apontara para o elemento que mais nos interessa:

Essa relatividade completa e sem exce¢do do mundo como representacao,
tanto em sua forma mais universal (sujeito e objeto) quanto na subordinada a
esta (principio de razdo), indica, como dito, que a esséncia mais intima do
mundo deve ser procurada num Iadcl completamente outro, TOTALMENTE
DIFERENTE DA REPRESENTACAO (Ibidem, p. 80).

Finalmente é neste ponto d’O mundo como vontade e como representacdo que
Schopenhauer denominaria 0 “outro lado” do processo representativo como vontade de vida,
instaurando uma cisdo na tradigdo idealista que sempre atribuiu a vontade o semblante da
liberdade e da razdo. Um pouco antes, ele ja havia destacado que, se por um lado o mundo nos
é dado inteiramente como representagéo, por outro ele é inteiramente vontade (Ibidem, p. 62),
apontando para um dado que teria sido relegado pelos embates entre empiristas e
racionalistas. Todo o primeiro tomo dessa obra é destinado ao delineamento das contribuicdes
de Kant a resolucdo da problemética em volta do conhecimento, mas que, segundo
Schopenhauer, receberia de suas proprias mdos a conclusdo mais “apropriada”. O segundo
tomo do livro dad um passo a frente do idealismo kantiano, apresentando o corpo como o
inicio da investigacdo da prdpria vontade. Por enquanto, vejamos a inovagdo de Schopenhauer
na teoria do conhecimento, aspecto que seria de fundamental importancia no pensamento
nietzschiano.

Seguindo o caminho sugerido pela filosofia critica, Schopenhauer entendera que a
representacdo € um processo intermediado pelo corpo, sendo os sentidos o ponto de partida de
qualquer forma de conhecimento. Aquilo que possibilita ao homem se compreender enquanto
individuo é a representacdo que tem do proprio corpo, dado como unidade perceptiva do
fazer-efeito das demais coisas por ele representadas. O corpo €, portanto, o ponto de partida
de si e do mundo para o qual se origina todo e qualquer conhecimento, e ainda € o corpo que

nos oferece um vislumbre da propria vontade de vida. Se no primeiro momento o mundo é



38

dado inteiramente como representagdo, no segundo ele é pura vontade, declarando ao fim que:
“a vontade é o conhecimento a priori do corpo, e 0 corpo é o conhecimento a posteriori da
vontade” (Ibidem, p. 157). Ou seja: a vontade € a vida que anima, atravessa e existe como
corpo, sendo este a materializagdo dindmica dessa vitalidade universal.

Neste percurso de entendimento Schopenhauer nos deixa algumas das consideragdes
que mais influenciariam Nietzsche no que poderemos denominar por “psicologia da
sensibilidade” ou epistemologia da vontade. Schopenhauer considerava incorreto falar de dor
e prazer no sentido de simples representacdes psiquicas, a0 passo que a emergéncia
instantdnea que caracterizaria esses fendmenos revela que seriam “afeccdes imediatas da
vontade em seu fendmeno”, pois o0 corpo seria ‘“‘Um querer ou ndo-querer impositivo e
instantaneo” (Ibidem, p. 158) que revela a propria vontade. Dor e prazer seriam, portanto,
expressoes diretas da vontade de vida, demonstrando que “toda agdo sobre o corpo é também
simultanea e imediatamente acdo sobre a vontade, que enquanto tal se chama dor, caso a
contrarie, ou bem-estar, prazer, caso lhe seja conforme” (Ibidem, p. 158). O corpo é a vontade
de vida propriamente materializada, dor e prazer expressoes diretas da vontade que determina
a existéncia corporea enquanto propriamente dita.

Por consequéncia, todos os juizos formulados pelo exercicio racional possuiriam
raizes cravadas numa instancia pouco observada, ja que um fendmeno radicalmente irracional
estaria na base da prépria racionalidade. Corpo e vontade estariam indissoluvelmente unidos,
de maneira que o corpo ou é a objetividade da vontade, ou é apenas vontade, se nos
abstrairmos da representacdo que usualmente temos dele (Ibidem, p. 160). O corpo € 0 ponto
de partida, o de chegada e o unico vinculo de contato com o mundo; ele é o objeto por
exceléncia — dado que € imediato e intermediador — Unico individuo real — uma vez que todos
0s outros na verdade aparecem como representacfes — Unico fenémeno da vontade — sendo a
vontade propriamente objetivada, materializada e atuante.

Que fique claro que Schopenhauer ndo tenta negar a realidade exterior ao individuo,
no que seria um “egoismo teorico” que atribuiria a0 mundo a absoluta irrealidade (Ibidem, p.
162). Se atentarmos para o fato de que o corpo é comeco, meio e fim de todo conhecimento
possivel, a relacdo entre individuo e mundo sera, sim, marcada pela projecdo do sujeito na
ideia que faz do mundo; no primeiro momento enquanto representacdo propriamente dita, no
segundo, como projecdo vital. E por isso que Schopenhauer dira que, além da “vontade e da
representacdo, absolutamente nada é conhecido, nem pensavel” (Ibidem, p. 163). Toda e

qualquer realidade passivel de ser atribuida a0 mundo dos corpos — entendido como mundo



39

exterior ao sujeito — serd sempre um reflexo daquilo que o sujeito entende de si, tanto nos
termos da representacdo, quanto da vontade. Contudo, isso ndo elimina o mundo exterior ao
sujeito, que por mais que nunca possa ser conhecido em si mesmo, ainda é parte integrante do
processo de constituicdo representativa.

Estariam dados os pressupostos epistemoldgicos nos quais se filiara o pensamento
nietzschiano, lembrando que a influéncia de Schopenhauer vai muito além disso, o que nos
obrigara a retomar o paralelo entre os dois. Outro dado de destaque é que, em alguma medida,
a filosofia nietzschiana da continuidade a interpretacdo schopenhaueriana da filosofia critica,
0 que nos leva a atentar para aquilo que ha de original no préprio Nietzsche: a resposta a
problematica kantiana de como o conhecimento é possivel. Até 0 momento o que fica patente
é que Schopenhauer foi o grande responsavel por inovar e amadurecer uma percepcao da
vontade que marcaria profundamente Nietzsche. Antes disso, ao se filiar a obra
schopenhaueriana, ele acabou assumindo o primado epistemoldgico d’O mundo como vontade
e Como representacgéo: o corpo como grande razao.

Fica patente a forte influéncia de Schopenhauer no pensamento nietzschiano, mas
neste momento basta-nos atentar para contribui¢cGes pontuais que revelam a tentativa de
Nietzsche produzir uma obra equivalente a O mundo como vontade e como representacio?!;
ou seja, um grande projeto que sintetizasse um conjunto de saberes amadurecidos ao longo de

muitos anos?2. Quando Nietzsche inferiu que “Sentir, querer, pensar se mostram por toda

21 No caso esta deveria ter sido A vontade de poder, um grande projeto idealizado por Nietzsche, mas que nunca
fora efetivamente concretizado. O ponto mais polémico dessa discussdao envolve o fato de que a irmd de
Nietzsche, Elisabeth Forster-Nietzsche (1846 — 1935), organizou uma “obra postuma” com o mesmo titulo a
partir de passagens e aforismos escolhidos a dedo e reorganizados ao seu gosto logo ap6s o colapso do irmao, o
que naturalmente acabaria legando a ele o semblante nazista. Ainda hoje esse topico gera discussao no que diz
respeito a validade d’A vontade de poder para os estudos nietzschianos, levando em conta que, por um lado, ela
ndo é uma publicacdo efetivamente outorgada por Nietzsche, por outro, muitos de seus fragmentos péstumos
atestam a continuidade de sua intencdo com relagdo ao projeto, além de sua estruturagéo prévia, 0s raciocinios
que atravessam a obra e todos os aforismos que lhe dao subsisténcia sdo de sua autoria. O fato é que o trabalho
organizado por Elisabeth ndo contribuiu positivamente com a fama do irméo no pés-guerra, sendo um mérito
incontestavel de estudiosos como Giorgio Colli, Mazzino Montinari, Miiller-Lauter, Georges Bataille, Gilles
Deleuze, entre muitos outros a desvinculacdo de Nietzsche da histéria nazista. Seja como for, A vontade de
poder, no que toca ao projeto nunca concretizado por Nietzsche, pode ter sido a tentativa de se produzir algo
equivalente @ O mundo como vontade e como representacdo; contudo a salde instdvel e uma vida
definitivamente muito conturbada entre outros entraves acabariam apenas nos legando pistas desse projeto.

22 E bom lembrar que por muito tempo o proprio Schopenhauer sustentaria a opini&o de que havia solucionado o
problema da coisa em si (nimeno) com a “vontade”, consideragdo que permeia os quatro tomos d’O mundo
como vontade e como representacdo além de sua edicdo complementar. E fato esclarecido que o préprio autor
acabaria recuando nesse posicionamento ao longo da vida, retomando conclusdes fundamentalmente kantianas,
isto é: no fim das contas a vontade seria encarada pelo proprio Schopenhauer como um grande enigma. Ja
sabemos que a ideia da coisa em si enquanto incdgnita ontologica remete a Kant, mas outro fator importante na
relacdo do jovem Nietzsche com Schopenhauer foi a obra de Friederich Lange, History of Materialism and
Critique of its Signification for the Present. Nietzsche a havia lido ja no primeiro ano de lancamento (1866),
tomando-a como a base para desferir aquelas que seriam as primeiras criticas ao mestre, por mais que isso ainda
ndo tenha incorrido na cisdo com o mesmo. Foi a partir dessas premissas tipicamente kantiana que ele apontara



40

parte apenas como epifendmenos cujas causas me sdo completamente desconhecidas” (34
[46] Abril — Junho de 1885), sabemos que se dava aqui a continuidade de um raciocinio
basilar ao pensamento schopenhaueriano: a ideia de que o ambito psicoldgico seria subjugado
a uma instancia subconsciente, talvez mesmo uma instancia radicalmente incompreensivel e
irracional.

Para Schopenhauer, tal fenbmeno era a lei da necessidade (2012, p. 173), para
Nietzsche, a conservacgao, o anseio por poder e a criacao (14 [122] Comeco do ano de 1888),
em suma: 0s conceitos de vontade de vida e vontade de poder respectivamente. Para tanto,
Nietzsche argumentard que seria “em si possivel que equivocos fundamentais fossem
necessarios para a conservagao do vivente ¢ nao ‘verdades fundamentais’ (26 [58] Verdo —
Outono de 1884). Esse raciocinio €, por um lado, um ataque a tradicdo classica, por outro e
mais importante, a tentativa de aprofundar o legado epistemologico do velho mestre, seguindo
a intuicdo de que por detras do aparelho cognitivo estaria em vigor a forca irracional que tudo
impulsionaria.

Antes de simplesmente resolver essa probleméatica com um raciocinio metafisico
qualquer, no que significaria falar de “entificacdo do ser”, Nietzsche tentara legitimar sua
concepgéo de vida em termos cientificos, o que era absolutamente natural por volta de 1870 e
1880; ou pelo menos, ele tentara estabelecer um didlogo com a ciéncia da época sem se deixar
ofuscar pelas prerrogativas positivistas. No segundo momento, abstendo-se dessa
possibilidade, mas angariando suas contribui¢cGes, ele mergulhara numa especulacédo
cosmoldgica, o que podemos afirmar ser uma “cosmologia filosofica” (SANTOS, 1959, p.
2008) quando retornou para a metafisica em termos “nao-platénicos” ou pos-kantianos. No
final das contas, perceberemos que mesmo adotando o esquema metodoldgico
schopenhaueriano, Nietzsche ainda ndo deixou de lado o traco mais significativo de seu
pensamento, aquilo que testemunharia a sua efetiva vinculacdo a filosofia pré-platonica: a

possibilidade de se alcancar um tipo de arché.

1.2. O perspectivismo epistemoldgico

Em termos estritamente tedricos a tese que marca a obra nietzschiana é a de que

encontramos nas expressdes mais elevadas do espirito apenas um tipo de funcdo orgéanica:

para o fato de que O mundo como vontade e como representacdo era permeado de contradi¢es (YOUNG, 2014,
p. 105), sendo uma delas a “resolugdo” do problema da coisa em si.



41

assimilacdo, selecdo, secrecdo etc. Desta maneira, a oposi¢cdo entre mundo organico e
inorganico seria um erro (25 [356], Primavera de 1884), posto que no fundo existiriam apenas
funcbes vitais que descriminam, instituem, criam e falsificam um mundo em prol de si
mesmas; a propria subsisténcia do ente que vive, como um movimento comum a todo
processo vital. Sendo assim, Nietzsche literalmente se “opde a ideia de que o conhecimento é
fruto de uma capacidade inata do ser humano para apreender a verdade acerca da realidade”
(NETO, 2017, p. 107), ja que a razdo seria fruto da coordenacdo subconsciente de pulsdes
volitivas; ndo teriamos como discernir o que estaria por detras do pensamento se ndo por seus
efeitos secundarios.

Dessa maneira, os afetos e os sentidos seriam fendbmenos muito mais significativos no
gue tange a compreensdo do aparelho cognitivo, porque esses fendmenos relevam que a razdo
é o resultado de um processo de apoderamento vital, tal como também a propria ciéncia: a
dominacdo da natureza em conceitos e nimeros (26 [448] Verdo — Outono de 1884). O
processo de incorporacdo [selecdo, descriminacdo e falsificacdo] expresso pelo exercicio
intelectual teria como finalidade a alimentacdo da espécie, e sendo assim, 0 “primeiro limite
de todo ‘sentimento para a verdade’ ¢ — mesmo para todas as criaturas inferiores animadas — o
seguinte, o que ndo serve a sua conservacao ndo lhe diz respeito.” (26 [58] Verdo — Outono de
1884). A conservacgéo e o instinto de apoderamento seriam 0s primeiros caracteres a definir o
senso intelectivo, este 0 que sera entendido a partir de agora como subsequéncia da vida que
interpreta.

Contudo, a simples conservacdo da espécie ndo seria a Unica medida para se atender
esta nova nogao de validade — relativamente contréria a ratificacdo l6gico-analitica — uma vez
que a concepcéo de conservacgéo tivera origem com Charles Darwin (1809 — 1882). Nietzsche
considerava que sua época superestimava a teoria da evolugdo “até as raias do disparate”, pois
Darwin considerava que o essencial no processo vital seria “a violéncia enormemente
configuradora, criadora de formas, a partir do interior, que utiliza, explora as ‘circunstancias
exteriores’” (7 [25] Final de 1886 — Primavera de 1887). Precisamos destacar que Nietzsche
preserva parcialmente “dois pensamentos basicos de Darwin: de um lado a doutrina da
evolucdo na concepcéo especial da doutrina das origens; de outro lado, a ideia da luta pela
existéncia como impulso do desenvolvimento evolucionista” (SAFRANSKI, 2005, p. 243).
Isso nos possibilita afirmar sem receio que o darwinismo é um dado patente no pensamento

nietzschiano, no entanto, ja no século XIX esse termo ndo era tdo Obvio quanto nos parece



42

atualmente, posto que a preocupacdo com o evolucionismo ndo foi uma preocupagédo
exclusiva da obra de Darwin.

Considera-se que a teoria da evolucdo ndo foi originalmente proposta por Darwin, uma
vez que a sua tese era uma das muitas lancadas no periodo para explicar a origem das espécies
e a variabilidade de seres vivos (FREZZATTI JR, 2014, p. 38). A critica de Nietzsche ao
suposto “darwinismo” na verdade seria o resultado de uma série de oposigdes, entre as quais
se encontrava a sua negacdo de prerrogativas estritamente mecanicistas, entre outras
possibilidades de fundo politico®. Ainda assim, ele provavelmente adotou de Wilhelm Roux
(1850 — 1924), outro mecanicista igualmente influenciado por Darwin, a nocdo de luta que
utilizou para atacar outras tendéncias darwinistas de sua época (Ibidem, p. 161); lembrando
que essas criticas inicialmente partiram do proprio Roux, que negava a ideia de que Darwin
teria descrito as leis organicas que determinariam o sistema biologico.

Na virada do século Roux teria aberto as portas para as teorias vitalistas ao propor a
ideia de que o vir-a-ser tinha de ser definido sob terminologias funcionais, apresentando-nos
dez funcbes préprias a vida organica: mudanca, eliminacdo, recepc¢do, assimilacdo,
crescimento, movimento, multiplicacdo, transmissdo de caracteristicas, adaptacdo e
conservacao (Ibidem, p. 163). Ao final de suas pesquisas Roux considerard que o organismo €
0 resultado de uma luta continua, ideia que marcara a publicacdo da obra A luta das partes no
organismo (1881), uma publicacdo que provavelmente influenciou significativamente
Nietzsche.

N&o estamos dizendo com isso que a concepcao de guerra entre forcas opostas nao
estivesse dada muito antes das leituras que Nietzsche fez das pesquisas bioldgicas, no entanto
é certo que ele encontrou nelas a fundamentacédo tedrica que precisava para dar continuidade
as investigacdes da vontade de vida; encontrava, portanto, a linguagem que precisava para dar
sentido formal e pragmatico a teoria schopenhaueriana que adotara, e além de tudo, a intuicéo
de devir tomada do pensamento pré-platdnico. Conservacdo diria respeito, assim, a mais
infima instancia vital, posto que aqui se prefigurava uma percepcdo distinta daquilo que era
entendido na modernidade como a “ordem natural” do mundo: uma ideia de vontade

inicialmente fiel ao diagrama schopenhaueriano, porém que comecava a assumir

2 0O professor Frezzatti Jr. considera que para além da critica as prerrogativas mecanicistas de sua época,
Nietzsche também fez uma oposi¢do especial a Heinrich Haeckel (1834 — 1919), bi6logo alemdo darwinista,
conhecido por ser o primeiro a apresentar uma arvore evolutiva de espécies (2014, p. 147). Para além de um
mecanicista convicto, Haekel ficou conhecido por seu apoio ao Estado aleméao criado no periodo (lbidem, 137), e
contra ele Nietzsche provavelmente tomou de Roux concepcbes darwinistas desprovidas de pretensdes
estritamente mecanicas, dado o entrelagamento entre fisica e biologia ao conceber o organismo como o resultado
de forcas mecénicas.



43

configuragdes distintas no que diz respeito a violéncia configuradora de formas e ao anseio
por poder e dominacao.

Portanto, segundo esses termos, o que seria 0 aparelho cognitivo? Nietzsche dira que
ele é “um aparato de abstracdo e de simplificacdo — ndo voltado para o conhecimento, mas
para o apoderamento das coisas” (26 [61] Verdo — Outono de 1884). Neste caso, 0 que
devemos questionar é: do que se apoderaria esse intelecto predatério? Em relacdo ao qué se da
0 processo de apoderamento? E foi seguindo o caminho de Schopenhauer que Nietzsche
trabalhou com a nocdo de que o entendimento € uma maquinaria fundamentalmente
desprovida de qualquer racionalidade que ndo seja a pura “empiria”. Isto significara dizer que
se formos ao limite de qualquer investigacdo, tudo se tratara da assimila¢cdo do mundo que nos
aparece como o “fazer-efeito” de Schopenhauer: leis e regras que no final das contas s6 dizem
respeito ao proprio sujeito, ou melhor, em termos mais nietzschianos, a face de vida que
interpreta. E assim que Nietzsche dispensa a concepgdo kantiana de sujeito presente na obra
do velho mestre, adotando uma terminologia ainda mais schopenhaueriana: o corpo; um
topico que sera devidamente destacado mais a frente.

Tudo isso implica dizer que Nietzsche langou por terra a no¢do que orientava a
filosofia durante séculos: a busca pela verdade como a base do progresso cientifico. Dado que
todo e qualquer conhecimento estaria circunscrito as condi¢Ges existenciais do ente que
interpreta, a conclusdo parece ser apenas uma: “ndo poderia haver nenhum outro tipo de
intelecto (para nds mesmos) sendo aquele que nos conserva, uma precipitacdo” (26 [127]
Verdo — Outono de 1884). Como falar de verdade, intelec¢do pura e abstracdo, ou ainda de
demonstracdo e constatacdo se no fim das contas o fator de validade do mesmo
[conhecimento] ndo seria a logica, mas as condi¢cOes existenciais do interprete. Nietzsche
atribui a nocdo de conhecimento um pragmatismo que desdenha a tradicdo, buscando um
novo fundamento epistemologico, uma percepcdo da razdo que ndo encalhe na velha ficcdo
platonica.

Que ndo nos enganemos em relacdo aos anseios nietzschianos ao conceber o
platonismo como uma ficcdo desprovida de vitalidade. Nietzsche ndo tenta inverter a tabula
epistemoldgica da tradicdo, o que significaria dizer apresentar-nos uma “nova verdade”. Ele
definitivamente ndo se encarava como um profeta ou mesmo algum tipo de revolucionario,
também ndo era um cético despojado de finalidades. O empreendimento nietzschiano tenta
conceber um novo critério de validacdo que ndo seja a légica ou a demonstragdo cientifica,

mas sim, a propria vida na sua riqueza e multiplicidade de faces. Por isso ele diria o seguinte:



44

“Minha preocupacao ndo é com a possibilidade de que algo permaneca sem ser conhecido; eu
me alegro muito mais com o fato de que pode haver uma espécie de conhecimento e admiro a
complexidade dessa possibilitagdo” ([249]Abril — Junho de 1885). Sendo assim, a nova razdo
de ser do conhecimento segundo o pensamento nietzschiano lhe seria denominada por
perspectivismo, conceito criado por Gottfried Wilhelm Leibniz (1646 — 1716)?*, mas do qual
Nietzsche ainda é considerado o mais relevante defensor.

O perspectivismo epistemoldgico preconiza um novo modo de pensar que implica o
seguinte juizo: “‘Isto é falso’ significa originariamente ‘eu ndo acredito nisto’. Visto de
maneira ainda mais fina ‘no sinto nada ai, ndo fago nada a partir dai’.” (34 [255] Abril —
Junho de 1885). Nietzsche, tal como Schopenhauer, volta-se para o sujeito do entendimento
que sera concebido agora como o ente que interpreta®, na tentativa de encontrar seu norte
teorico. Esta validade ndo poderia ser outra coisa se ndo o préprio sujeito do conhecimento,
ou seja: o intérprete como aquele que dita o que é ou ndo € valido, tendo em vista ndo a légica
ou uma verdade enquanto tal, e sim as condig¢des de conservagédo, possibilidades de ascenséo,
criacdo, dominio e fortalecimento, em suma: a vida mesma que interpreta e determina o valor

das coisas, sem com isso pensarmos na instancia vital como um “intérprete por detras de

24 E sabido que o perspectivismo epistemoldgico foi aprofundado e ampliado por Nietzsche, contudo teria sido
uma criacdo da teoria metafisicalista de Leibniz, um trabalho provavelmente inspirado na filosofia pré-socratica.
Leibniz tentara identificar aquilo que seria a matéria indivisivel de toda a realidade, um elemento desprovido de
partes, forma, extensdo ou possibilidade de divisdo; a matéria de toda a natureza: as monadas (LEIBNIZ, 2015,
p- 25). Sua investigagdo apontava para aquilo que seria uma decorréncia de um universo “monodolégico”, e que
entendemos por perspectiva; dada a mutabilidade e a diferencga constitutivas que definiria a mdnada desde o seu
interior (Ibidem, p. 26). Segundo o seu raciocinio a ménada — substancia simples de toda a natureza — reflete a
perspectiva de sua propria condicéo, inferindo que um Unico e mesmo universo parece se multiplicar como uma
diversidade de pontos de vista que testemunham a sua condicdo (ABBAGNANO, 2007, p. 886). As mbénadas
seriam a resposta para a mudanca de todas as coisas, pois elas resguardariam em si mesmas certa perfeicéo e
suficiéncia que as tornam fonte de suas a¢des internas, literalmente falando: Autdmatas Incorpéreas (LEIBNIZ,
2015, p. 28) que instituem a mutabilidade e diversidade da natureza, ainda resguardando a unidade que lhes é
constitutiva. O pensamento nietzschiano claramente resguarda uma inspiracdo leibniziana, sobretudo na
investigacdo do poder enquanto eixo constitutivo do devir, por mais que Nietzsche tenha negado fazer algum
tipo de investigag&o fisicalista.

%5 Falar daquela que seria a melhor expressdo nietzschiana para se referir a “figura humana” sera sempre um
desafio, mas o fato é que em Nietzsche parece ndo haver uma distingdo radical — no sentido de uma distingao
ontolégica — entre 0 homem e os demais entes organicos, ja que uma intuicdo holistica de existéncia
definitivamente atravessa seus raciocinios. E por isso que ele afirmara o seguinte: “Alma, respiragdo e existéncia
(esse) sdo equiparadas. O vivente ¢ o ser: para além dele, nao ha nenhum ser” (1[24] Outono de 1885 — Inicio do
ano de 1886). Neste sentido o que denominamos por “consciéncia” nada mais ¢ que um meio de existéncia,
bastando-nos esclarecer o que para ele significaria essa mesma “existéncia”. O fato é que o pensamento
nietzschiano tende a apontar para um senso de conservagdo e potencializagdo que nortearia até mesmo o mundo
inorganico, e sendo assim, se hd no homem algo que Ihe faria distinto de outros entes, este elemento seria uma
caracteristica fisiolégica que Ihe possibilita elevar o préprio poder — isto €, sua capacidade de
ficcionalizacdo/abstracdo do real — a niveis extremos. Justamente por isso que optamos pela designacao “ente
que interpreta” ou “face de vida humana”, levando em conta que ndo existe um conceito de homem plenamente
estritamente trabalhado na obra de Nietzsche, por mais que tempos em tempos ele tenha brincado com essa
possibilidade.



45

tudo”, sendo a interpretagdo — 0 verbo criador de sentido — a Unica coisa que existe em si e por
si mesmo.

Na contramdo da tradicdo, Nietzsche concebeu o conhecimento como “algo
posicionador, poetante, falsificador” (26 [226] Verdao — Outono de 1884), uma vez que nao
haveria outro fundamento para 0 mesmo que ndo fosse a situacdo existencial do intérprete?®.
Similar aquilo que havia dito Schopenhauer n’O mundo como vontade e como representacao,
0 raciocinio nietzschiano é o de que o entendimento se desdobraria sobre um mundo em vir-a-
ser, falsificando-o na medida em que assimila e determina as regras necessarias a conservagao
e potencializacdo da prépria existéncia. Tais regras sdo em si mesmas ficgdes arbitrarias que
reconfiguram o mundo segundo uma vida fatica, e 0 conhecimento possuira com isso um
carater perspectivistico; no limiar, pragmatico, posto que sua verdade ou validade sempre dira
respeito a relacdo estabelecida entre intérprete e mundo, uma relacdo continua, sucessiva e
sempre insuficiente, na medida em que o mundo “conhecido” nunca € um dado fixo. Sobre

isso, 1é-se:

Conhecimento: a possibilidade da experiéncia por meio do fato de que o
acontecimento real e efetivo, tanto por parte das forcas que exercem uma
influéncia, quanto por parte de nossas forcas configuradoras, ¢é
extraordinariamente simplificado: de tal modo que parece haver coisas
semelhantes e iguais. Conhecimento é falsificacdo do multiplo e do
incontavel em meio ao igual, ao semelhante, ao contavel. Portanto, a vida s
é possivel em funcdo de tal aparato de falsificacdo, pensar € um reconfigurar
falsificador, sentir ¢ uma reconfiguracdo falsificadora, querer é uma
reconfiguracdo falsificadora —: em tudo isso reside a forca da assimilacdo: eu
pressupde uma vontade de tornar algo igual para nés.” (34 [252] Abril —
Junho de 1885)

Sendo assim, a verdade é considerada aqui uma espécie de “erro” sem o qual um
determinado tipo de ser vivo ndo poderia viver, sendo justamente o valor para a existéncia que
interpreta o cerne de tal sentenca (34 [253] Abril — Junho de 1885). A ideia de que a verdade é
uma representacdo vital tomara como base a obra schopenhaueriana, pois desde ai 0s animais
foram concebidos como seres potencialmente capacitados para “representar” coisas, 0 que
implica dizer que possuiriam um grau minimo de entendimento. Como falamos, nessa
instancia ndo nos referimos a conceitos e definicdes estritamente racionais, mas aquilo que

antecederia qualquer inteleccdo intelectual, o elemento que precederia a racionalizacdo e a

% Nao utilizamos a terminologia existencial no sentido empregado pelo movimento existencialista do século XX,
pois Nietzsche usa o termo tendo em vista 0 panorama perspectivistico e pragmaético do ente que vive. Também
ndo relevamos a influéncia que o mesmo exerceria no movimento filosdfico existencialista propriamente dito,
mas no momento o que estad em jogo € algo distinto daquilo que emergiria no préximo século.



46

propria linguagem. Se Schopenhauer deu o primeiro passo olhando por detras do razéo e
identificando o panorama intuitivo que se estabelece a partir da relagcdo entre sujeito e mundo,
Nietzsche daréd o segundo ao conceber tal relagdo em termos existenciais e pragmaticos.

Como dira Nietzsche, o “que estd em questdo é designar corretamente a unidade, na
qual pensar, querer e sentidos, assim como todos os afetos sdo sintetizados: evidentemente, o
intelecto é apenas um instrumento, mas em que méaos?” (40 [38] Agosto — Setembro de 1885).
A resposta de Nietzsche é a de que “fatos fundamentais, sobre os quais se baseia em geral a
possibilidade de julgamento e da conclusdo — formas fundamentais do intelecto” (26 [180]
1884) sdo a resposta a qualquer investigacdo do entendimento; uma percepcdo do
entendimento, portanto, para além de qualquer nogdo vaga de “pureza categorica”.
Significativamente contraria a teoria kantiana, por mais que carregue consigo certa dose de
“filosofia critica”, a epistemologia nietzschiana acaba por concluir que o entendimento puro é
simplesmente impossivel. Mesmo que tivéssemos uma estrutura intelectiva transcendental,
esta sO viria a ser lapidada e conhecida na experiéncia particular, sendo toda e qualquer
possibilidade de experiéncia determinada pelas circunscricdes existenciais do ente que
interpreta, este que por si mesmo ja é um enigma?’.

Tal qual o proprio devir, 0 homem se depara com os préprios limites e possibilidades
no momento em que se reconhece como mundo/vida, o0 que nos leva a seguinte questdo: como
um ser que estd em devir pode conhecer o vir-a-ser? Nos tramites do ceticismo, Nietzsche
concebe um tipo de “existéncia na qual conhecer [em si] mesmo seria impossivel, porque
haveria uma contradigdo entre o absoluto fluido ¢ o conhecimento” (26 [58] Verdo — Outono
de 1884). Antes mesmo de mergulhar no ceticismo absoluto, ele busca responder ao primeiro
problema — referente ao ente que interpreta — afirmando que: “Nosso espirito, juntamente com
0s nossos ‘sentimentos’ e sensag¢des, ¢ um instrumento que esta a servico de um senhor de
muitas cabecas ¢ de muitas camadas: esse senhor sdo as nossas avaliagdes” (40 [69] Agosto —
Setembro de 1885), e estas se expressam no processo interpretativo que o homem é em si
mesmo; ou seja: 0 homem é um movimento de interpretagdo ininterrupto, o que nos impede
defini-lo em termos analiticos.

As avaliacOes testemunham a unidade volitiva — a integracéo vital entre querer, pensar
e sentir — que dita o que € o real. Elas expressariam as “condi¢des de vida (na menor parte, as
condigOes da pessoa; em seguida, as condi¢bes do género ‘homem’; na maior parte ¢ na

maxima extensdo as condigdes, sob as quais em geral a vida ¢ possivel)” (40 [69] Agosto —

27 Justamente porque o problema se torna ainda mais complexo quando o homem se reconhece como a
pluralidade dindmica e enigmatica que é.



47

Setembro de 1885) onde se desdobra o que entendemos por realidade. Como falar da verdade
em si se esta sempre estara circunscrita as condi¢des perspectivisticas do intérprete, sendo a
propria interpretacdo o atestado de validacdo do estatuto do real. E por carregar um grau
significativo de pragmatismo que o raciocinio nietzschiano evita mergulhar num ceticismo
absoluto, depositando no intérprete a responsabilidade pela reavaliagcdo dos valores em vigor
no conhecimento perpetuado pela tradi¢do; uma reavaliacdo que deve ser conduzida a propria
concepcao de realidade (mundo).

No que diz respeito ao segundo problema, Nietzsche respondera que no devir “uma
criatura viva precisaria acreditar primeiro em coisas, em duragdo etc., para poder existir: 0
erro seria a sua condigdo de existéncia” (26 [58] Verdo — Outono de 1884). Reafirmando o
estatuto ficcional do conhecimento, contudo uma ficcdo que encontra seu valor na propria
existéncia, Nietzsche nos aponta para a ideia de que o aparelho cognitivo pode ser um
mecanismo de simplificacdo da realidade, pela propria impossibilidade de se submeter um
mundo dindmico, multifacetado e cadtico as categorias intelectivas; mas ainda, pelo fato de
que tais circunscricdes sejam em si mesmas perspectivisticas, fundamentalmente dependentes
da existéncia fatica do intérprete. Em suma: “Conhecimento é falsificacdo do multiplo e do
incontavel em meio ao igual, ao semelhante, ao contavel. Portanto, a vida so € possivel em
funcdo de tal aparato de falsificac8o, pensar é um reconfigurar falsificador” (34 [252] Abril —
Junho de 1885). Tudo isso em prol de um ente dindmico e perspectivistico, limitado pela
propria situacdo existencial, e ainda assim fundamento e dependente dela.

Por fim, Nietzsche entendera o intelecto como uma subsequéncia de processos
fisiologicos, sendo um mecanismo indispensavel a existéncia humana. A critica a tradicdo
filosofica se daria mais pelo fato de que os pensadores ndo teriam atentado para 0s motivos
reais que impelem a erudicdo (25 [368] Primavera de 1884), tornando-se pragmaticamente e
existencialmente obsoletos. Novamente seguindo o caminho schopenhaueriano, Nietzsche
aponta para a ideia de que o pensamento conceitual ¢ “o que ha de mais superficial” no
homem, enquanto as “valoragdes que soam intangiveis e que se fazem presentes sdo mais
profundas” (26 [94] Verdo — Outono de 1884) e significativas em termos faticos. Assim
sendo, instancias sensiveis como dor e prazer — sobretudo a dor, em especial os afetos —
diriam muito mais sobre a unidade volitiva que antecede a inteleccdo que o tdo estimado
conhecimento discursivo.

A nova percepcao lancada sobre a ideia de individuo parte do vislumbre de que “temos

muitos tipos em nos” (25 [375], Verdo — Outono de 1884), sendo a unidade volitiva em si



48

mesma um enigma. Nada atestaria a existéncia objetiva de tal unidade, j& que a linguagem e o
trato conceitual nos impossibilitariam de lidar com precisdo com um fenémeno dindmico e
plurifuncional. Testemunhando a influéncia de Roux, Nietzsche considera que o individuo é
uma “fic¢do psicologica e gramatical”, sendo a conclusdo parcial ¢ dinamica de “uma luta
interna entre as menores partes do organismo” (FREZZATTI JR., 2014, p. 164). O que
moveria essa luta? Sua resposta serd a vontade de vida, e talvez a conclusdo mais apropriada
seja a seguinte: “O ato da vontade ¢ ele mesmo a conclusdo de uma ‘luta entre motivos’ —
esses motivos mesmos, porém — — — (26 [128] Verdo — Outono de 1884); a passagem
literalmente esta incompleta. Contudo é de se supor que tais motivos encontram na prépria
concepcdo da vontade de poder o seu ultimo referencial epistemoldgico.

A palavra perspectivismo origina-se do latim perspicére?®, que significa “ver através
de”, o que por si mesmo nos indica que a perspectiva é encarada por Nietzsche como 0 modo
de se relacionar com o real ou a maneira como o préprio real se mostra. Segundo esses termos
toda e qualquer percepcéo da vida estaria circunscrita a determinadas condic¢des de existéncia
e, de certa forma, parcialmente determinada por seus aspectos fisioldgicos e existenciais. Uma
perspectiva € e sempre sera necessariamente incompleta, na medida em que nunca estariamos
em condicdes de apreender a realidade como um todo, mas apenas uma parcela daquilo que
nos aparece; conhecimento esse que é, antes de tudo, a propria existéncia perspectivistica em
atuacdo, sendo radicalmente impossivel uma distin¢do pontual entre a realidade propriamente
dita e 0 jogo de interpretacdes que a corporifica. Tudo seriam faces indistintas do existir e da
existéncia, posto que falar de perspectivismo implica em tentar compreender 0 meio atraves
do qual a vida se conhece.

Sendo assim, é importante entender que uma perspectiva ndo é a manifestacdo de um
fendmeno a parte da vida, como se algo pudesse subsistir fora de seu espaco de determinacéo
e observa-la de fora, com algum tipo de “imparcialidade”. A verdade € que a perspectiva € a
propria manifestacdo da vontade de poder, sendo exercicio vital sobre si mesmo, ficcdo que se
desdobra a partir da existéncia do intérprete. Da mesma forma que Schopenhauer
compreendera 0 conhecimento como um processo continuo que se estende sobre o devir — a
relacdo que o corpo manteria com o fazer-efeito daquilo que lhe € externo, afetando-o
sucessivamente — Nietzsche o entenderd como o resultado de uma relacdo pragmatico-
existencial: um processo interpretativo que se desdobra sobre as possibilidades de

conservacao, fortalecimento e expansao vital.

8 Termo derivado de perspicio, que significa examinar, observar com atencdo, perceber ou reconhecer
(DICIONARIO LATIN-PORTUGUES, 2012, p. 372).



49

2. Em direcdo a contemporaneidade

Nunca foi segredo o fato de que Schopenhauer contribuiu significativamente com a
obra nietzschiana, bastando-nos por enquanto compreender como se deu a transi¢éo de certos
temas e subsidios metodoldgicos que nos possibilitariam confirmar a continuidade
epistemoldgica da parte de Nietzsche em relacdo ao velho mestre. Como vimos a critica
nietzschiana a tradicdo se desenvolveu tomando como aporte uma nocgdo relativamente
distinta de verdade: a ideia de que o conhecimento é o resultado de um movimento ficcional
em prol das condigdes de conservacdo, fortalecimento e expansédo da vida que interpreta. E foi
seguindo os passos de Schopenhauer que o perspectivismo nietzschiano assumiu-se como a
teoria que desloca a instancia da constatacdo da verdade das coisas para a “verdade
categdrica”?® do intérprete, enquanto face de vida e fator existencial de toda e qualquer
conhecimento possivel.

Porém, quando falamos aqui de “verdade categorica”, ndo temos em vista uma analise
do entendimento puro ou categorias existenciais, mas a simples realidade ficcional do
intérprete edificada na sua relacdo pragmatica e funcional com a propria vida. Constata-se,
assim, que no percurso de seu velho mestre, Nietzsche deu continuidade a problemaética
kantiana em vigor na sua época, aprofundando e ampliando concepgdes e insights
estritamente schopenhauerianos. O resultado disso foi uma obra provida de grande
originalidade e que conseguiu se apartar relativamente da sombra de Schopenhauer.

Seja como for, a primeira consequéncia do perspectivismo nietzschiano é a negacao de
instancias basilares a epistemologia classica, o que implicara numa guinada tedrica que
rescindiu as nocdes de individuo, liberdade e verdade. A segunda consequéncia mais
significativa dessa teoria nem sempre é observada com a devida atencdo: a apresentacdo de
uma concepg¢do de mundo similar a de Schopenhauer, que no entanto assumiria caracteristicas
distintas com o amadurecimento da obra de Nietzsche. Basta-nos agora atentar para a primeira

subsequéncia do perspectivismo epistemoldgico, tendo em vista esclarecer a critica

29 Nao nos referimos aqui a “verdades categoricas” stricto sensu, mas apenas a sugestiva heranga kantiana que
permeia a obra de Nietzsche: a ideia de que se pudermos falar de uma verdade, esta se encontraria no proprio
sujeito, ou pelo menos na sua existéncia fatica; a despeito de fato de que o pensamento nietzschiano parece
ignorar qualquer possibilidade de se obter um entendimento rigoroso da estrutura cognitiva — em termos
kantianos, como uma critica da razdo pura — justamente o que nos leva cogitar a continuidade de um tipo de
“idealismo” na sua obra, 0 que nao é o caso.



50

nietzschiana a tradi¢do ocidental e, no segundo momento, esclarecer como essa teoria é o

resultado desse engajamento.

2.1 Contra as nocdes de razdo, individuo e liberdade

A compreensdo de que o conhecimento € o resultado da coordenacdo vital entre
estimulos internos e externos levara Nietzsche a afirmar que somos verdadeiros artistas (25
[375] Verdo — Outono de 1884). Como vimos, 0 perspectivismo evoca o discernimento de que
a “verdade” necessariamente se insere dentro das circunscri¢es existenciais e faticas do ente
que interpreta, carregando consigo ndo sO suas limitagBes fisioldgicas, como o préprio
intérprete ja seria a expressao irrevogavel da multiplicidade de faces da vida. Uma concepcao
de vida distinta daquela que prefigurava a obra de Schopenhauer, porém, no momento basta-
nos atentar para a ideia da verdade enquanto perspectiva, o que vai radicalmente de encontro a
hipotese da verdade sustentada pela tradicdo ocidental.

O fragmento 34 [230] datado de 1885 nos diz algo significativo sobre o
perspectivismo nietzschiano e suas implicacdes teoricas quando declara o seguinte: “Ha
muitos tipos de olhos. Mesmo a esfinge tem olhos: e, consequentemente, ha muitos tipos de
‘verdades’, e, por conseguinte, ndo ha nenhuma verdade” (34 [230] Abril — Junho de 1885). E
de se admitir que a reconducéo efetuada da verdade das coisas para a verdade categorica do
sujeito na modernidade filos6fica foi um primeiro passo em direcdo ao perspectivismo
nietzschiano; teoria que, se analisarmos bem, insere-se como um tipo de intermedio entre o
relativismo classico — tdo exemplificado pelos antigos sofistas e as vertentes de ceticismo — e
0 subjetivismo moderno — inaugurado por Descartes e sustentado por Kant e Schopenhauer.
Foi a partir de tais contribuicdes que Nietzsche concluiu ser impossivel cogitar a possibilidade
de se alcangar uma verdade absoluta, uma vez que ela simplesmente nunca existiu; e ainda
atentando para o fato de que se pudéssemos falar da verdade, a resposta para essa questao se
encontraria no préprio intérprete; ou, como dissemos antes, na interpretagdo como expressao
vital.

Se analisarmos a historia do pensamento ocidental segundo essa linha de raciocinio
chegaremos a que concluséo? Isto &, o que estaria em vigor na tradi¢do platonico-aristotélica e
no movimento epistemolégico que se fez até aqui? O que determinaria, portanto, o espirito
cientifico? Para tais questfes a resposta de Nietzsche foi a vontade de verdade, no que

entendeu ser a orientacdo epistemologica basilar no cerne da nossa histéria, como um



51

movimento destituido de qualquer senso pragmaético, vital ou ainda existencial; um processo
cego em relacdo as proprias finalidades, além de provavelmente ser o fator principal pela
emergéncia do niilismo europeu e as demais mazelas do mundo moderno, em suma: a
negacgéo do vir-a-ser.

O pensamento nietzschiano concebeu a vontade de verdade como um processo de
racionalizacdo fruto do medo e da fraqueza, um “movimento proprio dos homens mediocres
que ndo sabem dirigir e dominar as coisas e concebem a felicidade como imobilidade”
(VATTIMO, 2010, p. 37). Por isso a tradicdo metafisica Ihe apareceu como um imenso
esbogo dialético edificado em cima do horror ao vir-a-ser, enquanto anseio por uma
estabilidade caracteristica do espirito ocidental, que se cultivara sempre tentando negar o
devir e o ciclo de afeccdes da vida. Nestes termos, o Ocidente moderno seria o resultado de
mais de dois mil anos de platonismo, uma histéria construida em cima do niilismo, por mais
que Nietzsche encare esse fendmeno sob angulos relativamente distintos®.

Todo esse movimento de deterioragéo teria se iniciado no momento em que o intelecto
humano deixara de lado suas funcdes vitais — no que para Nietzsche significava falar de
conservacao, fortalecimento e expansdo — para se voltar apenas ao culto de uma hipotese
longinqua e nunca alcangada: a verdade. A histéria ocidental, mesmo sob a vigéncia do
cristianismo, seria a expressao mesma da vontade de verdade: por um lado, o resultado de um
esquema tedrico antinatural e incoerente, por outro, a expressao da degeneracdo propria a
todas as faces da vida, o que indica que o niilismo seria um sintoma de algo mais amplo e
irremediavel (17 [8] Maio — Junho de 1888). As duas opcdes apresentadas por Nietzsche
coexistem sem maiores consequéncias dentro da sua obra, ao passo que veremos que a
primeira delas é resultado direto do que entendemos aqui por um fundamento ontoldgico

nunca questionado.

30 Lembrando sempre que no pensamento nietzschiano existe a sugestdo de que o niilismo nada mais seria que o
vislumbre do mundo no seu estado de pureza constitutiva. Mas o uso dessa palavra provavelmente foi inspirado
nas leituras feitas por Nietzsche da obra de Paul Bourget (1852-1935), mais precisamente Essais de Psychologie
Contemporaine (1883); uma das publicacdes responsaveis por associar 0 niilismo com 0s movimentos
anarquistas russos, entre outras sociedades em analise, mas determinante ao atentar para o fendmeno como um
processo de negacdo da vida (ANDLER apud MULLER-LAUTER, 2009, p. 123-124). Nietzsche parecer ter
adotado a ideia de Bourget sob um ponto de vista mais arqueoldgico, apontando para os primoérdios do Ocidente
como o fator genético do niilismo ocidental; ainda assim, sugere que o niilismo em si ndo seria uma simples
criacdo platdnica, mas sim o resultado inequivoco do movimento da prépria vida, sendo a decadéncia do
Ocidente a logica derradeira da desagregagdo das forcas antes mantidas pela unidade vital (Ibidem, p. 126-127).
A queda no estado de nadificacdo absoluta seria o resultado de um sistema tedrico, mas se observarmos com
atengdo esse fendmeno revelaria muito mais um estado fisioldgico: o niilismo, portanto, como um sintoma. A
analise nietzschiana da alguns passos atras do raciocinio de Bourget ao apontar para o fundamento fisiolégico
por detras de toda a arquitetonica ocidental, o que atesta mais uma vez como Nietzsche sempre trabalha com esse
pressuposto ontoldgico no exercicio de suas criticas.



52

Foi seguindo os passos de Schopenhauer que Nietzsche voltou-se para o cerne desse
esbogo metafisico e acusara: “a ‘vontade de verdade’ desenvolveu-se a servigo da ‘vontade de
poder’”(43 [1] Outono de 1885), sendo a histdria ocidental uma inversdo absurda de um
principio bésico da vida. E neste sentido que “incoeréncia” e “antinaturalidade”, para
Nietzsche, sdo termos que testemunham a sua referéncia ontologica de maior amplitude: o vir-
a-ser. Desta forma, ao identificar o fator pulsional dindmico por detrds de toda e qualquer
inteleccdo, ele chegara a consideracdo da imensa quimera que seria 0 pensamento ocidental
como um todo: um movimento epistemoldgico destituido de qualquer valor Gtil a vida; um
artificio moribundo e naturalmente condenado ao fracasso.

Nietzsche considerou ainda que “visto de maneira exata” a tarefa da vontade de
verdade deveria ser “auxiliar uma espécie determinada de ndo verdade a vencer e a perdurar,
tomar um todo coeso de falsificagdes como base para a conservacdo de um determinado tipo
de vivente.” (43 [1] Outono de 1885). Ao contrario disso a nossa histdria revelou um
sucessivo distanciamento entre 0 homem e a realidade, ou melhor: o enfraquecimento
continuo da figura humana, tendo em conta um processo dialético que a distanciara do vir-a-
sers?,

Outro aspecto subsequente dessa critica € a rejeicdo nietzschiana das nocgles de
individuo/sujeito® e liberdade, pois a tradicdo concebera essas ideias simultaneamente a
concepgdo de autonomia; dessa maneira, individuo e liberdade formariam as bases para se
conceber o exercicio intelectual genuino. A tradicdo nunca ou pouco problematizou a
efetividade dessas ideias, pois elas sempre formaram o topos® de nossa histdria, sendo
justamente dai que nascera a concepgao de vontade®*: a crenca de que o ser humano é um ente

plenamente livre e autossuficiente. De Platdo a Kant podemos identificar nogoes

31 Como dissemos, n3o estamos alheios as dificuldades de se falar de uma dita “realidade” no tocante & obra
nietzschiana, mas é certo que o filésofo tomara do que entendia por real — ou seja, o Unico fator irrefutavel da
existéncia, 0 vir-a-ser — a base para todos 0s seus raciocinios. Seja como for, a nocéo de realidade que estamos
trabalhando aqui ndo se aparta das contribuicdes da filosofia critica e posteriormente a schopenhaueriana, posto
que o dito “real” dira respeito, sobretudo, a existéncia que se revela por intermédio do intérprete.

32 Entenderemos a ideia sujeito em equivaléncia a individuo.

3Topos é uma terminologia que vem do grego topoi, que designa o lugar comum dentro de uma estrutura teérica
e, portanto, retérica (HOUAISS, 2009, p. 1855). Enquanto um tema ou motivo tradicional que da sentido e rege
toda uma gama de discussdes epistemoldgicas, um topos é, na maior parte das vezes, ndo s6 inquestionavel, mas
além de tudo é compreendido como 6bvio e insuspeito. E de se perceber o que ¢ um topos quando apontamos
para definigdes como “individuo”, “liberdade”, “razdo” e “autonomia” que para nos parecem totalmente
inquestionaveis, mas uma das coisas que caracterizou a passagem da modernidade para a contemporaneidade foi
a suspensdo da clareza e obviedade desses tOpicos. Nesses termos, Nietzsche nos aparece como um autor
claramente pdés-moderno, na medida em que foi de fundamental importancia a emergéncia do pensamento
contemporaneo.

34 Para tanto, empregamos o sentido kantiano da palavra tal como esta expresso na Fundamentac&o da metafisica
dos costumes (1785).



53

relativamente distintas de sujeito que colaboraram com um entendimento comum dessa ideia,
sobretudo no que diz respeito a vontade como prerrogativa base de um ente racional e livre;
um ente, portanto, antinatural.

Do mundo antigo ao medievo, o sujeito fora concebido como alma (substancia) para a
qual estariam inerentes determinados caracteres ou que emanam certas atividades. Com o
advento da modernidade, Kant foi o principal responsavel por introduzir modificacGes
significativas na imagem de sujeito que nos foi deixada pela tradicdo, por mais que muitos
dos tracos da nova percepc¢édo tenham sido lapidados por Descartes. Entendendo-0 como o “eu
penso da consciéncia ou autoconsciéncia que determina e condiciona toda atividade
cognitiva” (ABBAGNANO, 2007, p. 1097), Kant concebeu um sujeito transcendental que
determina a relacdo que constitui 0s juizos, sendo provido de principios sem 0s quais hada
pode ser pensado (KANT, 2013, p. 103), e consequentemente, sendo aquele que nutre a
capacidade de atuacio segundo tais principios: a vontade®.

E por isso que desde Descartes, e sobretudo a partir de Kant, as palavras liberdade,
vontade e razdo passariam a ser compreendidas como sinbnimos equitativos. Ser detentor de
razao traria consigo a prerrogativa do exercicio da vontade, o que em ultima instancia
testemunharia a liberdade que tanto caracterizaria 0 homem em oposi¢do aos demais entes: a
autonomia. Isto é, o poder de condicionar a prépria natureza — a vontade em sentido classico
da palavra — segundo principios plenamente racionais —, ou mesmo concebida em termos
“ficcionais” ou antinaturais®.

Como foi dito, Schopenhauer foi o responsavel por iniciar 0 movimento de reavaliacao
dessa ideia quando questionou a primazia concedida pela filosofia critica ao sujeito na relacdo
com 0s objetos, pois compreendeu que tanto um quanto 0 outro se sustentariam mutuamente,
sendo a representacdo que o proprio individuo tem de si a emergéncia do processo de
representacdo do mundo. Segundo sua investigacdo, 0 sujeito nasce da representacdo que faz
do mundo, e como consequéncia, acaba por representar a si mesmo na relacdo com o fazer-

efeito do devir.

% Tomando como principal referéncia a obra Critica da razdo pura (1781), mas também algumas das
publicacBes paralelas que foram determinantes na reformulacdo desse conceito, tais como Critica da razéo
pratica (1788), Prolegdbmenos (1783), etc. Todas elas vdo lapidando com detalhes a nogdo moderna de
sujeito/individuo, lembrando sempre que Descartes foi, provavelmente, o grande precursor desse movimento.
Ainda assim, podemos conferir com maior clareza e objetividade o delineamento do que seria a passagem da
percepcao de uma vontade passional e, portanto, uma vontade subjugada pela natureza, para uma nova percep¢do
da “vontade individual” resultante da razdo no livro Fundamentacdo da metafisica dos costumes (1785): a
vontade fundamentada em principios plenamente racionais, no que significaria a subjugacdo da natureza pela

razao.
36



54

Sob muitos aspectos, Schopenhauer foi aquele que ofereceu ao pensamento
nietzschiano os elementos necessarios ao questionamento da ideia de sujeito, por mais que
efetivamente ndo tenha lutado pela refutacdo desse conceito. Vejamos que na afirmacéo
schopenhaueriana de que o individuo ndo € uma coisa-em-si, isto é, alma ou substancia, ou
ainda principio fundamentador de todo juizo possivel, mas fendmeno materializado da
vontade de vida (SCHOPENHAUER, 2012, p. 172), deu-se uma cisdo inegavel com a
epistemologia classica da qual a filosofia critica foi uma continuidade. A ilusdo da liberdade
se originaria da percep¢do humana em se considerar uma coisa em si, um ente autossuficiente,
0 que no pensamento kantiano significou falar de um ser a priori ou sujeito transcendental.

Contudo, Schopenhauer insistira que apenas a posteriori se da a existéncia do sujeito
enguanto tal, ou seja: por meio da experiéncia e na prépria experiéncia concreta e individual,
e nunca antes dela®, sendo também esse veiculo o responsavel por revelar ao homem o
quanto ele seria um escravo espiritual, ao passo que a autonomia é tida aqui como uma ilusao
perpetrada pela vontade. Sendo assim, Schopenhauer foi um dos primeiros a questionar a
autossuficiéncia racional do ser humano quando argumentou que o entendimento estaria
enraizado em instancias plenamente irracionais, legando a Nietzsche a suspeita em relacdo as
nocOes de individuo e liberdade, mas alem de tudo, uma concepg¢éo inovadora de vontade de
vida.

Seguindo esse raciocinio, Nietzsche questionaria se seria “permitido supor uma
multiplicidade de sujeitos, cuja conjuncédo e luta se encontra na base de nosso pensar e, em
geral, de nossa consciéncia?” (40 [42] Agosto — Setembro de 1885). E foi numa tentativa de
se distanciar da acepc¢do idealista de individuo, que ele rejeitou a ideia de uma coisa em si
[nGmeno], dando o primeiro passo em direcdo a problematizacdo das nogdes liberdade,

consciéncia e vontade®. Se por um lado Schopenhauer foi um dos precursores na critica de

37 E significativa a perspectiva schopenhaueriana quando comparada a kantiana, uma vez que esta ja admitia o
papel preliminar da empiria ao afirmar que nosso conhecimento “surge de duas fontes fundamentais da mente, a
primeira das quais é a de receber representacdes (a receptividade das impressdes), e a segunda, a faculdade de
conhecer um objeto por meio dessas representacdes (a espontaneidade dos conceitos)” (KANT, 2013, p. 96),
instaurando uma teoria que intermediou o racionalismo e o empirismo. No final das contas, Kant acabara
privilegiando para a sua analise a estrutura cognitiva a qual denominou espontaneidade conceitual — o sujeito
transcendental — sendo a prépria Critica da raz8o pura (1787) uma investigacdo da estrutura aprioristica do
sujeito do conhecimento, aquilo que lhe possibilitaria conhecer, antecedendo todo e qualquer exercicio
intelectivo. E de se admitir que Schopenhauer parte de terminologias fundamentalmente kantianas, porém negou
a possibilidade de um conhecimento puro ou de uma nocédo limpida de sujeito, trabalhando com a ideia de que o
conhecimento é fundamentalmente a posteriori, nunca a priori; ou pelo menos, o conhecimento enquanto
representacdo do mundo e do proprio sujeito sé seria possivel quando este passasse a representar por meio de um
conhecimento preliminarmente empirico, sendo assim o fruto da inser¢do do préprio sujeito no jogo do fazer-
efeito do devir.

3 E preciso esclarecer que ao “problematizar” tais concepgdes, Nietzsche ndo as nega em absoluto, afinal de
contas, de uma forma ou de outra elas “existem”, seja como expressdes da autonomia de um sujeito pensante,



55

concepgdes classicas transmitidas sem qualquer questionamento pela tradi¢do, Nietzsche
negaria a propria nogdo de sujeito do conhecimento quando denuncia que mesmo a vontade —
em suma, o individuo, a consciéncia e a liberdade, além de todo o jogo imagético que seria 0
conhecimento — é um enigma limiar, sendo impossivel afirmar muita coisa para além de seu
dinamismo constitutivo, pluralidade de faces e pureza epistémica.

Como de costume, Nietzsche parece sempre seguir um percurso devidamente
schopenhaueriano quando trata de temas como sujeito e liberdade. Algumas passagens
revelam que seu raciocinio encarava a liberdade sob um ponto de vista ficcional, no sentido
de que por detras de qualquer juizo intitulado voluntario (consciente) haveria simples e puro
afeto. Neste sentido, ele observa que sob “certas circunstancias, uma acao Se segue a um
pensamento: a0 mesmo tempo, surge com o0 pensamento o afeto do que comanda — a ele
pertence o sentimento de liberdade, que se transpde comumente para a propria ‘vontade’
(enquanto ele ndo passa de um efeito colateral do querer)” (27 [2] Verdo — Outono de 1884).
O “sentimento de liberdade” corresponderia & realizagdo da ac¢do segundo o ditame afetivo, na
medida em que ela seria a tentativa de realizar um certo anseio; a liberdade, portanto,
encarada aqui como uma ilusdo, um mecanismo atraves do qual a vida busca suas finalidades
mais amplas, enquanto o individuo seria apenas uma faisca de um processo muito maior.

Essa suspeita acabou promovendo a suspensdo da concepc¢do de individuo, ja que as
ideias razdo e liberdade fazem referéncia a uma unidade autodeterminante e, portanto,
potencialmente livre. Contrariamente aquilo que seria o curso de determinacdo da natureza, o
[luminismo sustentara o0 mito de um ente provido de um poder absurdo, uma existéncia capaz
de ditar as préprias regras e, por conseguinte, o proprio destino. Contrariamente aos juizos
naturalistas e metafisicos que atribuiram ao homem uma natureza ou uma esséncia fixa e pré-
determinada, a tradicdo filosofica conferiu-lhe a pura e simples liberdade; ainda assim, uma
crenca de fundamental importancia no curso da historia ocidental.

Razdo, liberdade e individuo formariam a triade epistemoldgica iluminista outorgada a
existéncia humana na modernidade. Porém, como fora dito, ao seguirmos o pensamento
nietzschiano a suposic¢do de um sujeito uno acabara se tornando insustentavel, dada que a vida
humana em si mesma seria munida de contradi¢cdes que vao desde os ambitos psicoldgico e
interpessoal a instancias de amplitude geopolitica. Como seria possivel constatar

racionalidade e verdade em decisdbes adotadas no amor ou no 6dio, sentimentos tdo

seja como ele defendeu: manifestacdes que servem a vida. Afirmamos, portanto, que Nietzsche se afasta das
concepgdes tradicionais da historia da filosofia no intuito de ndo simplesmente reproduzir a epistemologia feita
até entdo.



56

determinantes em ambientes hipoteticamente regidos pela plena racionalidade, ao exemplo do
ambito politico, ou ainda do exercicio cientifico. O homem vive em meio a um mar de
contradicBes e anseios radicalmente indiscerniveis, tendo de lidar com cada um a partir de
juizos que, no limiar, vdo muito além de sua singela racionalidade; ou pelo menos, juizos que
ndo provém de relagBes logicas e binarias, muito menos de dados cientificos estritamente
racionalizados.

E por isso que a suposicdo nietzschiana da multiplicidade de sujeitos, entendidos como
pulsBes antecedentes de qualquer acdo ou juizo tido como racional, sobreporia a hipo6tese de
um ser plenamente voluntario e auténomo. Por muito tempo a tradicdo concebeu a
consciéncia como um tipo de tabula para o esclarecimento do mundo vivenciado pelo homem.
Ter consciéncia das coisas significaria ter uma clareza esquematizada, pontual e ordenada de
todos os elementos exigidos para uma tomada de decisdo, 0 que necessariamente implicaria
num exercicio minimo da racionalidade. Sendo assim, a consciéncia seria 0 espaco de
exercicio da razdo, na medida em que nela se daria o poder humano de esclarecer e decidir o
proprio futuro.

Porém, se atentarmos para 0 raciocinio nietzschiano e levarmos em consideracdo a
possibilidade de que a autonomia nada mais seria que um tipo de sentimento ou ferramenta
nas maos de instancias ndo esclarecidas ou subconscientes, e talvez ainda nunca acessiveis ao
entendimento, podemos nos perguntar o que seria a individualidade, a personalidade ou ainda
a identidade. Do que nos valeriam tais ideias? Como de costume, a resposta de Nietzsche é
sempre heraclitica, ao declarar que a consciéncia — e subsequentemente a personalidade ou a
identidade, entre outras coisas — € o resultado de uma guerra, a0 passo que uma conjuncao
obscura e indiscernivel se encontraria & base de nosso pensamento (40 [42] Agosto —
Setembro de 1885). Neste sentido, o que torna Nietzsche um precursor do contemporaneo foi
a suspensdo de uma série de conceitos basilares a tradicdo filoséfica, consequentemente, ele

foi um dos primeiros a contribuir com a superagdo da modernidade.

2.2 Entre a vontade de verdade e o niilismo

E importante esclarecer que desde a juventude Nietzsche parecia estar engajado a

discussdo da degeneracdo da civilizagdo ocidental, sob um ponto de vista relativamente

distinto daquele que se fez presente na sua maturidade intelectual. Numa carta enviada ao



57

amigo Bardo de Gersdorff, encontramos uma consideracdo carregada de um senso
conservador onde ele comenta os ocorridos recentes na cidade de Paris em 1871, no que
denominara a Comuna de Paris®® por “cabeca de vibora internacional”, tomado este evento

como mote para discusséo da decadéncia de nossa civilizagao. Sobre isso ele afirmou:

“precisamente nessa manifestagdo, a nossa vida moderna e, de um modo geral, toda
a velha Europa crista (e principalmente a civilizagdo catdlica reinante agora por toda
parte), revelam a enorme doenca que trazem consigo e que tém transmitido ao
Mundo. Estariamos também de acordo em que todos nds, com todo 0 nosso passado,
somos culpados desde os horrores que vém afora a luz, e, por conseguinte, devemos
ter consciéncia suficiente para nos considerarmos, perante aqueles infelizes, como
Unicos responsaveis do crime duma luta contra a ‘Civilizagdo”” (Carta ao Baro de
Gersdorff — Basileia, 21 de Julho de 1871)

Partindo dessas palavras é possivel inferir que a culpa da “doenca europeia” seria
justamente do homem moderno e de seus esfor¢cos em conservar um passado moribundo,
raciocinio que conecta, mesmo que de forma preliminar, os principais alvos de sua obra
futura: uma histéria munida de classicismo, tendo por resultado uma modernidade ainda mais
encharcada por delirios cientificistas e politicos. O engajamento do jovem Nietzsche ao
romantismo do século XIX é um dado pacifico, uma orientacdo tedrica que marcou
profundamente todo o primeiro momento de sua obra, quando a analise da dita doenca
ocidental acabaria escolhendo Sdcrates como o representante do “ponto de inflexdo e um
vértice da assim chamada historia universal” (NT, 815, p. 92). Contudo, é importante destacar
gue esse envolvimento espiritual ndo desapareceu por completo na maturidade intelectual de
Nietzsche, uma vez que continuou a combater o que desde cedo entendia ser um processo as
raizes da historia ocidental, enquanto expressdo maior da cultura classica e a principal fonte
de propagacéo do niilismo: a vontade de verdade.

Antes de adentrar esse topico, sera preciso esclarecer alguns aspectos antecedentes ao

tema e que se ligam ao “engajamento romantico” nietzschiano. O primeiro deles é o fato de

3% A Comuna de Paris foi o primeiro governo de carater majoritariamente operario da nossa historia, organizado
em grande medida como forma de resisténcia a ameaca imperialista prussiana. Independente disso, o
posicionamento politico de Nietzsche nunca foi plenamente esclarecido, sobretudo porque seus comentéarios em
relacdo ao tema variam significativamente. O que fica subtendido nesse primeiro momento é que Nietzsche
oscilou na conviccdo monarquica, apresentando-nos também um conservadorismo quase inconsciente e, talvez
ainda, deixando no ar um estranho senso progressista subsequente a tudo que elaborou (YOUNG, 2014, p. 54-
56). A confusdo parece remeter a eterna influéncia do pai de Nietzsche, Karl Ludwig Nietzsche (1813 — 1849),
que trabalhou para o rei Friedrich Wilhelm 1V (1795 — 1861); mas ainda e com maior propriedade podemos
mencionar a formacdo concedida pela escola de Pforta (Schulpforta), instituicdo de exceléncia que por muito
tempo fora encarada como uma maquina de robds prussianos, porém ainda foi caracterizada pela oferta de uma
educacdo tecnicamente contraditéria ao propagar o apoio tacito ao regime monarquico, ao passo que também
fomentava um partidarismo de inspiracdo liberal e progressista (Ibidem, p. 26), de certa forma contribuindo com
0 espirito revolucionario que se materializaria nas guerras por vir.



58

que por mais que Nietzsche tenha sugerido que o niilismo nada mais seria que o vislumbre
tragico da pureza constitutiva da vida, o entendimento majoritario que atravessa a sua obra é a
de que a filosofia classica foi a principal fonte de propagacdo do mal estar europeu, sendo a
sua luta, portanto, contra Platdo e Aristoteles*®. Neste momento devemos perguntar: é
admissivel concluir que ele combatia o niilismo, levando em conta a sua luta contra a filosofia
classica? E a resposta ¢ “nd0 necessariamente”, jA que isso faria de Nietzsche um
conservador, o que definitivamente ndo se sustenta perante a sua obra.

O fato € que a sugestdo de que a vida precede qualquer forma de valoracdo humana —
sua pureza constitutiva — carrega consigo um entendimento fundamentalmente niilista do
mundo. Contudo, Nietzsche é e sempre serda um forte opositor da tradicdo platonico-
aristotélica ou mesmo da nogdo vaga de que existiriam “valores eternos”. Mas ainda assim
isso nos deixa um problema: afinal, quais sdo as pretensdes de sua obra? Neste ponto da
discussdo é que entram as conturbadas “formas de niilismo” tdo debatidas nos estudos sobre
Nietzsche, tépico que de fato se originara proprio autor, mas que seremos obrigados a deixar
de lado por uma série de questdes*.

Sendo assim, trabalharemos apenas com duas formas gerais de se referir ao niilismo,
mas que na verdade fazem referéncia ao mesmo fenémeno, levando em conta que quando
Nietzsche tratou do tema buscava esclarecer um Unico problema: como lidar com o fato de
que o vir-a-ser naturalmente implica na “morte dos deuses”, enquanto a tradi¢ao se nega a ver
isso que seria o principal fruto do esclarecimento filoséfico, a confirmacgéo da falta de sentido
de todas as coisas.

Uma vez que 0 nosso objeto de estudo nédo é o niilismo, contudo necessitamos ter um
discernimento minimo do tema, buscaremos lidar com duas concepgdes de niilismo: [1°] o
alto niilismo, que diria respeito a experiéncia/vivéncia da pureza constitutiva do mundo e de
suas possibilidades — o elemento tragico — algo que poderia incorrer numa disposicao para um
exercicio afirmativo de tais possibilidades — no que seria o fator dionisiaco — e [2°] o baixo

niilismo, referindo-se ao movimento de desmistificagdo do mundo empreendida pela tradicéo,

40 Como afirmara no fragmento 26 [387] de 1884.

41 Tal como a propria vontade de poder, o niilismo foi outro dos grandes temas da obra de Nietzsche que
acabaram ndo recebendo um destaque final ou um trato mais acirrado nas suas obras, a0 menos nas publicacdes
oficiais. Seus escritos postumos sdo, mais uma vez, a principal fonte para o estudo do tema, e foi no fragmento
11 [99] de novembro de 1887 — mar¢o de 1888 onde que Nietzsche destacara as ditas “formas de niilismo”
estudas pelos pesquisadores da area, onde sem dividas se destaca no ambito nacional o professor Roberto
Machado, titular do Instituto de Filosofia e Ciéncias Sociais (IFCS/UFRJ). Ndo daremos énfase a essa discussdo
pelo fato de que o niilismo ndo é o tema do nosso estudo, além de que julgamos ser desnecesséaria a ideia daquilo
que seriam “formas niilismo”, dado o fato de que o pessimismo europeu decorreria de um Unico ¢ mesmo
fendmeno: o niilismo; sem falar na sugestdo nietzschiana de que esse fendmeno nada mais seria que a
emergéncia de um fator constitutivo do universo, ou melhor, a confirmacéo do estado de pureza do vir-a-ser.



59

atravessando a religiosidade crista e chegando a ciéncia moderna, um processo que incorreria,
de uma forma ou de outra, no amaldicoamento da vida em prol de um ideal nunca alcancado:
a Verdade. E neste ponto que encontramos a vontade de verdade como um fator estrutural da
tradicdo classica, sendo este o verdadeiro alvo de Nietzsche: o esclarecimento que levara o
homem moderno a um estado deploravel.

O ponto mais importante a se destacar € que Nietzsche considerou o baixo niilismo
como um processo sem grandes finalidades vitais, pragmaticas ou ainda existenciais, ja que
uma de suas fontes, segundo Genealogia da moral, teriam sido as castas baixas (GM,
“Primeira disserta¢ao”, 87). Levando em consideracdo que a inversdo de valores empreendida
pelos plebeus ao longo dos milénios ndo s6 contribuiu com todo o projeto platdénico, como
ainda tirou de cena figuras de grande vigor, fundamentais a manutencao da cultura arcaica e,
por conseguinte, aquilo que Nietzsche compreendeu por moral de afirmacdo da vida (GM,
“Primeira dissertagdo”, §2), as castas baixas teriam um papel fundamental na admisséo,
propagacdo e aprofundamento da cultura classica. Seguindo o raciocinio nietzschiano, chega-
se a conclusdo de que a desmistificacdo empreendida pelo pensamento classico teria por
implicacdo afastar o homem da propria vida, sendo o amaldicoamento da existéncia apenas
um aspecto subsequente a toda a nossa historia; ou seja, o baixo niilismo chegara ao seu apice
com a hegemonia da filosofia cléssica e, sobretudo, com o auge da cultura judaico-crista.

Muito antes de Genealogia da moral, Nietzsche ja havia apontado para o pensamento
classico como a grande fonte do mal estar europeu, no que teria sido um tipo de rompimento
do vinculo organico que caracterizou as culturas arcaicas. Em seus primeiros trabalhos ele
argumentara que esse processo se iniciou com a influéncia de Socrates sobre o teatro de
Euripedes (480 a.C — 406 a.C), muitas vezes citados por seus contemporaneos como 0S
corruptores do povo (NT, 813). O mesmo raciocinio tomara corpo n’O nascimento da
tragédia onde diz que Sécrates foi a monstruosidade ciclopica que acreditou poder “corrigir a
existéncia” por deter a formula que possibilitaria ndo s6 romper com a moral antiga, mas
supera-la em prol de algo melhor, a verdade (Ibidem). E bom lembrar que com o
amadurecimento da obra nietzschiana, Sécrates vai deixando o papel de protagonista no palco
dessas acusacdes para que Platdo assuma tal lugar.

Independentemente disso, se existiria algum ponto em comum entre Socrates, Platdo e
Aristoteles, entendidos como o canone do pensamento cléssico, para Nietzsche esse elemento
seria atribuir a linguagem e, por conseguinte, a logica que lhe seria inerente se bem exercida a

afinidade natural com a verdade, como uma “presungosa afirma¢ao da identidade entre o Ser e



60

o pensamento” (GRANIER, 2011, p. 60)”. Como vimos, Nietzsche iniciaria sua carreira
rompendo com esse pressuposto, conferindo ao conhecimento um estatuto essencialmente
metaférico, o fruto da atuacdo artistica e afetiva (ASTOR, 2013, p.117). Seu método €
marcado pela suspensdo de conceitos basilares ao pensamento classico, tendo por exemplo
maior as ja destacadas nog6es de razdo, liberdade e individuo, no intuito de desferir um ataque
as bases epistemologicas dessa tradicao.

O mais importante é destacar que foi no confronto estabelecido entre a tendéncia a
racionalizacdo da vida por meio de um pensamento excessivamente analitico e o raciocinio
que levantara a possibilidade de que a linguagem nada mais seria que uma composicao
metafdrica enraizada em instancias subconscientes que Nietzsche acabara diagnosticando
aquilo que seria o préprio movimento configurador do mundo ocidental: a vontade de
verdade. O que ela seria se ndo a vontade “de ndo se deixar enganar? Sera a vontade de ndo
enganar? [...] Por conseguinte, ‘vontade de verdade’ ndo significa ‘Nao quero enganar, nem
sequer a mim mesmo’” (GC, “Em que medida nds ainda somos devotos”, 8344). Para
Nietzsche, essa teria sido a férmula que nos levou ao terreno da moral, no limite, ao colossal
diagrama moralista elaborado no cerne da cultura classica.

N&o nos importa discernir a fundo a sua fonte primaria, bastando-nos saber apenas que
a conjuntura gerada pela unido entre a filosofia classica e a moral judaico-cristd terd por
resultado o Ocidente que conhecemos. Falar da vontade de verdade implicaria falar de um
grande movimento histérico, como um imenso esboco dialético fundamentado na baixa
moralidade, o que para Nietzsche era a negagédo do vir-a-ser. Sendo assim, por mais que a vida
pareca — e apenas “aparente” — ser composta em termos ficcionais, a vontade de ndo enganar e
ndo se deixar enganar estaria no cerne da nossa cultura, isso que ocultaria uma “vontade de
morte” (Ibidem), posto que suas faces testemunhariam a decadéncia que atravessa a nossa
histdria; o anseio metafisico fundamental pela verdade de um “outro mundo”, em suma: a
crenca na verdade, em Deus e na prdpria salvagao.

O raciocinio nietzschiano é significativamente ateista, pois questiona o que restaria a
raz3o constatar se ndo a pureza constitutiva do mundo. E por isso que a vontade de verdade é
entendida como o destino do Ocidente, na medida em que niilismo absoluto aparece como o
fim 6Obvio e irrevogavel de nossa civilizagdo, visto que a excesso de razdo levara ao declinio
da fé. Ora, a morte dos deuses seria apenas uma implicacdo paralela a todo o processo de
racionalizacdo, e o que Nietzsche alerta é para a peculiaridade de todo o programa metafisico



61

ocidental: o 6dio a vida como consequéncia da fé na verdade... a convic¢do no além-vida
decorrente da hipotética verdade.

Sendo assim, a constatacdo da inocéncia do mundo é um ponto admitido pelo
pensamento nietzschiano, contudo o juizo que se d& a partir dessa constatacdo — negacao ou
afirmacdo de tal pureza — é o que o diferencia da tradigdo classica, sobretudo do legado
schopenhaueriano. Outra questdo que devemos esclarecer € o porqué da cultura classica
desaguar no odio a vida, e a resposta de Nietzsche foi contundente: o platonismo mediu o grau
de realidade segundo o grau de valor, sendo esse o maior de todos os “rebatizados”
historicos*’. A relagdo entre a ascensdo das classes baixas ao cume das determinacdes
politicas e ontoldgicas da cultura classica se daria pelo fato de que a plebe encontrou no
platonismo todo embasamento tedrico de que precisava para ascender politicamente, sendo
essa a fundacéo da nossa historia.

Uma das implicacfes do raciocinio nietzschiano é que se aquilo que caracteriza as
castas baixas é a “decadéncia fisiologica” — fraqueza ou menos forca —, por detras de toda
forma de seguranca intelectual se encontraria o puro medo, a incapacidade de lidar com a
realidade. Diagramas conceituais e coeréncia lIdgica aparentemente despem o mundo do seu
caréter terrificante, afastando de cena o incalculavel e a mutabilidade. Neste sentido a vontade
de verdade é um tipo de instinto que vai desde a religiosidade judaico-crista até os confins da
modernidade com a ciéncia positivista®®. A vontade de verdade é o proprio movimento
histérico ocidental: inconsciente de suas bases fisioldgicas, iludida por finalidades sem
qualquer sentido maior que um simples dever metafisico, e fulminante em suas
consequéncias.

Em uma curiosa declaracdo de juventude, Nietzsche anteveria algumas de suas ideias
de maturidade, afirmando que a “humanidade possui, no conhecimento, um belo meio para o
declinio” (19 [182] Verdo de 1872). Isto implicaria dizer que a obra nietzschiana incorre em
“teologia negativa”?** A resposta seria ndo, posto que encontramos em Sseus escritos o
esclarecimento de que a razéo tem finalidades naturais que ndo podem ser deixadas de lado e
que, portanto, ela é parte integrante da pluralidade de forgcas que compdem o homem.

Como diria mais tarde, o conhecimento é um processo de “falsificacdo do multiplo e
do incontavel em meio ao igual, ao semelhante, ao contavel”, ja que a vida humana “s0 €

possivel em fungdo de tal aparato de falsificagdo” (34 [252] Abril — Junho de 1885). Isso

42 Raciocinio anteriormente exemplificado no fragmento 7 [2] do final de 1886 e a primavera de 1887.

43 Citamos o fragmento 5 [10] Verdo de 1886 — Outono de 1887 como referencia para o respectivo raciocinio.

4 No que significaria falar de um relativismo sem qualquer finalidade, ou mesmo em um ceticismo de fundo
pirrénico.



62

J4

significa dizer que a razdo ndo existe em si mesma, pois ela sempre ¢ “razdo de algo”, “razéo
em prol de algo”; ou seja: ela sempre tera finalidades que precisam ser ouvidas e atendidas,
pois do contrario corremos 0 risco de que seja uma razao cega e, portanto, niilista. Conhecer
implica em falsificar/ficcionalizar, e o problema da tradicdo comeca quando se atribuiu a tais
ficcOes a realidade em si, deixando de lado “aquilo” que lhe fora fundamental a constitui¢do:
0 Vviver.

Com a suspensdo de diversos conceitos que formaram a base do platonismo — razéo,
liberdade, individuo, consciéncia e a propria nogdo de “verdade” — Nietzsche comeca a lancar
um vislumbre sobre aquilo que seria o fundamento epistémico nunca antes ou pouco
observado por seus antecessores. O que fica claro € que a investigacdo da vontade de poder
parece ser o resultado da critica ao platonismo e suas ramificacBes histdricas, sendo um
aspecto de fundamental importancia ao entendimento do projeto nietzschiano como um todo,
justamente porque responde a uma série de questdes relacionadas ao seu enigmatico corpus
filosofico.

Vimos, portanto, que Nietzsche nos conduziu a percepcdo de que a razdo na verdade
seria “um sintoma de um estado mais abrangente, exatamente como todo e qualquer
sentimento” (26 [92] 1884, p. 160). Literalmente falando, sua critica a tradicdo atravessa o
caminho daquilo que viria a ser um tipo de onto-fenomenologia do corpo®, com a suspenséo
da obviedade do poder de esclarecimento da razéo e a investigacdo dos fundamentos de todo

conhecimento possivel.

2.3 O instinto de conhecimento

Ficara estabelecido até aqui que o perspectivismo nietzschiano evoca a noc¢édo de que
todo conhecimento esta circunscrito as condi¢cdes de vida do intérprete. Em vista disso, a
linguagem e a razdo seriam expressdes do enraizamento fisioldgico desse tipo de ente, ideia
gue comecgou a tomar corpo na obra schopenhaueriana, e que Nietzsche a vislumbrou a luz de
um pragmatismo vital. Independentemente disso, segundo seu raciocinio a busca desenfreada
pelo conhecimento no Ocidente teria sido impulsionada pela vontade de verdade, o
fundamento platonico-aristotélico de nossa histéria. Seja sob a mascara da religido ou da

ciéncia, teriamos o mesmo fendmeno de negacdo da vida intermediada pela busca desenfreada

45 No que poderiamos também designar por uma epistemologia pés-kantiana ou ainda uma onto-fenomenologia.



63

por um mundo inexistente, um fendémeno conjunto que teria mergulhado o Ocidente no
niilismo absoluto.

Partindo dos aspectos basilares ao perspectivismo nietzschiano, concluiriamos que a
tarefa da vontade de verdade é tornar um todo coeso de falsificacbes metaforicas em prol de
uma determinada face da vida (43 [1] Outono de 1885), literalmente, torna-lo viavel a curto e
longo prazo. Contudo a histdria ocidental revelaria a degenera¢do do tipo humano que se
fizera a sombra de tais principios, movimento que vai do mundo antigo a modernidade
filosofica. No fim das contas, a hipétese evocada por Nietzsche é a de que a vontade de
verdade ainda é uma tola e decadente serva da vida (43 [1] Outono de 1885), e o Ocidente a
inversdo milenar e o testemunho histérico da instancia basica do viver. A histdria atestaria um
distanciando progressivo e continuo da vontade de verdade dos fundamentos vitais que a
impulsionaram, contudo tanto o intelecto quanto a linguagem ndo deixam de ser apenas
expressoes vitais.

A compreensdo que a linguagem é um processo de ficcionalizagdo do inaudito em
férmulas com valor pragmatico tomara como base de especulacdo o discernimento de que
conceitos gerais nos aparecem apenas como fixacdes convencionais e prescritivas de
metéforas primitivas, metaforas de metaforas, num jogo guiado pela propria vida (ASTOR,
2013, p. 117). Esta ideia j& era defendida por Nietzsche no periodo de exercicio docente
qguando nomeado para o Pedagogium na Universidade da Basiléia em 1869, onde ficara
responsavel pelas cadeiras de lingua, literatura e filologia gregas. Esses escritos nos séo
acessiveis através da compilacdo de textos da juventude intitulada Da retorica, um conjunto
de anotacOes e esbocos destinados as suas aulas, onde defendeu a tese de que a linguagem é
uma atividade naturalmente retdrica e metaférica.

Diga-se de passagem, esse conjunto de textos conferiu a obra nietzschiana um
“retorical turn em filosofia para além da paternidade que ja Foucault Ihe atribuia do linguistic
turn” (CUNHA apud KREMERMARIETTI, 1995, p. 9). No geral, o professor Nietzsche
argumentava a favor do fator retorico inerente a linguagem, ao passo que sendo ela um
produto metaférico que testemunha um estado vital, estaria necessariamente submetida a
instancias fisioldgicas. Nietzsche considera a retorica como “a for¢a de deslindar e de fazer
valer, para cada coisa, o que ¢ eficaz e impressiona”, essa forga seria a0 “mesmo tempo a
esséncia da linguagem” (1995, p. 45); um posicionamento contrario a tradicdo, que concebia a

identidade entre ser e linguagem.



64

Nietzsche nega a possibilidade de que a razdo possa anteceder o uso comum da
linguagem, argumentando que qualquer tipo de pensamento tido como “consciente” emerge
gracas a configuracdo imageética oferecida primeiramente por ela, viabilizando a perpetuacédo
e a organizacao de metaforas com teor retérico. Ndo podendo ser os resultados de atividades
racionais, linguagem e retérica s6 poderiam ser as operagdes fundamentais de qualquer
individuo, aquilo que estaria unido ao mais intimo do ser humano (1995a, p. 70). Foi a
linguagem que possibilitou ao homem se distinguir dos demais seres ao construir um universo
simbolico-pragmatico em volta de si, 0 que viabilizou a sobrevivéncia de geragdes inteiras ao
longo dos milénios.

J& na sua fase de maturidade, Nietzsche ndo se afastou dessa linha de investigacéo,
aprofundado muito do que havia conjecturado no periodo de juventude. Vejamos que
considera natural associar a linguagem as nocdes de verdade e conhecimento, uma vez que ela
permaneceria atrelada as condi¢Ges que propiciaram a perpetuacdo da civilizacdo até os dias
atuais (MARTON, 2000, p. 226). Contudo, da mesma forma que as representaces nascem do
contato com o vir-a-ser, a “esséncia inferida do mundo, que fica encoberta pelo espaco l6gico
e linguagem, é o devir absoluto” (SAFRANSKI, 2005, p. 147), e por consequéncia, diagramas
conceituais sempre estardo em perpétua transformacédo pela simples impossibilidade de se
constituirem em termos estaticos. Mesmo a vontade de verdade, como um fator atrelado ao
movimento de nossa histéria, ndo teria qualquer consciéncia do pano de fundo que impulsiona
0 vir-a-ser linguistico. E assim que a formula da maturidade nietzschiana para tal é o instinto
de conhecimento, concepg¢do que indicaria 0 panorama natural ou empirico-pragmatico onde
se desenrolam intelecto e a linguagem.

Sobretudo em relacédo as instancias precedentes a consciéncia, Nietzsche concluira que
toda manifestacdo da autonomia — o que implica sempre falar da linguagem, razdo e
identidade — serd encarada como um fendmeno vital, e por consequéncia, sua ocorréncia
estard munida de afetos que transcendem qualquer possibilidade de logicizacdo extrema.
Aquilo que estd em questdo na consciéncia, para além do que ela prépria alega
[inconscientemente], seria 0 puro e simples exercicio retorico em prol de uma determinada
perspectiva de vida, na busca pela conservacdo de um individuo ou, de forma ainda mais
ampla, da espécie humana (26 [119] Verdo — Outono de 1884), dada a retorica constitutiva a
base da linguagem. Assim sendo, a linguagem nada mais seria que a expressédo da pulséo que
move toda forma de sapiéncia, a instancia subconsciente por detras vontade de verdade: o

instinto de conhecimento ou, como dira, a atuacdo afetiva da vontade de poder.



65

Ndo é por menos que Nietzsche levantou a possibilidade de termos um “duplo
cerebro”, referindo-se & capacidade de querer, sentir e pensar algo de nosso querer, pois 0
sentir e 0 pensar mesmos seriam sintetizados por nos na palavra “consciéncia” (34 [88] Abril
— Junho de 1885). Dava-se ai um aprofundamento da concepcdo de vontade
schopenhaueriana, atribuindo-lhe um panorama significativamente distinto, um fendbmeno na
maior parte das vezes inconsciente; especulacdo que levanta a possibilidade de que o pano de
fundo do que entendemos por consciéncia é puro e simples inaudito*®. Ao dividir o intelecto
em niveis distintos, Nietzsche ndo caiu em um tipo de dualismo metafisico qualquer, pois o
que tinha em vista era algo mais complexo e dindmico, e provavelmente os limites da
linguagem conceitual o impediram de se expressar com maior precisao.

A segunda conclusdo mais significativa da epistemologia nietzschiana aponta para a
ideia de que o inaudito é o campo de emergéncia de uma multiplicidade incansavel de
pulsbes, afinal de contas, em todos os atos ditos “conscientes” sempre ha, por detrés,
motivagOes subconscientes radicalmente indiscerniveis (38 [8] Junho — Julho de 1885). Neste
sentido, cindir os pensamentos e aclGes entendidos como autdbnomos das instancias
subconscientes seria impossivel, pois a vida se expressa nas diversas tomadas de
posicionamento, ndo havendo qualquer tipo de acdo a parte das “motivagdes fundamentais” da
existéncia (Ibidem). Sentido e lugar, enquanto atributos inerentes ao saber, de certa forma
testemunham a existéncia das predisposicOes afetivas a base de toda forma de intelecto, o que
implica dizer que nunca existira imparcialidade no exercicio hermenéutico enquanto tal, dado
que uma interpretacdo de mundo sempre estard necessariamente munida de certos valores que
Ihe sdo constitutivos e predeterminantes.

As concepcdes de razdo, individuo e liberdade — em suma, a ideia de autonomia —
sofreram um duro golpe com a psicologia voluntarista de Nietzsche, especialmente quando ele
argumentara a favor da ideia de que a consciéncia é um simples sentimento de superioridade
da parte daquele que comanda sobre “aquele” que obedece, 0 resultado de um tipo de
ordenamento hierarquico, o efeito de uma serviddo temporaria. Em outras palavras: “nos
SOmos a0 mesmo tempo 0s que comandam e 0s que obedecem, e na medida em que, como 0s
que obedecem, conhecemos 0s sentimentos de resisténcia, da imposicdo, da pressdo, do
movimentar” (Ibidem); um aglomerado passional que confirma que a consciéncia &, sim, um
resultado, mas uma resolucdo transitdria que se sustenta num turbilhdo cadtico de pulsdes que

nos sao pouco discerniveis.

46 Reflexdes que sem dividas estdo na origem da psicanalise.



66

Nietzsche literalmente descarta a ideia de livre-arbitrio ao defini-lo como um tipo de
sentimento resultante de um tipo especifico de existéncia: o daquele “que quer, que comanda
€ a0 mesmo tempo, enquanto executor, goza do triunfo da superioridade sobre as resisténcias”
(Ibidem), sem que lhe ocorra que a consciéncia nada mais seria que um produto limite, e ndo o
principio das a¢des entendidas como autdbnomas. Da mesma forma que a autonomia se insere
numa conjuntura de afetos hierarquicamente, o intelecto e a vontade de verdade passam a ser
encarados como verdadeiros reinos metaforicos. Contudo, quando declarou que com “o
mundo organico comecam a indeterminacao e a aparéncia” (35 [53] Maio — Julho de 1885),
deixa patente que essa ficcionalizacdo ndo é arbitraria e muito menos consciente. Indicar a
existéncia de um panorama fisiol6gico como base do exercicio intelectual, ainda ndo significa
propriamente defini-lo, mas apenas suspender concepcdes basilares a tradicdo, pois o que
estaria em jogo € a especulacéo acerca de um fendmeno inaudito.

Contra concepgdes basilares a tradigdo — ao exemplo maior dos conceitos de Deus,
felicidade, bem e mal, e aqueles que seriam os mais importantes para 0 nosso estudo, as ideias
de liberdade, individuo, autonomia, consciéncia e intelecto — Nietzsche declara: “Liberto da
tirania dos conceitos ‘eternos’, eu estou, por outro lado, distante de me precipitar, por isto, no
abismo de uma arbitrariedade cética” (35 [36] Maio — Julho de 1885). Desta maneira, toda a
critica a epistemologia feita até entdo parece ser uma tentativa de encontrar um caminho
distinto que ndo simplesmente encalhe no ceticismo. E neste sentido que Nietzsche conclui
que o exercicio intelectual expresso pela linguagem é uma espécie de auxilio para que um
determinado tipo humano seja cultivado e conservado, mantendo-o “sébrio” em relacdo as
finalidades de uma determinada comunidade (Ibidem); o intelecto, pois, como um mecanismo
instintivo e afetivo com vistas a sobrevivéncia da espécie, ndo mais que isso.

A formula mais precisa que Nietzsche nos oferece nesse estudo € a ideia de instinto de
conhecimento, concepgao que carrega a percepcdo de que a autonomia e a linguagem*’ seriam
expressOes materializadas de um afeto primordial. Sem esse instinto basilar o homem estaria
desprovido de qualquer orientacdo, sendo ele a fungdo primitiva onde se enraizam os demais
aparatos cognitivos do ser humano. Um relégio, por exemplo, pode continuar tendo uma
funcdo, a despeito de estar quebrado ou sem a devida fonte de energia, uma vez que foi
produzido para uma determinada finalidade e a sua eventual inutilizacdo ndo eliminaria o

motivo inicial que lhe materializou, ou outras possiveis finalidades que poderiamos Ihe dar.

47 Naturalmente, todas as vezes que mencionamos a autonomia, pressupde-se que as nogles de liberdade,
individuo, linguagem, intelecto e consciéncia estejam implicados. Faz-se aqui uma andlise critica dessas
concepgdes, ao adotarmos um ponto de vista conjunto e generalizador, correndo o risco de pecarmos em
superficialidade.



67

Segundo o raciocinio nietzschiano todas as facetas da autonomia encontrariam seu sentido
maior no instinto de conhecimento, pois sem ele a liberdade e a linguagem simplesmente
perderiam qualquer sentido.

Vejamos que a palavra funcdo angaria das ideias de sentido e lugar as nocOes
nietzschianas de pulsdo, efetividade, existéncia, pragmatica, vitalidade e realizacdo, como
também e principalmente a ideia de for¢a; ao exemplo do que Nietzsche declarou no primeiro
volume de Humano, demasiado humano: o intelecto, a fé ou um sentimento profundo néo nos
oferecem qualquer tipo de verdade ou fato, mas apenas e simplesmente a forca (HH I, §15).
Neste contexto, podemos interpretar a inferéncia da forgca como “forca em vida” ou mesmo
com o termo funcdo, uma vez que o intelecto dissociado de sua existéncia vital seria como
uma maquina sem sentido de ser. No entanto o fato é que a propria facticidade do intelecto é o
resultado de um movimento preliminar de vida que torna imprépria qualquer diferenciacdo
entre instinto de conhecimento e exercicio intelectual. S6 falamos de razdo e linguagem
porque tais concepgdes foram efetivamente viabilizadas pela propria vida, e da mesma forma
que um relégio ndo existiria sem que uma acdo tenha lhe conferido existéncia, nédo
poderiamos falar de intelecto sem levarmos em consideracdo a forca ou a funcdo que lhe da
sentido, instancia essa que nunca estara dissociada da razdo ou qualquer outra face do ser
humano.

Porém, o raciocinio nietzschiano alerta para o fato de que ha muito tempo o Ocidente
protagonizou um distanciamento patologico e progressivo entre as facetas do entendimento e
suas prerrogativas vitais. Afinal de contas, por mais que o intelecto ndo possa se dissociar
radicalmente do instinto de conhecimento, aquilo que teria se enraizado na histdria ocidental
seria um processo continuo que provavelmente tivera origem nas camadas mais baixas das
sociedades antigas, no intuito de lhes possibilitar a sobrevivéncia em meio a um ambiente
hostil. No fundo da nossa civilizagcdo estaria em vigor uma heranca que naqueles tempos
possibilitara a equivaléncia entre as forcas de uma aristocracia guerreira e a plebe: a inversdo
de valores morais. A implicacdo mais importante desse raciocinio € que a vontade de verdade,
tendo nascido do cerne da decadéncia humana, acabaria vencendo a guerra de valores e
norteado toda a histdria ocidental em prol de ideais inconcebiveis com a nossa realidade.

Em suma, o distanciamento patoldgico entre o exercicio intelectual e o instinto de
conhecimento estaria levando o Ocidente a executar um imenso processo autodestrutivo. O
culto a um ideal estatico e inexistente de ser em detrimento da realidade efetiva e dindmica do

viver, na pratica, teve por implicacdo o cultivo da decadéncia humana como fonte de toda



68

uma civilizagdo — ou seja, a reproducdo e perpetuacdo de uma forma de vida estéril e
moribunda — conjuntamente com a repressdo das faces de vigor da existéncia — o
amaldicoamento do vir-a-ser e das prerrogativas vitais e perspectivistas de todo saber —
através de suas instituicdes politicas e educacionais. Fica patente que Nietzsche chega a tais
conclusoes a partir de certos pressupostos, bastando-nos investigar agora isso que parece ser

um dado quase 6bvio ou intuitivo de seu raciocinio: a vida.

3. Das razfes da vontade de poder

E possivel afirmar que de certa forma Nietzsche deu continuidade a filosofia
schopenhaueriana, muito mais em termos formais/metodol6gicos que substanciais. Mas foi no
sentido de continuidade metodoldgica que ele adotou o corpo como um meio de investigacao
dos limites e possibilidades de qualquer empreendimento teérico. Tudo nos leva a considerar
que tanto Nietzsche quanto o préprio Schopenhauer percorrem o caminho daquilo que viria a
ser a fenomenologia da corporeidade, na medida em que s6 a investigacdo dos fendmenos
experimentados fisicamente é que se faria possivel lancar um vislumbre consistente sobre a
realidade.

Como foi dito, para ambas as teorias 0 corpo é o ponto de partida e de chegada de
qualquer forma de conhecimento, e consequentemente, falar do mundo sé é possivel na
medida em que compreendemos que a razdo € uma das expressdes da vida, ndo menos que
isso. Nietzsche e Schopenhauer apontavam para a insuficiéncia epistemologica da tradigéo,
argumentando que néo existe conhecimento imparcial — “a verdade pela verdade” — pois a
raz8o seria um mecanismo enraizado em instancias volitivas. Sendo assim, qualquer
conhecimento serd a expressdo direta da existéncia fatica, isto é: uma representacdo
perspectivista da propria vida.

Mais uma vez é preciso voltar a afirmar que Schopenhauer e Nietzsche nédo
encalhavam na extrema subjetividade, posto que ainda admitem a efetividade de um mundo
para além da intui¢do, como também consideravam que “aquilo” que inferimos por vontade
atravessa, determina e se revela nas manifestacdes do préprio entendimento; e neste sentido
seria possivel descrever o fendmeno que nos orienta continuamente, uma tentativa de
discerni-lo sem grandes expectativas. De alguma forma estariamos falando de uma
investigacdo epistemologica, mas como um exame daquilo que se revelaria nas limitagdes

constitutivas, possibilidades interpretativas e no modo de se expressar do entendimento, e ndo



69

de uma investigacao rigorosamente categorica da intelectualidade & maneira kantiana. Com as
diferencas que lhes cabem, as obras de Schopenhauer e Nietzsche podem ter contribuido
muito com a fenomenologia no século XX, no entanto, para confirmar esta ideia € necessario

ter em conta um pouco desse percurso tedrico.

3.1 A fenomenologia da corporeidade

Sabe-se que a fenomenologia nasceu da pretensdo de se dar continuidade a obra de
Kant, num esquema que teria angariado contribui¢cdes de J. H. Lambert (1728 — 1777) e
Hegel, e que acabaria recebendo a maior colaboracdo de Edmund Husserl (1859 — 1938) em
Investigacdes l6gicas de 1901 e n’A ideia da fenomenologia de 1907. Husserl a definiu como
ciéncia das esséncias, propondo uma reducédo eidética com o objetivo de depurar a descricdo
fenomenoldgica dos aspectos psicologizantes que lhes eram intrinsecos, buscando um patamar
universal de generalizagBes logicas que nos possibilitem falar novamente de categorias
(ABBAGNANO, 2007, p. 511); mas ndo simplesmente de categorias puras do entendimento,
e sim das condi¢Oes de toda possibilidade de experiéncia possivel.

A partir de Husserl, a fenomenologia passaria a se opor ao naturalismo cientifico,
afirmando que o mundo fisico se encontrava na mais plena transcendéncia, na medida em que
as coisas poderiam ser observadas numa diversidade infinita de perspectivas que nos
impossibilitavam de confirmar categoricamente a objetividade do mundo natural. No geral, 0s
anseios gque antecedem qualquer juizo cientifico ou analitico visam 0s objetos em si mesmos,
enquanto o projeto de Husserl se destinava a experiéncia que se d& no contato com as coisas,
pois aqui a “no¢do de um fendmeno e a nocao de experiéncia, de um modo geral, coincidem
(CERBONE, 2013, p. 13). A fenomenologia privilegiava, portanto, a experiéncia
propriamente dita antes das coisas que se experimentam, concentrando-se no carater estrutural
oferecidos pelo fendmeno.

Com Husserl a tradi¢do fenomenoldgica passou a compreender que a intencao seria o
traco constitutivo e definidor da experiéncia, sendo a fenomenologia justamente o estudo da
propria intencionalidade (Ibidem, p. 15). Contudo, por intencionalidade ndo compreendemos
uma arbitrariedade qualquer da parte do sujeito que pensa e decide, mas sim aquilo que
haveria de essencial e constitutivo em toda experiéncia possivel, suas categorias estruturais.
Nestes termos, do que nos valeria o conhecimento? Tomando como base o naturalismo

cientifico, a fenomenologia de Husserl concluird que as prerrogativas de objetividade da



70

ciéncia incorrem em redundancias incontornaveis (lbidem, 2013, p. 35). Contudo, ainda
argumentara que a nossa experiéncia de mundo, o que nos é dado no contato com as coisas €
um acontecimento genuino que ndo obedece ao dualismo ser/parecer que marca o mundo
fisico, acabando por ter algo a nos dizer sobre o estado da consciéncia.

Porém, nem todos os pensadores contemporaneos que assumiram a fenomenologia
admitiram os principios definidos por seu patrono, mas deram destaque a ideia de
intencionalidade que estaria no cerne de toda possibilidade de conhecimento; até porque,
como pudemos ver, Husserl transita o caminho da fenomenologia pura, enquanto a
posteridade buscard por aquilo que seria a “fenomenologia existencial”. Heidegger foi o
primeiro a romper com as prerrogativas de pureza epistemoldgica de Husserl, apresentando-
nos uma andlise da experiéncia do cotidiano — 0os modos de ser do homem, para o qual
designa o termo “Dasein” — um passo importante para 0 movimento existencialista.

Para ele era impossivel isolar as instancias categoricas da experiéncia, tentativa que
incorreria no encobrimento dos elementos que seriam mais significativos para uma reflexdo
devidamente fenomenoldgica: as ideias de compreensdo e mundo. O que encontramos no dia
a dia “ndo sdo coisas que podem ser o que sdo independentemente da contextura que as
envolve” (Ibidem, p. 76), pois todas pertencem a uma totalidade maior caracterizada por nossa
atividade. O Dasein estaria, portanto, fundamentalmente incapacitado para decidir sobre o
lugar que cada coisa tem no mundo, conjuntamente com os significados que lhes sdo proprios,
pois as encontra assim ordenadas desde o comeco de sua vida, independentemente de sua
deciso.

Isso nos indica que 0 mundo em que vivenciamos € “publico” (das Man), tendo em
conta o0 seu modo de ser-no-mundo, 0 que denunciava 0 rompimento heideggeriano com a
reducdo fenomenoldgica de Husserl. Ao atentarmos com precisdo para a experiéncia
cotidiana, percebemos como 0s outros estdo necessariamente implicados nela, pois o
cotidiano esta imbuido de normas andnimas que, a principio, independem da nossa existéncia;
e mesmo quando estamos de fato sozinhos, ainda acabamos sendo acompanhados pelo das
Man. Ainda assim, o Dasein se realiza enquanto projecdo de possibilidades no mundo que
encontra, e sob muitos aspectos uma vida existencialmente genuina ou auténtica deveria
buscar se opor ao das Man.

A reflex@o heideggeriana adota a ideia da decisdo como o ponto de partida para uma
existéncia auténtica, o que significaria falar que o Dasein deveria assumir as possibilidades

constitutivas de sua propria realidade, dando destaque para a consciéncia de sua possibilidade



71

fundamental: a morte. Em Gltima instancia Heidegger deixou de lado as intengdes de se obter
qualquer tipo de pureza num estudo do tipo, argumentando como o homem sempre estaria
inserido em um dada pré-compreensdo do mundo, sendo-lhe possivel apenas assumir as
responsabilidade pelos horizontes de realizacdo da prdpria existéncia, projetos que passariam
longe do das Man.

Logo em seguida foi Merleau-Ponty que nos apresentou uma proposta fenomenoldgica
bastante expressiva. Se considerarmos a nogdo geral que atravessa 0 seu pensamento, 0 que
vai desde a sua tese A estrutura do comportamento (1942), passando para aquele que seria o
seu mais significativo escrito, A fenomenologia da percepcao (1947), chegando até A prosa
do mundo (1960), pode-se constatar que o grande diferencial entre ele e os demais
fenomendlogos sera o destaque dado as pesquisas empiricas das ciéncias da época, sobretudo
a psicologia da Gestalt, conhecida por enfatizar o papel da percepg¢ao na experiéncia.

O mais importante é perceber como Merleau-Ponty atribuiu a fenomenologia um
carter significativamente afetivo, partindo da constatacdo de que, longe de ser a formula de
uma filosofia idealista, a reducdo fenomenoldgica seria a expressdo direta de uma filosofia
existencial (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 11). Tal consideracdo sugere certo alinhamento
com Heidegger, por mais que essa ideia tenha sido adotada da obra Ideias, texto postumo de
Husserl.

Tendo isso por base, Merleau-Ponty considerou que deveriamos levar em
consideracdo a nossa situacionalidade histérica e corporal, para reescrever a experiéncia
humana em termos de corporificacdo (REYNOLDS, 2014, p. 163). Do pensamento de
Husserl, Merleau-Ponty carregaréd as seguintes premissas a no¢do de que 0 corpo aparece na
experiéncia de forma distinta, desempenhando um papel fundamental a respeito das
possibilidades de realizacdo da prépria experiéncia (CERBONE, 2013, p. 150). Ora, se 0
corpo é o meio através do qual se ddo todos os fendmenos, sendo um processo de triagem do
experienciar, ele estaria necessariamente presente em toda e qualquer manifestacdo
intelectual; ndo como um objeto entre outros, e sim como fator vivo e intencionalizador.

Merleau-Ponty tinha em vista redescobrir a camada primordial que nos possibilita
falar da existéncia de coisas e ideias, nas isso no intuito de se descrever o mundo, ja que para
ele a existéncia ndo seria aquilo que pensamos, mas aquilo que efetivamente vivemos
(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 14). Esta proposta de retorno estaria indissociavelmente unida
a nova ideia de fenomenologia, sendo o0 seu objetivo a descri¢do da experiéncia de mundo,

afastando-se, claro, da simples especulacédo ou da tentativa de explicacdo cientifica da mesma.



72

A redescoberta desse patamar “pré-objetivo” seria como atingir a camada primaria onde se
desdobra todo experienciar possivel. A sua consequéncia basica seria o natural afastamento ou
pelo menos a suspensdo de uma concepcdo objetiva de mundo. Afinal de contas, do que ela
valeria?

Uma vez que o sujeito da experiéncia nunca seria “cortado ou separado do mundo, € o
mundo dentro do qual ele se encontra ndo é o0 mundo completamente determinado e objetivo
das ciéncias naturais” (CERBONE, 2013, p. 161), far-se imperativo um novo vislumbre sobre
aquilo que, de certa forma, existiria no sujeito como “mundo’; ou nos tramites do pensamento

3

nietzschiano, poderiamos dizer “vida”. Da mesma forma que seus antecessores, Merleau-
Ponty argumenta contra as teorias que visam esclarecer relagcdes internas a partir de
observacbes externas, um embate que parece compor mais de setenta por cento da
Fenomenologia da percep¢do; no entanto, o que nos importa aqui sdo as conclusdes a que ele
chegou e que ndo se limitam a essa obra.

A variedade de observacgdes de casos patolégicos que Merleau-Ponty fez ao longo de
suas publicacdes acabard chamando a atencdo de um leitor acostumado com os sistemas
filosoficos tradicionais. Mas 0 que esta subjacente a esse processo é que tais casos revelariam
um tipo de antitese conceitual do estado patologico em andlise: a autoexperiéncia corporal.
Em resumo, uma das primeiras e mais significativas conclusdes desse estudo foi constatar que
a relagdo que temos com 0 nosso corpo ndo diz respeito a representagcdes conceituais, sendo
antes de tudo um processo natural nem sempre consciente, marcado pela experiéncia continua
do individuo. Sendo assim, a intencionalidade motora seria 0 fendbmeno basico manifesto em
casos ndo patoldgicos em movimentos tanto concretos como abstratos (Ibidem, 2013, p. 192),
sendo cada acdo exercida tanto movimento em si quanto consciéncia de movimento.

Merleau-Ponty concluiu que por meio da experiéncia motora o corpo ndo s atribui
representacfes por meio de um processo que lhe é determinante, como ainda expressa a
prépria intencionalidade constitutiva. A segunda conclusdo mais importante diz respeito ao
fato de que conhecimento nao implica no “eu penso” cartesiano, aproximando-se mais do “eu
posso” nietzschiano, uma vez que s6 através do mais pleno e efetivo movimento mecénico
que o mundo acaba por se revelar a consciéncia; o que implica também na ideia de que a
“realidade” sofrerd uma variacdo significativa a depender da experiéncia individual. Ora,
estariamos impossibilitados de “submeter nossa percep¢do do mundo ao olhar filoséfico sem

deixarmos de nos unir a essa tese do mundo” (MERLEAU-PONTY, 2005, p. 11), pois ndo



73

haveria distingdo entre ter “consciéncia do mundo” e “experienciar o mundo”, sendo estes
aspectos simplesmente indissociaveis.

O mais significativo é perceber como Merleau-Ponty chega a consideracao da ideia de
mundo partindo de um estudo fenomenoldgico, e com isso justifica um projeto com fins
descritivos. Para tanto afirmou que o mundo deve ser descrito, e nunca efetivamente
explicado, retificando a importancia de toda participacdo subjetiva para um projeto do género,
enguanto a ciéncia nada mais faria que percorrer um terreno viabilizado pelo corpo (Ibidem,
p. 3). O que entendemos por “mundo” estaria dado desde o principio como perspectiva
categdrica em desvelamento, visto que a percep¢do ndo € uma ciéncia do mundo, nem mesmo
um simples ato, mas sim uma tomada de posi¢do deliberada; ela é, portanto, o fundo sobre o
qual todos os atos se destacam (lbidem, p. 6). Uma vez que o corpo é o horizonte onde se
revela cada instante de nossas vidas, distinguir um mundo a parte de nossa constituicdo vital €
um erro crasso.

Curiosamente, as consideracfes de Merleau-Ponty trilham um caminho similar as de
Nietzsche, dadas as diferencas naturais que envolvem cada obra. Mas enquanto o primeiro
ndo ultrapassava os limites descritivos de um diagrama fenomenologico fortemente
influenciado pelo idealismo — levando em conta que na sua perspectiva procurar “a esséncia
do mundo ndo ¢ buscar aquilo que ele ¢ em ideia”, e sim procurar “aquilo que de fato ¢ para
nds antes de qualquer tematizagao” (lbidem, p. 13) — o segundo acabou se desdobrando
conscientemente sobre a propria descri¢dao, defendendo a “fixagdo do conceito ‘vida’ como
vontade de poder” (7 [53] Final de 1886 — Primavera de 1887), mesmo que para isso tenha
acabado por atribuir a propria obra um carater autodestrutivo.

Em resumo, a fenomenologia argumentou com maior clareza sobre o fato de que a
experiéncia consciente esta fixada ou pelo menos prevista por um conjunto ordenado de
estruturas essenciais que antecedem e determinam qualquer conhecimento. Ndo temos em
vista inserir Nietzsche na tradicdo fenomenoldgica, mas apenas observar que alguns dos
tracos de sua epistemologia acabaram antevendo teses como as de Merleau-Ponty*®. Desta
maneira, a onto-fenomenologia da corporeidade nos possibilita ter um discernimento maior

sobre o caminho seguido por Nietzsche até a elaboracdo de sua concepc¢éo de vida.

3.2 O senhor de todas as razdes

48 Sendo assim, Nietzsche seria um dos varios precursores da tradicdo fenomenoldgica, por mais que nem
sempre tenha recebido grande destaque nesse paralelo.



74

Julgamos que o perspectivismo evocado por Nietzsche parece ter na fenomenologia do
corpo uma implicacdo tedrica, ou pelo menos acaba Ihe antevendo de forma geral, uma vez
que atribuiu a instancia perspectivistica um lugar pouco abordado pela tradicdo filosofica.
Dessa forma Nietzsche adotou o corpo como a sua grande fonte de constatagdo, contrapondo-
se a ideia de uma razdo pura ou da simples hipdtese de uma verdade em si; consequentemente,
buscando um novo parametro de julgamento que ndo sucumbisse a metafisica platdnica. Neste
sentido ele interpretou o intelecto e a linguagem sob um ponto de vista voluntarista,
atribuindo-lhe o semblante daquilo que entendeu por vida: um movimento de apoderamento
das coisas (26 [61] Verdao — Outono de 1884). O corpo aparece aqui como um novo critério de
legitimagéo da “verdade”, seguindo o que o perspectivismo prevé enquanto valor de qualquer
juizo possivel.

A busca por esse novo parametro de validacdo € um passo estratégico para a
fundamentacdo do conceito vontade de poder, e para tanto, Nietzsche encontrou tal critério
naquilo que entendia por vida, ndo recuando diante do horizonte relativista que se abriu com a
filosofia critica, e buscando em Schopenhauer o principio de uma epistemologia do corpo.
Como dissemos, 0 pensamento schopenhaueriano foi um dos precursores na revogacdo do
absolutismo racionalista, enquanto Nietzsche daria continuidade a esse projeto quando
atribuiu uma dimensdo existencial ao exercicio do intelecto, utilizando-se de uma ideia
tomada justamente de Schopenhauer: o corpo. A instancia fisiologica®® aparece no
pensamento nietzschiano, portanto, como o principio de uma guinada epistemologica em
direcdo a uma nova concepcdo de mundo, um projeto destinado ao desvelamento do mundo.

O tbpico anterior nos serviu para esclarecer que a obra nietzschiana pode resguardar
algumas das sementes da fenomenologia atual, sobretudo se observarmos ideias como a do
dinamismo do processo identitario de Husserl ou aquela em que Heidegger afirma que o
mundo nos é dado desde o principio num transcurso publico (das Man). Todavia, defendemos
que Nietzsche caminhava em direcdo aquilo que seria a fenomenologia do corpo, um

importante ponto de elaboracdo da obra de Merleau-Ponty. Para este a fenomenologia era um

49 No pensamento nietzschiano o conceito de fisiologia traz consigo algumas implicagtes epistemolégicas que
ndo serdo abordadas no momento, dado que ele exige um esclarecimento prévio de sua concepcdo de vida, que
serd justamente o objetivo do proximo capitulo. Ainda assim, quando falarmos de fisiologia estaremos usando
um conceito de fundo biolégico, e que Nietzsche o empreendia para além das circunscrices positivistas. Para
ele os processos fisiologicos eram resultantes de desencadeamentos de forga, e para tanto a doutrina da vontade
da vontade ¢ uma peca chave de seu raciocinio (MULLER-LAUTER, 2009, p.126). Sendo assim, quando
tratamos do termo fisiologia, estaremos nos referindo a carne, 0ssos e células, mas também e antes de tudo a
afetos, instintos e paixdes indiscerniveis cientificamente.



75

projeto de carater descritivo e necessariamente incompleto, pautado na experiéncia corporal
como o aspecto mais significativo a ser considerado por qualquer empreendimento tedrico;
algo que corrobora com o projeto nietzschiano que defendia a primazia de uma existéncia
corporal em prol de um pragmatismo da forca.

O projeto de Merleau-Ponty se destinava ao redescobrimento do mundo a partir de sua
descri¢do onto-fenoménica, evitando cair no objetivismo cientifico ou no ceticismo absoluto.
Ele enfatizava que se abstrair existencialmente dessa descricdo é simplesmente impossivel, ou
ainda, nos termos aqui propostos, seria imperativo inserir-se conscientemente nessa descrigéo.
Como o proprio autor declarou, ¢ isso que faria da fenomenologia um “espetaculo que nos
possibilita passar do fato de nossa existéncia a natureza de nossa existéncia, do Dasein ao
Wesen” (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 11). Sendo assim o mundo n&o representa um
problema a ser solucionado, pois a verdadeira filosofia deve coordenar o redescobrimento “do
mundo, e nesse sentido uma histéria narrada pode significar o mundo com tanta
‘profundidade’ quanto um tratado de filosofia” (Ibidem, p. 19). E foi neste mesmo sentido que
Nietzsche nos conduziu a redescoberta do mundo, sem com isso se abstrair da propria
concepcao, ja que isto ndo seria apenas indesejavel, mas de fundamental importancia a
legitimidade de sua obra®.

Em suma, o paralelo estabelecido entre Nietzsche e Merleau-Ponty se torna mais
relevante ao constatarmos que 0s dois projetos apresentavam pontos em comum, sendo o
primeiro deles o esclarecimento de que o corpo € uma ferramenta indispensavel ao
conhecimento do real, e ainda e mais importante a ideia de que o corpo enquanto principio
fundamentador de qualquer teoria legitima. Nietzsche se insere no primeiro ponto quando
afirmara: “ndo acredito em nenhuma investigacdo sem o fio condutor do corpo. N&d&o uma
filosofia como dogma, mas como um regulativo provisério da investigacdo.” (26 [432] Verao
— Outono de 1884). Basta-nos agora saber o que ele inferia dessa ferramenta, levando em
conta que de forma similar a Merleau-Ponty, o raciocinio nietzschiano foge do cartesianismo,
por mais que no primeiro momento infira o corpo como um “critério de avaliacdo

epistémica”, e ndo a propria realidade a falar.

50 Mais uma vez, ndo estamos afirmando aqui que Nietzsche é um fenomendlogo, todavia o estamos
interpretando-o a luz da fenomenologia do corpo. A ideia € utilizar-se das teorias de Merleau-Ponty no intuito de
esclarecer o percurso seguido por Nietzsche até a sua concepcdo de vida/mundo/ser, pois tanto um quanto o
outro tiveram consciéncia da importancia desse vislumbre, ao mesmo tempo em que ndo cairam na metafisica
tradicional ou debandaram para o ambito positivista. Merleau-Ponty € uma possibilidade de associagdo que
buscamos adotar despretensiosamente, ao passo que uma associacdo do tipo poderia ter sido outros tantos
caminhos. N&o iremos, portanto, aprofundar esse debate, mas apenas debater com a inten¢do de enriquecer a
leitura da obra de Nietzsche, nada mais que isso.



76

Para tanto, destacamos a ampliacdo dada a essa questdo em Assim falou Zaratustra,
com destaque para o discurso Dos desprezadores do corpo. O texto é iniciado com a critica a
uma série de figuras tradicionais de pensamento ocidental — ideias como as de alma, intelecto,
razao e consciéncia — no momento em que a imagem da “crianga”, uma das grandes metaforas
do pensamento nietzschiano, acaba por declarar: “Corpo sou eu e alma [...] corpo sou eu
inteiramente e nada mais; e alma ¢ apenas uma palavra para algo no corpo” (ZA, “Dos
desprezadores do corpo”, p.34 — 35); ataque que se repete ao longo de todo o discurso,
enfatizando a faléncia dos conceitos fundamentais a epistemologia tradicional, quando
confrontados com a multiplicidade dindmica revelada pela instancia fisiol6gica, tdpico
bastante discutido anteriormente.

Em um fragmento péstumo datado de 1885, Nietzsche voltou a especular a existéncia
de uma unidade da intencionalidade®!, afirmando que essa ndo poderia residir na consciéncia
Ou na razdao, muito menos no simples sentir, pensar ou querer, e sim no movimento geral que
envolvesse no¢Ges como as da astlcia conservadora, 0 senso de apropriacdo e alijamento e o
instinto vigilante do nosso organismo (34 [46] Abril — Junho de 1885). Essa unidade s
poderia residir num processo comum a toda a estrutura fisioldgica, revelando-se
sucessivamente na existéncia corporal; o resultado limiar e provisério de um processo
continuo, da mesma forma que os demais epifendmenos psiquicos representariam a camada
superficial de uma grande estrutura hierdrquica. A mesma ideia é trabalhada n’Os

desprezadores do corpo quando Zaratustra afirma:

Instrumentos e brinquedos sdo sentidos e espirito: por tras deles esta o Si-
mesmo. O Si-mesmo também procura com os olhos do sentido, também
escuta com os ouvidos do espirito. O Si-mesmo sempre escuta e procura:
compara, submete, conquista, destr6i. Domina e é também o dominador do
Eu. Por trds dos teus pensamentos e sentimentos, irmdo, ha um poderoso
soberano, um sabio desconhecido — ele se chama Si-mesmo. Em teu corpo
habita ele, teu corpo é ele. H& mais razdo em teu corpo do que em tua melhor
sabedoria. E quem sabe por que teu corpo necessita justamente de tua melhor
sabedoria? Teu si mesmo ri do teu Eu e de seus saltos orgulhosos. (ZA, “Dos
desprezadores do corpo”, p. 35)

A principio a passagem apenas ratifica muito do que dissemos nos topicos anteriores,
retratando o intelecto e a sensibilidade como brinquedos nas maos de instancias
subconscientes. Como era previsto, o corpo é entendido aqui como 0 mecanismo perfeito de

investigacdo, afinal de contas, os “instintos”, enquanto expressdes perfeitas da estrutura

51 Definitivamente Nietzsche nfio menciona a palavra “intengdio” ou “intencionalidade”, contudo o que se tinha
em vista no respectivo fragmento é um tipo de substrato psiquico donde proveria toda e qualquer decisao,
aferindo assim aquilo que a tradicdo entendeu durante muito tempo por unidade da autonomia.



77

fisiologica, seriam muito mais significativos em termos de investigacdo que qualquer outra
expressao conceitual (26 [355] Verdo — Outono de 1884). A razdo e a sensibilidade, portanto,
concebidas como fic¢cBes promovidas e alimentadas continuamente por um movimento que
nos seria indiscernivel, uma vez que esse poderoso senhor é entendido por Nietzsche como
um tipo de parabola limiar. Tal enigma se materializaria no corpo, sendo este o falar expresso
de um processo continuo e plurifuncional, materializado em carne, 0ssos e células, mas ainda,
e como foi dito, na astlcia conservadora, no senso de apropriacdo e reprovacdo tipicos do
N0SSO organismo, em suma: os afetos primitivos.

Da mesma forma que as faces do entendimento seriam meros fantoches nas méos de
um senhor desconhecido, a diversidade de razOes evocadas por esse soberano acabaria por Ihe
atribuir um carater dindmico e fragmentado; por mais que Nietzsche insista em utilizar a
palavra “Si-mesmo” (das Selbst), o que corrobora com a ideia da unidade da vontade de
poder, ponto que atestaria a continuidade da influéncia schopenhaueriana na sua obra. Para
além de um simples mecanismo epistemoldgico, o corpo é entendido como a expressdo
materializada, plurifuncional e continua da instancia detentora de todas as razdes, e talvez
ainda a “unidade” da qual fazemos referéncia possa ser em si mesma mais uma fic¢ao
promovida pela propria vida.

Referindo-se a pluralidade dindmica que se revelara enquanto corpo, Nietzsche inferiu
a necessidade de supor “um senhor” por detrds de todas as acdes, por mais que a suposta
unidade ndo se encontre na base da consciéncia, pois esta seria um tipo de 6rgao ao exemplo
do estdbmago. A suposicdo de unidades conceituais — prerrogativas de universalizacdo
inerentes aos juizos 16gicos, tal como o Si-mesmo mencionado no texto de Zaratustra — parece
ser um fator intrinseco a nossa linguagem, como uma convenc¢do linguistica. Falar da
intencionalidade inerente a uma determinada acdo ou dos ditames de uma consciéncia
plenamente autbnoma seria tdo ingénuo quanto se falar da unidade da vontade de poder, posto
que tudo na verdade diria respeito a um processo plurifuncional, cadtico e dindmico
radicalmente indiscernivel®2,

O fato é que Nietzsche entende o corpo como “um construto muito mais pleno do que
um sistema de pensamentos e de sentimentos jamais poderia ser”’, sendo um mecanismo de

investigacao ainda “mais elevado do que uma obra de arte” (25 [408] Primavera de 1884).

52 Ponto que ainda sera discutido, por mais que aquilo que fica subtendido nas palavras do préprio Nietzsche é
que a suposta pluralidade do viver ndo anula a impossibilidade de nos expressarmos de outra forma que ndo seja
lhe atribuindo juizos que carregam o peso das universalizagdes metafisicas. A metafisica no sentido “pds-
kantiano” seria a simples impossibilidade de nos apartarmos de tais generalizacGes, por mais que Nietzsche lute
a todo instante para conceber um conceito dindmico que ndo sucumba ao peso da tradicéo.



78

Seria atraves desse fio condutor que aprendemos que nossa vida sé foi possivel por causa de
uma conjuncdo de muitas inteligéncias e valores totalmente distintos (37 [4] Junho — Julho de
1885). No entanto, isso sO € possivel com a percep¢do de uma comunhéo de forcas que nédo
condiz muito com o que até agora foi dito sobre o tema, afinal de contas, o corpo foi descrito
como um processo dindmico, cadtico e plurifuncional. A ideia levantada por Nietzsche é que
para se manter de pé, como uma legitima unidade funcional, o corpo se sustenta num sistema
de obediéncia e comando dotado de mil faces, “expresso moralmente: por meio do exercicio
incessante de muitas virtudes.” (Ibidem). O corpo, em suma, € o resultado de um ordenamento
hierarquico, a expressao de um processo continuo, e nunca um resultado definitivo.

Da mesma forma que a suposi¢cdo de um sujeito uno fora questionada na analise da
consciéncia, a hipotese de que uma multiplicidade de forcas em conjuncdo e luta que se
situariam a base de nosso pensamento (40 [42] Agosto — Setembro de 1885), encontra no
corpo o seu principal fator de argumentacdo. Dessa maneira, ele estabelece uma forte ligacéo
entre o0 exercicio intelectual e o pragmatismo da forca, dado que se as refutagdes corretas sao
de ordem fisioldgica (26 [316] Verdo — Outono de 1884), é no jogo perspectivistico que se
encontraria qualquer verdade significativa; uma verdade que, portanto, serd sempre
contextualizada, e da mesma forma sujeita ao questionamento de sua funcéo: as condicdes de
conservacao e perpetuacdo da vida.

O corpo nos fornece a percepcao de que o homem ¢ uma comunhao de forcas, “uma
pluralidade de seres vivificados que, em parte lutando uns com os outros, em parte
coordenados e subordinados uns aos outros, também afirma em meio a afirmacdo de sua
esséncia particular o todo” (27 [27] Verao — Outono de 1884), ou seja: a unidade que se firma
nesse agregado hierdrquico tende a preservacdo da ordem estabelecida, como uma forma de
conservacdo e perpetuacdo da existéncia individual, na medida em que essas unidades
sobrevivem quando encontram um lugar no coragdo do todo. E desta forma que, sendo
“originalmente corpo o homem ¢ rebanho e pastor” (CORDEIRO, 2012, p. 176),
multiplicidade que se realiza na unidade, o que ndo anula a tensdo que permeia todo o
ordenamento de forcas, ao passo que 0 regime estabelecido acabara pendendo a natural
desagregacdo com o passar do tempo; o0 que em termos estritamente fisiologicos significa
falar da decadéncia das forcas ou da morte de uma estrutura hierarquica.

A questéo de como efetivamente nasce um ordenamento de forgas — ao exemplo maior
do corpo — encontra no proprio termo “forga” o seu principal fator de argumentago; tema que

sera debatido nos préximos capitulos. Ja nos é possivel confirmar que a ideia da ordem



79

estabelecida em meio a absoluta distingdo aponta para um processo de eterna tensdo entre
forcas. Nietzsche pressupde um encadeamento bélico que confere a cada unidade em jogo o
seu lugar de direito lembrando que o préprio direito lhe aparece como o resultado de uma
conquista nunca plenamente definida, o resultado do prdprio exercicio da forga.

E por isso que Nietzsche dird que a “condi¢do absoluta do homem é comunidade”,
sendo o seu impulso mais desenvolvido aquele “em virtude do qual a comunidade ¢ mantida”
(27 [30] Verdo — Outono de 1884). Ndo € de se espantar que a razdo tenha sido
tradicionalmente entendida como uma faculdade essencialmente humana, dado que na préatica
ela conferiu ao homem certa unidade e direcionamento (sentido), um fator elementar a
preservacao da comunidade (hierarquia fisiologica). Ora, se 0 corpo é um tipo de agregado
comunitario, todos 0s pensamentos, sensagoes e afeccdes seriam frutos do cuidado da alma,
esta que no fim das contas se revela enquanto corpo; enquanto a alma é corpo porque é o afeto
que cuida da comunidade, trazendo a luz os pensamentos (CORDEIRO, 2012, p.176),
fazendo-lhes, portanto, “conscientes” em termos hierarquicos. Contudo, quando a razio
passou a ser concebida como um fator identitario, ela acabaria por direcionar o homem
ocidental por caminhos totalmente distintos daqueles que colaboraram com a perpetuacao de
seu tipo, eclipsando a diversidade de pulsdes que se fizeram necessarias a propria
conservacao.

Portanto, quando Nietzsche declara que o conceito de individuo é falso (34 [123] Abril
— Junho de 1885), seu principal contraponto argumentativo foi esta percepcdo comunitaria e
dindmica do corpo. Sob muitos aspectos, a metafora da comunidade Ihe é bem pertinente, uma
vez que as transi¢des incessantes que marcam o circuito de afetos corporal ndo nos permitem
falar de ‘individuo’ etc.”, j& que o ‘numero’ de seres ¢ ele mesmo fluido” (36 [23] Maio —
Julho de 1885). A menor particula de uma estrutura comunitaria se mantém em constante
dinamismo, desaparecendo ao longo do tempo e ainda contribuindo com a transformacao do
todo de diversas formas.

Estariamos incapacitados de falar do “tempo e ndo saberiamos nada sobre movimento,
se ndo acreditdssemos de uma maneira tosca que ha ‘algo em repouso’ ao lado do que ¢
movido” (Ibidem). No limiar, o fiel da balanca (0 peso mais pesado) é algo mutavel; a
geracdo constante de células etc. fornece uma mudancga constante dos nimeros desses seres”
(34 [123] Abril — Junho de 1885); um dinamismo absoluto que se revela enquanto corpo, mas
gue também nos mostra algo para além da nossa singela perspectiva: a totalidade do vir-a-ser.



80

3.3 Para um redescobrimento do mundo

Até 0 momento ficou claro que Nietzsche ndo entendia a vida como um problema a ser
resolvido, pois desde o comeco ele a concebeu como um fator incontestavel, na maior parte
das vezes como um contraponto conceitual de carater intuitivo. E por mais que Nietzsche
acabe lhe atribuindo certa problematizacdo ao longo de sua obra, a especulagdo sobre vida
emerge da necessidade de aprofundar uma intuicdo que foi angariando conteddo de diversas
areas do pensamento. Quando estabelecemos a relagdo entre a obra nietzschiana com o
projeto de Merleau-Ponty o que ficou subtendido foi a necessidade da filosofia do futuro — ou
ainda o proprio pensamento contempordneo — coordenar o redescobrimento do mundo na
tentativa de superar os limites de uma epistemologia moribunda.

E assim que inicialmente Nietzsche adota o corpo como um critério epistemoldgico,
um mecanismo irrevogadvel no trabalho consigo mesmo, o fundamento para o
redescobrimento do mundo; no primeiro momento teriamos um anseio de carater claramente
existencialista, no segundo uma aspiracdo de fundo fenomenoldgico ou ontoldgico.
Conquanto, resumi-la como um simples regulativo de investigagdo, como ele mesmo afirmou
no fragmento 26 [432] de 1884, seria precipitado, uma vez que as palavras de Zaratustra —
“corpo sou eu inteiramente e nada mais [...] corpo sou eu inteiramente e nada mais; e alma ¢
apenas uma palavra para algo no corpo” — nos conduzem para uma compreensao ainda mais
ampla e significativa desse tema.

Mas para além de um simples regulativo epistémico, Nietzsche ainda compreendera a
instancia fisioldgica como a expressdo manifesta da propria vida, sendo os sentidos, o
intelecto e tudo aquilo que dela provém a sua fala expressa e materializada. Sua investigacao
nos diz ainda que o corpo € um resultado provisério, um processo continuo bem mais
abrangente e determinante do que aquilo que usualmente se pensou na tradicdo, sendo ainda
possivel que a percepgdo de sua “unidade funcional do entendimento” seja algum tipo de
equivoco do proprio pensamento, uma elaboracéo ficcional promovida pela necessidade de
conservacao de todas as forcas que o compdem; um emaranhado de pulsbes que se mantém
num estado de eterna tensdo, que buscam a conservacgéo e a ampliacdo do todo como forma de
preservacao de seus elementos particulares.

Provavelmente o resultado mais significativo que poderemos tirar do paralelo entre
Nietzsche e Merleau-Ponty é a ideia de que falar da existéncia implica em falar

necessariamente da experiéncia corporal, posto que ter/ser corpo € justamente o que nos



81

possibilita expressar o mundo enquanto tal. E preciso esclarecer ainda que aquilo que
Nietzsche entendia por mundo é relativamente distinto do que Merleau-Ponty se referia pelo
mesmo termo, ja que o primeiro foi guiado por um senso de investigacdo quase pré-socratico,
dirigindo-se para uma analise muito afinada com os estudos cosmoldgicos antigos; enquanto o
segundo, por mais que seja influenciado pelas pesquisas empiricas contemporaneas, é ainda
mais inspirado pelo idealismo de Husserl, o que resulta em finalidades muito mais
aprioristico-perceptivos que propriamente objetivas.

Sabe-se que Nietzsche esta longe de compactuar com o positivismo do século XIX,
porém é fato conhecido que por muito tempo ele dialogou com a ciéncia do periodo, sem falar
que as observagOes do mundo natural desempenharam um forte papel na sua obra, o que torna
possivel afirmar que o “mundo objetivo” também foi alvo de sua investigacdo. Sendo assim,
em termos nietzschianos, falar do mundo implicara falar da vida ou, de maneira ainda mais
ampla, naquilo que seria “um de seus maiores problemas: o ser” (NASSER, 2015, p. 15);
palavra muitas vezes mobilizada com finalidade critica, 0 que ndo implica dizer que a sua
utilizacdo se resuma a funcdo negativa (Ibidem, p.20)%. Corroborando com a tradicéo
fenomenologica posterior, Nietzsche compreendeu que falar do “mundo” com a minima
propriedade so seria possivel aquele que admitir a conexao indissoldvel com 0 mesmo, em um
nexo prefigurativo entre ser “existente” e a propria existéncia.

E desta forma que o corpo ndo é apenas uma etapa do projeto de redescobrimento do
mundo, porque ele é parte atuante de um processo simplesmente inviavel quando se adotado o
caminho das ciéncias empiricas. O redescobrimento do mundo nos imp&e a necessidade de
reaprender a pensar 0 corpo, ja que sendo ele a fala expressa, dindmica e materializada da
vida, por detrés dele se encontrariam as manifesta¢cGes de um saber recéndito pouco ou nunca
antes considerado; da mesma forma se imp@e a necessidade de repensarmos uma metodologia
de estudo dos fendmenos corporais que supere 0 cartesianismo inerente a linguagem.

Retomando alguns pontos relevante da Fenomenologia da percepgdo, Meleau-Ponty
nos dird que o corpo ¢ um “eu natural”, sendo-nos impossivel reencontrar o mundo se
abstraindo dele (2015, p. 280), afinal de contas, é através do corpo que estamos no mundo,
existimos e percebemos, justamente porque somos antes de qualquer coisa corpo. Entre nos e
a percepcao que temos das coisas haveria sempre a espessura de um saber originario que nos

impede de vé-las com objetividade, porque experimentamos as sensa¢cdes como modalidades

53 Parafrase da passagem onde Eduardo Nasser cita Jean Granier, mas precisamente a obra “Nietzsche et la
question de [’étre I, onde afirma: “o que ndo quer dizer que o termo ser possui em Nietzsche somente uma
conotagdo negativa”.



82

de uma “experiéncia geral” consagrada no mundo fisico, que crepita através de nds sem que
sejamos seus autores (Ibidem, p. 291), pois tudo nos seria dado desde o principio como um
advento publico e pré-configurado pela existéncia corporal.

Ainda segundo Merleau-Ponty, ndo existe qualquer tipo de plenitude no contato com o
real, pois 0 anonimato que emerge da experiéncia sensivel é fruto de sua parcialidade, além do
fato que aquele que Vvé e aquele que toca jamais recebe a percepcdo do mundo por completo,
ja que o mundo tangivel e o mundo visivel ndo revelam sua totalidade. Ora, temos a
“experiéncia de um mundo, ndo no sentido de um sistema de relacdes que determinam
inteiramente cada acontecimento, e sim no sentido de uma totalidade aberta cuja sintese nao
pode ser acabada” (Ibidem, p. 296). Da mesma forma a experiéncia de um sujeito nos aparece
em meio a um processo continuo de reconfiguracdo no percurso do tempo, o que nos indica
que eles — sujeito e objeto (mundo) — sdo unidades presumiveis no horizonte da experiéncia
continua (Idem), nunca seres em si sujeitos a completa definicdo ou constatacao.

A experiéncia que temos do real “estd longe de se reduzir a experiéncia de um certo
estado ou de um certo quale indiziveis, porque elas se oferecem com uma fisionomia motora,
estdo envolvidas por uma significacdo vital (Ibidem, p. 282-283). Falamos literalmente do
lugar e do sentido carregados por qualquer empreendimento intelectual, 0 que nos termos
nietzschianos significaria falar do valor perspectivistico atrelado a linguagem. De certa forma
ratificando aquilo que o perspectivismo prevé em termos metodologicos, Merleau-Ponty
concluira que a partir do momento em que reconhecemos a existéncia desse saber originario,
no sentido de um campo vital onde se desenrola toda experiéncia possivel, que ndo ha mais
nenhum meio de distinguir um plano de verdades a priori e um plano das verdades de fato,
aquilo que o mundo deve ser e aquilo que efetivamente ele é.

A unidade do intelecto, que por muito tempo fora entendida como uma verdade a
priori, & apenas a expressao formal de uma contingéncia fundamental: o fato de que somos o
mundo (Ibidem, 298), isto porque somos, em primeira instancia corpo, sendo este o portador
do préprio mundo. E perceptivel como as palavras de Merleau-Ponty estdo munidas de um
idealismo que acaba ofuscando as boas inten¢Ges de seu projeto®. No entanto o que vemos na
Fenomenologia da percepcdo é muito mais um esquema critico-preparatério que uma
descricdo onto-fenomenologica propriamente dita, algo que encontramos sem maiores

dificuldades em Nietzsche. Se por um lado Merleau-Ponty nos é de grande proveito ao

5 Intengbes de fundo pragmatico, ao exemplo daquelas evocadas por Nietzsche. E indiscutivel que Merleau-
Ponty era um autor preocupado com o valor de aplicagdo do conhecimento, o que o levou a se confrontar, por
exemplo, com o suposto cartesianismo inerente ao pensamento de Sartre.



83

entendimento das possibilidades da filosofia nietzschiana no que tange a ideia de corpo, ele
ndo vai muito mais longe que a tentativa de possibilitar descricdes onto-fenomenoldgicas
futuras. Ja Nietzsche ndo teve muito receio em mergulhar na préopria descricdo da experiéncia
de mundo, apresentando-nos um dos conceitos mais importantes de sua obra: vontade de
poder.

Levando em conta tudo que foi elaborado anteriormente, ficara estabelecido que o
corpo nos possibilita redescobrir o mundo. De forma similar ao que teorizara Merleau-Ponty,
Nietzsche se preocupou com um entendimento do coSmos que NAo Se resumisse ao empirismo
vazio, nem afundasse no subjetivismo moderno. E por isso que a filosofia nietzschiana
arranca a vida da camisa-de-for¢a determinista do fim do século XIX e lhe devolve a sua
verdadeira liberdade, que € a liberdade do artista diante de sua obra (SAFRANSKI, 2005, p.
294-295). Ao contrario do que geralmente se pensa, hd em Nietzsche uma grande
preocupacao com o valor de qualquer empreendimento teorico, literalmente falando: o sentido

carregado por qualquer diagrama conceitual, seu poder de conservagao e perpetuacao da vida.



CAPITULO II
ONTOLOGIA DA VONTADE DE PODER

Ontem, 0 céu anunciava uma tempestade espléndida. Subi a
uma montanha proxima, chamada “Leusch” (talvez tu
possas explicar-me este nome), e encontrei, 14 em cima, um
homem que, ajudado por seu filho, se preparava para
matar dois cabritinhos. A tormenta rebentou com tremenda
violéncia de trovdes, chuva, granizo, produzindo em mim
uma exaltacdo incomparavel e dando-me a conhecer que sé
chegamos a compreender justamente a Natureza quando
nela nos refugiamos, evadidos dos nossos cuidados e das
aflicbes. Naquele momento, que eram para mim o homem e
a sua vontade inquieta? Que eram para mim o eterno
Deves ou Nao deves? Qudo diferentes os raios, a
tempestade, o granizo, as forgas livres, sem ética de
qualquer ordem! Qudao felizes e poderosos — a vontade
pura, ndo perturbada pela inteligéncia!

(Carta ao Baréo de Gersdorff - 1866)

Tendo em vista esclarecer que a obra nietzschiana ndo dever ser encarada como um
projeto relativista inconsequente, tentamos demonstrar que Nietzsche buscou assumir aquilo
que entendeu ser a principal consequéncia dos novos tempos, pois considerava ser impossivel
furtar-se ao destino do Ocidente, afastando-se de qualquer raciocinio teleoldgico, acabando
por adotar o niilismo como a unica possibilidade de um futuro engrandecedor. Ainda assim,
dada a compreensdo do papel que esse fendmeno teria na decadéncia ocidental, Nietzsche
buscara as condi¢cdes de elevacdo de pensamento no extremo oposto daquilo que até o
momento fora erigido pelo Ocidente (37 [14] Junho — Julho de 1885). Seu alvo, portanto, ndo
era o niilismo enquanto tal, e sim a cultura classica inerente & modernidade e responsavel pela
emergéncia das faces mais decadentes desse fenémeno: o amaldicoamento da vida; equanto o
objetivo do empreendimento nietzschiano como um todo nos parece ser a tentativa de elaborar
um projeto de revitalizagdo do Ocidente, planejamento este que tomou forma de uma
ontologia do vir-a-ser.

A formula apresentada para esse projeto foi uma “nova concep¢do mais determinada
do conceito ‘vida’”, que seria intitulado ao fim por “vontade de poder” (2 [134] Outono de
1885 — Outono de 1886), enquanto o meio de sua realizacdo teria sido apresenta-la nos termos
de uma doutrina da selecdo espiritual. Mas até chegar nesse ponto é perceptivel como
Nietzsche ndo se deu ao luxo de nos oferecer arbitrariamente uma “receita de bolo” qualquer
para o problema em questdo, esforcando-se para ndo simplesmente reproduzir a epistemologia

que herdou; por mais que tenha se esforcado também para nos legar a imagem de um



85

extemporaneo. Sendo assim, Nietzsche esteve atento as limitagdes impostas pelo legado
kantiano, o que provavelmente se deu pelo intermédio de Schopenhauer, e foi através deste
gue a sua obra assumiria a ideia de corpo como a principal fonte de legitimacdo da nova
concepcao de mundo.

Como disse no fragmento 7 [36] datado de 1886 e 1887, essa nova “perfeicdo”
buscada ndo poderia corresponder as velhas formas de pensar — “a nossa logica, ao nosso
‘belo’, ao nosso ‘bem’, ao nosso ‘verdadeiro’”,— mas poderia ser perfeitamente mais elevada
do que os velhos ideais, isto €, a toda arquitetdnica tedrica elaborada até entdo. Nietzsche
buscava uma definicdo que conseguisse, por um lado, assumir as consequéncias da tradi¢ao
filosofica, todavia em um sentido mais elevado e radicalmente distinto da metafisica classica
ou mesmo da propria filosofia critica. Tudo nos leva a crer que Nietzsche tinha em vista um
plano de reedificacdo do Ocidente que partisse do perspectivismo epistemoldgico, o que
acabou implicando numa fenomenologia do corpo como o Unico meio vidvel de legitimacéo
da “verdade” dos novos tempos™.

Similar ao que Merleau-Ponty diria décadas mais tarde, o projeto nietzschiano
compromete-se com o redescobrimento do mundo, partindo da analise das possibilidades
reveladas pelo corpo. Nao faria qualquer sentido apresentar uma concep¢do de mundo que
ndo dialogasse com os anseios da instancia fisioldgica, pois é ela quem dita o valor de um
esquema teodrico. Uma verdade que ndo sirva a vida — no caso, a0 COrpo, mesmo como
regulativo provisorio do “valor verdade” em questdo — deveria ser deixada de lado para que
ficcOes efetivamente Uteis a existéncia pudessem ocupar seu lugar. Sendo assim, a concepgao
elaborada por Nietzsche ndo tem qualquer pretensdo de reivindicar uma “adesdo universal”,
no entanto, ao passo que compreende que somos entes com configuragdes vitais minimamente
similares, antevé que possamos compartilhar de algum tipo de concordancia em relacdo ao
“valor verdade” de uma coisa. O pragmatismo poderia ser um desses caminhos de
consentimento, entretanto, de forma alguma tal critério finda com a gama de possibilidades
evocadas pela obra nietzschiana.

Como previu a filosofia critica, fica suposto que haveria algo de “objetivo” na
experiéncia subjetiva e que, como concluiu Merleau-Ponty, tais fragmentos de realidade se
revelariam no vislumbre corporal, o que poderia indicar a existéncia de um “idealismo

objetivista” no pensamento nietzschiano como um todo; por mais que os estudiosos da area

5 Mais uma vez é preciso repetir que ndo estamos afirmando tacitamente que Nietzsche é um fenomendlogo,
mas sim que na sua obra ha um dialdgico similar aquilo que viria a ser fenomenologia, sobretudo aquela
retratada muito tempo depois por Merleau-Ponty. Dessa maneira, buscamos apenas apontar para aspectos
similares entre os dois polos tedricos, sem nos comprometer com pormenores que venham a ser objeto de critica.



86

estejam longe de concordar com isso. Sendo assim, 0 perspectivismo ndo poderia ser retratado
como um subjetivismo vazio de consequéncias dialdgicas®, pois nele haveria elementos que
nos possibilitam instituir juizos minimamente validos para situacdes fixadas subjetivamente
ou ponderadas em um dado contexto, o que discutiremos com maiores detalhes no decorrer
desse capitulo. O que ficara subtendido até o momento é que Nietzsche se dirigiu para a
elaboracdo de um projeto onto-fenomenoldgico, posto que compreendeu que a instancia
fisioldgica (corpo ou a existéncia organica) tem papel fundamental na redescoberta de um

mundo desacreditado na modernidade.

1 As faces da vontade de poder

Sob muitos aspectos os fundamentos do pensamento de Nietzsche se encontram na sua
educacdo bésica e universitaria, o que também se aplica ao cerne de sua filosofia de
maturidade. Isto é, se por um lado o referencial schopenhaueriano lhe orientou desde cedo
conferindo-lhe muitos dos métodos e temas adotados até o fim de sua vida ldcida, por outro as
sementes do que viria a ser a vontade de poder estavam dadas antes mesmo de ter descoberto
Schopenhauer. Afinal de contas, Nietzsche buscou durante toda a vida uma concepcdo de
mundo que fizesse jus ao vir-a-ser (11 [72] Novembro de 1887 — Margo de 1888), uma
aspiracdo tipicamente pre-platdnica, especialmente heraclitica; algo nos leva a considerar a
possibilidade que o anseio fundamental que atravessa toda a sua obra seja semelhante aquele
que levara os antecessores de Socrates a investigacao da Physis.

Vejamos agora com maior precisdo o que Nietzsche entendia por vontade de poder,
para que possamos em seguida considerar o que ha de genuino nesse conceito. Para tanto, faz-
se necessario voltar a resolucdo que nos trouxe até aqui: a ideia de que o corpo nos possibilita
reencontrar 0 mundo, reconquista viabilizada por um tipo de “conhecimento de si mesmo”
distinto daquele que sustentava a ética socratica. E de se deduzir que ele nfo buscou uma

verdade sobre si mesmo, sendo a percep¢do de um ente puro, sujeito ao discernimento I6gico

% Talvez o principal opositor desse raciocinio, pelo menos em nivel nacional, seja o prof. Dr. Eduardo Nasser,
adjunto de filosofia geral na Universidade Federal do ABC (UFABC). Na sua mais recente obra Nietzsche e a
ontologia do vir-a-ser (2015) — pesquisa que, diga-se de passagem, foi de fundamental importancia a este projeto
— Nasser admite que a primeira fase do pensamento de Nietzsche é permeada por considera¢des que atestam a
vigéncia de um género distinto de idealismo, contudo ele nega a permanéncia dessa “heranga” no restante da
obra nietzschiana. Ainda assim, levantamos tal possibilidade a partir do momento que fora estabelecida a
aproximacao entre Nietzsche e Merleau-Ponty, na medida em que o corpo e o restante do sistema cognitivo — na
verdade ndo existiria uma distingcdo do tipo para os dois autores — relacionam-se com algo com o minimo de
objetividade, mesmo que pragmatica ou existencial, estabelecendo lacos de comunicagdo com outros do tipo, etc.



87

Ihe seria no minimo suspeito, no limiar insustentavel®’. O raciocinio nietzschiano aponta para
algo no estilo do subtitulo de sua autobiografia Ecce homo: como alguém se torna o que €, ou
seja: uma percepc¢do de si resultante do incremento da propria vida; uma intuicdo dinamica,
plurifuncional e afetiva.

O ponto mais importante a se destacar € que 0 corpo nos revela 0 mundo a partir de
sua existéncia individual, perspectiva que é em si mesma realidade processual e dindmica, ndo
havendo possibilidade de distincdo tacita entre as instancias fisiologica e cosmologica. No
tocante a tese nietzschiana, o corpo nos revela um mundo de nascimento e morte, geragdo e
destruicdo sem fim; um mundo de corpos e de muitos outros infinitos mundos particulares,
com um sentido ordenador para onde tudo retorna e comega novamente, em suma: o Vvir-a-ser
(CORDEIRO, 2012, p. 161). O corpo € o que nos possibilita falar da vida, o que para
Nietzsche era a expressdo mesma do vir-a-ser ou da vontade de poder, na medida em que o
corpo é a materializagdo dindmica de uma existéncia radicalmente indissociavel da totalidade
vital. Sendo assim, o corpo € a vontade de poder que fala e se revela, vida que se faz valer no
vir-a-ser, movimento desprovido de quaisquer valores em si, ideais e estabilidade, nada mais
o resultado do ciclo infinito de forcas.

Isso nos possibilita afirmar com propriedade que um dos principais temas da obra de
Nietzsche sempre foi a vida (Leben), ndo existindo uma distin¢do tacida entre o que ai se
denominava viver com as intuicdes de mundo (Welt), natureza (natura), cosmos (Kosmos) ou
mesmo ser (Sein) ou vir-a-ser, entre outras possibilidades que emergiam incessantemente da
linguagem metafdrica de Nietzsche; conquanto, a Gltima ideia estaria fadada a explicitar a
vida na sua mais intima e indecifravel realidade, o inaudito®. No limite o termo vida “como a
forma que nos ¢ mais conhecida do ser” ¢ a penas “um caso particular”, dado que a partir dela
somos levados a atentar para a vida organica; todavia foi ao adotar tal vislumbre como ponto
de apoio que estaremos em condi¢des de considerar “o carater conjunto da existéncia” (14

[82] Comeco do ano de 1888), isto é: falar da vida nos possibilitard inicialmente ir das

57 Aquilo que a tradigio entendeu por I8éa (eidos).

%8 Esse pressuposto carrega consigo o necessario didlogo com algumas das grandes obras metafisicas da histéria
da filosofia, por isso, ele deve ser desenvolvida progressivamente no decorrer do presente texto, na maior parte
das vezes por meio de notas de rodapé, posto que € mais uma consequéncia inevitavel do texto. O bhidgrafo e
filésofo Rudiger Safranski (1945) foi um dos primeiros a estabelecer o paralelo explicito entre a coisa em si
kantiana e o enigma da vida sob a perspectiva nietzschiana na obra Nietzsche: biografia de uma tragédia (2000).
Para tanto, Safranski utiliza-se coerentemente do termo “inaudito”, visto que o que fica subtendido em toda a
arquitetdnica epistemoldgica nietzschiana é a impossibilidade de se “dizer o que é a vida”, por mais que
Nietzsche o faga pela impossibilidade mesma de “viver”. O seu raciocinio ¢ o de que o viver necessita sempre
elaborar uma “imagem falsificada” da vida para que continue existindo, ¢ por mais que essa ficcdo possua lagos
de proximidade com a realidade, o fato é que esse “real” nada mais é que o vir-a-ser, 0 que naturalmente
impossibilita qualquer tentativa de se obter uma percepgao de sua totalidade constitutiva.



88

concepcdes organicas para as formas inorgénicas e, no segundo momento, superar tais
distingdes.

A amplitude da concepcéo de vida na obra de Nietzsche € tdo grande que ela nunca foi
efetivamente deixada de lado, sendo sempre mencionada de forma explicita ou implicita em
cada um de seus textos®®, onde parece ser uma referéncia intuitiva quase que indiscutivel.
Defendemos com isso que a ideia de vida é de longe a mais importante e estratégica
concepcao da obra nietzschiana, seja por seu valor referencial — fundamento ontolégico para
qualquer juizo possivel —, seja por seu papel logistico — como axioma base para um estudo
genealdgico que pretenda ir além dos dados brutos das pesquisas analiticas.

No decorrer desta pesquisa buscamos mapear a emergéncia das mencdes dessa ideia
ao longo de toda a obra de Nietzsche, o que vai desde a sua juventude — cartas juvenis e
escritos do periodo de docéncia — a maturidade intelectual do autor — tanto suas obras oficiais
como ainda o grande ndmero de fragmentos postumos do Gltimo periodo de seu pensamento.
Nas duas primeiras fases do seu pensamento encontramos palavras como natureza, vir-a-ser
e, posteriormente a influéncia schopenhaueriana, vontade ou vontade de vida como
referéncias para sua percepcao de mundo. Esse conceito continuaria presente nas obras
posteriores quando tivemos os dois marcos que assinalaram a ultima fase da produtividade
lucida de Nietzsche: [1°] o distanciamento do pensamento schopenhaueriano e [2°] a
publicagdo de Assim falou Zaratustra. Sobretudo no que diz respeito a A.Z, passa-se a
compreender o valor dessa publicacdo quando atentamos para o seu lugar dentro da totalidade
bibliogréafica de Nietzsche, justamente porque nela se deu a primeira e a mais significativa
mencao ao conceito da vontade de poder, um fator de auto-esclarecimento determinante na

filosofia nietzschiana.

1.1 A vida como obra de arte e vir-a-ser

Desde muito cedo Nietzsche arquitetou seu diagrama ontoldgico preocupado com
terminologias fundamentalmente dinamicas. Como sabemos, para além da influéncia que a
cultura pré-platdnica exerceu no seu pensamento, ponto que ainda sera analisado com maior
cuidado, sua base epistemolégica (formal) foi a obra de Schopenhauer e subsequentemente a
filosofia kantiana. Antes disso podemos afirmar que entre as grandes influéncias

59 Sejam as obras oficiais publicadas em vida pelo préprio Nietzsche, sejam as diversas cartas que temos acesso,
ou ainda os fragmentos péstumos compilados e publicados pelos estudiosos da area.



89

metodoldgicas de Nietzsche estavam as teorias dos neokantistas Afrikan Spir e Friedrich
Albert Lange (SAFRANSKI, 2005, p. 146 — 147), presenca que levaria as primeiras criticas a
obra schopenhaueriana por volta de 1868 (NASSER, 2015, p. 34 — 35), por mais que essa
leitura tenha sido orientada sob um viés construtivo.

E preciso esclarecer que com a chegada da modernidade o cenario cientifico fora
dominado gradativamente por um novo sistema cientifico de conceber a totalidade, algo que
encontrou seus Ultimos fundamentos na filosofia critica. Até o inicio do século XX a teoria
cosmoldgica newtoniana reinara indiscutivelmente na Europa, apresentando uma

3

interpretagdo do universo sob a forma de “um substrato eterno, estatico, imutavel, sem a
possibilidade de qualquer investigacdo ulterior, constituindo uma estrutura imaterial a
envolver diafanamente todos os corpos materiais, € sendo identificado ao ‘espaco’ e ao
‘tempo’ absolutos” (NOVELLO, 2006, p. 13). Esse modo de representacdo do universo
passou a ser o alvo por parte daqueles que ndo suportavam a postulacdo de verdades
absolutas®.

O pensamento nietzschiano surgiu dentro desse cenario quando buscou fazer uma
reflexdo construtiva sobre o fazer cientifico, e por causa disso acabou sendo influenciado por
Lange e Spir, figuras responsaveis por estabelecer um paralelo importante entre a fisica
newtoniana e a filosofia critica. No geral essas influéncias estiveram presentes durante todo o
primeiro momento da vida de Nietzsche, e foi seguindo esse percurso que ele identificou nos
elementos apolineo e dionisiaco da tragédia antiga a manifestacdo pulsional e artistica da
vida, fendbmeno que entendia ser um movimento incessante de ocultamento da propria
realidade.

Esse vislumbre levou o jovem Nietzsche a considerar que o mundo natural é mera
aparéncia (Schein), e diferentemente do platonismo, a suposicdo nietzschiana infere que este
imenso processo ficcional € como um tipo de movimento de redencéo da propria vida — 0 que
nesse periodo intitulava por “Uno-primordial” ou “verdadeiramente existente” (Wahrhaft-
Seiende) — que se utilizaria da ficcdo (fendbmeno) para se ocultar de seus Unicos espectadores
(NT, 84). Nietzsche ainda chegou a cogitar que se nunca temos acesso a essa instancia da
realidade, como poderiamos confirmar a sua “existéncia efetiva”? O que podemos N0 maximo

é levantar a possibilidade de sua inexisténcia objetiva ou da nossa capacidade de apreendé-la,

60 Este modo de conceber o universo so seria devidamente esgotado com a revolugéo cientifica liderada por
Albert Einstein (1879 — 1955), entre outros cientistas de grande relevancia que instituiriam o que entendemos
hoje pela fisica moderna.



90

ao passo que aquilo que nos aparece na verdade € um ininterrupto vir-a-ser no tempo e espaco
(Ibidem), experiéncia continua e superficial que nos impossibilita instituir juizos conclusivos.

Ja o segundo momento da obra nietzschiana é conhecido por estabelecer um didlogo
mais amplo com a ciéncia da época, algo que chegou a tal ponto que Nietzsche cogitara a
possibilidade de fundamentacédo cientifica de algumas de suas teses. No tocante a ontologia
nietzschiana é perceptivel que a segunda fase de seu pensamento nao instituiu um rompimento
absoluto com os fundamentos epistemolégicos de sua juventude, simplesmente buscando se
distanciar progressivamente da linguagem metafisica e roméantica desse periodo. Na verdade
as principais caracteristicas do segundo momento estavam dadas ha mais tempo, sobretudo se
observarmos um escrito datado de 1873: Sobre a verdade e a mentira; uma obra que
influenciou fortemente 0 movimento pés-estruturalista no século XX, e que para alguns foi
superestimada®®.

Nesse texto Nietzsche criticava o excesso de moralizacdo inerente & linguagem,
concluindo a inexisténcia das nogdes de bem e mal na natureza, e reconhece que a verdade é
um “exército movel de metaforas, metonimias” e “antropomorfismos” oriundos da propria
vida, sem grandes relagc6es de proximidade (VM, 1). Leis naturais s6 se dariam a conhecer por
meio de seus efeitos — relagdes causais entre as proprias leis que acabam se revelando apenas
como relacdes, e ndo leis fisicas — enquanto a esséncia da vida nos seria inacessivel (Ibidem).
O excesso de moral carregado pela linguagem na verdade se revelaria como o Unico elemento
perfeitamente discernivel na linguagem, pois nada garantiria que a realidade que lhes
atribuimos tem alguma base efetiva para além de nossas proprias necessidades vitais.

Fica subtendido que Nietzsche considerou que a linguagem e o conhecimento sé&o
processos de simplificacdo da experiéncia regular, enquanto “separacdo, delimitacdo e
abreviagdo” (19 [141] verdo de 1872 — inicio de 1873), procedimentos impossibilitados desde
0 principio constitutivo de qualquer tipo de apreensdo da realidade enquanto tal. No trajeto
que levara a publicacdo de Humano, demasiado humano (1878), ele reavaliou com maior
cuidado a possibilidade de se conhecer a natureza, afirmando que qualquer conhecimento que

tenha em vista o entendimento das leis e principios cosmicos — tidos como fatos cristalizados

61 Referimo-nos especificamente ao professor Eduardo Nasser, mas ndo apenas. Seja como for, Nasser
argumentou coerentemente que no inicio dos anos de 1870, Nietzsche se negava a admitir algum contato efetivo
entre 0 conhecimento e uma realidade objetiva, ignorando quase que inteiramente o fato de que, por mais
imperfeito, verossimilhante e ficcional que a linguagem seja, ela ainda possui um viés pragmatico que nos
impossibilita de simplesmente mergulhar em um ceticismo pirrénico. Ainda assim, Sobre a verdade e a mentira
teria sido superestimada no século XX, com destaque para as correntes de pensamento que adotaram a premissa
nietzschiana de o conhecimento nada mais seria que ficcdo expressa, por mais que nas duas fases seguintes
Nietzsche tenha encarado o problema com a devida aten¢do ao atribuir & linguagem um status pragmatico,
funcional e dindmico.



91

no tempo e espaco — seria no maximo verossimilhante, sem negar a existéncia de um pano de
fundo enigmatico por detras de todo empreendimento humano. Como disse, 0 homem € o ente
que lanca sobre a realidade o véu do pensamento impuro (HH I, “Da alma dos artistas e
escritores”, §151), tornando-a toleravel artisticamente por meio de ficgBes Uteis & propria
vida, todavia ficgdes que lhe projetam uma estabilidade que n&o condiz com o vir-a-ser;

ficgOes, portanto, de fundo pragmatico-existencial. Sobre isso ele ainda declara:

[...] essa pintura — aquilo que para nés, homens, se chama vida e experiéncia
— gradualmente veio a ser, esta em pleno vir-a-ser, e por isso ndo pode ser
considerada uma grandeza fixa, da qual se pudesse tirar ou rejeitar uma
conclusédo acerca do criador (a razdo suficiente) [...] nds fomos os coloristas:
0 intelecto humano fez aparecer o fenémeno e introduziu nas coisas as suas
errdneas concepcdes fundamentais. [...] a coisa em si é digna de uma
gargalhada homérica: que ela parecia ser tanto, até mesmo tudo, e na
verdade estd vazia de significado (HH I, “Das coisas primeiras ¢ ultimas”,
816, p. 25).

O mais importante aqui € compreender que o vir-a-ser foi uma das primeiras e mais
importantes caracteriza¢des ontoldgicas do pensamento nietzschiano; a principio como uma
definicdo de fundo negativo, no sentido de que procurava frisar a impossibilidade da plena
apreensdo da esséncia da vida (nimeno), ainda sem negar sua fatalidade (fazer-efeito). A
cisdo com o pensamento schopenhaueriano era inevitavel, pois Nietzsche procurava construir
uma percepc¢do de mundo similar aquela evocada pelos tragicos, ao exemplo maior da figura
de Aristofanes (447 — 385 a.C.): a “grande comédia do mundo ¢ da vida” (HH 11, “Opinides e
sentencas diversas”, § 24). Isso implicou na busca por uma concepcdo de mundo que,
primeiramente, ndo se levasse tdo a sério como era o0 caso da metafisica classica, como
também teve por consequéncia a rejeicdo o pessimismo inerente a filosofia schopenhaueriana.
Esses dois pressupostos diferenciaram o projeto filosofico nietzschiano de qualquer outro na
época, justamente porque a partir desses elementos é que passamos a entender como ele surge
como uma afronta direta a vontade de verdade inerente a tradicdo ocidental.

Contra o pessimismo dessa tradi¢do, a primeira saida encontrada por Nietzsche foi
negar qualquer possibilidade de conhecimento absoluto da realidade, tendo em vista 0s
modelos metafisicos classicos, o que Ihe levaria a negar também a objetividade da ciéncia
moderna. A admissdo da concepcao de vir-a-ser ofereceu ao pensamento nietzschiano um
dado importante: a ideia de que “o mundo nao ¢ nem bom nem mau, e tdo pouco o melhor e o
pior, e os conceitos ‘bom’ e ‘mau’ s6 tém sentido em relacdo aos homens, e mesmo ai talvez

ndo se justifiquem” (HH, “Das coisas primeiras ¢ ultimas”, § 28). Ou seja: no primeiro



92

momento, o0 vir-a-ser aparece como uma definicdo estratégica, de inspiracdo claramente
niilista, tendo por objetivo conceber a pureza da realidade sem detrata-la ou mesmo ovaciona-
la, mas apenas admitindo o nada como o panorama aprioristico de qualquer juizo possivel.

E por isso que Nietzsche nos deixa uma consideracdo interessante quando afirma que:
“em todo caso, devemos nos livrar tanto da concepcdo de mundo que o invectiva como
daquela que o glorifica” (HH I, “Das coisas primeiras e ultimas”, § 28), 0 que na verdade tem
por finalidade afastar da filosofia do futuro as prerrogativas metafisicas, argumentando que o
ato de eleger uma dita “realidade” necessariamente nos levaria & queda no baixo niilismo, pois
0 desprezo pelo vir-a-ser anda de maos dadas com a divinizacdo do real (Verdade). O
raciocinio nietzschiano se mantém no percurso da tragédia antiga ao considerar que qualquer
percepcao de mundo ndo deve se levar tdo a sério, pois no limite a ideia que fazemos da vida
sempre serd uma ficcdo que, por mais que se funde num panorama pragmatico, pode deixar de
ser Util a propria existéncia se as condi¢des subjetivas e contextuais que Ihe deram voz por
acaso desaparecerem.

Entendimento similar tomaria corpo no aforismo 106 d’A gaia ciéncia intitulado
Guardemo-nos. Nele Nietzsche nos apresenta uma série de ratificagdes com o intuito de
descartar aquelas teorias advindas da tradicdo ocidental que se propuseram a definir a
realidade a partir de nocBes objetivas, ao exemplo das leis fisicas, estrutura mecanica,
organismo, irracionalidade, racionalidade, vida e morte (GC, Ill, § 109). O respectivo texto
ainda nos oferece uma das definigdes mais significativas de sua ideia quando declara que “o
carater geral do mundo € caos por toda a eternidade, ndo no sentido de auséncia de
necessidade, mas no sentido de ordem, divisdo, forma, beleza, sabedoria e como quer que
chamem nossos antropomorfismos estéticos” (Ibidem); raciocinio que Heidegger denominaria
por “teologia negativa” (2010, p. 273), considerando-o0 um artificio nietzschiano para se evitar
a insercao de elementos estéticos e morais na representacdo do ser.

E compreensivel o porqué d’A gaia ciéncia — ou pelo menos os quatro primeiros livros
que a compdem — ser considerada a Gltima publicacdo da fase intermediéria da obra de
Nietzsche, dado que encontramos nela um grande numero de passagens a favor de uma ténue
e reconhecida especulacdo de fundo ontologico. A ideia da superagdo como um tipo de lei
processual do ciclo motor da vida aparece, mesmo que de forma embrionaria, em meio a
palavras que podem ser facilmente mal interpretadas, uma vez que Nietzsche nos diz que
viver ¢ “afastar de si algo que quer morrer; viver — € ser cruel e implacavel com tudo o que

em nds, e ndo apenas em nas, se torna fraco ¢ velho”; mas ainda, viver “é também néo ter



93

piedade com os moribundos, miseraveis e idosos? Ser continuamente assassino?” (GC, I, §
26). Neste ponto é de suma importancia esclarecer o sentido atribuido por Nietzsche a nocéo
de “afastamento de si”, ja que o carater alegdrico dessas palavras impede-nos de fazer uma
interpretacéo literal da passagem.

Nietzsche nédo visa o doente e 0 moribundo propriamente ditos, ou pelo menos nao
simplesmente, visto que suas palavras na verdade proclamam que o movimento natural da
vida é o de afastamento de tudo aquilo que se esvaiu da propria vitalidade, o que significa
ainda afirmar que a vida busca se distanciar do que foi privado de seu dinamismo
configurador. Esvair-se ou ser destituido da vitalidade originaria significar4, em termos
estritos, o préprio movimento de morte ou, como poderemos ver posteriormente, a decadéncia
das forcas: a derrocada como o Ultimo estagio do viver. As observacdes do mundo natural
concederam a Nietzsche o entendimento de que a vida é um fluxo incessante de expanséo e
dominio, o que significa falar de um ciclo de superacdo de si mesmo. Segundo 0 seu
raciocinio, ascensdo e decadéncia formam as faces complementares do mundo, um unico e
mesmo fendmeno ciclico constituido por estagios subsequentes e inevitaveis.

Distanciar-se de tudo aquilo que pareca velho e doentio, o que no limite significa falar
da infertilidade ou mesmo da cristalizagdo de uma percepcdo de mundo, seria um fator
intrinseco ao movimento da vida enquanto processo continuo de superacdo. Nogdes como
fraqueza, velhice e doenca testemunhariam a manifestacdo da decadéncia como um desses
episddios irremediaveis, o que Nietzsche parecia compreender melhor que qualquer um por
ter sido um doente durante grande parte de sua curta vida. Detrito, refugo e decadéncia sao,
assim, consequéncias necessarias a existéncia, elementos fundamentais no crescimento e
desenvolvimento do viver, pois tal fendbmeno € parte integrante de qualquer despontar e
avancar (14 [75] Comeco do ano de 1888). Contudo a tradi¢do ocidental se caracterizara por
eleger a prépria decadéncia como o objetivo final a ser alcancada por qualquer
empreendimento, sendo esse 0 movimento da prépria vontade de verdade na busca por uma
concepcdo fixa e imutavel de realidade, a expressdo de um estado doentio de espirito.

Além disso, encontramos n’A gaia ciéncia inimeras referéncias em relacdo a tese de
gue o mundo seria uma edificacdo ficcional promovida por instancias vitais, corroborando
com a manutencdo das intui¢cBes nietzschianas de juventude. Ao considerar que a vida €
composta de aparéncia, erro, embuste, simulagdo, cegamento e autocegamento (GC, V, 8
344), Nietzsche continuava seguindo um velho raciocinio da época de O nascimento da

tragédia e Sobre a verdade e a mentira. Sera o dialogo mantido entre o vislumbre de uma



94

edificacdo metafdrica de fundo perspectivista com as nogdes de vir-a-ser, caos, superacao de
si, decadéncia e ascendéncia o que levaria Nietzsche a conceber a vida como um imenso jogo
de criacdo e destruicdo desprovido de qualquer significado a priori, e portanto, desprovido de
qualquer sentido ou esséncia que antecedessem o fluxo do viver.

Esse esquema colaboraria com as ultimas paginas d’A gaia ciéncia que nos
apresentaram pela primeira vez uma das ideias mais importantes do pensamento nietzschiano:
0 eterno retorno. Nesse primeiro momento esse conceito apareceu velado por aquilo que seria
0 semblante ético da doutrina nietzschiana, tendo em vista que o “retorno do mesmo” ainda
ndo era reconhecido como uma hipotese de fundo cosmolégico (MARTON, 2007, p. 292).
Isto faz sentido se observarmos que o aforismo 341, intitulado O maior dos pesos, parece ser
mais a manifestacdo da necessidade de uma postura radicalmente distinta do platonismo
frente a vida. Ndo ha ddvidas, portanto, de que as obras que antecederam a maturidade
intelectual de Nietzsche sdo de fundamental importancia para uma leitura ontoldgica de seu
pensamento, em razdo de que elas nos apresentam 0s primeiros passos que o levariam a

vontade de poder.

1.2 A vida como vontade de poder

Os dois primeiros momentos da obra de Nietzsche nos revelam um interesse crescente
pelo tema vida, disposi¢cdo que chegou ao seu apice entre os anos 1882 a 1889, considerado o
periodo mais frutifero de seu pensamento, sobretudo para uma leitura ontolégica. Aqui nos
deparamos com uma gama incontavel de consideracdes publicadas em vida, além de uma
diversidade muito grande de fragmentos postumos a respeito do conceito vontade de poder;
um fendmeno bibliografico que emergiu acompanhando da tentativa de elaboracdo de uma
obra que deveria carregar 0 mesmo nome e sintetizar todo o empreendimento nietzschiano.

Na fase intermedidria de seus escritos, a Unica resposta viavel para o problema do
conhecimento do mundo parecia ser a ideia de que a vida se revela como um movimento
incessante de criacdo e destruicdao de si mesmo, ao qual o homem apenas refletiria a propria
experiéncia subjetiva/corporal de mundo. As leis propriamente ditas seriam sempre um
enigma, e aquilo que vemos é como o resultado superficial de uma relagdo mais complexa e
profunda. O quinto capitulo d’A gaia ciéncia apresenta uma nova abordagem do problema,

distanciando-se metodologicamente das fases anteriores do pensamento nietzschiano, o que na



95

verdade indica que, na fase de maturidade, Nietzsche empreendeu uma guinada total no seu
projeto.

Como dissemos, a introducdo do conceito vontade de poder se deu em Assim falou
Zaratustra, mais precisamente no discurso Da superacdo de si mesmo, por mais que a sua
concepcao de vida seja um elemento presente em todo o pensamento nietzschiano. O que mais
chama a atengdo em A.Z. é a sua “aura epifanica”, um trogo estilistico que acaba denunciando
a finalidade inicial desse escrito: ser uma “nova biblia” (YOUNG, 2014, p. 444). Por ser 0
resultado de um trabalho religioso, uma sintese experimental de toda a filosofia produzida até
entdo por Nietzsche, o livro estaria destinado a ser um “quinto Evangelho" para um futuro
ainda ndo alcangado, literalmente uma religido do futuro (Ibidem, p. 445), isto é: o inicio de
um projeto de substituicdo do cristianismo por uma doutrina de carater ndo-teista, onde a
vontade de poder apareceria como o ponto central desta elaboracéo.

O primeiro aspecto a se destacar nesse projeto € que Nietzsche nunca conseguiu se
separar completamente da referéncia metodoldgica schopenhaueriana — por mais que, no
mesmo periodo, tenha declarado o total rompimento com o velho mestre — ao definir que o
mundo se apresenta como vontade, um movimento vital que se desdobraria para/como o
poder, isto é, em direcdo a nocdo de Macht. Se por um lado Schopenhauer entendia que a vida
é vontade que se move na busca incessante por aquilo que lhe falta, uma caréncia nunca
saciada que empurraria 0 homem para o penhasco do sofrimento, Nietzsche parece reabilitar o
conceito schopenhaueriano numa tentativa de destituir-lhe do carater pessimista, conferindo-
Ihe um semblante pré-platénico ou “dionisiaco”.

Os passos que lhe levaram a esse projeto provavelmente seguiram trés etapas
complementares: [1°] a admissdo do caréater terrificante da existéncia, levando em conta que
essa percepcdo tragica da vida se originara muito mais da literatura do século XIX, que a
retomou do teatro grego, popularizando-a dentro do movimento romantico aleméo; [2°] o
distanciamento da figura Schopenhauer, numa tentativa de dissociagdo da sua concepcéo de
mundo do pessimismo do velho mestre, seguindo um caminho tedrico que lhe era similar; [3°]
a apresentacdo de um elemento chave para caracterizacdo da concepcao de vida nietzschiana:
0 poder (Macht); inferéncia que seria um tipo de heranca pré-platdnica dentro da obra de
Nietzsche, um tipo de arche.

Nietzsche considerou que a vontade schopenhaueriana ndo poderia ser entendida como
o instinto fundamental da vida, ja que as observa¢des do mundo natural lhe garantiam que a

“luta pela existéncia ¢ apenas uma excegdo”’ N0 processo vital, um aspecto temporario do vir-



96

a-ser, a ponto de gerar a restri¢ao “da vontade de vida”. Para ele “a luta grande e pequena gira
sempre em torno da preponderancia, de crescimento, de expansdo, de poder, conforme a
vontade de poder, que ¢ justamente vontade vida” (GC, V, § 349). A partir desse momento o
instinto de conservagdo por si mesmo lhe seria considerado uma expressdo de um estagio
decadente de vida, a derrocada do ser; como também uma face inegéavel do viver.

Sendo assim, ndo é dificil de compreender o apreco que Nietzsche manteve por Assim
falou Zaratustra, levando em conta que essa publicacdo foi como um experimento que
marcou a emergéncia de sua maturidade filosofica. Ao comentar posteriormente sobre essa
obra, ele dird que um outro ideal corria a sua frente, um “ideal prodigioso, tentador, pleno de
perigos, ao qual ninguém gostaria de levar a crer, porque a ninguém reconhecemos tao
facilmente o direito a ele” (EH, “Assim falou Zaratustra”, 82). Precisamos lembrar que o
profeta nietzschiano € o mensageiro da doutrina do eterno retorno, porém tambem é a
manifestacdo expressa da propria vida, isto é: a vontade de poder. Desta forma, A.Z é a obra
que inaugurou o gradativo entrecruzamento entre esses conceitos para a elaboracdo daquilo
que seria o saber tragico-dionisiaco (14 [24] Comec¢o do ano de 1888), o que nos leva a crer
que a vontade de poder foi pensada desde 0 comeg¢o como o primeiro momento de um grande
projeto filosofico, o contraponto nietzschiano a tradicdo ocidental, sua proposta de

revitalizacdo ontoldgica.

1.2.1 Os augurios de Zaratustra

Vejamos, entdo, o que nos diz o discurso Da superacéo de si mesmo de A.Z., e para
tanto, dividiremos a analise deste texto em dois momentos distintos. No primeiro deles, o

profeta diz:

N&o é o rio 0 vosso perigo e o fim de vosso bem e mal, 6 sabios entre todos;
e sim aquela vontade mesma, a vontade de poder — a inexausta, geradora
vontade da vida. Mas, para que compreendais minhas palavras sobre bem e
mal, quero dizer-vos também minhas palavras sobre a vida e a mentira de
tudo que vive. Fui atrds do que vive, fui pelos maiores e 0s menores
caminhos, para conhecer sua maneira. Com espelho de cem faces captei seu
olhar, quando tinha a boca fechada: para que seus olhos me falassem. E seus
olhos me falaram. Mas, onde encontrei seres vivos, ouvi também falar de
obediéncia. Tudo que vive obedece. E esta foi a segunda coisa: recebe
ordens aquele que ndo sabe obedecer a si préprio. Tal é a maneira do que
vive. Mas esta foi a terceira coisa: que dar ordens é mais dificil que
obedecer. [...] Escutai agora minhas palavras, 6 sabios entre todos! Examinai



97

cuidadosamente se ndo penetrei no coracdo da vida e até nas raizes de seu
coracdo! Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder; e ainda na
vontade do servente encontrei vontade de ser senhor. Que 0 mais fraco sirva
ao mais forte, a isto 0 persuade a sua vontade, que quer ser senhora do que é
ainda fraco: deste prazer ele ndo prescinde. E, tal como o menor se entrega
ao maior, para que tenha prazer e poder com o0 pequeninissimo, assim
também o maior de todos se entrega e pde em jogo, pelo poder — a vida
mesma. (ZA, 11, “Da superagao de si”)

O texto é iniciado com uma rapida referéncia a Heraclito quando Zaratustra afirma que
0 conhecimento do vir-a-ser por parte da epistemologia moderna ndo representa qualquer
perigo a tradicdo, levando em conta que a premissa heraclitica Panta rhei foi assumida
naturalmente pela erudicdo cientifica da época (NASSER, 2015, p. 97). A nova ameaga que se
refere partiria de um fendbmeno inerente a propria ciéncia, dado que ele viria do fundo do
velho Ocidente, compreendido pelo pensamento nietzschiano como um tipo de expressao vital
em decadéncia.

Ndo é novidade que desde muito cedo Nietzsche preconizou a queda da cultura
ocidental, raciocinio que provavelmente teve origem no seu longo contato com o romantismo
alemdo. O que nem sempre foi observado pelos pesquisadores é que a derrocada da cultura
ocidental, pelo menos segundo a logica nietzschiana, ndo seria fruto de algum tipo de
inaptiddo administrativa ou faléncia estrutural da tradicdo, e sim o resultado do préprio ciclo
da vida; como diria mais a frente o historiador e filésofo alemdo Oswald Spengler (1880 —
1836)%2 na obra A decadéncia do Ocidente (1918 — 1922), que compartilhava da percepcio
nietzschiana de que o mundo ocidental chegaria ao seu fim mais cedo ou mais tarde, como
qualquer outra manifestacdo da vida que possui seus estagios de crescimento e morte.

Em termos estritamente nietzschianos a cultura ocidental estara destinada a cair
guando as condicdes perspectivistas — subjetivas e contextuais — que lhe deram voz
desaparecerem por completo. O que determinaria esse fendmeno? Nietzsche dira que é a
propria vida, ou seja: a vontade de poder, a inexausta geradora de todo o fluxo vital, enquanto

movimento ininterrupto por poder que leva a natural eclosdo de qualquer coalisdo de forgas

62 Este raciocinio é passivel de ser extraido dos textos nietzschianos, mas o seu principal formulador foi Oswald
Spengler (1880 — 1936), filésofo e historiador alemdo que marcou o inicio do século XX com a obra A
decadéncia do Ocidente. Logo no inicio de sua obra Spengler assume a afinidade que mantém com a obra
nietzschiana, por mais que se esquive do entendimento de que seria um discipulo de Nietzsche, acabando por
atribuir a ideia da cultura como um organismo vivo a Johann Wolfgang von Goethe (1749 -1832). Seu raciocinio
¢ o de que a “cultura percorre fases de envelhecimento iguais as da vida do individuo”, tendo ela “sua infancia,
sua adolescéncia, sua virilidade e sua velhice” (SPENGLER, 1973, p. 97); algo facilmente deduzivel da
especulacdo filosdfica nietzschiana, mas que de é fato Spengler acaba se afastando quando compreendeu que a
cultura é uma manifestagdo fundamentalmente orgéanica, enquanto Nietzsche revisaria esse posicionamento ao
final de sua carreira.



98

destituida de seu vigor originario. Neste sentido, a obra nietzschiana assume o papel de um
tipo de brinquedo nas maos da vida, que estaria experimentando escrever a histéria com uma
nova tinta®. Ele previa ainda que esse projeto poderia solucionar o grande embuste que
marcou a tradigdo ndo s6 como um reconhecimento t4cito do dinamismo configurador da
existéncia, como um processo de esclarecimento do modo de ser do devir: a vida como jogo
de poder, pulséo ficcional e a fatalidade ciclica.

As palavras de Zaratustra apontam para além da historia ocidental, aquilo que seria o
coragdo da vida e a “mentira de tudo que vive”. E por isso que conceitos previamente
definidos ndo nos mostrariam a existéncia enquanto tal, justamente porque a linguagem
tenderia a nos manter na superficie de uma andlise devidamente ontoldgica. A mentira de tudo
gue vive se encontra no ambito linguistico, sobretudo na instancia epistemolégica, por ser ela
o principal fator de perpetuacéo de ideias basilares ao velho e moribundo Ocidente; como por
exemplo as nocOes de bem e mal, verdade e mentira, moral e ética, etc.

Aqui fica patente a continuidade com raciocinio nietzschiano de juventude que
entendia o conhecimento como um fendmeno ficcional, e que agora passa a reconhecer 0s
lacos pragmaticos e existenciais por detras de todo e qualquer empreendimento tedrico. Em
suma, na sua maturidade Nietzsche suspende o ceticismo epistemologico que marcara sua
juventude ao se aproximar da metodologia cientifica, e por isso as observagdes do fluxo
natural ou o “espelho de cem faces” nos diz que a vida, se analisada de todos os angulos
possiveis, isto €, se contemplada através de cem perspectivas distintas, manter-se-ia dentro
dos limites de um determinado modo de ser, no que podemos compreender como uma espécie
de ritmica. Sua conclusdo inicial € a de que o vir-a-ser é silencioso, ndo nos prometendo nada;
ele apenas entregaria a olho nu as provas da realidade efetiva, seu fluxo, algo que nos permite
falar de um determinado “modo de ser” do devir. Vejamos que a vida também fala com os
olhos, inclusive os da alma, sendo a existéncia humana uma manifestacdo perspectivista que
ndo simplesmente “constata” o real atuando na prescri¢do da propria “realidade”.

Pode-se considerar que a carga metafisica das palavras de Zaratustra € o resultado do
estilo poético adotado pela obra nietzschiana, como também pode ser uma declaracdo
implicita da impossibilidade de Nietzsche se apartar completamente da tradi¢do. Ainda assim,
a apresentacdo de juizos com forte prerrogativa de universalizacdo testemunha que essa

especulacdo percorre um terreno inevitavelmente metafisico, sobretudo quando declara que

63 Reformulacdo da passagem anteriormente descrita onde Nietzsche escreve: “eu com frequéncia me vejo como
o rabisco que um poder desconhecido traga no papel, experimentando uma nova pena”, encontrada numa carta
anteriormente destinada ao amigo Peter Gast no final de 1881.



99

onda encontra vida, constata “um” modo de ser. Utilizando-se da nogdo de obediéncia, o
profeta nos diz que a vida, no seu fluxo de efetividade, na sua cria¢do de fins e sentidos, em
suma, no seu curso para ser, obedece a um ditame maior e inexoravel; e mesmo aquela forma
de vida que comanda, mesmo as expressdes méximas da autonomia filoséfica, na verdade
estariam obedecendo ao imperativo fundamental da existéncia: seu modo de ser, a ritmica do
devir.

Ainda que o aforismo 109 d’A gaia ciéncia tenha acentuado que a vida é “caos por
toda a eternidade, ndo no sentido de auséncia de necessidade” (GC, Ill, § 109), mas da
inexisténcia de um ordenamento prefixado de leis e principios cdsmicos, o discurso de
Zaratustra parece dar um passo além da “teologia negativa” das fases anteriores,
apresentando-nos defini¢6es significativamente ontoldgicas. Fazendo um rapido paralelo entre
G.C. e AZ., podemos ver que Nietzsche desdenha a possibilidade de se obter uma
compreensao rigorosa do ordenamento fisico (cosmoldgico), dado que 0 modo de ser da vida
aponta para outra direcdo: a percepgdo de que instancias pulsionais e afetivas estariam a base
de todo movimento vital, como ainda de que tais fendmenos dariam subsisténcia aquelas
decisdes entendidas pela tradicao como “autonomas”.

O elemento “caos” ndo desapareceria por completo da ontologia nietzschiana,
especialmente porque se manteve como uma concepgdo estratégica contra o intento
positivista, talvez ainda como um sindnimo daquele vislumbre juvenil de vir-a-ser presente
n’A filosofia na idade tragica dos gregos. Ao combater 0s pressupostos cientificistas e
metafisicos de sua época, no que tange a uma “razdo universal” aberta ao discernimento
absoluto, Nietzsche argumentara que a “Unica regra” que constatamos no mundo “¢é a irrazao
do acaso”, uma vez que “no particular, tudo ocorre cega e estupidamente” (25 [166]
Primavera de 1884); em outro fragmento postumo ele afirma “que o mundo nio é de maneira
alguma um organismo, mas o caos” por todos os lados (11 [74] Novembro de 1887 — Margo
de 1888), consideracdes que de certa forma ainda trilham a “teologia negativa”, todavia com
finalidades estratégicas. Lembremos que Nietzsche nunca abandonou o didlogo com a
metodologia cientifica, contudo quando afirma que o0 mundo ndo é um organismo o que busca
€ negar a possibilidade de se acessar algum tipo de “razdo universal” por meio do
entendimento humano.

Nietzsche entendia que o mundo perceptivel é a manifestacdo de um ciclo que se
revela temporariamente como unidade organizada, sendo o exercicio racional parte do arranjo

desse caos em simplificacBes Gteis a vida. A lei fundamental do mundo nos apareceria mais



100

como um jogo de obediéncia/submissdo e ordem/prescricdo, onde o mais refinado
procedimento de analise vé-se tacitamente impossibilitado de confirmar a origem ou a ordem
de tais puls@es. O raciocinio segue a risca o0 principio ontolégico moderno que parte da nogdo
de que o fendbmeno, enquanto instancia superficial do entendimento, ainda é a Unica coisa que
temos para o trabalho especulativo (CERBONE, 2013, p. 13). E como categoria aparente que
obediéncia e ordem seriam expressdes vitais da vontade de poder, afinal de contas, como diz
Zaratustra, “recebe ordens aquele que nao sabe obedecer a si proprio. Tal € a maneira do que
vive”, levando em conta que “dar ordens ¢ mais dificil que obedecer”, pois assumir de
coracdo o ditame fundamental da vida é algo raro, sendo esses diamantes que dariam
continuidade ao ciclo do devir.

A obediéncia do viver a pulsdo que move o mundo designaria 0 que buscamos
qualificar aqui por “fatalidade da vida”. Sendo assim, a vontade de poder ¢ uma concepgao
fruto da observacdo metodoldgica do mundo natural em consondncia com a liberdade
especulativa da filosofia, tendo em vista discernir aquilo que seria o fundamento da vida. Isso
ja nos indica que a especulacdo nietzschiana em volta dessa tese é fortemente inspiracao pelo
pensamento pré-platénico na busca por algo similar a arche, por mais que o faca por
intermédio do panorama tedrico que herdou.

Quando partimos de A.Z., percebemos que a vontade de poder foi apresentada
primeiramente sob terminologias metaforicas que facilmente passam por simples assertivas
metafisicas, tal como a declaracdo: “Examinai cuidadosamente se ndo penetrei no coracdo da
vida e até nas raizes de seu coracdo! Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder;
e ainda na vontade do servente encontrei vontade de ser senhor”®. Contudo, quando essa
ideia é observada sob um panorama mais amplo de estudo, fica patente que a tese representa
uma revisdo conceitual da experiéncia de mundo do proprio Nietzsche, numa linha de

continuidade que vai desde as suas obras de juventude a sua maturidade intelectual.

1.2.2 A guinada do profeta

A segunda parte do discurso Da superacdo de si mesmo revela o inicio de um evento
gue marcou a terceira fase da obra de Nietzsche: o resgate de temas fundamentais do seu

periodo romantico. Referindo-se a revelacdo que seria a vontade de poder, Zaratustra dira:

64 Esta e as demais passagens sem referenciamento bibliografico que se seguem so recortes do anteriormente
mencionado texto de A.Z.



101

E este segredo a propria vida me contou. “Vé”, disse, “eu sou aquilo que
sempre tem de superar a si mesmo”. E certo que vos o chamais de vontade
de proscri¢do ou impulso para a finalidade, para 0 mais alto, mais distante,
mais mdltiplo: mas tudo isso é apenas uma coisa e um segredo. Prefiro
declinar a renunciar a esta Unica coisa; e, em verdade, onde ha declinio e
queda de folhas, vé, a vida ai se sacrifica — pelo poder! Que eu tenha de ser
luta e devir e finalidade e contradicdo de finalidades: ah, quem adivinha
minha vontade, também adivinhar4 os caminhos tortos que ela tem de
percorrer. O que quer que eu crie e como quer que ame — logo terei de lhe
ser adversario, e de meu amor: assim quer minha vontade. E também tu,
homem de conhecimento, é apenas uma senda e uma pegada de minha
vontade: em verdade, minha vontade de poder caminha também com 0s pés
de tua vontade de verdade! N&o acertou na verdade aquele que Ihe atirou a
expressio ‘vontade de existéncia’: tal vontade — ndo existe! Pois o que ndo é
ndo pode querer; mas o que se acha em existéncia como poderia ainda querer
existéncia? Apenas onde ha vida ha vontade: mas ndo vontade de vida, e sim
— eis 0 que te ensino — vontade de poder! Muitas coisas sd0 mais estimadas
pelo vivente do que a vida mesma; mas no préprio estimar fala — a vontade
de poder!” (ZA, 11, “Da superagdo de si”, p. 108 — 110)

Partindo da perifrase de uma cuidadosa traducéo da palavra Selbstuberwindung, aquilo
que estava apenas sugerido nas fases anteriores assume agora a funcdo de caracterizacdo
ontoldgica de maior dimensdo. Se até entdo Nietzsche havia buscado dialogar imparcialmente
com a percepcdo de um mundo dindmico, utilizando-se desse projeto contra o intento
platbnico, a partir de A.Z. constatamos uma efetiva inclinacdo para finalidades
verdadeiramente ontologicas, especialmente quando ele nos apresenta explicitamente a ideia
da superagdo como o sentido do vir-a-ser, sua fatalidade ou modo de ser do devir. Todas as
caracterizagdes pontuadas até entdo perderiam a funcdo se ndo “viessem coroadas pelo tema
que lhes acrescenta a determinacdo essencial e que, por isso mesmo, é o objeto de uma
criagdo verbal de Nietzsche” (GRANIER, 2011, p. 98): a superacéo de si mesmo, entendido
como o trago fundamental do vir-a-ser ou a prépria fatalidade do ciclo da vida.

Dessa forma, o movimento do ser se d& como processo de superagdo da decadéncia,
entendida aqui como o estagio de estagnacdo ou a perda da forca configuradora da vida, pois
onde “ha declinio e queda de folhas”, a vida se sacrificaria por poder (Macht). Isto é, ao
exemplo do que havia dito no aforismo 8§26 d’A gaia ciéncia — “viver ¢ ser cruel e implacavel
com tudo o que em nds, e ndo apenas em nos, se torna fraco e velho” — na sua maturidade o
vir-a-ser ndo sera mais compreendido como um movimento gratuito, desprovido de qualquer
sentido/orientacdo, nem de sentido/finalidade, e sim totalmente alheio ao sentido/progresso

evocado pela tradicdo ocidental, o triplice diagrama metafisico da nossa historia: a verdade, o



102

bem e o belo®; como ainda, o devir ndo é um ordenamento pré-definido, passivel de previsdo
e controle.

O termo Macht adotado pela especulacdo nietzschiana ainda sera esclarecido com
maior precisao, no entanto ja podemos inferir que ele assume fungdo de eixo motor da ideia
base tomada de Schopenhauer: a vontade. Vejamos que, segundo as palavras de Zaratustra, o
sacrificio da vida da-se por poder, e por mais que a traducdo de Macht pelo respectivo termo
ndo seja um dado pacifico nos estudos nietzschianos, estamos em condic¢des considerar que
ele € um tipo de inferéncia norteadora do devir, sendo justamente a queda ou o
enfraquecimento dessa instancia que levaria a natural e inevitavel eclosdo do lugar habitado
comumente por uma forma de vida qualquer. A partir dessa percepcao se daria o ciclo natural
da vida, sempre com vistas ao dominio, recuperacdo ou fortalecimento daquilo que se orienta
frente ao vislumbre do poder®®.

Zaratustra € uma figura curiosa, especialmente porque a historia nos deixou a imagem
do status sacerdotal como um lugar habitado por um representante do divino — eterno e
imutavel — no mundo terreno — mutavel e perene —, algo que se aplica com maior afinco as
culturas monoteistas e maniqueistas. Seja como for, contrariando o legado maniqueista, o
profeta nietzschiano assume a posi¢do de uma um tipo de parddia que de certa forma resgata a
imagética pagd pré-platébnica em nome da transvaloragéo de todos os valores.

N&o é por menos que o Zaratustra nietzschiano parece estar possuido pela vida, o que
de forma geral condiz com aquilo que teria sido o sacerdocio “pré-cristdo”, onde deuses e

divindades ndo eram compreendidos como seres para além do mundo fisico, mas expressoes

% Se por um lado a lingua alema é reconhecida por seu poder analitico, oferecendo para os mais diversos
fendmenos definicbes precisas que confirmam a sua riqueza gramatical, por outro a lingua portuguesa nos
oferece uma indiscutivel virtude seméantica que nem sempre é observada pelo mundo académico; conguanto,
areas como a linguistica e a literatura aproveitam a muito tempo esse potencial hermenéutico. Percebemos que
na lingua portuguesa uma palavra simples, a0 exemplo maior de “sentido”, resguarda um potencial hermenéutico
absurdo no que diz respeito a ideias abstratas, tal como: faculdade da sensibilidade, principio de reflexdo,
ressentimento, finalidade, ponto de vista, aspecto a se considerar, encadeamento coerente de fatos, consciéncia,
razdo, concentragdo, etc. (HOUAISS, 2009, p. 1730). Enquanto na lingua alema encontramos uma infinidade
termos que exercem a funcdo da respectiva palavra, muitas delas vindo sucedidas pelo sufixo masculino Sinn,
que confirma a inferéncia em questdo. Palavras como: Bedeutung (significado), Zweck (objetivo), Richtung
(direcdo), Gehorsinn (sentido da audicdo), Gesichtspunkt (perspectiva), tbertragenem Sinn (em sentido
figurado), entre outras combina¢6es (LANGENSCHEIDT, 2011, p. 604) que atestam o carater excessivamente
analitico do alemao, o que pode ser um paraiso para alguns pesquisadores, mas um estorvo para outros. Nessas
horas é curioso lembrar o carisma com que Nietzsche sempre se referia a lingua francesa, um idioma que
também teve origem no latim e, talvez, resguarde um poder hermenéutico ainda maior que a lingua germanica,
uma conclusdo que ndo nos cabe.

8 E exatamente nesse ponto que a traducdo de Macht se torna um dado problematico nos estudos da filosofia
nietzschiana, pois a partir dai podemos inferir uma infinidade de consequéncias significativamente distintas na
traducdo do conceito Der Wille zur Macht conceito nietzschiano. Esse topico poderia ser destacado no inicio
desse capitulo, mas optamos por deixa-lo para o final por uma simples questdo de ordem, tendo em conta que
essa analise nos parece mais um topico conclusivo que um principio de estudo.



103

do mesmo, no que entendemos hoje por concepcdo organica de mundo (JAEGER, 1994, p.
11). As palavras desse profeta sdo como uma confissdo do préprio Nietzsche do caréater
“impessoal” de sua mensagem®’, dado que seria a vida que falaria através do espelho de sua
existéncia “ndo individual”. Portanto, a vontade de poder é uma percepcdo de mundo entre
tantas outras possiveis, mas ainda assim é uma projecdo filoséfica que, a principio, assume
uma fungéo cosmoldgica.

Pode-se deduzir que em A.Z — sobretudo quando declara “Que eu tenha de ser luta e
devir e finalidade e contradi¢ao de finalidades” — Nietzsche assume de vez uma concepcdo de
vida alinhada a filosofia heraclitica, a despeito do fato de que essa presenca estivesse dada ha
muito mais tempo em seus escritos, provavelmente antes mesmo daquela exercida por
Schopenhauer. Contrariando as expectativas fisicalistas que apontavam para uma possivel
elaboracdo cosmoldgica de sua parte — stricto sensu — ele se esquiva a todo instante da
possibilidade de se esquematizar leis e principios do universo fisico, pois a vida percorre
caminhos tortos e imprevisiveis. Tudo o que foi criado, mesmo 0s percursos mais claros e
anteriormente estabelecidos — mesmo caminhos centenarios, ao exemplo das férmulas da
moralidade mitica — poderia deixar de existir de um instante para outro, levando em conta que
a existéncia é tida como puro e simples vir-a-ser.

Ao adotar uma premissa heraclitica em plena modernidade, Nietzsche literalmente
evoca uma referéncia arcaica, envolvendo-a com um véu teérico de fundo schopenhaueriano,
e por conseguinte Ihe atribui um carater romantico®. N3o é por menos que concebeu a
fatalidade do ser como um transcurso bélico que se voltaria contra a estagnacdo e a
infertilidade do estavel, afinal de contas, como diria mais tarde, pelo “que as arvores de uma
floresta virgem lutam umas com as outras? Por ‘felicidade’? — Por poder [Macht]...” (11
[111] Novembro de 1887 — Marco de 1888). Assim sendo, para se “compreender o que ¢ a
vida, que tipo de aspiracdo e de tenséo a vida €, a formula precisa ser igualmente valida para
arvores, plantas e animais” (Ibidem). Desta maneira Macht, enquanto sustentaculo ontoldgico
dessa esquematizacdo, parece-nos uma traducdo minimamente compativel com o termo
“poder”, ao passo que 0 processo criador evocado pela intuicdo de Nietzsche desdenha a
criacdo que ndo contemple devidamente tal elemento.

Provavelmente, a melhor fonte de esclarecimento dessa relagdo seja um texto anexado

a Cinco prefacios para cinco livros ndo escritos, opusculo intitulado A disputa de Homero.

67 Holistico.
% Diferentemente daquilo que seria a adogdo dessa mesma premissa pela ciéncia moderna, uma percepgdo mais
préxima da segunda fase do pensamento nietzschiano que encarava o mundo como caos absoluto (GC, IlI, §

109), uma vez que nesse periodo se dava um intenso dialogo com o naturalismo.



104

Voltaremos a discuti-lo mais a frente, no entanto nos deteremos ao papel que a nogdo de
poder exerceu no Sseu pensamento, pois esse tdpico remete automaticamente a recusa de
Nietzsche a teoria darwinista, por mais que ele compartilhe de alguns dos posicionamentos de
Darwin, sobretudo, no que diz respeito a uma naturalizacdo da moral. O anti-darwinismo de
Nietzsche poderia ser resumido na oposicdo ao conceito central da teoria da evolucdo pela
selecdo natural, enquanto luta pela simples existéncia (ITAPARICA, 2011, p. 60), raciocinio
que parte justamente de sua consideracdo de que a vida € vontade de poder; uma luta,
portanto, que ndo se resumiria & vontade de existir, e sim a um anseio por supremacia
existencial.

Vejamos que no aforismo § 109 da GC, Nietzsche havia previsto que o caos da
existéncia ndo esta desprovido da necessidade, mas sim de qualquer ordem preestabelecida
que nos possibilite falar com objetivamente e precisdo de leis fisicas ou ainda de um estado
final a ser atingido. Ainda na GC ele dira que a “luta pela existéncia é apenas uma excecao,
uma tempordria restricdo da vontade de vida; a luta grande e pequena” giraria em volta da
preponderancia, do crescimento e expansdo de poder, “conforme a vontade de poder, que ¢
justamente vontade vida” (GC, V, 8 349). A resposta nietzschiana a pergunta “Do que valeria
uma luta pela simples existéncia?” sera justamente a negacdo da teoria darwinista, em razao
de que para ele a existéncia seria apenas a primeira instancia do viver, sua esfera de
possibilidades; sem a existéncia ndo haveria anseio por supremacia, mas sem esse Viés de
norteamento a vida perderia totalmente o seu sentido.

A leitura que Nietzsche faz de Darwin — ou como ainda veremos, dos “darwinistas” —
o levou a concluir que ndo ha teleologia (finalidade/progresso) no mundo natural, além de que
a principal tese darwinista lhe seria encarada como uma expressdao da moralidade crista
(ITAPARICA, 2011, p. 63-64), sobretudo se levarmos em conta que seriam justamente 0s
fracos e decadentes que lutam para existir, e sendo assim, a moralidade judaico-crista
representaria como nenhuma outra coisa a estagnacao antinatural da moralidade. A luta pela
existéncia so poderia ser um desvio na ordem natural, um aspecto temporéario da vida, muitas
vezes beirando a propria decadéncia, visto que nesse sentido ela representa a restricdo da
propria vida. Dado que a verdadeira luta gira em torno da preponderancia, crescimento e
expansdo de poder, 0 senso de conservacdo sO poderia ser a manifestacdo de um estagio
miserével de vida, a derrocada do ser.

No final das contas, 0 que concluimos é que o raciocinio nietzschiano aponta para um

ciclo autorregulador de funcionamento, onde a no¢éo de poder aparece como o eixo central de



105

manutencéo e legitimacédo do lugar habitado comumente por um ente; mas como veremaos, seu
raciocinio vai da consideracdo da ordem bioldgica (orgénica) a existéncia dos minerais
(inorgénica). Ainda assim, por mais que a traducdo de Macht por poder seja admissivel, esse
topico continua sendo um ponto polémico entre os estudiosos da area, provavelmente por
causa da série de influéncias que a obra de Nietzsche exerceu no século XX. Por hora, 0 mais
importante é entender que Macht é o ponto de orientagdo do movimento da vida, sendo este
um processo continuo que ndo deve ser ingenuamente associado a nogédo de subsisténcia.

Esse raciocinio é muito bem explicitado ao final do discurso Da superacdo de si
mesmo, quando Nietzsche esclarece quais seriam as diferengas entre a sua concepgdo de
vontade de poder daquela encontrada na obra de Schopenhauer; uma elucidacdo que também
parece partir da referéncia darwinista de vida. O raciocinio apresentado € o de que aquilo que
ndo existe ndo pode querer existir, afinal de contas, isso nao faz qualquer sentido. Onde ha
vida, hé de fato vontade, e como ele declara: “ndo vontade de vida, e sim — eis 0 que te ensino
— vontade de poder!”. Para onde se movimentaria essa vontade, isto €, aquilo que por si e em
si mesmo existe? O que desejaria esse movimento natural? Contrariamente a acusacdo
heideggeriana, Zaratustra respondera: em direcdo a Macht. E justamente nesse ponto que
entra toda a problematica referente as melhores interpretacbes e tradugbes da ideia
nietzschiana, pois o que significaria falar de Macht?

2. A prosa do mundo nietzschiana

O final do discurso Da superacdo de si mesmo é enfatico quando define que a vontade
de poder ndo € um simples ansiar por subsisténcia ou vida, contudo o existir ja teria por
implicacdo esse ditame fundamental. Vejamos que por um lado a existéncia em si resulta na
vontade de poder, ao passo que essa tem por implicagcdo o existir, dado que em todos os
instintos e afetos basicos, em todas as intuicdes e desejos mais ingénuos estaria em vigor esse
eixo de norteamento ontologico. Mas o mais significativo do discurso de Zaratustra € a
sugestdo de que a vontade de poder surge como um projeto rudimentar voltado ao
discernimento daquilo que seria 0 modo de ser do devir. Com isso, Nietzsche adotaria uma
postura distinta daquela de juventude, dialogando com a metodologia do periodo e dando
inicio a uma diagramacdo ontolégica com finalidades muito mais descritivas que

propriamente prescritivas; tal como seria 0 caso de uma cosmologia stricto senso.



106

Ainda assim, o ponto mais problematico desse discurso € a consideragdo de que o vir-
a-ser possuiria um fator de orientacdo, como um tipo de elemento responsavel pelo
deslocamento e realocacdo de todas as instancias da vida; um elemento, por um lado,
orientador e determinante, por outro, nunca plenamente atingido. Uma questdo que ainda néo
ficou clara é se esse diagrama ontoldgico poderia servir como fonte de controle da vida, um
problema em aberto que, por mais que nos precipitemos em assegurar que “o pensamento
nietzschiano nao possuiria qualquer finalidade tecnicista”, veremos que ele continua sem uma
solugdo conclusiva. Foi justamente isso que levou Heidegger a acusar Nietzsche de
entificacdo do ser, em razéo de que a sua interpretacdo concebe a filosofia nietzschiana como
0 apice de um processo milenar de esquecimento do ser, o dominio/controle técnico da vida.

Independente dessa polémica, a especulacdo preliminar acerca da vontade de poder
levaria Nietzsche ao esclarecimento daquilo que seria o “instinto primitivo”, sendo que, nestes
termos, o viver apareceria como expressdo materializada de um afeto primitivo. Num célebre
aforismo de Além do bem e do mal, intitulado Dos preconceitos dos filésofos, Nietzsche
confirmou a sua pretensdo de universalizar a hipétese da vontade de poder, uma vez que
somente a vontade poderia atuar sobre mais vontade; em suma, ele declara a necessidade de
arriscarmos a hipotese de que em toda parte, onde se reconhecem efeitos, vontade atuaria
sobre vontade e assim sucessivamente (BM, §36). Afinal, o que ele tinha em vista com isso?
Como dissemos, 0 que nos parece é que Nietzsche tentara elaborar uma proposta de
confronta¢do da “decadéncia moderna” a partir de uma nova concepcao de vida, um projeto
que, ao contrario de que se pensou vulgarmente, estava devidamente engajado ao que havia de
mais avancado no ambito filosofico — ao exemplo maior da filosofia critica, do romantismo
alemao e da epistemologia schopenhaueriana, sem falar nas diversas influéncias do universo
cientifico de sua época — o0 que justificaria a continuidade dada a muitas das premissas que se
materializaram na fenomenologia por vir.

N&o obstante, a proposta nietzschiana assemelha-se significativamente com aquilo que
Merleau-Ponty elaboraria anos mais tarde: a fenomenologia como a possibilidade de se obter
um diagrama descritivo do ser. Uma descricdo necessariamente incompleta, que desdenharia
qualquer finalidade estritamente positivista ou reducionista, ainda que estivesse atenta a
necessidade de se redescobrir a experiéncia primordial da nossa existéncia.

Faz-se necessario agora obter uma orientacdo mais ampla e orgénica do diagrama
ontoldgico nietzschiano, adentrando as consideragdes posteriores a Assim falou Zaratustra.

Para tanto, destacamos um fragmento péstumo datado do verdo de 1885, provavelmente o



107

mais completo e aprofundado testemunho da parte do proprio Nietzsche em relacdo a sua
concepcdo de mundo. Por um lado, sua interpretacdo deve ser observada com certa
desconfianga, porque os textos postumos foram publicados muito tempo depois da morte de
seu autor; por outro, essa dificuldade foi sendo superada pelos estudiosos no decorrer do
século XX, que comprovaram a importancia desses escritos para uma leitura aprofundada do
pensamento nietzschiano. O que fica patente é que ndo ha qualquer problema em se fazer uso
dos fragmentos postumos, desde que as obras publicadas em vida pelo proprio Nietzsche

exercam um papel central nesse estudo. Para tanto, vejamos o respectivo fragmento:

Sabeis vos também o que ¢ para mim “o mundo”? Devo mostra-lo em meu
espelho? Este mundo: uma imensiddo de forga, sem comeco, sem fim, uma
firme, brénzea grandeza de forca, que ndo se torna maior, ndo se torna
menor, ndo se consome, sO se transforma e, como um todo, é de imutavel
grandeza, um orcamento doméstico sem gastos e sem perdas, mas, do
mesmo modo, sem crescimento, sem ganhos, encerrado pelo “nada” como
por seu limite, nada que se desvaneca, nada desperdi¢ado, nada infinitamente
extenso, mas sim, como forca determinada, posto em um determinado
espaco, ndo em um lugar que fosse algures “vazio”, antes como for¢a em
toda parte, como jogo de forca, a0 mesmo tempo uno e vario, acumulando-se
aqui e ao mesmo tempo diminuindo acold, um mar em forgas tempestuosas e
afluentes em si mesmas, sempre se modificando, sempre refluindo, com anos
imensos de retorno, com vazante e montante de suas configuraces,
expelindo das mais simples as mais complexas, do mais calmo, mais
inteirico, mais frio ao mais incandescente, mais selvagem, para 0 que mais
contradiz a si mesmo e depois, de novo, da plenitude voltando ao lar do mais
simples, a partir do jogo das contradi¢Bes de volta até o prazer da harmonia,
afirmando a si mesmo ainda nessa igualdade de suas vias e anos, abengoando
a si mesmo como aquilo que ha de voltar eternamente, como um devir que
ndo conhece nenhum tornar-se satisfeito, nenhum fastio, nenhum cansaco -:
este meu mundo dionisiaco do criar eternamente a si mesmo, do destruir
eternamente a si mesmo, este mundo misterioso da dupla vollpia, este meu
“além de bem e mal”, sem fim, se ndo ha um fim na felicidade do circulo,
sem vontade, se ndo ha boa vontade no anel que torna a si mesmo — vOs
quereis um nome para este mundo? Uma solugdo para todos oS seus
enigmas? Uma luz também para vos, 6 mais esconsos, mais fortes, mais
desassombrados, mais insitos & meia-noite? Este mundo é a vontade de
poder — nada além disso! E também vOs mesmos sois essa vontade de poder
— e nada além disso! (38 [12] Junho — julho de 1885)%°

9 Tomamos como referéncias para o respectivo aforismo trés possiveis traduges na lingua portuguesa:
primeiramente foi a de Marco Ant6nio Casanova, a segunda de Karina Jannini e, por Gltimo, a de Marcos Sinésio
Pereira Fernandes e Francisco José Dias de Moraes. Para além das pequenas mudangas estilisticas que
naturalmente acompanham cada uma das traduc6es do fragmento 38 [12], é inegéavel que elas ndo se diferenciam
em praticamente nada, e para tanto optamos pela de Marcos Sinésio Pereira Fernandes e Francisco José Dias de
Moraes, por mais polémica que ela possa ser; tendo em conta que ela é fruto da traducdo da obsoleta coletanea
de textos pdstumos Der Wille zur Macht, e foi nesse sentido que uma versdo original desse texto esteve presente
como ultima fonte de esclarecimento de uma série de termos alemées.



108

Subdividiremos a interpretacdo do fragmento 38 [12] em alguns topicos encadeados,
para que possamos interpreta-lo pontualmente a partir de suas camadas e possibilidades de
leitura, além das conexdes com outros tantos fragmentos pdéstumos que lhe sejam

complementares.

2.1 Do que nos valeria um quadro em branco

As primeiras palavras do fragmento 38 [12] definem aquilo que seria uma “postura
ideal” diante da filosofia nietzschiana. As aspas em volta da palavra mundo (Welt) nos
indicam que Nietzsche ndo fala objetivamente, em sentido positivista, pois ele se refere
“aquilo” que se revelou no espelho de sua existéncia, como uma entre tantas perspectivas
possiveis. Como disse numa passagem datada de 1884, a “vida é extremamente enigmatica:
até aqui todos os grandes fildsofos acreditaram ter em vista uma solugdo por meio de uma
inversdo decidida da visao e das valoragdes”, algo patente nos grandes sistemas metafisicos;
contudo, pouco se observou que tal “inversdo ndo é apenas um modo de pensar, mas um
modo de se postar” (26 [192] Verdo — Outono de 1884). E assim que ele ndo visa
simplesmente oferecer uma “solugdo revolucionaria” aos novos tempos, algo tentado por
muitos outros no decorrer da historia, formulas que se tornaram obsoletas e, talvez ainda,
mortiferas.

Como dissemos, é complexo falar dos limites do perspectivismo nietzschiano, e se
levarmos em conta o percurso discutido até entdo, seremos forcados a concordar que um texto
original é o postulado I6gico de toda interpretacdo possivel, e por mais que ninguém conheca
esse texto em sua totalidade, ele ainda é a base de qualquer perspectiva (SAFRANSKI, 2005,
p.146). Ora, Nietzsche diria, para homens “que ndo sdo capazes de uma valoragdo conjunta
revolucionaria — todo saber erudito sobre sistemas é infrutifero” (26 [192] Verdo — Outono de
1884) e por isso sua formula ndo é uma receita fechada a interacdo, mas um esquema que
dialoga intensamente com as diversas vertentes epistemoldgicas do periodo, exigindo de seus
leitores uma contribuicdo hermenéutica minima; sendo, portanto, uma especulacdo aberta a
contribui¢es interpretativas.

Destarte, do que valeria uma especulacao do tipo em plena contemporaneidade? Basta-
nos perguntar ainda qual seria o valor de um quadro em branco, j& que essa resposta nos

indicaria a forma como um determinado leitor lidara com o pensamento nietzschiano.



109

Levando em conta que, para ele, em “qualquer concep¢do de mundo mecanicista” o
“perspectivismo [esta] ai implicado” (25 [336] Primavera de 1884), ndo ha como fugir de tal
condigdo. E interessante observar que segundo esse raciocinio o perspectivismo agiria até
mesmo no ambito inorganico (36 [20] junho — julho de 1885), como fonte de um tipo de
“egoismo cosmico” que determinaria as relagdes entre 0S minerais. O mundo seria, portanto,
considerado uma “ficgao” a qual Nietzsche problematiza resolutamente: “como sao possiveis
a aparéncia ¢ o erro?”. A sua resposta amadurecida para essa questdo é paradigmatica ao
afirmar que: “verdade designa ndo uma oposi¢do ao erro, mas o posicionamento de certos
erros em relagdo a outros erros” (34 [247] Abril — Junho de 1885), ficgdes destituidas do valor
vital em comparacgdo aquelas juvenis e plenas.

O que estaria por detras do “elemento criador em todo e qualquer ser organico, o que €
isto? — O fato de tudo, de aquilo que se mostra para cada um como o seu ‘mundo exterior’,
representa uma soma de apreciagdes de valor” (lbidem), literalmente representacfes
existenciais necessarias & preservacdo da vida. Sendo assim, um quadro em branco nada
ofereceria ao viver, por mais que, no fundo, este seja apenas a expressao de um movimento
destituido de valores em si; e mesmo aqueles quadros desprovidos de sua vitalidade
originaria, ainda seriam preferiveis que o ato de se abster da propria valoragéo, levando em
conta que Nietzsche segue a intui¢do de que a vida “precisa de um objetivo — e preferira ainda
querer o0 nada a nada querer” (GM, Ill, § 1). A capacidade de criar (configurar, inventar,
imaginar) Ihe é encarada como uma expressdo fundamental de todo o processo vital, mesmo
dos elementos ndo necessariamente organicos, ao exemplo dos préprios minerais.

O ciclo criativo da vida faz-se mediante elementos inexatos, indeterminados, por meio
dos quais surge uma espécie de simplificacdo do mundo exterior, uma inteligéncia favoravel a
conservacao, sendo justamente esse o fundamento do proprio mundo inorganico (34 [247]
Abril — Junho de 1885); por mais que Nietzsche chegue a concluséo de que a distin¢do entre
organico e inorganico é um erro metafisico sem qualquer sentido, pois no fundo sé existiriam
relacGes de poder para as quais identificard como jogo de forgas.

Neste sentido o “conceito ‘mundo’ é um conceito-limite”, pois com essa palavra
“concebemos um reino para o qual enviamos todas as nossas ignorancias necessarias” (6 [10]
Verdo de 1886 — Primavera de 1887), ficgdes indispensaveis a vida. Levando em conta que o
nosso impulso de conhecimento — a vontade de verdade — se elevou a tal ponto que teriamos
chegado a conclusdo de que o mundo ndo tem mais o valor que acreditdvamos antigamente,

uma ontologia perspectivista seria o pathos que nos levaria a buscar novos valores (6 [25]



110

Verdo de 1886 — Primavera de 1887), um esquema que impulsionaria a elaboracédo de ideais
condizentes com uma “realidade” muitas vezes esquecida; ideais desprovidos das velhas
prerrogativas de valor verdade da metafisica ocidental.

Por fim, tendo em vista esclarecer as primeiras palavras do fragmento 38 [12], é
significativo levar em consideracdo outro fragmento importante do mesmo periodo, onde
Nietzsche afirma: “Nos pertencemos ao carater do mundo, quanto a isso ndo ha qualquer
duvida! N&o temos nenhum acesso ao mundo sendo por meio de nos: tudo o que ha de
elevado e baixo em nds precisa ser compreendido como pertencendo necessariamente a sua
esséncia!” (1 [89] Outono de 1885 — Inicio do ano de 1886). Visto que € proprio do ser
humano a instauracdo de valores, o raciocinio nietzschiano nos leva a perceber que todo
“sentido ¢ vontade de poder (todos os sentidos relacionais podem ser resolvidos nela)”, e os
processos de esquematizacdo intuitiva seriam simplesmente resultantes daqueles mesmos
“elementos levados em conta para nos” (1 [182] Outono de 1885 — Outono de 1886), isto é:
nossa existéncia organica. A instauracdo de valores no “mundo”, literalmente, a elaboracao de
concepcdes de vida alinhadas as necessidades organicas, nada mais seriam que expressdes da

atuacdo da vontade de poder: faiscas momentaneas de pulsdes instintivas.

2.2 A vida como jogo de forgas opostas

Ao conceber o mundo como uma imensiddo de forcas, Nietzsche adota uma férmula
cientifica planejando caracterizar a sua concepgdo de vida, visto que a forca é tipo de
elemento universal que sintetiza grande parte dos resultados obtidos por sua investigacédo
filosofica. Desta maneira, essa no¢do surge como a designacao do carater corrente do mundo,
expressando o dinamismo efetivo do vir-a-ser, dando-lhe sentido e unidade dentro da
especulacdo nietzschiana. As forcas definiriam, assim, a realidade da vida ndo apenas no
sentido estrito da matéria, como puls6es criadoras do mundo material, ou ainda como agentes
inerentes e determinantes do mesmo (NUNES, 2015, p. 67). Elas seriam expressoes
pulsionais da vontade de poder, que denunciam o carater fracionado da vida no ciclo de
interatividade no jogo de/por poder.

Falar de forcas implicara, portanto, falar da vontade de poder, enquanto esta nos levara
a percep¢do do mundo como um jogo plurifuncional em prol de uma supremacia nunca

alcancada. Isto talvez porque as forcas, sendo [relativamente] distintas umas das outras,



111

acabem trilhando caminhos [relativamente] distintos, o que nos leva mais uma vez a
percepcdes diferenciadas da ideia de poder; concepg¢des singulares em termos guantitativos, e
ndo qualitativos. E dessa forma que estamos em condigBes de afirmar que a nogdo de forca
ndo se distingue substancialmente do entendimento que Nietzsche tinha do poder,
complementando-o e corporificando-a com um contetido empirico de inspiracdo fisicalista
para a qual ele relutava em interpretar em termos estritamente positivistas e metafisicos.

A ideia de que o viver é expressdo manifesta de forcas em constante e mutuo conflito,
levaria Nietzsche a apreciacdo desse movimento como um genuino processo bélico universal.
Isso implica dizer que as forcas tendem inevitavelmente a agregacdo de mais forcas — seja
como um processo potencializagdo de tudo aquilo que ja lhe é circunscrito e essencial, sejam
pelas possiveis aliangas entre forcas — com vistas a superagdo de certos “obstaculos”. No
intimo desse ciclo, as ficcbes — valores, moral, fins particulares, sentidos, instintos, pulsdes
afetivas, etc. — surgiriam como espectros fundamentais na orientagdo do jogo de forcas, pois
sem esses “erros” 0 exercicio de poder seria simplesmente nulo. Tudo isso significa dizer que
o0 viver implica na vontade de poder, pois vivente € em si mesmo forca ativa no exercicio em
prol de mais poder, posto que mesmo na absoluta abstencdo desse “carater dntico” da vida’™ a
vontade de poder ainda determinaria o vir-a-ser de todas as coisas, mesmo daquelas mais
descomprometidas com tal imperativo.

Aqui 0 “erro” é entendido como a consequéncia necessaria e inevitavel da vida como
exercicio de poder, enquanto este tanto pode ser um movimento de apoderamento de outras
instancias de forca [guerra], como ainda o proprio fortalecimento de tudo aquilo que
circunscreve um determinado circulo de poder [fortalecimento ou potencializacdo]. Em vista
disso o “valor mentira” pode se sobrepor ao “valor verdade” tdo estimado pela tradi¢cdo, uma
vez que aquilo que de fato estd em questdo para Nietzsche ndo seria a mentira e a verdade
propriamente ditas, e sim o valor vital ou existencial dessas instancias de forca. No final das
contas, “a medida do querer conhecer depende da medida do crescimento da vontade de poder
da espécie” (14 [122] Comego do ano de 1888), o quantum de forca na base dos elementos
“epistémicos”, isto ¢: a capacidade do conhecimento incrementar, fortalecer e viabilizar a
subsisténcia de um determinado circulo de forgas, pois fora dessas condicdes ele pode nédo ser
apenas dispensavel e infrutifero, como ainda corre o risco de ser um fator mortifero e

degenerador.

0 E nesse sentido que Nietzsche criticou o budismo, algo que se relaciona a sua epistemologia organica; por
mais que admita que essa doutrina se mostrara superior ao cristianismo quando assumiu a carga nefasta de
realidade, seu aspecto tragico.



112

E inegavel que ao declarar no fragmento 38 [12] que o mundo é uma “bronzea
grandeza de forca”, Nietzsche assume explicitamente uma perspectiva fria e niilista de
existéncia. As forcas lhe sdo encaradas como parte de um imenso processo dindmico, muito
mais em termos qualitativos que quantitativos, posto que, como diria Muller-Lauter, s6
podemos entender a dindmica dos quanta [de for¢a] se admitissemos um determinado quale
que lhes seria comum (2009, p. 57). Consequentemente, desde 0s nossos instintos mais
basicos aos processos inorganicos, teriamos uma tnica “espécie de forga” (23 [2] Outubro de
1888), um quale que as definiria em ato, posto que na pratica as diferencas assumiriam
aspectos quantitativos, no que denominamos aqui por coalisdes de forcas.

Esse raciocinio é claramente movido por uma intui¢do naturalista que nos indica que o
viver assume a condicdo de luta por [mais] poder, como se no intimo de toda e qualquer
expressdo de vida subsistisse um tipo de “sentido” que lhes é inerente e determinante. As
ficgdes que tanto chamam a ateng@o dos entes “conscientes” — 0S fins particulares, o ego, a
teleologia stricto senso, etc. — nada mais seriam que resultados da autolegitimacdo desse
instinto primitivo, entendendo que os campos de concentracdo de poder sobrevivem de sua
orientacdo. Nestes termos, a busca por uma supremacia nunca alcancada € algo no minimo
natural, pois a vida surge e se mantém por causa desse curso de potencializacdo, um processo
fatidico de fortalecimento viabilizado pelo que seria uma “finalidade primordial”.

Levando em conta a qualidade comum a todas as forgas — vontade de poder — ndo seria
possivel falar de qualquer fendmeno em oposicdo a propria vida, como se algo pudesse
subsistir fora de sua circunscricdo qualitativa. A arquitetbnica nietzschiana acaba
determinando que tudo na vida é jogo de forcas, em suma: devir bélico. Ao contrario do que
uma interpretacdo excessivamente analitica tenderia a condenar nesse raciocinio — 0 que
geralmente se traduz pela denuncia daquele que seria o principal problema carregado pela
obra nietzschiana, a possibilidade de que um mundo regido pela guerra entre forcas opostas
justifique a violéncia politica — segundo a nossa pesquisa, a tese da vontade de poder acaba
dando margem a uma diversidade significativa de interpretacGes, o que vai desde as mais
problematicas [fascistas] aquelas mais admissiveis e democraticas [progressistas], algo que
em si desestabiliza pretensdes analiticas.

Negar possibilidades interpretativas no que diz respeito a obra nietzschiana pode ser
um ato muito perigoso, levando em conta que a tentativa de se “esconder” os problemas e
lacunas dentro de uma sociedade informacional como a nossa é quase impossivel, quando

muito, um ato inconsequente que pode gerar o oposto daquilo que inicialmente se prop6s a



113

censura. Mesmo que uma grande autoridade dos estudos nietzschianos negue o “sentido
bélico” inerente a esses textos, é fato que o proprio Nietzsche deu margem a tais
interpretacdes numa infinidade de passagens que continuardo existindo tanto em obras
candnicas como nos fragmentos postumos’®,

Dentro do panorama tedrico nietzschiano a guerra € uma noc¢do problemaética e
paradoxal, entretanto de fundamental importancia a sua obra, pois se por um lado ela foi
entendida originalmente como o motor da propria vida, por outro ela é uma metafora que
carrega consigo todos os problemas decorrentes das tragédias que marcaram o século XX. Por
iISSO mesmo a nocdo de guerra precisa ser compreendida da forma mais ampla e profunda
possivel (40 [55] Agosto — Setembro de 1885), o0 que exige de nossa parte honestidade frente
aos textos do proprio Nietzsche, esclarecendo os diversos caminhos interpretativos que a sua
filosofia da margem de leitura, conjuntamente com suas consequéncias éticas e politicas.

Para tanto, vejamos que a ideia lapidada no fragmento 38 [12], especialmente quando
Nietzsche afirma que o mundo ¢ uma “imensidao de forca, sem comego, sem fim”, mas que
“ndo se torna maior, ndo se torna menor, ndo se consome, so se transforma e, como um todo, é
de imutavel grandeza”, deixa clara a oposicao feita a qualquer forma de teleologia. Pelo fato
do mundo ndo ter qualquer finalidade historica a ser atingida, ndo poderia haver progresso ou
sentido no percurso de um Ocidente moribundo, em razdo de que todas “as grandes coisas
perecem por obra de si mesmas, por um ato de autossupressao: assim quer a lei da vida” (GM,
I11, § 27). Seu raciocinio € o de que tudo se resume ao jogo de poder entre coalisdes de forcas,
sendo qualquer expressdo cultural a manifestacdo passageira dessa vida que, de tempos em
tempos, reestrutura-se pelo préprio movimento das coisas.

Em suma, a percepgdo de um mundo composto e regido por forgas opostas se sustenta
na ideia de que esse ciclo € o seu mecanismo de superacdo. No entanto, superacdo aqui
designa movimento ciclico, continuo e ilimitado, um vir-a-ser destituido de valores a priori,
desprovido de finalidades a serem alcancadas, que se “encerra do pelo ‘nada’ como por seu
limite, nada que se desvanecga, nada desperdicado, nada infinitamente extenso”. De fato,
Nietzsche adota a ideia da guerra entre forcas opostas como a base de sua concep¢éo de vir-a-
ser, uma intuicdo que tem suas raizes cravadas na literatura antiga e principalmente na
filosofia heraclitica. Precisamos observar ainda que aquilo que esta no cerne de sua percepgao
da guerra ¢ a elevacdo de determinadas for¢as como contraponto a outras forgas decadentes.

Lembremos que segundo esse raciocinio ndo existe fenbmeno oposto a vida,

L Ou seja, esse problema ndo se resume a tdo polémica obra A vontade de poder, mas ¢ algo inerente ao
pensamento nietzschiano.



114

consequentemente, Nietzsche ndo pensava em termos de “forca contra fraqueza”, e sim de
forcas em processo de elevagdo como contraponto as forcas em decadéncia.

A questdo daquilo que determinaria a decadéncia de uma coalis@o de forcas é algo que
foi dito mais atrds: o valor pragmatico ou existencial do mesmo, dado que aquilo que
Nietzsche entende por “verdade” estaria enraizado na capacidade de incremento da vida.
Coisas como contexto, temporalidade e subjetividade — em suma, perspectiva — definiriam o
valor verdade de um projeto, isto é: a validade de um estamento ficcional para a manutencao
de uma forma de vida, por mais que aquilo que estad em questdo ndo seja apenas sobrevivéncia
(existéncia), mas movimento de ascensao continua (vontade de poder). A ideia de um ciclo de
superacdo designard sempre um movimento de derrocada de forgas que estavam no topo de
uma hierarquia vital, enquanto outras ascendem a tal posto, dando continuidade ao vir-a-ser.

Sendo assim, esse movimento nunca € estritamente pacifico, e por mais que a guerra
explicita e brutal que tanto repudiamos néo seja um dado universalmente constatavel no vir-a-
ser, Nietzsche insiste que qualquer forma de interacdo entre as forgas estara munida dessa
prerrogativa bélica de interacdo. Por mais singelas e inocentes que determinadas
manifestacdes de vida parecam — ao exemplo maior do budismo (AC, 820) ou das arvores
numa floresta (11 [111] Novembro de 1887 — Margo de 1888) — no limite elas ainda
atestariam a intuicdo heraclitica de que a guerra é o principio de todas as coisas. Em todas as
instancias da existéncia precisaria haver luta em virtude da luta, e se por um lado o dominio é
suportar o contrapeso da forca mais fraca, a obediéncia é do mesmo modo uma luta (26 [276]
Verdo — Outono de 1884). No centro dessas interacdes estaria 0 eixo motor que moveria 0s
diversos aspectos da vida, a fatalidade mesma do vir-a-ser: o poder; elemento que levaria o
viver a se voltar contra toda e qualquer expressdo de infertilidade e degeneracdo, a propria
estabilidade.

Segundo o panorama especulativo nietzschiano a “verdade” se relacionaria mais com
0 instinto de engrandecimento e apoderamento das coisas, ao passo que a “mentira” se
voltaria para a degeneragdo ou a estagnacao existencial. E por mais que o jogo de forcas da
vida sempre se encerre no nada, e ainda que seja um movimento inatil de acimulo de poder
sem grandes finalidades vitais, este movimento Ihe é entendido como processo gratuito e
ilimitado. Desta maneira, a inércia de determinadas coalisdes de forcas em terminado tempo
ou espaco sO atestaria 0 cansagco das mesmas, enquanto outras dariam continuidade ao jogo
coésmico ao dominarem e impulsionarem aquelas anteriormente estagnadas. Deste modo, a

tese nietzschiana € provida de um carater predatorio ameacador, e que de fato da margens



115

para o surgimento de interpretacGes fascistas; contudo, estas ndo se concretizam radicalmente
em decorréncia da série de ressalves feitos pelo préprio Nietzsche na tentativa de caracterizar
a ideia da forca para além do simples movimento de ascensao da vontade de poder.

O primeiro desses € um aspecto pressuposto em todo o panorama perpectivista
nietzschiano: o dinamismo configurador de formas, aquilo que metaforicamente falando seria
o “carater artistico da vida”. Ao contrério do fascismo classico, uma disposicdo politica
geralmente ligada as ideias de tradicdo e valores tidos como arquetipicos e eternos’?, o
pensamento nietzschiano tende a conceber a forga como um movimento continuo e as vezes
transgressor. Consequentemente, “ser forte” também pode significar deixar uma tradicdo
moribunda ou coisas tidas como “sagradas” morrerem, desde que, claro, um senso de
elevacdo e engrandecimento (um instinto artistico) esteja na base desse processo.

Numa iconica passagem de Ecce Homo, Nietzsche elogiara Heraclito ao declarar que a
afirmacdo do fluir e do vir-a-ser como radical rejeicdo da nocdo de Ser, elevara o legado
heraclitico acima de qualquer outro; contudo, tal raciocinio trouxe consigo o imperativo de se
afirmar a destruicdo e a guerra como a base de uma afirmacdo genuinamente dionisiaca (EH,
“O nascimento da tragédia”, §3). Segundo Nietzsche, esse insight teria possibilitado a
Heréaclito chegar a uma formula aproximada da doutrina do eterno retorno, e como veremos, é
justamente nesse raciocinio que se fundamenta toda a arquitetdnica nietzschiana: a tentativa
de retomar ou complementar o legado filoséfico heraclitico.

O segundo ponto que contraria uma interpretacdo fascista da obra Nietzsche,
especialmente no que diz respeito ao devir bélico, € uma nocdo tipicamente ontoldgica: a
pluralidade constitutiva da vida. Uma das coisas que Nietzsche mais admirou na antiguidade,
especialmente nas culturas que formaram as bases do velho Ocidente, foi a capacidade de
abarcar e conviver — fosse por meio da retorica ou da violéncia tacita — com outras culturas,
um traco de personalidade tipicamente greco-romano. Ao contrario do que se pode imaginar,
é totalmente equivocado pensar que a base de desenvolvimento das civilizagdes antigas foi a
destruicdo arbitraria dos povos que entravam em contato por meio da colonizagdo, ja que o

gue acontecia era muito mais um processo de incorporacdo humana e cultural através de

2 Ao menos como testemunhou o caso do regime nazista alem&o na primeira metade do século XX, mesmo que
outros regimes politicos tidos hoje como “fascistas” — ao exemplo do italiano, do espanhol ou do polémico caso
stalinista — apresentem caracteristicas distintas que acabem tornando este debate mais complexo (BOBBIO,
MATTEUCCI, PASQUINO. 2004, p. 466 — 468). O fato € que uma série vanguardas sociais progressistas a
nivel mundial vém acusando movimentos politicos autointitulados de “direita” de estarem revivendo o fascismo
classico, justamente porque estes teriam adotado um discurso conservador similar aos tempos da Alemanha
nazista. Desta maneira, é natural que associemos a palavra fascismo a nogdo de “direita politica”, por mais
absurdo que isso seja, dado que uma parcela da direita entendida como “liberal” sempre foi uma forte opositora
do fascismo classico.



116

grandes e desenvolvidos aparelhos estatais; a0 menos esse foi 0 caso dos romanos e da cultura
helénica como um todo.

Isso justifica algumas das paradoxais consideragdes nietzschianas, como por exemplo
a que ele afirma o seguinte: o “homem mais elevado teria a maior pluralidade de impulsos” no
seu ser; por mais que logo em seguida ele declare que: “onde a planta homem se mostra como
forte, encontram-se ai os instintos que impelem poderosamente uns contra os outros” (27 [59]
Verdo — Outono de 1884). No fim das contas, Nietzsche ndo considerava 0 homem como um
ente particular (individuo), mas sim como pluralidade continua de forcas em eterna
constituicdo; consequentemente, a sua compreensdo € a de que o mundo também seria
pluralidade constitutiva de forgas no eterno vir-a-ser. 1sso nos leva a pensar que uma conduta
“existencialmente digna” seria a capacidade de reconhecer e conviver com aquilo que lhe é
oposto e distinto, a despeito do fato de que Nietzsche nunca retrocedeu na consideracdo de
que qualquer face da vida tentard necessariamente submeter as diferencas aos proprios
ditames vitais.

E por isso que Nietzsche entende que as forcas buscam naturalmente por uma unidade
nunca alcancada, abarcando no seu movimento a pluralidade que ja Ihe é constitutiva — como
diz no fragmento 38 [12], um “jogo de for¢a, a0 mesmo tempo uno e vario, acumulando-se
aqui e a0 mesmo tempo diminuindo acold” —, processo de contrabalanceamento continuo que
vem de todas as direc¢Oes, reorganizando-se e desestruturando-se eternamente. Como ainda
fala, o real ¢ “mar de forgas tempestuosas e afluentes em si mesmas, sempre se modificando,
sempre refluindo”, na medida em que, em determinados momentos, as forcas sdo levadas a
transformacdo absoluta da coalisdo que faziam parte. Tais momentos seriam a propria
“estabilidade”, para Nietzsche verdadeiros periodos de degeneracdo indispensaveis para o
continuo ciclo da vida; sendo assim, a paz circunscreve 0 vir-a-ser tanto quanto a guerra,
intermediando os estagios de conflito e estimulando a continuidade das coisas.

Outra prova de que Nietzsche continuou sendo fortemente influenciado pela ciéncia
foi a relutancia de certas referéncias naturalistas em permanecer na sua obra de maturidade,
sobretudo no que toca a no¢do de uma totalidade orgénica de forcas. No limiar, as forcas
estariam incapacitadas de deixar de lado o seu dinamismo configurador, como se nessa
inferéncia persistisse a tentativa de tracar um diagrama cosmolégico ndo positivista! Nada
obstante, numa passagem datada de 1885, ele diria o seguinte: “‘Transformagdo’ pertence a
esséncia, ou seja, também a temporalidade: com o que, porém, s6 a necessidade da

transformagdo ¢ ainda uma vez conceitualmente estabelecida” (35 [55] Maio — Julho de



117

1885). Como veremos, temporalidade mesma é a base do vir-a-ser, e € nesse ponto que
Nietzsche nos deixa algumas pistas no fragmento 38 [12] quando diz que: este devir
tempestuoso reflui “com anos imensos de retorno”, uma mencéo direta ao eterno retorno do
mesmo; um conceito que entendemos ser, em parte, a expressdo temporal da vontade de

poder, por outro lado, uma tentativa de elaboracdo doutrinaria de sua tese ontoldgica.

2.3 Um principio ontoldgico

Segundo a esquematica elaborada por Nietzsche, a vida é um fenbmeno que deve ser
analisado sob o signo da forca: um elemento dindmico que, quando ampliado a totalidade dos
entes, nos levaria a compreensao o mundo como um eterno jogo de poder. O pressuposto de
seu raciocinio é o de que o acontecimento fundamental por detras de tudo transcorreria abaixo
de nossa consciéncia, dado que “as séries que vém a tona e a sucessdo de sentimentos,
pensamentos” poucos diriam acerca do fendmeno rudimentar que move o mundo, enquanto as
forgas seriam como que “sintomas do acontecimento propriamente dito!” (1 [60] Outono de
1885 — Inicio do ano de 1886). Afinal, o que Nietzsche tinha em vista com isso? Para la do
enigma kantiano que parece atravessar a sua obra, pode-se concluir que ele apontava para um
movimento ciclico de superagdo de si mesmo como a base do jogo de forcas do ser, algo que
seria um processo ininterrupto de reconfiguracdo dos estagios infrutiferos que determinadas
faces da vida acabariam chegando de tempos em tempos.

A queda das instancias de estagnacdo de vida seria a prerrogativa basica da percepcgao
nietzschiana de mundo, um principio ontoldgico que designaria a realidade efetiva do viver: a
superacdo de si mesmo. Como foi dito, Nietzsche ndo ambicionava oferecer uma explicacdo
fechada desse fendmeno, apenas descrever sua experiéncia do mesmo, ao passo que seria
proprio a qualquer face da vida exercer tal atividade; contudo, é perceptivel que por detrés de
suas palavras persiste certo intuito que acaba se revelando entre as linhas de seus principais
conceitos, ao exemplo maior do eterno retorno. A superacdo de si mesmo aponta para aquilo
gue ha de mais proximo de uma “lei fisica” na obra de Nietzsche, pois desde A gaia ciéncia —
onde afirmara que viver “¢ ser cruel e implacavel com tudo o que em nds, € ndo apenas em
nos, se torna fraco e velho” — essa ideia parecia ser entendida como uma lei césmica, algo

deduzivel da arquiteténica geral em volta da ideia do vir-a-ser.



118

Neste sentido, como diz o fragmento 38 [12], as configuracdes de vida transitam “das
mais simples as mais complexas [...] para 0 que mais contradiz a si mesmo e depois, de
novo”, como um ciclo eterno de mutag¢des e reformulagdes, um processo nao tao aleatorio
como ele mesmo imaginava na juventude. Por mais que Nietzsche ratifique o carater unitario
do jogo de forcas da existéncia, ndo haveria possibilidade de progresso na vontade de poder
como um todo, pois quando argumenta que a superagdo de si mesmo é o sentido de todos 0s
entes, ele de certa forma descreve ou reformula aquilo que ja estava na base do seu conceito
central: “aquilo que hd de voltar eternamente, como um devir que nao conhece nenhum
tornar-se satisfeito, nenhum fastio, nenhum cansaco”. O eterno retorno sera entendido, assim,
como a eterna retomada do processo de superagdo do ser, um movimento que se faz por meio
de um impiedoso e sucessivo jogo bélico de forcas em prol da superacdo do todo.

E por isso que ndo existiria progresso ou desenvolvimento na vontade de poder como
um todo, dado que o fortalecimento e a ascensdo de uma ou mais coalisdes de forca implicara
necessariamente na derrocada e na exploragdo de outras tantas. O viver seria o0 fenbmeno que
gira em volta de si mesmo — 0 poder engquanto eixo de orientacdo de todo o movimento da
vida, a vontade mesma como poder que busca mais poder, isto €, potencializacdo — sendo o
jogo de forcas o conteudo cadtico e dindmico desse movimento. O vir-a-ser é, portanto, 0
comego, 0 meio e o fim de um movimento sem conclusdo, um circulo infinito de superacao
n&o progressiva, dado que o devir tenderia a sobrepujar a estagnacao de determinados estagios
e faces do ser em prol de si mesmo, e nada mais.

Dentro desse panorama ontoldgico ndo existem metas e finalidades no devir que ndo
digam respeito ao prdprio devir, isto é: de fato, para Nietzsche, a vida ndo tem sentido,
sobretudo um “sentido” que ndo seja, claro, a propria vida. O viver &, portanto, o norte “nédo
teleoldgico” da existéncia, sendo a vontade de poder a solucdo oferecida por ele a avalanche
niilista moderna; lembrando que ela é uma formula que ndo fecha os olhos para o niilismo,
abracando-o conceitualmente, afinal de contas, se o devir é o Gnico sentido da existéncia, falar
em metas e finalidades s6 é possivel dentro de um quadro perspectivistico e ficcional que
parta do reconhecimento da falta de sentido de todas as coisas.

Isto posto, podemos considerar que o ciclo de oposi¢Ges da vida € apenas aparente, um
modus operandi de funcionamento imposto por um tipo de imperativo universal, como um
mecanismo de manutenc¢édo da totalidade do ser. Enquanto no primeiro momento encaramos a
guerra como a esfera relacional do jogo de forcas do devir, agora, percebemos que ela é um

tipo de instrumento dentro de uma arquitetbnica bem maior, algo que nos revela que as



119

oposicoes [forcas opostas] séo apenas expressdes de um mesmo fendmeno, faces de um ciclo
que se alimenta de si mesmo. Ser um “or¢amento doméstico sem gastos ¢ sem perdas, mas,
do mesmo modo, sem crescimento, sem ganhos, encerrado pelo ‘nada’” exige que a
quantidade de forcas da vida seja sempre a mesma, sendo esse 0 motivo da inexisténcia de
qualquer tipo de progresso no vir-a-ser.

No final das contas, o devir é encarado por Nietzsche como um movimento gratuito de
esbanjamento de poder, um processo sem finalidades maiores que a propria superacdo. Como
vimos, ele desdenha quase que integralmente a nocdo darwinista de evolucao, defendendo que
a vida € um movimento injustificado de exposicdo de poder que encontra na luta o seu
principal mecanismo de manutencdo. Uma vez que o poder esta no eixo central de orientacao
de todas as faces do viver, luta-se naturalmente por poder (Cl, “Incursdes de um
extemporaneo”, §14). Porém, mesmo que sejam apenas aparentes, a no¢ao “oposi¢ao” ¢ de
fundamental importancia ao ciclo da vida, ja que em termos nietzschianos, a vida aspira a
resisténcias e desprazer, algo que contraria a nogao habitual de que o mundo orgénico tende a
se orientar por meio do prazer.

Nietzsche argumenta que ha uma vontade de sofrimento no fundo das mais variadas
expressdes da vida organica (26 [275] Verdo — Outono de 1884), e no geral a vontade de
poder seria estimulada pela dor; todavia se levarmos em conta as instancias inorgéanicas da
vida, o impulso se daria por meio de “oposi¢cdes ontoldgicas”, algo que ndo surpreendera
aqueles que atentaram para o papel de destaque conferido pela filosofia nietzschiana a guerra
como instrumento da superacdo da vida. Ora, ele dir4, prazer e dor ndo sdo fenémenos
dispares, mas algo diverso, dado que o primeiro se expressa muito mais como o resultado do
crescimento sensivel do sentimento de poder (27 [25] Verdo — Outono de 1884), algo que
exige a superacdo de oposicdes e, nos casos estritamente organicos, uma relacdo edificante
por meio da dor.

O que seria o prazer sendo “um estimulo do sentimento de poder por meio de um
obstaculo” superado, algo que se revelaria, por exemplo, quando a “vontade mais forte dirige
a mais fraca” (35 [15] Maio — Julho de 1885); um processo geralmente doloroso para todas as
instancias no jogo de poder. Isso implica dizer que todo vivente que pensa ou sente é
impulsionado pelo “querer”, e sendo assim, o que seria 0 prazer sendo “um estimulo do
sentimento de poder por meio de um obstaculo [superado]” (Ibidem). Esse principio da
superacdo de si mesmo € elevado por Nietzsche a tal ponto na cadeia ontologica que podemos

afirmar sem qualquer receio que a vontade de poder é equivalente as nogdes de “vontade de



120

criacdo ou de transformacédo ou [ainda] de autossuperagdo” (35 [60] Maio — Julho de 1885).
Com essa tese, Nietzsche parecia ter em vista oferecer um conceito dinamico, algo
problematico em termos analiticos, pois a propria no¢do de “conceito” parece se desfazer
diante da percepcéo do dinamismo configurador de formas da vida; no entanto, ele pouco se

importava com as contradi¢Ges que envolviam seu pensamento.

2.4 A temporalidade do devir

Ao final do fragmento 38 [12] podemos conferir uma série de passagens que
preconizam a emergéncia do eterno retorno no intimo desse esquema ontoldgico, algo que s6
ratifica a intuicdo heideggeriana de que existiria um vinculo estreito entre essa doutrina com a
concepcao da vontade de poder, por mais que ndo confirme suas considerac@es finais acerca
dessa relacdo. Hoje em dia a associacdo entre os dois conceitos ndo € mais novidade,
entretanto, no inicio, a tese de Heidegger foi alvo de muitas criticas por parte daqueles que se
dedicaram a defender a obra de Nietzsche da énfase depreciativa evocada pela leitura
heideggeriana. O ponto central para a oposicdo feita a essa ideia ndo era a associacdo entre
vontade de poder e eterno retorno, e sim a clara tentativa de rebaixar a filosofia nietzschiana
em vista de uma constante autopromocao da parte de Heidegger.

A despeito disso, 0 que temos certeza é que Nietzsche nao elaborou detalhadamente e
muito menos concluiu a doutrina do eterno retorno, por mais que possamos encontrar pistas
dessa concepcdo nos escritos de juventude, entre outras possibilidades de interpretagdo. A
primeira meng&o oficial ao eterno retorno aparece n’A gaia ciéncia, no cléssico aforismo 341.
O maior dos pesos; consequentemente, a ideia antecede oficialmente o conceito de vontade de
poder. Essa alegoria foi imortalizada pela seguinte interpelacdo: “E se um dia, ou uma noite,
um demonio lhe aparecesse furtivamente em sua mais desolada solidao e dissesse: ‘Essa vida,
como vocé esta vivendo e ja viveu, vocé terd de viver mais uma vez € por incontaveis vezes”
(GC, V, § 341). Inicialmente o que podemos dizer é que tais palavras tém uma fungéo similar
ao imperativo categérico kantiano, pois a parabola montada por Nietzsche ndo dita como
deveriamos agir, e sim como chegar as proprias conclusdes no que diz respeito ao agir.

Seja como for, este seria apenas o0 semblante ético da doutrina do eterno retorno, pois
no segundo momento, especialmente quando associado a vontade de poder, ele ganhara uma
funcdo maior dentro projeto filosofico de Nietzsche (MARTON, 2007, p. 293). Independente



121

disso a associacdo entre o eterno retorno e a vontade de poder é inegavel, bastando-nos tentar
elucidar o que esta no cerne de uma relacdo nunca efetivamente esclarecida pelo préprio
autor. Desde a primeira aparicao oficial, o eterno retorno sempre esteve associado a uma
nocdo emblemética de afirmacdo da totalidade da vida, e em contrapartida essa afirmacao
acabara sendo carregada por uma metafora que ultrapassou o periodo de juventude da obra de
Nietzsche: a sabedoria dionisiaca. No principio, a for¢a dionisiaca era entendia como uma
pulsdo artistica do mundo natural, um fendmeno ainda mais rudimentar que tantas outras
faces da vida, ao exemplo maior do que chamou de forca apolinea, enquanto antitese
conceitual e expressao da racionalidade helénica.

De forma geral, o que podemos afirmar brevemente é que a adogdo dessas metaforas
tivera por objetivo diagnosticar a cultura ocidental, sobretudo em seus aspectos teéricos. Por
fim, a forca dionisiaca designaria a pulsdo primordial da vida, exprimindo “uma certa
compreensdo do devir, pensado como poténcia irresistivel de metamorfose” (WOTLIING,
2011, p. 31); enquanto a apolinea, uma forga ndo menos natural que a dionisiaca, designaria o
mundo onirico idealizado no pantedo de deuses gregos e, de maneira mais ampla, a propria
linguagem (Ibidem, p. 18). O diagrama tracado por Nietzsche nos indica uma relacdo entre
dois fatores principais, 0 que denomina por “embriaguez e sonho” (NT, 2007, § 1); sendo a
primeira instancia a superacdo de todos os dualismos e distingdes morais impressos na
linguagem, enquanto a segunda definiria a emergéncia desses problemas.

A verdade € que ao final de sua carreira, Nietzsche retomou muitas das implicacdes
d’O nascimento da tragédia para a compreensdo de que a aparéncia reinaria absolutamente no
universo (ASTOR, 2013, p. 204), sendo o sonho apolineo apenas uma versao fragmentada
desse movimento. Segundo esses termos, o reino da aparéncia é a simples totalidade da vida,
ao passo que o mundo seria entendido como fogo-fatuo e danca de espiritos, e mesmo o
homem do conhecimento seria apenas um recurso de prolongamento dessa danca (GC, “A
consciéncia da aparéncia”, §54). E justamente nesse ponto que ressurge a dita teologia
negativa nietzschiana criticada por Heidegger, um aspecto polémico que na verdade é um
ponto insollvel da obra de Nietzsche; algo que de fato é mais caracteristico das duas
primeiras fases do seu pensamento e que permearia a totalidade de sua obra.

Para esclarecer esse tema, recordemos o aforismo §109 d’A gaia ciéncia onde
Nietzsche falava que o mundo é caos por toda a eternidade, no sentido da absoluta auséncia de
ordem, divisdo, forma, beleza e sabedoria, e ndo da inexisténcia da necessidade; isso que,

como vimos, ele entendeu por vontade de poder. Ao contrario de considerarmos a passagem



122

uma expressao torpe de ceticismo, agora estamos em condigdes de induzir que Nietzsche nos
convida a pensar o caos como afirmacdo da totalidade de contradicdes da vida, e ndo como
negacao de uma possivel ordem. Neste sentido, a intuicdo de uma “necessidade” tinha em
vista o imperativo do eterno retorno, algo que, se conectado a concepcao da vontade de poder,
apenas ratifica o entendimento de um ciclo ininterrupto de superagéo da existéncia que se faz
pelo confronto entre forgas opostas.

E preciso informar que Nietzsche induziu daquilo que teriam sido os festivais
dionisiacos um fator de fundamental importancia ao mundo antigo, o que chamou de instinto
helénico: uma vontade de viver que se materializava numa cultura de afirmacgéo da vida (Cl,
“O que devo aos antigos”, §4). O fendmeno dionisiaco seria a mais elevada expressdo do
mundo antigo, e por isso, Nietzsche literalmente o adotou como um norte tedrico, algo que
teria lhe permitido se distinguir de Schopenhauer, aproximando-se de uma concep¢do mais
elevada de vida; uma ideia mais elevada justamente porque seria mais “originaria”.

Entendido como um tipo de regulativo psicolégico, a sabedoria dionisiaca teria lhe
permitido pensar o mundo como superabundancia de forcas no eterno ciclo de superacao de si
mesmo. O seu raciocinio ¢ o de que o instinto de elevacdo encontrado no cerne da cultura
helénica é ao mesmo tempo senso de afirmacéo da vida, o que teria implicado num desejo por
vida eterna caracteristico dessa cultura; o eterno retorno da vida, um triunfante Sim a vida,
acima da morte e da mudancga, uma afirmacgéo da verdadeira vida como a continuacdo geral
através da procriacdo e sexualidade (Ibidem). Diferentemente do desejo pela vida eterna
caracteristico da tradicdo ocidental — uma postura niilista que teria incorrido no
amaldicoamento da existéncia terrena — o dionisiaco nietzschiano é um tipo de “psicologia da
elevagdao” adotado diretamente do mundo pré-platbnico, uma espécie de “lente” que nos
permitiria reavaliar o mundo e a existéncia individual; isso se ainda for possivel falar em
termos de individuacdo, pois a prerrogativa do saber dionisiaco seria a propria superacdo da
nogéo de individualidade.

Desta forma, Nietzsche profere no fragmento 38 [12] que essa vida do “criar
eternamente a si mesmo, do destruir eternamente a si mesmo” ¢ o seu mundo dionisiaco para
além de bem e mal, consequentemente, um mundo além das habituais no¢cbes de verdade e
mentira. Sua concepcao tenta fazer as pazes com noc¢des como as de ficgdo, iluséo e mentira,
pois ao contrario daquilo que a tradigdo tende a concluir — a associacdo entre Verdade e Bem
—, dentro do panorama nietzschiano o simulacro é parte do ciclo de autossuperacdo da vida.

Sem a “mentira”, portanto, ndo existiria a vida, ao passo que a ficcdo teria um papel



123

estratégico no cerne da existéncia, o que seria a mentira se ndo a “verdade”? Contudo o fato é
que Nietzsche ndo tenta inverter a tabula epistemoldgica metafisica, apontando-nos para o
fator dindmico por detras das noc¢des de verdade e mentira — literalmente o fenémeno —, 0 que
consequentemente nos leva a reavaliar nossos pressupostos teoricos.

A existéncia € caos por todos os lados, pois a ficcdo ndo € mais entendida como
“mentirosa, nem nega nada, muito pelo contrario: afirma a vida, relegando qualquer discurso
sobre o ser em si a negacéo, a hostilidade, a vontade de morte” (ASTOR, 2013, p. 205). Indo
um pouco além, percebemos que a linguagem nos prende a termos carregados de valores
(pesos) pejorativos, sendo grande parte desse trabalho uma simples tentativa de esclarecer que
os elementos de configuragdo do conhecimento ultrapassam qualquer logicidade e
representacdo finais. Como foi fito, 0 mundo dionisiaco esta para além do bem e do mal, e da
mesma forma € inacessivel a representacGes conclusivas. Vejamos que, nestes termos, a
mentira também pode ser considerada inadequada para se analisar a realidade, contudo o que
Nietzsche faz € um jogo retdrico com o intuito de desestabilizar a velha tabula platdnica; em
suma, ele tenta falar em termos “ndo metafisicos”, no que significa mais uma vez dizer que
ele anseia por se expressar através de conceitos dinamicos, contudo esbarra numa forma
distinta de metafisica.

N&o obstante, o fator dionisiaco teria permitido a Nietzsche conceber a totalidade da
vida no seu dinamismo relacional, na medida em que a afirmacdo de todas as faces da
existéncia exigiria uma percepcao mais ampla, uma disposicdo que estivesse atenta a relacédo
de forcas do vir-a-ser no arranjo daquilo que entendemos apenas momentaneamente por
“realidade”. No limite, ndo existiria a realidade propriamente dita, mas somente faiscas de
vida, enquanto resultados do jogo de forcas que lhe d& vazdo. O fragmento 38 [12] é
finalizado na ideia de que o vir-a-ser € um transcurso ilimitado sem sentido, ou melhor: um
circulo de forgas sem finalidades maiores que o proprio jogo de poder, um circuito infinito de
autossuperacéo.

Nietzsche denomina este “circulo ontolégico” como vontade de poder, enquanto o
eterno retorno assume o papel de expressdo temporal de sua concepcdo de mundo; talvez
ainda ele seria o resultado da tentativa de se conceber a vontade de poder em termos
educacionais, levando em conta que 0 eterno retorno quase sempre aparece antecedido pela
palavra doutrina. E nesse sentido que o eterno retorno acaba assumindo parte do programa
especulativo nietzschiano, diferentemente d’A Gaia ciéncia onde foi mais um experimento de

pensamento, um meio de purificacdo e uma prova de coragem (MARTON, 2007, p. 292).



124

Assim sendo, a serpente vita seria uma das metéforas iconicas elaboradas por Nietzsche
contra o que chamou de “valor daquilo que permanece eternamente igual” (9 [26] Outono de
1887, p. 288), em suma: a metafisica classica e a cultura ocidental.

Sendo um conceito destinado a expressar a temporalidade da vontade de poder, o
eterno retorno ratifica que a vida seria um processo ciclico de forcas em eterna transformacéo,
basta-nos agora perguntar: o que eternamente retorna? A resposta mais dedutivel é o
movimento de superacdo de si mesmo. O eterno retorno definiria o circulo de superacdo do
devir, o que em determinados momentos levara Nietzsche a tentar encontrar bases cientificas
para a sua ideia, algo que ndo altera o raciocinio que elaborou até aqui.

Ao final de sua vida llcida Nietzsche ainda nos deixou algumas palavras que ratificam
a sua insisténcia no desenvolvimento da ideia do eterno retorno, ao exemplo do fragmento 14
[188] onde afirma que a constituicdo pulsional da vida — literalmente, o jogo de forcas — teria
de ser finito e limitado, levando em conta que as forcas, concebidas na sua transitoriedade,
ndo poderiam crescer infinitamente. Ele de certa forma tenta ampliar a tese da vontade de
poder retornando para a caracterizacdo das forcas nos termos de sua limitacdo constitutiva,
uma finitude vital que se estenderia a totalidade do mundo. Se o universo “pode ser pensado
como grandeza determinada de forga e como numero determinado de centros de forga”, a
conclusdo mais oObvia ¢ que a realidade deveria “percorrer um numero calculavel de
combinag6es no grande jogo de dados de sua existéncia” (14 [188] Comecgo do ano de 1888).
O que seria o eterno retorno se ndo a infindavel reconfiguracdo das possiveis e calculaveis
combinacg6es do jogo de forcgas, o que implicaria no raciocinio de que aquilo que eternamente
retorna seria a propria realidade enquanto tal.

Se 0 mundo seria o resultado da tensédo criativa do jogo de forgas, o que chamamos de
“realidade” poderia ser literalmente computavel dentro de um ndmero determinado de
combinag6es fenomeénicas, em suma: o vir-a-ser de forcas constitutivamente limitadas dentro
de um tempo ilimitado levaria a possivel consideracdo do eterno retorno das mesmas
configuracdes fenoménicas. Isto implica dizer que € a limitacdo e a transitoriedade do ambito
material — as forcas — que nos possibilita conceber o infinito retorno das mesmas; ao passo
que a propria realidade poderia estar se repetindo ilimitadamente, ja que se ela tivesse de
atingir um fim, este teria sido alcangado ha muito tempo.

Como jé foi destacado, o devir € um fim em si mesmo, o que implicara na dissolugao
de qualquer possivel concluso ou estado final a ser atingido no percurso das coisas. E a partir

dessa percepcdo ciclica de tempo que Nietzsche evoca a imagem da serpente vita, uma



125

mencdo passageira, ainda assim muito clara ao icénico ouroboros ou uréboros’; uma figura
mistica enigmatica, ligada desde a antiguidade a ideia da eternidade e a circulacdo da vida
(CHEVALIER, GHEERBRANT, 2007, p. 922). A partir dessa alegoria se torna admissivel
que “cada possivel combinagdo [de forgas] seria algum dia alcangada; mais ainda, ela seria
alcangada infinitas vezes” (14 [188], Comeg¢o do ano de 1888) no percurso da existéncia.
Vejamos que Nietzsche fala que o universo pode ser pensado, e ndo necessariamente deve ser
pensado dessa forma. O itdlico a destacar a palavra “pode” literalmente sugere uma
“possibilidade de leitura”, e ¢ dessa forma que a hipdtese nietzschiana ¢ muito mais um
experimento interpretativo que propriamente um ponto conclusivo de seu raciocinio.

Isso fica ainda mais claro quando destacamos o papel que o principio da conservagao
de energia’ acabaria tendo nesse raciocinio. Esse primado tedrico resultou no entendimento
de que a quantidade de forca que teremos ao final de um determinado trabalho serd o mesmo
que aquele o iniciara, o que implica dizer que, para Nietzsche, a conservacao da vida pode
exigir tanto o retorno sucessivo das mesmas configura¢es fenoménicas, quanto ainda pode
indicar o retorno ilimitado do processo de superacdo da vida. No cerne da questdo, o poder
ndo so € o elemento que orientaria a totalidade dos entes — no limite, 0 senso de conservagéo e
autossuperacdo da vida — e também a propria leitura nietzschiana, o que enfatiza ainda mais o
descomprometimento do autor com uma hipotética verdade. Em vista disso, o eterno retorno
sera compreendido aqui como um principio ontoldgico, na medida em que essa possibilidade
se adequa mais a leitura que fizemos até agora da vontade de poder, mas nem por isso
descarta as demais possibilidades aferidas pelo proprio Nietzsche.

Por mais que o eterno retorno seja marcado por uma série de contribui¢Bes inusitadas
que vao desde as influéncias dos pensadores pré-platdnicos a fisica classica, é de se admitir
gue o raciocinio nietzschiano ndo encalha em prerrogativas positivistas. Se por um lado ele
chegou a considerar a existéncia de um movimento que determinaria o ciclo de superacdo da
realidade, uma necessidade imposta pelo devir, por outro Nietzsche ndo confirmar

enfaticamente a sua tese. Levar em consideragdo a necessidade ou a vontade que atravessaria

73 palavra que vem do grego antigo oura (odpd) que significa "cauda” e boros (8dpog) agquele que "devora”. O
ouroboros ¢ uma imagem que remete a uma “serpente circular” que, segundo as tradicdes misticas, simbolizaria
a eterna circulagdo da obra (ROOB, 2017, p. 403), carregando consigo as ideias de fecundidade, movimento,
continuidade, autofecundacdo e evolucdo que se encerra em Si mesma, em suma: O eterno retorno
(CHEVALIER, GHEERBRANT, 2007, p. 922). As palavras de Nietzsche parecem evocar essa figura mistica,
por mais que a mengao a serpente vita seja excepcional nos escritos nietzschianos.

4 O principio de conservacéo de energia de Julius Robert von Mayer, fisico e médico de origem alem4, entende
que a energia inerente a um determinado processo sempre é constante, ou seja, que a energia ndo é criada, muito
menos tem um fim em si, mas que se transforma continuamente. Mayer ndo tinha em vista a ciclicidade
cosmoldgica, mas Nietzsche acrescentou esse dado a sua interpretacdo do fendmeno quando se dedicou aos
estudos ciéncia materialista. (SAFRANSKI, 2005, p. 210)



126

0 mundo, isto &, seu ciclo irremediavel de efetividade, significa dizer que ndo seria possivel a
vida ndo ser ela mesma; no caso, se 0 mundo é entendido como vontade de poder, o eterno

retorno delimitaria o0 &mbito de atuacdo da vida nos tramites desse afeto primitivo.

2.5 O afeto primitivo

E inegavel que a vontade de poder é o resultado de uma especulacdo inconclusa, e é
por isso que a tese carrega consigo lacunas curiosamente problematicas e a0 mesmo tempo
virtuosas; algumas delas sendo decorrentes do estilo de escrita do proprio Nietzsche, outras a
consequéncia direta de uma vida conturbada e doentia. Seja como for, a vontade de poder
chama a atencdo para duas hipdteses gerais que ndo alteram a nossa leitura: a primeira
enfatiza que ndo existe qualquer esséncia origindria da vida, e por mais que pudéssemos
conceber tal coisa, ela seria o simples vir-a-ser; em segundo, a ideia destaca que, no fundo, a
vida é um abismo enigmatico, talvez mesmo um abismo “nadificador”. Por mais que seja
impossivel idealizar um principio configurador de todas as coisas, € perceptivel que Nietzsche
brinca com a riqueza de possibilidades envolta dessa hipdtese, apontando-nos por fim para um
verbo criador e reconfigurador de realidade, onde o conflito entre forgas opostas vigoraria
como o centro de perpetuacdo de uma realidade verbal e cadtica.

Seja como for, 0 mundo dionisiaco destacado no final do fragmento 38 [12] pode ser
considerado um vislumbre de inspiracdo heraclitica, algo que nos dita que a guerra seria o
fundamento de toda a existéncia (SAFRANSKI, 2005 p. 58); e por mais que ainda possamos
enfatizar outras contribui¢cdes importantes para a inferéncia nietzschiana, a orientagdo pré-
platonica foi de fato a primeira e a Gltima grande referéncia de seu pensamento. A partir dela
é que o real Ihe seria caracterizado como uma luta que impulsiona 0 movimento de todas as
coisas, um entrecruzamento perspectivistico de finalidades no combate por uma supremacia
nunca efetivamente alcangcada. Em direcdo ao poder os caminhos sdo diversos, e Nietzsche
cogita a possibilidade de que no fundo todas as metas e finalidades (perspectivas) atestariam a
vigéncia de um principio norteador que atravessaria todas as coisas.

Por isso mesmo estamos em condi¢des de considerar a possibilidade de que essa tese
fale daquilo que o grego, sob a designacgédo psyché (Wvyr), caracterizou como um movimento
que, desde si mesmo, move a si mesmo (FOGEL, 2008, p. 11); ou ainda cogitar que a vontade
de poder é uma tese que acaba delineando os caracteres de uma percep¢do moderna de physis

(SAMPAIQO, 2008, p. 143), uma especulacdo que literalmente nos oferece uma chave de



127

entendimento de inspiracdo pré-platénica, como um tipo de arché moderna. Afinal de contas,
guando Nietzsche adota um principio especulativo heraclitico, ele passa a caracterizar a vida
como verbo criador e destruidor de si mesmo, onda a pluralidade de faces do viver seria 0
resultado de um eterno movimento de diferenciagdo motora propagado por um instinto
rudimentar: o pathos (rdfog) do qual resultaria todo o vir-a-ser.

No meio dessa investigacao o poder (Macht) é entendido como o contedo de primeira
ordem de todo o movimento da vida, e por mais que seja encarado como um principio
dindmico e plurifuncional para o qual se destinaria todo o curso da existéncia, segundo o
raciocinio nietzschiano a vida seria, desde a sua constituicdo preliminar, poder ciclico em
atuacgdo; justamente porque todo acontecimento poderia ser reduzido ao intento de ampliacéo
de poder (2 [88] Outono de 1885 — Outono de 1886). Nietzsche parecia ter em vista uma
relacdo continua decodificada no horizonte da tensdo, o pathos para o qual o vir-a-ser se
destinaria, a0 mesmo tempo que seria o principio de todas as coisas.

Nestes termos, a existéncia lhe é caracterizada como uma unidade mdltipla que se
realiza sob um dnico horizonte: o poder (MOURA, 2005, p. 197). Consequentemente, ao
adotar para si elementos de diversas areas do conhecimento, ao exemplo maior de conceitos
como forga, finitude, limitacdo, guerra, tensdo, conflito, superacdo de si mesmo e ciclicidade
temporal, Nietzsche acaba atribuindo & sua tese um caréater verbal e ciclico que se afasta da
tipica orientacdo epistemoldgica do Ocidente; uma definicdo que teria em vista 0 ser na sua
relacdo necessaria, e ndo uma hipotética esséncia ou a obtencao de leis que nos possibilitariam
“controlar a natureza”, como diria Heidegger.

Apresentar a vontade de poder como uma solucdo para todos os enigmas da historia
nos parece uma forma de se posicionar diante a tradi¢do, pois como vimos Nietzsche, néo foi
um positivista, mas também néo era um cético qualquer. Ora, se cunhar no devir o carater do
ser definiria a mais elevada expressdo da vontade de poder (7 [53] Final de 1886 — Primavera
de 1887), abster-se dessa maneira de agir ndo seria propria as manifestacdes mais elevadas da
vida. Ao assumir suas possibilidades e limitaces epistemoldgicas — o0 perspectivismo — a tese
nietzschiana ndo abre mao da propria “realidade”, pois se por um lado Nietzsche admitia que
a vontade de poder € uma interpretacdo entre tantas outras, por certo ndo a considerava apenas
mais uma qualquer (MARTON, 2007, p. 302). Apenas o fato do perspectivismo estar inscrito
na sua tese a colocaria acima de muitas outras, sobretudo o longo e encadeado debate
estabelecido com tantas correntes de pensamento atribui & vontade de poder um carater

significativamente elevado e distinto.



128

E preciso observar que a vontade de poder assume como contraponto o conceito
schopenhaueriano de vontade, e por mais que Nietzsche siga de perto essa formula, é fato
consumado que ele se dedicou muito para se distanciar do velho mestre. No limiar, a palavra-
chave que diferenciaria o conceito assumido por Nietzsche daquele legado por Schopenhauer
é a pedra de toque de toda a problematica em volta da filosofia nietzschiana: Macht.

Tendo em vista esclarecer a problematica em volta do termo Macht, sabemos que a
natureza de uma traducdo é em si mesma conturbada, especialmente no caso da passagem de
uma lingua de tronco germanica para outra de origem latina. A lingua alema é ha muito tempo
reconhecida por seu poder analitico, e por isto sua precisdo no trato conceitual é incontestavel,
0 que ndo significa dizer que ela seja um idioma completamente fechado a hermenéutica;
ainda mais quando lembramos que Nietzsche ficou conhecido por instituir uma ruptura no
carater da producédo académica do século XIX — acompanhando o movimento romantico que
fazia 0 mesmo nas artes — utilizando-se da literatura e de uma escrita experimental, o que
custou muito a ser reconhecido pela tradicéo filosofica posterior.

Apesar disso, 0 termo Macht carrega consigo uma peculiaridade que estad na base da
discordancia sobre a melhor traducéo possivel para o conceito chave de Nietzsche: Der Wille
zur Macht; e talvez ainda sobre o “porqué” da emergéncia de uma infinidade de correntes
interpretativas que tomara como apoio a obra nietzschiana. Macht é uma palavra de género
feminino que pode nos levar basicamente a trés caminhos de traducéo: poder (m) — levando-se
em conta uma traducdo literal — poténcia (f) — atentando para o detalhe de que, se usada nesse
sentido, a palavra designaria um “estado” (Staat) — ou ainda forca (f) — caso menos suspeito,
ja que o alemdo oferece-nos a palavra Kraft para a designacdo dessa ideia
(LANGENSCHEIDT, 2011, p. 1008). Traduzir Macht para poder ou poténcia pode aparentar
ser apenas uma questdo estilistica sem grandes implicacGes; todavia, quando o caso € a
filosofia nietzschiana isso ndo se aplica, posto que ela € uma obra aberta e lacunar que exige
do leitor uma interagdo complementar, o que traz consigo uma série de possibilidades, como
também de riscos.

Chamando a atencdo para o género do termo que acompanha o conceito nietzschiano —
vontade (f) — estariamos inclinados a concluir que a palavra poténcia seria mais adequada a
uma traducéo tipografica. Contudo, no alemao o termo Wille é do género masculino, sendo a
traducdo de Macht por poder ainda mais adequada, sem falar que esse Gltimo ndo assume
funcdo adjetiva, e sim a de um substantivo complementar para o qual o verbo Wille se

destinaria a existir, mesmo que ‘“coisificado”. No final das contas, por adotarmos a op¢ao



129

“vontade de poder”, constatamos apenas uma inversdo de gé€neros que n&o traz consigo

problemas significativos:

Wille (m) zur Macht (f)

vontade (f) de poder (m)

Ja no caso da op¢do “poténcia”, devemos levar em consideragdo o fato de que, nesse
sentido a palavra designa um estado de coisa, 0 que na lingua portuguesa nos deixa a intuicdo
de uma condigéo, natureza, qualidade [essencial] ou status de um ente, e apenas muito
tardiamente nos indicaria uma referéncia dindmica e mais aberta que seria 0 caso de uma
“circunstancia” (HOUAISS, 2009, p. 515). Estabelecendo a relacdo com essa possibilidade,
conjuntamente com suas ramificacfes na lingua portuguesa — estado, condicdo, natureza, etc.
— quando observadas sob a semantica alemd, dificilmente poderiamos sustentar que Nietzsche
falava estritamente de uma esséncia (Wesen, Essenz). No final das contas, veremos que a
adocdo de poténcia, poder ou ainda ‘“chance” — como foi 0 caso de Georges Bataille
(WOODWARD, 2016, p. 120) — indica-nos muito mais uma predisposi¢do hermenéutica do
intérprete que propriamente um trago do conceito, pois 0 que constatamos na investigacdo
nietzschiana sdo suas lacunas textuais, como ainda uma descri¢do enfatica daquilo que seria o
modo de ser do devir.

Devemos ainda levar em consideracdo 0 termo zur que significa “para”, uma
expressdo que designaria 0 movimento de Wille em direcdo & Macht. Diferentemente da
acepcdo schopenhaueriana que entendia na vontade a manifestacdo de uma caréncia
ontoldgica, o raciocinio nietzschiano a compreendeu como um conceito continuo e fechado
em si mesmo. Para Nietzsche a vontade ndo designa um processo angustiante por algo que lhe
faz falta, mas um movimento de potencializagdo continuo, sendo assim, algo que ja lhe seria
constitutivo desde o principio. E desta forma que poder ou poténcia podem exercer
perfeitamente a funcdo da palavra alemd Macht, e talvez esses termos expressem faces
distintas e complementares do conceito nietzschiano.

O que fica patente é que Nietzsche acaba tombando na metafisica pela impossibilidade
mesma de se furtar a linguagem, além de que ele nunca esteve alheio ao problema, ja que
constatamos a sua luta para se apartar dessa tradicdo. E por isso que Miiller-Lauter defendeu
que a filosofia nietzschiana colocava em cheque a propria concepc¢éo de vida, apresentando-a

como unidade organizada, ao passo que enfatizava o “caos” que lhe seria inerente como parte




130

de sua pluralidade constitutiva (2009, p. 15); sendo, portanto, uma concepg¢do contraria a
metafisica tradicional, e ndo a universalizacdo de juizos inerente ao conhecimento discursivo.
Porém ha uma linha ténue, mas factual que nos possibilita afirmar até que ponto Nietzsche
delineou ou ndo um diagrama metafisico, especialmente se nos debrucarmos sobre o que
passou a ser entendido por metafisica posteriormente a filosofia critica.

Ainda assim, quando Nietzsche afirmou que a “partir do incondicionado nao poderia
surgir nada condicionado”, ja que tudo aquilo que conhecemos ¢ dindmico e condicionado no
tempo e espago, a principal consequéncia de seu raciocinio ¢ a de que “ndo had nada
incondicionado” (26 [429] Verdao — Outubro de 1884), por conseguinte, ndo seria possivel
falar de uma esséncia de todas as coisas. Paralelamente, pode-se perceber o porqué dele nunca
se referir a uma natureza ou a um estado de pureza e imobilidade quando tratava da vontade
de poder, uma vez que seu objetivo era obter uma definicdo que ndo sucumbisse ao
pessimismo inerente a cultura ocidental.

No final das contas a tradugdo de Macht por “poder” parece-nos se adequar mais ao
todo da obra nietzschiana, além de que essa ideia deu passos timidos e continuos no seu
pensamento; por mais que o termo poder ainda seja igualmente admissivel para retratar outros
aspectos subsequentes da definicdo original. Temos como exemplo disso o aforismo §262 do
livro Aurora, intitulado O demonio do poder, um pequeno texto que antevé muito do que
Nietzsche diria sobre essa ideia quando declara: “o demonio dos homens é o amor ao poder.
Seja lhes dado tudo, saude, alimento, habitacdo, distracdo — eles continuam sendo infelizes e
caprichosos: pois o demoénio insiste em esperar, ele quer ser satisfeito” (A, IV, § 262).
Podemos ainda dar um passo atras nos escritos de juventude onde constatamos uma clara
afinidade da parte de Nietzsche com uma cultura onde reinaram os filhos da noite: “a guerra, a
obsessdo, o engano, a velhice e a morte” (CP, “A disputa de Homero”, § 9), em resumo, uma
existéncia dominada por Nix e Erebo™.

Nietzsche considerou que no mundo grego a luta era cura e salvagdo, sendo a
crueldade do vencedor o maior jubilo da vida (Ibidem, § 10). Isso justifica a afirmacéo de que
0s gregos foram os homens mais humanos da antiguidade, porque possuiam “em si um trago
de crueldade, de vontade destrutiva, ao modo do tigre” (lbidem, § 9); entretanto,
concomitantemente um comedimento racional que conseguiu contrabalancear a pulsao
dionisiaca de destruicdo. Enfim, segundo a interpretacdo nietzschiana, no mundo grego
reinara um ideal cavalheiresco fundado no culto ao poder como o sentido de toda a vida

75 S#o as personificacGes helénicas da Noite e da Escurido.



131

comunitéria, e levando em conta o envolvimento que teve com tal leitura ao longo de toda a
vida, somos levados a considerar que a sua concep¢do de mundo acabara fortemente
influenciada pela cultura helénica.

Né&o foram poucas as vezes em que Nietzsche voltou a ratificar o sentido violento de
sua tese principal, algo que parece sempre fazer uma referéncia direta as leituras juvenis da
cultura grega. Como disse: “querer [Wille] em geral” significa “o mesmo que querer-vir-a-
ser-mais-forte, e também querer os meios para tanto” (11 [96] Novembro de 1887 — Marco de
1888). Em outro importante fragmento datado de 1888 introduzira a nocdo de que a vontade
de poder seria “essencialmente” uma vontade de violagdo, assim como um senso minimo de
protecdo contra as violagdes (14 [79] Comeco do ano de 1888), raciocinio que aponta para um
movimento ontolégico onde cada dtomo atuaria em “direcdo ao ser como um todo”, por mais
que antes tenha alertado que as coisas “ndo se comportam regularmente, ndo se comportam
segundo uma regra” (Ibidem). E inegavel que Nietzsche mergulha numa descricdo
fenoménica do vir-a-ser, advertindo que tal programa ndo teria finalidades positivistas ou
metafisicas, ndo se abstendo do valor e do papel que suas palavras teriam no futuro por vir.

Mais abaixo no mesmo fragmento ele concluird com a seguinte consideracao:

fenoménico é: a imiscuicdo do conceito de nimero, do conceito de sujeito,
do conceito de movimento: temos nosso olhos, nossa psicologia sempre
ainda ai. Se eliminarmos esses ingredientes: entdo ndo resta nenhuma coisa,
mas quanta dindmicos, em uma relacdo de tensdo com todos 0s outros
quanta dindmicos: cuja esséncia consiste em sua relagdo com todos 0s outros
guanta, em sua ‘atuagdo’ sobre eles — a vontade de poder, ndo um ser, ndo
um devir, mas um pathos, é o fato mais elementar, a partir do qual apenas se
obtém um devir, um atuar...” (Ibidem)

[1¥4E]

Ou seja, Nietzsche ndo parecia ter qualquer receio em dizer o que “é” o real, na
medida em que advertia sobre o que significava tal projeto: lancar luz sobre os limites e
possibilidades de tal empreendimento, e além de tudo simplesmente viver. Segundo o seu
raciocinio, por detras dos nossos juizos existiriam “relacdes de forga”, quantidades dindmicas
de poder gque nos impossibilitam tocar a esséncia da vida, pelo simples fato de que nédo
existiria uma esséncia do tipo, sendo tudo determinado como pela tensdo continua e
plurifuncional do devir; consequentemente, o perspectivismo € entendido por ele como um
fator universal de determinacdo dessas relagdes vitais. Para o bem ou para 0 mal a “nossa
caréncia indissoluvel por conservagdo” nos levaria a se posicionar constantemente diante do

“um mundo mais tosco de algo permanente, de ‘coisas’ etc.” (11 [73] Novembro de 1887 —



132

Marco de 1888), um mundo metaférico edificado na simples impossibilidade de se agir
contrariamente ao sentido da vida.

Isso levou Nietzsche a considerar que ndo haveria nenhuma vontade, mas apenas
pontuacOes volitivas que constantemente ampliam ou perdem seu poder (Ibidem). Em
contrapartida, ndo foram poucas as vezes em que dialogou com a possibilidade de se obter um
entendimento mais amplo dessa instancia pré-conceitual, uma investigacdo que poderia levar
a substituicdo de tudo aquilo que conhecemos até aqui por algo mais amplo e ambicioso.

Sua ideia trilha a possibilidade de substituicdo da infinidade de formulagdes
metafisicas — entre as quais também estavam as implicadas as teorias cientificas — por uma
Unica causalidade primitiva. Ele sugere entdo que se nada em nossos juizos for efetivamente
real, “exceto nosso mundo de desejos e paixdes, € que ndo possamos descer ou subir a
nenhuma outra “realidade”, exceto a realidade de nossos impulsos entre si”’, poderiamos
“fazer a tentativa e colocar a questdao de se isso que € dado [as paixdes e afetos] ndo bastaria
para compreender, a partir do que lhe é igual, também o chamado mundo mecéanico (ou
‘material’)”. Essa hipotese permitiria “definir toda forgca atuante, inequivocamente, como
vontade de poder” (BM, “Dos preconceitos dos filésofos”, § 36), uma investigacdo que, como
ele mesmo diz no fragmento 14 [79], vida o pathos a partir do qual apenas se obtém todo

devir e atuar.



CPITULO 11l
A DOUTRINA DE ZARATUSTRA

Sob o titulo desprovido de perigo ‘a vontade de poder’ deve
ganhar voz, com isso, uma nova filosofia, ou, dito de
maneira mais clara, a tentativa de uma nova interpretacdo
de todo acontecimento: naturalmente, apenas de maneira
provisoria e a guisa de ensaio, s6 de maneira preparatoria
e pré-conquistadora, sé ‘preludiando’ algo sério, para o
que se precisa de ouvidos iniciados e seletos

(40 [50] Agosto — Setembro de 1885)

1. Metafisica da vontade de poder

Até o momento ficou claro que Nietzsche de fato tentou elaborar um projeto destinado
a superacdo da tradicdo ocidental, algo que estivesse além de toda a metafisica platdnico-
aristotélica. Mas ao conceber a possibilidade de que “todo ‘fim, toda ‘meta, todo ‘sentido’ ndao
serem outra coisa sendo expressao de uma vontade”, que seria “inerente a todo acontecimento,
a vontade de poder” (11 [96] Novembro de 1887 — Marco de 1888), ainda podemos nos
perguntar se ele ndo estaria elaborando um diagrama com inspiracdo metafisica. Ora, ao
buscar por uma causalidade fundamental que estivesse em condic¢Ges de reconduzir todos os
resultados dos projetos que marcaram a nossa historia até aquele momento, parece-nos que 0
seu plano era marcado por prerrogativas metafisicas, 0 que nao é de se espantar.

Antes dele, Schopenhauer ndo teve qualquer receio em se assumir como um
metafisico, construindo uma teoria claramente engajada a histéria do pensamento ocidental.
Contudo, Nietzsche se afastou oficialmente de tal possibilidade, por mais que ao final de sua
carreira tenha admitido a obvia proximidade com o velho mestre, quando afirmou: “a
interpretacdo schopenhauriana do em si da vontade foi um passo essencial”, alertando em
seguida que um tragco muito preciso o diferencia de Schopenhauer: “divinizar essa vontade”,
no que significa dizer: justificar a vida “mesmo em seu cardter mais terrivel, mais ambiguo e
mendaz: — para tanto, tinha nas maos a formula do ‘dionisiaco’” (9 [42] Outono de 1887). E
essa necessidade de justificacdo da totalidade da vida, mesmo de suas faces mais
contraditorias e fragmentadas, o levou a conceber uma “vontade una” (11 [96] Novembro de
1887 — Marco de 1888), onde o poder seria o elemento propulsor e orientador de toda forma
de vida.



134

1.1 Nos passos da tradi¢do?

Um dos principais motivos apresentados como justificativa dessa ideia foi uma
concepcdo similar aquela apresentada pelo pensamento heideggeriano algum tempo depois: a
de que no decorrer da histéria a metafisica se viu ensandecida pelo positivo que, em razdo de
Sua aparente primazia sobre o0 negativo, se arroga ser o absoluto e originario. Para Heidegger,
essa teria sido a base de toda a logica tradicional e a formula propulsora de nossa ontologia
(HEIDEGGER, 2009, p. 355). Foi por isso que afirmou que a filosofia nietzschiana deu
continuidade a esse imenso projeto de logicizacdo da existéncia, priorizando as analises do
ente — e ndo do ser — e, consequentemente, desdenhando a dita “nulidade” — 0 nada ou o néo-
ser — caracteristicos de uma ontologia naturalista predatéria.

Ao definir a vida como vontade de poder, Nietzsche teria objetificado
pragmaticamente a vida contra o primado essencial do ser (Idem, 2997, p. 3), limitando as
possibilidades existenciais do Dasein ao distancid-lo do nada origindrio, o que para
Heidegger implicava falar de uma verdadeira e genuina experiéncia de pensamento (Alétheia).
O que podemos deduzir € que de fato, pelo menos durante algum tempo, Nietzsche mergulhou
no positivismo do século XIX, algo que & no minimo previsivel para um contexto marcada
pelo otimismo cientificista.

Ainda assim, o que concluimos é que Heidegger se aproveitou dessa caracteristica do
pensamento nietzschiano para induzir o entendimento de que haveria nela um “desprezo pelo
abstrato” e o “ndo-ser”, raciocinio que ndo se confirma na nossa leitura. O primeiro ponto que
podemos eleger em defesa de Nietzsche € que na sua obra ha uma preocupacdo significativa
com o “nada”, especialmente quando o considerou o limite de desague do vir-a-Ser,
lembrando que logo no inicio do fragmento 38 [12] ele ratifica que a vida se encerra “no
‘nada’ como por seu limite, nada que se desvaneca, nada desperdigado, nada infinitamente
extenso, mas sim, como forga determinada, posto em um determinado espago, ndo em um
lugar que fosse algures ‘vazio’, antes como forca em toda parte”. Ndo é por menos que a
nocao de niilismo ¢ recepcionada com muita serenidade por Nietzsche, dado que a “falta de
sentido” de todas as coisas ¢ aquilo que esta na base no vir-a-Ser.

Também é perceptivel como Nietzsche reluta em admitir uma realidade para além
daquilo que consideramos “natural”, acabando por levantar a possibilidade de que a fonte de
todo o vir-a-ser seria um fator universal imperceptivel e fora dos parametros empiricos de

constatacdo, mas também inacessivel a logica: o poder. Em sua defesa, também podemos



135

alegar que ha uma forte preocupagdo com a simples abstracao filoséfica, no entanto Nietzsche
compreendia que toda e qualquer expressdo intelectual era uma manifestacdo direta da
vontade de poder, ou seja: se 0 ato de avaliar o ser se revela desde ja como a atuacdo da
propria vida (11 [96] Novembro de 1887 — Marco de 1888), somos levados a considerar que 0
pensamento nietzschiano estd mergulhado numa intuicdo filosofica de viés pré-platonico. E
justamente por isso que a sua tese central acaba sempre reconduzindo as analises e
ramificacGes paralelas das diversas publicacGes para o ponto de partida de seu raciocinio,
como se por detras de tudo subsistisse um panorama intuitivo e naturalista de pensamento.

Heidegger tem razdo quando afirma que a “vontade de poder ¢ a esséncia do poder” e
que tal vontade “ndo ¢ algo fora do poder, mas o comando do exercicio do poder que impera
na esséncia do poder” (HEIDEGGER, 2007, p. 3), pois de fato, Nietzsche concebeu que “a
esséncia mais intima do ser ¢ vontade de poder” (14 [80] Comeco do ano de 1888). Ainda
assim, como resultado de que da tentativa de demonstrar “que toda vida” se mostraria como
férmula reduzida de uma tendéncia conjunta, para Nietzsche estaria em jogo “uma nova
fixagdo do conceito ‘vida’ como vontade de poder” (9 [13] Outono de 1887). Contudo, resta-
nos outras tantas passagens onde ele volta a problematizar a ideia do mundo quando nos diz
que, se nos abstrairmos momentaneamente de nossa existéncia — nossos preconceitos morais,
nossos tragos psicolégicos, etc. — o0 mundo que nos referimos ndo existe em si, mas apenas um
mundo relacional e dindmico (14 [93] Comeco do ano de 1888). E a nossa existéncia
perspectivistica que atribui as formas ¢ cores ao “mundo”, sendo este, portanto, uma pintura,
um produto de um vir-a-ser artistico.

O ser daquilo que entendemos por mundo “é essencialmente diverso em cada ponto:
ele pressiona em casa ponto, resiste-se a ele em cada ponto — e essas somas sao em cada caso
completamente incongruentes” (Ibidem), o que tornaria inadmissivel a hipotese de um ser em
si. O mundo é um processo relacional, dinamico e plurifuncional, e o ato de se descrever essa
“arquiteténica” € apenas uma entre tantas expressdes viaveis dentro do jogo de for¢as da vida,
nos sobrando apenas uma existéncia perspectivistica quando lidamos com o problema.
Muller-Lauter foi um dos principais defensores dessa posicao anti-heideggeriana em relacao a
obra de Nietzsche, afirmando que o ponto critico de tudo isso estaria na logica que
determinaria a nossa linguagem: uma falsificacdo do multiplo efetivo em simplificacfes
admissiveis ao viver, sendo, portanto, algo de fundamental importancia a vida humana (2009,
p. 42-43); ou pelo menos até certo ponto, ao passo que teria sido a logica que nos levou ao

estado de decadéncia ocidental.



136

Vimos como Nietzsche passa longe da tentar reinventar uma filosofia do realismo
I6gico, sendo que a sua tese diz respeito ao que chamamos de “dupla falsificagdo”, na medida
em que posi¢des extremas seriam a Unica saida para a problematica deixada pela metafisica
ocidental (5 [71] Verdo de 1886 — Outono de 1887). E por isso a vontade de poder se assume
como uma ficcdo proposicional, dado o seu carater anti-logico, ateleoldgico e metaférico, sem
se abster de sua realidade pulsional, dindmica e pragmatica; uma ideia elaborada a partir de
certas premissas histérico-filosoficas, mas ainda assim conduzida contra essa tradi¢cdo. Como
ele mesmo afirmou, Schopenhauer teria deixado de dar um passo que seria divinizar a vontade
de vida, mantendo-se preso ao pensamento cristdo (9 [42] Outono de 1887), sendo agora o
papel de Nietzsche tentar purificar essa filosofia a partir de uma prerrogativa dionisiaca ou
paga.

Consideramos que a filosofia nietzschiana se funda numa interpretagdo muito precisa
do pensamento pré-platdnico, o que necessariamente a insere na histdria da filosofia ocidental
e no percurso da metafisica classica. Mas antes de tomarmos uma conclusdo precipitada, é
importante ver que, segundo Nietzsche, a metafisica € um fendmeno que se encontra em
oposicdo ontologica a qualquer expressdo genuina da vida. Portanto, quando ele se refere a
“metafisica” em sentido pejorativo, tinha em vista a cultura classica que se fizera desde Platdo
e Aristoteles, e que posteriormente foi encabegada pelo cristianismo e a ciéncia moderna;
tinha-se em vista, portanto, um fendmeno que interpretou por “pessimismo”, ou seja: 0 baixo
niilismo ou a decadéncia das forcas vitais. O que Nietzsche faz é tentar revitalizar ou
reinventar uma tradicdo moribunda, assumindo parte de suas consequéncias e premissas
filosoficas. Vejamos uma curiosa passagem de seus ultimos anos de lucidez, onde ele nos diz

0 seguinte:

E preciso ser capaz de admiragBes fortes, e se arrastar com amor até o
coracdo de muitas coisas: sendo, ndo se presta para ser filésofo. Olhos
cinzentos e frios ndo sabem qual o valor das coisas; espiritos cinzentos
e frios ndo sabem quanto pensam as coisas. Naturalmente, porém, é
preciso ter uma forga oposta: um voo interior de distancias tdo amplas
gue se veja mesmo as coisas, que se admiram, profundamente abaixo
de si e muito préximas daquilo que se desprezava. (26 [451] Verdo —
Outono de1884)

O que esta em questdo nesse debate é o status do conhecimento e a possibilidade de se
obté-lo, o que acaba sempre lancando Nietzsche no terreno da epistemologia. Os olhos frios e
cinzentos retratados no fragmento 26 [451] fazem uma referéncia direta a0 modelo de anélise

da tradicdo — a logica e a sistematica de positivacdo empirica — que a impediria de ultrapassar



137

a propria miopia tedrica. Essa imagem desoladora da filosofia condiz com a guinada
preparada pelo pensamento nietzschiano, ao passo que a partir de agora o ‘“coragdo das
coisas” e o seu “valor” nunca observado entrariam em jogo.

Mais uma vez entram em questdo termos com forte apelo metafisico, mas € perceptivel
como Nietzsche os utiliza conscientemente, desviando-se da acepcao tradicional e langando-
0s numa gama de possibilidades interpretativas inovadoras. Seguindo esse raciocinio, ele
afirma: “O que me distingue da maneira mais fundamental possivel dos metafisicos é: ndo
concedo a eles de modo algum o fato de que é o ‘eu’ que pensa: ao contrario, considero o
proprio eu como uma construcdo do pensamento” (35 [35] Maio — Julho de 1885), isto &,
como ja foi dito, Nietzsche concebe o individuo como uma fic¢do regulativa e dindmica. No
mesmo periodo ele também havia declarado: “Minha preocupag@o ndo ¢ com a possibilidade
de que algo permaneca sem ser conhecido; eu me alegro muito mais com o fato de que pode
haver uma espécie de conhecimento e admiro a complexidade dessa possibilitagdo.” (34
[249] Abril — Junho de 1885), em suma: a riqueza em potencial da linguagem seria 0
verdadeiro valor e o coracdo das coisas, 0 solo fértil para empreendimentos futuros.

Ao trabalhar com termos metafisicos, Nietzsche passa longe do sentido usual que o
termo assumiu na tradi¢cdo, na medida em que um conhecimento puro Ihe era entendido como
simplesmente inacessivel (43 [2] Outono de 1884), apontando-nos para algo similar aquilo
que seria trabalhado pela fenomenologia no século XX: o individuo e o conhecimento
enquanto possibilidades continuas e ndo finalidades a serem atingidas. A passagem onde
afirma que a “Alma, respiracdo e existéncia (esse) sdo equiparadas. O vivente € 0 ser: para
além dele, ndo ha nenhum ser” (1[24] Outono de 1885 — Inicio de 1886), aponta para o fato de
que ndo ha nada além da interpretacdo. Mas Nietzsche acaba assumindo conscientemente uma
posicdo diante de dessa possibilidade, e talvez seja esse isso que o desclassifiqgue como um
fenomendlogo estricto senso, por mais que nao anule suas contribuicdes para a area.

O que estava em questdo era uma “consideragdo artistica de mundo”, e portanto, uma
concepgao “antimetafisica” (2 [186] Outono de 1885 — Outono de 1886), no sentido de um
esquema filoséfico na contramdo da histdria ocidental, mas que ainda assim tomaria dessa
tradicdo alguns dos elementos mais importante a configuracdo de seu projeto. No final das
contas, 0 que podemos afirmar é que ele ndo era um metafisico ao passo que entendia essa
tradicdo sob a perspectiva de um longo processo especulativo de separacdo da realidade em
dois mundos distintos, o dualismo; contudo, Nietzsche também pode ser considerado um



138

metafisico, posto que admitia que a metafisica era um elemento inerente a nossa linguagem
(MARTON, 2016, p. 303), algo radicalmente impossivel de se apartar em sentido absoluto.
Essa “metafisica nietzschiana”, por mais arriscado que o termo noS apareca, pode nos
fornecer alguns dados interessantes sobre a sua obra. O primeiro deles é a “intencionalidade”
do seu projeto, a sua finalidade ou, por assim dizer, aquilo a que se destinaria a doutrina de
Zaratustra, uma vez que é inegavel que, por mais aberto que o pensamento nietzschiano seja
no trato hermenéutico, ele acaba assumindo um posicionamento diante da gama de
possibilidades que nos oferece, ndo haveria como ser o contrario. Neste momento precisamos
nos perguntar o que significa falar de uma “doutrina”, um termo que € desprovido de qualquer
neutralidade, acabando por revelar a preocupacdo do proprio Nietzsche em relacdo as

possibilidades educativas e politicas em volta de sua obra.

1.2 Sobre a intencionalidade da obra nietzschiana

Em meados de 1885 Nietzsche registrou uma consideracdo muito preciosa ao nosso
estudo, o postumo 35 [37]; e por mais que tal passagem ndo seja inusitada e muito menos

fortuita, ela nos serve como um paradigma de pesquisa. Vejamos o fragmento:

“A falsidade de um conceito ndo é para mim nenhuma objecdo contra ele:
Nesse ponto, talvez, é que nossa lingua soe da maneira mais estranha
possivel: a questdo € até que ponto ele é fomentador de vida, conservador de
vida, conservador da espécie. Tenho até mesmo por principio a crenga no
fato de que as suposicdes mais falsas séo aquelas que para nds se mostram
como mais imprescindiveis, que sem um fazer-se valer das fic¢Oes logicas,
sem uma medicdo da realidade efetiva pelo mundo inventado do
incondicionado, do igual a si mesmo, o homem néo consegue viver e que,
uma negacao dessa ficcdo, uma recusa pratica a ela, significaria 0 mesmo
gue uma negac¢do da vida. Admitir a ndo verdade como condicdo de vida:
significa afastar de si, naturalmente de uma maneira terrivel, os sentimentos
valorativos habituais. [... E, por fim: que violéncia foi essa, afinal, que nos
obriga a abjurar aquela ‘fé na verdade’, se ndo tiver sido a prépria vida e
todos o0s seus instintos fundamentais criadores? — de tal modo que nos,
portanto, ndo necessitamos evocar essas ‘maes’: — elas ja estdo em cima,
seus olhos olham para nos, nos levamos a termo justamente aquilo para o
qué sua magia nos convenceu.” (35 [37] Maio — Julho de 1885)

Essas conclusdes ndo nos surpreendem muito, ja que ndo é de hoje que Nietzsche
insiste em reafirmar a intencionalidade da sua obra. Apesar disso, as leituras hermenéuticas

que se fizeram sobre o seu legado parecem se esquecer da constatacdo de que a vida ndo



139

possuiria qualquer sentido a priori, sendo o resultado de uma guerra continua de uma
diversidade de forcas que se revela na aparente “harmonia” da realidade. O que distinguiria
Nietzsche da tradicdo classica seria justamente a tentativa de suplantar o pessimismo
filosofico, a faceta decadente ou infrutifera do niilismo; lembrando sempre que, para ele, era
necessario partir desse ponto de estagnacéao para se repensar o futuro do Ocidente.

Para tanto, o primeiro aspecto enfatizado pelo projeto nietzschiano sera a necessidade
de superagao do dualismo metafisico “verdade e falsidade”, panorama este que teria levado o
Ocidente a consequéncias irremediaveis. E é neste sentido que que tais ficcdes em si mesmas
seriam irrelevantes, posto que o viver exerce naturalmente o seu poder, isto é: instituir
valores. Afinal de contas, ele segue o raciocinio de que inserir no devir o carater do ser é a
mais elevada expressao da vontade de poder (7 [53] Final de 1886 — Primavera de 1887), uma
tese de fundo pragmatico que nos conduz a reflexdo sobre as consequéncias por detras de
certos juizos, ao contrario da tradicdo filos6fica que buscou pela veracidade dos mesmos.
Nietzsche tem em vista a perpetuacdo e o cultivo de certas consequéncias, pois como diz no
fragmento 35 [37], a questdo a se observar é até que ponto um conceito fomenta, conserva e
trabalha na perpetuacéo da vida.

Vimos no capitulo 1l como a concepcdo da vontade de poder é significativamente
complexa e desafiadora, mas ainda assim de fundamental importancia & compreensdo da
filosofia nietzschiana como um todo. Sendo o resultado de um tipo de exercicio
fenomenologico, tal definicdo nos foi apresentada como poder ciclico que se expressa
violentamente e tende a se expandir a despeito dos limites que lhe sdo impostos. Mas por
existir apenas em pluralidade de formas é que a vida consegue se manter em um movimento
continuo, um sucessivo processo de ampliacao e retracdo de suas faces. O que esta em questéo
nessa concepcdo? Para Nietzsche, o exercicio da forca, visto que a vontade de poder €, em
Gltima instancia, forca criativa e violenta em atuacdo, ndo havendo muito para se pensar no
poder para além disto que lhe seria constitutivo.

Podemos ainda retomar a leitura de viés progressista ao traduzir esse conceito segundo
a ideia da poténcia, evocando a conotacdo da possibilidade como foco do nosso estudo, mas
sejamos sinceros: nao foram poucas as vezes em que Nietzsche enfatizou e voltou a esclarecer
0 carater criativo e, sobretudo, violento, acumulador e impiedoso de sua concep¢édo de vida.
Ainda assim, a despeito de qualquer polémica, consideramos que a vontade de poder &, para o

bem ou para o mal, uma tese que ndo exclui muitas de suas possibilidades hermenéuticas;



140

poderiamos até dizer que seria o contrario, dado que o prdprio autor se alegrava muito com a
fertilidade evocada por sua tese.

Estamos em condi¢c6es de afirmar que os conceitos de verdade e falsidade ndo entram
em questdo quando o que esta em discussdo € a vontade de poder, ao ponto de que Nietzsche
chega a levantar a possibilidade de que a “mentira” pode até mesmo mais salutar e
significativa que a tdo estimada “verdade”. No entanto, como ja dissemos, em momento
algum Nietzsche tenta inverter a tabula epistemoldgica da metafisica, sendo a sua ideia apenas
uma forma de desacreditar por completo o valor geralmente atribuido a tais instancias
tedricas, apontando mais para o fato de que o fundamento de todo e qualquer conhecimento
estaria enraizado na sua capacidade de incrementar ou cultivar a vida. Neste sentido, o
conhecimento é entendido como um fendmeno ficcional, uma conjun¢do metaforica elaborada
com finalidades estritamente vitais.

Em geral, entende-se que essa convicgao teria nascido no periodo de maturidade da
obra nietzschiana, por mais que possamos encontrar seus rastros desde a juventude’®. Desta
forma, quando Nietzsche profere no postumo 35 [37] que necessitamos admitir “a nao
verdade como condicao de vida”, ele busca se afastar dos sentimentos valorativos habituais de
forma geral, o que também inclui a nogdo de “mentira”. No limite de seu raciocinio, vemos a
tentativa de refutar toda a metafisica tradicional elaborada até entdo, juntamente com o
dualismo ontoldgico que a sustenta, mas para isso ele lanca médo desse jogo hipotético que
nada mais € que um ataque ao culto a verdade perpetuado pela tradicao.

E preciso voltar a esclarecer que Nietzsche ndo pode ser interpretado como cético
inconsequente, dado que ao constatar a “falta de sentido da vida”, ele ndo se limita a emitir
juizos negativos sem qualquer finalidade maior que a critica desconstrutivista’’. Se a vida
naturalmente busca instituir valores, ela ndo poderia fazer isso gratuitamente, isto é: em prol
de “nada”; afinal, ao passo que o nada pode ser o fundamento de tudo que existe, ele ndo pode
estar intimamente relacionado ao ciclo da vida. Ora, como ele mesmo afirmou, a “precisa de
um objetivo”, preferindo “querer o nada a nada querer” (GM/GM, III, 1), expressdao

ontoldgica que ndo se limita ao jogo valorativo da infima existéncia humana, sendo os valores

76 Para tanto, pode-se conferir a carta LIl destinada ao Bardo de Gersdorff em 13 de dezembro de 1875, onde
Nietzsche declara: “Obceca-me com tal forca em certas ocasides, e sobretudo quando estou enfermo, a conviccao
da falta de sentido da vida e da mentira de todos os fins”.

7 0 ja mencionado fragmento 35 [36] é muito claro acerca disso, onde Nietzsche ratifica o seguinte: “Liberto da
tirania dos conceitos ‘eternos’, eu estou, por outro lado, distante de me precipitar, por isto, no abismo de uma
arbitrariedade cética: procuro, ao contrario, considerar os conceitos como tentativas, como auxilio das quais
determinados tipos de homens sdo cultivados e, com vistas a sobriedade e a duragédo” (35 [36] Maio — Julho de
1885).



141

nada mais que expressdes menores do instinto originario que tudo move. E desta forma que a
diversidade de “sentidos” da vida manifestar-se-ia no mundo organico como um todo,
inclusive nas expressdes inorganicas da vida.

No capitulo I buscamos esclarecer que o conhecimento s6 € possivel enquanto jogo
perspectivistico ligado a fungdes organicas, ndo se justificando muito para além dessa
circunscrigdo. A gramatica pode ser entendida como um processo de “dilui¢do” dos instintos
basicos que movem a vida segundo um conjunto de formulas metaféricas voltadas a
“cognoscibilidade do mundo” (43 [2] Outono de 1884), isto ¢é: o conhecimento ¢ um
complexo alegorico destinado ao controle do vir-a-ser. Nietzsche relutou durante algum
tempo até admitir essa “funcionalidade” por detras do exercicio intelectual, mas depois que a
admitiu, passou a questionar até que ponto ele seria ou nao “fomentador de vida, conservador
de vida, conservador da espécie”. Em suma, a problematica agora ¢ a necessidade de discernir
se a tradig¢@o ocidental contemplaria ou ndo o “sentido da vida”, 0 que denominou por vontade
de poder.

Por entender a atividade intelectiva sob um ponto de vista organico, Nietzsche acaba
por executar uma analise da estrutura cognitiva sob um viés schopenhauriano. Para tanto,
adota a inversdo kantiana que tinha por foco o sujeito do conhecimento antes de qualquer
objeto, e problematiza o discernimento de ambos ao estilo do velho mestre. Mas indo além
dessa heranca transcendental, Nietzsche entendeu que uma “coisa ndo se deixa desvendar a
partir de suas causas, isto ¢, uma coisa” € equivalente a “seus efeitos”, por mais que o
“conhecimento das causas de uma coisa” nao nos forne¢a “nenhum conhecimento de seus
efeitos, isto ¢, nenhum conhecimento da coisa” (26 [329] Verdo — Outono de 1884). Isso
significa dizer que conhecemos o mundo a partir do momento em que ele nos afeta, um
fendmeno este que fala muito mais sobre n6s mesmos antes de qualquer outra coisa; e a
despeito do carater superficial e provisério de toda arquitetonica intelectual, a imagem que
evocamos do mundo é um “processo circular” de fundo majoritariamente pragmatico e
necessariamente incompleto, sendo a expressdo de uma “Forga continua” (43 [2] Outono de
1884) que a todo o momento seleciona e exclui, cria e destroi.

Nietzsche dird que o “conceito de ‘causa’ € apenas um meio de expressao, ndo mais”
(36 [28] Maio — Julho de 1885), mas para melhor compreender essa passagem, lembremos da
seguinte afirmagdo: “Vai-se ao fundo (perece-se), quando ndo se vai aos fundamentos” (11 [6]
Novembro de 1887 — Marc¢o de 1888). A traducdo correta seria: “Vai-se ao fundo (a pique),

guando se vai sempre aos fundamentos”. O que significaria isso? Existiria ai um traco



142

aristotélico de analise? Bem, o fato € que por contrariar a tradicdo, Nietzsche se despia de
qualquer relacdo direta com as nogGes de individuo, matéria-prima, coisa, substancia, meta,
numero, etc., ja que 0 nosso conhecimento seria uma ficgdo regulativa com sentido vital (35
[35] Maio — Julho de 1885). Como dira ainda: “Se se ¢ filosofo como sempre se foi filosofo,
entdo ndo se tém olhos para aquilo que foi e que serad: — so se vé o ente”, mas como ndo ha
objetivamente “nenhum ente, s6 resta ao filosofo o imaginario como o seu ‘mundo’” (11 [5]
Novembro de 1887 — Marco de 1888). Em suma, Nietzsche olha para o fundamento de todo e
qualquer conhecimento, mas ao contrario da tradicdo, ndo visa estudar os fenbmenos
cognitivos ou qualquer outro fendmeno passivel de discernimento analitico, mas apenas
descrever a sua experiéncia de mundo, ao passo que ela mesmo seria uma expressdo manifesta
de um universo em desvelamento continuo.

Desta maneira, quando ele fala que 0 nosso mundo e 0 mundo como um todo pertence
apenas a nos, na medida em que teria sido primeiramente criado por nds, ndo correspondendo
exclusivamente a nenhuma realidade efetiva, Nietzsche tinha em vista que o conhecimento é
um meio da alimentagdo (38 [10] junho — julho de 1885). Contudo, ao tentar elaborar o
projeto da “vontade de poder” segundo a tentativa de “interpretacdo de todo acontecimento”
(39 [1] Agosto — Setembro de 1885), ele deixou claro que a sua proposta vai muito além de
uma especulacdo filoséfica sem qualquer finalidade, revelando-se como uma verdadeira
ontofenomenologia com implicacdes éticas e politicas.

Neste ponto entendemos surgir a vontade de poder como “a tentativa de uma nova
interpretacdo de todo acontecimento (40 [50] Agosto — Setembro de 1885); uma proposta
com um sentido muito claro e polémico: estabelecer a no¢do de que todo acontecimento “é
redutivel a intengdo da ampliacdo de poder” (2 [88] Outono de 1885 — Outono de 1886).
Como vimos, se 0 intuito do pensamento nietzschiano é uma interpretacdo de todo
acontecimento segundo o sentido de vida — a vontade de poder — é impossivel limitar tal
concepcao a perspectiva existencialista ou pos-estruturalista desta tese, levando em conta que
outros seres e diversos tipos de expressdes vitais também seriam contempladas pelo conceito
nietzschiano. Mas precisamos lembrar que este ponto ainda nao fecha o circulo especulativo
deixado por Nietzsche, pois uma concep¢do de suma importancia a sua obra como um todo

nos foi pouco debatido até agora: a arte.

1.3 Entre a obra de arte e o artista



143

A arte sempre serd um tema emblematico da obra nietzschiana, mas no geral ela
sempre foi um tipo de uma insignia metaférica do vir-a-ser, tanto quanto uma das
caracteristicas daquilo que se entendia por forcas ativas da vida. E inegavel que esse tema é
um ponto de destaque no pensamento nietzschiano de juventude, mas como sabemos, ao final
de sua carreira, Nietzsche efetuou um retorno aos textos juvenis, elaborando um grande
esboco autobiografico com finalidades investigativas (COLLI, 2012, p. 591), aspecto que
confirma como a sua obra é essencialmente conectada e indissollvel. Paralelamente, isso
testemunha a continua intencdo do autor em edificar um esquema ontoldgico sob
terminologias fundamentalmente dindmicas, e como sabemaos, a principal referéncia desta tese
sempre sera a filosofia heraclitica; mas é fato que Nietzsche buscava por fontes alternativas e
atualizadas que testemunhassem a intuicdo pré-socratica em conformidade a epistemologia
perspectivista que encontrou em Schopenhauer.

A ideia da superacédo de si mesmo aparece no contexto de maturidade do pensamento
nietzschiano como aquilo que haveria de mais proximo de uma lei processual ontoldgica, isto
é: movimento ciclico de superacdo das faces cristalizadas do ser. E como foi dito, o didlogo
mantido entre o vislumbre de uma edificacdo perspectivista com as noc¢des de vir-a-ser, caos,
superacdo de si, decadéncia e ascendéncia, acabariam levando Nietzsche a ideia de que a vida
€ um imenso e eterno jogo de criacdo e destruicdo, desprovida de qualquer sentido ou esséncia
que antecedam seu fluxo de efetividade.

A palavra que Nietzsche adotou para designar tudo isso foi a “arte”, da mesma forma a
figura do artista se tornou um icone nietzschiano que revelaria “existencialmente” o sentido
inexistente da vida. Por um lado, sabemos que na maturidade o que ele intitulava por artista
ndo era simplesmente o fazer artistico, como um musico ou um pintor o fazem, por mais que a
todo momento tenha dialogo com a producéo cultural de seu tempo®. De qualquer forma, o
que Nietzsche intitulava por artista era uma existéncia fundamentada na edificagdo da prdpria
vida, ao exemplo maior da crianga do discurso Das trés metamorfoses de A.Z, o homem dos
novos tempos.

E interessante observar também que se por um lado Nietzsche considerou que a arte
tragica foi eclipsada pela racionalidade socratica, ele também concluiu que essa cultura estaria
“chegando ao fim, gragas a critica da razdo efetuada por Kant”, o que poderia “abrir o

caminho para uma nova cultura tragica” (DICIONARIO NIETZSCHE, 2016, p. 123). De

8 Provavelmente o distanciamento da figura de Wagner foi um fator determinante para o distanciamente de
Nietzsche da ideia de uma revolucéo artistica.



144

forma geral, é perceptivel como Nietzsche era otimista em relagdo aos novos tempos,
atribuindo o semblante da decadéncia e do pessimismo a todas aquelas doutrinas tidas por ele
como niilistas, diagndstico que se aplicava tanto as correntes de pensamento mais
conservadoras (cristianismo, nacionalismo, classicismo, etc.) como as mais progressistas
(socialismo, cientificismo, anarquismo, etc.). O que elas teriam em comum? A resposta pode
seguir dois caminhos distintos e complementares: a primeira diz respeito a negacao do vir-a-
ser por parte dos conservadores, enquanto a segunda aponta para um idealismo doentio no
cerne das correntes mais progressistas.

Para Nietzsche, a dissolugdo de todas as instancias metafisicas acarretada pelos novos
tempos ndo era apenas 0 caos gratuito, mas além de tudo um momento de grandes
possibilidades. Como diria em um fragmento péstumo tardio, uma vez mais 0 homem se
tornava senhor sobre o mundo — entendido aqui como a matéria-prima para 0 exercicio
criativo — dado que agora se dava o reconhecimento de que a metafisica, a religido, a moral e
a ciéncia seriam apenas abortos da vontade de arte (17 [3] Maio-Junho de 1888). As ultimas
palavras desse registro s&o uma sintese consciente dos termos “vontade de poder” com a
percepcao do “fator artistico”, no entanto, como dissemos antes: a arte ndo é nada mais que
uma expressdo que nos direciona para o vislumbre do ciclico de superagdo que envolve todas
as coisas.

Lembremos novamente do péstumo 38 [12] onde Nietzsche declarou que o mundo é
um processo de afirmacdo de si mesmo “que ha de voltar eternamente”, um mundo do criar
eternamente a si mesmo, do destruir eternamente a si mesmo”, por fim, um mundo misterioso
da dupla volupia “além de bem e mal”. Deste modo, a arte ¢ a metafora limiar, a Gltima
grande alegoria nietzschiana, fruto da retomada de seus temas de juventude, mas agora tendo
em vista corporificar sua epistemologia perspectivista. A ideia é a de que o “mundo presente,
que nos diz respeito, é criado por n6s — por nos isto &, por todos 0s seres organicos — ele é um
produto do processo organico, que aparece ai como produtivamente configurador, como
criador de valores” (26 [203] Verdo — Outono de 1884); mas na medida que em “toda vontade
ha avaliacdo — e a vontade esta presente no organico” (25 [433] Primavera de 1884), 0 mundo
é, para Nietzsche, literalmente uma configuracdo perspectivista conjunta.

Nietzsche sempre se manteve no caminho de um perspectivismo sensivelmente
schopenhauriano, mas o fundamental agora sera ver como a sua tese angaria da nogéo de arte
uma orientagdo distinta. Afinal, se o mundo lIhe é concebido como o resultado de uma

elaboracdo conjunta, é de se admitir que a vida é uma obra de arte; no entanto, contrariando 0s



145

anseios mais progressistas que tendem a ver nessa afirmacdo a mais bela ode da moralidade,
Nietzsche assumiu na base de seu raciocinio a ideia de que a criacdo € o reflexo do instinto de
comando e exercicio do poder (26 [272] Verdo — Outono de 1884). Para tanto, afirma
insistentemente que a vontade de poder s6 se manifesta diante de resisténcias, uma vez que
busca por aquilo que luta contra o seu comando, sendo a apropriagdo e a incorporacdo
expressdes do instinto de dominio (9 [151] Outono de 1887). Em suma: a arte é a
representacdo de um magno processo plurifuncional, onde o artista é ao mesmo tempo obra de
arte e criador, sendo o estopim de todo 0 processo criativo a estagnacdo de certas faces da
vida que estimulam o processo de superacao.

Dé-se ai a negagdo do dualismo entre realidade e aparéncia, ao passo que em termos
nietzschianos so6 seria possivel falar do mundo aparente — ou verossimilhante — e mais nada;
independentemente da existéncia ou ndo de uma realidade para além de nosso construto
perspectivista. Nietzsche é enfatico ao destacar que o mundo ndo € o resultado de juizos
aleatdrios destituidos de qualquer objetividade que os legitime, mas alerta que esse construto
é o efeito de valores que atendem ao ponto de vista da conservacao e elevacdo do poder.
Portanto, como ele mesmo diz, o elemento perspectivistico acaba por renunciar “ao carater da
‘aparéncia’” (14 [184] Comego do ano de 1888), uma vez que ndo estamos falando de um
construto qualquer desprovido de orientacdo. O mundo aparente é o resultado de “um tipo
especifico de acdo sobre o mundo, partindo de um centro” propagador de valores, sendo
apenas uma “palavra para o jogo conjunto dessas agdes” (Ibidem). De forma mais ampla, o
mundo é o resultado de uma série quase infinita e continua de perspectivas em interacao, estas
que se alteram continuamente no ciclo de revezamento das forgas.

Como ainda dirg, a realidade consiste na acdo perspectivista e na reagdo de todo
particular ao todo construido sucessivamente, sendo, por fim, a oposicdo entre o mundo
aparente ¢ o mundo verdadeiro redutivel a oposigdo entre ‘mundo’ e ‘nada’ (Ibidem); isto é,
nada poderiamos falar para além da aparéncia, pois € o “nada” que nos possibilita literalmente
falar. As perspectivas existiriam apenas em relagdo a si mesmas e nada mais, e é neste sentido
que Miller-Lauter defendeu que o fundamental na filosofia nietzschiana € a aceitacdo do
carater antagonico da existéncia, ao contrario de pensadores como Hegel que tentaram lidar
com o0 mesmo problema segundo grandes sistemas de pensamento (2009, p.48). Para Miiller-
Lauter, a vontade de poder seria a “qualidade comum ao que ¢ quantitativamente distinto”,
por mais que seja impossivel “reduzir esse trago comum a simplicidade de um principio

fundante”, o que implica dizer que a vida s6 se expressa nas diferengas.



146

Miller-Lauter ainda defendeu que a filosofia nietzschiana se despia de qualquer
tentativa de fundamentacdo ontoldgica, levando em conta que a vontade de poder seria uma
qualidade existente apenas na pluralidade antagbnica de forcas, no sentido quantitativo da
palavra. Do contrério, a vontade de poder ndo seria concebivel teoricamente, ja que se ela for
entendida como uma qualidade comum a diversidade de forcas, serd& como um tipo de
principio metafisico que, em termos Idgicos, torna a sua concepgdo simplesmente impossivel,
pela simples inexisténcia de contraposi¢des substanciais (Ibidem, p. 68). Na pratica, isso
significa dizer que o conflito entre as forcas opostas seria apenas superficial, levando em
conta que, no fundo de todas as manifestacBes vitais, subsistiria um principio comum de
orientacdo que as coordenaria em dire¢do a um mesmo fim.

Como sabemos, a leitura de Muller-Lauter era declaradamente anti-heideggeriana por
negar qualquer traco metafisico no projeto nietzschiano, pois o intuito desse pesquisador era
defender essa obra dos ataques disferidos por Heidegger ao longo de toda a sua carreira. E na
tentativa de negar a todo custo essa interpretacdo, Muller-Lauter apresentou uma defesa de
viés analitico da concep¢do da vontade de poder, o que nos parece insustentavel pelos
aspectos ja destacados do legado nietzschiano: uma obra fundamentalmente assistematica e
experimental estranha a qualquer tentativa de traducdo estritamente logica. Vattimo seguira
um caminho parecido ao defender uma leitura hermenéutica de Nietzsche, entre muitos outros
pesquisadores que parecem ter simplesmente “tomado as dores” do autor antes de tentar ver
0s pontos mais validos da interpretacdo heideggeriana’.

Seja como for, Mller-Lauter marcou a sua posi¢do em relacéo a obra nietzschiana ao
se opor de modo decidido “a tese de Heidegger “de que a vontade de poténcia ¢ ‘vontade de
esséncia’, ‘nunca um querer de um individuo, um efetivo’” (Ibidem, p. 70), o que faz sentido,
ja que Nietzsche nunca falou em termos de subjetividade ou individualidade. Mas precisamos
também entender que o préprio Nietzsche acabaria afirmando mais de uma vez que a
“esséncia mais intima do ser é vontade de poder”, sendo tal esséncia o sentimento de
“crescimento de poder” (14 [80] Comeco do ano de 1888), o que corrobora muito com parte
da leitura heideggeriana, por mais que nédo a legitime como um todo. Em suma: Muller-Lauter

lutou contra uma leitura essencialista da vontade de poder (Ibidem), algo que de fato € parte

™ E compreensivel a ampla gama de interpretagdes feitas no intuito de defender Nietzsche dos ataques de
Heidegger, visto que a sua interpretacdo foi um dos muitos fatores que contribuiram com a taxagdo da obra
nietzschiana sob o signo nazista. Sendo assim, a tentativa de negar a todo custo a interpretacdo heideggeriana
tornou-se nos estudos Nietzsche uma verdadeira bandeira politica. E é preciso registrar que hoje em dia é até
dificil estabelecer publicamente no ambiente académico um dialogo saudavel entre os dois autores, sem que 0
trabalho em quest&o se torne alvo da comunidade de pesquisadores especializados em Nietzsche.



147

ativa da leitura heideggeriana da obra de Nietzsche; ja Heidegger defendeu a ideia de uma
esséncia da vontade de poder, algo que encontra aporte nos textos do proprio Nietzsche.

Defendemos que Nietzsche era vitima da propria linguagem e da simples
impossibilidade de se furtar & metafisica inerente a nossa forma de comunicacdo, e ele mesmo
admitiu que os meios linguisticos sdo inuteis para expressar o devir, corroborando com as
leituras anti-metafisicas de sua obra ao declarar que “N& h& nenhuma vontade: ha
pontuagdes volitivas, que constantemente ampliam ou perdem seu poder” (11 [73] Novembro
de 1887 — Marco de 1888). Independentemente disso, no momento pensamos que essa
questdo é redundante e pouco frutifera, ndo nos dizendo muito para além daquilo que j& foi
dito nos ultimos cem anos.

Talvez o0 mais valido dessa discussdo seja atentar para o fato de que Nietzsche buscava
por formas inovadoras de se expressar que superassem tanto a tendéncia analitica de
sistematizacdo quanto o essencialismo metafisico. Foi neste sentido que a arte acaba retomada
dos escritos de juventude como uma metafora perfeita para a representacdo de um mundo
construido continuamente por diversos autores. Como dird ao final da sua vida lucida:
“Encontramos aqui a arte como fungdo organica: ndés a encontramos inserida no instinto
angelical da vida” (14 [120] Comego do ano de 1888), ao passo que toda ‘“‘arte atua
tonicamente”, ampliando a forga aticando “o prazer (isto ¢, o sentimento da forga)” (14 [119]
Comecgo do ano de 1888). Podemos afirmar, portanto, que arte é a palavra nietzschiana
encontrada para traduzir sua intuicdo da vida como vir-a-ser e vontade de poder, ja que esta
concepcao tambem nos diz que ela é apenas uma entre muitas outras possiveis, mas que
também ndo é uma elaborag&o qualquer.

Em um fragmento datado de 1885, intitulado “Contramovimento” ou “Arte”®,
Nietzsche volta a questionar como poderiamos conhecer o vir-a-ser, concluindo novamente
que em sentido objetivo isso é impossivel. Mas os argumentos apresentados logo em seguida
valem uma retomada, pois ele nos diz: o0 vir-a-ser “s6 pode ser conhecido, na medida em que
o intelecto ‘conceptor’ e ‘cognoscente’ encontra previamente dado um mundo tosco ja criado,
construido a partir de puras aparéncias, mas que se cristalizou, na medida em que esse tipo de
aparéncia conservou a vida” (36 [23] Maio — Julho de 1885). O que seria a arte se ndo a
intuicdo nietzschiana para um magno processo criativo e plurifuncional propagado em volta

das condicdes de conservacdo e ampliacdo de poder, condigcbes estas que, como é de se

80 O fragmento literalmente consta com dois titulos intercalados.



148

prever, estardo sempre em processo de transformacdo, pelo proprio movimento natural das
coisas.

Consequentemente, 0 que entendemos por mundo sera sempre um dado provisorio e
sujeito a alteracdes que na verdade se revelam necessérias ao curso das coisas. E inegavel que
no limite a filosofia nietzschiana pode ser resumida como um desdobramento da filosofia
heraclitica, e ndo é de se espantar que encontramos consideragdes abundantes da parte de
Nietzsche em relagdo a necessidade de se “negar o ser” (25 [513] Inverno de 1884), pois para
ele, quanto mais cognoscivel algo €, tanto “mais distante do ser, tanto mais conceito” (26 [70]
Verdo — Outono de 1884). Sendo assim, é inegavel que a compreensdo do projeto
nietzschiano nos leva em direcdo aquele que seria o ultimo ponto de fundamentagdo de sua

concepcao de vida: Heréaclito.

2. As sombras de Zaratustra

Ficou estabelecido que a obra nietzschiana angariou contribui¢des significativas tanto
de Schopenhauer quanto ainda de Kant, além de diversos outros tedricos das mais variadas
areas que lhe antecederam ou que contribuiram ativamente com a formacdo de Nietzsche.
Dado que a nossa pesquisa nunca se propds a executar pontualmente uma proposta
arqueoldgica, buscamos nos furtar desse trabalho de concatenacdo de fontes paralelas e
menc0Oes da parte de Nietzsche a outros teoricos, levando em conta que as diversas biografias
que tratam da sua vida fazem isso da melhor forma possivel.

Até o momento, limitamo-nos a olhar para as contribui¢cGes mais significativas da obra
nietzschiana, o que no primeiro momento nos levou a dialogar com os termos epistemoldgicos
implicitos ao conjunto de publicacBes que compdem o legado nietzschiano. Falta-nos agora
avaliar até que ponto essa filosofia poderia ou deveria ser estudada segundo um projeto mais
amplo e consciente de suas finalidades. No momento, faz-se necessario olhar além da forma e
identificar os fatores substanciais por detras dos algoritmos em questdo, o que nos leva a
confrontar aquela que talvez tenha sido a maior influéncia da obra nietzschiana: a filosofia
heraclitica; lembrando que o fundamento aqui sera orientar nosso estudo aquilo que Nietzsche
entendeu pelo pensamento heraclitico, pois do contrério a pesquisa tomaria um rumo

desproporcional.



149

Essa linha de raciocinio nos permitird entender melhor a nocao de arte implicita ao
pensamento nietzschiano e como esta poderia lhe conferir uma certa proje¢do, nos termos de
uma doutrina. Tendo em conta o conceito de arte anteriormente trabalhado em conexao ao que
Nietzsche compreendeu pela filosofia heraclitica, estaremos em condicfes de interpretar com
maior precisdo os desdobramentos previstos por ele em relacdo a vontade de poder. Por ora,
sabemos que a sua tese central apareceu como o reconhecimento do movimento de superagéo
de um fendmeno muito mais amplo, estando Nietzsche no papel pretensioso de “arauto da
vida” ao proclamar o fim de velhas institui¢des € 0 mundo por vir. Contudo, os leitores mais
atentos percebem que ele ndo se satisfez com essa funcdo critica ou desconstrutivista,
buscando por algo além do simples pronuncio dos novos tempos.

Especificamente neste ponto se revela o papel de Heraclito na filosofia nietzschiana, ja
que a vontade de poder é uma tese carregada com a personalidade do proprio Nietzsche. Isto
é, a interpretacdo nietzschiana da filosofia heraclitica nos levard a uma percepcdo mais clara
da conexdo mantida entre a vontade de poder e 0 segundo conceito de maior amplitude da
obra de Nietzsche: o eterno retorno. Como ele mesmo disse na ja destacada passagem de sua
autobiografia, a afirmacdo do fluir e do vir-a-ser como radical rejeicdo da nocdo de Ser,
elevaria o posto de Heraclito acima de qualquer outro (EH, “O nascimento da tragédia”, §3),
uma vez que esse pensador teria se aproximado significativamente da concepcgédo do eterno
retorno. Mas vejamos agora o que significa em detalhe tal representacdo, para em seguida

considerar a relacéo entra a vontade de poder e o eterno retorno.

2.1 O saber tragico-dionisiaco

Voltando ao fragmento 38 [12], onde Nietzsche ratificou ao final que: “este meu
mundo dionisiaco do criar eternamente a si mesmo, do destruir eternamente a si mesmo, este
mundo misterioso da dupla volapia, este meu ‘além de bem e mal’”. O mais importante aqui é
se deter ao conceito “dionisiaco”, pois ele é outro elemento metaforico de suma importancia a
compreensdo do projeto nietzschiano, sobretudo a interpretacdo que fez da filosofia
heraclitica. Na sua maturidade, Nietzsche compreendeu que 0 seu pensamento resguardaria
um elemento que o distingue das demais formulagcfes metafisicas da tradi¢do, inclusive da

schopenhauriana, e o fator em questdo era o dionisiaco.



150

Rememorando a formula apresentada por Safranski, o “mundo dionisiaco da vontade
elementar ¢ ao mesmo tempo o mundo heraclitico da guerra como pai de todas as coisas”
(2005 p. 58). Segundo este raciocinio, a concepcdo da vontade de poder € uma tese que
retoma a intuicdo helénica de que a vida é um processo ciclico que, desde si mesmo, move a
si mesmo continuamente por meio da guerra entre os diversos campos de atuacdo que
compdem a sua realidade. Mas antes disso, precisamos ter uma percepgdo mais claro daquilo
gue Nietzsche entendeu por “dionisiaco”, dado que essa presenca demonstra que existe um

movimento comum na obra nietzschiana desde a sua juventude.

2.1.1 A virtude cavaleiresca

O dionisiaco é um tema que encantou o jovem Nietzsche muito antes do inicio de sua
carreira académica, e foi o trabalho desenvolvido nessa area o que lhe garantiu o
reconhecimento da comunidade filolégica, quando indicado ao cargo de professor da
Universidade da Basileia (ASTOR, 2013, p. 77). Desde ja, o que podemos considerar € que
Nietzsche compreendeu o fator dionisiaco como um tipo de pulsdo psicologica inerente as
diversas culturas, uma expressao direta da vida. A afirmacgéo incondicional de uma existéncia
cadtica e plural foi o que intitulou desde a juventude por “saber dionisiaco” ou simplesmente
“tragico”, sendo este traco de personalidade um elemento muito marcante na literatura
helénica do periodo arcaico.

E importante esclarecer que a formagdo de Nietzsche foi quase que inteiramente
voltada ao classicismo, quando se dedicou aos estudos da literatura greco-romana desde o0s
anos de 1860. Mas ao contrario daquilo que se previa para uma formacéo do tipo, Nietzsche
ndo elegeu a figura de Socrates como um icone da civiliza¢ao ocidental, identificando-o muito
mais como um ponto de ruptura com aquilo que havia de melhor nas civilizagdes (culturas)
arcaicas: o saber tragico (NT, § 13). Como dissemos no capitulo I, posteriormente ficard
perceptivel para o proprio Nietzsche que o problema associado a Socrates dira muito mais
respeito a Platdo, o que justificaria o titulo atribuido por ele aos filésofos que antecederam o
periodo classico: os pré-platénicos.

De forma geral, a cultura socratico-platonica representou para o jovem Nietzsche a
petrificacdo espiritual, uma imagem que obedecia ao juizo apresentado por Eduard Zeller
(1814 — 1908) na obra Histdria da filosofia grega (JAEGER, 1994, p. 495). A principal



151

consequéncia desse movimento histérico teria sido o desaparecimento das religiGes antigas e
do teatro tragico, fenbmenos que se guiavam pelo culto a vida; em ultima instancia, o
pensamento filoséfico das escolas pré-platdnicas também sofreria com esse processo, pois se
mantinham na mesma linha de raciocinio do helenismo arcaico.

Para Nietzsche, as culturas arcaicas se diferenciavam da civilizagdo cléssica
inaugurada por Socrates e Platdo por um simples elemento, e a palavra mais apropriada para
esclarecer esse fator seria a aristocracia®; uma simpatia relacionada a tendéncia politica que
foi hegemonica na vida de Nietzsche, como uma correspondéncia direta ao pai (YOUNG,
2014, p. 9). N&o era por menos que ele encarava a literatura arcaica como uma expressao da
elevacdo espiritual, algo que comparado a era inaugurada pelo pensamento cléssico,
significou o principio da decadéncia dessas culturas.

Em um fragmento pdstumo do seu periodo de maturidade, Nietzsche esclareceu o
posicionamento de juventude ao dizer que o apice das culturas emerge em tempos de
corrupcdo e violéncia, no que intitulou por épocas da domesticacdo ligadas ao fator
civilizacional (16 [10] Inicio do ano — Verdo de 1888).8? De fato, seu raciocinio passa longe
de nosso humanismo costumeiro, algo constatdvel no romantismo alemdo do século XIX,
porque 0 que se levava em conta era o destino da arte no mundo por vir, e s0 no segundo
momento o futuro da civilizagdo. O que seria 0 homem se ndo o resultado de um cultivo — a
cultura propagada pelos costumes de uma sociedade — e por iSso a preocupacao nietzschiana
ndo se voltava para o individuo, mas para aquilo que estaria no cerne do cultivo das
individualidades.

Foi assim que Nietzsche se voltou para passado no intuito de encontrar as pistas que o
levassem ao cultivo de verdadeiros homens, visto que diante dos antigos, os modernos

apareciam como seres decadentes e impotentes. Esse insight romantico determinaria todo o

81 palavra originada do grego aristos (dpiozoc) que signifiva “bom” ou “melhor”.

8 E preciso esclarecer um aspecto que permeia toda a nossa pesquisa: a relagio existente entre a cultura e a
sociedade. Nosso texto faz uma associacdo livre entre as sociedades em debate e seus vinculos culturais,
deixando de lado maiores problemas quanto a questdo. Parte-se do principio de a cultura é uma expressao da
vida ou de um tipo de vida colocado em pratica em um certo contexto humano, ndo existindo sem o mesmo e
vice-versa. Mas Nietzsche ndo tratou desse tema de forma mais compleza, trabalhando com a ideia de que raca
humana procura por algo oposto aquilo que estd na base do desenvolvimento cultural: a humanidade busca
conforto, enquanto a cultura se desenvolve na dor. Este raciocinio se materializa no péstumo 16 [10] do periodo
1887-1889, onde ele dird que os mais elevados pontos da cultura e da civilizagdo se encontram separados.
Nietzsche ¢ certeiro ao apontar para o fato de que ndés encaramos uma “sociedade desenvolvida” sob a
perspectiva do mais extremo conforto, algo que se materializa nas grandes produgdes de ficcao cientifica que
retratam o futuro. Mas contrariando esse ideal, ele parece antever que tal “desenvolvimento” traz consigo
mazelas incontaveis, sendo bastante preciso ao antever os problemas que a nossa sociedade carrega em
decorréncia da modernizag&o.



152

pensamento nietzschiano, corporificando o seu projeto ao orienta-lo no didlogo com os
resquicios das sociedades antigas, onde sem duvidas se destacavam os gregos arcaicos®®. O
que podemos concluir é que ele desconstroi a figuracdo humana edificada pela tradicdo
ocidental, mas logo em seguida a reavalia segundo um conjunto de ideais que retira do mundo
arcaico; isto ¢, ele arquiteta um ‘“contra-ideal” a partir das referéncias literarias helé€nicas
(ALVES, 2008, p. 2). Podemos citar como exemplo maior desse contra-ideal a obra homérica,
que foi a maior de todas as referéncias educativas e artisticas do periodo arcaico ou a forca da
idealizacdo das narrativas de Hesiodo que acabaram revividas pelo teatro tragico.

No cerne da literatura antiga subsistia um grande ideal formativo resultante de uma
cultura que exigia o melhor dos individuos em termos de elevacao espiritual; sendo, portanto,
o efeito direto do que havia de melhor no mundo helénico, no que também podemos entender
como uma estufa de virtudes guerreiras. No pequeno livro Cinco prefacios para cinco livros
nao escritos, o jovem Nietzsche concluiu que os mitos teogonicos refletem uma “vida
dominada pelos filhos da noite, a guerra, a obsessao, o engano, a velhice e a morte” (CP, “A
disputa de Homero”, § 9). A chave para o entendimento da cultura pré-platénica residiria em
um saber chave, o reflexo de uma existéncia dominada pelos horrores da vida.

Segundo Nietzsche, nesse ambiente os gregos eram orientados a se tornarem melhores
a cada dia, o que significa se tornarem mais fortes, sob a ameaga do aniquilamento mutuo.
Essa existéncia tragica teria sido o palco do nascimento de grandes autores do teatro
dionisiaco, materializando-se igualmente na filosofia pré-platonica do periodo, ao exemplo de
Tirteu®, Arquiloco®, Siménides de Ceos®, Solon®” até Anaximandro de Mileto®,
Anaximenes de Mileto®, Pitagoras de Samos® e principalmente Heraclito; sendo uma
vivéncia compartilhada desde os mais poderosos aos mais humildes homens daquela época.

Em outra obra de juventude intitulada A visdo dionisiaca do mundo (1870), Nietzsche
defendeu pela primeira vez a ideia de que os antigos compartilhavam dos horrores da

existéncia, encobrindo essa vivéncia mitua com criacGes artisticas que lhes possibilitavam

8 Nossa insisténcia em retratar as “sociedades antigas” como referéncias do pensamento nietzschiano é porque
de fato Nietzsche foi além do diadlogo mantido com os gregos, tendo se dedicado aos estudos de outras culturas
como a hindu e principalmente a germanica. E inegavel que na fase de juventude de seus escritos ele
privilegiaria os gregos como a fonte de seus estudos, mas ao longo da vida foi ampliando gradativamente suas
referéncias.

84 Poeta lirico do séc. VII a.C, ndo se sabe ao certo quando nasceu ou morreu.

8 Poeta e soldado grego que viveu entre no séc. VI, provavelmente entre os anos de 680 a 645 a.C

8 Poeta grego que viveu entre 556 a 468 a.C

87 Foi um legislador, jurista e poeta que viveu em Atenas provavelmente entre os anos de 638 a 558 a.C

8 Além de filosofo Anaximadro foi um gedgrafo, matematico, astronomo e politico. Ele viveu de 610 a 547 a.C
89588 — 524 a.C

% Além de filosofo Pitagoras foi um matematico que viveu provavelmente entre os anos 571/570 a 497/496 a.C



153

viver e crescer entre os melhores (VD, § 2). Isso revelaria uma tendéncia da cultura pré-
platbnica em se evitar responsabilizar os deuses pela criacdo desse panorama tragico,
impondo ao homem o encargo da propria vida; o que nado significava dizer que os antigos
acreditassem que o destino era um construto individual, mas apenas que a forma como cada
um encava a propria vida era uma responsabilidade pessoal.

Essa leitura levou Nietzsche a declarar que os gregos eram os “homens mais humanos
dos tempos antigos”, por trazerem consigo “um trago de crueldade, de vontade destrutiva, ao
modo do tigre” (CP, “A disputa de Homero”, § 9). Ao contrario do que se poderia esperar — a
condenagédo da vida por parte daqueles que viviam em meio aos horrores da antiguidade, o
que de certa forma é um fato materializado nas narrativas judaico-cristas — as epopéias greco-
romanas testemunhavam o extremo-inverso: tipos humanos que na morte sofriam por deixar
uma existéncia de luta, dado que a vida era encarada como uma incessante busca pela
imortalidade da alma na honra obtida em vida.

No mundo antigo a luta era vista como cura e salvacdo, sendo a crueldade do vencedor
0 maior jabilo que se poderia alcancar (CP, “A disputa de Homero”, § 10), 0 que no fim das
contas contribuiu significativamente na composicdo de um ideal Unico de virtude.
Corroborando com a leitura nietzschiana, o erudito Werner Jaeger dira que a virtude homeérica
foi a “expressdo do mais alto ideal cavaleiresco unido a uma conduta cortés e distinta ao
heroismo guerreiro” (JAEGER, 1994, p. 25). Essa férmula atravessaria todo o0 mundo antigo
de maneira quase inquestionavel, levando em conta que a obra platdnica e, posteriormente, o
cristianismo modificariam substancialmente esse modelo de formacdo, por mais que ele tenha
se mantido de pé ao longo da Idade Média. Para Nietzsche, os méritos das sociedades arcaicas
se deviam ao intimo contato que possuiam com a guerra, a escraviddo e o desejo de vitéria, o
que implicava dizer que ali residia um imperativo ético de superacdo mutua; um processo de
edificacdo de si mesmo bastante cruel aos olhos do homem moderno, mas ainda assim
inegavel em termos pragmaticos.

Teriamos no mundo grego aquilo que no pensamento nietzschiano se chama “estufa
para plantas raras”, dada a formag¢ao voltada para o estimulo do senso de disputa, a aceitagdo
do caos da existéncia, mas sobretudo, o cultivo do dever de se manter forte e enfrentar o que
fosse necessario em prol da imortalidade da alma. O que tornaria os helenos um povo téo
distinto dos demais teria sido a sua capacidade de condicionar todas as pulsdes destrutivas da
natureza humana para fins edificantes. E por isso Nietzsche dird que retirar esse semblante

formativo da vida grega seria 0 mesmo que lan¢é-los no “abismo pré-homérico de uma cruel



154

selvageria do 6dio e do desejo de aniquilamento” (CP, “A disputa de Homero”, § 11). Dentro
do universo grego, ser um aristocrata significava carregar o dever de sustentar uma longa
cadeia genealogica de vitdrias que possibilitaram a ascensdo a tal status.

A aristocracia grega nomeia um grupo restrito de conquistadores, e era no cerne dessa
camada que se dava a luta pelo maior de todos os troféus: a areté (¢pers;). Segundo a leitura
nietzschiana, a formacao helénica teria se utilizado de sentimentos como a inveja, a ambicgéo e
a ganancia pela areté como ferramentas de estimulo para a auto-superacdo comunitaria. Ndo
era, portanto, algo ligado apenas as elites aristocratas, uma vez que em uma sociedade
dividida em castas, existia um vinculo direto e continuo na manutencdo daquilo que se
entendia por bom e belo.

Mas para se conquistar a areté, era necessario enfrentar diversas adversidades da vida,
0 que necessariamente levava a disputa mutua e ao imperativo de superacdo de si mesmo que
regia a vida das sociedades antigas; mas antes disso, fazia-se imperioso abracar de olhos
fechados os horrores da existéncia e desejar ardentemente viver em um mundo nem sempre
“convidativo”. A vida era aquilo que possibilitava a luta pela virtude, sendo assim, a guerra
era 0 Unico caminho para a vitdria e a imortalidade da alma; mas paradoxalmente e em geral,
era a guerra que levava a morte violenta e ao final de toda possibilidade em vida. Nietzsche
compreendeu que por cultuarem a guerra, 0S gregos se converteram em verdadeiros
afirmadores da vida, fosse através da aceitacdo da condicdo tragica de se viver em um mundo
de horrores, fosse por meio do enfrentamento direto de tal situacéo.

Os deuses olimpicos foram pincelados a luz dessa tendéncia de afirmacdo da vida,
sustentada especialmente pela aristocracia antiga e, de certa forma, eles podem ser observados
sob a representacdo dos primeiros conquistadores que se apartaram dos barbaros que
antecederam as sociedades verdadeiramente helénicas. Esse era, para Nietzsche, o ideal de
formacéo apolineo, e por mais caoticas e perigosas que pudessem ser, tais divindades trariam
consigo a mensagem da justa medida, instituindo assim o inicio da cultura helénica
propriamente dita, ao contrério da onda pré-helénica de barbaros titanicos desenfreados nos
seus desejos.

A vida ética simbolizaria uma luta pela grande virtude, o que implicava na batalha
pela beleza; combates que se desenvolviam individualmente, de forma comunitaria ou a niveis
extraterritoriais. Nao € dificil de se imaginar que o jogo estabelecido entre o a rivalidade
mutua e a esfera espiritual (psicoldgica) guiado pela nogdo de areté compuseram o quadro

geral da cultura pré-platénica. Consideramos que aquilo que Nietzsche intitulou durante toda



155

a vida como saber tragico é uma nocdo diretamente retirada da cultura grega, entendida como
o resultado do imperativo de afirmacdo incondicional da vida. Tragico é a palavra adotada
desde os escritos de juventude para designacdo da fase da historia helénica envolvida pelo
desejo de superacao e elevacdo, mas juntamente com o elemento dionisiaco, o saber tragico se

elevara para algo ainda mais significativo e amplo.

2.1.2 O fator dionisiaco

Em linhas gerais, pode-se entender o dionisismo como uma grande transformacéo do
universo cultural grego a partir do contato com o Oriente proximo. A figura de Dionisio
(Atdvvoog ou Adovucog) chama atencao por ser, primeiramente, uma divindade estrangeira ao
pantedo de deuses gregos originarios, mas também por ndo ter exercido algum tipo de
“oposi¢do” a cultura em vigor no continente helénico naquele periodo. Vale lembrar que o
contexto alemdo do século XIX foi fortemente marcado pelo romantismo, um movimento
artistico de fundo classicista que almejava preencher a lacuna deixada pelo cristianismo — que
perdia forcas naquele periodo — a partir da referencial helénico. O romantismo propagou o
anseio de que a arte genuina estaria em condi¢cdes de se comunicar com as fontes de
integracdo social esgotadas pelo niilismo (HABERMAS, 2002, p. 133), como se fosse
possivel forcar uma guinada filosofica ao fazer com que a razao se voltasse contra si mesma,
relacionando-se diretamente com o caos originario retratado nas epopéias classicas.

Na busca por um representante que estivesse a altura desse projeto de revitalizacéo,
Dionisio foi apresentado como a representagdo da riqueza “pré-niilista”, o deus ausente “cujo
regresso ainda esta por acontecer” (Ibidem, p. 133), 0 que teve por consequéncia um tipo de
messianismo muito singular. Nietzsche foi atraido pela contraposic¢do conceitual que Dionisio
parecia representar em rela¢do ao cristianismo, e em 1870 ele tornaria pablico a ideia de que a
tragédia grega teria sido o resultado da unido entre a heranca apolinea com o culto dionisiaco.
A publicacdo de O Nascimento da tragédia revela o aprofundamento dado a tese que deu seus
primeiros passos em Sécrates e a tragédia (1970), O drama musical grego (1970) e o ja
mencionado A visdo dionisiaca do mundo. No caso de NT deu-se a inauguracao da proposta
da arte como fator basilar na transformacdo da sociedade do futuro, a Unica e efetiva

ferramenta metafisica em condigdes de revitalizar a modernidade até entdo perdida.



156

Deste ponto em diante a arte seria assumida por Nietzsche como uma representacdo
direta do vir-a-ser, e junto dela a figura de Dionisio permaneceu como a mais significativa
insignia da tradicdo helénica, a promessa de um futuro revitalizado pela grande arte. E
perceptivel que ndo havia uma preocupacdo da parte de Nietzsche em relacdo a exatiddo
historiogréafica de seu estudo, assumindo desde o principio que o dionisismo seria uma
retomada do caos primordial — pré-homérico ou titdnico — que voltava suas garras contra a
ordem estabelecida. A sua leitura aponta para a ideia de que a forca dionisiaca acabaria
estimulando a dissolugdo dos resquicios da tradicdo, sendo no segundo momento um tipo de
forca revitalizagdo que selaria os lagos comunitérios antes perdidos (NT, §1, p. 28). Portanto,
podemos encarar a figura de Dionisio como uma representacdo metafisica das forgas naturais
que antecedem as ficces humanas, ao exemplo das ja amplamente debatidas ideias de
individuo, moral, razdo, Ser, Verdade, etc.

Na medida em que o dionisismo foi um abalo na tradicdo racionalista helénica,
Nietzsche o adota sob 0s auspicios do romantismo aleméo, cogitando a possibilidade do seu
retorno em plena modernidade. Levando em conta o raciocinio elabora no NT, por ser uma
forca primordial, é de se pressupor que Dionisio sempre esteve presente por debaixo das
diretrizes apolineas, talvez descansando por um certo tempo, mas nunca efetivamente ausente,
afinal: a vida ndo poderia se ausentar de si mesma. E neste sentido que Nietzsche revive a
representacdo do deus ausente nos Gltimos anos da sua obra, ainda assim, no tocando as
analises de juventude, ele considerou que no universo racionalista helénico o dionisismo foi
um 6timo contraponto na edificacdo de um grande ideal cultural.

O principal troféu sustentado pelos gregos e que confirmaria essa tese seria 0 advento
da tragédia atica. Pode-se deduzir que a emergéncia desse movimento estranho & tradicao
racionalista naturalmente promoveu a reconstituicdo do que entendemos hoje por saber
tragico: o ideal cavalheiresco homérico. Mas se no primeiro momento o respectivo saber
simbolizava uma diretriz guerreira que estimulava a aceitagédo e o enfrentamento da vida, a
partir do momento em que se deu a comunhdo entre o dionisismo e o saber trdgico, o
imperativo helénico passaria a designar tanto uma postura de luta e aceitacdo, mas além de
tudo a conviccao no tocante a alegria do viver em meio um mundo de caos.

Ao declarar a unicidade do ciclo da vida e a condicdo artistica de tudo que vive, a
pulsdo dionisiaca teria levado o grego a admitir que a vida, “apesar de toda a mudancga das
aparéncias fenomenais, ¢ indestrutivelmente poderosa e cheia de alegria” (NT, 8 7, p. 52). A

forca dionisiaca exerceria um tipo de efeito letargico ao revelar a condicdo universal de todas



157

as coisas, consequentemente, levava ao enfraquecimento das habituais barreiras construidas
pela razdo; contrariando o legado mitoldgico sustentado o ideal apolineo, um trunfo de
justificacdo estética da condicéo tragica do guerreiro.

Desta maneira, “a sabedoria dionisiaca, ¢ um horror antinatural, que aquele que por
seu saber precipita a natureza no abismo da destruicdo ha de experimentar também em si
préprio a desintegracdo da natureza” (NT, § 9). Mas ao contrério de fomentar o caos na
sociedade grega, Nietzsche concluiu que o dionisismo encontrou no ideal apolineo um
contraponto perfeito a renovacdo desse universo, uma barragem que impediu que a maré

dionisiaca arrasasse 0 que essa cultura havia edificado até ai. Sobre isso, I1é-se:

Essa repentina maré montante do dionisiaco toma entdo sobre seu dorso as
pequenas vagas dos individuos, assim como o irmdo de Prometeu, o titd
Atlas, tomou sobre o seu dorso a Terra. Esse afd titanico de ser como o Atlas
de todos os individuos, e carrega-los como a larga espadua cada vez mais
alto e cada vez mais longe, € 0 que hd de comum entre 0 prometéico e o
dionisiaco. [...] E assim a dupla esséncia do Prometeu esquilino, sua natureza
a um s6 tempo dionisiaca e apolinea, poderia ser do seguinte modo expressa
em uma formulagdo conceitual: “Tudo o que existe € justo e injusto e em
ambos os casos ¢ igualmente justificado” (NT, § 9).

A leitura nietzschiana nos leva a considerar que a configuracdo final do saber
dionisiaco conservou do ideario apolineo a aceitacdo do carater tragico da existéncia e o
referencial guerreiro necessério ao enfrentamento das adversidades da vida. Mas ao ampliar a
percepcdo da tradigdo quanto & unicidade de tudo aquilo que existe, a forca dionisiaca levou a
cultura grega a afirmacéo absoluta dos antagonismos do universo, e consequentemente, a uma
contestacdo dos padrbes de beleza instituidos pelo legado homérico; o que necessariamente
implicou numa revisao do referencial formativo da época. Em termos praticos, esse processo
seria 0 mesmo que voltar os olhos para o pano de fundo vital esquecido pela tradicdo
apolinea, retomando os fundamentos da vida no intuito de se reavaliar a infinitude de
possibilidades a serem percorridas a partir de entao.

Em dltima instancia, Nietzsche ainda considerou que a nova cultura que surgia
continuou intimamente ligada ao universo simbolico do mundo homérico, pois ela “se
apossava do dominio conjunto do mito como simbolismo de seus conhecimentos” para
exprimir “o fato” (NT, 8§ 10). Como vimos, se no primeiro momento o saber tragico dizia que
a guerra € cura e o maior jubilo dos vitoriosos era a escravizacao de seu oponente, fazendo-se
imperativo a luta pelo maior de todos os prémios — a areté — no segundo momento o fator

dionisiaco levou ao questionamento do carater funesto dessas narrativas. O dionisiaco legaria



158

a ideia de que por detras de todas as ficcBes humanas, subsistiria apenas a infinidade de
possibilidades sujeitas ao vir-a-ser, ao passo que a partir dessa referéncia o homem voltava a
se reconhecer como faisca de vida.

Teriamos com isso 0 que intitulamos desde o comeco como saber tragico-dionisiaco,
algo que Nietzsche considerou ser um tipo de “imperativo natural” obrigado a “sair do trilho
pelo impulso dialético [ou tradicdo platdnico-aristotélica] para o saber e o otimismo da
ciéncia”, concluindo “desse fato uma luta eterna entre a consideracdo tedrica e a
consideragdo tragica do mundo” (NT, § 17). Por fim, mas de forma ndo conclusiva, é
interessante retomar uma passagem do prefacio adicionado por Nietzsche ao NT em 1886;
sendo, portanto, posterior a toda ao seu engajamento romantico e contato com Wagner e
Schopenhauer. Nesse pequeno texto revisionista, Nietzsche declara que o NT foi uma obra
bizarra e inacessivel (NT, “Tentativa de autocritica”, § 1), mas que teria sido de autoria do

“discipulo de um deus desconhecido”, como se em 1886 ja 0 conhecesse. Ele ainda diréa:

Contra a moral, portanto, voltou-se entdo, com este livro problematico, o
meu instinto, como instinto em prol da vida, e inventou para Si,
fundamentalmente, uma contradoutrina e uma contra-valoracdo da vida,
puramente artistica, anticristd. Como denomina-la? Na qualidade de fil6logo
e homem das palavras eu a batizei, ndo sem alguma liberdade — pois que
conhecia o verdadeiro nome do Anticristo? — com o nome de um deus grego:
eu a chamei de dionisiaca. (NT, “Tentativa de autocritica”, § 17, p. 14).

O que podemos considerar € que o NT representa o primeiro impulso nietzschiano na
busca por uma doutrina filoséfica, e € por isso que esse livro nos oferece uma chave de
entendimento de seu pensamento amadurecido. Como € possivel ver na passagem em
destaque mais acima, Nietzsche tinha convicgdo de que seus anseios romanticos de juventude
haviam interferido negativamente na composicdo final desse escrito, mas ainda insiste que o
fator “dionisiaco” permanece como o seu ponto ndo superado da respectiva obra. Seguindo
essa sugestdo, buscamos aqui a compreensdo dessa ideia do periodo de juventude que teria
permanecido incolume no pensamento nietzschiano como um todo, ao exemplo maior do
aforismo 38 [12] de 1885, entre outras tantas mengdes ao fator dionisiaco.

Tudo aponta para a composi¢cdo de um saber inspirado nos antigos, para o qual a
formula “tragico-dionisiaco” simboliza perfeitamente a composi¢do dos dois principais
estagios do periodo da literatura pré-platnica, por mais que as influéncias nietzschianas no
que diz respeito a historia ultrapassem largamente o contexto grego. Podemos entender o
saber tragico-dionisiaco como uma afirmacdo dos aspectos mutaveis e contraditérios da



159

existéncia, a partir do qual os gregos teriam elaborado um plano formativo de individuos a
altura desse ideal. Precisaremos olhar agora para aquele gque seria 0 seu ponto maximo de
desenvolvimento, levando em conta que se a sua leitura se limitasse a tragédia grega, essa

concepcdo seria apenas uma vaga intuicdo literaria sem grandes implicacdes.

2.1.3 A filosofia dos deuses e herois

A intuicdo nietzschiana de juventude atingiu o ponto méximo de esclarecimento com a
obra A filosofia na era tragica dos gregos®, datada oficialmente dos anos de 1873 e 1874. E
importante dizer que esse pequeno escrito € uma versdo resumida de uma pesquisa anterior,
mais ampla e aprofundada conhecida como Li¢bes, mas que receberia o titulo final de Os
filosofos pré-platonicos®®. Seja como como for, as publicagdes remontam ao estudo
desenvolvido entre os anos de 1869 e 1872, destinado a um curso que Nietzsche s6 ministraria
em 1873.

Um dos aspectos mais importante dessa pesquisa foi o entendimento de que as
doutrinas pré-platonicas estavam inseridas em um contexto espiritual que as envolveu e
determinou profundamente. Por isso, antes de mergulhar nesse campo de estudos, precisamos
esclarecer alguns aspectos em volta do contexto de nascimento filosofia pré-platonica. Entre
os séculos VIII ao VI a.C todas as coldnias gregas no Oriente passaram por um conjunto de
transformaces significativas no ambito comercial e social, 0 que marcou a passagem do
modo de vida agrario para o urbano.

As colbnias gregas da Asia Menor receberam uma forte influéncia de diversas culturas
estrangeiras do periodo, e ndo € surpresa que elas tenham se tornado um espaco de intenso
movimento espiritual e politico (JAEGER, 1994, p.130). A Jbnia ocupou um lugar de
destaque nesse processo de emancipacao espiritual, o que levou aos novos modos de se fazer
politica. A transicdo comercial entre o Oriente e 0 Ocidente levou a uma ampliacdo dos
horizontes, o que deve ter contribuido com o surgimento de uma multidao de ideias ousadas”

(Ibidem, p.131). Os gregos “orientais” da Jonia acabaram sendo retratados pela liberdade de

91 Utilizo como suporte para a pesquisa duas traduces desta obra: a primeira de Maria Inés Madeira de Andrade
intitulada A filosofia na idade tragica dos gregos (2009), a segunda, de Gabriel Valladdo Silva, intitulada A
filosofia na era tragica dos gregos (2011).

92 Pela indisponibilidade de uma tradugfo para o portugués dessa obra, utilizaremos a conhecida tradugéo
francesa Les philosophes préplatoniciens para que possamos ter em vista os detalhes das analises filoldgicas
desenvolvidas por Nietzsche.



160

pensamento e a largueza de espirito, além de uma caracteristica afeicdo pela diké®® (Ibidem,
p.130). Foi nesse ambiente de transformagdes sociais®* que nasceu a filosofia pré-platénica, e
seus principais expoentes eram tidos como figuras excéntricas que se apartavam da sociedade
e abracam a solid@o dos estudos.

Como o proprio Nietzsche havia destacado, o periodo tradgico do pensamento grego se
caracterizou como um pacto de paz entre a tradicdo apolinea — o helenismo tipico do periodo
homérico — com a maré dionisiaca — as influéncias orientais que invadiram a Asia Menor.
Mas como o “pacto” nos diz, 0 que teria ocorrido durante algum tempo seria o resultado de
uma longa disputa entre essas duas tendéncias. Ainda assim, teria sido a tensdo gerada entre
os dois pontos extremos que possibilitou o surgimento de criacdes para além do que as
tradicGes do periodo previam, enquanto um processo de emancipagdo das individualidades
antes controladas por diretrizes rigidas.

Corroborando com a interpretacdo nietzschiana, Jaeger afirma que a justa medida
apolinea ndo era uma excrecéncia da tranquilidade tipica do conformismo burgués, mas essa
autolimitagéo individualista exerceu o papel de um dique para a atividade criativa humana
(Ibidem, p. 210). A tradicdo apolinea teria restringido a austeridade arcaica por meio do culto
a lei e do equilibrio espiritual, mas a necessidade humana de felicidade acabou encontrado um
remedio para este tragico saber no mundo de sua intimidade, na embriaguez dionisiaca, que
aparece como o complemento da medida e rigor apolineos (Ibidem, p. 221). Podemos dizer
que o jonico teria conservado a largueza de pensamento tipica do Oriente, mas ainda se
mantinha proximo dos ditames aristocraticos e racionais do Ocidente.

Textos nietzschianos de juventude nos oferecem uma ideia condizente com esse
raciocinio quando admitem que as forcas éticas de uma nacao se manifestam em seus maiores
génios (UF, § 17), o que significa dizer que os filésofos pré-platbnicos foram irrupcGes
artisticas do mais alto grau da civilizacdo grega. Mesmo na contestacdo da prépria tradicdo da
qual fariam parte, tais homens carregariam consigo a esséncia dessa civilizacdo; mas o que
eles buscavam? Para Nietzsche, a tradicdo de intelectuais do periodo arcaico era como uma
incursdo da propria vida no seu movimento de superacdo de si mesma.

O homem daqueles tempos teria se visto no dever de questionar as narrativas de

legitimacgdo da vida comunitaria, surgindo com isso nocdes distintas de verdade e falsidade —

% Do grego antigo Aixm.

% Lembrando que a cidade-estado de Atenas seria a Ultima das grandes polis gregas a aparecer na historia,
justamente porque dependeu intimamente do contato econdmico e comercial com a Jénia para que pudesse vir a
tona com um Estado juridico solido.



161

mas que ndo tinham ainda o sentido castrador da tradigdo classica que relegou a poesia ao
terreno da mentira (VERNANT, 2009, p. 19) — 0 que para 0 pensamento nietzschiano era um
testemunho de que a filosofia pre-platénica foi a expressdo direta da prépria vida no coracao
da civilizacdo grega, como um movimento natural de superacdo dos dogmas estabelecidos até
aquele momento.

Entre os pesquisadores da area é ponto pacifico a percepgdo de que no periodo arcaico
a poesia mitica e a filosofia ndo se distinguiam radicalmente, algo natural para um contexto
muito frutifero em termos de dialogo interdiscipinar. A tragédia atica teria sido o grande
trunfo desse periodo de experimentacdo artistica, e da mesma forma a filosofia pré-platdnica
trouxe consigo esse traco de personalidade, o que na verdade revela a sua imerséo no fator
tragico-dionisiaco. Mesmo que tenhamos em vista a progressiva superacdo do campo estético-
mitologico no @mbito formativo, a separacédo radical entre filosofia e a mitologia sé se deu no
decorrer da tradicdo classica, o que justifica o saudosismo nietzschiano no tocante ao periodo
arcaico.

A filosofia pré-platénica ndo estava carregada do horror socratico a tudo aquilo que
ndo estivesse sujeito a uma investigacdo rigorosa, 0 que torna o raciocinio nietzschiano
condizente com as conclusdes de Jaeger de que os pensadores dessa época sucederam a
epopeia sem solucdo de continuidade (1994, p. 191). Ndo é por menos que parte das
consideracdes pré-platdnicas registradas até hoje revelam um conjunto de justificativas das
respostas miticas acerca da origem do universo, legitimando a ideia de que o mito formaria o
pano de fundo da cosmovisdo antiga como um todo, inclusive a da filosofia pré-platénica®®.
Seria ingenuidade pensar que a mitologia foi totalmente desacreditada do dia para a noite por
causa das doutrinas filosoficas que surgiram nesse periodo, ja que todo o contexto helenistico
posterior atesta como as religides da época se mantiveram firmes diante da razdo especulativa.

Tendo isso em conta, podemos considerar que o0 pensamento pre-platénico ndo buscou
a “Verdade”, uma vez que ali permanecia uma chama anéloga a que criou a tragédia (UF, 8§
57). Poderiamos até dizer que os fildsofos pré-platbnicos buscavam justificar a “mentira”, o
que implica dizer legitimar o ambito estético em detrimento de qualquer abstracdo idealista

(UF, § 70). Segundo o raciocinio nietzschiano, as doutrinas arcaicas reconheciam o carater

%0s exemplos do jogo metafdrico entre intuicbes mitoldgicas e razdo representativa sdo abundantes, desde Tales
que parece obter do mito classico a ideia da dgua como origem das coisas (1973, p. 13) ou Empédocles que
atribui o principio ao amor e o 6dio (1973, p. 229), um elemento que faz uma clara referéncia ao eros de
Hesiodo. Podemos considerar assim que a intuicdo mitica, sem 0 método e a liberdade reflexiva oferecida pela
filosofia, & cega®, e a “partir desse ponto de vista € possivel compreender a historia da filosofia grega como o
processo de racionalizagdo progressiva da concepgdo religiosa de mundo implicita nos mitos” (JAEGER, 1994,
p. 192).



162

ficcional da vida, e consequentemente o status verbal e inocente do vir-a-ser, dando-se ai um
acolhimento dos aspectos contraditérios, instaveis e dinamicos da realidade.

Nietzsche considerava que o inicio da historia da filosofia ndo condiz, portanto, com o
fim de uma concepgéo religiosa de mundo, muito menos com a fundagédo de uma tradigao
estritamente racionalizadora e mortifera como se pensa. O principio da filosofia teria sido um
momento renascimento da cultura helénica, uma revitalizacdo social que ndo rompeu
totalamente com o legado mitico. Desta forma a filosofia jénica permaneceu como o ponto de
contato entre duas tradicGes: por um lado ela acolheu parte das considerac@es inerentes as
narrativas miticas, por outro recepcionou a tendéncia do mito em justificar a origem das
coisas. Consequentemente, o proprio Nietzsche dira que o “juizo desses filésofos acerca da
vida e da existéncia em geral é muito mais do que um juizo moderno, porque tinham diante de
si a vida numa plenitude exuberante” (FT, I, § 6). E por mais que a filosofia dessa época néo
possuisse grandes pretensdes formativas, é de se admitir que ela carregou consigo uma gama
de ideais estéticos.

Como Nietzsche dira logo no inicio de FT dos gregos: as doutrinas pré-platdnicas s6
eram encaradas como verdades por seus criadores, mas aquele que se alegra com grandes
homens, também se alegraria em tais “sistemas, pois mesmo que sejam inteiramente erroneos,
ndo deixam de ter um ponto completamente irrefutdvel, uma disposicdo pessoal, uma
tonalidade” que podemos utilizar para construir a “imagem do filésofo” (FT, § 1).
Percebemos, entdo, que Nietzsche entendeu o espirito tragico-dionisiaco como uma
convergéncia no periodo arcaico, materializando-se diretamente nas doutrinas filosoficas
dessa época.

A “disposigdo pessoal” que se refere a passagem € 0 que nos permite falar com
propriedade da imagem mais elevada do filésofo: o artista filésofo. A sua ideia é a de que,
mesmo que tais doutrinas estivessem sujeitas ao fluxo da vida, o pensamento jénico se
distingue das demais por sustentar algo “irrefutavel”. Assim como o estudo de uma planta
poderia nos dar o direito de tirar conclusfes sobre o solo em que ela cresce, esta maneira de
viver e de ver as coisas caracteristica das doutrinas arcaicas confirmaria que esse tipo de vida
ainda ¢ possivel: “o <<sistema>> ou, pelo menos, uma parte deste sistema, ¢ a planta nascida
neste mesmo solo” (FT, Prefacio). E por isso que as doutrinas pré-platdnicas teriam algo de
muito significativo a dizer sobre o espirito daquela época e, talvez ainda, sobre um tempo por
vir. Por enquanto, ndo nos deteremos nessa consideracdo, mas ela sera de suma importancia

ao final desta pesquisa.



163

Compreendendo que a filosofia pré-platdnica ndo era apenas uma simples percep¢do
da vida, o estudo nietzschiano tentou extrair de cada sistema aquilo que haveria de mais
elevado e distinto, ou como ele mesmo diz: “o fragmento de personalidade que contém e que
pertence ao elemento irrefutavel e indiscutivel que a historia deve guardar” (FT, Prefacio).
Em suma, Nietzsche tentou encontrar nessas doutrinas a férmula filoséfica que Ihe
possibilitaria edificar um “grande homem” (FT, Prefacio); neste sentido encontrou em
Heraclito um referencial paradigmatico da “poesia além dos limites da experiéncia,
prolongamento do instinto mitico; e, em esséncia, também em imagens” (UF, § 53). Com seu
amadurecimento, Nietzsche deixou o saudosista romantico de lado, e com isto a tentativa de
reviver o “espirito tragico”; contudo, € perceptivel que houve uma continuidade no intento em
colher as sementes da possibilidade de um futuro altivo no mundo arcaico.

No mundo grego os fildsofos pre-platdnicos apareceram como verdadeiros expoentes
da elevacdo cultural, o reflexo direto da exuberancia de forga dessa civilizagdo. Mas fora
desse universo a filosofia se assemelha mais com um cometa imprevisivel, e por isso mesmo
um “astro-rei no sistema solar da civilizagao” (FT, I, § 6, p. 20); como seria 0 caso da
modernidade, onde os filosofos sdo na maior parte das vezes fendmenos acidentais e
perigosos, talvez ainda “milagrosos”®.

Como dissemos, a liberdade e a largueza de pensamento caracteristicas desse contexto
contribuiram muito para o surgimento dessas personalidades, mas provavelmente a maior
colaboracgéo para isso foi o fascinio cultural dos gregos pela nocdo de Diké: a ordem cdsmica.
Sendo uma heranca dos poemas de Hesiodo e recebendo sucessivamente uma forte
representacdo com Solon, a Diké era tida na J6nia como uma virtude divina, isto é: uma lei
ontoldgica destinada a compensar os desequilibrios do universo; ideia apresentada pela
primeira vez n’Os trabalhos e os dias. Tendo isso em conta, as doutrinas pré-platonicas foram
atingidas pelo desejo de compreender esse ditame cosmico, algo que levou paralelamente a

tentativa de compreender o elemento constitutivo da physis: a arché (apyn)®’.

2.1.4. O mestre do vir-a-ser

% A analogia com o mundo moderno é tipica dos escritos de juventude, lembrando que essa particularidade é
mais um dado que atesta a nostalgia roméntica que funda o pensamento nietzschiano, algo que pretendo discutir
mais a frente.

97 Termo grego que pode ser traduzido por origem ou principio.



164

Na ordem especulativa, Anaximandro de Mileto teria sido um dos primeiros a
apresentar uma doutrina condizente com essa concepgdo, apontando para “uma comunidade
juridica das coisas”, essas que “afirmam o seu sentido na incessante ¢ inexoravel geracao e
corrupgao” (JAEGER, 1994, p. 202). No entanto, Nietzsche compreendeu que esse projeto era
carregado de certo pessimismo, um esquema intelectual fundamentado na seguinte questéo:
como € que algo que tem direito a existéncia pode perecer?” (FT, IV, 84). Anaximandro
admitiu o vir-a-ser de todas as coisas, mas ndo conseguiu se apartar da ideia de uma
“emancipa¢do criminosa do ser eterno, como uma iniquidade que tem de ser expiada com a
ruina” (FT, 1V, 83). E na impossibilidade de responder tal problema, ele se escondeu em uma
fortaleza metafisica, negando que qualidades definidas pudessem ser o principio de todas as
coisas. A morte aparece na sua doutrina como a legitimacgdo da justica universal, ou seja: a
eterna ratificagdo de um problema continuo, no caso, a propria vida.

Mas de todos os pensadores estudados por Nietzsche na FT, Heraclito foi o que lhe
chamou mais a atengéo, pois ele Ihe representou o auge da filosofia jonica e, de forma ainda
mais ampla, o apice do periodo arcaico. Na doutrina heraclitica, a Diké é centro reflexivo e
afetivo para o qual convergem todas as forcas do universo, e por isso 0 curso da vida ndo é
um “espetaculo distante e sublime, em cuja contemplagao o espirito se afunda e se esquece até
submergir na totalidade do Ser” (JAEGER, 1994, p. 223). Segundo Heraclito, a justica é
logos, e por isso ele afirma que ndo podemos encontrar os limites da nossa alma, tendo em

vista 0 seu logos (HERACLITO. 1973, p.89). Como diria em uma célebre passagem:

Deste logos sendo sempre 0s homens se tornam descompassados quer antes
de ouvir quer tdo logo tenham ouvido; pois, tornando-se todas (as coisas)
segundo esse logos, a inexperientes se assemelham embora experimentando-
se em palavras e agBes tais quais eu discorro segundo (a) natureza
distinguindo cada (coisa) e explicando como se comporta. A0S outros
homens escapa quanto fazem despertos, tal como esquecem quanto fazem
dormindo. (Ibidem, p. 85)

Neste ponto também vale mencionar o fragmento 50 que nos oferece uma chave de
entendimento da doutrina heraclitica como um todo, onde ele diz: “N&o de mim, mas do logos
tendo ouvido é sabio homologar tudo ¢ um” (Ibidem, p. 90). Os dois fragmentos nos
possibilitam concluir que a unidade que se encontram todas as coisas, sendo o nosso “l0ogos” —
isto €, a nossa existéncia “individual” — apenas uma faisca aparente de algo bem maior: o
logos cdsmico; seria a nossa ignorancia em relagdo a prépria existéncia o que nos leva a

elaborar projetos “descompassados” com o curso da vida. Heraclito foi um dos primeiros a



165

defender a ideia de que o entendimento da justica universal contribuiria com uma vida
equilibrada, estabelecendo uma relagdo muito clara entre viver e pensar. No final das contas, a
“esta logica originaria caberia uma ‘ag¢do’ que €, a0 mesmo tempo, um ‘deixar’, ou seja, cabe
deixar vigorar o ser a partir de sua propria verdade” (HEIDEGGER, 1998, p. 289), cabe,
assim, deixar falar o logos. Mas sobre tudo isso, Nietzsche dird na sua analise da doutrina

heraclitica na FT:

<<Contemplo o devir>> diz ele, <<e nunca alguém contemplou com tanta atencéo o
fluxo e o ritmo eternos das coisas. E 0 que é que vi? Legalidades, certezas infaliveis,
vias imutaveis do direito, as Erinias que julgam todas as infrac¢Oes as leis, 0 mundo
inteiro a oferecer o espetaculo de uma justica soberana e de forcas naturais
demoniacas, presentes em todo o lado e submissas ao seu servi¢co. Contemplei, ndo a
punicdo do gue no devir entrou, mas a justificacdo do devir. Quando é que o crime, a
secessdo se manifestou em formas inviolaveis, em leis piedosamente veneradas? Onde
domina a injustica, depara-se com arbitrario, a desordem, a irregularidade, a
contradi¢do; mas onde s6 reinam a lei e a diké, filha de Zeus, como neste mundo,
como poderia ai vigorar a esfera da culpa, da expiacdo, da condenacédo e, por assim
dizer, o lugar de suplicio de todos os condenados?>> (FT, V, §1)

Sua interpretacdo € iniciada ao tomar por base os aspectos intuitivos do pensamento
heraclitico, uma vez que ele ndo seria o simples fruto da criatividade desse pensador, mas um
traco constitutivo do seu tempo. A capacidade de representacdo intuitiva foi decisiva na
contestacdo do sistema légico de raciocinio, sendo a conclusdo de seu esquema a de que a
“esséncia total da matéria sé €, portanto, causa e efeito; o seu ser é a sua acao” (FT, V, §2), ou
seja: 0 instante sO existe enquanto resultado no processo de superagdo do instante anterior,
nada mais. Heraclito ndo se esquiva do raciocinio que levou Anaximadro a conceber o vir-a-
ser como um processo impiedoso e cruel, no entanto, o “Obscuro” o faz como parte de uma
geragdo que superou o sentimento de desolacdo inerente a tradigdo homérica.

Segundo Nietzsche, essa doutrina teria sido um avango na superacdo do pessimismo
de Anaximandro, apresentando a Diké em termos de justificacdo do vir-a-ser. Dava-se ai,
primeiramente, a superacdo do dualismo metafisico implicito ao raciocinio de seu antecessor;
no segundo momento, negava-se o proprio ser, uma vez que em “um mundo rodeado de leis
eternas ndo escritas, animado do fluxo e do refluxo de um ritmo de bronze —, nada mostra de
permanente, nada de indestrutivel, nenhum baluarte no seu fluxo” (FT, V, 82). Para tanto,
Heraclito eternizou as seguintes palavras: “Em rio ndo se pode entrar duas vezes no mesmo”
(HERACLITO. 1973, p. 94), pois tudo esta em vir-a-ser, tudo é simplesmente devir.

Mas a doutrina heraclitica evocou de forma consciente um problema que atravessaria

milénios: se tudo flui — panta rei (zavza pei) — 0 podemos conhecer? A conclusdo que o



166

jovem Nietzsche inferiu do legado heraclitico era a de que no mundo do vir-a-ser, tudo é
ficcdo; raciocinio que no futuro seria contrabalanceado pelo carater pragmatico de sua
epistemologia perspectivista, ou seja: a ideia de que o critério temporario de uma verdade
sempre é pratico e momentaneo. Ainda assim, a filosofia heraclitica apresenta uma coragem
singular ao nos conduzir a um universo de instabilidade absoluta, entendendo o vir-a-ser sob
“forma da polaridade, como disjun¢do de uma forca em duas atividades qualitativamente
diferentes, opostas, e que tendem de novo a unir-se” (FT, V, 84), sem nunca concretizar
definitivamente tal anseio. Se a vida lhe era vista como um processo incessante de
diferenciacdo de si mesma, mas que busca paralelamente pela unificacdo de suas faces
opostas, de tempos em tempos surgem forcas que se sobrepdem umas as outras em todas as
instancias da vida.

Panta rei € uma formula que sintetiza muito da ideia de um ciclo de diferenciagédo
ontoldgica que instaura o vir-a-ser, um jogo de forcas opostas que formaria o centro relacional
de toda a vida, por mais que no fundo a totalidade das coisas lhe fosse entendida como a
expressao de um unico e mesmo movimento. Nas palavras do proprio Heréclito, tomando por
base o fragmento de n° 8: “o contrario é convergente ¢ dos divergentes nasce a mais bela
harmonia, e tudo segundo a discérdia” (HERACLITO. 1973, p. 86). A nogdo de harmonia
legada pelos pitagdricos serviu a Heraclito na elaboracdo de uma percepcdo de mundo onde a
luta € um processo universal em prol de uma unido nunca definitivamente alcangada; levando
em conta, claro, que a harmonia € o resultado de uma guerra continua, um estado de “tensao”
entre dois pontos distintos de for¢a que geram a “melodia” exigida por uma “musica”, mas
que inevitavelmente sofrera oscilacfes que podem antever a derrocada ou a ascensdo de
outras faces da vida.

Podemos afirmar sem medo que para Heraclito ndo existe a estabilidade definitiva,
dado que a “vitoria” sempre é um estado de tensdo que uma hora ou outra se converte em
“derrota”. No limite, estaremos sempre nos referindo a um percurso de reconfiguracdo ciclica
de forgas, mas este processo é, paradoxalmente, um estado de equilibrio césmico possibilitado
pela guerra entre as diversas faces da vida. E por isso que ele afirma que o “combate é de
todas as coisas pai, de todas rei, e uns ele revelou deuses, outros, homens; de uns fez escravos,
de outros livres” (Ibidem, p. 90). No final das contas, as “qualidades definidas que nos
parecem duradouras s6 exprimem a superioridade momentéanea de um dos lutadores, mas ndo
pdem termo a guerra: a luta persiste pela eternidade a fora” (FT, V, § 4). A existéncia seria 0

resultado de um combate que definitivamente nunca finda, o reflexo de uma tensdo que se



167

altera de tempos em tempos, mas que se mentem na eternidade, mesmo que ndo possamos
percebé-lo.

O vir-a-ser heraclitico € um processo que se alimenta da fomentacdo de oposicoes
conceituais e de uma guerra eterna, tendo por resultado a vida como a conhecemos. Nietzsche
entendeu que essa ideia representou um salto qualitativo em relagdo as teses pré-platdnicas
anteriores, na superacdo do pessimismo que lhe era singular com um posicionamento
tipicamente tragico, afinal de contas, para Heraclito a guerra é a Diké; mas indo além disso,
ele dird que “para os despertos um mundo Unico e comum ¢”, sendo “sdbio homologar tudo ¢
um” (HERACLITO. 1972, p. 90). No caso, tudo é vir-a-ser, processo ciclico que gera a
realidade, logos que envolve todas as coisas, inclusive as mais infimas manifestacdes do
pensamento humano. O vir-a-ser €, portanto, um eterno movimentado de combate entre as
diversas faces da vida, mas o que elevaria doutrina sobre as demais serd 0 seu poder de
atribuir ao “caos” a mais pura harmonia: a Diké.

Outro aspecto importante que revelaria o carater tragico da filosofia heraclitica seria a
afronta feita ao sistema de raciocinio ldgico, talvez porque considerasse as opinides humanas
como jogos de crianga (Ibidem, p. 92). Palavras como ¢vois kpvmtecOar @ihel, traduzidas
usualmente como a “Natureza ama esconder-se” (HERACLITO. 1972, p. 97)%, indicam que
Heréclito compreendeu desde muito cedo que a Physis é aquilo que desvela ao passo que
simultaneamente busca o encobrimento, um problema “contraditério” perante a 16gica formal,
que ndo consegue ver qualquer traco de veracidade na sentenca heraclitica (HEIDEGGER,
1998, p. 127). Isso implica dizer que o seu raciocinio ndo so supera a tradicdo jonica, como
ainda consegue antever a possibilidade de superacao da tradicao classica por vir.

O entendimento de que a “justica (¢) discordia, e que todas (as coisas) vém a ser
segundo discordia e necessidade”(HERACLITO. 1972, p. 93) nos leva & consideracéo de que
0 mundo € o resultado de um jogo de forcas opostas; no entanto, o fragmento de nimero 50 —
“é sabio homologar tudo ¢ um” — nos deixa um problema: afinal, o que estd na base do
raciocinio heraclitico, a pluralidade constitutiva ou a unidade ontoldgica? Neste ponto o
fragmento 102 nos diz o seguinte: “sdao belas todas as coisas e boas ¢ justas, mas homens
umas tomam (como) injustas, outras (como) justas” (1972, p. 95). Podemos conferir ainda o
de ntimero 106, quando Heraclito afirma que: “a natureza de cada dia ¢ uma e a mesma”

(1972, p. 95). A chave para o entendimento destas sentencas sempre serd a nogdo heraclitica

% Heidegger reavaliou a respectiva passagem segundo a seguinte traducdo: “O surgimento favorece o
encobrimento” (HEIDEGGER, 1998, p. 127).



168

de Diké: a intuicdo de que as forgcas opostas do universo existem em plena guerra, mas é a
tensdo gerada por esse combate que forma a unidade ontoldgica, a dita harmonia. De resto, 0
uno ¢ multiplo” (FT, VI, § 1), e ao contrario de um torpe ceticismo (FT, VI, § 2), o
pensamento heraclitico parte da observagdo de uma certa “logica” inerente a todas as coisas,
inclusive a existéncia humana.

Os fatores retratados pelo pensamento heraclitico ndo sdo propriamente
suprassensiveis, como também ndo podem ser simples “fic¢des” destituidas de objetividade.
Restava a Heraclito afirmar que “o mundo é o jogo de Zeus ou, em termos fisicos, do fogo
consigo mesmo” (FT, VI, § 2, p. 44), uma vez que a guerra entre forgas opostas precisaria
obedecer a justica divina: Diké. Neste ponto se daria a adogdo do fogo como o artificio
metafdrico de maior valor para a representacdo desse insight, dado que nesse elemento temos
a materializacdo intuitiva do ciclo de colapso e renascimento “do mundo, que se repete
periodicamente, e no surgimento novo de um outro mundo, nascido da conflagracdo cosmica
que tudo aniquila” (FT, VI, § 3, p. 46); elemento que também evoca o fator de combustéo que
a vida percorre até seu saciamento temporario.

A analise nietzschiana do pensamento heraclitico € marcada pelo foco no conceito de
hybris® e da nogdo de que “a saciedade gera o crime” (FT, VI, § 3). Essa concepgéo é
problemdtica, levando-nos a compreender a doutrina em questdo segundo a percepgao de que
a vida seria o resultado de um castigo, a metamorfose do puro no impuro, a consequéncia da
propria injustica (FT, VI, § 3). Desta maneira, podemos nos perguntar se existiria algum traco
pessimista inerente a filosofia heraclitica, mas para Nietzsche o carater afirmativo dessa
doutrina se revela justamente no seu ponto de maior tensdo. Ao declarar que “todas (as coisas)
o raio fulgurante dirige o curso” (HERACLITO, 1973, p. 91), a doutrina heraclitica defende
com muita tranquilidade que o mundo é o resultado da Diké, ndo mais que isto. Ndo ha,
portanto, castigo na guerra, ndo ha punicdo na morte, ndo ha pecado na decadéncia, mas
apenas o resultado necessario ao transcurso da vida, afinal: a saciedade gera o “crime”, sendo
os estados de tranquilidade do universo pontos imprescindiveis a ciclicidade do viver.

Paz e guerra se intercalam continuamente no vir-a-ser, a despeito de que os estados de
calmaria — isto €, a harmonia — sdo entendidos como resultados de uma tensao continua, o que
implica dizer o jogo forcas constitui o fator basilar no ciclo da vida. Mas um fragmento de
suma importancia & compreensdo desse aspecto da doutrina heraclitica chamou bastante a
atencdo de Nietzsche, onde o pré-platonico teria dito que: “O tempo é uma crianca que brinca,

9 Termo grego geralmente traduzido por “desmedida”.



169

movendo as pedras do jogo para 1a e para cd; governo de crianga” (1973, p. 39). Lembremos
que as duas imagens aqui referidas — crianca e 0 tempo — sdo tdpicos constantemente
retomados pelo pensamento nietzschiano de maturidade, especialmente na obra Assim falou
Zaratustra, e ndo foi por menos. Desde Heraclito a ideia da crianca estabelece uma clara
associacdo entre o curso do tempo e a inocéncia do vir-a-ser, 0 que coloca abaixo qualquer
interpretacdo moralista do seu pensamento.

O tempo ¢ apresentado por Heraclito como uma “crianga que faz castelos de areia na
praia —, constréi e destroi de tempos em tempos, recomega 0 jogo do inicio [...] por vezes,
deixa de lado o brinquedo: mas logo recomega a brincar inocentemente” (FT, VII, 8 2). Mas
ele ndo é uma crianca qualquer, lembrando sempre que a percep¢do da Diké é hegeménica
dentro da filosofia heraclitica, e sendo assim, a “crian¢a” em questdo é um deus que promove
justica, independente dos juizos que fagamos dela, despindo-se de qualquer relacdo com o
“bem comum” ou o “mal”, etc. O tempo € inocente porque ¢ puro, contudo ¢ justo ao passo
obedece a certas “leis”; consequentemente ele é, em alguma medida, “previsivel”, posto que a
crianca destrdi seus castelos periodicamente.

E complexo estudar a doutrina heraclitica segundo um raciocinio ético, por mais que
Nietzsche acabe por identificar nela um pano de fundo do tipo. Sua concluséo é a de que seria
simplesmente impossivel exigir dessa filosofia “imperativos constrangedores do <<tu
deves>>, afinal, quem acusaria Heréclito de dela carecer? O homem €, até a sua ultima fibra,
necessidade, ¢ absolutamente <<ndo livre>>" (FT, VII, 8§ 4). E de fato, as doutrinas da
consolacdo perdem totalmente o sentido diante de uma concep¢do de mundo como essa,
levando em conta o status divino atribuido a Diké: a sua pureza constitutiva.

Como vimos anteriormente, um conjunto de representa¢fes cosmoldgicas conservadas
nas narrativas miticas ganharam da filosofia pré-platénica um corpo especulativo nunca antes
visto. Somos levados a concluir que a doutrina heraclitica €, em maior ou menor medida,
assinalada pelo saber tragico-dionisiaco desse periodo, sendo a sua afronta aos poetas antigos
apenas uma expressdo da elevacao espiritual jonica. A doutrina heraclitica estaria bastante
alinhada a mensagem central de seu tempo, assumindo a guerra como o centro propagador de
todo o vir-a-ser, na promocdo da ordem cosmoldgica; mas ainda, abracando alegremente tal
concepcao ao declarar a inocéncia do tempo, a mensagem dionisiaca por exceléncia.

Para Nietzsche a filosofia heraclitica concebeu o mundo como sendo
indestrutivelmente rica e cheia de alegria, assinalando com isso que o vir-a-ser nos oferece

uma infinidade de possibilidades de vida; possibilidades de decadéncia, mas também de



170

elevacdo, mas todas estritamente ligadas a Dike, ou seja: na vida ndo existem garantias, mas
apenas possibilidades. Este seria o componente de dialogo assumido pelo pensamento
nietzschiano no centro de sua ontologia, levando em conta que a doutrina heraclitica
transformou uma ideia de fundo mitico numa especulacdo cosmoldgica.

N&o é exagero afirmar que no final da sua vida lucida, Nietzsche transformou a figura
de Heréclito em um verdadeiro icone da cultura arcaica, visto que o seu legado seria a mistura
perfeita entre o espirito tragico e a transgressdo dionisiaca nos termos de uma doutrina
filosofica. Na pratica a filosofia heraclitica traria consigo uma concep¢do de mundo
radicalmente oposta aquela que sustentada pela tradigdo posterior. O pré-platdnico nos deixou
a imagem de um vir-a-ser fracionado, mas que se alimenta dessa pluralidade constitutiva na
fomentacdo da realidade; a guerra entre as diversas forcas da existéncia geraria 0 mundo em
que vivemos, confirmando a unidade de todas as coisas por meio da tensdo entre os diversos
polos que Ihe séo constitutivos.

O final do projeto da metafisica do artista conjuntamente com a emergéncia das
principais concepcdes filosoficas de Nietzsche o levard a se considerar um “verdadeiro
discipulo de Heraclito” (LUCCHESI, 2009, p. 60), legitimando a j& mencionada consideragédo
de biografo Safranski de que o “mundo dionisiaco da vontade elementar ¢ a0 mesmo tempo o
mundo heraclitico da guerra como pai de todas as coisas”. As semelhancas entre a doutrina
nietzschiana da vontade de poder com a especulagdo heraclitica ndo s&o um mero acaso, e
mesmo que estejamos atentos as principais diferencas mantidas entre o ‘“heraclitismo
nietzschiano” e uma suposta doutrina heraclitica stricto senso, € de se admitir que no centro
das principais teses apresentadas por Nietzsche se encontra a interpretacdo do mundo que
mantém fortes lacos de proximidade com a filosofia heraclitica.

3. O projeto tragico-dionisiaco

A interpretacdo feita até o presente momento nos serviu para esclarecer o percurso de
desenvolvimento seguido por Nietzsche até sua maturidade intelectual. A nossa ideia € a de
que existem alguns dados comuns em todas as fases do pensamento nietzschiano, algo que
nos serviu de linha de raciocinio para discernir uma possivel “doutrina filosofica” inerente a
essa obra. O primeiro dado comum a todos os escritos nietzschianos é o seu engajamento

critico-reflexivo, a conviccdo de que o mundo moderno seria a decadéncia encarnada da



171

tradicdo classica; mas ainda, de que as raizes da nossa historia poderiam resguardar o segredo
de superacdo desse estado deploravel de enfraquecimento humano.

Por entender que o Ocidente teria chegado ao ponto maximo de faléncia — o baixo
niilismo — Nietzsche tomaria das origens da historia ocidental a possibilidade de superacao
desse “ponto de estagnag¢dao”. Teriamos com isso a adogdo de uma concepcdo radicalmente
distinta de verdade, algo que considerou o extremo oposto de tudo aquilo pregado pela
tradicdo (37 [14] Junho — Julho de 1885), por mais que a principal referéncia da teoria
nietzschiana continue sendo o mundo helénico.

Como sabemos, a filosofia nietzschiana carrega consigo um traco pragmatico que
revela a adogéo feita da concepgéo de vir-a-ser na base de sua ontologia, um contraponto ideal
a tradicdo platonico-aristotélica. A nogdo de “fazer-efeito” legada pela obra schopenhauriana
parecia condizer perfeitamente com a interpretacdo que Nietzsche elaborou da filosofia pre-
platonica, e por isso este elo se manteve na maturidade de seu pensamento; a verdade Ihe foi
encarada, a partir de entdo, como o fazer-efeito sobre uma certa face de vida, algo
necessariamente provisorio e perspectivistico. Para Nietzsche, fazia-se necessario uma nova
concepcao de mundo que conseguisse expressar tal panorama epistemoldgico, e neste sentido
surgiu a vontade de poder: uma “nova perfei¢do” que ndo corresponderia a verdade sustentada
pela tradicdo classica, dado que a tese nietzschiana adota o niilismo como uma de suas
qualidades; ou melhor, o que denominou por pureza constitutiva do vir-a-ser.

Foi assim que Nietzsche seguiu o pensamento schopenhaueriano quando adotou a tese
de que o mundo nada mais seria que “vontade” de representagdo. Mas no segundo momento
ele mesmo admitiu que buscava por algo distinto de Schopenhauer, a justificacdo da vida
propriamente dita, mesmo dos seus aspectos mais tragicos e contraditérios (9 [42] Outono de
1887). Surgia com isso a formula tragico-dionisiaco, decorrente de seus estudos do mundo
grego, sobretudo a literatura pré-platonica, em uma tentativa de purificar a concepc¢édo
schopenhauriana anteriormente mencionado do pessimismo que lhe era peculiar. Nietzsche
ndo ambicionava superar o0 niilismo, mas apenas 0s aspectos mais decadentes desse
fendmeno, passando a encarar a falta de sentido da vida como um dos pontos mais elevados
de sua doutrina.

Segundo o seu raciocinio, a unica chance do mundo ocidental voltar ao apice de suas
forcas seria se reinventar a partir do panorama de possibilidades criado pela tradigéo, ou seja:
o niilismo. Nietsche tentava, assim, elaborar um projeto de revigoramento/revitalizacdo do

Ocidente, sem com isso precisar assumir o centro propagador da cultura que se fizera



172

hegemonica até entdo. Parece-nos que havia da sua parte a convic¢do de que era possivel
instituir uma reviravolta na “grande arvore” que intitulamos Ocidente, porém, um novo solo
era necessario para que essa planta se mantivesse viva, e Nietzsche ambicionada fertilizar esse
solo®®,

Surgia com isso a necessidade de se inserir no vir-a-ser algo de mais “estavel” (7 [53]
Final de 1886 — Primavera de 1887), mas que tivesse consciéncia do proprio valor e do seu
papel; como havia dito, uma dupla falsificacdo, mas ainda assim uma ficcdo necessaria a vida.
Por um lado, Nietzsche encontrou no teatro grego a inspiracdo que precisava no periodo de
juventude para conceber a possibilidade de uma reviravolta-cultura, enquanto a filosofia lhe
oferecia uma percepcao geral dos tracos que permeiam tal projeto, uma vez que as doutrinas
pré-platbnicas — onde se destacou a heraclitica — pareciam unir com perfeicdo o que havia de
melhor no periodo arcaico.

A vontade de poder teria surgido como o resultado da busca por uma concepcéo de
mundo que fizesse jus a filosofia heraclitica, sem com isso se refugiar em tal definicdo (11
[72] Novembro de 1887 — Margo de 1888). Ela ndo é, portanto, uma “fortaleza metafisica”, no
sentido pessimista do conceito, estando totalmente desprovida de qualquer pretensdo idealista.
Vejamos, entdo, em que media essa doutrina pré-platbnica se manteria vida no cerne da

concepcao da vontade de poder.

3.1 O percurso de uma filosofia devidamente heraclitica

Sabemos agora que o pensamento nietzschiano assimilou da literatura antiga um
componente de dialogo entendido como um saber tipicamente helénico, algo que no contexto
antigo era um ideal formativo que se alterou diversas vezes, mas que nos permite lidar com
uma sintese conceitual muito clara baseada nas consideragdes do proprio Nietzsche. O
primeiro aspecto da filosofia heraclitica que chamou a sua atencdo foi o seu poder de
representacdo intuitiva, elemento que testemunha o engajamento dessa doutrina no contexto
tragico, contrario a racionalizacdo classica que tomaria corpo um pouco depois.

No segundo momento a doutrina do logos nos oferece um raciocinio curioso quando
comparada a sabedoria do corpo nietzschiana. Por ser fundamentalmente anti-analitica, a

filosofia heraclitica aponta para uma percep¢do distinta de verdade, no que poderiamos

100 N30 como um Messias, um “redentor”, mas como um “passaro que nos traria boas novas”, talvez. O que
temos em vista é que Nietzsche ndo se considerada um “portador da verdade”, mas sim um mensageiro da vida.



173

traduzir por “logos existencial”. Em termos heracliticos, todo pensamento verdadeiramente
“logico” deveria partir de uma vivéncia, por assim dizer, “pessoal”, o que Nietzsche entendeu
por perspectiva. S6 o logos poderia revelar/desvelar o logos cosmico, processo que conduziria
a constatacdo da relacdo de continuidade entre o particular € o universal; uma ideia que
provavelmente deriva da cultura helénica, onde a substancia da alma era entendida como o
aither'®: a substancia dos astros”. (KIRK, RAVEN, SCHOFIELD, 2013, p.2). De forma
similar, Nietzsche especulou que o corpo era a Unica ponte epistemoldgica entre o
“autoconhecimento” ¢ o entendimento do vir-a-ser.

Estamos em condic¢des de afirmar que tanto a doutrina heraclitica do logos quanto a
sabedoria do corpo nietzschiana apontam para a ideia de que o conhecimento é
necessariamente um fendmeno perspectivista; no segundo momento, esse raciocinio nos
possibilita afirmar que hd uma grande aproximacdo entre as nog¢des de logos/Logos de
Heréclito e corpo/vida de Nietzsche. Respeitando as necessarias diferencas contextuais e
estilisticas, a proximidade entre os dois pensadores ndo € meramente formal, mas é sobretudo
e fundamentalmente ontoldgica.

Indo além disso, Heréaclito e Nietzsche também parecem concordar que essa admissao
levaria 0 homem a um patamar distinto de existéncia, pois lhe revelaria uma forma mais
elevada de vida. Em termos estritamente nietzschianos, a sabedoria ontofenomenoldgica
poderia nos oferecer uma sintese conceitual ao desvelar um “conjunto organico” (7 [2] Final
de 1886 — Primavera de 1887), implicando na dissolucdo das ja debatidas ideias de liberdade,
livre-arbitrio e identidade.

Da mesma forma a tomada de posi¢do heraclitica em relacdo ao vir-a-ser em radical
oposicdo a nocdo de ser fascinou Nietzsche, sobretudo porque o pré-platénico ndo prop6s uma
doutrina estritamente relativista, como teria sido o caso dos sofistas. Contudo, ao passo que
Nietzsche vislumbrou a vontade de poder segundo um movimento cadtico destituido de
qualquer ordem estritamente definida, Heraclito entendeu o vir-a-ser como uma comunidade
juridica plenamente ordenada, posicionamentos aparentemente divergentes. No entanto,
vimos que a concep¢do de vida nietzschiana foi se desenvolvendo ao longo de varias
publicacdes, sendo o resultado de uma especulacdo experimental e além de tudo inconclusa.
Os ultimos textos da vida de Nietzsche revelam que ele se viu obrigado a admitir um mundo
consistente e dotado de “sentido”; ndo enquanto finalidade a ser alcancada, mas como

processo minimamente claro e discernivel.

101 Do grego A10np, que pode ser traduzido por: éter, regido superior do ar ou céu; a morada dos
deuses.



174

E certo que a doutrina do vir-a-ser foi decisiva para o esclarecimento da filosofia
nietzschiana, sobretudo quando se deu a incorporacdo consciente do “saber tragico-
dionisiaco” a ontologia da vontade de poder. Vejamos que a filosofia heraclitica trabalha com
duas nocdes aparentemente contraditérias — a guerra e a ordem momentaneamente
estabelecida — de forma similar as narrativas miticas, onde o caos muitas vezes assume a
funcdo primaria no desprezar das forcas que precedem a realidade aparente (HESIODO, 1995,
p. 147 - 151). Nietzsche provavelmente encontrou na doutrina heraclitica a inspiracao
decisiva para “pincelar” uma concep¢do de mundo desprovida das prerrogativas sistematicas
da tradicdo classica, mas que ndo abdicasse do proprio valor.

De certa maneira Nietzsche segue um percurso analogo as teogonias antigas, que
partiam da admissdo do caos como principio ordenador da vida, raciocinio que encontra
aporte na doutrina heraclitica. E foi seguindo os passos dessa filosofia que ele interpretou o
presente ndo como um simples resultado materializado de um embate passado, dado que caos
estaria registrado em cada particula da realidade vivida: a guerra realiza-se, portanto, a cada
momento, instaura-se a todo instante, sendo a realidade — isto €, 0 ser — apenas uma quimera
fenomenologica, por mais que continue sendo uma ficgdo perspectivistica.

Chegamos ao ponto de maior contato entre a obra nietzschiana de maturidade e a
doutrina do vir-a-ser: o carater dionisiaco da filosofia heraclitica. Quando Heraclito declara
que o0 caos € o principio ordenador da vida, a sua admissao implica numa serena afirmacédo de
que a realidade seria guerra, erro, dor, pluralidade e contradi¢do. O seu raciocinio assume o
caos como principio da mais bela harmonia, e € por isso que a Physis Ihe foi entendida como
vir-a-ser, uma termo que designa a tenséo entre o surgimento e 0 encobrimento, e que tem um
carater verbal. E assim que a especulagio da vontade de poder encontra na doutrina heraclitica
o seu fator de legitimacdo tedrica: a intuicdo de que a vida sé se justificaria como um
fendmeno que age eternamente em volta si mesmo, e que produz a realidade na tensao entre
as diversas faces de sua manifestagéo.

Seguindo os termos da Diké heraclitica, Nietzsche caracterizou a vontade de poder
como um afeto insaciavel que nada mais faria que se alimentar de si mesmo; movimento
ciclico na busca por mais movimento, o que implicard sempre na derrocada e na ascensao
pontual das forcas que a compdem. Poderiamos arriscar a interpretacdo de que a existéncia da
diversidade de forcas nada mais seria que o resultado da necessidade de se dar continuidade

ao vir-a-ser, o que nos leva a uma conclusdo devidamente heraclitica: tudo é um.



175

Neste ponto a doutrina do vir-a-ser, quando utilizada como chave de entendimento da
filosofia nietzschiana de maturidade, pode comprometer a ja destacada interpretacdo classica
feita por Muller-Lauter da obra nietzschiana, que argumentava que a vontade de poder s
existiria enquanto pluralidade relacional, e ndo como um fator qualitativo da vida. Segundo a
nossa leitura, a guerra entre forcas opostas seria 0 elemento propagador da diversidade de
forcas, o que nos leva a compreender que tal diversidade provavelmente existe como o
resultado desse estimulo. Uma vez que a harmonia seria um estado passageiro — talvez mesmo
uma ilusdo perceptiva — decorrente da tensdo entre polos apostos de poder, é totalmente
admissivel que julguemos com Heraclito que “tudo é um”, justamente porque a totalidade ¢
vir-a-ser perpétuo, e o jogo de forgas s existe como meio de propagacédo da realidade.

E muito provéavel que a filosofia heraclitica tenha sido a grande responsavel pela
caracterizacdo da vontade de poder como uma unidade mdaltipla que se relacionaria consigo
mesmo mediante o estimulo a diversidade. O Gltimo ponto de aproximacdo entre os dois
pensadores, mas ndo menos importante, é a nogdo da ciclicidade temporal'®? patente na
filosofia heraclitica, e que parece ganhar de Nietzsche uma representacdo muito significativa;
talvez ainda mais que isso, podendo ser uma chave de entendimento da obra nietzschiana
como um todo.

A declaracdo heraclitica de que tempo € uma crianga que brinca, movendo as pedras
do seu jogo de |4 e para ca, retratava perfeitamente a pureza divina do vir-a-ser; inocéncia
expressa na impiedade de seu movimento, por mais claras que sejam suas regras. Sabemos
gue uma comunidade juridica ndo poderia visar simplesmente o nada pelo nada, afinal de
contas, a pureza da Diké ainda ndo elimina o fato de que uma “circunscri¢do legal” se mantém
a partir de certas regras minimamente previsiveis, do contrario Heraclito seria um relativista
qualquer. Isso implica dizer que a vida ndo buscaria mais que “ser”, um fluxo de exposi¢ao
gratuita sem maiores finalidades que a propria manifestacédo; e € neste sentido que a vida seria
“pura” como crianga que brinca de construir e destruir castelos de areia, mas que

sucessivamente os destrdi em um ciclo eterno de criacéo.

192No que diz respeito a ideia da ciclicidade cosmica, poderiamos cogitar uma terminologia conjunta de tempo e
espaco na medida que o pensamento grego, sobretudo o arcaico, ndo faz profundas distin¢Bes entre essas nocoes.
Temos como exemplo disto os termos cdpe e oTpndg que designam a matéria em oposi¢do ao espirito, enquanto
que nevov visa uma extensdo material indefinida. No sentido oposto encontramos yp6vog 0U (pa, 0s termos com
significados mais aproximados do que entendemos por tempo enquanto a duragdo ou estado atmosférico. Todas
essas palavras designam aspectos pontuais e cotidianos do tempo e do espaco, enquanto que Aidn e Chronos, por
serem representacdes originalmente pagds, nutrem um intenso teor sensitivo, transmitindo-nos a vivéncia
conjunta do grego antigo.



176

Sendo assim, o fato da vida ser desprovida de valores a priori ndo elimina o lance de
gue ha a admissdo de um jogo, e portanto, existem regras, por mais simples e impiedosas que
aparentem ser. O vir-a-ser heraclitico pode ser entendido como um curso irremediavel de
tempo, um circuito relativamente previsivel, similar a ideia grega de destino (Moipat). Como
diriam os antigos: “a Morte ¢ uma s6, nem conseguem os deuses, indo ao mais caro dos
homens, sequer defendé-lo, ao ser ele pelo Destino exicial alcangado, da Moira funesta”
(HOMERO, 2011, p. 74). Poderiamos adicionar ainda com uma das mais classicas passagens
do teatro grego: “A inteligéncia nada pode contra a fatalidade”, pois quem a dirige sdo as “trés
Parcas, e as Furias, que nada perdoam” (ESQUILO, 1964, p. 23). Se toda ordem aparente se
enraiza no caos absoluto, é de se admitir que ndo exista qualquer ordem; mas ainda, de que 0s
filhos da noite subsistam absolutamente em cada instante e fragmento de realidade.

A concepcao grega de destino nos fala da percepcdo de um curso irremediavel de vida,
no que podemos entender como uma luta continua por uma ordem nunca devidamente
alcancada. Ainda assim, na passagem atribuida a Heraclito constatamos a utilizacéo da figura
de Aidn (4eov), uma outra representacdo helénica do tempo. Diferentemente do titd Chronos —
linear, barbaro e sujeito a medicdo —, Aidn é a face sagrada e pura do tempo: eterno, absoluto
e privado de qualquer limite. Como sabemos, o fragmento heraclitico declara que o tempo €
como uma crianga que constroi castelos de areia, apontando para uma “brincadeira inocente”
que na verdade revela o destino incontestavel de Aién; lembrando que na mitologia grega
todas as deidades titanicas ou olimpicas estavam subordinadas a Moira.

Essa conexao nos serve para esclarecer que o tempo era, na perspectiva heraclitica,
ciclico e inexoravel, um circulo que se realizaria, primeiramente, no estimulo a ramificacdo de
forcas diversificadas na composicdo da totalidade do universo; em ultima instancia, na
incitacdo da guerra entre as varias faces da vida. Aién é uma representacdo que testemunha a
favor da ideia heraclitica de que toda guerra e tormenta universal devem se repetir infinitas
vezes, sem que possamos fazer muito que ndo seja viver e lutar inutilmente pela propria vida.
Agora fica mais claro que, no primeiro momento, a filosofia nietzschiana assimilou da
literatura antiga as ideias da guerra e da tormenta, como signos do periodo arcaico; no
segundo, o traco dionisiaco da doutrina heraclitica entra em acdo como uma afirmacdo do
curso periddico de todas as coisas. Aidn aparece no fragmento heraclitico como uma metafora
para o0 vir-a-ser, enquanto na filosofia nietzschiana a ideia do tempo ganhou uma

representacdo equivalente a doutrina pré-platénica: a enigmética concepc¢éo de eterno retorno.



177

3.2 A serpente vita

Levando em conta tudo o que foi apresentado até 0 momento, ndo é exagero dizer que
Nietzsche reinventou a filosofia heraclitica sob a forma de um projeto bastante original. Mas
ao passo que vontade de poder seria uma férmula ontolégica com fins de
reformulacdo/revitalizacdo do Ocidente, ainda ndo fica claro como essa concep¢do poderia
assumir o papel de uma doutrina. E pertinente questionar se Nietzsche aponta para algum
caminho ou como ele de fato elaborou essa proposta, ja que os intérpretes da sua obra relutam
em admitir a existéncia de um projeto nietzschiano com implicacdes éticas ou politicas.

O certo é que Nietzsche utilizou-se da palavra “doutrina” nas poucas mengoes feitas
ao conceito de eterno retorno do mesmo. Sabemos como o alemdo se orgulhava dessa

concepcdo, ao ponto de acabar se colocando acima do préprio Heraclito, quando escreveu:

Nesse sentido tenho o direito de considerar-me o primeiro filésofo tragico —
ou seja, 0 mais extremo oposto e antipoda de um filésofo pessimista. Antes de
mim ndo ha essa transposi¢do do dionisiaco em um pathos filoséfico: falta a
sabedoria tragica — procurei em vao por indicios dela inclusive nos grandes
gregos da filosofia, aqueles dos dois séculos antes de Socrates. Permanece-me
uma davida com relagdo a Heréclito, em cuja vizinhanca sinto-me mais célido
e bem-disposto do que em qualquer outro lugar. A afirmacdo do fluir e do
destruir, o decisivo numa filosofia dionisiaca, o dizer Sim a oposi¢do e a
guerra, 0 vir-a-ser, com radical rejeigdo até mesmo da nogdo de “Ser” — nisto
devo reconhecer, em toda circunstancia, 0 que me é mais aparentado entre o
que agora foi pensado. A doutrina do “eterno retorno”, ou seja, do ciclo
absolutamente e infinitamente repetitivo de todas as coisas — essa doutrina de
Zaratustra poderia afinal ter sido ensinada também por Heréclito. (EH, “O
nascimento da tragédia”, §3)

Essa passagem ¢ uma declaragdo explicita e amadurecida em relagdo a “afinidade
heraclitica” da filosofia nietzschiana, levando em conta, sobretudo, a proximidade entre a
concepcao do eterno retorno com a doutrina do vir-a-ser. Mas antes disso, é importante
destacar que, ao se assumir como o “primeiro filosofo tragico”, Nietzsche deixa claro 0
rompimento com todos os antigos mestres, levantando a suspeita apenas no caso de Heréaclito.
Como dissemos, se algo distinguiria os pré-platénicos da tradicdo metafisica posterior, isto
seria 0 pessimismo ontoldgico. E dessa forma que Nietzsche viu no pensamento heraclitico o
apice do espirito de afirmacédo da vida daqueles tempos, um filosofar munido do saber tragico,

ao ponto de ter se aproximado do eterno retorno.



178

Por mais enigmatica que seja, a concepcdo de eterno retorno do mesmo pode nos
oferecer a chave de entendimento do projeto tragico-dionisiaco, especialmente porque
Nietzsche admitiu que essa doutrina seria uma “continuidade” do espirito dionisiaco patente
no pensamento heraclitico. Sabemos que o eterno retorno ganhou notoriedade pela série de
interpretacOes que recebeu ao longo do seculo XX, oscilando entre as duas principais
possibilidades: a interpretacdo cosmologica e a antropoldgica (MOURA, 2005, p. 8); por mais
que o proprio Nietzsche nunca a tenha desenvolvido plenamente ou sequer enfatizou o seu
papel (MARTON, 2007, p. 290). Seja como for, a primeira menc¢do a doutrina foi feita no
aforismo 341 do IV de A gaia ciéncia, onde ja é possivel ver a origem da ambiguidade
hermenéutica em volta desse conceito.

Do aforismo intitulado O maior dos pesos se destaca a icbnica passagem que nos diz
que a vida que vivemos neste exato momento, teremos de vive-la novamente e “por
incontaveis vezes; e nada haverd de novo nela, mas cada dor e cada prazer e cada suspiro e
pensamento, e tudo o que é inefavelmente grande e pequeno em sua vida, terdo de Ihe suceder
novamente” (GC, IV, 8341). As palavras dirigidas ao homem moderno sdao uma provavel
tentativa de lhe retirar da inércia niilista, lancando a mesa os seguintes dados: se a vida — tal
como a vivemos neste exato momento — pode se repetir ilimitadamente, 0 que poderiamos
fazer? Temos livre-arbitrio a ponto de definir o nosso proprio destino? Como podeamos supor
a possibilidade de rasgar o véu de Maya se a epistemologia nietzschiana nega o livre-arbitrio?
Mas ainda, esse discurso resguarda alguma mensagem de fundo ontologico a partir do
momento que nos apresenta a hipotese da ciclicidade espaco-temporal?

O que sabemos é que a ambiguidade carregada por essa primeira menc¢do da doutrina
implica que devemos compreendé-la pelo viés de “uma verdade proposicional”, por mais que
Nietzsche também a entendesse “como um auxiliar pragmatico e auto-sugestivo na
conformacgdo da vida”. Desta maneira, ele conseguia “aquecer existencialmente um
conhecimento ‘frio”” (SAFRANSKI, 2005, p. 212) e aterrador, apresentando-nos o caréater
temporal da sua ontologia. O que sabemos € que o eterno retorno € entrelagamento por duas
ideias sugeridas pelos escritos nietzschianos de maturidade: a infinitude temporal e a finitude
das forcas, 0 que caracteriza a sua tese como um pensamento ndo-teista.

O anjo-demonio do aforismo evoca o carater terrificante da existéncia, lembrando que
ao tradgico nietzschiano “pertence o terrivel como isso que ¢ afirmado em sua pertinéncia
irrevogavel ao belo” (HEIDEGGER, 2010, p. 216 — 217). Assim sendo, para Nietzsche o

tragico se institui na convic¢do de que o mundo em que “vivemos ¢ imoral, nao divino,



179

desumano”, afirmando ainda que “nds o interpretamos por um tempo longo demais no sentido
de nossa veneragdao” (2 [197] Outono de 1885 — Outono de 1886), mas que agora Seria
necessario extirpar a moralidade moribunda que se enraizou na nossa forma de ver a vida.
Para isso, ele nos entrega uma alegoria que conjura o “espirito tragico” ao exigir uma tomada
de partido, algo que definiria dois mundos ou dois tipos de vida significativamente distintos.

O eterno retorno ¢ uma férmula que nos coloca diante de um impasse: “decidir” da
melhor maneira possivel o lugar que queremos/podemos ter no mundo. Isto significa dizer
gque a provocacao nietzschiana tem por finalidade nos conscientizar da nossa condicéo
existencial, raciocinio que apenas subentende a possibilidade da decisdo, mas que no limiar
ndo trabalha com esse dado. Se a decisdo para Nietzsche ja estaria tomada desde o principio,
como um traco vital da nossa perspectiva, ndo haveria como conjurar a possibilidade do
exercicio do livre-arbitrio. Mas se isso ndo é possivel, estaria ele incorrendo numa
contradigdo?

Bem, a verdade € que Nietzsche pouco se importava com “contradi¢fes”, ainda assim
podemos argumentar que, por exemplo, uma semente ndo se revelaria “livre” por reagir aos
compostos quimicos que encontra em um solo fértil, da mesma forma que o0 nosso organismo
ndo demonstra a liberdade quando responde aos nutrientes de um determinado alimento; alem
de que seria ingénuo afirmar que o livre-arbitrio se comprovaria na deciséo de se alimentar ou
ndo, pois podem estar em vigor simplesmente pulsdes vitais. Por detras do eterno retorno
existe, assim, um raciocinio similar: ndo ha liberdade, mas apenas atuacéo vital, a despeito de
que isso ainda ndo explica a alegoria nietzschiana.

Para tanto, vejamos a continuidade do aforismo 8341, onde a entidade nietzschiana
questiona: “Vocé ndo se prostaria e rangeria os dentes ¢ amaldigoaria 0 demonio que assim
falou? Ou vocé ja experimentou um instante imenso, no qual lhe responderia: ‘Vocé ¢ um
deus e jamais ouvi coisa tdo divina!’” (GC, 1V, 8341). Essa pergunta ndo tem qualquer
objetivo maior que provocar, instigar ou mesmo cultivar no leitor em questdo ou ainda as
forgas vitais que Ihe s&o constitutivas. Desta maneira, a alegoria nietzschiana visa apreciar o
guantum de poder que atravessa a nhossa existéncia, talvez nos concedendo outras
possibilidades que a incrementem, mas nada que nédo estivesse dado previamente em nossa
constituicdo vital.

Tudo isso ndo serd novidade para aquele que lembrar do subtitulo da autobiografia de
Nietzsche: como alguém se torna o que é. Portanto, aos decadentes a entidade portadora do

eterno retorno aparecera como um demonio, para 0s poderosos por natureza ela sera como um



180

anjo libertador. N&o foi por menos que Nietzsche declarou que a grandeza pertence a
terribilidade (16 [5] Inicio do ano — Verdo de 1888), ja que o portador do tragico ¢ a figura de
Dionisio. O emissario do eterno retorno busca cultivar o homem do futuro, aquele que de
forma andloga aos hero6is miticos “afirma at¢é mesmo o ‘ndo’ extremo, a aniquilacdo e o
sofrimento como pertencentes ao ente” (HEIDEGGER, 2010, p. 217). Nutrindo inicialmente
um caréater avaliativo, a doutrina do eterno retorno assume o papel de um projeto de superagédo
do baixo niilismo a partir de um imperativo categorico que nos lembra a velha ética kantiana,
com o detalhe de que Nietzsche desdenhava a possibilidade de uma razao legisladora e o livre
arbitrio.

Parece-nos que ele nunca fala diretamente com seus seguidores, mas sim, com as
forcas de configuracdo da existéncia; é a vida, portanto, que estd em condicdes de responder
ao chamado de Dionisio, mas s6 um tipo muito preciso de existéncia reagiria positivamente a
sua provocacdo: 0 homem que encontra o sentido da prépria vida no caos do vir-a-ser, mas
também o artista que retira seu estimulo criativo da dor, entre outras possibilidades. O eterno
retorno permitiria com isso um tipo de “selecdo natural” que diferencia “dois tipos de
sofredores, os que sofrem de abundancia de vida, que querem uma arte'®® dionisiaca e
também uma visdo e compreensdo tragica da vida — e depois os que sofrem de
empobrecimento de vida, que buscam siléncio, quietude, mar liso, redengdo de si” (GC, IV,
8370). O colapso do Ocidente representaria uma oportunidade Unica a realizagcdo desse
projeto, e por isso, Nietzsche refletiu sobre a probabilidade de realizacdo de um esquema
igualmente pessimista, mas em sentido dionisiaco (GC, IV, 8370), o que implicaria na
restituicdo de uma hierarquia humana correspondente ao das sociedades arcaicas.

A ldogica nietzschiana é relativamente simples: primeiramente seria preciso partir de
um dado patente dos novos tempos — o niilismo — sem apelar para o ceticismo infrutifero,
abracando tal situacao; o segundo passo seria lancar sobre a raca humana a formula dionisiaca
como um algoritmo de legitimacdo aristocratica. Afinal, o eterno retorno traz consigo a
mensagem da vontade de poder, levando-nos a contemplar o abismo da existéncia. Ora, 0S
gue conseguissem resistir a esse teste teriam em maos o segredo dos novos tempos, sendo o
eterno retorno no primeiro momento um diagndstico filoséfico, no segundo um diagrama de
orientacdo perspectivista.

Mas é provavel que a segunda menc¢do a doutrina seja ainda mais pertinente para a

nossa pesquisa, aparecendo no contexto de desenvolvimento de outra ideia fundamental do

103 A arte aqui é postulada como a atividade metafisica da vida, a criagdo propriamente dita.



181

pensamento nietzschiano: o Ubermensch (ZA, “Prélogo de Zaratustra”, §3); termo traduzido
usualmente por super-homem ou homem-transhordante'®. No discurso intitulado “Da visdo e
do enigma”, Zaratustra é confrontado por aquele que seria o principal antagonista de toda a
narrativa em questdo: o ando; a figura nietzschiana de representacdo da baixeza humana. A
missdo desse personagem é menosprezar a mensagem do profeta, na tentativa de ridicularizar
seus aspectos mais 6bvios — toda “verdade ¢ curva, o proprio tempo ¢ um circulo”, etc. — no
entanto, Zaratustra se irrita com o ando, acusando-o de apontar para o real sem com isso
vivencia-lo, declarando o seguinte: ““O espirito de gravidade!’ ndo tornes tudo tio leve para
ti!” (ZA, “Da visao e do enigma”, §2). A parabola parece fazer uma referéncia direta ao
homem moderno — ou ainda, ao académico positivista dos tempos de Nietzsche — que admitia
0 vir-a-ser de toda as coisas, sem com isso experimentar as consequéncias dessa realidade.

Zaratustra argumenta entéo que o eterno retorno € como um portal que apresenta dois
caminhos que se entrecruzam no presente, as duas faces da eternidade: o passado e o futuro —
“Essa longa rua para tras: ela dura uma eternidade. E a longa rua para la — isso € outra
eternidade” (ZA, “Da visdo e¢ do enigma”, §2) — caminhos que ndo se contradizem,
encontrando-se em um dado momento da ampulheta do tempo. Zaratustra se refere ao
instante, o “presente” como o entrecruzamento entre as duas faces do ciclo eterno de todas as
coisas. Na parébola, o ato de se atravessar o portal representa a vivéncia integral da doutrina,
algo que ja estava implicito n’A gaia ciéncia: o eterno retorno ¢ o “peso mais pesado” porque
é um pensamento abissal (ZA, “Da visdo e do enigma”, §2), impossivel de ser suportado pelos
decadentes, literalmente intoleravel aos fracos de espirito, os amaldi¢coadores da vida.

Ser tocado pelo instante seria como um vislumbre da possibilidade da emergéncia do
além-do-homem, algo possivel apenas mediante a afirmacdo incondicional da totalidade de
faces do real, sobretudo o instante. Na medida em que o viver, o sofrimento e o circulo ndo
podem ser coisas distintas, atravessando conjuntamente a imensa unidade do ser,
experimentar o instante revelaria a serpente vita (9 [26] Primavera de 1887), isto é: a face
temporal da vontade de poder. A mensagem de Zaratustra € a do regresso infinito de todas as
coisas, mas o entendimento dessa doutrina depende de um fato: aquele que “é antes ele
mesmo o instante que age e se projeta para o futuro e que ai antes deixa cair o passado, mas
muito mais o acolhe e afirma” (HEIDEGGER, 2010, p.241). Dessa maneira, a doutrina

nietzschiana exige que o além-do-homem seja essencialmente dionisiaco, em razdo de que

104 paulo César de Souza, o célebre tradutor das edigGes nacionais das obras de Nietzsche, opta por essa tradugao
tendo em vista evitar qualquer associagdo metafisica ao termo Ubermensch. Ainda assim optei pela traducdo de
Marco Antdnio Casanova, presente na traducéo das obras Nietzsche | e 11 de Heidegger.



182

apenas uma existéncia fundamentalmente afirmativa serviria como fator propulsor da
superacdo da decadéncia ocidental.

Fica patente que com a doutrina do eterno retorno, Nietzsche ansiava por um futuro
distinto e mais elevado, s6 ndo fica claro ainda se ele tinha clareza sobre que futuro seria esse.
Até o hoje a filosofia nietzschiana é fortemente associada a critica desconstrutivista, e ndo é
por acaso: inicialmente o eterno retorno assumiu a forma de uma ferramenta de destruicdo, em
virtude de que seria “decisiva a dureza do martelo, o prazer mesmo no destruir” (EH, “Assim
falou Zaratustra”, § 8) para que 0 novo pudesse nascer. O que podemos dizer com maior
nitidez é que o eterno retorno foi uma investida no intuito de se transfigurar a condicéo
moderna (baixo niilismo) na possibilidade de elevagdo (alto niilismo), pressupondo o
nascimento de um novo homem. Levando em conta que o saber tragico-dionisiaco é a
admissdo de que a vida é um perpétuo jogo de criacdo e destruicdo, entendendo o mundo
como uma obra de arte, o fruto de uma tensdo perpétua entre diversos polos de atuacéo vital, o
eterno retorno assume a forma da afirmacéo incondicional desse vislumbre, talvez mesmo
como uma pretensa continuidade da filosofia heraclitica.

Pode-se pressupor que o projeto nietzschiano acabaria “com a primazia da
subjetividade”, impondo ao homem moderno o dever de deixar de ser um sujeito perante a
realidade para se tornar parte [integrante e ativa] do mundo (MARTON, 2007, p. 312). Outras
possiveis consequéncias a projecdo do eterno retorno transitam entre a supressdo das
doutrinas teleologicas, a desconsideracdo das teses cientificas de fundo positivista, como
também o descarte das religides que evocam recompensas, puni¢es, o além mundo ou
mesmo a vida ap6s a morte, o que implica no desprezo pela tradigdo metafisica como um todo
(Ibidem, p. 311). Dessa maneira, Nietzsche parece ter elaborado uma filosofia pragmaética da
ficcdo, dado o envolvimento que fez da nocdo de arte na caracterizacdo de sua concepgéo de
mundo, entrelagando ao maximo as nog¢des de forca e conhecimento.

Essa associacao tinha por objetivo caracterizar o processo de superacdo da vida no seu
movimento continuo de criacdo e destruicdo de si mesmo, chegando a equivaler as nogdes de
poder e “mentira” tal como no comego de sua carreira. Se a vida € um magno movimento de
expansdo, dominio e transformacdo por parte da pluralidade de faces da existéncia, 0 que
resulta em afirmar que o viver ainda é um processo unitario onde se da o transcurso do poder,
a percepcdo do movimento criador e reconfigurador de si mesmo aparece como o fenémeno

de primeiro plano na especulagdo ontoldgica nietzschiana.



183

Como dissemos logo no inicio desta pesquisa, a vontade de poder é uma concepgao
que encontra ecos na filosofia heraclitica — lembrando que Nietzsche sempre entendeu que a
Grécia era tanto a origem da decadéncia ocidental, mas também era a “guardid da
possibilidade de elevagdo” (SAMPAIO, 2008, p. 149) — uma vez que o0 conceito nietzschiano
de vida pressupbe a submersdo na ciclicidade espaco-temporal caracteristica das culturas
antigas. Parece-nos que o eterno retorno nada mais seria que uma tentativa transmissao da
concepcao central de Nietzsche — no caso, a vontade de poder — seja como uma férmula

doutrinaria ou como um diagrama ontoldgico de viés revolucionario.

3.3 No rastro de um deus esquecido

Os altimos escritos de Nietzsche confirmam como houve um retorno aos textos de
juventude que compuseram o esboco central da metafisica da arte, no provavel intuito de
retomar um conjunto de temas e premissas da primeira fase da sua obra. Podemos considerar
que os fragmentos pdstumos da Ultima fase constituem um grande esboco autobiografico que
demonstra como o préprio Nietzsche se transformou em um componente de especulacdo
filosofica (COLLI, 2012, p. 591). Partindo deste entendimento, € inegavel que a obra
nietzschiana ndo esta sujeita a uma separagdo conceitual rigorosa, por mais que trabalhemos
desta forma. O que se conclui é que cada escrito nietzschiano esta intimamente ligado aos
demais, mantendo um elo de continuidade que nos impossibilita de fazer uma leitura linear de
seu legado.

Vejamos agora uma consideracdo onde Nietzsche parece resumir de forma decidida o

seu posicionamento diante de tudo o que havia elaborado:

Eu vi por primeiro a verdadeira oposicdo — 0 instinto que degenera, que se
volta contra a vida com subterranea avidez de vinganca (- o cristianismo, a
filosofia de Schopenhauer, em certo sentido ja a filosofia de Platdo, o
idealismo inteiro, como formas tipicas), e uma férmula de afirmacédo
suprema nascida da abundéancia, um dizer Sim sem reservas, ao sofrimento
mesmo, a culpa mesmo, a tudo o que é estranho e questionavel na existéncia
mesmo... Este Gltimo, mais radiante, mais exaltado-exuberante Sim a vida é
ndo apenas a mais elevada percepcao, é também a mais profunda, a mais
rigorosamente firmada e confirmada por ciéncia e verdade. (EH, “O
nascimento da tragédia”, § 2)



184

Atentemos para a formula central evocada pela doutrina nietzschiana: “um dizer Sim
sem reservas, ao sofrimento mesmo, a culpa mesmo, a tudo o que é estranho e questionavel na
existéncia mesmo”, uma passagem que expressa perfeitamente o sentido ético e afirmativo de
sua doutrina, mas além de tudo uma férmula que referencia diretamente as raizes helénicas
que envolvem essa concepcgdo. Ao passo que Nietzsche nos apresentou o eterno retorno pela
primeira vez segundo uma diretriz ética, o longo e misterioso percurso desse conceito deixa
subtendido a possibilidade de algo maior.

Mas se a doutrina nietzschiana foi concebida ao fim como uma afirmacéo irrestrita de
todas as faces da vida, podemos considerar que o eterno retorno seja uma declaracdo explicita
de Nietzsche em prol da concepgéo de vir-a-ser, o que implica afirmar a guerra, a destruicéo,
e a “harmonia” decorrente da tensdo entre a pluralidade de forcas no ciclo criagéo de todas as
coisas, algo diretamente ligado a filosofia heraclitica. A doutrina aparece-nos, portanto, como
uma afirmacdo incondicional da prépria ontologia da vontade de poder, o que nos aponta para
o0 fato de que o eterno retorno é aquilo que “deveria fundamentar uma revisdo de todos os
conceitos morais”, possibilitando a “transvalorac¢do de todos os valores” (SAFRANSKI, 2005,
p. 260 — 261); algo que sé seria possivel mediante uma relacdo complementar entre uma
ontologia plenamente consciente de seus limites e possibilidades e uma proposta doutrinaria
com fins de sele¢do e cultivo hierérquico.

Vontade de poder e eterno retorno se configuram como partes subsequentes e
complementares de um mesmo projeto: instaurar uma guinada na historia ocidental. Para
tanto, o primeiro passo seria 0 golpe de misericdrdia na velha e cansada cultura platénico-
aristotélica, mas além de tudo, era preciso apresentar uma tabua de valores radicalmente
distintas daquilo que se tornou regra até aqui; ou pelo menos, uma maneira eficiente de eleger
os valores que deveriam guiar a sociedade a partir de agora.

A palavra “radical” ndo ¢ empregada de forma acidental, pois temos em vista a
imersdo nietzschiana nas raizes da nossa historia, buscando por um dos fundamentos
esquecidos da nossa cultura, a sua origem, por assim dizer, “paga”. O raciocinio empregado
neste trabalho sempre foi a ideia de que “posi¢des extremas nao sdo suplantadas por posigoes
reduzidas, mas, por sua vez, apenas por outras extremas, mas invertidas” (5 [71] Verao de
1886 — Outono de 1887, p. 178). O proprio Nietzsche proferiu ao fim da sua carreira: “Fui
compreendido? — Dionisio contra o crucificado...” (EH, “Por que sou um destino”, § 8);
passagem que esclarece perfeitamente 0 engajamento da sua obra no cerne da historia do

pensamento ocidental.



185

Também dissemos varias vezes ao longo desta pesquisa que Nietzsche ndo era nem de
longe um cético, muito menos um simples niilista sem fins construtivos. Os leitores que
insistem em ver a obra nietzschiana como um recanto desconstrutivista sem maiores intencdes
pelo simples e vao prazer, mantém-se no subdrbio de uma leitura infrutifera e, talvez ainda,
perigosa. Tudo leva a crer que Nietzsche buscou arquitetar um projeto de enfrentamento da
tradicdo metafisica, e foi com esta finalidade que procurou no mundo antigo suas principais
referéncias teoricas.

N&o foi por menos que a figura de Dionisio ressurgiu com muita énfase no final da sua
carreira, mas ndo fica claro como esse personagem poderia simbolizar uma “revolucdo
espiritual” no contexto moderno. E ai que precisamos lembrar que, segundo Nietzsche, a
“for¢a dionisiaca” sempre foi uma representacdo de sua concepgdo artistica de mundo,
apontando para uma nova forma de pensar e uma nova maneira de filosofar (DICIONARIO
NIETZSCHE, 2016, p. 189). Foram varias as declaracbes em que o alemdo expressou
finalidade do seu projeto artistico, mesmo que sem a mengéo direta a Dionisio. Temos por

exemplo:

Desta forma, este livro é até mesmo antipessimista: a saber, no sentido de
que ensina algo que € mais forte do que o pessimismo, que é mais divino do
que a “verdade”: a arte [...] o evangelho dos artistas: “a arte como a tarefa
propriamente dita da vida, a arte como atividade metafisica”... (14 [21]
Inicio de 1888 — Primavera de 1888)

O essencial nessa concepcdo é o conceito de arte na relagdo com a vida: ela €
aprendida tanto psicolégicamente quanto fisiologicamente como o grande
estimulante, como aquilo que impele eternamente a vida, a vida eterna... (14
[23] Inicio de 1888 — Primavera de 1888)

Encontramos aqui a arte como fungdo orgénica: n6s a encontramos inserida
no instinto angelical da vida: nos a encontramos como maior estimulante da
vida — arte, com isso, sublimemente conforme a fins mesmo ainda no fato de
mentir... Mas nos equivocariamos se permanecéssemos junto ao seu poder de
mentir: ela faz mais do que meramente imaginar, ela transpde mesmo 0s
valores. (14 [120] Comeco de 1888)

Muito cedo despertei para a seriedade da relacdo entre arte e verdade: e
ainda hoje me encontro com um espanto sagrado diante dessa ambiguidade.
Meu primeiro livro <foi> a ele dedicado; o Nascimento da tragédia acredita
na arte sob o pano de fundo da outra crenca: de que ndo é possivel viver com
a verdade; o fato de que a “vontade de verdade” ja ¢ um sintoma da
degenerescéncia... Apresento uma vez mais a concepcdo estranhamente
sombria e desconfortavel daquele livro. Ela tem o primado ante outras
concepgdes pessimistas pelo fato de ser imoral.(16 [40] Inicio do ano —
Verdo de 1888)



186

Fragmentos como estes se multiplicaram nos ultimos anos da atividade intelectual de
Nietzsche, na maioria das vezes associando a arte a uma reabilitacdo do niilismo dos tempos
modernos. E indiscutivel que tal projeto ndo visava o “renascimento da tragédia” como na
juventude, sobretudo porque o pensamento nietzschiano acabou abandonando o saudosismo
wagneriano e com ele os anseios roméanticos. Contudo fica patente o seu intuito em restituir o
vigor do mundo ocidental, sem com isso apelar para uma tradicdo moribunda, e é ai que surge
Dionisio: representante da convicc¢do de que destruir e construir “constituem momentos de um
mesmo desenrolar, movimentos de um mesmo processo” (DICIONARIO NIETZSCHE, 2016,
p. 189). A queda das ideias ocidentais confirmava que a modernidade era um periodo de
grandes possibilidades, mas a questdo que fica é se ainda seria possivel falar de um Ocidente
se a maior parte da nossa histéria foi o resultado da comunhéo entre a filosofia platdnico-
aristotélica com a religiosidade judaico-cristé.

A resposta provavelmente esta no fato de que o pensamento nietzschiano sempre foi
significativamente otimista quando comparado ao de Schopenhauer, tragco de personalidade
que parece ter direcionado as forcas de Nietzsche para um caminho distinto daquele seguido
pelo velho mestre. Isso se revela na maneira como ele encarou o niilismo de seu tempo,
sustentando uma postura contraria ao baixo niilismo, sem com isso antever as possibilidades
negativas de seu projeto. Ora, se o impulso dialético havia decretado o fim da grande arte no
mundo grego, talvez a decadéncia ocidental pudesse levar a “ressurrei¢cdo” de Dionisio, uma
tendéncia romantica herdada por Nietzsche.

Tendo por base de inspiracdo esse traco de personalidade romantica de outrora — a
percep¢ao de que o “deus esquecido um dia retornaria” — e a consciéncia plena da
degeneracéo niilista da modernidade daria margens ao seu renascimento (11 [98] Novembro
de 1887 — Marco de 1888), Nietzsche levantou a possibilidade de que a dissolucdo de todos 0s
valores seria uma oportunidade a instauracdo de um projeto de revitalizacdo espiritual no
Ocidente. Mas até que ponto tal anseio implicaria em uma contradicdo filosofica, visto que o
Ocidente seria desde sempre a expressdo histérica da metafisica classica? A palavra
“revitalizacao” foi empregada aqui de forma imprudente? Ainda faz sentido falar disso,
levando em conta todas as declaragdes nietzschianas em relacdo a morte de Deus?

Parece-nos que ndo, especialmente porque o que entendemos por Ocidente foi o
resultado de uma conjun¢do muito peculiar de saberes, e é por isso que Nietzsche dedica todas
as suas forcas ao redescobrimento daquilo que teria sido eclipsado pela tradicdo metafisica

ainda no periodo grego. Baseando-se em todas as consideracdes que atravessam a sua obra,



187

podemos concluir que a primazia concedida a filosofia heraclitica é indiscutivel no tocante a
ontologia da vontade de poder. Isso porque, como ele mesmo afirmou, as coisas em que
acreditamos como duradouras sdo puras ficcdes, ja que se tudo flui, entdo a perecibilidade é
uma qualidade (a ‘verdade’), e a duragdo apenas uma aparéncia (11 [98] Novembro de 1887
— Marco de 1888). Levar o niilismo ao extremo de sua légica poderia implicar na restituicdo
de uma cultura fundamentalmente artistica, sendo esse projeto a tentativa de se redescobrir
um tipo de vida esquecida a muito tempo.

O eterno retorno surgiria como uma proposta para situar a vontade de poder como o
principio ontol6gico da sociedade por vir, uma férmula que nos permitiria revisar os conceitos
morais carregados até entdo, literalmente falando: instituir a transvaloracdo de todos os
valores, tendo em vista um futuro mais elevado. Para além disso, o eterno retorno pode ser
entendido como um projeto destinado ao cultivo de uma percepcao artistica de mundo, ja que
a vontade de poder é o nucleo ontoldgico dessa concepgao. Para tanto, “Dionisio surge para
designar uma nova concepcdo de mundo e impor-se como juiz para avaliar a modernidade”, e
por isso vontade de poder, eterno retorno e “principio dionisiaco operam um duplo registro no
quadro do pensamento nietzschiano” (DICIONARIO NIETZSCHE, 2016, p. 189), apontando
para uma nova forma de pensar e um novo tempo que Se faziam necessarios diante da faléncia
das velhas instituicdes ocidentais.

Tomando por base as diversas consideracgdes nietzschianas a respeito da ideia de que o
mundo ndo seria mais que obra de arte (2 [119] Outono de 1885 — Outono de 1886), s6 a
compreensdo da realidade como um perpétuo vir-a-ser possibilitaria a instituicdo de tal
principio valorativo. Isso fica claro em fragmentos como o de nimero 40 [50] onde Nietzsche
afirma que a vontade de poder deveria ganhar voz enquanto “uma nova filosofia”, uma
“tentativa de uma nova interpretacdo de todo acontecimento”; um projeto necessariamente
provisorio, e como ele mesmo diz: “s6 de maneira preparatoria e pré-conquistadora, sO
‘preludiando’ algo sério, para o que se precisa de ouvidos iniciados e seletos” (40 [50] Agosto
— Setembro de 1885), mas ndo de discipulos e tagarelas imitadores.

Em outro fragmento ele retoma algo que estava pressuposto na doutrina do eterno
retorno do mesmo, declarando: ‘O quanto de verdade suporta, o quanto de verdade ousa um
espirito?” — este se tornou, para mim, o medidor propriamente dito dos valores (16 [31] Inicio
do ano — Verdo de 1888). O eterno retorno deixa de ser concebido [apenas] como uma
férmula de viés ético-existencial para tomar corpo como um projeto de selegédo e cultivo de

uma certa percepcdo de mundo, a despeito do fato de que isso seria apenas um de seus



188

momentos, um “preludio” de algo maior para o qual o proprio Nietzsche parecia ndo saber ao
certo 0 que seria.

No mesmo fragmento ele ainda nos diz o seguinte: “Filosofia, tal como a compreendi
e vivi até aqui, é a busca voluntaria mesmo dos lados mais indesejados e mal-afamados da
existéncia”, sendo o “amor fati” (Ibidem) a sintese filoséfica decorrente do entrelacamento
entre vontade de poder e eterno retorno: o imperativo existencial de maior forga na obra
nietzschiana. Fica suposto que o primeiro passo desse projeto era aa firmacao incondicional
de todas as faces da vida, ¢ como ele mesmo diz: “ndo apenas como desejaveis com vistas aos
lados até aqui afirmados”, mas sobretudo, “em virtude deles mesmos, como os lados mais
poderosos, mais fecundos, mais verdadeiros da existéncia, nos quais se exprime mais
claramente sua vontade” (Ibidem). No segundo momento entra o polémico e emblematico

ponto derradeiro dessa doutrina, dado que Nietzsche diz:

Desvendei por meio dai em que medida outro tipo mais forte e diverso de
homem precisaria inventar para si, com vistas a outro lado, a elevacdo e a
intensificacdo do homem: seres mais elevados como para além de bem e mal,
como para além daqueles valores, que ndo podem negar a origem a partir da
esfera <do> sofrimento, do rebanho e da maioria — procurei pelos pontos de
partida dessa formagdo ideal inversa na historia (os conceitos ‘pagdo’,
‘classico’, ‘nobre’ descobertos novamente e expostos —)” (Ibidem)

Tudo nos leva a concluir que Nietzsche pensava ter em méos o segredo para a
revitalizacdo da cultura ocidental. O seu plano previa a tentativa de instaura¢do de uma “era
tragica” decorrente do processo de diferenciacdo qualitativo-espiritual entre homens, ou seja:
a criacdo de nova conjuntura aristocratica decorrente do cultivo de uma classe dionisiaca de
individuos, ‘semideuses” nascidos da lama do mais extremo niilismo. Podemos reler essa
proposta sob os termos da tentativa de fomentacdo de uma percepcdo tragico-dionisiaca de
mundo em plena modernidade, e em consonancia a isso, dar-se-ia o cultivo de uma nova
sociedade pautada na forca da criacdo valores correspondentes com o vir-a-ser.

Passagens que ratificam essa ideia sdo incontaveis nos escritos nietzschianos,
sobretudo na ultima década na sua produtividade intelectual. Mas uma delas nos chama a
atencdo por um simples detalhe, afirmando que: “Noés porém, ndo somos céticos — n0s ainda
acreditamos em uma ordem hierarquica dos homens e dos problemas e esperamos pela hora,
na qual essa doutrina da posicéo hierarquica e da ordem se inscrevera uma vez mais no rosto
aberto da sociedade plebeia” (35 [43]Maio — Julho de 1885). A énfase na ideia de que eles —

os filésofos do futuro? — ndo seriam céticos é determinante para 0 nosso entendimento, posto



189

que a partir disto fica claro que Nietzsche ndo era definitivamente um simples critico
desconstrutivista.

No entanto, isso também ndo o inscreve numa linha de pensamento elitista ou
eugenista como quiseram 0S nazistas, pois 0 seu ponto de vista como um todo assume a
sentenca de que o homem como género nunca estd em progresso, dado que tipos mais
elevados sempre serdo alcangados, mas ndo se manterdo; como ainda afirmaré, o dito ‘génio’
¢ sempre a maquina mais sublime que existe, e consequentemente, acaba sendo a mais
quebradica (14 [133] Comeco do ano de 1888), ndo havendo como esperar muito de uma
classe de soberanos; tudo esta fadado ao vir-a-ser, até mesmo a elevagéo espiritual.

Bata-nos perguntar do que nos valeria agora uma nova hierarquia humana, mas antes
de responder € preciso lembrar que o raciocinio nietzschiano é munido da intuicdo heraclitica
de que todo “acontecer, todo movimento, todo vir-a-ser” ¢ um fixar de graus e relacdes de
forgas, como uma luta” (9 [91] outono de 1887). A ldgica aristocratica que permeia essa
“revolugdo dionisiaca” lhe era entendida como um processo continuo que deveria se refazer
infinitamente, tal como o ciclo da vida. Ao passo que a luta pela existéncia designa apenas
um estado de excecdo, uma vez que a regra ¢ a “luta pelo poder, pelo ‘mais’, ‘melhor’, ‘mais
rapido’ e ‘mais frequente’ (34 [208]Abril — Junho de 1885), Nietzsche sempre teve em vista o
processo como um todo e a ndo a coisa em si, raciocinio que se aplica igualmente a sua
proposta de revitalizacdo cultural.

Se a forca € aquilo que se transforma, mas “sempre permanece a mesma”, pertence a
ela “um lado anterior, uma espécie de carater de Proteus-Dioniso, dissimulando-se e se
regozijando na transformagao” (35 [68] Maio — Julho de 1885). Como vimos, segundo o0 seu
raciocinio, a vida € pura vontade de poder, mas o0 que Nietzsche nos diz é que esse anseio
nada mais seria que um artificio ontologico — literalmente, um mecanismo artistico — em prol
do ciclo infinito de criacdo. Se o essencial de tal processo é a mudanca, por mais que no cerne
de tudo isso se dé a luta por um lugar nunca definitivamente alcancado, isto implica dizer que
a hierarquia humana proposta por Nietzsche passa longe de rigidez elitista dos grandes
monopolios politicos ou das elites oligarquicas da antiguidade.

O fundamento desse projeto é, como se disse, a filosofia heraclitica, e por isso, longe
de ser uma ode a guerra, a ontologia da vontade de poder é na verdade um grande elogio a
harmonia gerada pela tensdo entre a diversidade de faces no intimo do vir-a-ser. O niilismo
moderno ndo seria simplesmente um advento historico, mas aléem de tudo um vacuo aberto

pelo processo de esclarecimento filosofico, uma brecha que, no limiar das coisas, revela-nos



190

um aspecto inegavel da vida: a sua falta de sentido. Curioso ¢ ver que essa “fenda” poderia se
configurar como um momento de novas possibilidades no imenso esquema racional da nossa
histéria, talvez como um momento de “ressurreicdo” de um deus esquecido; a emergéncia de

algo que sempre esteve bem aqui.



CONSIDERACOES FINAIS

No fim das contas, esta pesquisa teve por objetivo revelar a face “construtiva” ou
menos relativista da obra de Nietzsche, um pensador geralmente associado ao caos do mundo
contemporaneo. De fato, a filosofia nietzschiana pode servir a muitas causas, inclusive as
piores e mais desastrosas, e é por isso que se abster de uma leitura esquematizada de seus
escritos pode ser a pior forma possivel de proteger o legado desse filésofo de empregos
indesejados. Nietzsche buscou derrubar velhos idolos, no entanto, para ele os icones do
mundo ocidental ndo possuiriam mais qualquer sentido vital, sendo o seu papel na verdade
revelar as demais possibilidades de vida escondidas por debaixo de estamentos metafisicos
moribundos.

Parece-nos que o seu plano era partir daquilo que estava dado como premissa no
contexto da modernidade [niilismo] para instaurar uma nova concepgdo de vida, a primeira
parte de sua proposta de revitalizacdo do mundo ocidental. Vontade de poder e eterno retorno
formariam as duas fases de um projeto que ndo almejava simplesmente restituir idolos ou
velhas formas de existir e pensar, mas oferecer uma infinidade de possibilidades de vida,
restaurando uma certa “hierarquia humana”, no sentido espiritual do termo.

Para tanto, dividimos a presente tese em trés capitulos distintos e complementares, no
intuito de se esclarecer, primeiramente, a epistemologia nietzschiana, no segundo momento, a
concepcao da vontade de poder, por ultimo, a doutrina do eterno retorno. No primeiro deles
foi feita uma leitura de viés tedrico com a finalidade de se elucidar os pormenores que
envolvem o pensamento nietzschiano no tocando ao seu “engajando filoséfico”, seja em
termos de continuidade ou rompimento com o que estava dado no seu contexto e experiéncia
individual. Foi dessa forma que se deu a aproximacdo da figura de Schopenhauer, com a
resolucdo final de que o conhecimento sé era possivel como erro, ficcdo e expressdo da
vontade de poder (7 [53] Final de 1886 — Primavera de 1887), férmula que reflete muito bem
a continuidade dada por Nietzsche ao legado do velho mestre.

O rompimento com Schopenhauer se daria na percep¢do de que era necessario
“Cunhar no devir o carater do ser” como uma prova da “mais elevada vontade de poder” (7
[53] Final de 1886 — Primavera de 1887), o que denominamos elemento tragico-dionisiaco do
pensamento nietzschiano, por mais que ndo tenha ocorrido uma certa quebra com a teoria da
representacdo schopenhauriana. No tocante a estrutura final apresentada pela obra de

Nietzsche, é inegavel que ha da sua parte a continuidade com a teoria do mundo como



192

vontade de representacdo, no entendimento de que todos os juizos e conceitos formulados
pela razdo se manteriam cravados numa instancia vital pouco ou nunca contemplada pela
tradicéo.

Em ultima instancia, Nietzsche parece ter adotado da obra schopenhauriana um
mecanismo de legitimacao epistemolégica inovador: o corpo. O que entendemos por “mundo”
nada mais seria que um reflexo direto da realidade projetada pela instancia fisioldgica,
estando toda verdade possivel circunscrita a existéncia fatica do intérprete. Esta ideia teria
possibilitado a Nietzsche formular uma nova teoria que ndo se subjugava aos ditames da
I6gica tradicional, mas também apresenta com muita clareza um novo critério de legitimacédo
epistemoldgica: o perspectivismo.

Diga-se de passagem, vimos que o perspectivismo passa longe do torpe relativismo em
geral conferido a Nietzsche, pois encontramos nele uma teoria que sustenta um critério muito
claro de “verdade”: a vida; ou, dito de outra forma: mais for¢a ou menos for¢a. Ndo ha davida
de que a obra nietzschiana foi marcada pelo advento de diversas teorias de fundo naturalista
que emergiram no século XIX, mas no limiar das coisas, a teoria schopenhauriana aparece-
nos como a principal fonte de legitimacdo da ideia do corpo como o centro de projecdo da
realidade; algo que, se observado pela fenomenologia de Merleau-Ponty, fica subentendido o
intuito descritivo e ndo positivista desse projeto.

Nietzsche buscava um meio de legitimagdo de uma nova concepgdo de vida,
tencionando inspirar uma grande reviravolta no Ocidente. Para tanto, a sua ideia deveria fazer
jus a concepcao de que o conhecimento seria um reflexo de um instinto vital, mas também
teria de carregar consigo o pragmatismo como um fator de “confirmacdo” dessa realidade. O
corpo nos revelaria que a vida nada mais é que o vir-a-ser, uma realidade de nascimento e
morte, geracdo e destruicdo; um mundo de corpos e de muitos outros infinitos mundos
particulares, mas com um sentido ordenador para onde tudo retorna e comega novamente
(CORDEIRO, 2012, p. 161). Fica claro que o raciocinio nietzschiano era atravessado por
outra influéncia ainda mais determinante que a de Schopenhauer, acabando por preencher a
epistemologia herdada com um dado pouco esclarecido, mas universal nos escritos de ambos
0s pensadores: a noc¢do de vir-a-ser.

Buscamos esclarecer a presenca dos diversos conceitos que confirmam a respectiva
intuicdo de Nietzsche ao longo da obra, tal como as ideias do caos, superagéo de si mesmo,
ciclicidade do processo de criagdo e destruicdo, arte, etc.; ideias que atestam como uma

verdadeira ontologia do vir-a-ser estava dada no decorrer de suas publica¢@es, culminando



193

com a emergéncia da sua tese central. A manifestacdo desse conceito foi um marco na obra de
Nietzsche, delimitando o inicio da sua autonomia intelectual. Como o proprio nome indica, se
ha algum elemento que caracterize e a0 mesmo tempo diferencie as concepcdes de vida de
Nietzsche daquele legada por Schopenhauer, este seria a nogdo do poder (macht), ao que nos
parece, um fator que angariou dos estudos classicistas de Nietzsche a intui¢do pré-platénica
de que o mundo seria o resultado do jogo de forgas.

A vontade de poder foi o saldo da observacdo metodologica do mundo natural em
consonancia com a liberdade especulativa de seu autor, mas neste ponto vemos que O
elemento de diferenciacdo dessa tese angaria da prépria formacao de Nietzsche algo que Ihe é
determinante. Macht é um termo problematico que pode levar a algumas traducGes
relativamente distintas entre si, consequentemente nos guiar por caminhos opostos. Parece-
nos que, para Nietzsche, Macht designa o eixo motor da vontade, isto que orientaria o afeto
primordial, dando-lhe sentido dentro do ciclo de superacédo de todas as coisas.

O poder seria, portanto, a pulsdo vital da existéncia, ao passo que também seria a
finalidade do ciclo de todas as coisas, sempre aspirando ao dominio, a recuperacdo ou
potencializacdo daquilo que desde si mesmo orienta o viver. O ponto mais polémico da
traducdo de Macht segundo a ideia do poder é o vislumbre de que a vida € um processo bélico
de superacdo de si mesmo, algo que para alguns “justificaria” as interpretacdes nazistas da
obra de Nietzsche. No entanto, segundo a nossa leitura, o que permeia essa concepcao de vida
€ uma inspiracdo fundamentalmente heraclitica, o que em parte legitima a interpretacdo da
guerra como pai de todas as coisas, mas no sentido de um processo que se volta contra a
estagnacdo e a infertilidade da vida; ponto de vista que contrasta radicalmente com o senso
conservador e eugenista do fascismo.

De fato, a vontade de poder é uma tese que da margens a diversas interpretacdes e
formas de encarar a vida, mas existe uma grande diferenca entre possibilitar uma
interpretacdo e legitima-la. A filosofia nietzschiana € problemaética porque lanca no jogo de
dados hermenéutico recortes criticos que, a depender dos interesses e ideologias em questéo,
podem servir as conveniéncias de seus intérpretes, inclusive justificar aberraces como o
nazismo; por mais que tenha ficado claro que, se estudada a fundo, ela passa longe de
corroborar ou legitimar finalidades do tipo.

Contudo, é importante lembrar que os estudos especializados na &rea nem sempre
chegam as maos de um leigo ou um leitor mal orientado, o que deixa muito claro o problema

inerente ao legado de Nietzsche, algo que paradoxalmente também é o seu ponto forte: ser



194

uma obra fragmentada, experimental e inconclusiva. Mas independente disso, segundo a
nossa interpretacdo a vontade de poder € uma tese que ndo exclui estritamente muitas das
possibilidades interpretativas que resguarda, lembrando que seu autor se orgulhava da simples
“possibilidade” inerente ao respectivo conceito, antes mesmo de qualquer uma de suas
realizacoes.

O principal fragmento utilizado para essa caracterizacdo geral do conceito de vida de
Nietzsche foi 0 postumo 38 [12], mas também foi nele que vimos uma série de passagens que
preconizavam a emergéncia do eterno retorno no cerne dessa especulacdo. Esclarecemos que
existe um grande debate sobre as possibilidades de interpretacdo do respectivo conceito — 0
que vai desde a ideia de um imperativo ético até a nocdo de uma cosmologia ciclica — mas o
que o fragmento em questdo deixa subentendido é a nogdo de que o eterno retorno seria, no
primeiro momento, a percepg¢édo temporal da vontade de poder, no segundo, uma proposta de
revitalizagdo do mundo moderno.

A ontologia da vontade de poder adota a intuicdo de que a guerra entre uma
diversidade de forcas seria o fator impulsionador de toda a vida, mas quando encarada sob 0
ponto de vista da doutrina heraclitica do logos, percebemos que ela ndo € uma filosofia de
legitimagéo fascista, mas curiosamente também nédo é uma filosofia progressista. Antes disso,
buscamos no terceiro capitulo pela justificativa dessa intuicdo a partir da leitura que o proprio
Nietzsche empreendeu da doutrina heraclitica desde os primeiros estudos na juventude.

Em sintese, podemos afirmar que a filosofia heraclitica lhe ofereceu uma concepcéo de
mundo radicalmente oposta aquela perpetuada pela tradicdo metafisica: um vir-a-ser
fracionado, que se alimentaria do antagonismo cosmolégico para fomentar a realidade.
Segundo esta doutrina, ndo existe estabilidade definitiva, pois no limite tudo é vir-a-ser, e
portanto, a totalidade do universo € regido por um ciclo bélico de forcas. Ao contrario de uma
percepcao caotica de mundo, Heraclito compreendeu que a guerra entre todas as coisas €, no
fundo, o processo motor da vida, revelando-se como uma verdadeira tensdo que cria um
equilibrio harmonioso entre os diversos polos de oposicao.

Ao contrario de seus antecessores ou da tradicdo metafisica que surgiria algum tempo
depois, Heraclito teria sido o grande afirmador da vida, desdenhando o pessimismo inerente a
cultura helénica ao nos deixar a percep¢do do vir-a-ser como justica (Diké) e harmonia
(Cosmos). Nesta atitude se revelaria, para Nietzsche, o carater dionisiaco da filosofia
heraclitica, sendo este 0 componente de didlogo assumido no cerne da concep¢do da vontade

de poder. O eterno retorno — enquanto afirmacéo irrestrita do vir-a-ser, inclusive de seus



195

aspectos mais problematicos — aparece como uma doutrina analoga ao legado heraclitico: uma
declaracdo nietzschiana em prol de sua concepcdo de vida, uma projecdo futurista e,
sobretudo, uma efetiva tomada de partido frente a existéncia.

A possibilidade da reavaliagdo de todos os valores morais se daria no cultivo de uma
percepcdo tragica de mundo, mas ao contrério de uma politica fascista que se basearia na
imposicdo de uma determinada forma de ver e viver, a doutrina nietzschiana exige que os
homens do futuro participassem ativamente na construcdo de sua “realidade”. E por isso que a
vontade de poder €, uma tese similar a de Schopenhauer, diferenciando-se da mesma por
“divinizar” essa concepcao de vida, buscando por sua justificativa, sem com isso se impor ou
castrar as interpretacGes feitas a partir dela. O exercicio interpretativo por si mesmo revelaria
0 lugar que assumido por cada individuo ou classe na sociedade do futuro, sendo as
explanacdes mais “decadentes” partes indissociaveis da civilizacdo que surgiria dai, por mais
que estivessem sujeitas a continua reavaliacdo, mas nunca a castracao rigorosa das mesmas.

A partir dai fica claro o porqué da filosofia nietzschiana ter influenciado de tamanha
forma o mundo contemporaneo, indo desde os movimentos politicos de viés fascista até as
teorias de orientacdo progressista e humanitaria. De forma ampla, porém imprecisa, a obra de
Nietzsche foi um dos fatores que levou a dissolugdo das grandes metanarrativas que
atravessaram a nossa historia, mas contrariamente aquilo que o alemé&o idealizou, nem todas
as implicagdes de seu pensamento foram dionisiacas e muito menos “alegres”. Mas podemos
estar sendo ingénuos ao tratar de algum tipo de “idealiza¢do” da parte de Nietzsche, posto que
0 Seu raciocinio nunca se orientou por qualquer tipo de teleologia no estilo hegeliano.

Para ficar mais claro, vejamos como estudiosos do mundo contempordneo como
Frangois Lyotard (1924 — 1998) ou Zygmunt Bauman (1925 — 2017) demonstraram de forma
coerente como no mundo do relativismo em que vivemos, foram as “redes de moeda” que
passaram a determinar a produgdo do conhecimento (LYOTARD, 2013, p. 7). Na pratica, 0s
discursos relativistas elaborados por pensadores como Nietzsche — mas néo exclusivamente
por ele — serviram no desmantelamento das pretensdes ditatoriais de certos movimentos
politicos e religiosos, inclusive os de viés fascistas. Todavia, enquanto de um lado ocorreu um
“processo de libertacdo dos ultimos vestigios de opressivos ‘deveres infinitos’,
‘mandamentos’ e ‘obrigag¢des’ absolutos” (BAUMAN, 2016, p. 9), do outro a técnica se
expandiu ilimitadamente, sem qualquer coisa que a impedisse, inclusive adotando um
discurso alinhado com o “pragmatismo”, um topico contemplado pelo pensamento

nietzschiano.



196

N&o estamos aqui responsabilizando Nietzsche pelos problemas do mundo
contemporaneo, apenas concluindo que a abertura que se encontra na sua obra é bastante
paradoxal, afinal de contas, um “solo fértil” pode gerar uma grande colheita, mas também
pode suscitar o nascimento de todos os tipos de ervas daninhas. Publicagfes que se atém néo
sO a vida e obra de Nietzsche, mas além de tudo aos desdobramentos posteriores do legado
nietzschiano sao bastante elucidativas quando nos fornecem um panorama geral das leituras
que se fizeram e continuam fazendo desse autor.

E o caso, por exemplo, do livro intitulado Nietzscheanismo, de Ashley Woodward,
publicado a nivel nacional em 2016, e que lanca um olhar claro e panordmico sobre 0s
diversos movimentos hermenéuticos que surgiram a partir da filosofia nietzschiana desde a
morte de seu autor, e que curiosamente continuam a nascer e se ramificar na atualidade. Tanto
esta, quanto o ja citado Didlogo com Nietzsche de Vattimo, alem das diversas biografias
elaboradas sobre o filsofo alemé&o, sem contar a infinidade de artigos e novas publica¢fes em
ambito nacional e internacional sobre o tema nos levam pensar que a filosofia nietzschiana é
mais poderosa do que imaginamos; consequentemente, mais perigosa, exigindo de seus
leitores uma grande responsabilidade.

A status de Nietzsche como um “fildsofo pop” néo facilita o esclarecimento de seu
pensamento, sobretudo numa realidade onde qualquer frase ou recorte aleatorio pode ser
compartilhada nas redes sociais de forma ilimitada. Estariamos lidando com algo maior que a
simples obra de Nietzsche, talvez algo semelhante aquilo que ele mesmo contemplou como
uma “forma de vida autdbnoma e incontrolavel”. Neste momento nos vem a mente a imagem
da Hydra de Lerna ("Yépa), um monstro mitoldogico com corpo de dragdo e diversas cabegas
de serpente que se regeneravam se fossem cortadas (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2007, p.
492). Além de uma forca da natureza, em termos psicologicos a Hydra é uma representacao
que remete aos vicios humanos que tendem a renascer quando a sua origem ndo morre, e da
mesma forma que ela, as piores interpretagcdes da obra nietzschiana — talvez mesmo as “faces
do nietzschianismo” — podem renascer e se ramificar de outras maneiras.

A comparacdo parece esdruxula, porém a alegoria nos serve para esclarecer que, a
despeito das intencbes de seu autor, a filosofia nietzschiana acabou tendo consequéncias que
estdo para além das forcas do préprio Nietzsche, mas também além dos esforgcos académicos
que relutam em negar certas leituras que encontram respaldo nos escritos nietzschianos.
Parece-nos que o esclarecimento do “carater bélico” da obra nietzschiana, especialmente

aquele que atravessa a ontologia da vontade de poder é o melhor caminho para isso,



197

retratando com a maior lucidez possivel o que significa a estima do autor pelos gregos antigos
e a sua percepc¢do da guerra como eixo motor da vida, um processo harmonioso decorrente da
tensdo continua entre os diversos polos de oposi¢cdo que compdem a existéncia.

Retomar o sentido originario ou “sistematizar” minimamente uma obra que reluta em
ser sistematizada € um bom caminho para reorientar ou corrigir certas interpretacGes que
podem nos levar a adventos histéricos indesejados, especialmente porque no universo em que
vivemos tudo é possivel, inclusive os piores e mais tragicos acontecimentos. Abster-se desse
dever a partir de um relativismo excessivo pode acabar contribuindo com tragédias em
emergéncia, sendo-nos imperativo, como diz o proprio Nietzsche, “inserir no devir o carater
do ser”, definindo conscientemente certos lugares no jogo de dados do viver, elegendo os
valores que guiardo nossas vidas; mas sem nos esquecer que o vir-a-ser s6 é possivel na sua

pluralidade constitutiva.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Traducdo: Alfredo Bosi. 5% Ed. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2007.

ALVES, Alexandre. Helenismo e critica da modernidade: A relagdo com a Antiguidade no
pensamento de Nietzsche in Revista Tragica: estudos sobre Nietzsche. 2° semestre de 2008 -
Vol 1. —n®2 —pp. 1-17.

ANAXIMANDRO. Doxografia e fragmentos In: Os pré-socraticos [Os pensadores].
Traducgdo: Rubens Rodrigues Torres Filho. 12 Ed. Sdo Paulo — SP: Abril cultural, 1973.

ANAXIMANDRO. Doxografia e fragmentos In: Os filésofos pré-socraticos. 8 Ed.
Traducéo de Carlos Alberto Louro Fonseca. Lishoa: Fundagdo Calouste Gulbenkiean, 2013.

ASTOR, Dorian. Nietzsche (biografia). Trad. de Gustavo de Azambuja Felix. Porto Alegre —
RS: LPM, 2013.

BAUMAN, Zygmunt. Etica pds-moderna. Traducdo de Jodo Rezende Costa. S&o Paulo —
SP: Ed. Paulus, 2016.

BOBBIO, Norberto, MATTEUCCI, Nicola e PASQUINO, Gianfranco. Dicionario de
Politica. Sdo Paulo: Editora UnB. 2004.

CERBONE, David. R. Fenomenologia. Traducdo: Caesar Souza. Petropolis — RJ: Vozes,
2013.

CHEVALIER, Jean. CHEERBRAMT, Alain. Diciondrio de Simbolos: mitos, sonhos,
costumes, gestos, formas, figuras, cores, numeros. Traducdo: Vera da Costa e Silva, Raul
de Sa Barbosa, Angela Melim, Lucia Melim. 212 Edicdo. Rio de Janeiro — RJ: Ed. José
Olympio, 2007.

COLLI, Giorgio. Posfacio In: Fragmentos postumos, 1887 — 1889 (Vol. VII). Rio de Janeiro
—RJ: Ed. Gen/Forense Universitaria, 2012.

CORDEIRO, Robson Costa. O Corpo como Grande Razdo: Analise do Fenémeno do
Corpo no Pensamento de Friedrich Nietzsche. 12 Ed. Jodo Pessoa — PB: Annablume, 2012.

CUNHA, Tito C. Prefacio in Da Retdrica. Sdo Paulo — SP: Ed. Veja, 1995

DICIONARIO DE LATIM-PORTUGUES, PORTUGUES-LATIM. Lishoa — PT: Porto
Editora, 2012.

DICIONARIO DE FILOSOFIA CAMBRIDGE. Séo Paulo — SP: Ed. Paulus, 2006.

DICIONARIO GREGO-PORTUGUES / PORTUGUES-GREGO. 12 Edicdo. Porto - PT:
Editora Porto, 2010.

DICIONARIO NIETZSCHE. Sio Paulo — SP: Edigdes Loyola, 2016.



199

ESQUILO. Prometeu acorrentado In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. Sdo Paulo —
SP: W. M Jackson Inc., 1964.

EURIPEDES. Alceste In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. S3o Paulo — SP: W. M
Jackson Inc., 1964.

Electra In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. S&o Paulo — SP: W. M Jackson
Inc., 1964.

Hipdlito In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. Sdo Paulo — SP: W. M
Jackson Inc., 1964.

FOGEL, Gilvan. Apresentagdo in Vontade de poder. Trad. de Marcos Sinésio Pereira
Fernandes e Francisco José Dias de Moraes. Rio de Janeiro — RJ: Ed. Contraponto, 2008.

FOUCAUT, Michel. Microfisica do poder. Organizacao, introducdo e revisdo técnica por
Roerto Machado. 27° Ed. Srta. Ifigénia — S&o Paulo: Ed. Graal, 2013.

FREZZATTI JR, Wilson Antonio. Nietzsche contra Darwin. Sdo Paulo — SP: Edigdes
Loyola, 2014.

GRANIER, Jean. Nietzsche. Trad. de Denise Boatman. PortoAlegre — RS: L&PM POCKET,
2011.

HABERMAS, Jugen. Discurso filosofico da modernidade. Trad. de Luiz Sérgio Repa e
Rodnei Nascimento. Sdo Paulo — SP: Martins Fontes, 2002.

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche I. Trad. de Marco Anténio Casanova. Rio de Janeiro — RJ:
12 Ed. Forense Universitaria, 2010.

Nietzsche Il. Trad. de Marco Antbnio Casanova. Rio de Janeiro — RJ: 1?2 Ed.
Forense Universitaria, 2007.

Heraclito. Trad. de Marcia Sa Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro — RJ: Ed.
Relumedumara, 1998.

Introducéo a filosofia. Trad. de Marco Anténio Casanova. S&o Paulo — SP: Ed.
Martins Fontes, 20009.

HERACLITO. Doxografia e fragmentos In: Os pré-socréaticos [Os pensadores]. Traduc&o:
Wilson Regis e José Cavalcante de Souza. 1% Ed. S&o Paulo — SP: Abril cultural, 1973.

HERACLITO. Doxografia e fragmentos In: Os fildsofos pré-socraticos. 82 Ed. Tradugéo de
Carlos Alberto Louro Fonseca. Lisboa: Fundagdo Calouste Gulbenkiean, 2013.

HESIODO. Teogonia. Trad. de Christian Werner. Sdo Paulo — SP: Ed. Hedra, 2013.

Teogonia: a origem dos deuses. 3° Ed. Trad. de Jaa Torrano. Sdo Paulo — SP: Ed.
[luminuras LTDA, 1995.



200

Os trabalhos e os dias. Trad. de Christian Werner. Sdo Paulo — SP: Ed. Hedra,
2013.

HOMERO. Odisseia. Trad. de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro — RJ: Ed. Saraiva, 2011.
Iliada. Trad. de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro — RJ: Ed. Saraiva, 2011.

HOUAISS, Anténio. Dicionario Houaiss da Lingua Portuguesa. Rio de Janeiro, Ed. Objetiva,
2001.

ISIDRO PEREIRA, S.J. Dicionario grego-portugués e portugués-grego. Lisboa: 5% Ed.
Livraria apostolado da imprensa, 1976.

ITAPARICA, André Luis Mota. Darwin e Nietzsche: natureza e moralidade in Nietzsche e as
ciéncias. Rio de Janeiro — RJ: Ed. 7 Letras, 2011.

JAEGER, Werner. Paidéia: A formacao do Homem Grego. Trad. de Artur M. Parreira. S&o
Paulo — SP: 32 Ed. Martins Fontes, 1994.

KANT, Immanuel. Critica da razéo pratica. Trad. de Afonso Bertagnoli. Rio de Janeiro —
RJ: Ed. Saraiva, 2013.

Critica da razéo pura. Trad. de Fernando Costa Mattos.Sao Paulo — SP: Ed. Vozes,
2013.

Prolegébmenos In: Os Pensadores. Trad. de Tania Maria Bernkopf. Sdo Paulo: Ed.
Abril cultural, 1974.

Fundamentacdo da metafisica dos costumes In: Os Pensadores. Trad. Paulo
Quintela. Sdo Paulo: Ed. Abril cultural, 1974.

LANGENSCHEIDT. Taschenwdrterbuch Portugiesisch. Berlin: Langenscheidt, 2011.

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. A monodologia e outros textos. Traducdo: Fernando Luiz
Barreto Gallas e Souza. Sdo Paulo — SP: Hedra, 2009.

LUCCHESI, Barbara. Filosofia dionisiaca: vir-a-ser em Nietzsche e Heraclito in Cadernos
Nietzsche vol. 1, p. 53-68, 1996.
Disponivelem:http://www.fflch.usp.br/df/gen/pdf/cn_01 03.pdf. Acessoem 25 de julho de
2009.

LYOTARD, Jean-Francois. A condicédo pds-moderna. Traducdo de Ricardo Corréa Barbosa.
Rio de Janeiro — RJ: Ed. José Olympio, 2013.

KIRK, G. S., RAVEN, J. E., SCHOFIELD, M. Os fil6sofos pré-socraticos. 8% Ed. Tradugdo
de Carlos Alberto Louro Fonseca. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkiean, 2013.

MAGNUS, Bernard and HIGGINS, Kathleen M. The Cambridge Companionto Nietzsche
Online. Disponivel em:


http://www.fflch.usp.br/df/gen/pdf/cn_01_03.pdf

201

http://universitypublishingonline.org/cambridge/companions/ebook.jsf?bid=CB09781139000
604. Cambridge UniversityPress, 2006.

MARTON, Scarlet. Nietzsche: das forcas cdsmicas aos valores humanos. Belo Horizonte:
Ed. UFMG, 2000.

O eterno retorno do mesmo: tese cosmoldgica ou imperativo ético? In: Etica:
Varios autores. Sdo Paulo — SP: Companhia de Bolso, 2007.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepcdo. Tradugdo: Carlos Alberto
Ribeiro de Moura. 3° ed. Sdo Paulo — SP: Martins fontes, 2015.

MOURA, Carlos A. R. de. Nietzsche: civilizacdo e cultura. S&o Paulo: Martins Fontes,
2005.

MULLER-LAUTER, Wolfgang. Nietzsche: sua filosofia dos antagonismos e o0s
antagonismos de sua filosofia. Trad. de Clademir Araldi. Sdo Paulo — SP: Ed. Unifesp, 2009.

NASSER, Eduardo. Nietzsche e a ontologia do vir-a-ser. Sdo Paulo — PT: Ed. Loyola, 2015.

NETO, Jodo Evangelista Tude de Melo. 10 LicGes sobre Nietzsche. Petrépolis — RJ: Editora
Vozes, 2017.

NIETZSCHE, Friedrich. A filosofia na era tragica dos gregos. Trad. de Gabriel Valladdo
Silva. Porto Alegre — RS: Ed. L&PM Pocket, 2011a.

A filosofia na idade tragica dos gregos. Trad. de Maria Inés Madeira de Andrade.
Lisboa: Edicbes 70, 2009e.

A visdo dionisiaca do mundo. Trad. de Marcos Sinésio Pereira Fernandes e Maria
Cristina dos Santos de Souza. Sdo Paulo — SP: Ed. Martins Fontes, 2005a.

A gaia ciéncia. Trad. de Paulo César de Souza. Sdo Paulo - SP: Ed. Companhia das
letras, 2012a.

Aurora. Reflexdes sobre os Preconceitos Morais. Trad. de Paulo César de Souza.
Séo Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2012b.

Assim falou Zaratustra. Trad. de Paulo César de Souza. Sdo Paulo - SP: Ed.
Companhia das letras, 2011b.

Além do bem e do mal. Preltdio a uma Filosofia do Futuro. Trad. de Paulo César
de Souza. S&o Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2005b.

A vontade de poder. Trad. de Méarcos Sinésio Pereira Fernandes, Francisco José
Dias de Moraes. Rio de Janeiro — JR: 12 Ed. Contraponto, 2008a.

Crepusculo dos idolos. Trad. de Paulo César de Souza. Sdo Paulo: Editora
Companhia das Letras, 2010.


http://universitypublishingonline.org/cambridge/companions/ebook.jsf?bid=CBO9781139000604
http://universitypublishingonline.org/cambridge/companions/ebook.jsf?bid=CBO9781139000604

202

Cinco prefécios. Trad. de Pedro Sussekind. Rio de Janeiro: Editora Sette Letras,
1996a.

Il Consideracdo intempestiva: Sobre a utilidade e os incovenientes da historia
para a vida in Escritos sobre a historia. Trad. de Noéli Correia de Melo Sobrinho. Séo Paulo
— SP: Ed. PUC Rio e Edic¢des Loyola, 2005c.

111 Consideragdo intempestiva: Schopenhauer educador in Escritos sobre a
educacdo. Trad. de Noéli Correia de Melo Sobrinho. Sdo Paulo — SP: Ed. PUC Rio e Edicdes
Loyola, 2003a.

Da Retdrica. Trad. de Tito Cardoso e Cunha. Sdo Paulo — SP: Ed. Veja, 1995b.

Der Wille Zur Macht. Stuttgart - Deustchland: Ed. Kroner, 1996b.

Despojos de uma tragédia. Trad. de Ferreira da Costa. Porto — Portugal: Editora
Porto, 1944.

Ecce homo. Como Alguém se Torna o que €. Trad. de Paulo César de Souza. Sao
Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2008b.

Fragmentos péstumos 1884 — 1885. VI. Trad. de de Marco Antdnio Casanova. Rio
de Janeiro — RJ: Ed. Egn/Forense Universitaria, 2013a.

Fragmentos postumos 1885 — 1887. VI. Trad. de de Marco Antdnio Casanova. Rio
de Janeiro — RJ: Ed. Egn/Forense Universitaria, 2013a.

Fragmentos postumos 1887 — 1889. VII. Trad. de de Marco Antdnio Casanova.
Rio de Janeiro — RJ: Ed. Egn/Forense Universitaria, 2012c.

Genealogia da moral, uma polémica. Trad. de Paulo César de Souza. S&o Paulo -
SP: Ed. Companhia das letras, 2009a.

Humano, demasiado humano. Trad. de Paulo César de Souza. Sdo Paulo - SP: Ed.
Companhia das letras, 2011c.

Humano, demasiado humano Il. Trad. de Paulo César de Souza. Sao Paulo - SP:
Ed. Companhia das letras, 2011d.

Introducéo a tragédia de Sofocles. Trad. de Ernani Chaves. Rio de Janeiro — RJ:
2006.

Les philosophes préplatoniciens. Trad. de Nathalie Ferrand. Paris: Editions de
Léclat, 1994.

O anticristo e Ditirambos de Dionisio. Trad. de Paulo César de Souza. Sdo Paulo -
SP: Ed. Companhia das letras, 2009b.

O caso Wagner e Contra Wagner. Trad. de Paulo César de Souza. Sdo Paulo - SP:
Ed. Companhia das letras, 2009c.



203

O ultimo filésofo. Consideracdes sobre o conflito entre arte e conhecimento. In: O
livro do filésofo. 62 Reimpressdo. Trad. de Rubens Eduardo Ferreira Frias. Sdo Paulo — SP:
Ed. Centauro, 2010.

O filésofo como médico da civilizacdo. In: O livro do filésofo. 62 Reimpressao.
Trad. de Rubens Eduardo Ferreira Frias. Sdo Paulo — SP: Ed. Centauro, 2010.

O nascimento da tragédia ou Helenismo e Pessimismo. Trad. de J. Guinsburg.
S&o Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2007.

“Fragmentos postumos de Friedrich Nietzsche (1869-1889)” In: Sabedoria para
depois de amanha. (Selecéo dos fragmentos postumos por Heinz Friedrich). Trad. de Karina
Jannini. S&o Paulo — SP: Ed. Martins Fontes, 2005d.

Da Retorica. Tradugdo: Tito Cardoso e Cunha. S&o Paulo — SP: Ed. Veja, 1995.
Sobre a verdade e a mentira. Trad. de Fernando de Moraes Barros. Sdo Paulo —
SP: Ed. Hedra, 2008c.

Sobre o futuro dos estabelecimentos de ensino in Escritos sobre a educacdo. Trad.
de Noéli Correia de Melo Sobrinho. Sao Paulo — SP: Ed. PUC Rio e Edic¢des Loyola, 2003b.

Wagner em Bayreuth. Trad. de Anna Hartmann. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 2009d.

NOVELLO, Mério. O que é cosmologia? A revolucdo do pensamento cosmoldgico. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006.

NUNES, Thiago Gomes da Silva. A sombra do mundo antigo: reflexos do pensamento grego
na filosofia de Friedrich Nietzsche. Disponivel em:
https://sigaa.ufpb.br/sigaa/public/programa/defesas.jst?lc=en_US&id=1884. Acesso em: 27
do outubro de 2016.

REALE, Giovanni, ANTISERI, Dario. Histéria da filosofia: patristica e Escolastica. Sdo
Paulo — SP: Ed. Paulus, 2011.

REYNOLDS, Jack. Existencialismo. Traducao: Ceasar Souza. Petropolis — RJ: Ed. Vozes,
2014.

ROOB, Alexander. Alguimia & Misticismo. Lisboa — PT: Taschen - Bibliotheca Universalis
2017.

SAFRANSKI, Rudiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. Trad. de Lya Lerr Luft. 22 Ed.
Séo Paulo: Geracdo Editorial, 2005.

Romantismo: uma questdo alemd. Trad. de Rita Rios. 2% Ed. Sdo Paulo — SP:
Estacéo liberdade, 2007.


https://sigaa.ufpb.br/sigaa/public/programa/defesas.jsf?lc=en_US&id=1884

204

SAMPAIO, Alan da Silva. Origem do Ocidente: a antiguidade grega no jovem Nietzsche.
ljui — RS: Ed. Inijui, 2008.

SANTOS, Mario Ferreira dos. Ontologia e cosmologia: a ciéncia do ser e a ciéncia do
cosmos. 3% Ed. S&o Paulo — SP: Livraria e Editora Logos LTDA, 1959.

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade de representacdo. Trad. de Jair
Barboza. S&o Paulo — SP: Ed. UNESP, 2005.

SPENGLER, Oswald. A decadéncia do Ocidente [Edicdo condensada por Helmut Wener]
Trad. de Herbert Caro. Rio de Janeiro — RJ: Ed. Zahar, 1973.

STEGMAIER, Wener. As linhas fundamentais do pensamento de Nietzsche. Traducdo:
Oswaldo Giacoia Jr., Anténio Edmilson Paschoal, Anna Hartmann Cavalcanti, André Luis
Muniz Garcia, Jorge Luiz Viesenteiner, Marta Faustino e Vicente de Arruda Sampaio.
Petrépolis — RJ: Editora Vozes, 2013

VATTIMO, Gianni. Didlogo com Nietzsche. Trad. de Silvana Cobucci Leite. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2010.

VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religido na Grécia antiga. Trad. de Joana Angélica D’ Avila
Melo. Sdo Paulo — SP: Martins Fontes, 20009.

WOODWARD, Ashley. Nietzschianismo. Tradugdo: Diego Kosbiau Trevisan. Petrépolis —
RJ: Ed. Vozes, 2016.

WOTLING, Patrick. Vocabulario de Friedrich Nietzsche. Trad. De Claudia Berliner. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 2011.

YOUNG, Julian. Friedrich Nietzsche: uma biografia filosofica. Tradugdo: Marisa Motta.
Rio de Janeiro — RJ: Forense Universitaria, 2014.



