
 

PROGRAMA INTEGRADO DE DOUTORADO EM FILOSOFIA 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE – UFRN 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE 

 

 

 

GENEALOGIA DA VONTADE DE PODER 

SOBRE A POSSIBILIDADE DE UM PROJETO DE REEDIFICAÇÃO 

DO OCIDENTE NA OBRA DE F. NIETZSCHE 

 

 

 

 

THIAGO GOMES DA SILVA NUNES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2018 



2 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na publicação 

Seção de Catalogação e Classificação 

 

N972g Nunes, Thiago Gomes da Silva. 

Genealogia da vontade de poder: sobre a possibilidade 

de um projeto de reedificação do ocidente na obra de F. 

Nietzsche / Thiago Gomes da Silva Nunes. - João Pessoa, 

2019. 

204 f. 

Orientação: Robson Costa Cordeiro Cordeiro. 

Coorientação: Miguel Antônio do Nascimento 

Tese (Doutorado)- UFPB/CCHLA. 

  

     1. Corpo. 2. Perspectivismo. 3. Vontade de Poder. 4. 

Eterno Retorno. 5. Trágico-Dionisíaco. I. Cordeiro, Robson 

Costa Cordeiro. II. Nascimento, Miguel Antônio do. III. 

Título 

UFPB/CCHLA 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 
 

THIAGO GOMES DA SILVA NUNES 

 

 

 

GENEALOGIA DA VONTADE DE PODER 

SOBRE A POSSIBILIDADE DE UM PROJETO DE REEDIFICAÇÃO 

DO OCIDENTE NA OBRA DE F. NIETZSCHE 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa Integrado de 

Doutoramento em Filosofia das Universidades 

Federais da Paraíba (UFPB), Rio Grande do Norte 

(UFRN) e Pernambuco (UFPE) como requisito 

parcial para a obtenção do título de Doutor em 

Filosofia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2018 
 

 



4 
 

 
 

 



5 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

“O silêncio e a risada são a chave 

– silêncio dentro, 

risada fora” 

Osho - Zen 

 

 

 

 



6 
 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 Desde já é preciso esclarecer que este trabalho é resultado de diversas forças que me 

acompanharam nos últimos dez anos. Hoje estou maduro o suficiente para ver como nunca 

somos verdadeiramente “autores” daquilo que produzimos, afinal de contas, como poderia ter 

dado conta de um trabalho como este sem o apoio direto e indireto de tantas almas; mas ainda 

e de diversas formas, é curioso constatar como as várias “personalidades” e “experiências” 

que entrei em contato até agora permeiam este texto, e por isso não me orgulho tanto do feito, 

mas muito mais por desfrutar da companhia de pessoas tão maravilhosas. 

 Deixo meus agradecimentos iniciais à minha amada família – Annie Figueiredo 

[esposa/namorada ever], Iêda Gomes [mãe], Vanildo Nunes [pai] e Renata Gomes [guria], 

entre os demais parentes – que suportou o mau humor que apresentei durante esse tempo. 

Sempre gostei de escrever, porém, lidar com prazos e exigências administrativas é algo 

sufocante, e por isso tais questões acabaram por me retirar a alegria de viver durante anos. 

Sem o apoio imenso deles eu nem sequer estaria vivo, e por isso sempre foram e continuarão 

sendo o sentido da minha vida. 

 Da mesma forma agradeço profundamente aos diversos amigos que estiveram 

envolvidos com o projeto, com destaque para o grupo dos Macacos de Zaratustra – os 

professores Ramon Bolívar Germano, Breno Dutra Serafim Soares, Luismar Cardoso de 

Queiroz, João Miguel, Thiago de Oliveira Medeiros, e Márcio J. S. Lima – companheiros que 

vêm me escoltando desde os tempos de graduação em 2007. Já se foram mais de dez anos de 

filosofia e aprendizados sem tamanho, e seria de uma ingenuidade absurda pensar que eles 

não estariam presentes na minha leitura. 

 Por último, mas não menos importante, deixo meus agradecimentos aos diversos 

professores que tive a honra de acompanhar desde a época de graduação. Neste sentido a 

UEPB sempre será a minha “mãe”, e por isso os mestres dessa instituição – como Thalles 

Azevedo de Araújo, Írio Vieira Coutinho, Júlio César Kestering, Reginaldo Oliveira Silva e 

especialmente Maria Simone Marinho Nogueira, minha grande e eterna professora, a primeira 

a me orientar para os estudos do pensamento nietzschiano – tiveram uma participação 

decisiva no percurso que segui até agora. Mas também a UFPB me guiou no restante desta 

jornada, e por isso deixo meus agradecimentos a todo o corpo docente dessa instituição, com 

destaque para os professores Miguel Antônio do Nascimento e Robson Costa Cordeiro, 



7 
 

 
 

verdadeiros mestres na docência e, principalmente, legítimos sábios; vos admiro não só pelo 

conhecem, mas sobretudo pelo que representam. 

 Por fim, admito que esta pesquisa definitivamente não saiu como eu previa, mas hoje 

em dia percebo que a vida não é lá muito simpática a planejamentos. Faço parte de um grupo 

de pesquisadores que não tiveram o privilégio de estudar na paz mais indicada a um trabalho 

do tipo, e por isso todas as crises e turbulências políticas que vivenciamos desde o ano de 

2013 acompanharam estes projetos. Fui o mais firme possível naquilo que havia sido 

apresentado ao programa de doutorado, concluindo de uma forma ou de outra o prometido. 

Talvez o fato de ter me afastado “existencialmente” da obra de Nietzsche tenha ajuda a lidar 

com o seu pensamento de uma maneira mais objetiva e menos ideológica, mas assumo que 

esse distanciamento diminuiu significativamente meu rendimento com o autor, entre outras 

coisas. No fim das contas, todos os meus estudos em volta da obra nietzschiana surgiram de 

um anseio particular que, ao meu ver, já foi superado, e por isso hoje em dia sigo um caminho 

distinto, por mais carregue consigo os traços mais significativos do pensamento desse autor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 
 

Resumo 

O nome de Nietzsche foi invocado por uma diversidade significativa de movimentos políticos 

e ideológicos ao longo de todo o século XX, um fenômeno que pode revelar mais que um 

simples jogo arbitrário de interpretações por parte de seus autores. Chamamos a atenção para 

uma possível lacuna nem sempre observada pelos pesquisadores da área e que poderia 

contribuir muito com a resolução de velhas querelas hermenêuticas em volta do legado 

nietzschiano. Para tanto, é de suma importância arriscar uma análise conjunta de seu 

pensamento, seguindo um percurso de estudos que nos leve da epistemologia perspectivista à 

sua concepção de mundo/vida/ser: a vontade de poder. A dissolução epistemológica deixada 

pela filosofia crítica no século XIX provavelmente levou Nietzsche a lutar contra o 

subjetivismo moderno, tendo em vista retomar a especulação sobre a vida por um viés distinto 

daquele evocado pela metafísica clássica. Desta forma, retomaremos a sabedoria do corpo 

como chave de entendimento para o redescobrimento nietzschiano do mundo; um projeto 

similar àquilo que seria a fenomenologia de Maurice Merleau-Ponty (1908 – 1861), mas que 

na verdade revela como a obra de Nietzsche é e continuará fortemente enraizada no 

pensamento de Arthur Schopenhauer (1788 -1860). Seja como for, neste ponto perceberemos 

que o projeto nietzschiano vai além de um simples joguete filosófico qualquer, estando 

fortemente engajado à tentativa de enfrentamento dessa tradição, talvez ainda com o intuito de 

reconfigurar o velho e moribundo Ocidente. A tímida, contudo efetiva caracterização do ser 

elaborada por Nietzsche – a ontologia da vontade de poder – acaba revelando que suas 

reflexões estão munidas de uma inspiração tipicamente pré-platônica: a tragédia antiga e a 

filosofia heraclítica. Sendo assim, Nietzsche tentará contrapor a afirmação dionisíaca dos 

trágicos ao impulso da dialética socrático-platônica, apresentando-nos por fim a doutrina do 

eterno retorno: por um lado, a expressão temporal da vontade de poder; por outro, um tipo de 

“imperativo categórico nietzschiano”. Depois da vontade de poder, o eterno retorno seria o 

segundo passo dado por Nietzsche na elaboração de um diagrama com inspiração pré-

platônica, justamente onde a tradição arcaica teria falhado ou estagnado. Seu projeto surgiria 

da tentativa de superação da tradição clássica a partir do reconhecimento de um saber que lhe 

seria contraposto: a afirmação de todas as faces da vida, isto é, o saber trágico-dionisíaco. 

 

 

Palavras-chave: corpo; perspectivismo; vontade de poder; eterno retorno; trágico-dionisíaco.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 
 

ABSTRACT 

 

Friedrich W. Nietzsche's name was invoked by a significant diversity of political and 

ideological movements throughout the twentieth century, a phenomenon that may reveal more 

than a simple arbitrary set of interpretations by its authors. We call attention to a possible gap 

not always observed by the researchers of the area and that could contribute much with the 

resolution of old hermeneutic quarrels around the Nietzschean legacy. In order to do so, it is 

extremely important to risk a joint analysis of his thinking, following a course of studies that 

takes us from perspectivist epistemology to his conception of world / life / being: the will to 

power. The epistemological dissolution left by critical philosophy in the nineteenth century 

probably led Nietzsche to struggle against modern subjectivism in order to resume speculation 

about life for a bias distinct from that evoked by classical metaphysics. In this way, we will 

return to the wisdom of the body as the key of understanding for the Nietzschean rediscovery 

of the world; a project similar to Maurice Merleau-Ponty's phenomenology, but which 

actually reveals how Nietzsche's work is and will continue to be deeply rooted in the thinking 

of Arthur Schopenhauer (1788-1860). Be that as it may, at this point we will realize that the 

Nietzschean project goes beyond a mere philosophical plaything, being strongly engaged in 

the attempt to confront this tradition, perhaps even with the aim of reconfiguring the old and 

dying West. The timid yet effective characterization of being elaborated by Nietzsche - the 

ontology of the will to power - reveals that his reflections are armed with a typically pre-

Platonic inspiration: the ancient tragedy and the heraclitic philosophy. Thus, Nietzsche will 

try to counteract the Dionysian assertion of the tragic to the impulse of the Socratic-Platonic 

dialectic, presenting to us at last the doctrine of the eternal return: on the one hand, the 

temporal expression of the will to power; on the other, a kind of "Nietzschean categorical 

imperative". After the will to power, the eternal return would be the second step given by 

Nietzsche in the elaboration of a diagram with pre-Platonic inspiration, precisely where the 

archaic tradition would have failed or stagnated. His project would arise from the attempt to 

overcome the classical tradition from the recognition of a knowledge that would be opposed 

to it: the affirmation of all faces of life, that is, the tragic-Dionysian knowledge. 

 

Keywords: body; perspectivism; will to power; eternal return; tragedy. 

. 

. 

. 

. 

. 



10 
 

 
 

NOTA DE ESCLARECIMENTO 

 

Como de costume nos estudos nietzschianos, adotamos o procedimento onde as obras 

sem indicação de autor são de autoria do próprio Nietzsche. Sendo assim, segue abaixo a 

sequência de títulos e suas abreviações: 

 

NT - O nascimento da tragédia  

FP – Os filósofos pré-platônicos (Les philosophes préplatoniciens) 

CE - Considerações extemporâneas  

DS - David Strauss o confessor e o escritor  

HV - Da utilidade e desvantagem da história para a vida  

SE - Schopenhauer como educador  

WB - Richard Wagner em Bayreuth  

HH I - Humano, demasiado humano I  

HH II - Humano, demasiado humano II  

OS - Miscelânea de opiniões e sentenças  

AS - O andarilho e sua sombra  

A - Aurora  

GC - A gaia ciência  

ZA - Assim falou Zaratustra  

BM - Além de Bem e Mal  

GM - Para a genealogia da moral  

CW - O caso Wagner  

CI - Crepúsculo dos ídolos  

NW - Nietzsche contra Wagner  

EH - Ecce homo  

AC - O Anticristo  

DD - Ditirambos de Dioniso  

 

Opúsculos e outros textos inacabados ou inéditos  

DM - O drama musical grego  

ITS - Introdução à tragédia de Sófocles  



11 
 

 
 

ST - Sócrates e a tragédia  

VD - A visão dionisíaca de mundo  

NP - O nascimento do pensamento trágico  

OF - Origem e finalidade da tragédia  

ST - Sócrates e a tragédia grega  

IE - Sobre o futuro de nossas instituições de ensino  

CP - Cinco prefácios para cinco livros não escritos  

AN - Uma palavra de ano novo ao editor do semanário “no novo Reich”  

FT - A Filosofia na idade trágica dos gregos  

VM - Sobre verdade e mentira no sentido extramoral  

EA - Exortação aos alemães  

IM - Idílios de Messina  

BA - “Brincadeira, astúcia e vingança”  

CP - Canções do príncipe Vogelfrei  

R - Da retórica 

UF - O último filósofo. Considerações sobre o conflito entre arte e conhecimento 

FMC – O filósofo como médico da civilização 

 

Forma de citação:  

 

Para os textos publicados por Nietzsche, o algarismo romano indica a parte ou capítulo 

referenciado, enquanto o algarismo arábico indica a seção de origem; no caso de ZA e CI o 

algarismo romano indica a parte do livro, seguida do título da passagem e do algarismo 

arábico que indica a seção; enquanto no de GM o algarismo romano anterior ao arábico 

remete a uma das três dissertações; já no caso de EH, o algarismo arábico, que se seguirá 

ao título do capítulo, indica a seção.  

 

Para as anotações póstumas, os algarismos arábicos seguidos da data indicam o fragmento 

póstumo e a época em que foi redigida. 

 

Quanto aos demais autores, adotamos o procedimento comum de referenciação da ABNT. 

 

 



12 
 

 
 

SUMÁRIO  

 

AGRADECIMENTOS.................. ....................................................................................  10 

INTRODUÇÃO.................................................................................................................. 13 

CAPÍTULO I - PARA UMA EPISTEMOLOGIA NIETZSCHIANA  ........................  27 

1. DOS ALICERCES DA FILOSOFIA NIETZSCHIANA ................................................  31 

1.1. NOS PASSOS DE SCHOPENHAUER .......................................................................  34 

1.2. O PERSPECTIVISMO EPISTEMOLÓGICO  ............................................................  38 

2. EM DIREÇÃO À CONTEMPORANEIDADE ..............................................................  49 

2.1. CONTRA AS NOÇÕES DE RAZÃO, INDIVÍDUO E LIBERDADE .......................  50 

2.2. ENTRE A VONTADE DE VERDADE E O NIILISMO  ...........................................  56 

2.3. O INSTINTO DE CONHECIMENTO.........................................................................  62 

3. DAS RAZÕES DA VONTADE DE PODER .................................................................  68 

3.1. A FENOMENOLOGIA DA CORPOREIDADE  ........................................................  69 

3.2. O SENHOR DE TODAS AS RAZÕES .......................................................................  73 

3.3. PARA UM REDESCOBRIMENTO DO MUNDO  ....................................................  80 

CAPÍTULO II - ONTOLOGIA DA VONTADE DE PODER  .....................................  84 

1. AS FACES DA VONTADE DE PODER  ......................................................................  86 

1.1. A VIDA COMO OBRA DE ARTE E VIR-A-SER .....................................................  88 

1.2. A VIDA COMO VONTADE DE PODER...................................................................  94 

1.2.1. OS AUGÚRIOS DE ZARATUSTRA .......................................................................  96 

1.2.2. A GUINADA DO PROFETA ................................................................................... 100 

2. A PROSA DO MUNDO NIETZSCHIANA  .................................................................. 105 

2.1. DO QUE NOS VALERIA UM QUADRO EM BRANCO ......................................... 108 

2.2. A VIDA COMO JOGO DE FORÇAS OPOSTAS ...................................................... 110 

2.3. UM PRINCÍPIO ONTOLÓGICO  ............................................................................... 117 

2.4. A TEMPORALIDADE DO DEVIR ............................................................................ 120 

2.5. O AFETO PRIMITIVO ................................................................................................ 126 

CAPÍTULO III - A DOUTRINA DE ZARATUSTRA .................................................. 133 

1. METAFÍSICA DA VONTADE DE PODER.................. ................................................ 133 

1.1 NOS PASSOS DA TRADIÇÃO?................... .............................................................. 134 

1.2 SOBRE A INTENCIONALIDADE DA OBRA NIETZSCHIANA................... .......... 138 

1.3 ENTRE A OBRA DE ARTE E O ARTISTA................... ............................................ 142 



13 
 

 
 

2. AS SOMBRAS DE ZARATUSTRA............. ................................................................. 148 

2.1 O SABER TRÁGICO-DIONISÍACO............. .............................................................. 149 

2.2 A VIRTUDE CAVALEIRESCA............. ..................................................................... 150 

2.3 O FATOR DIONISÍACO............. ................................................................................. 155 

3. O PROJETO TRÁGICO-DIONISÍACO............. ............................................................ 170 

3.1 O PERCURSO DE UMA FILOSOFIA DEVIDAMENTE HERACLÍTICA............. .. 172 

3.2 A SERPENTE VITA ...................................................................................................... 177 

3.3 NO RASTRO DE UM DEUS ESQUECIDO.................. .............................................. 183 

CONSIDERAÇÕES FINAIS.................. .......................................................................... 191 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS.............................................................................198 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

 
 

INTRODUÇÃO 

 

 A obra de Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844 – 1900) surgiu do intuito de se 

confrontar uma modernidade decadente herdeira de uma velha tradição, nisso que denominou 

por germe da metafísica ocidental (7 [2] Final de 1886 – Primavera de 1887), sendo o 

Ocidente a ratificação de uma longa e duradoura arquitetônica filosófica1. O diagnóstico em 

questão é bem conhecido e possui forte continuidade dentro da obra nietzschiana: desde 

Platão a cultura ocidental se configurou como um fenômeno de depreciação da vida, e dessa 

forma as faces mais significativas da modernidade, tal como a ciência positivista, o Estado 

Moderno, o sistema de livre mercado, o jornalismo2 e, claro, a religião3 possuiriam suas raízes 

cravadas em um estamento filosófico antiguíssimo.  

Na prática, o resultado de tudo isso se daria na negação das faces de força ativa da 

existência em benefício daquelas que seriam apenas a expressão da degeneração vital; isto é, a 

rejeição do caráter de mutabilidade e força da vida em benefício de uma quimera: a 

“Verdade”; elemento que, segundo Nietzsche, impossibilitaria a exuberância do viver, a 

                                                             
1 Por volta do final do século XIX e início do século XX, viu-se o surgimento de uma tradição que teorizara a 

existência de um projeto de cultura greco-romana, que teria sido responsável pelo que denominamos por 

Ocidente. Dentro dessa tradição, encontramos pensadores como Nietzsche, Werner Jaeger (1888 – 1961), 

Bertrand Russell (1872 – 1970) ou ainda Martin Heidegger (1889 – 1979). Partindo do vislumbre desse corpo 

teórico, sem negar as várias contribuições na área da historiografia e filosofia desde o renascimento, percebemos 

não existir uma fórmula precisa para qualificar o que entendemos por Ocidente, posto que de uma obra a outra, 

as reflexões filosóficas variam significativamente e nem todas adotam polêmica distinção: Ocidente e Oriente. 

Com maior precisão, Jaeger e Russell nos ajudam a compreender que o Ocidente que conhecemos deu seus 

primeiros passos com os escritos homéricos por volta do século VIII a.C, junto da longa e ainda obscura tradição 

literária da Grécia arcaica, chegando a um de seus momentos de maior importância com a filosofia platônica no 

período clássico. Seja como for, falta-nos aqui um grande espaço para discutir as outras tantas contribuições que 

lapidariam a cultura ocidental, ao exemplo maior do direito romano e do cristianismo. 
2 Tendo em vista designar o fenômeno da mídia que desde os processos de industrialização da Europa e o 

surgimento do Estado-Nação, ganhara indescritível força de interferência na geopolítica a nível mundial, 

vinculando-se fortemente aos projetos de hegemonia nacionalista que surgiram no século XIX. O jornalismo 

viria a ser abordado por Nietzsche na obra Sobre o futuro dos estabelecimentos de ensino, texto composto por 

uma série de ensaios apresentados para um público de intelectuais da Universidade da Basiléia, instituição onde 

lecionou entre os anos de 1874 e 1876. Também é nesse escrito que ele nos apresenta um mapeamento muito 

significativo daquelas que seriam as instituições detentoras de poder na modernidade – a ciência positivista, o 

Estado Moderno, o sistema de livre mercado e o jornalismo2 –, já que nos escritos posteriores pouco tocaria 

nesses pontos de forma conjunta. 
3 Compreendendo aqui a religião dentro do contexto da modernidade vivida por Nietzsche até o final de sua 

vida; religião essa muito abalada pela ciência em hegemonia, como ainda pela filosofia no transcurso da 

contemporaneidade, mas que ainda era forte o bastante para se manter de pé durante todo o século XX, ao 

contrário das previsões do próprio Nietzsche! No século anterior, a religião no Ocidente acabara se 

reconfigurando em termos de proposta, uma vez que todos os movimentos filosóficos que marcaram o longo 

embate com essa instituição lhes surtiu um efeito questionável. Contrariando os períodos que antecederam a 

Modernidade, onde a religião exerceu um fator de norteamento da moral e da política em vigência, as revoluções 

industriais conjuntamente com as iluministas parecem ter forçado a religião a se configurar à sombra do Estado 

Moderno. A partir daí a política passou a determinar fulminantemente o caráter da religião em vigor numa dada 

sociedade, processo que na maior parte das vezes incorreu em perdas substanciais para o lado das instituições 

religiosas. 



15 
 

 
 

“vontade de verdade” entendida como um sintoma da degenerescência (16[40] Início do ano 

de 1888). Acreditamos que esse diagnóstico levou Nietzsche a formular uma proposta de 

reedificação do mundo ocidental, sendo que até chegar a este ponto a proposição sofreria uma 

série de adendos a reformulações até chegar ao seu estágio final. 

Testemunhamos com maior ênfase esta ânsia de enfrentamento e reconfiguração da 

modernidade desde as publicações de juventude de Nietzsche, e que do mesmo jeito que o 

aproximaria do romantismo alemão e de Richard Wagner (1813 – 1883), findaria com um 

diagnóstico similar em relação ao platonismo. O segundo momento da obra nietzschiana 

geralmente é interpretado sob a perspectiva de uma ânsia subversiva de enfrentamento, no 

sentido de um forte desejo de suplantação da tradição que se fizera à sombra do platonismo. 

Publicações datadas oficialmente desse período atêm-se majoritariamente à crítica do mundo 

moderno, nos apresentando aquilo que seriam os contornos do processo motor da história. 

Tinha-se em vista afirmar que a metafísica clássica negara a gênese do saber salutar, 

“supondo para as coisas de mais alto valor uma origem miraculosa, diretamente do âmago e 

da essência da ‘coisa em si’” (Ibidem). Como se sabe, a ideia de uma coisa em si ou de um 

mundo plenamente acessível à intelecção pura foi como uma sombra da tradição clássica – 

mesmo para autores que problematizaram tal ideia, como Immanuel Kant (1724 - 1804) e 

Arthur Schopenhauer (1788 - 1860) – e foi assim que Nietzsche se concentraria nesse ponto 

ao formular sua proposta, entendendo essa possibilidade como a fraude teórica responsável 

pela decadência ocidental. 

Segundo Nietzsche, como consequência da possibilidade de apreensão da coisa em si, 

há mais de dois mil anos reinaria no Ocidente a pura “irracionalidade” (34 [85] Abril – Junho 

de 1885), fenômeno que, por um lado, teria sido desencadeado pelo platonismo, por outro, 

poderia ter se originado de um instinto religioso nocivo à vida. Nietzsche parece sempre 

trabalhar com duas hipóteses: primeiramente e como já foi dito, a de que a decadência 

ocidental se originou do cerne do mundo grego com as obras de Platão e Aristóteles4; no 

segundo momento, o judaísmo e a revolução dos escravos propagada pela cultura judaico-

cristã poderiam ter protagonizado o restante desse processo, quando contribuíram com a 

derrocada dos ideais antigos.  

Entre os anos de 1884 e 1889, Nietzsche concluiu que a filosofia clássica era o centro 

propagador do grande mal estar europeu, sendo a sua luta, portanto, “contra Platão e 

Aristóteles” (26 [387] Verão – Outono de 1884). Entre a filosofia clássica e a cultura judaico-

                                                             
4 Análise seguida por Heidegger ao formular uma crítica muito similar à nietzschiana, por mais que o próprio 

Heidegger não só negue tal possibilidade, como ainda enquadra a filosofia do martelo no cume da metafísica. 



16 
 

 
 

cristã – que lhe era entendida como expressão máxima do horror à vida – perceberíamos uma 

linha de continuidade que testemunharia os grandes eventos históricos: o desaparecimento das 

civilizações antigas, a assimilação da filosofia grega pela patrística e a escolástica, a 

emergência do protestantismo, as revoluções democráticas e socialistas, a ascensão do 

positivismo científico, o livre mercado, etc.  

Segundo Nietzsche, de Platão a Schopenhauer constataríamos a luta entre 

fundamentos epistemológicos relativamente distintos: afetos versus racionalidade (34 [36] 

Abril – Junho 1885); ou ainda, sob termos fundamentalmente nietzschianos, mais força e 

menos força. A filosofia platônico-aristotélica seria o fenômeno que mediu o grau de 

realidade segundo o grau de valor, o maior de todos os “rebatizados”, declarando por fim que: 

“‘o que vós considerais efetivamente real é um erro, e nós nos aproximamos <tanto mais> da 

verdade, quanto mais próximos nos encontramos da ‘ideia’” (7 [2] Final de 1886 – Primavera 

de 1887). Tal acontecimento consagraria o nascimento do Ocidente como o conhecemos, a 

origem de toda filosofia e ciência feitas até então: a busca pela Verdade como o destino de 

nossa história e, por consequência, o niilismo como o fim irremediável da civilização 

ocidental. 

Durante milênios o cristianismo teria propagado uma ficção nociva à vida – a moral 

judaico-cristã – na maioria das vezes por meio da arguição filosófica – como fora o caso da 

academia de Platão, o neoplatonismo e os medievais – o que na obra nietzschiana passaria a 

significar “platonismo para o ‘povo’” (BM, “Supondo que a verdade seja uma mulher”). O 

pacto entre a filosofia clássica e a cultura judaico-cristã teria como consequência todo o 

movimento da história ocidental, a busca desenfreada e inconsequente por uma “Verdade” 

nunca alcançada, o que Nietzsche intitulou por vontade de verdade. 

O resultado desse movimento preliminar teria sido, ao menos nos âmbitos ético e 

político, a igualdade de direitos e a compaixão em relação a todos os que sofrem, algo que 

teria levado ao instinto democrático e às revoluções iluministas na modernidade, entendidas 

por ele como produtos de uma política regada à fraqueza; enquanto no âmbito metafísico 

teríamos a negação do caráter trágico da vida, o seu vir-a-ser (34 [176] Abril – Junho de 

1885). Mas tentar resumir todas as consequências da metafísica ocidental é no mínimo em 

vão, já que na prática precisaríamos pontuar e analisar detalhadamente o grau de 

responsabilidade da filosofia clássica no estudo de cada evento histórico, bastando-nos por 

enquanto apontar para as conclusões que Nietzsche chegou. 



17 
 

 
 

O que temos em vista aqui é a lógica interna ao processo de racionalização 

desencadeado pelo pensamento clássico, algo que quando aprofundado e fomentado pelo 

cristianismo emergiu junto à queda do Império Romano, tornando-se o próprio destino do 

Ocidente, destino este que teria seu auge na era niilista em que vivenciamos. Uma vez que 

para Nietzsche a “mentira do ideal foi até agora a maldição sobre a realidade”, posto que 

“através dela a humanidade mesma tornou-se mendaz e falsa até seus instintos mais básicos” 

(EH, “Prólogo”, §2), o fim último e mais extremo de todo este percurso seria a queda em um 

abismo niilista.  

Em decorrência de Nietzsche não se orientar pela teleologia intrínseca à tradição 

platônico-aristotélica, ele acabará adotando um semblante que o marcou profundamente na 

história: ser um iconoclasta (Ibidem)5. Desta forma, a terceira fase da sua obra é sem dúvidas 

a mais rica e decisiva, uma vez que aí se deu a emergência de uma reflexão filosófica 

plenamente amadurecida e consciente de seus objetivos. Geralmente considerada a fase de 

maior maturidade dos escritos nietzschianos, as publicações desse período acabaram legando 

ao restante da obra os principais conceitos de seu pensamento, ao exemplo maior da vontade 

de poder (Der Wille zur Macht) e do eterno retorno (Ewige Wiederkunft); tópicos 

fundamentais desta pesquisa e que serão devidamente trabalhados em cada um dos capítulos 

que se seguirão.  

Levando em conta esse estágio de maturidade, as pesquisas e interpretações dirigidas à 

obra de Nietzsche tendem a seguir um curso similar de estudos, procedimento que pode ter 

sido promovido pelo próprio filósofo quando publicou Ecce Homo (1888), deixando à 

posteridade um esclarecimento amadurecido do seu legado. Foi na referida publicação que ele 

admitiu a centralidade dos conceitos-chave anteriormente mencionados, e por isso as 

pesquisas em volta do seu pensamento tendem a privilegiar essa etapa como a base de 

qualquer diálogo aprofundado com as publicações que antecederam a terceira fase6. 

                                                             
5 Caráter que em geral é erroneamente interpretado com um “imoralismo” intrínseco ao pensamento 

nietzschiano, o que legitimou décadas de uma interpretação desconstrutivista de seu pensamento.  
6 É preciso destacar que orientações metodológicas adotadas pelas pesquisas em filosofia – ao exemplo da 

análise e síntese, coerência e encadeamento lógico, mas ainda a própria ideia do método – tendem e seguir 

reduções conceituais que, por um lado, podem incorrer em generalizações inconcebíveis para a atualidade, por 

outro, atestam o que há de propriamente filosófico num juízo, isto é, a possibilidade de se atingir o universal. 

Quando Kant afirma que a razão se dirige à natureza “não na qualidade de um aluno que recita tudo o que o 

professor quer, e sim na de um juiz constituído que força as testemunhas a responder às [perguntas] que lhe faz” 

(2012, p. 28), ele nos confirma que mesmo o pensamento moderno, ou “sobretudo” o pensamento moderno, 

assimilara da tradição clássica esta tendência a impor sobre a natureza regras e leis que não consideram detalhes, 

isto é, acidentes. A própria noção de acidente advinda da filosofia clássica carrega consigo as marcas do efêmero 

e passageiro, e por isso a filosofia nutriria uma preocupação substancial com o universal, justamente aquilo a que 

todo e qualquer acidente estaria sujeito. Por isso Aristóteles afirmaria: “as coisas universais são, para os homens, 

exatamente as mais difíceis de conhecer por serem as mais distantes das apreensões sensíveis”, dado isso, “as 



18 
 

 
 

No entanto, chamamos a atenção para o fato de que é justamente neste aparente “lugar 

comum” que as interpretações da filosofia nietzschiana tendem a se confrontar de forma 

caricata. Conceitos fundamentais como o eterno retorno e a vontade de poder receberam as 

mais diversas e discordantes interpretações no decorrer da história, legando a Nietzsche um 

caráter paradoxal e exótico (VATTIMO, 2010, p. 135). Sem falar na atual popularidade que o 

filósofo vem tendo desde a metade do século XX, o que comprova a vitalidade e a abertura de 

seu pensamento (Ibidem), mas ainda não responde a uma questão central: é possível encontrar 

sentido na filosofia nietzschiana ou ela estaria condenada à relatividade que cultivou? Enfim, 

é possível discernir ou esclarecer minimamente a linha de raciocínio central que permeia a 

maior parte das reflexões nietzschianas? 

Não foi por menos que o nome “Nietzsche” foi invocado por uma diversidade curiosa 

de movimentos sociais que vão desde a extrema direita europeia ao feminismo (MAGNUS; 

HIGGINS, 2006, p. 2); contrastes hermenêuticos que podem revelar mais que um simples 

jogo arbitrário de ideias legado à conveniência de cada lado. A abordagem dos conceitos-

chave dessa obra sem um esclarecimento prévio dos elementos histórico-bibliográficos que a 

envolvem parece atestar uma coisa: muitas vezes as interpretações que se dedicam ao 

pensamento nietzschiano tendem a refletir mais as áreas de atuação dos pesquisadores em 

questão que propriamente o pensamento de Nietzsche. Caso paradigmático e que se tornou 

um marco neste sentido foi a clássica interpretação de Martin Heidegger (1889 – 1976) que 

atribuiu à obra nietzschiana o semblante de consumação metafísica (VATTIMO, 2010, p. 

330-332); ou ainda a de Michel Foucault (1926 – 1984) que lhe conferiu um relativismo 

linguístico (WOODWARD, 2016, p. 138) que parece se desvincular dos aspectos mais 

problemáticos de seu pensamento. 

Em vista disso, a obra de Nietzsche nunca se enquadra perfeitamente na fauna 

intelectiva que compõe a contemporaneidade, por mais que a antecipe sob vários aspectos. É 

preciso destacar ainda que não pretendemos questionar o cânone de interpretações que tanto 

                                                                                                                                                                                              
mais exatas entre as ciências são sobretudo as que tratam dos primeiros princípios”. Desta forma não é de se 

espantar que não só a filosofia ocidental, mas a cultura ou linguagem comum do dia a dia ateste essa vinculação 

com o pensamento metafísico, esse mesmo ao qual Nietzsche tanto lutou, mas que parece se escorregar ao 

empregar nos seus escritos uma linguagem metafísica. É de se perguntar também se seria possível conceber uma 

linguagem “pós-metafísica” que se dissociasse das instâncias de racionalização que a filosofia legou à história. 

Não seria a metafísica um fato consumado pelo pensamento, e dessa forma fortemente enraizada na linguagem? 

Nesse caso, Nietzsche estaria apenas cedendo ao contexto geral – linguístico, cultural, histórico, etc – que o 

cercava, e da mesma forma as pesquisas em relação à filosofia nietzschiana empregam à metodologia filosófica 

uma linguagem metafísica, pela simples impossibilidade de se trabalhar com outra linguagem que não a 

propriamente filosófica. Reduções conceituais advindas dos procedimentos de análise e síntese não são apenas 

“irremediáveis”, mas são, sobretudo, desejáveis à interpretação do leitor próprio leitor que na maioria dos casos 

se insere nesse contexto cultural. 



19 
 

 
 

contribuíram com a divulgação e a compreensão dessa obra, até porque não se admite mais a 

possibilidade de uma interpretação “pura” a qual o interprete pudesse se distanciar totalmente, 

nem o próprio Nietzsche legitimaria tal probabilidade. Neste sentido, consentimos ao fato de 

que o horizonte do intérprete é de fundamental importância a qualquer leitura “como uma 

opinião e possibilidade que se aciona e se coloca em jogo e que ajuda a apropriar-se 

verdadeiramente do que se diz no texto” (GADAMER, 2014, p. 503). É no mínimo previsível 

que interpretações fenomenológicas acabem conferindo a Nietzsche um semblante 

equivalente, ou que as pós-estruturalistas lhe confiram a insígnia de um velho precursor da 

área, etc. 

Tendo em conta que o jogo interpretativo não só é inevitável, mas em termos 

nietzschianos é fundamental, o admitimos desde o princípio, mas evitando maiores problemas 

quanto às áreas de interpretação. No entanto, chamamos a atenção para uma possível lacuna 

nem sempre observada pelos pesquisadores da área: a falta de esclarecimento de uma série de 

elementos intuitivos e pré-conceituais que envolvem a obra de Nietzsche, algo que poderia 

contribuir decisivamente com a resolução de velhas querelas interpretativas nos estudos do 

seu pensamento, sem falar na possibilidade de se elucidar os aspectos mais problemáticos de 

seu pensamento7.  

Os últimos anos da obra nietzschiana revelam o olhar que o filósofo lançou a sua obra 

de juventude, o que o levou a elaborar novos prefácios para as publicações anteriores como 

uma forma de revisar o próprio legado8; um retorno a si mesmo que na verdade era uma 

tentativa de “resgatar e salvar seu passado” (COLLI, 2012, p. 578), atitude esta que 

provavelmente reviveu aspectos que permeavam a sua juventude. De forma geral, tanto as 

publicações de maturidade quanto os fragmentos póstumos datados de 1884 a 1889 compõem 

um grande esboço autobiográfico que nos possibilita ver como o próprio Nietzsche se 

transformou em um componente de especulação filosófica (Ibidem, p. 591). O retorno aos 

textos de juventude assegurado pelos de maturidade apenas confirma a vinculação entre todos 

os escritos nietzschianos de todas as fases, sobretudo quando tal leitura é orientada pelo 

vislumbre de um projeto em emergência, mas fundamentalmente inconcluso. 

                                                             
7 Que fique claro, não pretendemos aqui solucionar todos os problemas que envolvem as interpretações ao redor 

da obra de Nietzsche, mas apenas buscamos contribuir de uma forma ou outra com a resolução das mesmas. 

Portanto, em primeiro lugar, não há qualquer garantia de sucesso efetivo na proposta que apresentamos, como 

ainda não oferecemos qualquer possibilidade de uma resolução final às querelas interpretativas do pensamento 

nietzschiano. Buscamos apenas esclarecer pontos importantes muitas vezes não observados, e que, por 

conseguinte, podem contribuir com a qualificação desse debate, pelo menos, a nível nacional. 
8 Os prefácios referidos foram publicados em meio a sua autobiografia, Ecce Homo (1888).  



20 
 

 
 

Tendo em vista elucidar os elementos que permeiam o pensamento de Nietzsche como 

um todo, seguiremos uma lógica similar aos demais estudos elaborados nesta área, isto: 

adotaremos um conceito-chave de maior dimensão no intuito de se dialogar com as demais 

faces da sua obra. Se levarmos em conta o caráter orgânico de seu legado, traço este admitido 

por pesquisadores como Mazzino Montinari, Giorgio Colli, Werner Stegmaier, Müller Lauter 

ou mesmo Heidegger, fica patente a possibilidade de que uma ideia central subsista como 

centro norteador de todos os escritos nietzschianos. 

Nietzsche parece nos conceder uma pista no instante em que estabeleceu uma ponte 

entre as noções de corpo e mundo. Vejamos que em Além do bem e do mal (1886) ele 

retomou o exame da sabedoria do corpo, tema abordado pela primeira vez em Assim falou 

Zaratustra (1883 – 1885), no discurso Dos desprezadores do corpo9. Como sabemos, para 

Nietzsche, Platão foi o “ponto de demarcação no Ocidente entre a cadência e a decadência, no 

sentido de que a partir dele a metafísica teria surgido como movimento de oposição entre 

corpo e alma, mundo sopra-sensível e mundo sensível” (CORDEIRO, 2012, 29-20). Desta 

maneira, retomar a sabedoria do corpo significa recuperar uma chave de leitura esquecida pela 

tradição ocidental.  

Nietzsche fala justamente daquilo que fenomenólogo francês Maurice Merleau-Ponty 

(1908 – 1861) tomou de Kant e Edmund Husserl (1859 – 1938) para a fundamentação de uma 

nova teoria da percepção que lhe garantisse a possibilidade de falar do mundo com maior 

consistência, sem cair no ceticismo. Sabemos que Nietzsche viveu num período de dissolução 

teórica decisiva na compreensão da contemporaneidade, e sob alguns aspectos ele inaugurou 

muito do que foi dito no século XX. Também sabemos que ele teve um contato significativo 

com a filosofia kantiana, e de alguma forma acabou dando continuidade ao projeto iniciado 

pela Crítica da razão pura (1781 – 1787), o que justifica a configuração relativista que o seu 

pensamento assume.  

Não nos interessa aqui analisar o processo que levou à consumação da 

contemporaneidade, mas apenas apontar para o fato de que a obra nietzschiana contribuiu 

significativamente com aquilo que viria a ser a fenomenologia, uma vez que os expoentes 

desta corrente a reencontraram em todas as partes, inclusive no próprio Nietzsche 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 2). Não é de se espantar que a filosofia nietzschiana mantenha 

forte sintonia com algumas das grandes considerações fenomenológicas do século XX, 

sobretudo as de Merleau-Ponty. 

                                                             
9 Mais precisamente, na primeira parte da respectiva obra. 



21 
 

 
 

Parece-nos que a epistemologia nietzschiana seguiu um percurso similar àquela 

sustentada por Merleau-Ponty: retomar a possibilidade de se falar do mundo por meio do 

corpo sem com isso cair no relativismo absoluto. A ideia era oferecer uma nova percepção de 

mundo que não abrisse mão da própria realidade, mas que conseguisse ao mesmo tempo dar 

vazão à vastidão de possibilidades da vida. Sem maiores delongas, Merleau-Ponty nos ajuda a 

definir o conceito-chave de maior dimensão da filosofia nietzschiana: a sua concepção de 

vida/mundo/ser, isto é, a vontade de poder. A ponte estabelecida por Nietzsche entre corpo e 

mundo não era uma reles tentativa de definição ou análise conclusiva do real, tratando-se 

muito mais de uma descrição marcada por sua condição existencial; ao exemplo de uma 

pintura a óleo que tanto nos mostra uma certa realidade retratada, mas sobretudo nos fala 

sobre o seu autor.  

Tudo aquilo que sabemos do mundo se dá a partir de uma perspectiva muito limitada, 

mas ainda é uma experiência que vem de dentro do mundo, essa mesma sem a qual os 

símbolos da ciência – e da filosofia – não poderiam dizer nada (Ibidem, 2015, p. 3). Desta 

maneira, compreender a vontade de poder não é apenas considerar um tópico entre outros da 

vasta obra de Nietzsche, mas sim lançar luz sobre um estratégico ponto de compreensão de 

matérias subsequentes do seu pensamento.  

Se quisermos apreciar o sentido e o alcance das reflexões nietzschianas, é necessário 

ter em conta a experiência de mundo a qual tais definições são expressão segunda (Ibidem). 

Caso contrário, a inversão de fatores pode interferir radicalmente no resultado pretendido, 

compreensão que marca o pensamento de Merleau-Ponty, que buscou esclarecer que a prosa 

do mundo subsiste antes de qualquer análise conceitual ou teoria. O mundo não é um objeto 

do qual podemos ter a lei da constituição, dado que ele é um meio natural e o campo de todos 

os pensamentos e de todas as percepções (Ibidem, p. 6); ele é, portanto, o solo de qualquer 

inferência possível, inclusive as mais racionais. 

É importante lembrar que os aspectos problemáticos desse estudo não serão rejeitados, 

mas serão abordados dentro do momento oportuno, ao exemplo do grau inevitável de 

relatividade carregado por um empreendimento de fundo fenomenológico. Por ora, o 

importante é perceber como Merleau-Ponty nos ajuda a compreender a primazia que a 

percepção de mundo exerce enquanto eixo conceitual de qualquer obra, sobretudo quando nos 

referimos a obra de Nietzsche, que nos apresenta uma multiplicidade impressionante de 

definições e reflexões que parecem guerrear entre si pela própria supremacia, sem falar no 



22 
 

 
 

caráter fragmentado e experimental de seu pensamento, o que impossibilita ou no mínimo 

dificulta um trabalho de pesquisa “tradicional”10.  

Se levarmos em conta o aforismo §36 de Além do bem e do mal, concluiremos que 

vontade de poder é o resultado de uma proposição conceitual que lança sobre o mundo um 

juízo a partir de si mesma. Tanto os textos oficiais quanto os fragmentos póstumos do período 

de maturidade confirmam que essa tese assume a forma de uma ontologia filosófica, posto 

que examina “hipóteses e estabelece especulações fundadas apenas em métodos metafísicos” 

(SANTOS, 1959, p. 2008). Outro aspecto importante a ser mencionado diz respeito à 

emergência da ideia numa linha de continuidade desde as primeiras publicações, o que mais 

uma vez nos leva a destacar o necessário mergulho nos dados biográficos da vida de 

Nietzsche, observando a vínculo orgânico entre todos os períodos da sua obra. 

Atentando de forma panorâmica para o percurso de ideias que contribuíram com a tese 

da vontade de poder, podemos apontar um itinerário geral de composição em pontos de tensão 

que percorrem toda a obra de Nietzsche. Estes seriam [1º] o diagnóstico de um problema 

carregado pela história ocidental, no caso, a modernidade herdeira da tradição platônica; [2º] a 

necessidade de enfrentamento e “reconfiguração” dessa modernidade, mesmo depois da fase 

romântica de seu pensamento; [3º] a tímida, porém factual adesão a um juízo de valor sobre a 

vida que se originou dessa mesma influência romântica, como ainda uma inferência instintiva 

acerca do que seria a “vida” tantas vezes mencionada na sua obra, mas pouco elaborada; [4º] 

uma concepção de mundo que toma a forma de um tipo reflexão ontológica, mas que foi 

promovida pela marcha espontânea de um projeto filosófico destinado à revitalização do 

mundo ocidental. 

Tendo em conta a progressiva caracterização da concepção de vida que atravessa a 

obra de Nietzsche, como ainda a sua convicção à necessária afirmação dessa ideia, estaremos 

em condições de concluir que as publicações que antecederam o período da maturidade 

resguardam as bases conceituais de sua filiação ontológica, ou seja, conservam o sentido 

conferido a suas teses de maturidade. Empregamos a terminologia “sentido” esquivando-se ao 

máximo das pressuposições valorativas ou teleológicas evocadas pela palavra, sem tencionar 

discernir o valor da obra de Nietzsche para a história da filosofia, nem o seu caráter político 

                                                             
10 Admitimos a dificuldade que é o estudo da filosofia nietzschiana, visto que a fragmentação do seu pensamento 

é um dado contundente da obra. O estilo aforismático conferido a maior parte dos escritos nietzschianos acaba 

impedindo que possamos fazer um trabalho de pesquisa concentrado numa única publicação, que seria o mais 

aconselhado pela academia. As diversas reflexões e definições evocadas pelo pensamento nietzschiano acabaram 

sendo distribuídas por Nietzsche de forma estratégica por todos os seus escritos, de maneira que mesmo as 

publicações que apresentariam um estilo mais linear – ao exemplo de Genealogia da moral (1887) e O 

nascimento da tragédia (1872) – ainda exigem o dialogo com os demais textos. 



23 
 

 
 

ou ético. O sentido investigado aqui diz respeito à orientação conferida por ele ao projeto da 

vontade de poder, mesmo quando essa inferência não era lhe era tão clara. 

Por conseguinte, o último ponto de intercessão anteriormente destacado – uma 

concepção de mundo que tomara a forma de uma reflexão ontológica, mas que teria sido 

promovida pela marcha espontânea de um projeto filosófico – fornece-nos a chave de 

entendimento dos primeiros passos desse programa. O que percebemos é que o juízo que 

conferiu orientação à filosofia nietzschiana teve uma inspiração romântica, sendo um 

componente de diálogo característico da literatura e da filosofia pré-platônicas11. Sob a forte 

influência do romantismo do século XIX, Nietzsche se voltou contra a modernidade ao se 

filiar a uma concepção de mundo característica do período arcaico da Grécia; antevisão que 

também nos possibilita falar de uma afirmação subsequente dos aspectos contraditórios, 

instáveis e dinâmicos da vida. 

Vejamos que a característica “afirmação incondicional da vida” que permeia os 

escritos nietzschianos assumiu diversas formas, mas em geral, se expressou por meio de duas 

metáforas centrais: o trágico e o dionisíaco. Desta maneira, a concepção de vida de Nietzsche 

sempre esteve filiada a uma inspiração de raiz helênica, onde a inferência “trágico-dionisíaco” 

não só confirma esse entendimento, mas além de tudo atesta que desde o início o seu 

pensamento se enraizou na doutrina heraclítica do vir-a-ser. Destarte, entenderemos essa ideia 

como a primeira tomada de posição da parte de Nietzsche em relação à possibilidade de um 

contramovimento histórico, alternativa evocada não apenas na sua fase da juventude. 

Contrapor a afirmação dionisíaca dos trágicos ao impulso da dialética socrático-platônica do 

Ocidente constitui o esboço conceitual do seu projeto filosófico, tal como nos testemunham os 

escritos de juventude, mas não apenas12.  

Com isso, estariam dadas as premissas da filosofia nietzschiana como um todo, essas 

que, primeiramente, assumiram a forma de um plano crítico-reflexivo que visava abalar o 

mundo moderno, algo que no fim das contas se configurou à sombra da vontade de poder e do 

eterno retorno. A concepção de vida nietzschiana representaria uma importante chave de 

                                                             
11 Os elementos inerentes ao âmbito formativo helênico foram objeto de estudo de Jaeger na obra Paideia: a 

formação do homem grego, ao destacar que cada momento da grande literatura helênica resguardaria um 

quantum de diretrizes éticas que possibilitam falar da aretê (ἀρετή), a virtude helênica; ou virtudes, se levado em 

conta a ininterrupta evolução da aretê homérica até a mais significativa, mas não conclusiva, aretê delineada por 

Platão. 
12 Citamos O nascimento da tragédia como maior exemplo desta oposição conceitual que permearia o 

pensamento nietzschiano, sem perdermos de vista o vigor com que os escritos de juventude mantêm-se nesse 

trâmite reflexivo. Dado o curto espaço de apresentação da proposta, tomamos aqui muitos dos dados já 

apresentados na dissertação de mestrado intitulada A sombra do mundo antigo: reflexos do pensamento grego na 

filosofia de Friedrich Nietzsche, orientada pelo prof. Dr. Robson Costa Cordeiro (UEPB). 



24 
 

 
 

entendimento de sua obra como um todo, na medida em que ao assumir a forma de vontade de 

poder, ela pode nos oferecer não só um esclarecimento do processo de degeneração do 

Ocidente, mas sobretudo, oferta-nos um tipo de solução: a doutrina do eterno retorno. 

Lançar um olhar de conjunto sobre a obra de Nietzsche sempre será um desafio, mas 

deixando de lado os juízos que ignoram a organicidade de seus escritos, seguimos a intuição 

de que as propostas românticas do período de juventude não desapareceram por completo do 

seu pensamento, transfigurando-se em um projeto inconcluso que daria margens a uma série 

de equívocos históricos. É assim que a revisão bibliográfica dos dois primeiros momentos 

dessa obra nos dá acesso a pontos de intercessão eminentes do seu pensamento de maturidade. 

Desde a “inconveniente” utilização do nome de Nietzsche pela intelectualidade nazista 

no começo do século XX13, deu-se na academia uma forte propensão para renunciar os 

aspectos cosmológicos ou ontológicos dos escritos nietzschianos, visto que nessa instância se 

daria a possibilidade de justificação de movimentos fascistas ou eugenistas. Gianni Vattimo 

(1936) partilha dessa opinião quando destaca que a interpretação cosmológica da filosofia 

nietzschiana implica necessariamente no vislumbre de uma política fascista, assumindo a 

“universalidade da interpretação como uma descrição metafísica de uma estrutura ontológica, 

o resultado seria uma visão da realidade como um permanente conflito de forças, no qual só a 

mais violenta é justa” (2010, p. 148). Porém, é preciso ver que as noções de justiça, estrutura 

ontológica, nacionalismo ou fascismo não são termos facilmente recepcionados por 

Nietzsche, e dessa maneira a tese de Vattimo é questionável.  

Primeiramente, temos de reconhecer que Vattimo é certeiro ao afirmar que a obra da 

maturidade de Nietzsche possui uma relação estreita com seus escritos de juventude (Ibidem, 

p. 302 – 303). Partindo deste raciocínio, ele nos indica como o renascimento do trágico14 

manifestado no período da maturidade deve ser pensado “não mais como restauração de um 

modo de pensar mítico, pré-lógico, pré-socrático, etc., mas como desenvolvimento além de 

todos os limites previsíveis do próprio movimento que produziu o pensamento lógico” 

(Ibidem, p.202). Sabe-se que no mundo de caos evidenciado pelo pensamento nietzschiano, 

tudo deve ser considerado interpretação, e por isso Vattimo argumenta que um resgate ético 

de sua obra deveria seguir o caminho da hermenêutica, como uma forma segura de se evitar a 

associação do nome de Nietzsche a fenômenos como o fascismo. 

                                                             
13 Um dos principais intérpretes nazistas de Nietzsche foi o professor Alfred Baeumler (1887 – 1968). 
14 Ponto de destaque dos escritos de juventude de Nietzsche, posto que o liga à tradição romântica da época, 

sobretudo Richard Wagner (1813 – 1883) e o nacionalismo alemão do século XIX. 



25 
 

 
 

O problema é que o raciocínio de Vattimo renuncia conscientemente a aspectos de 

fundamental importância à compreensão dessa obra por medo, o que em termos acadêmicos 

parece ser desonesto ou pouco ambicioso, sem falar que muitos “intelectuais de internet” não 

possuem qualquer receio em mergulhar nos escritos de Nietzsche e extrair o que lhes convém, 

o que nos deixa em um beco sem saída. Nem o próprio Vattimo como qualquer outro 

pesquisador da linha “alternativa” dos estudos nietzschianos apresentada por Bernd Magnus e 

Kathleen M. Higgins15 deixa de reconhecer que a obra nietzschiana parte de um dado 

vislumbre do que se entendia por “mundo”. Por consequência, a validade das diversas 

reflexões dessa filosofia se assenta na respectiva concepção, algo nem sempre esclarecido ou 

mencionada pelos pesquisadores, acabando por deixar um vácuo problemático nos estudos 

dessa obra16.  

Entendemos o ponto de vista de Vattimo, já que o mundo dionisíaco da vontade 

elementar de Nietzsche é ao mesmo tempo o mundo heraclítico da guerra como pai de todas 

as coisas (SAFRANSKI, 2005 p. 58), um dado problemático quando é interpretado de forma 

rasteira e inconsequente. Mas por mais que uma filosofia aberta como a de Nietzsche dê 

margens a certas “conveniências” políticas e ideológicas, defendemos que a sua arquitetônica 

não tem por implicação necessária a justificação de uma política fascista ou eugênica, muito 

pelo contrário. 

Com o devido esclarecimento, estaremos em condições de justificar que, 

primeiramente, o projeto nietzschiano não é uma teoria dogmática, além de que a doutrina da 

vontade de poder fala da vida como poder que se potencializa e intensifica na superação de si 

mesmo, e não de uma simples ascensão a um estado de poder e dominação sobre outros, 

muito menos da castração do “poder” alheio ou da tola e inútil “conservação” da vida a 

qualquer custo. Tendo por base de inspiração um traço de pensamento pré-platônico, a 

especulação nietzschiana resguarda o sentido de uma investida no intuito de traçar as 

características manifestas daquilo que deveria ou pelo menos poderia subsistir como correlato 

fenômeno para a atividade interpretativa; no segundo momento, o projeto poderia vir a minar 

                                                             
15 Pesquisadores que negam qualquer tipo de dualismo existente na obra nietzschiana, ao exemplo das 

terminologias força-fraqueza, ascendência-decadência, aristocracia-democracia, etc. (The Cambridge 

Companion, 2006, p. 3) 
16 Não pretendemos aqui simplesmente criticar a interpretação de Vattimo, mas tomá-la como exemplo dessa 

cadeia de estudos que nega quase que arbitrariamente qualquer traço de especulação cosmológica da obra 

nietzschiana. Outro dado de destaque em relação a Vattimo, é que a sua obra – Diálogo com Nietzsche – é um 

grande esboço dos estudos efetuados em relação ao pensamento de Nietzsche desde o final de sua carreira, o que 

sem dúvidas nos oferece uma visão de conjunto do paradigma acadêmico que nos foi transmitido. 



26 
 

 
 

de vez a moribunda instituição ocidental ao revelar o infinito horizonte de possibilidades da 

existência. 

Esta pesquisa tem como chave de leitura extrair noções implícitas ou pouco 

esclarecidas do pensamento de Nietzsche, no intuito de que possamos lançar um juízo comum 

e certeiro sobre a totalidade de sua obra. A hipótese central que nos guia é a de que um 

projeto em processo de auto-esclarecimento atravessa a filosofia nietzschiana, o que implica 

na necessidade de um método exegético de trabalho por meio da revisão bibliográfica da 

vida/obra do autor. Fica claro que uma análise do tipo não poderia ficar alheia às bases 

conceituais que envolveram a história da filosofia, o que nos levará inevitavelmente a dialogar 

com os paradigmas que envolveram esse debate.  

Por genealogia entendemos a avaliação dos valores em vigor num dado discurso; neste 

caso, buscamos avaliar aqueles que viriam a compor a concepção de vontade de poder, tendo 

em vista compreender o sentido que a filosofia nietzschiana assume no decorrer do seu 

desenvolvimento. Para tanto, a pesquisa se divide em três capítulos distintos e 

complementares, sendo o primeiro deles a tentativa de esclarecer a epistemologia nietzschiana 

propriamente dita: as premissas teóricas que atravessam essa obra, mas também como ela 

consegue legitimar a proposição da vontade de poder em termos onto-fenomenológicos. O 

segundo capítulo foi totalmente destinado ao esclarecimento da concepção de vida de 

Nietzsche, e para tanto, selecionamos alguns recortes de póstumos da sua fase de maturidade 

no diálogo contínuo com as publicações oficiais do autor. No terceiro se desenrola o 

discernimento do que podemos intitular de “engajamento nietzschiano”, ou seja: o que seria 

projeto da vontade de poder, o que inevitavelmente nos leva a dialogar diretamente com a 

doutrina do eterno retorno. 

 Por fim, é preciso esclarecer que esta pesquisa é uma continuidade de um estudo de 

fundo majoritariamente arqueológico, intitulado: A sombra do mundo antigo: reflexos do 

pensamento grego na filosofia de Friedrich Nietzsche (2014); pesquisa apresentada ao 

programa de pós-graduação em filosofia da UFPB sob a orientação do prof. Dr. Robson Costa 

Cordeiro. Na época esse trabalho foi o resultado da tentativa de esclarecer a maior influência 

da filosofia nietzschiana, onde chegamos à conclusão de que a doutrina heraclítica em 

consonância ao espírito trágico-dionisíaco da Grécia Arcaica foi uma presença contínua na 

obra de Nietzsche. Agora o nosso intuito é ir um pouco além dessa leitura, na tentativa de 

elucidar a intencionalidade da filosofia nietzschiana, literalmente executar um processo 

genealógico da sua concepção de vida. 



27 
 

 
 

CAPÍTULO I 

PARA UMA EPISTEMOLOGIA NIETZSCHIANA 

 
O corpo é uma grande razão, uma multiplicidade com um 

só sentido, uma guerra e uma paz, um rebanho e um pastor. 

 
(AZ, Dos desprezadores do corpo) 

 

Nietzsche ficou conhecido pela impetuosidade com que tratou de uma diversidade 

impressionante de temas, mas sobretudo pela guinada que a sua obra exerceu no século XX. 

Seu pensamento na maior parte das vezes apresenta uma série de contradições quase 

insolúveis, e que se não forem observadas sob um horizonte teórico amadurecido podem 

deixar a impressão de um tipo distinto de irracionalidade ou ceticismo da parte do autor; por 

mais que até mesmo tal “horizonte” seja uma pauta em aberto nos estudos na área. Muito 

disso se deve ao fato de que Nietzsche foi um acadêmico atípico, dado que não se manteve no 

percurso de um sistema filosófico; isto é: ele não foi um metódico nos moldes da tradição, no 

entanto um pensador experimental, como sempre defendeu a professora Scarlett Marton 

(1951)17.  

O seu impulso descompromissado em pensar de forma larga e penetrante fez com que 

Nietzsche fosse malsucedido no mundo acadêmico, o que ainda pode ter contribuído com a 

destruição de sua saúde, algo que causou ondas de choque que reverberam por todo o mundo 

até então (WOODWARD, 2016, p. 20). Foi assim que muitas de suas considerações acabaram 

sofrendo alterações no decorrer da carreira, além do fato de que Nietzsche também ficou 

conhecido por sua escrita experimental e, sob uma ótica analítica, um estilo 

fundamentalmente contraditório; algo que corroborou com a ideia de que seu pensamento 

teria um caráter estritamente desconstrutivo, sobretudo quando lembrado sob a orientação 

pós-estruturalista.  

Consideramos errôneo assegurar que Nietzsche concluiu a sua filosofia com a adoção 

de um plano filosófico de caráter descontrutivista, uma vez que suas análises apenas 

anunciam o fim da cultura ocidental, pelo menos a princípio, se abstendo de qualquer grande 

participação nesse processo. Atentemos para o fato de que o grande protagonista da obra 

nietzschiana, Zaratustra, proferiu de forma determinada a morte de Deus (ZA, “Prólogo de 

                                                             
17 Pelo menos a nível nacional essa ideia fortemente defendida pela professora Scarlett Marton desde a 

publicação de sua tese de doutorado Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos em 1980, sem dúvidas 

um clássico dos estudos da filosofia nietzschiana no Brasil. Sendo titular da USP, a professora Marton é 

considerada uma das maiores estudiosas da obra de Nietzsche, responsável pela criação e manutenção do Grupo 

de Estudos Nietzsche (GEN) e da contínua publicação dos Cadernos Nietzsche. 



28 
 

 
 

Zaratustra”, §2), denunciando logo em seguida quais seriam os responsáveis por esse delito. 

No caso, Nietzsche sem dúvidas assumiu o papel de um iconoclasta, no sentido de tentar 

retirar de cena uma figura moribunda que carregaria um conjunto de implicações 

representativas, isto é: Deus, mas também a Verdade, um sentido para todas as coisas, o 

progresso humano, os velhos ideais de bem e mal, entre outras possibilidades que encarou 

como mazelas da conjuntura histórica platonismo/cristianismo. Derrubar velhos ídolos seria a 

missão do Zaratustra nietzschiano, porém, aqui, tais figuras não possuiriam mais qualquer 

valor significativo, isto é: valor vital, no sentido pragmático do termo, o senso de 

fortalecimento e expansão, valor de incremento artístico e perpetuação criativa, em suma, 

valor pragmático. 

Por não assumir as premissas da filosofia clássica, Nietzsche deixara de lado qualquer 

relação com o senso teleológico – a progressão histórica e a postulação de fins a serem 

atingidos – e, por conseguinte, antes de tentar dar um passo atrás na história e tentar restituir 

ídolos ou valores a muito tempo perdidos, ele acaba abraçando o niilismo como a única 

possibilidade futura. Tentar fugir ou negar a “morte dos deuses” seria incorrer numa queda 

ainda mais profunda na nadificação18, e desta forma o projeto nietzschiano acaba assumindo o 

niilismo como a única possibilidade edificante de nossa civilização: o ponto de partida de 

superação da decadência ocidental. Contudo, é preciso atentar para o fato de que, ao assumir o 

niilismo, Nietzsche não apenas reavaliou um conceito em vigor como contraponto ao 

pensamento clássico, entretanto o niilismo era desde os primórdios de sua obra um dos 

atributos disto que sucessivamente denominara por “realidade”; ou pelo menos essa ideia 

apareceu como uma constatação da total ausência de qualidades a priori no real, sendo, 

portanto, um conceito de fundo onto-fenomenológico. 

Ainda assim, dentro do panorama de estudos nietzschianos é complexo falar de uma 

dada “realidade” em oposição ao irreal. Podemos afirmar que aquilo que está em vigor no 

pensamento de Nietzsche é resultado de uma inspiração heraclítica, e por isso entenderemos 

realidade como movimento, vi-a-ser, transformação cíclica, e ainda como o eterno processo 

de criação e destruição típicos da própria vida, ou seja: Nietzsche elege como realidade aquilo 

que fora sumamente negado pelo platonismo, edificando seu primado teórico sob 

terminologias dinâmicas. Justamente por isso entenderá que um dos atributos da realidade é a 

sua pureza, dado que o vir-a-ser precederia qualquer valoração humana. Na prática isso 

                                                             
18 Isso significa dizer que a tentativa de se negar o niilismo implicará na impossibilidade de se superar uma 

relação decadente e improdutiva (infrutífera) típica dos nossos tempos, o que procuraremos definir mais a frente 

como “baixo niilismo”. 



29 
 

 
 

significa dizer que o pensamento nietzschiano adota o niilismo antes mesmo de qualquer 

tentativa fugaz de refutação que levaria a queda no mesmo. O juízo nietzschiano busca 

assumir o niilismo como único ponto de partida possível para uma vida autêntica, isto é: uma 

prerrogativa onto-fenomenológica de pureza, levando em consideração a adoção a essa 

intuição de vir-a-ser. 

Nietzsche nos leva a considerar que se todo o processo de racionalização da história 

levara à emergência do niilismo, negá-lo seria simplesmente em vão, na medida em que isso 

seria uma torpe tentativa de se negar o espírito do tempo (Zeitgeist). Uma conduta mais 

elevada, isto é, devidamente aristocrática, designaria a postura do homem que deixasse de 

lado o baixo niilismo e adotasse o que chamaremos aqui de alto niilismo: um primado 

espiritual “trágico-dionisíaco”, isto é, a afirmação do dinamismo autoconfigurador do mundo, 

ao passo que tal postura indicaria o deleite com a pureza e a riqueza de possibilidades por ela 

evocadas.  

Sendo assim, entendendo que a cultura ocidental chegara ao seu ponto de falência, 

Nietzsche teorizara que as condições para a elevação de pensamento estariam no extremo 

oposto de tudo aquilo pregado pela tradição (37 [14] Junho – Julho de 1885), já que “essa 

eminente falência do Ocidente abriria espaço para implementação de um projeto que visasse 

promover a fundação de uma nova cultura capaz de superar o niilismo” (NETO, 2017, p. 11). 

Desta maneira, seu plano especulativo toma como ponto de partida uma percepção “visceral” 

de verdade, no sentido de um olhar sobre vida que encontrara suas bases teóricas, em parte, no 

pensamento pré-platônico, especialmente a filosofia heraclítica, como ainda alguns de seus 

aspectos epistemológicos na tradição kantiana, com destaque para a obra schopenhaueriana.  

Definitivamente o principal alvo deste projeto foi a filosofia platônico-aristotélica, 

entretanto o que ficara patente é que seu objetivo era a reformulação crítica da própria moral. 

Como vimos, a moral judaico-cristã não só carregaria consigo como ainda propagaria e 

aprofundaria o platonismo desde o mundo antigo, e por isso, todas as forças de Nietzsche se 

voltaram contra essa que seria a expressão máxima da tradição. O pensamento nietzschiano é, 

assim, majoritariamente pragmático ao questionar “de que valem nossas avaliações e tábuas 

valorativas morais? Que vem à tona com seu domínio? Para quem? Em relação com o quê? – 

Resposta: para a vida” (2 [134] Outono de 1885 – Outono de 1886). Seu contraponto 

conceitual será sempre uma realidade dinâmica, cruel e no limiar inacessível à razão pura, 

uma expressão em extrema oposição à ideia de uma coisa em si. 



30 
 

 
 

Para Nietzsche era necessário uma “nova concepção mais determinada do conceito 

‘vida’”, e sua fórmula para tal foi a “vontade de poder” (2 [134] Outono de 1885 – Outono de 

1886). Vontade de poder seria o conceito que daria sentido/orientação não só à moral do 

futuro, mas a qualquer empreendimento de caráter político, ético, metafísico ou científico que 

pretenda ir além da decadência ocidental. Essa fórmula nietzschiana poderia exercer o fator de 

um marco teórico-avaliativo, posto que o próprio Nietzsche assim o fez quando declarou: 

“Partindo de uma representação da vida (que não é um querer-se-conservar, mas um querer-

crescer), dei uma olhada nos instintos fundamentais de nosso movimento social, espiritual e 

político na Europa.” (2 [179] Outono de 1885 – Outono de 1886). A vontade de poder é, com 

isso, uma concepção de caráter onto-fenomenológico que possui função majoritariamente 

pragmática, enquanto fórmula de avaliação das condições de vitalidade – os caracteres de 

conservação, fortalecimento e expansão, entre outros – da existência humana no mundo 

moderno.  

Por enquanto, não nos deteremos na questão de uma hipotética metafísica subjacente 

ao pensamento nietzschiano, contudo o que fica subentendido em afirmações como, por 

exemplo, no fragmento em que “Nada é mais perigoso do que um desejo que contradiz a 

essência da vida” (7 [8] Final de 1886 – Primavera de 1887), é que de fato juízos com forte 

prerrogativa de universalização atravessam o cerne de sua obra, o que no limiar do termo 

testemunharia um exercício metafísico, mesmo que no sentido pós-kantiano da palavra. Com 

isso não queremos dizer que Nietzsche cai na própria armadilha filosófica, todavia é possível 

antever que a sua proposta esbarra numa limitação linguística inerente à nossa cultura, e que 

na verdade nos leva a questionar se pensar fora de parâmetros metafísicos seria realmente 

possível.    

Nietzsche está longe de tentar reinventar uma filosofia do realismo lógico, sendo que 

afirmações do tipo dizem respeito muito mais ao que denominou por dupla falsificação: a 

ideia de que “posições extremas não são suplantadas por posições reduzidas, mas, por sua vez, 

apenas por outras posições extremas, mas invertidas.” (5 [71] Verão de 1886 – Outono de 

1887). Neste sentido poderemos considerar que a vontade de poder é uma dupla falsificação 

nietzschiana, na medida em que a tese assume a própria irrealidade – ficcional, anti-lógica, 

ateleológica – sem se abster de sua “realidade”– vital, pragmática, funcional, perspectivística, 

pulsional e dinâmica. Essa formulação de fato se despe da lógica clássica, entre outros 

parâmetros de orientação epistemológica, fundando-se num perspectivismo funcional que 

atenta para os efeitos daquilo que está em questão.   



31 
 

 
 

Sendo assim, Nietzsche dirá que a concepção de uma “nova perfeição”, como “aquilo 

que não corresponde à nossa lógica, ao nosso ‘belo’, ao nosso ‘bem’, ao nosso ‘verdadeiro’, 

poderia ser perfeito em um sentido mais elevado do que o nosso próprio ideal” (7 [36] Final 

de 1886 – Primavera de 1887). Estaria ele a falar de uma “perfeição niilista”? Seria a vontade 

de poder uma ficção formulada para o combate das mazelas da tradição, sobretudo o fator que 

mais representaria o curso do platonismo ao longo da história: a vontade de verdade; tratando-

se “dos mais perigosos excessos [do platonismo], querer o conhecimento não a serviço da 

vida, mas em si, a todo custo” (26 [334] Verão – Outono de 1884), o conhecer para além da 

vida. Contra a vontade de verdade propagada pela tradição se reservaria a vontade de poder; 

contra a prerrogativa de um conhecimento em si – da coisa em si, da Verdade, de um real 

imutável e imperecível – se destina, então, a obra nietzschiana. 

 

 

1. Dos alicerces da filosofia nietzschiana 

 

Lembremos que o problema fundamental que impulsionou a respectiva discussão na 

modernidade foi a análise da origem e das possibilidades do conhecimento (REALE, 2011, p. 

284), questão que revela como a obra de Nietzsche está fortemente engajada à epistemologia 

moderna. Nos passos de Schopenhauer, Nietzsche responderá à respectiva problemática que o 

conhecimento “em si no devir é impossível”, uma vez que seria apenas “erro em relação a si 

mesmo, como vontade de poder, como vontade de ilusão” (7 [53] Final de 1886 – Primavera 

de 1887). Não haveria outro caminho para a vida se não a atuação que lhes é constitutiva: 

“Cunhar no devir o caráter do ser – essa é a mais elevada vontade de poder” (Ibidem). Ficção 

sobre ficção, dupla falsificação, a vontade de poder é uma edificação conceitual que não só 

assume o próprio caráter perspectivístico – seus limites e possibilidades – como ainda a 

arquitetônica da qual é parte elementar: a pureza do vir-a-ser, o dinamismo autoconfigurador, 

o caráter artístico e visceral de tudo que vive. 

Nietzsche de fato seguirá Schopenhauer no que diz respeito às implicações 

epistemológicas d’O mundo como vontade e como representação, porém, se diferenciará do 

velho mestre quando atentou para aquilo que haveria de distinto entre as duas percepções de 

mundo: o elemento trágico-dionisíaco. Sendo assim, Nietzsche declara: “compreendi que 

meu instinto apontava para a direção oposta à de Schopenhauer: para uma justificação da 

vida, mesmo em seu caráter mais terrível, mais ambíguo e mendaz: – para tanto, tinha nas 



32 
 

 
 

mãos a fórmula do ‘dionisíaco’”. (9 [42] Outono de 1887). Não bastava, assim, reconhecer o 

caráter perspectivístico do mundo, era preciso afirmar a multiplicidade de faces dessa 

totalidade: atuar como parte desse universo dinâmico, ficcionalizador e caótico. 

Nietzsche entendia que a interpretação schopenhaueriana do “em si da vontade” foi 

um marco na teoria do conhecimento, mas Schopenhauer não teria dado um passo essencial 

no processo: divinizar a vontade, posto que teria permanecido preso ao ideal moral cristão (9 

[42] Outono de 1887). Seu entendimento é de que no fundo da filosofia schopenhaueriana 

estaria em vigor a mesma metafísica platônico-aristotélica propagada pela moral cristã, e por 

isso, Nietzsche parece tentar “purificar” essa filosofia ao assumir partido d’O mundo como 

vontade e como representação; entretanto ao contrário de Schopenhauer, não amaldiçoaria a 

vontade, ato que denunciaria o baixo niilismo inerente ao pensamento schopenhaueriano. 

Como foi dito, para Nietzsche as condições ideais para a elevação de pensamento estão no 

extremo oposto daquilo que prega a tradição filosófica, e é dessa forma que seu projeto 

ostentaria um caráter, por assim dizer, pagão; no sentido de pré-platônico, pré-metafísico ou 

ainda pré-cristão, dado que adotara para sua obra concepções fundamentais diretamente do 

mundo pré-platônico. 

 Podemos conferir em afirmações paradigmáticas – tal como, por exemplo, a passagem 

onde afirma que “contra o valor daquilo que permanece eternamente igual (a ingenuidade de 

Spinoza, de Descartes [e poderíamos adicionar com precisão a tradição platônico-aristotélica 

como um todo] do mesmo modo), o valor do que há de mais breve e mais perecível, a 

reluzência áurea sedutora na barriga da serpente vita” (9 [26] Outono de 1887) – a clareza do 

posicionamento assumido por Nietzsche frente à tradição. Se toda metafísica ocidental perfez 

o caminho da negação lógica do vir-a-ser, o niilismo se segue justamente do “fato de que 

precisamos contrapor o ser ao não ser e de que o conceito do ‘devir’ é negado” (9 [62] Outono 

de 1887). Assim sendo, o projeto filosófico nietzschiano, no primeiro momento, assume as 

consequências da logicização empreendida pela tradição, sem tentar restituir-lhe um “sentido 

originário”, afinal de contas, do que nos valeria a tentativa de atingir uma verdade moribunda, 

dada a absoluta falta de sentido da existência.  

No segundo momento, o projeto declara a necessidade de se mergulhar nesse que seria 

o principal fruto da metafísica ocidental, uma vez que, sendo a constatação da ausência de 

sentido de todas as coisas a própria confirmação da pureza constitutiva da vida, far-se-ia 

imperativo mergulhar numa descrição onto-fenomenológica descomprometida com o sentido 

fundamental da epistemologia clássica: a vontade de verdade. Mas é preciso alertar que esse 



33 
 

 
 

“descomprometimento” não lança Nietzsche no terreno do ceticismo absoluto, não obstante 

apenas indica que a vontade de poder foi elaborada como um projeto fundamentalmente 

inconcluso, experimental e provisório, uma tentativa de uma “nova interpretação de todo 

acontecimento” que se destinaria a ouvidos seletos; o “prelúdio” de um mundo por vir, mas 

ainda assim apenas um prelúdio (40 [50] Agosto – Setembro de 1885). É dessa forma o salto 

no extremo niilismo se faria necessário à restituição da verdadeira riqueza da vida: a negação 

de todo e qualquer “valor em si”, conjuntamente com a possibilidade da instauração de 

valores correspondentes à afirmação do mundo.  

Nesse ínterim é que se dá a declaração em que Nietzsche evoca a necessidade de se 

“Cunhar no devir o caráter do ser”, pois isso revelaria “a mais elevada vontade de poder. 

Dupla falsificação, a partir dos sentidos e a partir do espírito, a fim de conservar um mundo 

do ente, do que persiste, do equivalente etc.” (7 [53] Final de 1886 – Primavera de 1887).  

Tudo diria respeito a um plano de reedificação/revitalização do mundo ocidental, uma 

elaboração consciente da necessidade de se partir de um lugar distinto daquele que originara a 

tradição metafísica, pois isso poderia incorrer na mesma negação lógica do mundo e no baixo 

niilismo. Tem-se em vista a suplantação da cultura clássica a partir da instauração de uma 

perspectiva subjacente na origem velada do Ocidente: o pensamento pré-platônico. 

Não é por menos que a contraposição entre pagão [pré-platônico] e cristão [metafísica 

clássica] foi sucessivamente retomada ao longo de toda a vida lúcida de Nietzsche. Para ele, o 

pagão será a própria representação da naturalidade afirmativa da vida, o dizer sim ao 

“sentimento de inocência no natural, a ‘naturalidade’” mesma, enquanto o cristão significará 

“dizer não ao natural, o sentimento da indignidade natural, a antinaturalidade” (10 [193] 

Outono de 1887). No limiar, o que nos foi deixado pode ser considerado a descrição de uma 

batalha: “Dioniso contra o ‘crucificado’: eis aqui a oposição.”(14 [89] Começo do ano de 

1888). Dada a força que o pensamento pré-platônico, sobretudo a filosofia heraclítica exercera 

na obra nietzschiana, a ideia deste devir aberto à instauração de valor será o ponto de partida 

para a afirmação trágico-dionisíaca da existência, e a partir desta contrapor-se-ia à tradição 

com armas estrategicamente pensadas. 

Dessa maneira, Nietzsche afirmara que buscara “uma concepção de mundo que faça 

jus a este fato: o devir deve ser explicado, sem que nos refugiemos em tais intenções finais: o 

devir precisa aparecer justificado a cada instante (ou impassível de ser avaliado: o que dá no 

mesmo)” (11 [72] Novembro de 1887 – Março de 1888). Porém se para Nietzsche todo 

conhecimento em si no devir é fundamentalmente impossível, qual seria a justificativa para tal 



34 
 

 
 

empreendimento? Isto é, como Nietzsche legitima a existência da própria obra? Sabemos que 

segundo o seu raciocínio o conhecimento deve ser pensado como “erro em relação a si 

mesmo, como vontade de poder, como vontade de ilusão. Devir como inventar, querer, 

autonegação, superar a si mesmo: nenhum sujeito, mas um fazer, um posicionar, 

criativamente, nenhuma ‘causa e efeito’” (7 [53] Final de 1886 – Primavera de 1887). Neste 

sentido, um entendimento mais amplo da epistemologia nietzschiana é de extrema valia para o 

vislumbre panorâmico do seu projeto, se fazendo necessário compreender a relação mantida 

entre aquilo que denominamos por instinto de conhecimento com o que ele intitulou por 

vontade de poder. 

Como fora observado por Colli, toda a primeira exposição do sistema da vontade de 

poder – mesmo daquela que se expressa nos fragmentos não é outra coisa senão um disfarce 

do pensamento de Schopenhauer (Posfácio, 2012, p. 579). Não é de se espantar que Nietzsche 

siga de perto o caminho estabelecido n’O mundo como vontade e como representação, 

consequentemente, que esteja inserido na tradição epistemológica do século XIX; 

especialmente por isso, um dos traços formais da teoria do conhecimento desse período foi a 

presença marcante das resoluções apresentadas por Kant, algo que a obra de Nietzsche não é 

exceção. 

 

 

1.1 Nos passos de Schopenhauer 

 

O perspectivismo nietzschiano, decomposto “em seus elementos, desvela-se como 

uma exposição nova e mais ousada da teoria schopenhaueriana da ‘representação’” (COLLI, 

2012, p. 579). É dessa maneira que Nietzsche parte de pressupostos basilares à filosofia 

schopenhauriana, tal como ditam as primeiras linhas da obra magna do seu velho mestre: “‘O 

mundo é minha representação’. Esta é uma verdade que vale em relação a cada ser que vive e 

conhece, embora apenas o homem possa trazê-la à consciência refletida e abstrata.” 

(SCHOPENHAUER, 2005, p. 43); ou seja: tudo o que inferimos por mundo, tudo o que lhe 

pertence e pode pertencer está, em última instância, inevitavelmente investido desse “estar-

condicionado” do sujeito do conhecimento, no limite existindo apenas para este. (Ibidem, 

2005, p. 44). O mundo é, portanto, uma representação, conclusão da qual Schopenhauer 

entendia estar na obra de Descartes, contudo teria sido pontuada com maior clareza por 

George Berkeley (1685 – 1753). 



35 
 

 
 

No entanto, quando mergulhamos no pensamento schopenhaueriano passamos a 

compreender que o mundo não só é representação, pois do outro lado haveria aquilo que 

chama de vontade constituinte (Ibidem, p. 46). É dessa forma que a concepção 

schopenhaueriana de sujeito é de suma importância neste estudo, pois o sujeito do 

conhecimento não estaria em um tempo e espaço definidos, como um ser em si, pois segundo 

Schopenhauer ele ganha realidade justamente quando passa a representar objetos. Nesse ato o 

sujeito se realizaria enquanto tal, tornando-se fundamentalmente dependente da própria 

representação, ao passo que se a representação deixar de existir, o sujeito também desaparece 

enquanto tal. Sujeito e representação se sustentam de forma indissolúvel, de maneira que a 

fala e a linguagem seriam os principais responsáveis pela distinção entre essas duas instâncias 

de realidade. Na prática não há distinção entre aquele que representa e a representação 

propriamente dita, mas sim uma correlação mútua que atribui realidade às duas instâncias. 

O sujeito é, portanto, o cerne para o entendimento do mundo enquanto tal, posto que 

toda noção de matéria – como também de tempo e espaço pressupostas por um dado sujeito 

do entendimento – ganham sentido nele. Uma concepção schopenhaueriana que marcaria 

fortemente a vida do jovem Nietzsche19 é precisamente a de matéria, entendida aqui como 

aquilo que faz-efeito (fazer-efeito), sendo o seu continente a efetividade (wirklichkeit) 

(Ibidem, p. 50). Toda e qualquer noção de realidade dirá respeito àquilo que faz-efeito no 

sujeito. A matéria só existe na medida em que o faz, sendo a essência do mundo a regular e 

sucessiva produção de efeitos relativos à experiência constituinte do sujeito que as reconhece 

e, portanto, as representa. Desta maneira, “tempo e espaço não são apenas, cada um por si, 

pressupostos por ela [a representação], mas a essência dela é constituída pela união de ambos, 

exatamente porque a matéria, como mostrado, reside no fazer-efeito, na causalidade” (Ibidem, 

p. 50-51). Aquilo que é determinado por leis de causalidade não são noções absolutas de 

tempo e espaço, todavia o tempo e o espaço circunscritos a condições específicas, unidos 

segundo uma determinação muito limitada, preliminar e dinâmica: o sujeito. 

É porque o entendimento passa do efeito à causa “que o mundo aparece como 

intuição, estendido no espaço, alterando-se segundo a figura, permanecendo em todo o tempo 

segundo a matéria, dado que o entendimento une espaço e tempo na representação da 

MATÉRIA” (Ibidem, p. 54). Longe de findar no idealismo transcendental, Schopenhauer 

defende que o mundo representado é tal como o vemos, sendo pura realidade ligada segundo 
                                                             
19 Pode-se conferir essa presença marcante da filosofia schopenhaueriana em todos os momentos da obra de 

Nietzsche, mas sem dúvidas A filosofia na época trágica dos gregos se destaca com a menção a uma série de 

concepções diretamente associadas a Schopenhauer – diríamos mais, literalmente replicandas d’O mundo como 

vontade e como representação – ao analisar o pensamento de Tales de Mileto e Heráclito de Éfeso. 



36 
 

 
 

as leis da causalidade apreendidas/reconhecidas pelo sujeito. Contudo, não se afastando 

radicalmente das premissas kantianas, tais leis existiriam para o sujeito, existindo apenas para 

ele, sendo sempre condicionado pelo próprio entendimento: em alguma medida, o mundo 

representado possui idealidade transcendental. Ao contrário de ser uma simples mentira ou 

pura ilusão, quando diz respeito ao âmbito humano, suas representações possuiriam uma 

vinculação comum: a razão. 

Segundo Schopenhauer, todo o conhecimento arquitetado pelo entendimento e a razão 

só tem valor na medida em que se referem a algo que lhes é exterior. Não seria com isso 

conhecimento puro, mas sim conhecimento no devir; conhecimento das causas e efeitos ou do 

fazer-efeito sobre o sujeito. O conhecimento é, portanto, marcado pela condição/estado do 

sujeito frente a um mundo de fato, o que nos indica de onde Nietzsche assimila o 

perspectivismo teórico. Que fique claro que aquilo que Schopenhauer denomina por intuição 

não é um simples fenômeno sensitivo, mas sim, sobretudo, uma construção intelectiva que se 

dá a partir de fatores externos ao sujeito do entendimento; um composto conjunto que 

denuncia a origem do programa teórico schopenhaueriano: a filosofia crítica. Não haveria 

como afirmar que o mundo é uma simples ilusão, dado que, seguindo os parâmetros da 

filosofia crítica, Schopenhauer concebe que a sensibilidade possui papel fundamental na 

composição representativa do mundo20. 

Inspirado por Kant, pelo romantismo em emergência, mas ainda pelo pensamento 

oriental (Vedas e Puranas), Schopenhauer atribuirá ao mundo representado status ficcional. 

Se por um lado o mundo não é uma representação qualquer, não teríamos critérios 

significativos para distingui-lo de um sonho, bastando-nos “conceder aos poetas que a vida é 

um longo sonho” (Ibidem, p. 61). Mas é preciso ficar claro que não falamos de ficção no 

sentido de uma ilusão destituída de qualquer materialidade, levando em conta que essa teoria 

trata de uma noção quase fenomenológica do real; seria equivocado atribuir tal conclusão à 

filosofia kantiana, uma vez que o pensamento schopenhaueriano tenta dar continuidade a tal 

projeto. 

É por isso que aquilo que se oferece ao entendimento é a realidade, e em contraposição 

teríamos a ilusão incondicional enquanto engano do entendimento. Schopenhauer concebe 

                                                             
20 Em termos schopenhauerianos, o que distinguiria o homem do animal? Mantendo-se dentro da linha de 

raciocínio kantiana, Schopenhauer atribuirá a todos os seres minimamente capacitados de reconhecimento de 

causas e efeitos, e portanto, em condições de atuar no mundo mediante esse conhecimento, a ideia de 

entendimento. Ou seja: animais e homens possuem, em graus totalmente distintos, entendimento, mas se 

diferenciando radicalmente, o homem é provido de razão: capacidade intelectual que lhe possibilita formular ou 

desfazer conceitos, utilizar linguagem simbólica e edificar um mundo mediante representações 

(SCHOPENHAUER, 2005, p. 64). 



37 
 

 
 

que o entendimento seria uma faculdade fundamentalmente irracional, posto ser 

compartilhada por homens e animais, mantendo-se separada da própria razão, a faculdade 

exclusivamente humana. Como vimos, ao entendimento basta a intuição como meio para a 

representação, à razão bastaria o saber, enquanto capacidade de distinguir o verdadeiro do 

falso. A representação carrega consigo, portanto, as ideias de sujeito e objeto, uma vez que já 

estariam pressupostas na emergência do entendimento ao lidar objetivamente com o fazer-

efeito do mundo. Quando representa, o entendimento atribui realidade não só ao mundo que 

reconhece, mas além de tudo ao sujeito, sendo estes dois fatores radicalmente indissociáveis. 

Neste momento, Schopenhauer apontará para o elemento que mais nos interessa: 

 
Essa relatividade completa e sem exceção do mundo como representação, 

tanto em sua forma mais universal (sujeito e objeto) quanto na subordinada a 

esta (princípio de razão), indica, como dito, que a essência mais íntima do 

mundo deve ser procurada num lado completamente outro, TOTALMENTE 

DIFERENTE DA REPRESENTAÇÃO (Ibidem, p. 80). 

 

 Finalmente é neste ponto d’O mundo como vontade e como representação que 

Schopenhauer denominaria o “outro lado” do processo representativo como vontade de vida, 

instaurando uma cisão na tradição idealista que sempre atribuiu à vontade o semblante da 

liberdade e da razão. Um pouco antes, ele já havia destacado que, se por um lado o mundo nos 

é dado inteiramente como representação, por outro ele é inteiramente vontade (Ibidem, p. 62), 

apontando para um dado que teria sido relegado pelos embates entre empiristas e 

racionalistas. Todo o primeiro tomo dessa obra é destinado ao delineamento das contribuições 

de Kant à resolução da problemática em volta do conhecimento, mas que, segundo 

Schopenhauer, receberia de suas próprias mãos a conclusão mais “apropriada”. O segundo 

tomo do livro dá um passo a frente do idealismo kantiano, apresentando o corpo como o 

início da investigação da própria vontade. Por enquanto, vejamos a inovação de Schopenhauer 

na teoria do conhecimento, aspecto que seria de fundamental importância no pensamento 

nietzschiano. 

 Seguindo o caminho sugerido pela filosofia crítica, Schopenhauer entenderá que a 

representação é um processo intermediado pelo corpo, sendo os sentidos o ponto de partida de 

qualquer forma de conhecimento. Aquilo que possibilita ao homem se compreender enquanto 

indivíduo é a representação que tem do próprio corpo, dado como unidade perceptiva do 

fazer-efeito das demais coisas por ele representadas. O corpo é, portanto, o ponto de partida 

de si e do mundo para o qual se origina todo e qualquer conhecimento, e ainda é o corpo que 

nos oferece um vislumbre da própria vontade de vida. Se no primeiro momento o mundo é 



38 
 

 
 

dado inteiramente como representação, no segundo ele é pura vontade, declarando ao fim que: 

“a vontade é o conhecimento a priori do corpo, e o corpo é o conhecimento a posteriori da 

vontade” (Ibidem, p. 157). Ou seja: a vontade é a vida que anima, atravessa e existe como 

corpo, sendo este a materialização dinâmica dessa vitalidade universal. 

 Neste percurso de entendimento Schopenhauer nos deixa algumas das considerações 

que mais influenciariam Nietzsche no que poderemos denominar por “psicologia da 

sensibilidade” ou epistemologia da vontade. Schopenhauer considerava incorreto falar de dor 

e prazer no sentido de simples representações psíquicas, ao passo que a emergência 

instantânea que caracterizaria esses fenômenos revela que seriam “afecções imediatas da 

vontade em seu fenômeno”, pois o corpo seria “um querer ou não-querer impositivo e 

instantâneo” (Ibidem, p. 158) que revela a própria vontade. Dor e prazer seriam, portanto, 

expressões diretas da vontade de vida, demonstrando que “toda ação sobre o corpo é também 

simultânea e imediatamente ação sobre a vontade, que enquanto tal se chama dor, caso a 

contrarie, ou bem-estar, prazer, caso lhe seja conforme” (Ibidem, p. 158). O corpo é a vontade 

de vida propriamente materializada, dor e prazer expressões diretas da vontade que determina 

a existência corpórea enquanto propriamente dita.  

Por consequência, todos os juízos formulados pelo exercício racional possuiriam 

raízes cravadas numa instância pouco observada, já que um fenômeno radicalmente irracional 

estaria na base da própria racionalidade. Corpo e vontade estariam indissoluvelmente unidos, 

de maneira que o corpo ou é a objetividade da vontade, ou é apenas vontade, se nos 

abstrairmos da representação que usualmente temos dele (Ibidem, p. 160). O corpo é o ponto 

de partida, o de chegada e o único vínculo de contato com o mundo; ele é o objeto por 

excelência – dado que é imediato e intermediador – único indivíduo real – uma vez que todos 

os outros na verdade aparecem como representações – único fenômeno da vontade – sendo a 

vontade propriamente objetivada, materializada e atuante.  

Que fique claro que Schopenhauer não tenta negar a realidade exterior ao indivíduo, 

no que seria um “egoísmo teórico” que atribuiria ao mundo a absoluta irrealidade (Ibidem, p. 

162). Se atentarmos para o fato de que o corpo é começo, meio e fim de todo conhecimento 

possível, a relação entre indivíduo e mundo será, sim, marcada pela projeção do sujeito na 

ideia que faz do mundo; no primeiro momento enquanto representação propriamente dita, no 

segundo, como projeção vital. É por isso que Schopenhauer dirá que, além da “vontade e da 

representação, absolutamente nada é conhecido, nem pensável” (Ibidem, p. 163). Toda e 

qualquer realidade passível de ser atribuída ao mundo dos corpos – entendido como mundo 



39 
 

 
 

exterior ao sujeito – será sempre um reflexo daquilo que o sujeito entende de si, tanto nos 

termos da representação, quanto da vontade. Contudo, isso não elimina o mundo exterior ao 

sujeito, que por mais que nunca possa ser conhecido em si mesmo, ainda é parte integrante do 

processo de constituição representativa. 

Estariam dados os pressupostos epistemológicos nos quais se filiara o pensamento 

nietzschiano, lembrando que a influência de Schopenhauer vai muito além disso, o que nos 

obrigará a retomar o paralelo entre os dois. Outro dado de destaque é que, em alguma medida, 

a filosofia nietzschiana dá continuidade à interpretação schopenhaueriana da filosofia crítica, 

o que nos leva a atentar para aquilo que há de original no próprio Nietzsche: a resposta à 

problemática kantiana de como o conhecimento é possível. Até o momento o que fica patente 

é que Schopenhauer foi o grande responsável por inovar e amadurecer uma percepção da 

vontade que marcaria profundamente Nietzsche. Antes disso, ao se filiar à obra 

schopenhaueriana, ele acabou assumindo o primado epistemológico d’O mundo como vontade 

e como representação: o corpo como grande razão. 

Fica patente a forte influência de Schopenhauer no pensamento nietzschiano, mas 

neste momento basta-nos atentar para contribuições pontuais que revelam a tentativa de 

Nietzsche produzir uma obra equivalente a O mundo como vontade e como representação21; 

ou seja, um grande projeto que sintetizasse um conjunto de saberes amadurecidos ao longo de 

muitos anos22. Quando Nietzsche inferiu que “Sentir, querer, pensar se mostram por toda 

                                                             
21 No caso esta deveria ter sido A vontade de poder, um grande projeto idealizado por Nietzsche, mas que nunca 

fora efetivamente concretizado. O ponto mais polêmico dessa discussão envolve o fato de que a irmã de 

Nietzsche, Elisabeth Förster-Nietzsche (1846 – 1935), organizou uma “obra póstuma” com o mesmo título a 

partir de passagens e aforismos escolhidos a dedo e reorganizados ao seu gosto logo após o colapso do irmão, o 

que naturalmente acabaria legando a ele o semblante nazista. Ainda hoje esse tópico gera discussão no que diz 

respeito à validade d’A vontade de poder para os estudos nietzschianos, levando em conta que, por um lado, ela 

não é uma publicação efetivamente outorgada por Nietzsche, por outro, muitos de seus fragmentos póstumos 

atestam a continuidade de sua intenção com relação ao projeto, além de sua estruturação prévia, os raciocínios 

que atravessam a obra e todos os aforismos que lhe dão subsistência são de sua autoria. O fato é que o trabalho 

organizado por Elisabeth não contribuiu positivamente com a fama do irmão no pós-guerra, sendo um mérito 

incontestável de estudiosos como Giorgio Colli, Mazzino Montinari, Müller-Lauter, Georges Bataille, Gilles 

Deleuze, entre muitos outros a desvinculação de Nietzsche da história nazista. Seja como for, A vontade de 

poder, no que toca ao projeto nunca concretizado por Nietzsche, pode ter sido a tentativa de se produzir algo 

equivalente à O mundo como vontade e como representação; contudo a saúde instável e uma vida 

definitivamente muito conturbada entre outros entraves acabariam apenas nos legando pistas desse projeto.  
22 É bom lembrar que por muito tempo o próprio Schopenhauer sustentaria a opinião de que havia solucionado o 

problema da coisa em si (númeno) com a “vontade”, consideração que permeia os quatro tomos d’O mundo 

como vontade e como representação além de sua edição complementar. É fato esclarecido que o próprio autor 

acabaria recuando nesse posicionamento ao longo da vida, retomando conclusões fundamentalmente kantianas, 

isto é: no fim das contas a vontade seria encarada pelo próprio Schopenhauer como um grande enigma. Já 

sabemos que a ideia da coisa em si enquanto incógnita ontológica remete à Kant, mas outro fator importante na 

relação do jovem Nietzsche com Schopenhauer foi a obra de Friederich Lange, History of Materialism and 

Critique of its Signification for the Present. Nietzsche a havia lido já no primeiro ano de lançamento (1866), 

tomando-a como a base para desferir aquelas que seriam as primeiras críticas ao mestre, por mais que isso ainda 

não tenha incorrido na cisão com o mesmo. Foi a partir dessas premissas tipicamente kantiana que ele apontara 



40 
 

 
 

parte apenas como epifenômenos cujas causas me são completamente desconhecidas” (34 

[46] Abril – Junho de 1885), sabemos que se dava aqui a continuidade de um raciocínio 

basilar ao pensamento schopenhaueriano: a ideia de que o âmbito psicológico seria subjugado 

a uma instância subconsciente, talvez mesmo uma instância radicalmente incompreensível e 

irracional.  

Para Schopenhauer, tal fenômeno era a lei da necessidade (2012, p. 173), para 

Nietzsche, a conservação, o anseio por poder e a criação (14 [122] Começo do ano de 1888), 

em suma: os conceitos de vontade de vida e vontade de poder respectivamente. Para tanto, 

Nietzsche argumentará que seria “em si possível que equívocos fundamentais fossem 

necessários para a conservação do vivente e não ‘verdades fundamentais’” (26 [58] Verão – 

Outono de 1884). Esse raciocínio é, por um lado, um ataque à tradição clássica, por outro e 

mais importante, a tentativa de aprofundar o legado epistemológico do velho mestre, seguindo 

a intuição de que por detrás do aparelho cognitivo estaria em vigor a força irracional que tudo 

impulsionaria.  

Antes de simplesmente resolver essa problemática com um raciocínio metafísico 

qualquer, no que significaria falar de “entificação do ser”, Nietzsche tentara legitimar sua 

concepção de vida em termos científicos, o que era absolutamente natural por volta de 1870 e 

1880; ou pelo menos, ele tentara estabelecer um diálogo com a ciência da época sem se deixar 

ofuscar pelas prerrogativas positivistas. No segundo momento, abstendo-se dessa 

possibilidade, mas angariando suas contribuições, ele mergulhara numa especulação 

cosmológica, o que podemos afirmar ser uma “cosmologia filosófica” (SANTOS, 1959, p. 

2008) quando retornou para a metafísica em termos “não-platônicos” ou pós-kantianos. No 

final das contas, perceberemos que mesmo adotando o esquema metodológico 

schopenhaueriano, Nietzsche ainda não deixou de lado o traço mais significativo de seu 

pensamento, aquilo que testemunharia a sua efetiva vinculação à filosofia pré-platônica: a 

possibilidade de se alcançar um tipo de arché. 

 

 

1.2. O perspectivismo epistemológico 

 

Em termos estritamente teóricos a tese que marca a obra nietzschiana é a de que 

encontramos nas expressões mais elevadas do espírito apenas um tipo de função orgânica: 

                                                                                                                                                                                              
para o fato de que O mundo como vontade e como representação era permeado de contradições (YOUNG, 2014, 

p. 105), sendo uma delas a “resolução” do problema da coisa em si. 



41 
 

 
 

assimilação, seleção, secreção etc. Desta maneira, a oposição entre mundo orgânico e 

inorgânico seria um erro (25 [356], Primavera de 1884), posto que no fundo existiriam apenas 

funções vitais que descriminam, instituem, criam e falsificam um mundo em prol de si 

mesmas; a própria subsistência do ente que vive, como um movimento comum a todo 

processo vital. Sendo assim, Nietzsche literalmente se “opõe à ideia de que o conhecimento é 

fruto de uma capacidade inata do ser humano para apreender a verdade acerca da realidade” 

(NETO, 2017, p. 107), já que a razão seria fruto da coordenação subconsciente de pulsões 

volitivas; não teríamos como discernir o que estaria por detrás do pensamento se não por seus 

efeitos secundários.  

Dessa maneira, os afetos e os sentidos seriam fenômenos muito mais significativos no 

que tange à compreensão do aparelho cognitivo, porque esses fenômenos relevam que a razão 

é o resultado de um processo de apoderamento vital, tal como também a própria ciência: a 

dominação da natureza em conceitos e números (26 [448] Verão – Outono de 1884). O 

processo de incorporação [seleção, descriminação e falsificação] expresso pelo exercício 

intelectual teria como finalidade a alimentação da espécie, e sendo assim, o “primeiro limite 

de todo ‘sentimento para a verdade’ é – mesmo para todas as criaturas inferiores animadas – o 

seguinte, o que não serve à sua conservação não lhe diz respeito.” (26 [58] Verão – Outono de 

1884). A conservação e o instinto de apoderamento seriam os primeiros caracteres a definir o 

senso intelectivo, este o que será entendido a partir de agora como subsequência da vida que 

interpreta. 

Contudo, a simples conservação da espécie não seria a única medida para se atender 

esta nova noção de validade – relativamente contrária à ratificação lógico-analítica – uma vez 

que a concepção de conservação tivera origem com Charles Darwin (1809 – 1882). Nietzsche 

considerava que sua época superestimava a teoria da evolução “até as raias do disparate”, pois 

Darwin considerava que o essencial no processo vital seria “a violência enormemente 

configuradora, criadora de formas, a partir do interior, que utiliza, explora as ‘circunstâncias 

exteriores’” (7 [25] Final de 1886 – Primavera de 1887). Precisamos destacar que Nietzsche 

preserva parcialmente “dois pensamentos básicos de Darwin: de um lado a doutrina da 

evolução na concepção especial da doutrina das origens; de outro lado, a ideia da luta pela 

existência como impulso do desenvolvimento evolucionista” (SAFRANSKI, 2005, p. 243). 

Isso nos possibilita afirmar sem receio que o darwinismo é um dado patente no pensamento 

nietzschiano, no entanto, já no século XIX esse termo não era tão óbvio quanto nos parece 



42 
 

 
 

atualmente, posto que a preocupação com o evolucionismo não foi uma preocupação 

exclusiva da obra de Darwin. 

Considera-se que a teoria da evolução não foi originalmente proposta por Darwin, uma 

vez que a sua tese era uma das muitas lançadas no período para explicar a origem das espécies 

e a variabilidade de seres vivos (FREZZATTI JR, 2014, p. 38). A crítica de Nietzsche ao 

suposto “darwinismo” na verdade seria o resultado de uma série de oposições, entre as quais 

se encontrava a sua negação de prerrogativas estritamente mecanicistas, entre outras 

possibilidades de fundo político23. Ainda assim, ele provavelmente adotou de Wilhelm Roux 

(1850 – 1924), outro mecanicista igualmente influenciado por Darwin, a noção de luta que 

utilizou para atacar outras tendências darwinistas de sua época (Ibidem, p. 161); lembrando 

que essas críticas inicialmente partiram do próprio Roux, que negava a ideia de que Darwin 

teria descrito as leis orgânicas que determinariam o sistema biológico. 

Na virada do século Roux teria aberto as portas para as teorias vitalistas ao propor a 

ideia de que o vir-a-ser tinha de ser definido sob terminologias funcionais, apresentando-nos 

dez funções próprias à vida orgânica: mudança, eliminação, recepção, assimilação, 

crescimento, movimento, multiplicação, transmissão de características, adaptação e 

conservação (Ibidem, p. 163). Ao final de suas pesquisas Roux considerará que o organismo é 

o resultado de uma luta contínua, ideia que marcara a publicação da obra A luta das partes no 

organismo (1881), uma publicação que provavelmente influenciou significativamente 

Nietzsche.  

Não estamos dizendo com isso que a concepção de guerra entre forças opostas não 

estivesse dada muito antes das leituras que Nietzsche fez das pesquisas biológicas, no entanto 

é certo que ele encontrou nelas a fundamentação teórica que precisava para dar continuidade 

às investigações da vontade de vida; encontrava, portanto, a linguagem que precisava para dar 

sentido formal e pragmático à teoria schopenhaueriana que adotara, e além de tudo, à intuição 

de devir tomada do pensamento pré-platônico. Conservação diria respeito, assim, a mais 

ínfima instância vital, posto que aqui se prefigurava uma percepção distinta daquilo que era 

entendido na modernidade como a “ordem natural” do mundo: uma ideia de vontade 

inicialmente fiel ao diagrama schopenhaueriano, porém que começava a assumir 

                                                             
23 O professor Frezzatti Jr. considera que para além da crítica às prerrogativas mecanicistas de sua época, 

Nietzsche também fez uma oposição especial a Heinrich Haeckel (1834 – 1919), biólogo alemão darwinista, 

conhecido por ser o primeiro a apresentar uma árvore evolutiva de espécies (2014, p. 147). Para além de um 

mecanicista convicto, Haekel ficou conhecido por seu apoio ao Estado alemão criado no período (Ibidem, 137), e 

contra ele Nietzsche provavelmente tomou de Roux concepções darwinistas desprovidas de pretensões 

estritamente mecânicas, dado o entrelaçamento entre física e biologia ao conceber o organismo como o resultado 

de forças mecânicas. 



43 
 

 
 

configurações distintas no que diz respeito à violência configuradora de formas e ao anseio 

por poder e dominação. 

Portanto, segundo esses termos, o que seria o aparelho cognitivo? Nietzsche dirá que 

ele é “um aparato de abstração e de simplificação – não voltado para o conhecimento, mas 

para o apoderamento das coisas” (26 [61] Verão – Outono de 1884). Neste caso, o que 

devemos questionar é: do que se apoderaria esse intelecto predatório? Em relação ao quê se dá 

o processo de apoderamento? E foi seguindo o caminho de Schopenhauer que Nietzsche 

trabalhou com a noção de que o entendimento é uma maquinaria fundamentalmente 

desprovida de qualquer racionalidade que não seja a pura “empiria”. Isto significará dizer que 

se formos ao limite de qualquer investigação, tudo se tratará da assimilação do mundo que nos 

aparece como o “fazer-efeito” de Schopenhauer: leis e regras que no final das contas só dizem 

respeito ao próprio sujeito, ou melhor, em termos mais nietzschianos, à face de vida que 

interpreta. É assim que Nietzsche dispensa a concepção kantiana de sujeito presente na obra 

do velho mestre, adotando uma terminologia ainda mais schopenhaueriana: o corpo; um 

tópico que será devidamente destacado mais a frente. 

Tudo isso implica dizer que Nietzsche lançou por terra a noção que orientava a 

filosofia durante séculos: a busca pela verdade como a base do progresso científico. Dado que 

todo e qualquer conhecimento estaria circunscrito às condições existenciais do ente que 

interpreta, a conclusão parece ser apenas uma: “não poderia haver nenhum outro tipo de 

intelecto (para nós mesmos) senão aquele que nos conserva, uma precipitação” (26 [127] 

Verão – Outono de 1884). Como falar de verdade, intelecção pura e abstração, ou ainda de 

demonstração e constatação se no fim das contas o fator de validade do mesmo 

[conhecimento] não seria a lógica, mas as condições existenciais do interprete. Nietzsche 

atribui à noção de conhecimento um pragmatismo que desdenha a tradição, buscando um 

novo fundamento epistemológico, uma percepção da razão que não encalhe na velha ficção 

platônica. 

Que não nos enganemos em relação aos anseios nietzschianos ao conceber o 

platonismo como uma ficção desprovida de vitalidade. Nietzsche não tenta inverter a tábula 

epistemológica da tradição, o que significaria dizer apresentar-nos uma “nova verdade”. Ele 

definitivamente não se encarava como um profeta ou mesmo algum tipo de revolucionário, 

também não era um cético despojado de finalidades. O empreendimento nietzschiano tenta 

conceber um novo critério de validação que não seja a lógica ou a demonstração científica, 

mas sim, a própria vida na sua riqueza e multiplicidade de faces. Por isso ele diria o seguinte: 



44 
 

 
 

“Minha preocupação não é com a possibilidade de que algo permaneça sem ser conhecido; eu 

me alegro muito mais com o fato de que pode haver uma espécie de conhecimento e admiro a 

complexidade dessa possibilitação” ([249]Abril – Junho de 1885). Sendo assim, a nova razão 

de ser do conhecimento segundo o pensamento nietzschiano lhe seria denominada por 

perspectivismo, conceito criado por Gottfried Wilhelm Leibniz (1646 – 1716)24, mas do qual 

Nietzsche ainda é considerado o mais relevante defensor. 

O perspectivismo epistemológico preconiza um novo modo de pensar que implica o 

seguinte juízo: “‘Isto é falso’ significa originariamente ‘eu não acredito nisto’. Visto de 

maneira ainda mais fina ‘não sinto nada aí, não faço nada a partir daí’.” (34 [255] Abril – 

Junho de 1885). Nietzsche, tal como Schopenhauer, volta-se para o sujeito do entendimento 

que será concebido agora como o ente que interpreta25, na tentativa de encontrar seu norte 

teórico. Esta validade não poderia ser outra coisa se não o próprio sujeito do conhecimento, 

ou seja: o intérprete como aquele que dita o que é ou não é válido, tendo em vista não a lógica 

ou uma verdade enquanto tal, e sim as condições de conservação, possibilidades de ascensão, 

criação, domínio e fortalecimento, em suma: a vida mesma que interpreta e determina o valor 

das coisas, sem com isso pensarmos na instância vital como um “intérprete por detrás de 

                                                             
24 É sabido que o perspectivismo epistemológico foi aprofundado e ampliado por Nietzsche, contudo teria sido 

uma criação da teoria metafisicalista de Leibniz, um trabalho provavelmente inspirado na filosofia pré-socrática. 

Leibniz tentara identificar aquilo que seria a matéria indivisível de toda a realidade, um elemento desprovido de 

partes, forma, extensão ou possibilidade de divisão; a matéria de toda a natureza: as mônadas (LEIBNIZ, 2015, 

p. 25). Sua investigação apontava para aquilo que seria uma decorrência de um universo “monodológico”, e que 

entendemos por perspectiva; dada a mutabilidade e a diferença constitutivas que definiria a mônada desde o seu 

interior (Ibidem, p. 26). Segundo o seu raciocínio a mônada – substância simples de toda a natureza – reflete a 

perspectiva de sua própria condição, inferindo que um único e mesmo universo parece se multiplicar como uma 

diversidade de pontos de vista que testemunham a sua condição (ABBAGNANO, 2007, p. 886). As mônadas 

seriam a resposta para a mudança de todas as coisas, pois elas resguardariam em si mesmas certa perfeição e 

suficiência que as tornam fonte de suas ações internas, literalmente falando: Autômatas Incorpóreas (LEIBNIZ, 

2015, p. 28) que instituem a mutabilidade e diversidade da natureza, ainda resguardando a unidade que lhes é 

constitutiva. O pensamento nietzschiano claramente resguarda uma inspiração leibniziana, sobretudo na 

investigação do poder enquanto eixo constitutivo do devir, por mais que Nietzsche tenha negado fazer algum 

tipo de investigação fisicalista. 
25 Falar daquela que seria a melhor expressão nietzschiana para se referir à “figura humana” será sempre um 

desafio, mas o fato é que em Nietzsche parece não haver uma distinção radical – no sentido de uma distinção 

ontológica – entre o homem e os demais entes orgânicos, já que uma intuição holística de existência 

definitivamente atravessa seus raciocínios. É por isso que ele afirmara o seguinte: “Alma, respiração e existência 

(esse) são equiparadas. O vivente é o ser: para além dele, não há nenhum ser” (1[24] Outono de 1885 – Início do 

ano de 1886). Neste sentido o que denominamos por “consciência” nada mais é que um meio de existência, 

bastando-nos esclarecer o que para ele significaria essa mesma “existência”. O fato é que o pensamento 

nietzschiano tende a apontar para um senso de conservação e potencialização que nortearia até mesmo o mundo 

inorgânico, e sendo assim, se há no homem algo que lhe faria distinto de outros entes, este elemento seria uma 

característica fisiológica que lhe possibilita elevar o próprio poder – isto é, sua capacidade de 

ficcionalização/abstração do real – a níveis extremos. Justamente por isso que optamos pela designação “ente 

que interpreta” ou “face de vida humana”, levando em conta que não existe um conceito de homem plenamente 

estritamente trabalhado na obra de Nietzsche, por mais que tempos em tempos ele tenha brincado com essa 

possibilidade. 



45 
 

 
 

tudo”, sendo a interpretação – o verbo criador de sentido – a única coisa que existe em si e por 

si mesmo. 

Na contramão da tradição, Nietzsche concebeu o conhecimento como “algo 

posicionador, poetante, falsificador” (26 [226] Verão – Outono de 1884), uma vez que não 

haveria outro fundamento para o mesmo que não fosse a situação existencial do intérprete26. 

Similar aquilo que havia dito Schopenhauer n’O mundo como vontade e como representação, 

o raciocínio nietzschiano é o de que o entendimento se desdobraria sobre um mundo em vir-a-

ser, falsificando-o na medida em que assimila e determina as regras necessárias à conservação 

e potencialização da própria existência. Tais regras são em si mesmas ficções arbitrárias que 

reconfiguram o mundo segundo uma vida fática, e o conhecimento possuirá com isso um 

caráter perspectivístico; no limiar, pragmático, posto que sua verdade ou validade sempre dirá 

respeito à relação estabelecida entre intérprete e mundo, uma relação contínua, sucessiva e 

sempre insuficiente, na medida em que o mundo “conhecido” nunca é um dado fixo. Sobre 

isso, lê-se: 

 
Conhecimento: a possibilidade da experiência por meio do fato de que o 

acontecimento real e efetivo, tanto por parte das forças que exercem uma 

influência, quanto por parte de nossas forças configuradoras, é 

extraordinariamente simplificado: de tal modo que parece haver coisas 

semelhantes e iguais. Conhecimento é falsificação do múltiplo e do 

incontável em meio ao igual, ao semelhante, ao contável. Portanto, a vida só 

é possível em função de tal aparato de falsificação, pensar é um reconfigurar 

falsificador, sentir é uma reconfiguração falsificadora, querer é uma 

reconfiguração falsificadora –: em tudo isso reside a força da assimilação: eu 

pressupõe uma vontade de tornar algo igual para nós.” (34 [252] Abril – 

Junho de 1885) 

 

 Sendo assim, a verdade é considerada aqui uma espécie de “erro” sem o qual um 

determinado tipo de ser vivo não poderia viver, sendo justamente o valor para a existência que 

interpreta o cerne de tal sentença (34 [253] Abril – Junho de 1885). A ideia de que a verdade é 

uma representação vital tomara como base a obra schopenhaueriana, pois desde aí os animais 

foram concebidos como seres potencialmente capacitados para “representar” coisas, o que 

implica dizer que possuiriam um grau mínimo de entendimento. Como falamos, nessa 

instância não nos referimos a conceitos e definições estritamente racionais, mas àquilo que 

antecederia qualquer intelecção intelectual, o elemento que precederia a racionalização e a 

                                                             
26 Não utilizamos a terminologia existencial no sentido empregado pelo movimento existencialista do século XX, 

pois Nietzsche usa o termo tendo em vista o panorama perspectivístico e pragmático do ente que vive. Também 

não relevamos a influência que o mesmo exerceria no movimento filosófico existencialista propriamente dito, 

mas no momento o que está em jogo é algo distinto daquilo que emergiria no próximo século. 



46 
 

 
 

própria linguagem. Se Schopenhauer deu o primeiro passo olhando por detrás do razão e 

identificando o panorama intuitivo que se estabelece a partir da relação entre sujeito e mundo, 

Nietzsche dará o segundo ao conceber tal relação em termos existenciais e pragmáticos. 

 Como dirá Nietzsche, o “que está em questão é designar corretamente a unidade, na 

qual pensar, querer e sentidos, assim como todos os afetos são sintetizados: evidentemente, o 

intelecto é apenas um instrumento, mas em que mãos?” (40 [38] Agosto – Setembro de 1885). 

A resposta de Nietzsche é a de que “fatos fundamentais, sobre os quais se baseia em geral a 

possibilidade de julgamento e da conclusão – formas fundamentais do intelecto” (26 [180] 

1884) são a resposta a qualquer investigação do entendimento; uma percepção do 

entendimento, portanto, para além de qualquer noção vaga de “pureza categórica”. 

Significativamente contrária à teoria kantiana, por mais que carregue consigo certa dose de 

“filosofia crítica”, a epistemologia nietzschiana acaba por concluir que o entendimento puro é 

simplesmente impossível. Mesmo que tivéssemos uma estrutura intelectiva transcendental, 

esta só viria a ser lapidada e conhecida na experiência particular, sendo toda e qualquer 

possibilidade de experiência determinada pelas circunscrições existenciais do ente que 

interpreta, este que por si mesmo já é um enigma27. 

Tal qual o próprio devir, o homem se depara com os próprios limites e possibilidades 

no momento em que se reconhece como mundo/vida, o que nos leva à seguinte questão: como 

um ser que está em devir pode conhecer o vir-a-ser? Nos trâmites do ceticismo, Nietzsche 

concebe um tipo de “existência na qual conhecer [em si] mesmo seria impossível, porque 

haveria uma contradição entre o absoluto fluido e o conhecimento” (26 [58] Verão – Outono 

de 1884). Antes mesmo de mergulhar no ceticismo absoluto, ele busca responder ao primeiro 

problema – referente ao ente que interpreta – afirmando que: “Nosso espírito, juntamente com 

os nossos ‘sentimentos’ e sensações, é um instrumento que está a serviço de um senhor de 

muitas cabeças e de muitas camadas: esse senhor são as nossas avaliações” (40 [69] Agosto – 

Setembro de 1885), e estas se expressam no processo interpretativo que o homem é em si 

mesmo; ou seja: o homem é um movimento de interpretação ininterrupto, o que nos impede 

defini-lo em termos analíticos.  

As avaliações testemunham a unidade volitiva – a integração vital entre querer, pensar 

e sentir – que dita o que é o real. Elas expressariam as “condições de vida (na menor parte, as 

condições da pessoa; em seguida, as condições do gênero ‘homem’; na maior parte e na 

máxima extensão as condições, sob as quais em geral a vida é possível)” (40 [69] Agosto – 

                                                             
27 Justamente porque o problema se torna ainda mais complexo quando o homem se reconhece como a 

pluralidade dinâmica e enigmática que é. 



47 
 

 
 

Setembro de 1885) onde se desdobra o que entendemos por realidade. Como falar da verdade 

em si se esta sempre estará circunscrita às condições perspectivísticas do intérprete, sendo a 

própria interpretação o atestado de validação do estatuto do real. É por carregar um grau 

significativo de pragmatismo que o raciocínio nietzschiano evita mergulhar num ceticismo 

absoluto, depositando no intérprete a responsabilidade pela reavaliação dos valores em vigor 

no conhecimento perpetuado pela tradição; uma reavaliação que deve ser conduzida à própria 

concepção de realidade (mundo). 

No que diz respeito ao segundo problema, Nietzsche responderá que no devir “uma 

criatura viva precisaria acreditar primeiro em coisas, em duração etc., para poder existir: o 

erro seria a sua condição de existência” (26 [58] Verão – Outono de 1884). Reafirmando o 

estatuto ficcional do conhecimento, contudo uma ficção que encontra seu valor na própria 

existência, Nietzsche nos aponta para a ideia de que o aparelho cognitivo pode ser um 

mecanismo de simplificação da realidade, pela própria impossibilidade de se submeter um 

mundo dinâmico, multifacetado e caótico às categorias intelectivas; mas ainda, pelo fato de 

que tais circunscrições sejam em si mesmas perspectivísticas, fundamentalmente dependentes 

da existência fática do intérprete. Em suma: “Conhecimento é falsificação do múltiplo e do 

incontável em meio ao igual, ao semelhante, ao contável. Portanto, a vida só é possível em 

função de tal aparato de falsificação, pensar é um reconfigurar falsificador” (34 [252] Abril – 

Junho de 1885). Tudo isso em prol de um ente dinâmico e perspectivístico, limitado pela 

própria situação existencial, e ainda assim fundamento e dependente dela.  

Por fim, Nietzsche entenderá o intelecto como uma subsequência de processos 

fisiológicos, sendo um mecanismo indispensável à existência humana. A crítica à tradição 

filosófica se daria mais pelo fato de que os pensadores não teriam atentado para os motivos 

reais que impelem a erudição (25 [368] Primavera de 1884), tornando-se pragmaticamente e 

existencialmente obsoletos. Novamente seguindo o caminho schopenhaueriano, Nietzsche 

aponta para a ideia de que o pensamento conceitual é “o que há de mais superficial” no 

homem, enquanto as “valorações que soam intangíveis e que se fazem presentes são mais 

profundas” (26 [94] Verão – Outono de 1884) e significativas em termos fáticos. Assim 

sendo, instâncias sensíveis como dor e prazer – sobretudo a dor, em especial os afetos – 

diriam muito mais sobre a unidade volitiva que antecede a intelecção que o tão estimado 

conhecimento discursivo. 

A nova percepção lançada sobre a ideia de indivíduo parte do vislumbre de que “temos 

muitos tipos em nós” (25 [375], Verão – Outono de 1884), sendo a unidade volitiva em si 



48 
 

 
 

mesma um enigma. Nada atestaria a existência objetiva de tal unidade, já que a linguagem e o 

trato conceitual nos impossibilitariam de lidar com precisão com um fenômeno dinâmico e 

plurifuncional. Testemunhando a influência de Roux, Nietzsche considera que o indivíduo é 

uma “ficção psicológica e gramatical”, sendo a conclusão parcial e dinâmica de “uma luta 

interna entre as menores partes do organismo” (FREZZATTI JR., 2014, p. 164). O que 

moveria essa luta? Sua resposta será a vontade de vida, e talvez a conclusão mais apropriada 

seja a seguinte: “O ato da vontade é ele mesmo a conclusão de uma ‘luta entre motivos’ – 

esses motivos mesmos, porém – – –“ (26 [128] Verão – Outono de 1884); a passagem 

literalmente está incompleta. Contudo é de se supor que tais motivos encontram na própria 

concepção da vontade de poder o seu último referencial epistemológico. 

A palavra perspectivismo origina-se do latim perspicĕre28, que significa “ver através 

de”, o que por si mesmo nos indica que a perspectiva é encarada por Nietzsche como o modo 

de se relacionar com o real ou a maneira como o próprio real se mostra. Segundo esses termos 

toda e qualquer percepção da vida estaria circunscrita a determinadas condições de existência 

e, de certa forma, parcialmente determinada por seus aspectos fisiológicos e existenciais. Uma 

perspectiva é e sempre será necessariamente incompleta, na medida em que nunca estaríamos 

em condições de apreender a realidade como um todo, mas apenas uma parcela daquilo que 

nos aparece; conhecimento esse que é, antes de tudo, a própria existência perspectivística em 

atuação, sendo radicalmente impossível uma distinção pontual entre a realidade propriamente 

dita e o jogo de interpretações que a corporifica. Tudo seriam faces indistintas do existir e da 

existência, posto que falar de perspectivismo implica em tentar compreender o meio através 

do qual a vida se conhece. 

Sendo assim, é importante entender que uma perspectiva não é a manifestação de um 

fenômeno à parte da vida, como se algo pudesse subsistir fora de seu espaço de determinação 

e observá-la de fora, com algum tipo de “imparcialidade”. A verdade é que a perspectiva é a 

própria manifestação da vontade de poder, sendo exercício vital sobre si mesmo, ficção que se 

desdobra a partir da existência do intérprete. Da mesma forma que Schopenhauer 

compreendera o conhecimento como um processo contínuo que se estende sobre o devir – a 

relação que o corpo manteria com o fazer-efeito daquilo que lhe é externo, afetando-o 

sucessivamente – Nietzsche o entenderá como o resultado de uma relação pragmático-

existencial: um processo interpretativo que se desdobra sobre as possibilidades de 

conservação, fortalecimento e expansão vital. 

                                                             
28 Termo derivado de perspǐciŏ, que significa examinar, observar com atenção, perceber ou reconhecer 

(DICIONÁRIO LATIN-PORTUGUÊS, 2012, p. 372). 



49 
 

 
 

 

2. Em direção à contemporaneidade 

 

Nunca foi segredo o fato de que Schopenhauer contribuiu significativamente com a 

obra nietzschiana, bastando-nos por enquanto compreender como se deu a transição de certos 

temas e subsídios metodológicos que nos possibilitariam confirmar a continuidade 

epistemológica da parte de Nietzsche em relação ao velho mestre. Como vimos a crítica 

nietzschiana à tradição se desenvolveu tomando como aporte uma noção relativamente 

distinta de verdade: a ideia de que o conhecimento é o resultado de um movimento ficcional 

em prol das condições de conservação, fortalecimento e expansão da vida que interpreta. E foi 

seguindo os passos de Schopenhauer que o perspectivismo nietzschiano assumiu-se como a 

teoria que desloca a instância da constatação da verdade das coisas para a “verdade 

categórica”29 do intérprete, enquanto face de vida e fator existencial de toda e qualquer 

conhecimento possível. 

Porém, quando falamos aqui de “verdade categórica”, não temos em vista uma análise 

do entendimento puro ou categorias existenciais, mas a simples realidade ficcional do 

intérprete edificada na sua relação pragmática e funcional com a própria vida. Constata-se, 

assim, que no percurso de seu velho mestre, Nietzsche deu continuidade à problemática 

kantiana em vigor na sua época, aprofundando e ampliando concepções e insights 

estritamente schopenhauerianos. O resultado disso foi uma obra provida de grande 

originalidade e que conseguiu se apartar relativamente da sombra de Schopenhauer. 

Seja como for, a primeira consequência do perspectivismo nietzschiano é a negação de 

instâncias basilares à epistemologia clássica, o que implicara numa guinada teórica que 

rescindiu as noções de indivíduo, liberdade e verdade. A segunda consequência mais 

significativa dessa teoria nem sempre é observada com a devida atenção: a apresentação de 

uma concepção de mundo similar à de Schopenhauer, que no entanto assumiria características 

distintas com o amadurecimento da obra de Nietzsche. Basta-nos agora atentar para a primeira 

subsequência do perspectivismo epistemológico, tendo em vista esclarecer a crítica 

                                                             
29 Não nos referimos aqui a “verdades categóricas” stricto sensu, mas apenas à sugestiva herança kantiana que 

permeia a obra de Nietzsche: a ideia de que se pudermos falar de uma verdade, esta se encontraria no próprio 

sujeito, ou pelo menos na sua existência fática; a despeito de fato de que o pensamento nietzschiano parece 

ignorar qualquer possibilidade de se obter um entendimento rigoroso da estrutura cognitiva – em termos 

kantianos, como uma crítica da razão pura – justamente o que nos leva cogitar a continuidade de um tipo de 

“idealismo” na sua obra, o que não é o caso.  



50 
 

 
 

nietzschiana à tradição ocidental e, no segundo momento, esclarecer como essa teoria é o 

resultado desse engajamento. 

 

2.1 Contra as noções de razão, indivíduo e liberdade 

 

A compreensão de que o conhecimento é o resultado da coordenação vital entre 

estímulos internos e externos levara Nietzsche a afirmar que somos verdadeiros artistas (25 

[375] Verão – Outono de 1884). Como vimos, o perspectivismo evoca o discernimento de que 

a “verdade” necessariamente se insere dentro das circunscrições existenciais e fáticas do ente 

que interpreta, carregando consigo não só suas limitações fisiológicas, como o próprio 

intérprete já seria a expressão irrevogável da multiplicidade de faces da vida. Uma concepção 

de vida distinta daquela que prefigurava a obra de Schopenhauer, porém, no momento basta-

nos atentar para a ideia da verdade enquanto perspectiva, o que vai radicalmente de encontro à 

hipótese da verdade sustentada pela tradição ocidental.  

O fragmento 34 [230] datado de 1885 nos diz algo significativo sobre o 

perspectivismo nietzschiano e suas implicações teóricas quando declara o seguinte: “Há 

muitos tipos de olhos. Mesmo a esfinge tem olhos: e, consequentemente, há muitos tipos de 

‘verdades’, e, por conseguinte, não há nenhuma verdade” (34 [230] Abril – Junho de 1885). É 

de se admitir que a recondução efetuada da verdade das coisas para a verdade categórica do 

sujeito na modernidade filosófica foi um primeiro passo em direção ao perspectivismo 

nietzschiano; teoria que, se analisarmos bem, insere-se como um tipo de intermédio entre o 

relativismo clássico – tão exemplificado pelos antigos sofistas e as vertentes de ceticismo – e 

o subjetivismo moderno – inaugurado por Descartes e sustentado por Kant e Schopenhauer. 

Foi a partir de tais contribuições que Nietzsche concluiu ser impossível cogitar a possibilidade 

de se alcançar uma verdade absoluta, uma vez que ela simplesmente nunca existiu; e ainda 

atentando para o fato de que se pudéssemos falar da verdade, a resposta para essa questão se 

encontraria no próprio intérprete; ou, como dissemos antes, na interpretação como expressão 

vital. 

Se analisarmos a história do pensamento ocidental segundo essa linha de raciocínio 

chegaremos a que conclusão? Isto é, o que estaria em vigor na tradição platônico-aristotélica e 

no movimento epistemológico que se fez até aqui? O que determinaria, portanto, o espírito 

científico? Para tais questões a resposta de Nietzsche foi a vontade de verdade, no que 

entendeu ser a orientação epistemológica basilar no cerne da nossa história, como um 



51 
 

 
 

movimento destituído de qualquer senso pragmático, vital ou ainda existencial; um processo 

cego em relação às próprias finalidades, além de provavelmente ser o fator principal pela 

emergência do niilismo europeu e as demais mazelas do mundo moderno, em suma: a 

negação do vir-a-ser.  

O pensamento nietzschiano concebeu a vontade de verdade como um processo de 

racionalização fruto do medo e da fraqueza, um “movimento próprio dos homens medíocres 

que não sabem dirigir e dominar as coisas e concebem a felicidade como imobilidade” 

(VATTIMO, 2010, p. 37). Por isso a tradição metafísica lhe apareceu como um imenso 

esboço dialético edificado em cima do horror ao vir-a-ser, enquanto anseio por uma 

estabilidade característica do espírito ocidental, que se cultivara sempre tentando negar o 

devir e o ciclo de afecções da vida. Nestes termos, o Ocidente moderno seria o resultado de 

mais de dois mil anos de platonismo, uma história construída em cima do niilismo, por mais 

que Nietzsche encare esse fenômeno sob ângulos relativamente distintos30. 

Todo esse movimento de deterioração teria se iniciado no momento em que o intelecto 

humano deixara de lado suas funções vitais – no que para Nietzsche significava falar de 

conservação, fortalecimento e expansão – para se voltar apenas ao culto de uma hipótese 

longínqua e nunca alcançada: a verdade. A história ocidental, mesmo sob a vigência do 

cristianismo, seria a expressão mesma da vontade de verdade: por um lado, o resultado de um 

esquema teórico antinatural e incoerente, por outro, a expressão da degeneração própria a 

todas as faces da vida, o que indica que o niilismo seria um sintoma de algo mais amplo e 

irremediável (17 [8] Maio – Junho de 1888). As duas opções apresentadas por Nietzsche 

coexistem sem maiores consequências dentro da sua obra, ao passo que veremos que a 

primeira delas é resultado direto do que entendemos aqui por um fundamento ontológico 

nunca questionado. 

                                                             
30 Lembrando sempre que no pensamento nietzschiano existe a sugestão de que o niilismo nada mais seria que o 

vislumbre do mundo no seu estado de pureza constitutiva. Mas o uso dessa palavra provavelmente foi inspirado 

nas leituras feitas por Nietzsche da obra de Paul Bourget (1852-1935), mais precisamente Essais de Psychologie 

Contemporaine (1883); uma das publicações responsáveis por associar o niilismo com os movimentos 

anarquistas russos, entre outras sociedades em análise, mas determinante ao atentar para o fenômeno como um 

processo de negação da vida (ANDLER apud MÜLLER-LAUTER, 2009, p. 123-124). Nietzsche parecer ter 

adotado a ideia de Bourget sob um ponto de vista mais arqueológico, apontando para os primórdios do Ocidente 

como o fator genético do niilismo ocidental; ainda assim, sugere que o niilismo em si não seria uma simples 

criação platônica, mas sim o resultado inequívoco do movimento da própria vida, sendo a decadência do 

Ocidente a lógica derradeira da desagregação das forças antes mantidas pela unidade vital (Ibidem, p. 126-127). 

A queda no estado de nadificação absoluta seria o resultado de um sistema teórico, mas se observarmos com 

atenção esse fenômeno revelaria muito mais um estado fisiológico: o niilismo, portanto, como um sintoma. A 

análise nietzschiana dá alguns passos atrás do raciocínio de Bourget ao apontar para o fundamento fisiológico 

por detrás de toda a arquitetônica ocidental, o que atesta mais uma vez como Nietzsche sempre trabalha com esse 

pressuposto ontológico no exercício de suas críticas. 



52 
 

 
 

Foi seguindo os passos de Schopenhauer que Nietzsche voltou-se para o cerne desse 

esboço metafísico e acusara: “a ‘vontade de verdade’ desenvolveu-se a serviço da ‘vontade de 

poder’”(43 [1] Outono de 1885), sendo a história ocidental uma inversão absurda de um 

princípio básico da vida. É neste sentido que “incoerência” e “antinaturalidade”, para 

Nietzsche, são termos que testemunham a sua referência ontológica de maior amplitude: o vir-

a-ser. Desta forma, ao identificar o fator pulsional dinâmico por detrás de toda e qualquer 

intelecção, ele chegara à consideração da imensa quimera que seria o pensamento ocidental 

como um todo: um movimento epistemológico destituído de qualquer valor útil à vida; um 

artifício moribundo e naturalmente condenado ao fracasso.  

Nietzsche considerou ainda que “visto de maneira exata” a tarefa da vontade de 

verdade deveria ser “auxiliar uma espécie determinada de não verdade a vencer e a perdurar, 

tomar um todo coeso de falsificações como base para a conservação de um determinado tipo 

de vivente.” (43 [1] Outono de 1885). Ao contrário disso a nossa história revelou um 

sucessivo distanciamento entre o homem e a realidade, ou melhor: o enfraquecimento 

contínuo da figura humana, tendo em conta um processo dialético que a distanciara do vir-a-

ser31. 

Outro aspecto subsequente dessa crítica é a rejeição nietzschiana das noções de 

indivíduo/sujeito32 e liberdade, pois a tradição concebera essas ideias simultaneamente à 

concepção de autonomia; dessa maneira, indivíduo e liberdade formariam as bases para se 

conceber o exercício intelectual genuíno. A tradição nunca ou pouco problematizou a 

efetividade dessas ideias, pois elas sempre formaram o topos33 de nossa história, sendo 

justamente daí que nascera a concepção de vontade34: a crença de que o ser humano é um ente 

plenamente livre e autossuficiente. De Platão a Kant podemos identificar noções 

                                                             
31 Como dissemos, não estamos alheios às dificuldades de se falar de uma dita “realidade” no tocante à obra 

nietzschiana, mas é certo que o filósofo tomara do que entendia por real – ou seja, o único fator irrefutável da 

existência, o vir-a-ser – a base para todos os seus raciocínios. Seja como for, a noção de realidade que estamos 

trabalhando aqui não se aparta das contribuições da filosofia crítica e posteriormente a schopenhaueriana, posto 

que o dito “real” dirá respeito, sobretudo, à existência que se revela por intermédio do intérprete. 
32 Entenderemos a ideia sujeito em equivalência a indivíduo.  
33Topos é uma terminologia que vem do grego topoi, que designa o lugar comum dentro de uma estrutura teórica 

e, portanto, retórica (HOUAISS, 2009, p. 1855). Enquanto um tema ou motivo tradicional que dá sentido e rege 

toda uma gama de discussões epistemológicas, um topos é, na maior parte das vezes, não só inquestionável, mas 

além de tudo é compreendido como óbvio e insuspeito. É de se perceber o que é um topos quando apontamos 

para definições como “indivíduo”, “liberdade”, “razão” e “autonomia” que para nós parecem totalmente 

inquestionáveis, mas uma das coisas que caracterizou a passagem da modernidade para a contemporaneidade foi 

a suspensão da clareza e obviedade desses tópicos. Nesses termos, Nietzsche nos aparece como um autor 

claramente pós-moderno, na medida em que foi de fundamental importância à emergência do pensamento 

contemporâneo.  
34 Para tanto, empregamos o sentido kantiano da palavra tal como está expresso na Fundamentação da metafísica 

dos costumes (1785). 



53 
 

 
 

relativamente distintas de sujeito que colaboraram com um entendimento comum dessa ideia, 

sobretudo no que diz respeito à vontade como prerrogativa base de um ente racional e livre; 

um ente, portanto, antinatural. 

Do mundo antigo ao medievo, o sujeito fora concebido como alma (substância) para a 

qual estariam inerentes determinados caracteres ou que emanam certas atividades. Com o 

advento da modernidade, Kant foi o principal responsável por introduzir modificações 

significativas na imagem de sujeito que nos foi deixada pela tradição, por mais que muitos 

dos traços da nova percepção tenham sido lapidados por Descartes. Entendendo-o como o “eu 

penso da consciência ou autoconsciência que determina e condiciona toda atividade 

cognitiva” (ABBAGNANO, 2007, p. 1097), Kant concebeu um sujeito transcendental que 

determina a relação que constitui os juízos, sendo provido de princípios sem os quais nada 

pode ser pensado (KANT, 2013, p. 103), e consequentemente, sendo aquele que nutre a 

capacidade de atuação segundo tais princípios: a vontade35. 

É por isso que desde Descartes, e sobretudo a partir de Kant, as palavras liberdade, 

vontade e razão passariam a ser compreendidas como sinônimos equitativos. Ser detentor de 

razão traria consigo a prerrogativa do exercício da vontade, o que em última instância 

testemunharia a liberdade que tanto caracterizaria o homem em oposição aos demais entes: a 

autonomia. Isto é, o poder de condicionar a própria natureza – a vontade em sentido clássico 

da palavra – segundo princípios plenamente racionais –, ou mesmo concebida em termos 

“ficcionais” ou antinaturais36.  

Como foi dito, Schopenhauer foi o responsável por iniciar o movimento de reavaliação 

dessa ideia quando questionou a primazia concedida pela filosofia crítica ao sujeito na relação 

com os objetos, pois compreendeu que tanto um quanto o outro se sustentariam mutuamente, 

sendo a representação que o próprio indivíduo tem de si a emergência do processo de 

representação do mundo. Segundo sua investigação, o sujeito nasce da representação que faz 

do mundo, e como consequência, acaba por representar a si mesmo na relação com o fazer-

efeito do devir. 

                                                             
35 Tomando como principal referência a obra Crítica da razão pura (1781), mas também algumas das 

publicações paralelas que foram determinantes na reformulação desse conceito, tais como Crítica da razão 

prática (1788), Prolegômenos (1783), etc. Todas elas vão lapidando com detalhes a noção moderna de 

sujeito/indivíduo, lembrando sempre que Descartes foi, provavelmente, o grande precursor desse movimento. 

Ainda assim, podemos conferir com maior clareza e objetividade o delineamento do que seria a passagem da 

percepção de uma vontade passional e, portanto, uma vontade subjugada pela natureza, para uma nova percepção 

da “vontade individual” resultante da razão no livro Fundamentação da metafísica dos costumes (1785): a 

vontade fundamentada em princípios plenamente racionais, no que significaria a subjugação da natureza pela 

razão. 
36  



54 
 

 
 

Sob muitos aspectos, Schopenhauer foi aquele que ofereceu ao pensamento 

nietzschiano os elementos necessários ao questionamento da ideia de sujeito, por mais que 

efetivamente não tenha lutado pela refutação desse conceito. Vejamos que na afirmação 

schopenhaueriana de que o indivíduo não é uma coisa-em-si, isto é, alma ou substância, ou 

ainda princípio fundamentador de todo juízo possível, mas fenômeno materializado da 

vontade de vida (SCHOPENHAUER, 2012, p. 172), deu-se uma cisão inegável com a 

epistemologia clássica da qual a filosofia crítica foi uma continuidade. A ilusão da liberdade 

se originaria da percepção humana em se considerar uma coisa em si, um ente autossuficiente, 

o que no pensamento kantiano significou falar de um ser a priori ou sujeito transcendental.  

Contudo, Schopenhauer insistirá que apenas a posteriori se dá a existência do sujeito 

enquanto tal, ou seja: por meio da experiência e na própria experiência concreta e individual, 

e nunca antes dela37, sendo também esse veículo o responsável por revelar ao homem o 

quanto ele seria um escravo espiritual, ao passo que a autonomia é tida aqui como uma ilusão 

perpetrada pela vontade. Sendo assim, Schopenhauer foi um dos primeiros a questionar a 

autossuficiência racional do ser humano quando argumentou que o entendimento estaria 

enraizado em instâncias plenamente irracionais, legando a Nietzsche a suspeita em relação às 

noções de indivíduo e liberdade, mas além de tudo, uma concepção inovadora de vontade de 

vida.   

Seguindo esse raciocínio, Nietzsche questionaria se seria “permitido supor uma 

multiplicidade de sujeitos, cuja conjunção e luta se encontra na base de nosso pensar e, em 

geral, de nossa consciência?” (40 [42] Agosto – Setembro de 1885). E foi numa tentativa de 

se distanciar da acepção idealista de indivíduo, que ele rejeitou a ideia de uma coisa em si 

[númeno], dando o primeiro passo em direção à problematização das noções liberdade, 

consciência e vontade38. Se por um lado Schopenhauer foi um dos precursores na crítica de 

                                                             
37 É significativa a perspectiva schopenhaueriana quando comparada à kantiana, uma vez que esta já admitia o 

papel preliminar da empiria ao afirmar que nosso conhecimento “surge de duas fontes fundamentais da mente, a 

primeira das quais é a de receber representações (a receptividade das impressões), e a segunda, a faculdade de 

conhecer um objeto por meio dessas representações (a espontaneidade dos conceitos)” (KANT, 2013, p. 96), 

instaurando uma teoria que intermediou o racionalismo e o empirismo. No final das contas, Kant acabara 

privilegiando para a sua análise a estrutura cognitiva a qual denominou espontaneidade conceitual – o sujeito 

transcendental – sendo a própria Crítica da razão pura (1787) uma investigação da estrutura apriorística do 

sujeito do conhecimento, aquilo que lhe possibilitaria conhecer, antecedendo todo e qualquer exercício 

intelectivo. É de se admitir que Schopenhauer parte de terminologias fundamentalmente kantianas, porém negou 

a possibilidade de um conhecimento puro ou de uma noção límpida de sujeito, trabalhando com a ideia de que o 

conhecimento é fundamentalmente a posteriori, nunca a priori; ou pelo menos, o conhecimento enquanto 

representação do mundo e do próprio sujeito só seria possível quando este passasse a representar por meio de um 

conhecimento preliminarmente empírico, sendo assim o fruto da inserção do próprio sujeito no jogo do fazer-

efeito do devir.  
38 É preciso esclarecer que ao “problematizar” tais concepções, Nietzsche não as nega em absoluto, afinal de 

contas, de uma forma ou de outra elas “existem”, seja como expressões da autonomia de um sujeito pensante, 



55 
 

 
 

concepções clássicas transmitidas sem qualquer questionamento pela tradição, Nietzsche 

negaria a própria noção de sujeito do conhecimento quando denuncia que mesmo a vontade – 

em suma, o indivíduo, a consciência e a liberdade, além de todo o jogo imagético que seria o 

conhecimento – é um enigma limiar, sendo impossível afirmar muita coisa para além de seu 

dinamismo constitutivo, pluralidade de faces e pureza epistêmica. 

Como de costume, Nietzsche parece sempre seguir um percurso devidamente 

schopenhaueriano quando trata de temas como sujeito e liberdade. Algumas passagens 

revelam que seu raciocínio encarava a liberdade sob um ponto de vista ficcional, no sentido 

de que por detrás de qualquer juízo intitulado voluntário (consciente) haveria simples e puro 

afeto. Neste sentido, ele observa que sob “certas circunstâncias, uma ação se segue a um 

pensamento: ao mesmo tempo, surge com o pensamento o afeto do que comanda – a ele 

pertence o sentimento de liberdade, que se transpõe comumente para a própria ‘vontade’ 

(enquanto ele não passa de um efeito colateral do querer)” (27 [2] Verão – Outono de 1884). 

O “sentimento de liberdade” corresponderia à realização da ação segundo o ditame afetivo, na 

medida em que ela seria a tentativa de realizar um certo anseio; a liberdade, portanto, 

encarada aqui como uma ilusão, um mecanismo através do qual a vida busca suas finalidades 

mais amplas, enquanto o indivíduo seria apenas uma faísca de um processo muito maior.  

Essa suspeita acabou promovendo a suspensão da concepção de indivíduo, já que as 

ideias razão e liberdade fazem referência a uma unidade autodeterminante e, portanto, 

potencialmente livre. Contrariamente aquilo que seria o curso de determinação da natureza, o 

Iluminismo sustentara o mito de um ente provido de um poder absurdo, uma existência capaz 

de ditar as próprias regras e, por conseguinte, o próprio destino. Contrariamente aos juízos 

naturalistas e metafísicos que atribuíram ao homem uma natureza ou uma essência fixa e pré-

determinada, a tradição filosófica conferiu-lhe a pura e simples liberdade; ainda assim, uma 

crença de fundamental importância no curso da história ocidental. 

Razão, liberdade e indivíduo formariam a tríade epistemológica iluminista outorgada à 

existência humana na modernidade. Porém, como fora dito, ao seguirmos o pensamento 

nietzschiano a suposição de um sujeito uno acabara se tornando insustentável, dada que a vida 

humana em si mesma seria munida de contradições que vão desde os âmbitos psicológico e 

interpessoal a instâncias de amplitude geopolítica. Como seria possível constatar 

racionalidade e verdade em decisões adotadas no amor ou no ódio, sentimentos tão 

                                                                                                                                                                                              
seja como ele defendeu:  manifestações que servem à vida. Afirmamos, portanto, que Nietzsche se afasta das 

concepções tradicionais da história da filosofia no intuito de não simplesmente reproduzir a epistemologia feita 

até então.  



56 
 

 
 

determinantes em ambientes hipoteticamente regidos pela plena racionalidade, ao exemplo do 

âmbito político, ou ainda do exercício científico. O homem vive em meio a um mar de 

contradições e anseios radicalmente indiscerníveis, tendo de lidar com cada um a partir de 

juízos que, no limiar, vão muito além de sua singela racionalidade; ou pelo menos, juízos que 

não provêm de relações lógicas e binárias, muito menos de dados científicos estritamente 

racionalizados.  

É por isso que a suposição nietzschiana da multiplicidade de sujeitos, entendidos como 

pulsões antecedentes de qualquer ação ou juízo tido como racional, sobreporia a hipótese de 

um ser plenamente voluntário e autônomo. Por muito tempo a tradição concebeu a 

consciência como um tipo de tábula para o esclarecimento do mundo vivenciado pelo homem. 

Ter consciência das coisas significaria ter uma clareza esquematizada, pontual e ordenada de 

todos os elementos exigidos para uma tomada de decisão, o que necessariamente implicaria 

num exercício mínimo da racionalidade. Sendo assim, a consciência seria o espaço de 

exercício da razão, na medida em que nela se daria o poder humano de esclarecer e decidir o 

próprio futuro.  

Porém, se atentarmos para o raciocínio nietzschiano e levarmos em consideração a 

possibilidade de que a autonomia nada mais seria que um tipo de sentimento ou ferramenta 

nas mãos de instâncias não esclarecidas ou subconscientes, e talvez ainda nunca acessíveis ao 

entendimento, podemos nos perguntar o que seria a individualidade, a personalidade ou ainda 

a identidade. Do que nos valeriam tais ideias? Como de costume, a resposta de Nietzsche é 

sempre heraclítica, ao declarar que a consciência – e subsequentemente a personalidade ou a 

identidade, entre outras coisas – é o resultado de uma guerra, ao passo que uma conjunção 

obscura e indiscernível se encontraria à base de nosso pensamento (40 [42] Agosto – 

Setembro de 1885). Neste sentido, o que torna Nietzsche um precursor do contemporâneo foi 

a suspensão de uma série de conceitos basilares à tradição filosófica, consequentemente, ele 

foi um dos primeiros a contribuir com a superação da modernidade. 

 

 

2.2 Entre a vontade de verdade e o niilismo 

 

 É importante esclarecer que desde a juventude Nietzsche parecia estar engajado à 

discussão da degeneração da civilização ocidental, sob um ponto de vista relativamente 

distinto daquele que se fez presente na sua maturidade intelectual. Numa carta enviada ao 



57 
 

 
 

amigo Barão de Gersdorff, encontramos uma consideração carregada de um senso 

conservador onde ele comenta os ocorridos recentes na cidade de Paris em 1871, no que 

denominara a Comuna de Paris39 por “cabeça de víbora internacional”, tomado este evento 

como mote para discussão da decadência de nossa civilização. Sobre isso ele afirmou: 

 

“precisamente nessa manifestação, a nossa vida moderna e, de um modo geral, toda 

a velha Europa cristã (e principalmente a civilização católica reinante agora por toda 

parte), revelam a enorme doença que trazem consigo e que têm transmitido ao 

Mundo. Estaríamos também de acordo em que todos nós, com todo o nosso passado, 

somos culpados desde os horrores que vêm afora à luz, e, por conseguinte, devemos 

ter consciência suficiente para nos considerarmos, perante aqueles infelizes, como 

únicos responsáveis do crime duma luta contra a ‘Civilização’” (Carta ao Barão de 

Gersdorff – Basileia, 21 de Julho de 1871) 

 

 Partindo dessas palavras é possível inferir que a culpa da “doença europeia” seria 

justamente do homem moderno e de seus esforços em conservar um passado moribundo, 

raciocínio que conecta, mesmo que de forma preliminar, os principais alvos de sua obra 

futura: uma história munida de classicismo, tendo por resultado uma modernidade ainda mais 

encharcada por delírios cientificistas e políticos. O engajamento do jovem Nietzsche ao 

romantismo do século XIX é um dado pacífico, uma orientação teórica que marcou 

profundamente todo o primeiro momento de sua obra, quando a análise da dita doença 

ocidental acabaria escolhendo Sócrates como o representante do “ponto de inflexão e um 

vértice da assim chamada história universal” (NT, §15, p. 92). Contudo, é importante destacar 

que esse envolvimento espiritual não desapareceu por completo na maturidade intelectual de 

Nietzsche, uma vez que continuou a combater o que desde cedo entendia ser um processo as 

raízes da história ocidental, enquanto expressão maior da cultura clássica e a principal fonte 

de propagação do niilismo: a vontade de verdade.  

Antes de adentrar esse tópico, será preciso esclarecer alguns aspectos antecedentes ao 

tema e que se ligam ao “engajamento romântico” nietzschiano. O primeiro deles é o fato de 

                                                             
39 A Comuna de Paris foi o primeiro governo de caráter majoritariamente operário da nossa história, organizado 

em grande medida como forma de resistência à ameaça imperialista prussiana. Independente disso, o 

posicionamento político de Nietzsche nunca foi plenamente esclarecido, sobretudo porque seus comentários em 

relação ao tema variam significativamente. O que fica subtendido nesse primeiro momento é que Nietzsche 

oscilou na convicção monárquica, apresentando-nos também um conservadorismo quase inconsciente e, talvez 

ainda, deixando no ar um estranho senso progressista subsequente a tudo que elaborou (YOUNG, 2014, p. 54-

56). A confusão parece remeter à eterna influência do pai de Nietzsche, Karl Ludwig Nietzsche (1813 – 1849), 

que trabalhou para o rei Friedrich Wilhelm IV (1795 – 1861); mas ainda e com maior propriedade podemos 

mencionar a formação concedida pela escola de Pforta (Schulpforta), instituição de excelência que por muito 

tempo fora encarada como uma máquina de robôs prussianos, porém ainda foi caracterizada pela oferta de uma 

educação tecnicamente contraditória ao propagar o apoio tácito ao regime monárquico, ao passo que também 

fomentava um partidarismo de inspiração liberal e progressista (Ibidem, p. 26), de certa forma contribuindo com 

o espírito revolucionário que se materializaria nas guerras por vir. 



58 
 

 
 

que por mais que Nietzsche tenha sugerido que o niilismo nada mais seria que o vislumbre 

trágico da pureza constitutiva da vida, o entendimento majoritário que atravessa a sua obra é a 

de que a filosofia clássica foi a principal fonte de propagação do mal estar europeu, sendo a 

sua luta, portanto, contra Platão e Aristóteles40. Neste momento devemos perguntar: é 

admissível concluir que ele combatia o niilismo, levando em conta a sua luta contra a filosofia 

clássica? E a resposta é “não necessariamente”, já que isso faria de Nietzsche um 

conservador, o que definitivamente não se sustenta perante a sua obra.  

O fato é que a sugestão de que a vida precede qualquer forma de valoração humana – 

sua pureza constitutiva – carrega consigo um entendimento fundamentalmente niilista do 

mundo. Contudo, Nietzsche é e sempre será um forte opositor da tradição platônico-

aristotélica ou mesmo da noção vaga de que existiriam “valores eternos”. Mas ainda assim 

isso nos deixa um problema: afinal, quais são as pretensões de sua obra? Neste ponto da 

discussão é que entram as conturbadas “formas de niilismo” tão debatidas nos estudos sobre 

Nietzsche, tópico que de fato se originara próprio autor, mas que seremos obrigados a deixar 

de lado por uma série de questões41.  

Sendo assim, trabalharemos apenas com duas formas gerais de se referir ao niilismo, 

mas que na verdade fazem referência ao mesmo fenômeno, levando em conta que quando 

Nietzsche tratou do tema buscava esclarecer um único problema: como lidar com o fato de 

que o vir-a-ser naturalmente implica na “morte dos deuses”, enquanto a tradição se nega a ver 

isso que seria o principal fruto do esclarecimento filosófico, a confirmação da falta de sentido 

de todas as coisas.  

Uma vez que o nosso objeto de estudo não é o niilismo, contudo necessitamos ter um 

discernimento mínimo do tema, buscaremos lidar com duas concepções de niilismo: [1º] o 

alto niilismo, que diria respeito à experiência/vivência da pureza constitutiva do mundo e de 

suas possibilidades – o elemento trágico – algo que poderia incorrer numa disposição para um 

exercício afirmativo de tais possibilidades – no que seria o fator dionisíaco – e [2º] o baixo 

niilismo, referindo-se ao movimento de desmistificação do mundo empreendida pela tradição, 

                                                             
40 Como afirmara no fragmento 26 [387] de 1884. 
41 Tal como a própria vontade de poder, o niilismo foi outro dos grandes temas da obra de Nietzsche que 

acabaram não recebendo um destaque final ou um trato mais acirrado nas suas obras, ao menos nas publicações 

oficiais. Seus escritos póstumos são, mais uma vez, a principal fonte para o estudo do tema, e foi no fragmento 

11 [99] de novembro de 1887 – março de 1888 onde que Nietzsche destacara as ditas “formas de niilismo” 

estudas pelos pesquisadores da área, onde sem dúvidas se destaca no âmbito nacional o professor Roberto 

Machado, titular do Instituto de Filosofia e Ciências Sociais (IFCS/UFRJ). Não daremos ênfase a essa discussão 

pelo fato de que o niilismo não é o tema do nosso estudo, além de que julgamos ser desnecessária a ideia daquilo 

que seriam “formas niilismo”, dado o fato de que o pessimismo europeu decorreria de um único e mesmo 

fenômeno: o niilismo; sem falar na sugestão nietzschiana de que esse fenômeno nada mais seria que a 

emergência de um fator constitutivo do universo, ou melhor, a confirmação do estado de pureza do vir-a-ser. 



59 
 

 
 

atravessando a religiosidade cristã e chegando à ciência moderna, um processo que incorreria, 

de uma forma ou de outra, no amaldiçoamento da vida em prol de um ideal nunca alcançado: 

a Verdade. É neste ponto que encontramos a vontade de verdade como um fator estrutural da 

tradição clássica, sendo este o verdadeiro alvo de Nietzsche: o esclarecimento que levara o 

homem moderno a um estado deplorável. 

O ponto mais importante a se destacar é que Nietzsche considerou o baixo niilismo 

como um processo sem grandes finalidades vitais, pragmáticas ou ainda existenciais, já que 

uma de suas fontes, segundo Genealogia da moral, teriam sido as castas baixas (GM, 

“Primeira dissertação”, §7). Levando em consideração que a inversão de valores empreendida 

pelos plebeus ao longo dos milênios não só contribuiu com todo o projeto platônico, como 

ainda tirou de cena figuras de grande vigor, fundamentais à manutenção da cultura arcaica e, 

por conseguinte, aquilo que Nietzsche compreendeu por moral de afirmação da vida (GM, 

“Primeira dissertação”, §2), as castas baixas teriam um papel fundamental na admissão, 

propagação e aprofundamento da cultura clássica. Seguindo o raciocínio nietzschiano, chega-

se à conclusão de que a desmistificação empreendida pelo pensamento clássico teria por 

implicação afastar o homem da própria vida, sendo o amaldiçoamento da existência apenas 

um aspecto subsequente a toda a nossa história; ou seja, o baixo niilismo chegara ao seu ápice 

com a hegemonia da filosofia clássica e, sobretudo, com o auge da cultura judaico-cristã. 

Muito antes de Genealogia da moral, Nietzsche já havia apontado para o pensamento 

clássico como a grande fonte do mal estar europeu, no que teria sido um tipo de rompimento 

do vínculo orgânico que caracterizou as culturas arcaicas. Em seus primeiros trabalhos ele 

argumentara que esse processo se iniciou com a influência de Sócrates sobre o teatro de 

Eurípedes (480 a.C – 406 a.C), muitas vezes citados por seus contemporâneos como os 

corruptores do povo (NT, §13). O mesmo raciocínio tomara corpo n’O nascimento da 

tragédia onde diz que Sócrates foi a monstruosidade ciclópica que acreditou poder “corrigir a 

existência” por deter a fórmula que possibilitaria não só romper com a moral antiga, mas 

superá-la em prol de algo melhor, a verdade (Ibidem). É bom lembrar que com o 

amadurecimento da obra nietzschiana, Sócrates vai deixando o papel de protagonista no palco 

dessas acusações para que Platão assuma tal lugar. 

 Independentemente disso, se existiria algum ponto em comum entre Sócrates, Platão e 

Aristóteles, entendidos como o cânone do pensamento clássico, para Nietzsche esse elemento 

seria atribuir à linguagem e, por conseguinte, à lógica que lhe seria inerente se bem exercida a 

afinidade natural com a verdade, como uma “presunçosa afirmação da identidade entre o Ser e 



60 
 

 
 

o pensamento” (GRANIER, 2011, p. 60)”. Como vimos, Nietzsche iniciaria sua carreira 

rompendo com esse pressuposto, conferindo ao conhecimento um estatuto essencialmente 

metafórico, o fruto da atuação artística e afetiva (ASTOR, 2013, p.117). Seu método é 

marcado pela suspensão de conceitos basilares ao pensamento clássico, tendo por exemplo 

maior as já destacadas noções de razão, liberdade e indivíduo, no intuito de desferir um ataque 

às bases epistemológicas dessa tradição. 

 O mais importante é destacar que foi no confronto estabelecido entre a tendência à 

racionalização da vida por meio de um pensamento excessivamente analítico e o raciocínio 

que levantara a possibilidade de que a linguagem nada mais seria que uma composição 

metafórica enraizada em instâncias subconscientes que Nietzsche acabara diagnosticando 

aquilo que seria o próprio movimento configurador do mundo ocidental: a vontade de 

verdade. O que ela seria se não a vontade “de não se deixar enganar? Será a vontade de não 

enganar? [...] Por conseguinte, ‘vontade de verdade’ não significa ‘Não quero enganar, nem 

sequer a mim mesmo’” (GC, “Em que medida nós ainda somos devotos”, §344). Para 

Nietzsche, essa teria sido a fórmula que nos levou ao terreno da moral, no limite, ao colossal 

diagrama moralista elaborado no cerne da cultura clássica. 

Não nos importa discernir a fundo a sua fonte primária, bastando-nos saber apenas que 

a conjuntura gerada pela união entre a filosofia clássica e a moral judaico-cristã terá por 

resultado o Ocidente que conhecemos. Falar da vontade de verdade implicaria falar de um 

grande movimento histórico, como um imenso esboço dialético fundamentado na baixa 

moralidade, o que para Nietzsche era a negação do vir-a-ser. Sendo assim, por mais que a vida 

pareça – e apenas “aparente” – ser composta em termos ficcionais, a vontade de não enganar e 

não se deixar enganar estaria no cerne da nossa cultura, isso que ocultaria uma “vontade de 

morte” (Ibidem), posto que suas faces testemunhariam a decadência que atravessa a nossa 

história; o anseio metafísico fundamental pela verdade de um “outro mundo”, em suma: a 

crença na verdade, em Deus e na própria salvação. 

O raciocínio nietzschiano é significativamente ateísta, pois questiona o que restaria à 

razão constatar se não a pureza constitutiva do mundo. É por isso que a vontade de verdade é 

entendida como o destino do Ocidente, na medida em que niilismo absoluto aparece como o 

fim óbvio e irrevogável de nossa civilização, visto que a excesso de razão levara ao declínio 

da fé. Ora, a morte dos deuses seria apenas uma implicação paralela a todo o processo de 

racionalização, e o que Nietzsche alerta é para a peculiaridade de todo o programa metafísico 



61 
 

 
 

ocidental: o ódio à vida como consequência da fé na verdade... a convicção no além-vida 

decorrente da hipotética verdade. 

Sendo assim, a constatação da inocência do mundo é um ponto admitido pelo 

pensamento nietzschiano, contudo o juízo que se dá a partir dessa constatação – negação ou 

afirmação de tal pureza – é o que o diferencia da tradição clássica, sobretudo do legado 

schopenhaueriano. Outra questão que devemos esclarecer é o porquê da cultura clássica 

desaguar no ódio à vida, e a resposta de Nietzsche foi contundente: o platonismo mediu o grau 

de realidade segundo o grau de valor, sendo esse o maior de todos os “rebatizados” 

históricos42. A relação entre a ascensão das classes baixas ao cume das determinações 

políticas e ontológicas da cultura clássica se daria pelo fato de que a plebe encontrou no 

platonismo todo embasamento teórico de que precisava para ascender politicamente, sendo 

essa a fundação da nossa história. 

Uma das implicações do raciocínio nietzschiano é que se aquilo que caracteriza as 

castas baixas é a “decadência fisiológica” – fraqueza ou menos força –, por detrás de toda 

forma de segurança intelectual se encontraria o puro medo, a incapacidade de lidar com a 

realidade. Diagramas conceituais e coerência lógica aparentemente despem o mundo do seu 

caráter terrificante, afastando de cena o incalculável e a mutabilidade. Neste sentido a vontade 

de verdade é um tipo de instinto que vai desde a religiosidade judaico-cristã até os confins da 

modernidade com a ciência positivista43. A vontade de verdade é o próprio movimento 

histórico ocidental: inconsciente de suas bases fisiológicas, iludida por finalidades sem 

qualquer sentido maior que um simples dever metafísico, e fulminante em suas 

consequências. 

Em uma curiosa declaração de juventude, Nietzsche anteveria algumas de suas ideias 

de maturidade, afirmando que a “humanidade possui, no conhecimento, um belo meio para o 

declínio” (19 [182] Verão de 1872). Isto implicaria dizer que a obra nietzschiana incorre em 

“teologia negativa”?44 A resposta seria não, posto que encontramos em seus escritos o 

esclarecimento de que a razão tem finalidades naturais que não podem ser deixadas de lado e 

que, portanto, ela é parte integrante da pluralidade de forças que compõem o homem.  

Como diria mais tarde, o conhecimento é um processo de “falsificação do múltiplo e 

do incontável em meio ao igual, ao semelhante, ao contável”, já que a vida humana “só é 

possível em função de tal aparato de falsificação” (34 [252] Abril – Junho de 1885). Isso 
                                                             
42 Raciocínio anteriormente exemplificado no fragmento 7 [2] do final de 1886 e a primavera de 1887. 
43 Citamos o fragmento 5 [10] Verão de 1886 – Outono de 1887 como referencia para o respectivo raciocínio. 
44 No que significaria falar de um relativismo sem qualquer finalidade, ou mesmo em um ceticismo de fundo 

pirrônico. 



62 
 

 
 

significa dizer que a razão não existe em si mesma, pois ela sempre é “razão de algo”, “razão 

em prol de algo”; ou seja: ela sempre terá finalidades que precisam ser ouvidas e atendidas, 

pois do contrário corremos o risco de que seja uma razão cega e, portanto, niilista. Conhecer 

implica em falsificar/ficcionalizar, e o problema da tradição começa quando se atribuiu a tais 

ficções a realidade em si, deixando de lado “aquilo” que lhe fora fundamental à constituição: 

o viver. 

Com a suspensão de diversos conceitos que formaram a base do platonismo – razão, 

liberdade, indivíduo, consciência e a própria noção de “verdade” – Nietzsche começa a lançar 

um vislumbre sobre aquilo que seria o fundamento epistêmico nunca antes ou pouco 

observado por seus antecessores. O que fica claro é que a investigação da vontade de poder 

parece ser o resultado da crítica ao platonismo e suas ramificações históricas, sendo um 

aspecto de fundamental importância ao entendimento do projeto nietzschiano como um todo, 

justamente porque responde a uma série de questões relacionadas ao seu enigmático corpus 

filosófico.   

Vimos, portanto, que Nietzsche nos conduziu à percepção de que a razão na verdade 

seria “um sintoma de um estado mais abrangente, exatamente como todo e qualquer 

sentimento” (26 [92] 1884, p. 160). Literalmente falando, sua crítica à tradição atravessa o 

caminho daquilo que viria a ser um tipo de onto-fenomenologia do corpo45, com a suspensão 

da obviedade do poder de esclarecimento da razão e a investigação dos fundamentos de todo 

conhecimento possível.   

 

 

2.3 O instinto de conhecimento 

 

 Ficara estabelecido até aqui que o perspectivismo nietzschiano evoca a noção de que 

todo conhecimento está circunscrito às condições de vida do intérprete. Em vista disso, a 

linguagem e a razão seriam expressões do enraizamento fisiológico desse tipo de ente, ideia 

que começou a tomar corpo na obra schopenhaueriana, e que Nietzsche a vislumbrou à luz de 

um pragmatismo vital. Independentemente disso, segundo seu raciocínio a busca desenfreada 

pelo conhecimento no Ocidente teria sido impulsionada pela vontade de verdade, o 

fundamento platônico-aristotélico de nossa história. Seja sob a máscara da religião ou da 

ciência, teríamos o mesmo fenômeno de negação da vida intermediada pela busca desenfreada 

                                                             
45 No que poderíamos também designar por uma epistemologia pós-kantiana ou ainda uma onto-fenomenologia. 



63 
 

 
 

por um mundo inexistente, um fenômeno conjunto que teria mergulhado o Ocidente no 

niilismo absoluto.  

Partindo dos aspectos basilares ao perspectivismo nietzschiano, concluiríamos que a 

tarefa da vontade de verdade é tornar um todo coeso de falsificações metafóricas em prol de 

uma determinada face da vida (43 [1] Outono de 1885), literalmente, torná-lo viável a curto e 

longo prazo. Contudo a história ocidental revelaria a degeneração do tipo humano que se 

fizera à sombra de tais princípios, movimento que vai do mundo antigo à modernidade 

filosófica. No fim das contas, a hipótese evocada por Nietzsche é a de que a vontade de 

verdade ainda é uma tola e decadente serva da vida (43 [1] Outono de 1885), e o Ocidente a 

inversão milenar e o testemunho histórico da instância básica do viver. A história atestaria um 

distanciando progressivo e contínuo da vontade de verdade dos fundamentos vitais que a 

impulsionaram, contudo tanto o intelecto quanto a linguagem não deixam de ser apenas 

expressões vitais.  

A compreensão que a linguagem é um processo de ficcionalização do inaudito em 

fórmulas com valor pragmático tomara como base de especulação o discernimento de que 

conceitos gerais nos aparecem apenas como fixações convencionais e prescritivas de 

metáforas primitivas, metáforas de metáforas, num jogo guiado pela própria vida (ASTOR, 

2013, p. 117). Esta ideia já era defendida por Nietzsche no período de exercício docente 

quando nomeado para o Pedagogium na Universidade da Basiléia em 1869, onde ficara 

responsável pelas cadeiras de língua, literatura e filologia gregas. Esses escritos nos são 

acessíveis através da compilação de textos da juventude intitulada Da retórica, um conjunto 

de anotações e esboços destinados às suas aulas, onde defendeu a tese de que a linguagem é 

uma atividade naturalmente retórica e metafórica.  

Diga-se de passagem, esse conjunto de textos conferiu à obra nietzschiana um 

“retorical turn em filosofia para além da paternidade que já Foucault lhe atribuía do linguistic 

turn” (CUNHA apud KREMERMARIETTI, 1995, p. 9). No geral, o professor Nietzsche 

argumentava a favor do fator retórico inerente à linguagem, ao passo que sendo ela um 

produto metafórico que testemunha um estado vital, estaria necessariamente submetida à 

instâncias fisiológicas. Nietzsche considera a retórica como “a força de deslindar e de fazer 

valer, para cada coisa, o que é eficaz e impressiona”, essa força seria ao “mesmo tempo a 

essência da linguagem” (1995, p. 45); um posicionamento contrário à tradição, que concebia a 

identidade entre ser e linguagem. 



64 
 

 
 

Nietzsche nega a possibilidade de que a razão possa anteceder o uso comum da 

linguagem, argumentando que qualquer tipo de pensamento tido como “consciente” emerge 

graças à configuração imagética oferecida primeiramente por ela, viabilizando a perpetuação 

e a organização de metáforas com teor retórico. Não podendo ser os resultados de atividades 

racionais, linguagem e retórica só poderiam ser as operações fundamentais de qualquer 

indivíduo, aquilo que estaria unido ao mais íntimo do ser humano (1995a, p. 70). Foi a 

linguagem que possibilitou ao homem se distinguir dos demais seres ao construir um universo 

simbólico-pragmático em volta de si, o que viabilizou a sobrevivência de gerações inteiras ao 

longo dos milênios. 

Já na sua fase de maturidade, Nietzsche não se afastou dessa linha de investigação, 

aprofundado muito do que havia conjecturado no período de juventude. Vejamos que 

considera natural associar a linguagem às noções de verdade e conhecimento, uma vez que ela 

permaneceria atrelada às condições que propiciaram a perpetuação da civilização até os dias 

atuais (MARTON, 2000, p. 226). Contudo, da mesma forma que as representações nascem do 

contato com o vir-a-ser, a “essência inferida do mundo, que fica encoberta pelo espaço lógico 

e linguagem, é o devir absoluto” (SAFRANSKI, 2005, p. 147), e por consequência, diagramas 

conceituais sempre estarão em perpétua transformação pela simples impossibilidade de se 

constituírem em termos estáticos. Mesmo a vontade de verdade, como um fator atrelado ao 

movimento de nossa história, não teria qualquer consciência do pano de fundo que impulsiona 

o vir-a-ser linguístico. É assim que a fórmula da maturidade nietzschiana para tal é o instinto 

de conhecimento, concepção que indicaria o panorama natural ou empírico-pragmático onde 

se desenrolam intelecto e a linguagem. 

 Sobretudo em relação às instâncias precedentes à consciência, Nietzsche concluirá que 

toda manifestação da autonomia – o que implica sempre falar da linguagem, razão e 

identidade – será encarada como um fenômeno vital, e por consequência, sua ocorrência 

estará munida de afetos que transcendem qualquer possibilidade de logicização extrema. 

Aquilo que está em questão na consciência, para além do que ela própria alega 

[inconscientemente], seria o puro e simples exercício retórico em prol de uma determinada 

perspectiva de vida, na busca pela conservação de um indivíduo ou, de forma ainda mais 

ampla, da espécie humana (26 [119] Verão – Outono de 1884), dada a retórica constitutiva à 

base da linguagem. Assim sendo, a linguagem nada mais seria que a expressão da pulsão que 

move toda forma de sapiência, a instância subconsciente por detrás vontade de verdade: o 

instinto de conhecimento ou, como dirá, a atuação afetiva da vontade de poder. 



65 
 

 
 

 Não é por menos que Nietzsche levantou a possibilidade de termos um “duplo 

cérebro”, referindo-se à capacidade de querer, sentir e pensar algo de nosso querer, pois o 

sentir e o pensar mesmos seriam sintetizados por nós na palavra “consciência” (34 [88] Abril 

– Junho de 1885). Dava-se aí um aprofundamento da concepção de vontade 

schopenhaueriana, atribuindo-lhe um panorama significativamente distinto, um fenômeno na 

maior parte das vezes inconsciente; especulação que levanta a possibilidade de que o pano de 

fundo do que entendemos por consciência é puro e simples inaudito46. Ao dividir o intelecto 

em níveis distintos, Nietzsche não caiu em um tipo de dualismo metafísico qualquer, pois o 

que tinha em vista era algo mais complexo e dinâmico, e provavelmente os limites da 

linguagem conceitual o impediram de se expressar com maior precisão. 

 A segunda conclusão mais significativa da epistemologia nietzschiana aponta para a 

ideia de que o inaudito é o campo de emergência de uma multiplicidade incansável de 

pulsões, afinal de contas, em todos os atos ditos “conscientes” sempre há, por detrás, 

motivações subconscientes radicalmente indiscerníveis (38 [8] Junho – Julho de 1885). Neste 

sentido, cindir os pensamentos e ações entendidos como autônomos das instâncias 

subconscientes seria impossível, pois a vida se expressa nas diversas tomadas de 

posicionamento, não havendo qualquer tipo de ação à parte das “motivações fundamentais” da 

existência (Ibidem). Sentido e lugar, enquanto atributos inerentes ao saber, de certa forma 

testemunham a existência das predisposições afetivas à base de toda forma de intelecto, o que 

implica dizer que nunca existirá imparcialidade no exercício hermenêutico enquanto tal, dado 

que uma interpretação de mundo sempre estará necessariamente munida de certos valores que 

lhe são constitutivos e predeterminantes. 

 As concepções de razão, indivíduo e liberdade – em suma, a ideia de autonomia – 

sofreram um duro golpe com a psicologia voluntarista de Nietzsche, especialmente quando ele 

argumentara a favor da ideia de que a consciência é um simples sentimento de superioridade 

da parte daquele que comanda sobre “aquele” que obedece, o resultado de um tipo de 

ordenamento hierárquico, o efeito de uma servidão temporária. Em outras palavras: “nós 

somos ao mesmo tempo os que comandam e os que obedecem, e na medida em que, como os 

que obedecem, conhecemos os sentimentos de resistência, da imposição, da pressão, do 

movimentar” (Ibidem); um aglomerado passional que confirma que a consciência é, sim, um 

resultado, mas uma resolução transitória que se sustenta num turbilhão caótico de pulsões que 

nos são pouco discerníveis. 

                                                             
46 Reflexões que sem dúvidas estão na origem da psicanálise. 



66 
 

 
 

 Nietzsche literalmente descarta a ideia de livre-arbítrio ao defini-lo como um tipo de 

sentimento resultante de um tipo específico de existência: o daquele “que quer, que comanda 

e ao mesmo tempo, enquanto executor, goza do triunfo da superioridade sobre as resistências” 

(Ibidem), sem que lhe ocorra que a consciência nada mais seria que um produto limite, e não o 

princípio das ações entendidas como autônomas. Da mesma forma que a autonomia se insere 

numa conjuntura de afetos hierarquicamente, o intelecto e a vontade de verdade passam a ser 

encarados como verdadeiros reinos metafóricos. Contudo, quando declarou que com “o 

mundo orgânico começam a indeterminação e a aparência” (35 [53] Maio – Julho de 1885), 

deixa patente que essa ficcionalização não é arbitrária e muito menos consciente. Indicar a 

existência de um panorama fisiológico como base do exercício intelectual, ainda não significa 

propriamente defini-lo, mas apenas suspender concepções basilares à tradição, pois o que 

estaria em jogo é a especulação acerca de um fenômeno inaudito.  

Contra concepções basilares à tradição – ao exemplo maior dos conceitos de Deus, 

felicidade, bem e mal, e aqueles que seriam os mais importantes para o nosso estudo, as ideias 

de liberdade, indivíduo, autonomia, consciência e intelecto – Nietzsche declara: “Liberto da 

tirania dos conceitos ‘eternos’, eu estou, por outro lado, distante de me precipitar, por isto, no 

abismo de uma arbitrariedade cética” (35 [36] Maio – Julho de 1885). Desta maneira, toda a 

crítica à epistemologia feita até então parece ser uma tentativa de encontrar um caminho 

distinto que não simplesmente encalhe no ceticismo. É neste sentido que Nietzsche conclui 

que o exercício intelectual expresso pela linguagem é uma espécie de auxílio para que um 

determinado tipo humano seja cultivado e conservado, mantendo-o “sóbrio” em relação às 

finalidades de uma determinada comunidade (Ibidem); o intelecto, pois, como um mecanismo 

instintivo e afetivo com vistas à sobrevivência da espécie, não mais que isso. 

A fórmula mais precisa que Nietzsche nos oferece nesse estudo é a ideia de instinto de 

conhecimento, concepção que carrega a percepção de que a autonomia e a linguagem47 seriam 

expressões materializadas de um afeto primordial. Sem esse instinto basilar o homem estaria 

desprovido de qualquer orientação, sendo ele a função primitiva onde se enraízam os demais 

aparatos cognitivos do ser humano. Um relógio, por exemplo, pode continuar tendo uma 

função, a despeito de estar quebrado ou sem a devida fonte de energia, uma vez que foi 

produzido para uma determinada finalidade e a sua eventual inutilização não eliminaria o 

motivo inicial que lhe materializou, ou outras possíveis finalidades que poderíamos lhe dar. 
                                                             
47 Naturalmente, todas as vezes que mencionamos a autonomia, pressupõe-se que as noções de liberdade, 

indivíduo, linguagem, intelecto e consciência estejam implicados. Faz-se aqui uma análise crítica dessas 

concepções, ao adotarmos um ponto de vista conjunto e generalizador, correndo o risco de pecarmos em 

superficialidade. 



67 
 

 
 

Segundo o raciocínio nietzschiano todas as facetas da autonomia encontrariam seu sentido 

maior no instinto de conhecimento, pois sem ele a liberdade e a linguagem simplesmente 

perderiam qualquer sentido. 

Vejamos que a palavra função angaria das ideias de sentido e lugar as noções 

nietzschianas de pulsão, efetividade, existência, pragmática, vitalidade e realização, como 

também e principalmente a ideia de força; ao exemplo do que Nietzsche declarou no primeiro 

volume de Humano, demasiado humano: o intelecto, a fé ou um sentimento profundo não nos 

oferecem qualquer tipo de verdade ou fato, mas apenas e simplesmente a força (HH I, §15). 

Neste contexto, podemos interpretar a inferência da força como “força em vida” ou mesmo 

com o termo função, uma vez que o intelecto dissociado de sua existência vital seria como 

uma máquina sem sentido de ser. No entanto o fato é que a própria facticidade do intelecto é o 

resultado de um movimento preliminar de vida que torna imprópria qualquer diferenciação 

entre instinto de conhecimento e exercício intelectual. Só falamos de razão e linguagem 

porque tais concepções foram efetivamente viabilizadas pela própria vida, e da mesma forma 

que um relógio não existiria sem que uma ação tenha lhe conferido existência, não 

poderíamos falar de intelecto sem levarmos em consideração a força ou a função que lhe dá 

sentido, instância essa que nunca estará dissociada da razão ou qualquer outra face do ser 

humano. 

Porém, o raciocínio nietzschiano alerta para o fato de que há muito tempo o Ocidente 

protagonizou um distanciamento patológico e progressivo entre as facetas do entendimento e 

suas prerrogativas vitais. Afinal de contas, por mais que o intelecto não possa se dissociar 

radicalmente do instinto de conhecimento, aquilo que teria se enraizado na história ocidental 

seria um processo contínuo que provavelmente tivera origem nas camadas mais baixas das 

sociedades antigas, no intuito de lhes possibilitar a sobrevivência em meio a um ambiente 

hostil. No fundo da nossa civilização estaria em vigor uma herança que naqueles tempos 

possibilitara a equivalência entre as forças de uma aristocracia guerreira e a plebe: a inversão 

de valores morais. A implicação mais importante desse raciocínio é que a vontade de verdade, 

tendo nascido do cerne da decadência humana, acabaria vencendo a guerra de valores e 

norteado toda a história ocidental em prol de ideais inconcebíveis com a nossa realidade. 

Em suma, o distanciamento patológico entre o exercício intelectual e o instinto de 

conhecimento estaria levando o Ocidente a executar um imenso processo autodestrutivo. O 

culto a um ideal estático e inexistente de ser em detrimento da realidade efetiva e dinâmica do 

viver, na prática, teve por implicação o cultivo da decadência humana como fonte de toda 



68 
 

 
 

uma civilização – ou seja, a reprodução e perpetuação de uma forma de vida estéril e 

moribunda – conjuntamente com a repressão das faces de vigor da existência – o 

amaldiçoamento do vir-a-ser e das prerrogativas vitais e perspectivistas de todo saber – 

através de suas instituições políticas e educacionais. Fica patente que Nietzsche chega a tais 

conclusões a partir de certos pressupostos, bastando-nos investigar agora isso que parece ser 

um dado quase óbvio ou intuitivo de seu raciocínio: a vida. 

 

3. Das razões da vontade de poder 

 

 É possível afirmar que de certa forma Nietzsche deu continuidade à filosofia 

schopenhaueriana, muito mais em termos formais/metodológicos que substanciais. Mas foi no 

sentido de continuidade metodológica que ele adotou o corpo como um meio de investigação 

dos limites e possibilidades de qualquer empreendimento teórico. Tudo nos leva a considerar 

que tanto Nietzsche quanto o próprio Schopenhauer percorrem o caminho daquilo que viria a 

ser a fenomenologia da corporeidade, na medida em que só a investigação dos fenômenos 

experimentados fisicamente é que se faria possível lançar um vislumbre consistente sobre a 

realidade.  

Como foi dito, para ambas as teorias o corpo é o ponto de partida e de chegada de 

qualquer forma de conhecimento, e consequentemente, falar do mundo só é possível na 

medida em que compreendemos que a razão é uma das expressões da vida, não menos que 

isso. Nietzsche e Schopenhauer apontavam para a insuficiência epistemológica da tradição, 

argumentando que não existe conhecimento imparcial – “a verdade pela verdade” – pois a 

razão seria um mecanismo enraizado em instâncias volitivas. Sendo assim, qualquer 

conhecimento será a expressão direta da existência fática, isto é: uma representação 

perspectivista da própria vida. 

Mais uma vez é preciso voltar a afirmar que Schopenhauer e Nietzsche não 

encalhavam na extrema subjetividade, posto que ainda admitem a efetividade de um mundo 

para além da intuição, como também consideravam que “aquilo” que inferimos por vontade 

atravessa, determina e se revela nas manifestações do próprio entendimento; e neste sentido 

seria possível descrever o fenômeno que nos orienta continuamente, uma tentativa de 

discerni-lo sem grandes expectativas. De alguma forma estaríamos falando de uma 

investigação epistemológica, mas como um exame daquilo que se revelaria nas limitações 

constitutivas, possibilidades interpretativas e no modo de se expressar do entendimento, e não 



69 
 

 
 

de uma investigação rigorosamente categórica da intelectualidade à maneira kantiana. Com as 

diferenças que lhes cabem, as obras de Schopenhauer e Nietzsche podem ter contribuído 

muito com a fenomenologia no século XX, no entanto, para confirmar esta ideia é necessário 

ter em conta um pouco desse percurso teórico. 

 

3.1 A fenomenologia da corporeidade 

 

Sabe-se que a fenomenologia nasceu da pretensão de se dar continuidade à obra de 

Kant, num esquema que teria angariado contribuições de J. H. Lambert (1728 – 1777) e 

Hegel, e que acabaria recebendo a maior colaboração de Edmund Husserl (1859 – 1938) em 

Investigações lógicas de 1901 e n’A ideia da fenomenologia de 1907. Husserl a definiu como 

ciência das essências, propondo uma redução eidética com o objetivo de depurar a descrição 

fenomenológica dos aspectos psicologizantes que lhes eram intrínsecos, buscando um patamar 

universal de generalizações lógicas que nos possibilitem falar novamente de categorias 

(ABBAGNANO, 2007, p. 511); mas não simplesmente de categorias puras do entendimento, 

e sim das condições de toda possibilidade de experiência possível.  

A partir de Husserl, a fenomenologia passaria a se opor ao naturalismo científico, 

afirmando que o mundo físico se encontrava na mais plena transcendência, na medida em que 

as coisas poderiam ser observadas numa diversidade infinita de perspectivas que nos 

impossibilitavam de confirmar categoricamente a objetividade do mundo natural. No geral, os 

anseios que antecedem qualquer juízo científico ou analítico visam os objetos em si mesmos, 

enquanto o projeto de Husserl se destinava à experiência que se dá no contato com as coisas, 

pois aqui a “noção de um fenômeno e a noção de experiência, de um modo geral, coincidem 

(CERBONE, 2013, p. 13). A fenomenologia privilegiava, portanto, a experiência 

propriamente dita antes das coisas que se experimentam, concentrando-se no caráter estrutural 

oferecidos pelo fenômeno.  

Com Husserl a tradição fenomenológica passou a compreender que a intenção seria o 

traço constitutivo e definidor da experiência, sendo a fenomenologia justamente o estudo da 

própria intencionalidade (Ibidem, p. 15). Contudo, por intencionalidade não compreendemos 

uma arbitrariedade qualquer da parte do sujeito que pensa e decide, mas sim aquilo que 

haveria de essencial e constitutivo em toda experiência possível, suas categorias estruturais. 

Nestes termos, do que nos valeria o conhecimento? Tomando como base o naturalismo 

científico, a fenomenologia de Husserl concluirá que as prerrogativas de objetividade da 



70 
 

 
 

ciência incorrem em redundâncias incontornáveis (Ibidem, 2013, p. 35). Contudo, ainda 

argumentará que a nossa experiência de mundo, o que nos é dado no contato com as coisas é 

um acontecimento genuíno que não obedece ao dualismo ser/parecer que marca o mundo 

físico, acabando por ter algo a nos dizer sobre o estado da consciência.  

Porém, nem todos os pensadores contemporâneos que assumiram a fenomenologia 

admitiram os princípios definidos por seu patrono, mas deram destaque à ideia de 

intencionalidade que estaria no cerne de toda possibilidade de conhecimento; até porque, 

como pudemos ver, Husserl transita o caminho da fenomenologia pura, enquanto a 

posteridade buscará por aquilo que seria a “fenomenologia existencial”. Heidegger foi o 

primeiro a romper com as prerrogativas de pureza epistemológica de Husserl, apresentando-

nos uma análise da experiência do cotidiano – os modos de ser do homem, para o qual 

designa o termo “Dasein” – um passo importante para o movimento existencialista.  

Para ele era impossível isolar as instâncias categóricas da experiência, tentativa que 

incorreria no encobrimento dos elementos que seriam mais significativos para uma reflexão 

devidamente fenomenológica: as ideias de compreensão e mundo. O que encontramos no dia 

a dia “não são coisas que podem ser o que são independentemente da contextura que as 

envolve” (Ibidem, p. 76), pois todas pertencem a uma totalidade maior caracterizada por nossa 

atividade. O Dasein estaria, portanto, fundamentalmente incapacitado para decidir sobre o 

lugar que cada coisa tem no mundo, conjuntamente com os significados que lhes são próprios, 

pois as encontra assim ordenadas desde o começo de sua vida, independentemente de sua 

decisão. 

Isso nos indica que o mundo em que vivenciamos é “público” (das Man), tendo em 

conta o seu modo de ser-no-mundo, o que denunciava o rompimento heideggeriano com a 

redução fenomenológica de Husserl. Ao atentarmos com precisão para a experiência 

cotidiana, percebemos como os outros estão necessariamente implicados nela, pois o 

cotidiano está imbuído de normas anônimas que, a princípio, independem da nossa existência; 

e mesmo quando estamos de fato sozinhos, ainda acabamos sendo acompanhados pelo das 

Man. Ainda assim, o Dasein se realiza enquanto projeção de possibilidades no mundo que 

encontra, e sob muitos aspectos uma vida existencialmente genuína ou autêntica deveria 

buscar se opor ao das Man. 

A reflexão heideggeriana adota a ideia da decisão como o ponto de partida para uma 

existência autêntica, o que significaria falar que o Dasein deveria assumir as possibilidades 

constitutivas de sua própria realidade, dando destaque para a consciência de sua possibilidade 



71 
 

 
 

fundamental: a morte. Em última instância Heidegger deixou de lado as intenções de se obter 

qualquer tipo de pureza num estudo do tipo, argumentando como o homem sempre estaria 

inserido em um dada pré-compreensão do mundo, sendo-lhe possível apenas assumir as 

responsabilidade pelos horizontes de realização da própria existência, projetos que passariam 

longe do das Man.  

Logo em seguida foi Merleau-Ponty que nos apresentou uma proposta fenomenológica 

bastante expressiva. Se considerarmos a noção geral que atravessa o seu pensamento, o que 

vai desde a sua tese A estrutura do comportamento (1942), passando para aquele que seria o 

seu mais significativo escrito, A fenomenologia da percepção (1947), chegando até A prosa 

do mundo (1960), pode-se constatar que o grande diferencial entre ele e os demais 

fenomenólogos será o destaque dado às pesquisas empíricas das ciências da época, sobretudo 

a psicologia da Gestalt, conhecida por enfatizar o papel da percepção na experiência.  

O mais importante é perceber como Merleau-Ponty atribuiu à fenomenologia um 

caráter significativamente afetivo, partindo da constatação de que, longe de ser a fórmula de 

uma filosofia idealista, a redução fenomenológica seria a expressão direta de uma filosofia 

existencial (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 11). Tal consideração sugere certo alinhamento 

com Heidegger, por mais que essa ideia tenha sido adotada da obra Ideias, texto póstumo de 

Husserl.  

Tendo isso por base, Merleau-Ponty considerou que deveríamos levar em 

consideração a nossa situacionalidade histórica e corporal, para reescrever a experiência 

humana em termos de corporificação (REYNOLDS, 2014, p. 163). Do pensamento de 

Husserl, Merleau-Ponty carregará as seguintes premissas a noção de que o corpo aparece na 

experiência de forma distinta, desempenhando um papel fundamental a respeito das 

possibilidades de realização da própria experiência (CERBONE, 2013, p. 150). Ora, se o 

corpo é o meio através do qual se dão todos os fenômenos, sendo um processo de triagem do 

experienciar, ele estaria necessariamente presente em toda e qualquer manifestação 

intelectual; não como um objeto entre outros, e sim como fator vivo e intencionalizador. 

Merleau-Ponty tinha em vista redescobrir a camada primordial que nos possibilita 

falar da existência de coisas e ideias, nas isso no intuito de se descrever o mundo, já que para 

ele a existência não seria aquilo que pensamos, mas aquilo que efetivamente vivemos 

(MERLEAU-PONTY, 2015, p. 14). Esta proposta de retorno estaria indissociavelmente unida 

à nova ideia de fenomenologia, sendo o seu objetivo a descrição da experiência de mundo, 

afastando-se, claro, da simples especulação ou da tentativa de explicação científica da mesma. 



72 
 

 
 

A redescoberta desse patamar “pré-objetivo” seria como atingir a camada primária onde se 

desdobra todo experienciar possível. A sua consequência básica seria o natural afastamento ou 

pelo menos a suspensão de uma concepção objetiva de mundo. Afinal de contas, do que ela 

valeria? 

Uma vez que o sujeito da experiência nunca seria “cortado ou separado do mundo, e o 

mundo dentro do qual ele se encontra não é o mundo completamente determinado e objetivo 

das ciências naturais” (CERBONE, 2013, p. 161), far-se imperativo um novo vislumbre sobre 

aquilo que, de certa forma, existiria no sujeito como “mundo”; ou nos trâmites do pensamento 

nietzschiano, poderíamos dizer “vida”. Da mesma forma que seus antecessores, Merleau-

Ponty argumenta contra as teorias que visam esclarecer relações internas a partir de 

observações externas, um embate que parece compor mais de setenta por cento da 

Fenomenologia da percepção; no entanto, o que nos importa aqui são as conclusões a que ele 

chegou e que não se limitam a essa obra. 

A variedade de observações de casos patológicos que Merleau-Ponty fez ao longo de 

suas publicações acabará chamando a atenção de um leitor acostumado com os sistemas 

filosóficos tradicionais. Mas o que está subjacente a esse processo é que tais casos revelariam 

um tipo de antítese conceitual do estado patológico em análise: a autoexperiência corporal. 

Em resumo, uma das primeiras e mais significativas conclusões desse estudo foi constatar que 

a relação que temos com o nosso corpo não diz respeito a representações conceituais, sendo 

antes de tudo um processo natural nem sempre consciente, marcado pela experiência contínua 

do indivíduo. Sendo assim, a intencionalidade motora seria o fenômeno básico manifesto em 

casos não patológicos em movimentos tanto concretos como abstratos (Ibidem, 2013, p. 192), 

sendo cada ação exercida tanto movimento em si quanto consciência de movimento. 

 Merleau-Ponty concluiu que por meio da experiência motora o corpo não só atribui 

representações por meio de um processo que lhe é determinante, como ainda expressa a 

própria intencionalidade constitutiva. A segunda conclusão mais importante diz respeito ao 

fato de que conhecimento não implica no “eu penso” cartesiano, aproximando-se mais do “eu 

posso” nietzschiano, uma vez que só através do mais pleno e efetivo movimento mecânico 

que o mundo acaba por se revelar à consciência; o que implica também na ideia de que a 

“realidade” sofrerá uma variação significativa a depender da experiência individual. Ora, 

estaríamos impossibilitados de “submeter nossa percepção do mundo ao olhar filosófico sem 

deixarmos de nos unir a essa tese do mundo” (MERLEAU-PONTY, 2005, p. 11), pois não 



73 
 

 
 

haveria distinção entre ter “consciência do mundo” e “experienciar o mundo”, sendo estes 

aspectos simplesmente indissociáveis. 

 O mais significativo é perceber como Merleau-Ponty chega à consideração da ideia de 

mundo partindo de um estudo fenomenológico, e com isso justifica um projeto com fins 

descritivos. Para tanto afirmou que o mundo deve ser descrito, e nunca efetivamente 

explicado, retificando a importância de toda participação subjetiva para um projeto do gênero, 

enquanto a ciência nada mais faria que percorrer um terreno viabilizado pelo corpo (Ibidem, 

p. 3). O que entendemos por “mundo” estaria dado desde o princípio como perspectiva 

categórica em desvelamento, visto que a percepção não é uma ciência do mundo, nem mesmo 

um simples ato, mas sim uma tomada de posição deliberada; ela é, portanto, o fundo sobre o 

qual todos os atos se destacam (Ibidem, p. 6). Uma vez que o corpo é o horizonte onde se 

revela cada instante de nossas vidas, distinguir um mundo a parte de nossa constituição vital é 

um erro crasso. 

Curiosamente, as considerações de Merleau-Ponty trilham um caminho similar às de 

Nietzsche, dadas as diferenças naturais que envolvem cada obra. Mas enquanto o primeiro 

não ultrapassava os limites descritivos de um diagrama fenomenológico fortemente 

influenciado pelo idealismo – levando em conta que na sua perspectiva procurar “a essência 

do mundo não é buscar aquilo que ele é em ideia”, e sim procurar “aquilo que de fato é para 

nós antes de qualquer tematização” (Ibidem, p. 13) – o segundo acabou se desdobrando 

conscientemente sobre a própria descrição, defendendo a “fixação do conceito ‘vida’ como 

vontade de poder” (7 [53] Final de 1886 – Primavera de 1887), mesmo que para isso tenha 

acabado por atribuir à própria obra um caráter autodestrutivo. 

Em resumo, a fenomenologia argumentou com maior clareza sobre o fato de que a 

experiência consciente está fixada ou pelo menos prevista por um conjunto ordenado de 

estruturas essenciais que antecedem e determinam qualquer conhecimento. Não temos em 

vista inserir Nietzsche na tradição fenomenológica, mas apenas observar que alguns dos 

traços de sua epistemologia acabaram antevendo teses como as de Merleau-Ponty48. Desta 

maneira, a onto-fenomenologia da corporeidade nos possibilita ter um discernimento maior 

sobre o caminho seguido por Nietzsche até a elaboração de sua concepção de vida. 

 

 

3.2 O senhor de todas as razões 

                                                             
48 Sendo assim, Nietzsche seria um dos vários precursores da tradição fenomenológica, por mais que nem 

sempre tenha recebido grande destaque nesse paralelo. 



74 
 

 
 

 

 Julgamos que o perspectivismo evocado por Nietzsche parece ter na fenomenologia do 

corpo uma implicação teórica, ou pelo menos acaba lhe antevendo de forma geral, uma vez 

que atribuiu à instância perspectivística um lugar pouco abordado pela tradição filosófica. 

Dessa forma Nietzsche adotou o corpo como a sua grande fonte de constatação, contrapondo-

se à ideia de uma razão pura ou da simples hipótese de uma verdade em si; consequentemente, 

buscando um novo parâmetro de julgamento que não sucumbisse à metafísica platônica. Neste 

sentido ele interpretou o intelecto e a linguagem sob um ponto de vista voluntarista, 

atribuindo-lhe o semblante daquilo que entendeu por vida: um movimento de apoderamento 

das coisas (26 [61] Verão – Outono de 1884). O corpo aparece aqui como um novo critério de 

legitimação da “verdade”, seguindo o que o perspectivismo prevê enquanto valor de qualquer 

juízo possível. 

 A busca por esse novo parâmetro de validação é um passo estratégico para a 

fundamentação do conceito vontade de poder, e para tanto, Nietzsche encontrou tal critério 

naquilo que entendia por vida, não recuando diante do horizonte relativista que se abriu com a 

filosofia crítica, e buscando em Schopenhauer o princípio de uma epistemologia do corpo. 

Como dissemos, o pensamento schopenhaueriano foi um dos precursores na revogação do 

absolutismo racionalista, enquanto Nietzsche daria continuidade a esse projeto quando 

atribuiu uma dimensão existencial ao exercício do intelecto, utilizando-se de uma ideia 

tomada justamente de Schopenhauer: o corpo. A instância fisiológica49 aparece no 

pensamento nietzschiano, portanto, como o princípio de uma guinada epistemológica em 

direção a uma nova concepção de mundo, um projeto destinado ao desvelamento do mundo. 

 O tópico anterior nos serviu para esclarecer que a obra nietzschiana pode resguardar 

algumas das sementes da fenomenologia atual, sobretudo se observarmos ideias como a do 

dinamismo do processo identitário de Husserl ou àquela em que Heidegger afirma que o 

mundo nos é dado desde o princípio num transcurso público (das Man). Todavia, defendemos 

que Nietzsche caminhava em direção àquilo que seria a fenomenologia do corpo, um 

importante ponto de elaboração da obra de Merleau-Ponty. Para este a fenomenologia era um 

                                                             
49 No pensamento nietzschiano o conceito de fisiologia traz consigo algumas implicações epistemológicas que 

não serão abordadas no momento, dado que ele exige um esclarecimento prévio de sua concepção de vida, que 

será justamente o objetivo do próximo capítulo. Ainda assim, quando falarmos de fisiologia estaremos usando 

um conceito de fundo biológico, e que Nietzsche o empreendia para além das circunscrições positivistas. Para 

ele os processos fisiológicos eram resultantes de desencadeamentos de força, e para tanto a doutrina da vontade 

da vontade é uma peça chave de seu raciocínio (MÜLLER-LAUTER, 2009, p.126). Sendo assim, quando 

tratamos do termo fisiologia, estaremos nos referindo à carne, ossos e células, mas também e antes de tudo a 

afetos, instintos e paixões indiscerníveis cientificamente. 



75 
 

 
 

projeto de caráter descritivo e necessariamente incompleto, pautado na experiência corporal 

como o aspecto mais significativo a ser considerado por qualquer empreendimento teórico; 

algo que corrobora com o projeto nietzschiano que defendia a primazia de uma existência 

corporal em prol de um pragmatismo da força. 

 O projeto de Merleau-Ponty se destinava ao redescobrimento do mundo a partir de sua 

descrição onto-fenomênica, evitando cair no objetivismo científico ou no ceticismo absoluto. 

Ele enfatizava que se abstrair existencialmente dessa descrição é simplesmente impossível, ou 

ainda, nos termos aqui propostos, seria imperativo inserir-se conscientemente nessa descrição. 

Como o próprio autor declarou, é isso que faria da fenomenologia um “espetáculo que nos 

possibilita passar do fato de nossa existência à natureza de nossa existência, do Dasein ao 

Wesen” (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 11). Sendo assim o mundo não representa um 

problema a ser solucionado, pois a verdadeira filosofia deve coordenar o redescobrimento “do 

mundo, e nesse sentido uma história narrada pode significar o mundo com tanta 

‘profundidade’ quanto um tratado de filosofia” (Ibidem, p. 19). E foi neste mesmo sentido que 

Nietzsche nos conduziu à redescoberta do mundo, sem com isso se abstrair da própria 

concepção, já que isto não seria apenas indesejável, mas de fundamental importância à 

legitimidade de sua obra50. 

 Em suma, o paralelo estabelecido entre Nietzsche e Merleau-Ponty se torna mais 

relevante ao constatarmos que os dois projetos apresentavam pontos em comum, sendo o 

primeiro deles o esclarecimento de que o corpo é uma ferramenta indispensável ao 

conhecimento do real, e ainda e mais importante à ideia de que o corpo enquanto princípio 

fundamentador de qualquer teoria legítima. Nietzsche se insere no primeiro ponto quando 

afirmara: “não acredito em nenhuma investigação sem o fio condutor do corpo. Não uma 

filosofia como dogma, mas como um regulativo provisório da investigação.” (26 [432] Verão 

– Outono de 1884). Basta-nos agora saber o que ele inferia dessa ferramenta, levando em 

conta que de forma similar a Merleau-Ponty, o raciocínio nietzschiano foge do cartesianismo, 

por mais que no primeiro momento infira o corpo como um “critério de avaliação 

epistêmica”, e não a própria realidade a falar. 

                                                             
50 Mais uma vez, não estamos afirmando aqui que Nietzsche é um fenomenólogo, todavia o estamos 

interpretando-o à luz da fenomenologia do corpo. A ideia é utilizar-se das teorias de Merleau-Ponty no intuito de 

esclarecer o percurso seguido por Nietzsche até a sua concepção de vida/mundo/ser, pois tanto um quanto o 

outro tiveram consciência da importância desse vislumbre, ao mesmo tempo em que não caíram na metafísica 

tradicional ou debandaram para o âmbito positivista. Merleau-Ponty é uma possibilidade de associação que 

buscamos adotar despretensiosamente, ao passo que uma associação do tipo poderia ter sido outros tantos 

caminhos. Não iremos, portanto, aprofundar esse debate, mas apenas debater com a intenção de enriquecer a 

leitura da obra de Nietzsche, nada mais que isso.  



76 
 

 
 

Para tanto, destacamos a ampliação dada a essa questão em Assim falou Zaratustra, 

com destaque para o discurso Dos desprezadores do corpo. O texto é iniciado com a crítica a 

uma série de figuras tradicionais de pensamento ocidental – ideias como as de alma, intelecto, 

razão e consciência – no momento em que a imagem da “criança”, uma das grandes metáforas 

do pensamento nietzschiano, acaba por declarar: “Corpo sou eu e alma [...] corpo sou eu 

inteiramente e nada mais; e alma é apenas uma palavra para algo no corpo” (ZA, “Dos 

desprezadores do corpo”, p.34 – 35); ataque que se repete ao longo de todo o discurso, 

enfatizando a falência dos conceitos fundamentais à epistemologia tradicional, quando 

confrontados com a multiplicidade dinâmica revelada pela instância fisiológica, tópico 

bastante discutido anteriormente.   

Em um fragmento póstumo datado de 1885, Nietzsche voltou a especular a existência 

de uma unidade da intencionalidade51, afirmando que essa não poderia residir na consciência 

ou na razão, muito menos no simples sentir, pensar ou querer, e sim no movimento geral que 

envolvesse noções como as da astúcia conservadora, o senso de apropriação e alijamento e o 

instinto vigilante do nosso organismo (34 [46] Abril – Junho de 1885). Essa unidade só 

poderia residir num processo comum a toda a estrutura fisiológica, revelando-se 

sucessivamente na existência corporal; o resultado limiar e provisório de um processo 

contínuo, da mesma forma que os demais epifenômenos psíquicos representariam a camada 

superficial de uma grande estrutura hierárquica. A mesma ideia é trabalhada n’Os 

desprezadores do corpo quando Zaratustra afirma: 

 
Instrumentos e brinquedos são sentidos e espírito: por trás deles está o Si-

mesmo. O Si-mesmo também procura com os olhos do sentido, também 

escuta com os ouvidos do espírito. O Si-mesmo sempre escuta e procura: 

compara, submete, conquista, destrói. Domina e é também o dominador do 

Eu. Por trás dos teus pensamentos e sentimentos, irmão, há um poderoso 

soberano, um sábio desconhecido – ele se chama Si-mesmo. Em teu corpo 

habita ele, teu corpo é ele. Há mais razão em teu corpo do que em tua melhor 

sabedoria. E quem sabe por que teu corpo necessita justamente de tua melhor 

sabedoria? Teu si mesmo ri do teu Eu e de seus saltos orgulhosos. (ZA, “Dos 

desprezadores do corpo”, p. 35) 

 

A princípio a passagem apenas ratifica muito do que dissemos nos tópicos anteriores, 

retratando o intelecto e a sensibilidade como brinquedos nas mãos de instâncias 

subconscientes. Como era previsto, o corpo é entendido aqui como o mecanismo perfeito de 

investigação, afinal de contas, os “instintos”, enquanto expressões perfeitas da estrutura 

                                                             
51 Definitivamente Nietzsche não menciona a palavra “intenção” ou “intencionalidade”, contudo o que se tinha 

em vista no respectivo fragmento é um tipo de substrato psíquico donde proveria toda e qualquer decisão, 

aferindo assim aquilo que a tradição entendeu durante muito tempo por unidade da autonomia. 



77 
 

 
 

fisiológica, seriam muito mais significativos em termos de investigação que qualquer outra 

expressão conceitual (26 [355] Verão – Outono de 1884). A razão e a sensibilidade, portanto, 

concebidas como ficções promovidas e alimentadas continuamente por um movimento que 

nos seria indiscernível, uma vez que esse poderoso senhor é entendido por Nietzsche como 

um tipo de parábola limiar. Tal enigma se materializaria no corpo, sendo este o falar expresso 

de um processo contínuo e plurifuncional, materializado em carne, ossos e células, mas ainda, 

e como foi dito, na astúcia conservadora, no senso de apropriação e reprovação típicos do 

nosso organismo, em suma: os afetos primitivos. 

Da mesma forma que as faces do entendimento seriam meros fantoches nas mãos de 

um senhor desconhecido, a diversidade de razões evocadas por esse soberano acabaria por lhe 

atribuir um caráter dinâmico e fragmentado; por mais que Nietzsche insista em utilizar a 

palavra “Si-mesmo” (das Selbst), o que corrobora com a ideia da unidade da vontade de 

poder, ponto que atestaria a continuidade da influência schopenhaueriana na sua obra. Para 

além de um simples mecanismo epistemológico, o corpo é entendido como a expressão 

materializada, plurifuncional e contínua da instância detentora de todas as razões, e talvez 

ainda a “unidade” da qual fazemos referência possa ser em si mesma mais uma ficção 

promovida pela própria vida. 

 Referindo-se à pluralidade dinâmica que se revelara enquanto corpo, Nietzsche inferiu 

a necessidade de supor “um senhor” por detrás de todas as ações, por mais que a suposta 

unidade não se encontre na base da consciência, pois esta seria um tipo de órgão ao exemplo 

do estômago. A suposição de unidades conceituais – prerrogativas de universalização 

inerentes aos juízos lógicos, tal como o Si-mesmo mencionado no texto de Zaratustra – parece 

ser um fator intrínseco à nossa linguagem, como uma convenção linguística. Falar da 

intencionalidade inerente a uma determinada ação ou dos ditames de uma consciência 

plenamente autônoma seria tão ingênuo quanto se falar da unidade da vontade de poder, posto 

que tudo na verdade diria respeito a um processo plurifuncional, caótico e dinâmico 

radicalmente indiscernível52. 

O fato é que Nietzsche entende o corpo como “um construto muito mais pleno do que 

um sistema de pensamentos e de sentimentos jamais poderia ser”, sendo um mecanismo de 

investigação ainda “mais elevado do que uma obra de arte” (25 [408] Primavera de 1884). 

                                                             
52 Ponto que ainda será discutido, por mais que aquilo que fica subtendido nas palavras do próprio Nietzsche é 

que a suposta pluralidade do viver não anula a impossibilidade de nos expressarmos de outra forma que não seja 

lhe atribuindo juízos que carregam o peso das universalizações metafísicas. A metafísica no sentido “pós-

kantiano” seria a simples impossibilidade de nos apartarmos de tais generalizações, por mais que Nietzsche lute 

a todo instante para conceber um conceito dinâmico que não sucumba ao peso da tradição. 



78 
 

 
 

Seria através desse fio condutor que aprendemos que nossa vida só foi possível por causa de 

uma conjunção de muitas inteligências e valores totalmente distintos (37 [4] Junho – Julho de 

1885). No entanto, isso só é possível com a percepção de uma comunhão de forças que não 

condiz muito com o que até agora foi dito sobre o tema, afinal de contas, o corpo foi descrito 

como um processo dinâmico, caótico e plurifuncional. A ideia levantada por Nietzsche é que 

para se manter de pé, como uma legítima unidade funcional, o corpo se sustenta num sistema 

de obediência e comando dotado de mil faces, “expresso moralmente: por meio do exercício 

incessante de muitas virtudes.” (Ibidem). O corpo, em suma, é o resultado de um ordenamento 

hierárquico, a expressão de um processo contínuo, e nunca um resultado definitivo. 

 Da mesma forma que a suposição de um sujeito uno fora questionada na análise da 

consciência, a hipótese de que uma multiplicidade de forças em conjunção e luta que se 

situariam à base de nosso pensamento (40 [42] Agosto – Setembro de 1885), encontra no 

corpo o seu principal fator de argumentação. Dessa maneira, ele estabelece uma forte ligação 

entre o exercício intelectual e o pragmatismo da força, dado que se as refutações corretas são 

de ordem fisiológica (26 [316] Verão – Outono de 1884), é no jogo perspectivístico que se 

encontraria qualquer verdade significativa; uma verdade que, portanto, será sempre 

contextualizada, e da mesma forma sujeita ao questionamento de sua função: as condições de 

conservação e perpetuação da vida.   

 O corpo nos fornece a percepção de que o homem é uma comunhão de forças, “uma 

pluralidade de seres vivificados que, em parte lutando uns com os outros, em parte 

coordenados e subordinados uns aos outros, também afirma em meio à afirmação de sua 

essência particular o todo” (27 [27] Verão – Outono de 1884), ou seja: a unidade que se firma 

nesse agregado hierárquico tende à preservação da ordem estabelecida, como uma forma de 

conservação e perpetuação da existência individual, na medida em que essas unidades 

sobrevivem quando encontram um lugar no coração do todo. É desta forma que, sendo 

“originalmente corpo o homem é rebanho e pastor” (CORDEIRO, 2012, p. 176), 

multiplicidade que se realiza na unidade, o que não anula a tensão que permeia todo o 

ordenamento de forças, ao passo que o regime estabelecido acabará pendendo à natural 

desagregação com o passar do tempo; o que em termos estritamente fisiológicos significa 

falar da decadência das forças ou da morte de uma estrutura hierárquica. 

 A questão de como efetivamente nasce um ordenamento de forças – ao exemplo maior 

do corpo – encontra no próprio termo “força” o seu principal fator de argumentação; tema que 

será debatido nos próximos capítulos. Já nos é possível confirmar que a ideia da ordem 



79 
 

 
 

estabelecida em meio à absoluta distinção aponta para um processo de eterna tensão entre 

forças. Nietzsche pressupõe um encadeamento bélico que confere a cada unidade em jogo o 

seu lugar de direito lembrando que o próprio direito lhe aparece como o resultado de uma 

conquista nunca plenamente definida, o resultado do próprio exercício da força.  

É por isso que Nietzsche dirá que a “condição absoluta do homem é comunidade”, 

sendo o seu impulso mais desenvolvido aquele “em virtude do qual a comunidade é mantida” 

(27 [30] Verão – Outono de 1884). Não é de se espantar que a razão tenha sido 

tradicionalmente entendida como uma faculdade essencialmente humana, dado que na prática 

ela conferiu ao homem certa unidade e direcionamento (sentido), um fator elementar à 

preservação da comunidade (hierarquia fisiológica). Ora, se o corpo é um tipo de agregado 

comunitário, todos os pensamentos, sensações e afecções seriam frutos do cuidado da alma, 

esta que no fim das contas se revela enquanto corpo; enquanto a alma é corpo porque é o afeto 

que cuida da comunidade, trazendo à luz os pensamentos (CORDEIRO, 2012, p.176), 

fazendo-lhes, portanto, “conscientes” em termos hierárquicos. Contudo, quando a razão 

passou a ser concebida como um fator identitário, ela acabaria por direcionar o homem 

ocidental por caminhos totalmente distintos daqueles que colaboraram com a perpetuação de 

seu tipo, eclipsando a diversidade de pulsões que se fizeram necessárias à própria 

conservação.   

 Portanto, quando Nietzsche declara que o conceito de indivíduo é falso (34 [123] Abril 

– Junho de 1885), seu principal contraponto argumentativo foi esta percepção comunitária e 

dinâmica do corpo. Sob muitos aspectos, a metáfora da comunidade lhe é bem pertinente, uma 

vez que as transições incessantes que marcam o circuito de afetos corporal não nos permitem 

falar de ‘indivíduo’ etc.”, já que o ‘número’ de seres é ele mesmo fluido” (36 [23] Maio – 

Julho de 1885). A menor partícula de uma estrutura comunitária se mantém em constante 

dinamismo, desaparecendo ao longo do tempo e ainda contribuindo com a transformação do 

todo de diversas formas.  

Estaríamos incapacitados de falar do “tempo e não saberíamos nada sobre movimento, 

se não acreditássemos de uma maneira tosca que há ‘algo em repouso’ ao lado do que é 

movido” (Ibidem). No limiar, o fiel da balança (o peso mais pesado) é algo mutável; a 

geração constante de células etc. fornece uma mudança constante dos números desses seres” 

(34 [123] Abril – Junho de 1885); um dinamismo absoluto que se revela enquanto corpo, mas 

que também nos mostra algo para além da nossa singela perspectiva: a totalidade do vir-a-ser. 

  



80 
 

 
 

3.3 Para um redescobrimento do mundo 

 

 Até o momento ficou claro que Nietzsche não entendia a vida como um problema a ser 

resolvido, pois desde o começo ele a concebeu como um fator incontestável, na maior parte 

das vezes como um contraponto conceitual de caráter intuitivo. E por mais que Nietzsche 

acabe lhe atribuindo certa problematização ao longo de sua obra, a especulação sobre vida 

emerge da necessidade de aprofundar uma intuição que foi angariando conteúdo de diversas 

áreas do pensamento. Quando estabelecemos a relação entre a obra nietzschiana com o 

projeto de Merleau-Ponty o que ficou subtendido foi a necessidade da filosofia do futuro – ou 

ainda o próprio pensamento contemporâneo – coordenar o redescobrimento do mundo na 

tentativa de superar os limites de uma epistemologia moribunda.  

É assim que inicialmente Nietzsche adota o corpo como um critério epistemológico, 

um mecanismo irrevogável no trabalho consigo mesmo, o fundamento para o 

redescobrimento do mundo; no primeiro momento teríamos um anseio de caráter claramente 

existencialista, no segundo uma aspiração de fundo fenomenológico ou ontológico. 

Conquanto, resumi-la como um simples regulativo de investigação, como ele mesmo afirmou 

no fragmento 26 [432] de 1884, seria precipitado, uma vez que as palavras de Zaratustra – 

“corpo sou eu inteiramente e nada mais [...] corpo sou eu inteiramente e nada mais; e alma é 

apenas uma palavra para algo no corpo” – nos conduzem para uma compreensão ainda mais 

ampla e significativa desse tema. 

Mas para além de um simples regulativo epistêmico, Nietzsche ainda compreenderá a 

instância fisiológica como a expressão manifesta da própria vida, sendo os sentidos, o 

intelecto e tudo aquilo que dela provém a sua fala expressa e materializada. Sua investigação 

nos diz ainda que o corpo é um resultado provisório, um processo contínuo bem mais 

abrangente e determinante do que aquilo que usualmente se pensou na tradição, sendo ainda 

possível que a percepção de sua “unidade funcional do entendimento” seja algum tipo de 

equívoco do  próprio pensamento, uma elaboração ficcional promovida pela necessidade de 

conservação de todas as forças que o compõem; um emaranhado de pulsões que se mantém 

num estado de eterna tensão, que buscam a conservação e a ampliação do todo como forma de 

preservação de seus elementos particulares.  

Provavelmente o resultado mais significativo que poderemos tirar do paralelo entre 

Nietzsche e Merleau-Ponty é a ideia de que falar da existência implica em falar 

necessariamente da experiência corporal, posto que ter/ser corpo é justamente o que nos 



81 
 

 
 

possibilita expressar o mundo enquanto tal. É preciso esclarecer ainda que aquilo que 

Nietzsche entendia por mundo é relativamente distinto do que Merleau-Ponty se referia pelo 

mesmo termo, já que o primeiro foi guiado por um senso de investigação quase pré-socrático, 

dirigindo-se para uma análise muito afinada com os estudos cosmológicos antigos; enquanto o 

segundo, por mais que seja influenciado pelas pesquisas empíricas contemporâneas, é ainda 

mais inspirado pelo idealismo de Husserl, o que resulta em finalidades muito mais 

apriorístico-perceptivos que propriamente objetivas.  

Sabe-se que Nietzsche está longe de compactuar com o positivismo do século XIX, 

porém é fato conhecido que por muito tempo ele dialogou com a ciência do período, sem falar 

que as observações do mundo natural desempenharam um forte papel na sua obra, o que torna 

possível afirmar que o “mundo objetivo” também foi alvo de sua investigação. Sendo assim, 

em termos nietzschianos, falar do mundo implicará falar da vida ou, de maneira ainda mais 

ampla, naquilo que seria “um de seus maiores problemas: o ser” (NASSER, 2015, p. 15); 

palavra muitas vezes mobilizada com finalidade crítica, o que não implica dizer que a sua 

utilização se resuma à função negativa (Ibidem, p.20)53. Corroborando com a tradição 

fenomenológica posterior, Nietzsche compreendeu que falar do “mundo” com a mínima 

propriedade só seria possível àquele que admitir a conexão indissolúvel com o mesmo, em um 

nexo prefigurativo entre ser “existente” e a própria existência. 

É desta forma que o corpo não é apenas uma etapa do projeto de redescobrimento do 

mundo, porque ele é parte atuante de um processo simplesmente inviável quando se adotado o 

caminho das ciências empíricas. O redescobrimento do mundo nos impõe a necessidade de 

reaprender a pensar o corpo, já que sendo ele a fala expressa, dinâmica e materializada da 

vida, por detrás dele se encontrariam as manifestações de um saber recôndito pouco ou nunca 

antes considerado; da mesma forma se impõe a necessidade de repensarmos uma metodologia 

de estudo dos fenômenos corporais que supere o cartesianismo inerente à linguagem.  

Retomando alguns pontos relevante da Fenomenologia da percepção, Meleau-Ponty 

nos dirá que o corpo é um “eu natural”, sendo-nos impossível reencontrar o mundo se 

abstraindo dele (2015, p. 280), afinal de contas, é através do corpo que estamos no mundo, 

existimos e percebemos, justamente porque somos antes de qualquer coisa corpo. Entre nós e 

a percepção que temos das coisas haveria sempre a espessura de um saber originário que nos 

impede de vê-las com objetividade, porque experimentamos as sensações como modalidades 

                                                             
53 Paráfrase da passagem onde Eduardo Nasser cita Jean Granier, mas precisamente a obra “Nietzsche et la 

question de l’être I”, onde afirma: “o que não quer dizer que o termo ser possui em Nietzsche somente uma 

conotação negativa”. 



82 
 

 
 

de uma “experiência geral” consagrada no mundo físico, que crepita através de nós sem que 

sejamos seus autores (Ibidem, p. 291), pois tudo nos seria dado desde o princípio como um 

advento público e pré-configurado pela existência corporal. 

Ainda segundo Merleau-Ponty, não existe qualquer tipo de plenitude no contato com o 

real, pois o anonimato que emerge da experiência sensível é fruto de sua parcialidade, além do 

fato que aquele que vê e aquele que toca jamais recebe a percepção do mundo por completo, 

já que o mundo tangível e o mundo visível não revelam sua totalidade. Ora, temos a 

“experiência de um mundo, não no sentido de um sistema de relações que determinam 

inteiramente cada acontecimento, e sim no sentido de uma totalidade aberta cuja síntese não 

pode ser acabada” (Ibidem, p. 296). Da mesma forma a experiência de um sujeito nos aparece 

em meio a um processo contínuo de reconfiguração no percurso do tempo, o que nos indica 

que eles – sujeito e objeto (mundo) – são unidades presumíveis no horizonte da experiência 

contínua (Idem), nunca seres em si sujeitos à completa definição ou constatação.   

 A experiência que temos do real “está longe de se reduzir à experiência de um certo 

estado ou de um certo quale indizíveis, porque elas se oferecem com uma fisionomia motora, 

estão envolvidas por uma significação vital (Ibidem, p. 282-283). Falamos literalmente do 

lugar e do sentido carregados por qualquer empreendimento intelectual, o que nos termos 

nietzschianos significaria falar do valor perspectivístico atrelado à linguagem. De certa forma 

ratificando aquilo que o perspectivismo prevê em termos metodológicos, Merleau-Ponty 

concluirá que a partir do momento em que reconhecemos a existência desse saber originário, 

no sentido de um campo vital onde se desenrola toda experiência possível, que não há mais 

nenhum meio de distinguir um plano de verdades a priori e um plano das verdades de fato, 

aquilo que o mundo deve ser e aquilo que efetivamente ele é.  

A unidade do intelecto, que por muito tempo fora entendida como uma verdade a 

priori, é apenas a expressão formal de uma contingência fundamental: o fato de que somos o 

mundo (Ibidem, 298), isto porque somos, em primeira instância corpo, sendo este o portador 

do próprio mundo. É perceptível como as palavras de Merleau-Ponty estão munidas de um 

idealismo que acaba ofuscando as boas intenções de seu projeto54. No entanto o que vemos na 

Fenomenologia da percepção é muito mais um esquema crítico-preparatório que uma 

descrição onto-fenomenológica propriamente dita, algo que encontramos sem maiores 

dificuldades em Nietzsche. Se por um lado Merleau-Ponty nos é de grande proveito ao 

                                                             
54 Intenções de fundo pragmático, ao exemplo daquelas evocadas por Nietzsche. É indiscutível que Merleau-

Ponty era um autor preocupado com o valor de aplicação do conhecimento, o que o levou a se confrontar, por 

exemplo, com o suposto cartesianismo inerente ao pensamento de Sartre. 



83 
 

 
 

entendimento das possibilidades da filosofia nietzschiana no que tange à ideia de corpo, ele 

não vai muito mais longe que a tentativa de possibilitar descrições onto-fenomenológicas 

futuras. Já Nietzsche não teve muito receio em mergulhar na própria descrição da experiência 

de mundo, apresentando-nos um dos conceitos mais importantes de sua obra: vontade de 

poder.  

Levando em conta tudo que foi elaborado anteriormente, ficara estabelecido que o 

corpo nos possibilita redescobrir o mundo. De forma similar ao que teorizara Merleau-Ponty, 

Nietzsche se preocupou com um entendimento do cosmos que não se resumisse ao empirismo 

vazio, nem afundasse no subjetivismo moderno. É por isso que a filosofia nietzschiana 

arranca a vida da camisa-de-força determinista do fim do século XIX e lhe devolve a sua 

verdadeira liberdade, que é a liberdade do artista diante de sua obra (SAFRANSKI, 2005, p. 

294-295). Ao contrário do que geralmente se pensa, há em Nietzsche uma grande 

preocupação com o valor de qualquer empreendimento teórico, literalmente falando: o sentido 

carregado por qualquer diagrama conceitual, seu poder de conservação e perpetuação da vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 
 

 
 

CAPÍTULO II 

ONTOLOGIA DA VONTADE DE PODER 

 

Ontem, o céu anunciava uma tempestade esplêndida. Subi a 

uma montanha próxima, chamada “Leusch” (talvez tu 

possas explicar-me este nome), e encontrei, lá em cima, um 

homem que, ajudado por seu filho, se preparava para 

matar dois cabritinhos. A tormenta rebentou com tremenda 

violência de trovões, chuva, granizo, produzindo em mim 

uma exaltação incomparável e dando-me a conhecer que só 

chegamos a compreender justamente a Natureza quando 

nela nos refugiamos, evadidos dos nossos cuidados e das 

aflições. Naquele momento, que eram para mim o homem e 

a sua vontade inquieta? Que eram para mim o eterno 

Deves ou Não deves? Quão diferentes os raios, a 

tempestade, o granizo, as forças livres, sem ética de 

qualquer ordem! Quão felizes e poderosos – a vontade 

pura, não perturbada pela inteligência! 

 

(Carta ao Barão de Gersdorff - 1866)        

 

 Tendo em vista esclarecer que a obra nietzschiana não dever ser encarada como um 

projeto relativista inconsequente, tentamos demonstrar que Nietzsche buscou assumir aquilo 

que entendeu ser a principal consequência dos novos tempos, pois considerava ser impossível 

furtar-se ao destino do Ocidente, afastando-se de qualquer raciocínio teleológico, acabando 

por adotar o niilismo como a única possibilidade de um futuro engrandecedor. Ainda assim, 

dada a compreensão do papel que esse fenômeno teria na decadência ocidental, Nietzsche 

buscará as condições de elevação de pensamento no extremo oposto daquilo que até o 

momento fora erigido pelo Ocidente (37 [14] Junho – Julho de 1885). Seu alvo, portanto, não 

era o niilismo enquanto tal, e sim a cultura clássica inerente à modernidade e responsável pela 

emergência das faces mais decadentes desse fenômeno: o amaldiçoamento da vida; equanto o 

objetivo do empreendimento nietzschiano como um todo nos parece ser a tentativa de elaborar 

um projeto de revitalização do Ocidente, planejamento este que tomou forma de uma 

ontologia do vir-a-ser. 

  A fórmula apresentada para esse projeto foi uma “nova concepção mais determinada 

do conceito ‘vida’”, que seria intitulado ao fim por “vontade de poder” (2 [134] Outono de 

1885 – Outono de 1886), enquanto o meio de sua realização teria sido apresentá-la nos termos 

de uma doutrina da seleção espiritual. Mas até chegar nesse ponto é perceptível como 

Nietzsche não se deu ao luxo de nos oferecer arbitrariamente uma “receita de bolo” qualquer 

para o problema em questão, esforçando-se para não simplesmente reproduzir a epistemologia 

que herdou; por mais que tenha se esforçado também para nos legar a imagem de um 



85 
 

 
 

extemporâneo. Sendo assim, Nietzsche esteve atento às limitações impostas pelo legado 

kantiano, o que provavelmente se deu pelo intermédio de Schopenhauer, e foi através deste 

que a sua obra assumiria a ideia de corpo como a principal fonte de legitimação da nova 

concepção de mundo. 

 Como disse no fragmento 7 [36] datado de 1886 e 1887, essa nova “perfeição” 

buscada não poderia corresponder às velhas formas de pensar – “à nossa lógica, ao nosso 

‘belo’, ao nosso ‘bem’, ao nosso ‘verdadeiro’”,– mas poderia ser perfeitamente mais elevada 

do que os velhos ideais, isto é, a toda arquitetônica teórica elaborada até então. Nietzsche 

buscava uma definição que conseguisse, por um lado, assumir as consequências da tradição 

filosófica, todavia em um sentido mais elevado e radicalmente distinto da metafísica clássica 

ou mesmo da própria filosofia crítica. Tudo nos leva a crer que Nietzsche tinha em vista um 

plano de reedificação do Ocidente que partisse do perspectivismo epistemológico, o que 

acabou implicando numa fenomenologia do corpo como o único meio viável de legitimação 

da “verdade” dos novos tempos55.  

 Similar ao que Merleau-Ponty diria décadas mais tarde, o projeto nietzschiano 

compromete-se com o redescobrimento do mundo, partindo da análise das possibilidades 

reveladas pelo corpo. Não faria qualquer sentido apresentar uma concepção de mundo que 

não dialogasse com os anseios da instância fisiológica, pois é ela quem dita o valor de um 

esquema teórico. Uma verdade que não sirva à vida – no caso, ao corpo, mesmo como 

regulativo provisório do “valor verdade” em questão – deveria ser deixada de lado para que 

ficções efetivamente úteis à existência pudessem ocupar seu lugar. Sendo assim, a concepção 

elaborada por Nietzsche não tem qualquer pretensão de reivindicar uma “adesão universal”, 

no entanto, ao passo que compreende que somos entes com configurações vitais minimamente 

similares, antevê que possamos compartilhar de algum tipo de concordância em relação ao 

“valor verdade” de uma coisa. O pragmatismo poderia ser um desses caminhos de 

consentimento, entretanto, de forma alguma tal critério finda com a gama de possibilidades 

evocadas pela obra nietzschiana. 

Como previu a filosofia crítica, fica suposto que haveria algo de “objetivo” na 

experiência subjetiva e que, como concluiu Merleau-Ponty, tais fragmentos de realidade se 

revelariam no vislumbre corporal, o que poderia indicar a existência de um “idealismo 

objetivista” no pensamento nietzschiano como um todo; por mais que os estudiosos da área 
                                                             
55 Mais uma vez é preciso repetir que não estamos afirmando tacitamente que Nietzsche é um fenomenólogo, 

mas sim que na sua obra há um dialógico similar àquilo que viria a ser fenomenologia, sobretudo aquela 

retratada muito tempo depois por Merleau-Ponty. Dessa maneira, buscamos apenas apontar para aspectos 

similares entre os dois polos teóricos, sem nos comprometer com pormenores que venham a ser objeto de crítica. 



86 
 

 
 

estejam longe de concordar com isso. Sendo assim, o perspectivismo não poderia ser retratado 

como um subjetivismo vazio de consequências dialógicas56, pois nele haveria elementos que 

nos possibilitam instituir juízos minimamente válidos para situações fixadas subjetivamente 

ou ponderadas em um dado contexto, o que discutiremos com maiores detalhes no decorrer 

desse capítulo. O que ficara subtendido até o momento é que Nietzsche se dirigiu para a 

elaboração de um projeto onto-fenomenológico, posto que compreendeu que a instância 

fisiológica (corpo ou a existência orgânica) tem papel fundamental na redescoberta de um 

mundo desacreditado na modernidade. 

 

 

1 As faces da vontade de poder 

 

Sob muitos aspectos os fundamentos do pensamento de Nietzsche se encontram na sua 

educação básica e universitária, o que também se aplica ao cerne de sua filosofia de 

maturidade. Isto é, se por um lado o referencial schopenhaueriano lhe orientou desde cedo 

conferindo-lhe muitos dos métodos e temas adotados até o fim de sua vida lúcida, por outro as 

sementes do que viria a ser a vontade de poder estavam dadas antes mesmo de ter descoberto 

Schopenhauer. Afinal de contas, Nietzsche buscou durante toda a vida uma concepção de 

mundo que fizesse jus ao vir-a-ser (11 [72] Novembro de 1887 – Março de 1888), uma 

aspiração tipicamente pré-platônica, especialmente heraclítica; algo nos leva a considerar a 

possibilidade que o anseio fundamental que atravessa toda a sua obra seja semelhante àquele 

que levara os antecessores de Sócrates à investigação da Phýsis.  

Vejamos agora com maior precisão o que Nietzsche entendia por vontade de poder, 

para que possamos em seguida considerar o que há de genuíno nesse conceito. Para tanto, faz-

se necessário voltar à resolução que nos trouxe até aqui: a ideia de que o corpo nos possibilita 

reencontrar o mundo, reconquista viabilizada por um tipo de “conhecimento de si mesmo” 

distinto daquele que sustentava a ética socrática. É de se deduzir que ele não buscou uma 

verdade sobre si mesmo, sendo a percepção de um ente puro, sujeito ao discernimento lógico 

                                                             
56 Talvez o principal opositor desse raciocínio, pelo menos em nível nacional, seja o prof. Dr. Eduardo Nasser, 

adjunto de filosofia geral na Universidade Federal do ABC (UFABC). Na sua mais recente obra Nietzsche e a 

ontologia do vir-a-ser (2015) – pesquisa que, diga-se de passagem, foi de fundamental importância a este projeto 

– Nasser admite que a primeira fase do pensamento de Nietzsche é permeada por considerações que atestam a 

vigência de um gênero distinto de idealismo, contudo ele nega a permanência dessa “herança”  no restante da 

obra nietzschiana. Ainda assim, levantamos tal possibilidade a partir do momento que fora estabelecida a 

aproximação entre Nietzsche e Merleau-Ponty, na medida em que o corpo e o restante do sistema cognitivo – na 

verdade não existiria uma distinção do tipo para os dois autores – relacionam-se com algo com o mínimo de 

objetividade, mesmo que pragmática ou existencial, estabelecendo laços de comunicação com outros do tipo, etc. 



87 
 

 
 

lhe seria no mínimo suspeito, no limiar insustentável57. O raciocínio nietzschiano aponta para 

algo no estilo do subtítulo de sua autobiografia Ecce homo: como alguém se torna o que é, ou 

seja: uma percepção de si resultante do incremento da própria vida; uma intuição dinâmica, 

plurifuncional e afetiva. 

O ponto mais importante a se destacar é que o corpo nos revela o mundo a partir de 

sua existência individual, perspectiva que é em si mesma realidade processual e dinâmica, não 

havendo possibilidade de distinção tácita entre as instâncias fisiológica e cosmológica. No 

tocante à tese nietzschiana, o corpo nos revela um mundo de nascimento e morte, geração e 

destruição sem fim; um mundo de corpos e de muitos outros infinitos mundos particulares, 

com um sentido ordenador para onde tudo retorna e começa novamente, em suma: o vir-a-ser 

(CORDEIRO, 2012, p. 161). O corpo é o que nos possibilita falar da vida, o que para 

Nietzsche era a expressão mesma do vir-a-ser ou da vontade de poder, na medida em que o 

corpo é a materialização dinâmica de uma existência radicalmente indissociável da totalidade 

vital. Sendo assim, o corpo é a vontade de poder que fala e se revela, vida que se faz valer no 

vir-a-ser, movimento desprovido de quaisquer valores em si, ideais e estabilidade, nada mais 

o resultado do ciclo infinito de forças. 

Isso nos possibilita afirmar com propriedade que um dos principais temas da obra de 

Nietzsche sempre foi a vida (Leben), não existindo uma distinção tácida entre o que aí se 

denominava viver com as intuições de mundo (Welt), natureza (natura), cosmos (Kosmos) ou 

mesmo ser (Sein) ou vir-a-ser, entre outras possibilidades que emergiam incessantemente da 

linguagem metafórica de Nietzsche; conquanto, a última ideia estaria fadada a explicitar a 

vida na sua mais íntima e indecifrável realidade, o inaudito58. No limite o termo vida “como a 

forma que nos é mais conhecida do ser” é a penas “um caso particular”, dado que a partir dela 

somos levados a atentar para a vida orgânica; todavia foi ao adotar tal vislumbre como ponto 

de apoio que estaremos em condições de considerar “o caráter conjunto da existência” (14 

[82] Começo do ano de 1888), isto é: falar da vida nos possibilitará inicialmente ir das 

                                                             
57 Aquilo que a tradição entendeu por Ιδέα (eidos). 
58 Esse pressuposto carrega consigo o necessário diálogo com algumas das grandes obras metafísicas da história 

da filosofia, por isso, ele deve ser desenvolvida progressivamente no decorrer do presente texto, na maior parte 

das vezes por meio de notas de rodapé, posto que é mais uma consequência inevitável do texto. O biógrafo e 

filósofo Rüdiger Safranski (1945) foi um dos primeiros a estabelecer o paralelo explícito entre a coisa em si 

kantiana e o enigma da vida sob a perspectiva nietzschiana na obra Nietzsche: biografia de uma tragédia (2000). 

Para tanto, Safranski utiliza-se coerentemente do termo “inaudito”, visto que o que fica subtendido em toda a 

arquitetônica epistemológica nietzschiana é a impossibilidade de se “dizer o que é a vida”, por mais que 

Nietzsche o faça pela impossibilidade mesma de “viver”. O seu raciocínio é o de que o viver necessita sempre 

elaborar uma “imagem falsificada” da vida para que continue existindo, e por mais que essa ficção possua laços 

de proximidade com a realidade, o fato é que esse “real” nada mais é que o vir-a-ser, o que naturalmente 

impossibilita qualquer tentativa de se obter uma percepção de sua totalidade constitutiva.  



88 
 

 
 

concepções orgânicas para as formas inorgânicas e, no segundo momento, superar tais 

distinções. 

A amplitude da concepção de vida na obra de Nietzsche é tão grande que ela nunca foi 

efetivamente deixada de lado, sendo sempre mencionada de forma explícita ou implícita em 

cada um de seus textos59, onde parece ser uma referência intuitiva quase que indiscutível. 

Defendemos com isso que a ideia de vida é de longe a mais importante e estratégica 

concepção da obra nietzschiana, seja por seu valor referencial – fundamento ontológico para 

qualquer juízo possível –, seja por seu papel logístico – como axioma base para um estudo 

genealógico que pretenda ir além dos dados brutos das pesquisas analíticas. 

 No decorrer desta pesquisa buscamos mapear a emergência das menções dessa ideia 

ao longo de toda a obra de Nietzsche, o que vai desde a sua juventude – cartas juvenis e 

escritos do período de docência – à maturidade intelectual do autor – tanto suas obras oficiais 

como ainda o grande número de fragmentos póstumos do último período de seu pensamento. 

Nas duas primeiras fases do seu pensamento encontramos palavras como natureza, vir-a-ser 

e, posteriormente à influência schopenhaueriana, vontade ou vontade de vida como 

referências para sua percepção de mundo. Esse conceito continuaria presente nas obras 

posteriores quando tivemos os dois marcos que assinalaram a última fase da produtividade 

lúcida de Nietzsche: [1º] o distanciamento do pensamento schopenhaueriano e [2º] a 

publicação de Assim falou Zaratustra. Sobretudo no que diz respeito à A.Z, passa-se a 

compreender o valor dessa publicação quando atentamos para o seu lugar dentro da totalidade 

bibliográfica de Nietzsche, justamente porque nela se deu a primeira e a mais significativa 

menção ao conceito da vontade de poder, um fator de auto-esclarecimento determinante na 

filosofia nietzschiana.  

 

 

1.1 A vida como obra de arte e vir-a-ser 

 

Desde muito cedo Nietzsche arquitetou seu diagrama ontológico preocupado com 

terminologias fundamentalmente dinâmicas. Como sabemos, para além da influência que a 

cultura pré-platônica exerceu no seu pensamento, ponto que ainda será analisado com maior 

cuidado, sua base epistemológica (formal) foi a obra de Schopenhauer e subsequentemente a 

filosofia kantiana. Antes disso podemos afirmar que entre as grandes influências 

                                                             
59 Sejam as obras oficiais publicadas em vida pelo próprio Nietzsche, sejam as diversas cartas que temos acesso, 

ou ainda os fragmentos póstumos compilados e publicados pelos estudiosos da área. 



89 
 

 
 

metodológicas de Nietzsche estavam as teorias dos neokantistas Afrikan Spir e Friedrich 

Albert Lange (SAFRANSKI, 2005, p. 146 – 147), presença que levaria às primeiras críticas à 

obra schopenhaueriana por volta de 1868 (NASSER, 2015, p. 34 – 35), por mais que essa 

leitura tenha sido orientada sob um viés construtivo.  

É preciso esclarecer que com a chegada da modernidade o cenário científico fora 

dominado gradativamente por um novo sistema científico de conceber a totalidade, algo que 

encontrou seus últimos fundamentos na filosofia crítica. Até o início do século XX a teoria 

cosmológica newtoniana reinara indiscutivelmente na Europa, apresentando uma 

interpretação do universo sob a forma de “um substrato eterno, estático, imutável, sem a 

possibilidade de qualquer investigação ulterior, constituindo uma estrutura imaterial a 

envolver diafanamente todos os corpos materiais, e sendo identificado ao ‘espaço’ e ao 

‘tempo’ absolutos” (NOVELLO, 2006, p. 13). Esse modo de representação do universo 

passou a ser o alvo por parte daqueles que não suportavam a postulação de verdades 

absolutas60.  

O pensamento nietzschiano surgiu dentro desse cenário quando buscou fazer uma 

reflexão construtiva sobre o fazer científico, e por causa disso acabou sendo influenciado por 

Lange e Spir, figuras responsáveis por estabelecer um paralelo importante entre a física 

newtoniana e a filosofia crítica. No geral essas influências estiveram presentes durante todo o 

primeiro momento da vida de Nietzsche, e foi seguindo esse percurso que ele identificou nos 

elementos apolíneo e dionisíaco da tragédia antiga a manifestação pulsional e artística da 

vida, fenômeno que entendia ser um movimento incessante de ocultamento da própria 

realidade.  

Esse vislumbre levou o jovem Nietzsche a considerar que o mundo natural é mera 

aparência (Schein), e diferentemente do platonismo, a suposição nietzschiana infere que este 

imenso processo ficcional é como um tipo de movimento de redenção da própria vida – o que 

nesse período intitulava por “Uno-primordial” ou “verdadeiramente existente” (Wahrhaft-

Seiende) – que se utilizaria da ficção (fenômeno) para se ocultar de seus únicos espectadores 

(NT, §4). Nietzsche ainda chegou a cogitar que se nunca temos acesso a essa instância da 

realidade, como poderíamos confirmar a sua “existência efetiva”? O que podemos no máximo 

é levantar a possibilidade de sua inexistência objetiva ou da nossa capacidade de apreendê-la, 

                                                             
60 Este modo de conceber o universo só seria devidamente esgotado com a revolução científica liderada por 

Albert Einstein (1879 – 1955), entre outros cientistas de grande relevância que instituiriam o que entendemos 

hoje pela física moderna. 



90 
 

 
 

ao passo que aquilo que nos aparece na verdade é um ininterrupto vir-a-ser no tempo e espaço 

(Ibidem), experiência contínua e superficial que nos impossibilita instituir juízos conclusivos.  

Já o segundo momento da obra nietzschiana é conhecido por estabelecer um diálogo 

mais amplo com a ciência da época, algo que chegou a tal ponto que Nietzsche cogitara a 

possibilidade de fundamentação científica de algumas de suas teses. No tocante à ontologia 

nietzschiana é perceptível que a segunda fase de seu pensamento não instituiu um rompimento 

absoluto com os fundamentos epistemológicos de sua juventude, simplesmente buscando se 

distanciar progressivamente da linguagem metafísica e romântica desse período. Na verdade 

as principais características do segundo momento estavam dadas há mais tempo, sobretudo se 

observarmos um escrito datado de 1873: Sobre a verdade e a mentira; uma obra que 

influenciou fortemente o movimento pós-estruturalista no século XX, e que para alguns foi 

superestimada61. 

 Nesse texto Nietzsche criticava o excesso de moralização inerente à linguagem, 

concluindo a inexistência das noções de bem e mal na natureza, e reconhece que a verdade é 

um “exército móvel de metáforas, metonímias” e “antropomorfismos” oriundos da própria 

vida, sem grandes relações de proximidade (VM, I). Leis naturais só se dariam a conhecer por 

meio de seus efeitos – relações causais entre as próprias leis que acabam se revelando apenas 

como relações, e não leis físicas – enquanto a essência da vida nos seria inacessível (Ibidem). 

O excesso de moral carregado pela linguagem na verdade se revelaria como o único elemento 

perfeitamente discernível na linguagem, pois nada garantiria que a realidade que lhes 

atribuímos tem alguma base efetiva para além de nossas próprias necessidades vitais.  

Fica subtendido que Nietzsche considerou que a linguagem e o conhecimento são 

processos de simplificação da experiência regular, enquanto “separação, delimitação e 

abreviação” (19 [141] verão de 1872 – início de 1873), procedimentos impossibilitados desde 

o princípio constitutivo de qualquer tipo de apreensão da realidade enquanto tal. No trajeto 

que levara à publicação de Humano, demasiado humano (1878), ele reavaliou com maior 

cuidado a possibilidade de se conhecer a natureza, afirmando que qualquer conhecimento que 

tenha em vista o entendimento das leis e princípios cósmicos – tidos como fatos cristalizados 

                                                             
61 Referimo-nos especificamente ao professor Eduardo Nasser, mas não apenas. Seja como for, Nasser 

argumentou coerentemente que no início dos anos de 1870, Nietzsche se negava a admitir algum contato efetivo 

entre o conhecimento e uma realidade objetiva, ignorando quase que inteiramente o fato de que, por mais 

imperfeito, verossimilhante e ficcional que a linguagem seja, ela ainda possui um viés pragmático que nos 

impossibilita de simplesmente mergulhar em um ceticismo pirrônico. Ainda assim, Sobre a verdade e a mentira 

teria sido superestimada no século XX, com destaque para as correntes de pensamento que adotaram a premissa 

nietzschiana de o conhecimento nada mais seria que ficção expressa, por mais que nas duas fases seguintes 

Nietzsche tenha encarado o problema com a devida atenção ao atribuir à linguagem um status pragmático, 

funcional e dinâmico. 



91 
 

 
 

no tempo e espaço – seria no máximo verossimilhante, sem negar a existência de um pano de 

fundo enigmático por detrás de todo empreendimento humano. Como disse, o homem é o ente 

que lança sobre a realidade o véu do pensamento impuro (HH I, “Da alma dos artistas e 

escritores”, §151), tornando-a tolerável artisticamente por meio de ficções úteis à própria 

vida, todavia ficções que lhe projetam uma estabilidade que não condiz com o vir-a-ser; 

ficções, portanto, de fundo pragmático-existencial. Sobre isso ele ainda declara: 

 

[...] essa pintura – aquilo que para nós, homens, se chama vida e experiência 

– gradualmente veio a ser, está em pleno vir-a-ser, e por isso não pode ser 

considerada uma grandeza fixa, da qual se pudesse tirar ou rejeitar uma 

conclusão acerca do criador (a razão suficiente) [...] nós fomos os coloristas: 

o intelecto humano fez aparecer o fenômeno e introduziu nas coisas as suas 

errôneas concepções fundamentais. [...] a coisa em si é digna de uma 

gargalhada homérica: que ela parecia ser tanto, até mesmo tudo, e na 

verdade está vazia de significado (HH I, “Das coisas primeiras e últimas”, 

§16, p. 25). 
  

O mais importante aqui é compreender que o vir-a-ser foi uma das primeiras e mais 

importantes caracterizações ontológicas do pensamento nietzschiano; a princípio como uma 

definição de fundo negativo, no sentido de que procurava frisar a impossibilidade da plena 

apreensão da essência da vida (númeno), ainda sem negar sua fatalidade (fazer-efeito). A 

cisão com o pensamento schopenhaueriano era inevitável, pois Nietzsche procurava construir 

uma percepção de mundo similar àquela evocada pelos trágicos, ao exemplo maior da figura 

de Aristófanes (447 – 385 a.C.): a “grande comédia do mundo e da vida” (HH II, “Opiniões e 

sentenças diversas”, § 24). Isso implicou na busca por uma concepção de mundo que, 

primeiramente, não se levasse tão a sério como era o caso da metafísica clássica, como 

também teve por consequência a rejeição o pessimismo inerente à filosofia schopenhaueriana. 

Esses dois pressupostos diferenciaram o projeto filosófico nietzschiano de qualquer outro na 

época, justamente porque a partir desses elementos é que passamos a entender como ele surge 

como uma afronta direta à vontade de verdade inerente à tradição ocidental. 

Contra o pessimismo dessa tradição, a primeira saída encontrada por Nietzsche foi 

negar qualquer possibilidade de conhecimento absoluto da realidade, tendo em vista os 

modelos metafísicos clássicos, o que lhe levaria a negar também a objetividade da ciência 

moderna. A admissão da concepção de vir-a-ser ofereceu ao pensamento nietzschiano um 

dado importante: a ideia de que “o mundo não é nem bom nem mau, e tão pouco o melhor e o 

pior, e os conceitos ‘bom’ e ‘mau’ só têm sentido em relação aos homens, e mesmo aí talvez 

não se justifiquem” (HH, “Das coisas primeiras e últimas”, § 28). Ou seja: no primeiro 



92 
 

 
 

momento, o vir-a-ser aparece como uma definição estratégica, de inspiração claramente 

niilista, tendo por objetivo conceber a pureza da realidade sem detratá-la ou mesmo ovacioná-

la, mas apenas admitindo o nada como o panorama apriorístico de qualquer juízo possível. 

É por isso que Nietzsche nos deixa uma consideração interessante quando afirma que: 

“em todo caso, devemos nos livrar tanto da concepção de mundo que o invectiva como 

daquela que o glorifica” (HH I, “Das coisas primeiras e últimas”, § 28), o que na verdade tem 

por finalidade afastar da filosofia do futuro as prerrogativas metafísicas, argumentando que o 

ato de eleger uma dita “realidade” necessariamente nos levaria à queda no baixo niilismo, pois 

o desprezo pelo vir-a-ser anda de mãos dadas com a divinização do real (Verdade). O 

raciocínio nietzschiano se mantém no percurso da tragédia antiga ao considerar que qualquer 

percepção de mundo não deve se levar tão a sério, pois no limite a ideia que fazemos da vida 

sempre será uma ficção que, por mais que se funde num panorama pragmático, pode deixar de 

ser útil à própria existência se as condições subjetivas e contextuais que lhe deram voz por 

acaso desaparecerem. 

Entendimento similar tomaria corpo no aforismo 106 d’A gaia ciência intitulado 

Guardemo-nos. Nele Nietzsche nos apresenta uma série de ratificações com o intuito de 

descartar aquelas teorias advindas da tradição ocidental que se propuseram a definir a 

realidade a partir de noções objetivas, ao exemplo das leis físicas, estrutura mecânica, 

organismo, irracionalidade, racionalidade, vida e morte (GC, III, § 109). O respectivo texto 

ainda nos oferece uma das definições mais significativas de sua ideia quando declara que “o 

caráter geral do mundo é caos por toda a eternidade, não no sentido de ausência de 

necessidade, mas no sentido de ordem, divisão, forma, beleza, sabedoria e como quer que 

chamem nossos antropomorfismos estéticos” (Ibidem); raciocínio que Heidegger denominaria 

por “teologia negativa” (2010, p. 273), considerando-o um artifício nietzschiano para se evitar 

a inserção de elementos estéticos e morais na representação do ser. 

É compreensível o porquê d’A gaia ciência – ou pelo menos os quatro primeiros livros 

que a compõem – ser considerada a última publicação da fase intermediária da obra de 

Nietzsche, dado que encontramos nela um grande número de passagens a favor de uma tênue 

e reconhecida especulação de fundo ontológico. A ideia da superação como um tipo de lei 

processual do ciclo motor da vida aparece, mesmo que de forma embrionária, em meio a 

palavras que podem ser facilmente mal interpretadas, uma vez que Nietzsche nos diz que 

viver é “afastar de si algo que quer morrer; viver – é ser cruel e implacável com tudo o que 

em nós, e não apenas em nós, se torna fraco e velho”; mas ainda, viver “é também não ter 



93 
 

 
 

piedade com os moribundos, miseráveis e idosos? Ser continuamente assassino?” (GC, I, § 

26). Neste ponto é de suma importância esclarecer o sentido atribuído por Nietzsche à noção 

de “afastamento de si”, já que o caráter alegórico dessas palavras impede-nos de fazer uma 

interpretação literal da passagem. 

Nietzsche não visa o doente e o moribundo propriamente ditos, ou pelo menos não 

simplesmente, visto que suas palavras na verdade proclamam que o movimento natural da 

vida é o de afastamento de tudo aquilo que se esvaiu da própria vitalidade, o que significa 

ainda afirmar que a vida busca se distanciar do que foi privado de seu dinamismo 

configurador. Esvair-se ou ser destituído da vitalidade originária significará, em termos 

estritos, o próprio movimento de morte ou, como poderemos ver posteriormente, a decadência 

das forças: a derrocada como o último estágio do viver. As observações do mundo natural 

concederam a Nietzsche o entendimento de que a vida é um fluxo incessante de expansão e 

domínio, o que significa falar de um ciclo de superação de si mesmo. Segundo o seu 

raciocínio, ascensão e decadência formam as faces complementares do mundo, um único e 

mesmo fenômeno cíclico constituído por estágios subsequentes e inevitáveis. 

Distanciar-se de tudo aquilo que pareça velho e doentio, o que no limite significa falar 

da infertilidade ou mesmo da cristalização de uma percepção de mundo, seria um fator 

intrínseco ao movimento da vida enquanto processo contínuo de superação. Noções como 

fraqueza, velhice e doença testemunhariam a manifestação da decadência como um desses 

episódios irremediáveis, o que Nietzsche parecia compreender melhor que qualquer um por 

ter sido um doente durante grande parte de sua curta vida. Detrito, refugo e decadência são, 

assim, consequências necessárias à existência, elementos fundamentais no crescimento e 

desenvolvimento do viver, pois tal fenômeno é parte integrante de qualquer despontar e 

avançar (14 [75] Começo do ano de 1888). Contudo a tradição ocidental se caracterizara por 

eleger a própria decadência como o objetivo final a ser alcançada por qualquer 

empreendimento, sendo esse o movimento da própria vontade de verdade na busca por uma 

concepção fixa e imutável de realidade, a expressão de um estado doentio de espírito. 

Além disso, encontramos n’A gaia ciência inúmeras referências em relação à tese de 

que o mundo seria uma edificação ficcional promovida por instâncias vitais, corroborando 

com a manutenção das intuições nietzschianas de juventude. Ao considerar que a vida é 

composta de aparência, erro, embuste, simulação, cegamento e autocegamento (GC, V, § 

344), Nietzsche continuava seguindo um velho raciocínio da época de O nascimento da 

tragédia e Sobre a verdade e a mentira. Será o diálogo mantido entre o vislumbre de uma 



94 
 

 
 

edificação metafórica de fundo perspectivista com as noções de vir-a-ser, caos, superação de 

si, decadência e ascendência o que levaria Nietzsche a conceber a vida como um imenso jogo 

de criação e destruição desprovido de qualquer significado a priori, e portanto, desprovido de 

qualquer sentido ou essência que antecedessem o fluxo do viver. 

Esse esquema colaboraria com as últimas páginas d’A gaia ciência que nos 

apresentaram pela primeira vez uma das ideias mais importantes do pensamento nietzschiano: 

o eterno retorno. Nesse primeiro momento esse conceito apareceu velado por aquilo que seria 

o semblante ético da doutrina nietzschiana, tendo em vista que o “retorno do mesmo” ainda 

não era reconhecido como uma hipótese de fundo cosmológico (MARTON, 2007, p. 292). 

Isto faz sentido se observarmos que o aforismo 341, intitulado O maior dos pesos, parece ser 

mais a manifestação da necessidade de uma postura radicalmente distinta do platonismo 

frente à vida. Não há dúvidas, portanto, de que as obras que antecederam a maturidade 

intelectual de Nietzsche são de fundamental importância para uma leitura ontológica de seu 

pensamento, em razão de que elas nos apresentam os primeiros passos que o levariam à 

vontade de poder. 

 

 

1.2 A vida como vontade de poder 

 

Os dois primeiros momentos da obra de Nietzsche nos revelam um interesse crescente 

pelo tema vida, disposição que chegou ao seu ápice entre os anos 1882 a 1889, considerado o 

período mais frutífero de seu pensamento, sobretudo para uma leitura ontológica. Aqui nos 

deparamos com uma gama incontável de considerações publicadas em vida, além de uma 

diversidade muito grande de fragmentos póstumos a respeito do conceito vontade de poder; 

um fenômeno bibliográfico que emergiu acompanhando da tentativa de elaboração de uma 

obra que deveria carregar o mesmo nome e sintetizar todo o empreendimento nietzschiano.  

Na fase intermediária de seus escritos, a única resposta viável para o problema do 

conhecimento do mundo parecia ser a ideia de que a vida se revela como um movimento 

incessante de criação e destruição de si mesmo, ao qual o homem apenas refletiria a própria 

experiência subjetiva/corporal de mundo. As leis propriamente ditas seriam sempre um 

enigma, e aquilo que vemos é como o resultado superficial de uma relação mais complexa e 

profunda. O quinto capítulo d’A gaia ciência apresenta uma nova abordagem do problema, 

distanciando-se metodologicamente das fases anteriores do pensamento nietzschiano, o que na 



95 
 

 
 

verdade indica que, na fase de maturidade, Nietzsche empreendeu uma guinada total no seu 

projeto.  

 Como dissemos, a introdução do conceito vontade de poder se deu em Assim falou 

Zaratustra, mais precisamente no discurso Da superação de si mesmo, por mais que a sua 

concepção de vida seja um elemento presente em todo o pensamento nietzschiano. O que mais 

chama a atenção em A.Z. é a sua “aura epifânica”, um troço estilístico que acaba denunciando 

a finalidade inicial desse escrito: ser uma “nova bíblia” (YOUNG, 2014, p. 444). Por ser o 

resultado de um trabalho religioso, uma síntese experimental de toda a filosofia produzida até 

então por Nietzsche, o livro estaria destinado a ser um “quinto Evangelho" para um futuro 

ainda não alcançado, literalmente uma religião do futuro (Ibidem, p. 445), isto é: o início de 

um projeto de substituição do cristianismo por uma doutrina de caráter não-teísta, onde a 

vontade de poder apareceria como o ponto central desta elaboração. 

O primeiro aspecto a se destacar nesse projeto é que Nietzsche nunca conseguiu se 

separar completamente da referência metodológica schopenhaueriana – por mais que, no 

mesmo período, tenha declarado o total rompimento com o velho mestre – ao definir que o 

mundo se apresenta como vontade, um movimento vital que se desdobraria para/como o 

poder, isto é, em direção à noção de Macht. Se por um lado Schopenhauer entendia que a vida 

é vontade que se move na busca incessante por aquilo que lhe falta, uma carência nunca 

saciada que empurraria o homem para o penhasco do sofrimento, Nietzsche parece reabilitar o 

conceito schopenhaueriano numa tentativa de destituir-lhe do caráter pessimista, conferindo-

lhe um semblante pré-platônico ou “dionisíaco”. 

Os passos que lhe levaram a esse projeto provavelmente seguiram três etapas 

complementares: [1º] a admissão do caráter terrificante da existência, levando em conta que 

essa percepção trágica da vida se originara muito mais da literatura do século XIX, que a 

retomou do teatro grego, popularizando-a dentro do movimento romântico alemão; [2º] o 

distanciamento da figura Schopenhauer, numa tentativa de dissociação da sua concepção de 

mundo do pessimismo do velho mestre, seguindo um caminho teórico que lhe era similar; [3º] 

a apresentação de um elemento chave para caracterização da concepção de vida nietzschiana: 

o poder (Macht); inferência que seria um tipo de herança pré-platônica dentro da obra de 

Nietzsche, um tipo de arché. 

Nietzsche considerou que a vontade schopenhaueriana não poderia ser entendida como 

o instinto fundamental da vida, já que as observações do mundo natural lhe garantiam que a 

“luta pela existência é apenas uma exceção” no processo vital, um aspecto temporário do vir-



96 
 

 
 

a-ser, a ponto de gerar a restrição “da vontade de vida”. Para ele “a luta grande e pequena gira 

sempre em torno da preponderância, de crescimento, de expansão, de poder, conforme a 

vontade de poder, que é justamente vontade vida” (GC, V, § 349). A partir desse momento o 

instinto de conservação por si mesmo lhe seria considerado uma expressão de um estágio 

decadente de vida, a derrocada do ser; como também uma face inegável do viver. 

Sendo assim, não é difícil de compreender o apreço que Nietzsche manteve por Assim 

falou Zaratustra, levando em conta que essa publicação foi como um experimento que 

marcou a emergência de sua maturidade filosófica. Ao comentar posteriormente sobre essa 

obra, ele dirá que um outro ideal corria à sua frente, um “ideal prodigioso, tentador, pleno de 

perigos, ao qual ninguém gostaria de levar a crer, porque a ninguém reconhecemos tão 

facilmente o direito a ele” (EH, “Assim falou Zaratustra”, §2). Precisamos lembrar que o 

profeta nietzschiano é o mensageiro da doutrina do eterno retorno, porém também é a 

manifestação expressa da própria vida, isto é: a vontade de poder. Desta forma, A.Z é a obra 

que inaugurou o gradativo entrecruzamento entre esses conceitos para a elaboração daquilo 

que seria o saber trágico-dionisíaco (14 [24] Começo do ano de 1888), o que nos leva a crer 

que a vontade de poder foi pensada desde o começo como o primeiro momento de um grande 

projeto filosófico, o contraponto nietzschiano à tradição ocidental, sua proposta de 

revitalização ontológica. 

 

 

1.2.1 Os augúrios de Zaratustra 

 

Vejamos, então, o que nos diz o discurso Da superação de si mesmo de A.Z., e para 

tanto, dividiremos a análise deste texto em dois momentos distintos. No primeiro deles, o 

profeta diz:  

     

Não é o rio o vosso perigo e o fim de vosso bem e mal, ó sábios entre todos; 

e sim aquela vontade mesma, a vontade de poder – a inexausta, geradora 

vontade da vida. Mas, para que compreendais minhas palavras sobre bem e 

mal, quero dizer-vos também minhas palavras sobre a vida e a mentira de 

tudo que vive. Fui atrás do que vive, fui pelos maiores e os menores 

caminhos, para conhecer sua maneira. Com espelho de cem faces captei seu 

olhar, quando tinha a boca fechada: para que seus olhos me falassem. E seus 

olhos me falaram.  Mas, onde encontrei seres vivos, ouvi também falar de 

obediência. Tudo que vive obedece. E esta foi a segunda coisa: recebe 

ordens aquele que não sabe obedecer a si próprio. Tal é a maneira do que 

vive. Mas esta foi a terceira coisa: que dar ordens é mais difícil que 

obedecer. [...] Escutai agora minhas palavras, ó sábios entre todos! Examinai 



97 
 

 
 

cuidadosamente se não penetrei no coração da vida e até nas raízes de seu 

coração! Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder; e ainda na 

vontade do servente encontrei vontade de ser senhor. Que o mais fraco sirva 

ao mais forte, a isto o persuade a sua vontade, que quer ser senhora do que é 

ainda fraco: deste prazer ele não prescinde. E, tal como o menor se entrega 

ao maior, para que tenha prazer e poder com o pequeniníssimo, assim 

também o maior de todos se entrega e põe em jogo, pelo poder – a vida 

mesma. (ZA, II, “Da superação de si”)  

 

O texto é iniciado com uma rápida referência a Heráclito quando Zaratustra afirma que 

o conhecimento do vir-a-ser por parte da epistemologia moderna não representa qualquer 

perigo à tradição, levando em conta que a premissa heraclítica Panta rhei foi assumida 

naturalmente pela erudição científica da época (NASSER, 2015, p. 97). A nova ameaça que se 

refere partiria de um fenômeno inerente à própria ciência, dado que ele viria do fundo do 

velho Ocidente, compreendido pelo pensamento nietzschiano como um tipo de expressão vital 

em decadência.  

Não é novidade que desde muito cedo Nietzsche preconizou a queda da cultura 

ocidental, raciocínio que provavelmente teve origem no seu longo contato com o romantismo 

alemão. O que nem sempre foi observado pelos pesquisadores é que a derrocada da cultura 

ocidental, pelo menos segundo a lógica nietzschiana, não seria fruto de algum tipo de 

inaptidão administrativa ou falência estrutural da tradição, e sim o resultado do próprio ciclo 

da vida; como diria mais a frente o historiador e filósofo alemão Oswald Spengler (1880 – 

1836)62 na obra A decadência do Ocidente (1918 – 1922), que compartilhava da percepção 

nietzschiana de que o mundo ocidental chegaria ao seu fim mais cedo ou mais tarde, como 

qualquer outra manifestação da vida que possui seus estágios de crescimento e morte. 

Em termos estritamente nietzschianos a cultura ocidental estará destinada a cair 

quando as condições perspectivistas – subjetivas e contextuais – que lhe deram voz 

desaparecerem por completo. O que determinaria esse fenômeno? Nietzsche dirá que é a 

própria vida, ou seja: a vontade de poder, a inexausta geradora de todo o fluxo vital, enquanto 

movimento ininterrupto por poder que leva à natural eclosão de qualquer coalisão de forças 

                                                             
62 Este raciocínio é passível de ser extraído dos textos nietzschianos, mas o seu principal formulador foi Oswald 

Spengler (1880 – 1936), filósofo e historiador alemão que marcou o início do século XX com a obra A 

decadência do Ocidente. Logo no início de sua obra Spengler assume a afinidade que mantém com a obra 

nietzschiana, por mais que se esquive do entendimento de que seria um discípulo de Nietzsche, acabando por 

atribuir à ideia da cultura como um organismo vivo a Johann Wolfgang von Goethe (1749 -1832). Seu raciocínio 

é o de que a “cultura percorre fases de envelhecimento iguais às da vida do indivíduo”, tendo ela “sua infância, 

sua adolescência, sua virilidade e sua velhice” (SPENGLER, 1973, p. 97); algo facilmente deduzível da 

especulação filosófica nietzschiana, mas que de é fato Spengler acaba se afastando quando compreendeu que a 

cultura é uma manifestação fundamentalmente orgânica, enquanto Nietzsche revisaria esse posicionamento ao 

final de sua carreira. 



98 
 

 
 

destituída de seu vigor originário. Neste sentido, a obra nietzschiana assume o papel de um 

tipo de brinquedo nas mãos da vida, que estaria experimentando escrever a história com uma 

nova tinta63. Ele previa ainda que esse projeto poderia solucionar o grande embuste que 

marcou a tradição não só como um reconhecimento tácito do dinamismo configurador da 

existência, como um processo de esclarecimento do modo de ser do devir: a vida como jogo 

de poder, pulsão ficcional e a fatalidade cíclica.   

As palavras de Zaratustra apontam para além da história ocidental, aquilo que seria o 

coração da vida e a “mentira de tudo que vive”. É por isso que conceitos previamente 

definidos não nos mostrariam a existência enquanto tal, justamente porque a linguagem 

tenderia a nos manter na superfície de uma análise devidamente ontológica. A mentira de tudo 

que vive se encontra no âmbito linguístico, sobretudo na instância epistemológica, por ser ela 

o principal fator de perpetuação de ideias basilares ao velho e moribundo Ocidente; como por 

exemplo as noções de bem e mal, verdade e mentira, moral e ética, etc.  

Aqui fica patente a continuidade com raciocínio nietzschiano de juventude que 

entendia o conhecimento como um fenômeno ficcional, e que agora passa a reconhecer os 

laços pragmáticos e existenciais por detrás de todo e qualquer empreendimento teórico. Em 

suma, na sua maturidade Nietzsche suspende o ceticismo epistemológico que marcara sua 

juventude ao se aproximar da metodologia científica, e por isso as observações do fluxo 

natural ou o “espelho de cem faces” nos diz que a vida, se analisada de todos os ângulos 

possíveis, isto é, se contemplada através de cem perspectivas distintas, manter-se-ia dentro 

dos limites de um determinado modo de ser, no que podemos compreender como uma espécie 

de rítmica. Sua conclusão inicial é a de que o vir-a-ser é silencioso, não nos prometendo nada; 

ele apenas entregaria a olho nu as provas da realidade efetiva, seu fluxo, algo que nos permite 

falar de um determinado “modo de ser” do devir. Vejamos que a vida também fala com os 

olhos, inclusive os da alma, sendo a existência humana uma manifestação perspectivista que 

não simplesmente “constata” o real atuando na prescrição da própria “realidade”. 

Pode-se considerar que a carga metafísica das palavras de Zaratustra é o resultado do 

estilo poético adotado pela obra nietzschiana, como também pode ser uma declaração 

implícita da impossibilidade de Nietzsche se apartar completamente da tradição. Ainda assim, 

a apresentação de juízos com forte prerrogativa de universalização testemunha que essa 

especulação percorre um terreno inevitavelmente metafísico, sobretudo quando declara que 

                                                             
63 Reformulação da passagem anteriormente descrita onde Nietzsche escreve: “eu com frequência me vejo como 

o rabisco que um poder desconhecido traça no papel, experimentando uma nova pena”, encontrada numa carta 

anteriormente destinada ao amigo Peter Gast no final de 1881.  



99 
 

 
 

onda encontra vida, constata “um” modo de ser. Utilizando-se da noção de obediência, o 

profeta nos diz que a vida, no seu fluxo de efetividade, na sua criação de fins e sentidos, em 

suma, no seu curso para ser, obedece a um ditame maior e inexorável; e mesmo aquela forma 

de vida que comanda, mesmo as expressões máximas da autonomia filosófica, na verdade 

estariam obedecendo ao imperativo fundamental da existência: seu modo de ser, a rítmica do 

devir. 

Ainda que o aforismo 109 d’A gaia ciência tenha acentuado que a vida é “caos por 

toda a eternidade, não no sentido de ausência de necessidade” (GC, III, § 109), mas da 

inexistência de um ordenamento prefixado de leis e princípios cósmicos, o discurso de 

Zaratustra parece dar um passo além da “teologia negativa” das fases anteriores, 

apresentando-nos definições significativamente ontológicas. Fazendo um rápido paralelo entre 

G.C. e A.Z., podemos ver que Nietzsche desdenha a possibilidade de se obter uma 

compreensão rigorosa do ordenamento físico (cosmológico), dado que o modo de ser da vida 

aponta para outra direção: a percepção de que instâncias pulsionais e afetivas estariam à base 

de todo movimento vital, como ainda de que tais fenômenos dariam subsistência àquelas 

decisões entendidas pela tradição como “autônomas”. 

O elemento “caos” não desapareceria por completo da ontologia nietzschiana, 

especialmente porque se manteve como uma concepção estratégica contra o intento 

positivista, talvez ainda como um sinônimo daquele vislumbre juvenil de vir-a-ser presente 

n’A filosofia na idade trágica dos gregos. Ao combater os pressupostos cientificistas e 

metafísicos de sua época, no que tange a uma “razão universal” aberta ao discernimento 

absoluto, Nietzsche argumentara que a “única regra” que constatamos no mundo “é a irrazão 

do acaso”, uma vez que “no particular, tudo ocorre cega e estupidamente” (25 [166] 

Primavera de 1884); em outro fragmento póstumo ele afirma “que o mundo não é de maneira 

alguma um organismo, mas o caos” por todos os lados (11 [74] Novembro de 1887 – Março 

de 1888), considerações que de certa forma ainda trilham a “teologia negativa”, todavia com 

finalidades estratégicas. Lembremos que Nietzsche nunca abandonou o diálogo com a 

metodologia científica, contudo quando afirma que o mundo não é um organismo o que busca 

é negar a possibilidade de se acessar algum tipo de “razão universal” por meio do 

entendimento humano.  

Nietzsche entendia que o mundo perceptível é a manifestação de um ciclo que se 

revela temporariamente como unidade organizada, sendo o exercício racional parte do arranjo 

desse caos em simplificações úteis à vida. A lei fundamental do mundo nos apareceria mais 



100 
 

 
 

como um jogo de obediência/submissão e ordem/prescrição, onde o mais refinado 

procedimento de análise vê-se tacitamente impossibilitado de confirmar a origem ou a ordem 

de tais pulsões. O raciocínio segue a risca o princípio ontológico moderno que parte da noção 

de que o fenômeno, enquanto instância superficial do entendimento, ainda é a única coisa que 

temos para o trabalho especulativo (CERBONE, 2013, p. 13). É como categoria aparente que 

obediência e ordem seriam expressões vitais da vontade de poder, afinal de contas, como diz 

Zaratustra, “recebe ordens aquele que não sabe obedecer a si próprio. Tal é a maneira do que 

vive”, levando em conta que “dar ordens é mais difícil que obedecer”, pois assumir de 

coração o ditame fundamental da vida é algo raro, sendo esses diamantes que dariam 

continuidade ao ciclo do devir. 

A obediência do viver à pulsão que move o mundo designaria o que buscamos 

qualificar aqui por “fatalidade da vida”. Sendo assim, a vontade de poder é uma concepção 

fruto da observação metodológica do mundo natural em consonância com a liberdade 

especulativa da filosofia, tendo em vista discernir aquilo que seria o fundamento da vida. Isso 

já nos indica que a especulação nietzschiana em volta dessa tese é fortemente inspiração pelo 

pensamento pré-platônico na busca por algo similar à arché, por mais que o faça por 

intermédio do panorama teórico que herdou.  

Quando partimos de A.Z., percebemos que a vontade de poder foi apresentada 

primeiramente sob terminologias metafóricas que facilmente passam por simples assertivas 

metafísicas, tal como a declaração: “Examinai cuidadosamente se não penetrei no coração da 

vida e até nas raízes de seu coração! Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder; 

e ainda na vontade do servente encontrei vontade de ser senhor”64. Contudo, quando essa 

ideia é observada sob um panorama mais amplo de estudo, fica patente que a tese representa 

uma revisão conceitual da experiência de mundo do próprio Nietzsche, numa linha de 

continuidade que vai desde as suas obras de juventude à sua maturidade intelectual.  

 

 

1.2.2 A guinada do profeta 

 

 A segunda parte do discurso Da superação de si mesmo revela o início de um evento 

que marcou a terceira fase da obra de Nietzsche: o resgate de temas fundamentais do seu 

período romântico. Referindo-se à revelação que seria a vontade de poder, Zaratustra dirá: 

                                                             
64 Esta e as demais passagens sem referenciamento bibliográfico que se seguem são recortes do anteriormente 
mencionado texto de A.Z.  



101 
 

 
 

 

E este segredo a própria vida me contou. “Vê”, disse, “eu sou aquilo que 

sempre tem de superar a si mesmo”. É certo que vós o chamais de vontade 

de proscrição ou impulso para a finalidade, para o mais alto, mais distante, 

mais múltiplo: mas tudo isso é apenas uma coisa e um segredo. Prefiro 

declinar a renunciar a esta única coisa; e, em verdade, onde há declínio e 

queda de folhas, vê, a vida aí se sacrifica – pelo poder! Que eu tenha de ser 

luta e devir e finalidade e contradição de finalidades: ah, quem adivinha 

minha vontade, também adivinhará os caminhos tortos que ela tem de 

percorrer. O que quer que eu crie e como quer que ame – logo terei de lhe 

ser adversário, e de meu amor: assim quer minha vontade. E também tu, 

homem de conhecimento, é apenas uma senda e uma pegada de minha 

vontade: em verdade, minha vontade de poder caminha também com os pés 

de tua vontade de verdade! Não acertou na verdade aquele que lhe atirou a 

expressão ‘vontade de existência’: tal vontade – não existe! Pois o que não é 

não pode querer; mas o que se acha em existência como poderia ainda querer 

existência? Apenas onde há vida há vontade: mas não vontade de vida, e sim 

– eis o que te ensino – vontade de poder! Muitas coisas são mais estimadas 

pelo vivente do que a vida mesma; mas no próprio estimar fala – a vontade 

de poder!” (ZA, II, “Da superação de si”, p. 108 – 110)  
 

Partindo da perífrase de uma cuidadosa tradução da palavra Selbstüberwindung, aquilo 

que estava apenas sugerido nas fases anteriores assume agora a função de caracterização 

ontológica de maior dimensão. Se até então Nietzsche havia buscado dialogar imparcialmente 

com a percepção de um mundo dinâmico, utilizando-se desse projeto contra o intento 

platônico, a partir de A.Z. constatamos uma efetiva inclinação para finalidades 

verdadeiramente ontológicas, especialmente quando ele nos apresenta explicitamente a ideia 

da superação como o sentido do vir-a-ser, sua fatalidade ou modo de ser do devir. Todas as 

caracterizações pontuadas até então perderiam a função se não “viessem coroadas pelo tema 

que lhes acrescenta a determinação essencial e que, por isso mesmo, é o objeto de uma 

criação verbal de Nietzsche” (GRANIER, 2011, p. 98): a superação de si mesmo, entendido 

como o traço fundamental do vir-a-ser ou a própria fatalidade do ciclo da vida.  

Dessa forma, o movimento do ser se dá como processo de superação da decadência, 

entendida aqui como o estágio de estagnação ou a perda da força configuradora da vida, pois 

onde “há declínio e queda de folhas”, a vida se sacrificaria por poder (Macht). Isto é, ao 

exemplo do que havia dito no aforismo §26 d’A gaia ciência – “viver é ser cruel e implacável 

com tudo o que em nós, e não apenas em nós, se torna fraco e velho” – na sua maturidade o 

vir-a-ser não será mais compreendido como um movimento gratuito, desprovido de qualquer 

sentido/orientação, nem de sentido/finalidade, e sim totalmente alheio ao sentido/progresso 

evocado pela tradição ocidental, o tríplice diagrama metafísico da nossa história: a verdade, o 



102 
 

 
 

bem e o belo65; como ainda, o devir não é um ordenamento pré-definido, passível de previsão 

e controle. 

O termo Macht adotado pela especulação nietzschiana ainda será esclarecido com 

maior precisão, no entanto já podemos inferir que ele assume função de eixo motor da ideia 

base tomada de Schopenhauer: a vontade. Vejamos que, segundo as palavras de Zaratustra, o 

sacrifício da vida dá-se por poder, e por mais que a tradução de Macht pelo respectivo termo 

não seja um dado pacífico nos estudos nietzschianos, estamos em condições considerar que 

ele é um tipo de inferência norteadora do devir, sendo justamente a queda ou o 

enfraquecimento dessa instância que levaria à natural e inevitável eclosão do lugar habitado 

comumente por uma forma de vida qualquer. A partir dessa percepção se daria o ciclo natural 

da vida, sempre com vistas ao domínio, recuperação ou fortalecimento daquilo que se orienta 

frente ao vislumbre do poder66. 

Zaratustra é uma figura curiosa, especialmente porque a história nos deixou a imagem 

do status sacerdotal como um lugar habitado por um representante do divino – eterno e 

imutável – no mundo terreno – mutável e perene –, algo que se aplica com maior afinco às 

culturas monoteístas e maniqueístas. Seja como for, contrariando o legado maniqueísta, o 

profeta nietzschiano assume a posição de uma um tipo de paródia que de certa forma resgata a 

imagética pagã pré-platônica em nome da transvaloração de todos os valores.  

Não é por menos que o Zaratustra nietzschiano parece estar possuído pela vida, o que 

de forma geral condiz com aquilo que teria sido o sacerdócio “pré-cristão”, onde deuses e 

divindades não eram compreendidos como seres para além do mundo físico, mas expressões 

                                                             
65 Se por um lado a língua alemã é reconhecida por seu poder analítico, oferecendo para os mais diversos 

fenômenos definições precisas que confirmam a sua riqueza gramatical, por outro a língua portuguesa nos 

oferece uma indiscutível virtude semântica que nem sempre é observada pelo mundo acadêmico; conquanto, 

áreas como a linguística e a literatura aproveitam a muito tempo esse potencial hermenêutico. Percebemos que 

na língua portuguesa uma palavra simples, ao exemplo maior de “sentido”, resguarda um potencial hermenêutico 

absurdo no que diz respeito à ideias abstratas, tal como: faculdade da sensibilidade, princípio de reflexão, 

ressentimento, finalidade, ponto de vista, aspecto a se considerar, encadeamento coerente de fatos, consciência, 

razão, concentração, etc. (HOUAISS, 2009, p. 1730). Enquanto na língua alemã encontramos uma infinidade 

termos que exercem a função da respectiva palavra, muitas delas vindo sucedidas pelo sufixo masculino Sinn, 

que confirma a inferência em questão. Palavras como: Bedeutung (significado), Zweck (objetivo), Richtung 

(direção), Gehörsinn (sentido da audição), Gesichtspunkt (perspectiva), übertragenem Sinn (em sentido 

figurado), entre outras combinações (LANGENSCHEIDT, 2011, p. 604) que atestam o caráter excessivamente 

analítico do alemão, o que pode ser um paraíso para alguns pesquisadores, mas um estorvo para outros. Nessas 

horas é curioso lembrar o carisma com que Nietzsche sempre se referia à língua francesa, um idioma que 

também teve origem no latim e, talvez, resguarde um poder hermenêutico ainda maior que a língua germânica, 

uma conclusão que não nos cabe. 
66 É exatamente nesse ponto que a tradução de Macht se torna um dado problemático nos estudos da filosofia 

nietzschiana, pois a partir daí podemos inferir uma infinidade de consequências significativamente distintas na 

tradução do conceito Der Wille zur Macht conceito nietzschiano. Esse tópico poderia ser destacado no início 

desse capítulo, mas optamos por deixá-lo para o final por uma simples questão de ordem, tendo em conta que 

essa análise nos parece mais um tópico conclusivo que um princípio de estudo. 



103 
 

 
 

do mesmo, no que entendemos hoje por concepção orgânica de mundo (JAEGER, 1994, p. 

11). As palavras desse profeta são como uma confissão do próprio Nietzsche do caráter 

“impessoal” de sua mensagem67, dado que seria a vida que falaria através do espelho de sua 

existência “não individual”. Portanto, a vontade de poder é uma percepção de mundo entre 

tantas outras possíveis, mas ainda assim é uma projeção filosófica que, a princípio, assume 

uma função cosmológica. 

Pode-se deduzir que em A.Z – sobretudo quando declara “Que eu tenha de ser luta e 

devir e finalidade e contradição de finalidades” – Nietzsche assume de vez uma concepção de 

vida alinhada à filosofia heraclítica, a despeito do fato de que essa presença estivesse dada há 

muito mais tempo em seus escritos, provavelmente antes mesmo daquela exercida por 

Schopenhauer. Contrariando as expectativas fisicalistas que apontavam para uma possível 

elaboração cosmológica de sua parte – stricto sensu – ele se esquiva a todo instante da 

possibilidade de se esquematizar leis e princípios do universo físico, pois a vida percorre 

caminhos tortos e imprevisíveis. Tudo o que foi criado, mesmo os percursos mais claros e 

anteriormente estabelecidos – mesmo caminhos centenários, ao exemplo das fórmulas da 

moralidade mítica – poderia deixar de existir de um instante para outro, levando em conta que 

a existência é tida como puro e simples vir-a-ser. 

Ao adotar uma premissa heraclítica em plena modernidade, Nietzsche literalmente 

evoca uma referência arcaica, envolvendo-a com um véu teórico de fundo schopenhaueriano, 

e por conseguinte lhe atribui um caráter romântico68. Não é por menos que concebeu a 

fatalidade do ser como um transcurso bélico que se voltaria contra a estagnação e a 

infertilidade do estável, afinal de contas, como diria mais tarde, pelo “que as árvores de uma 

floresta virgem lutam umas com as outras? Por ‘felicidade’? – Por poder [Macht]...” (11 

[111] Novembro de 1887 – Março de 1888). Assim sendo, para se “compreender o que é a 

vida, que tipo de aspiração e de tensão a vida é, a fórmula precisa ser igualmente válida para 

árvores, plantas e animais” (Ibidem). Desta maneira Macht, enquanto sustentáculo ontológico 

dessa esquematização, parece-nos uma tradução minimamente compatível com o termo 

“poder”, ao passo que o processo criador evocado pela intuição de Nietzsche desdenha a 

criação que não contemple devidamente tal elemento. 

 Provavelmente, a melhor fonte de esclarecimento dessa relação seja um texto anexado 

à Cinco prefácios para cinco livros não escritos, opúsculo intitulado A disputa de Homero. 
                                                             
67 Holístico. 
68 Diferentemente daquilo que seria a adoção dessa mesma premissa pela ciência moderna, uma percepção mais 

próxima da segunda fase do pensamento nietzschiano que encarava o mundo como caos absoluto (GC, III, § 

109), uma vez que nesse período se dava um intenso diálogo com o naturalismo. 



104 
 

 
 

Voltaremos a discuti-lo mais a frente, no entanto nos deteremos ao papel que a noção de 

poder exerceu no seu pensamento, pois esse tópico remete automaticamente à recusa de 

Nietzsche à teoria darwinista, por mais que ele compartilhe de alguns dos posicionamentos de 

Darwin, sobretudo, no que diz respeito a uma naturalização da moral. O anti-darwinismo de 

Nietzsche poderia ser resumido na oposição ao conceito central da teoria da evolução pela 

seleção natural, enquanto luta pela simples existência (ITAPARICA, 2011, p. 60), raciocínio 

que parte justamente de sua consideração de que a vida é vontade de poder; uma luta, 

portanto, que não se resumiria à vontade de existir, e sim a um anseio por supremacia 

existencial. 

Vejamos que no aforismo § 109 da GC, Nietzsche havia previsto que o caos da 

existência não está desprovido da necessidade, mas sim de qualquer ordem preestabelecida 

que nos possibilite falar com objetivamente e precisão de leis físicas ou ainda de um estado 

final a ser atingido. Ainda na GC ele dirá que a “luta pela existência é apenas uma exceção, 

uma temporária restrição da vontade de vida; a luta grande e pequena” giraria em volta da 

preponderância, do crescimento e expansão de poder, “conforme a vontade de poder, que é 

justamente vontade vida” (GC, V, § 349). A resposta nietzschiana à pergunta “Do que valeria 

uma luta pela simples existência?” será justamente a negação da teoria darwinista, em razão 

de que para ele a existência seria apenas a primeira instância do viver, sua esfera de 

possibilidades; sem a existência não haveria anseio por supremacia, mas sem esse viés de 

norteamento a vida perderia totalmente o seu sentido. 

A leitura que Nietzsche faz de Darwin – ou como ainda veremos, dos “darwinistas” – 

o levou a concluir que não há teleologia (finalidade/progresso) no mundo natural, além de que 

a principal tese darwinista lhe seria encarada como uma expressão da moralidade cristã 

(ITAPARICA, 2011, p. 63-64), sobretudo se levarmos em conta que seriam justamente os 

fracos e decadentes que lutam para existir, e sendo assim, a moralidade judaico-cristã 

representaria como nenhuma outra coisa a estagnação antinatural da moralidade. A luta pela 

existência só poderia ser um desvio na ordem natural, um aspecto temporário da vida, muitas 

vezes beirando a própria decadência, visto que nesse sentido ela representa a restrição da 

própria vida. Dado que a verdadeira luta gira em torno da preponderância, crescimento e 

expansão de poder, o senso de conservação só poderia ser a manifestação de um estágio 

miserável de vida, a derrocada do ser. 

No final das contas, o que concluímos é que o raciocínio nietzschiano aponta para um 

ciclo autorregulador de funcionamento, onde a noção de poder aparece como o eixo central de 



105 
 

 
 

manutenção e legitimação do lugar habitado comumente por um ente; mas como veremos, seu 

raciocínio vai da consideração da ordem biológica (orgânica) à existência dos minerais 

(inorgânica). Ainda assim, por mais que a tradução de Macht por poder seja admissível, esse 

tópico continua sendo um ponto polêmico entre os estudiosos da área, provavelmente por 

causa da série de influências que a obra de Nietzsche exerceu no século XX. Por hora, o mais 

importante é entender que Macht é o ponto de orientação do movimento da vida, sendo este 

um processo contínuo que não deve ser ingenuamente associado à noção de subsistência. 

Esse raciocínio é muito bem explicitado ao final do discurso Da superação de si 

mesmo, quando Nietzsche esclarece quais seriam as diferenças entre a sua concepção de 

vontade de poder daquela encontrada na obra de Schopenhauer; uma elucidação que também 

parece partir da referência darwinista de vida. O raciocínio apresentado é o de que aquilo que 

não existe não pode querer existir, afinal de contas, isso não faz qualquer sentido. Onde há 

vida, há de fato vontade, e como ele declara: “não vontade de vida, e sim – eis o que te ensino 

– vontade de poder!”. Para onde se movimentaria essa vontade, isto é, aquilo que por si e em 

si mesmo existe? O que desejaria esse movimento natural? Contrariamente à acusação 

heideggeriana, Zaratustra responderá: em direção à Macht. É justamente nesse ponto que 

entra toda a problemática referente às melhores interpretações e traduções da ideia 

nietzschiana, pois o que significaria falar de Macht? 

 

 

2. A prosa do mundo nietzschiana 

 

O final do discurso Da superação de si mesmo é enfático quando define que a vontade 

de poder não é um simples ansiar por subsistência ou vida, contudo o existir já teria por 

implicação esse ditame fundamental. Vejamos que por um lado a existência em si resulta na 

vontade de poder, ao passo que essa tem por implicação o existir, dado que em todos os 

instintos e afetos básicos, em todas as intuições e desejos mais ingênuos estaria em vigor esse 

eixo de norteamento ontológico. Mas o mais significativo do discurso de Zaratustra é a 

sugestão de que a vontade de poder surge como um projeto rudimentar voltado ao 

discernimento daquilo que seria o modo de ser do devir. Com isso, Nietzsche adotaria uma 

postura distinta daquela de juventude, dialogando com a metodologia do período e dando 

início a uma diagramação ontológica com finalidades muito mais descritivas que 

propriamente prescritivas; tal como seria o caso de uma cosmologia stricto senso.  



106 
 

 
 

Ainda assim, o ponto mais problemático desse discurso é a consideração de que o vir-

a-ser possuiria um fator de orientação, como um tipo de elemento responsável pelo 

deslocamento e realocação de todas as instâncias da vida; um elemento, por um lado, 

orientador e determinante, por outro, nunca plenamente atingido. Uma questão que ainda não 

ficou clara é se esse diagrama ontológico poderia servir como fonte de controle da vida, um 

problema em aberto que, por mais que nos precipitemos em assegurar que “o pensamento 

nietzschiano não possuiria qualquer finalidade tecnicista”, veremos que ele continua sem uma 

solução conclusiva. Foi justamente isso que levou Heidegger a acusar Nietzsche de 

entificação do ser, em razão de que a sua interpretação concebe a filosofia nietzschiana como 

o ápice de um processo milenar de esquecimento do ser, o domínio/controle técnico da vida. 

 Independente dessa polêmica, a especulação preliminar acerca da vontade de poder 

levaria Nietzsche ao esclarecimento daquilo que seria o “instinto primitivo”, sendo que, nestes 

termos, o viver apareceria como expressão materializada de um afeto primitivo. Num célebre 

aforismo de Além do bem e do mal, intitulado Dos preconceitos dos filósofos, Nietzsche 

confirmou a sua pretensão de universalizar a hipótese da vontade de poder, uma vez que 

somente a vontade poderia atuar sobre mais vontade; em suma, ele declara a necessidade de 

arriscarmos a hipótese de que em toda parte, onde se reconhecem efeitos, vontade atuaria 

sobre vontade e assim sucessivamente (BM, §36). Afinal, o que ele tinha em vista com isso? 

Como dissemos, o que nos parece é que Nietzsche tentara elaborar uma proposta de 

confrontação da “decadência moderna” a partir de uma nova concepção de vida, um projeto 

que, ao contrário de que se pensou vulgarmente, estava devidamente engajado ao que havia de 

mais avançado no âmbito filosófico – ao exemplo maior da filosofia crítica, do romantismo 

alemão e da epistemologia schopenhaueriana, sem falar nas diversas influências do universo 

científico de sua época – o que justificaria a continuidade dada a muitas das premissas que se 

materializaram na fenomenologia por vir.   

Não obstante, a proposta nietzschiana assemelha-se significativamente com aquilo que 

Merleau-Ponty elaboraria anos mais tarde: a fenomenologia como a possibilidade de se obter 

um diagrama descritivo do ser. Uma descrição necessariamente incompleta, que desdenharia 

qualquer finalidade estritamente positivista ou reducionista, ainda que estivesse atenta à 

necessidade de se redescobrir a experiência primordial da nossa existência. 

Faz-se necessário agora obter uma orientação mais ampla e orgânica do diagrama 

ontológico nietzschiano, adentrando as considerações posteriores à Assim falou Zaratustra. 

Para tanto, destacamos um fragmento póstumo datado do verão de 1885, provavelmente o 



107 
 

 
 

mais completo e aprofundado testemunho da parte do próprio Nietzsche em relação a sua 

concepção de mundo. Por um lado, sua interpretação deve ser observada com certa 

desconfiança, porque os textos póstumos foram publicados muito tempo depois da morte de 

seu autor; por outro, essa dificuldade foi sendo superada pelos estudiosos no decorrer do 

século XX, que comprovaram a importância desses escritos para uma leitura aprofundada do 

pensamento nietzschiano. O que fica patente é que não há qualquer problema em se fazer uso 

dos fragmentos póstumos, desde que as obras publicadas em vida pelo próprio Nietzsche 

exerçam um papel central nesse estudo. Para tanto, vejamos o respectivo fragmento: 

 

Sabeis vós também o que é para mim “o mundo”? Devo mostrá-lo em meu 

espelho? Este mundo: uma imensidão de força, sem começo, sem fim, uma 

firme, brônzea grandeza de força, que não se torna maior, não se torna 

menor, não se consome, só se transforma e, como um todo, é de imutável 

grandeza, um orçamento doméstico sem gastos e sem perdas, mas, do 

mesmo modo, sem crescimento, sem ganhos, encerrado pelo “nada” como 

por seu limite, nada que se desvaneça, nada desperdiçado, nada infinitamente 

extenso, mas sim, como força determinada, posto em um determinado 

espaço, não em um lugar que fosse algures “vazio”, antes como força em 

toda parte, como jogo de força, ao mesmo tempo uno e vário, acumulando-se 

aqui e ao mesmo tempo diminuindo acolá, um mar em forças tempestuosas e 

afluentes em si mesmas, sempre se modificando, sempre refluindo, com anos 

imensos de retorno, com vazante e montante de suas configurações, 

expelindo das mais simples às mais complexas, do mais calmo, mais 

inteiriço, mais frio ao mais incandescente, mais selvagem, para o que mais 

contradiz a si mesmo e depois, de novo, da plenitude voltando ao lar do mais 

simples, a partir do jogo das contradições de volta até o prazer da harmonia, 

afirmando a si mesmo ainda nessa igualdade de suas vias e anos, abençoando 

a si mesmo como aquilo que há de voltar eternamente, como um devir que 

não conhece nenhum tornar-se satisfeito, nenhum fastio, nenhum cansaço -: 

este meu mundo dionisíaco do criar eternamente a si mesmo, do destruir 

eternamente a si mesmo, este mundo misterioso da dupla volúpia, este meu 

“além de bem e mal”, sem fim, se não há um fim na felicidade do círculo, 

sem vontade, se não há boa vontade no anel que torna a si mesmo – vós 

quereis um nome para este mundo? Uma solução para todos os seus 

enigmas? Uma luz também para vós, ó mais esconsos, mais fortes, mais 

desassombrados, mais ínsitos à meia-noite? Este mundo é a vontade de 

poder – nada além disso! E também vós mesmos sois essa vontade de poder 

– e nada além disso! (38 [12] Junho – julho de 1885)69 

 

                                                             
69 Tomamos como referências para o respectivo aforismo três possíveis traduções na língua portuguesa: 

primeiramente foi a de Marco Antônio Casanova, a segunda de Karina Jannini e, por último, a de Marcos Sinésio 

Pereira Fernandes e Francisco José Dias de Moraes. Para além das pequenas mudanças estilísticas que 

naturalmente acompanham cada uma das traduções do fragmento 38 [12], é inegável que elas não se diferenciam 

em praticamente nada, e para tanto optamos pela de Marcos Sinésio Pereira Fernandes e Francisco José Dias de 

Moraes, por mais polêmica que ela possa ser; tendo em conta que ela é fruto da tradução da obsoleta coletânea 

de textos póstumos Der Wille zur Macht, e foi nesse sentido que uma versão original desse texto esteve presente 

como última fonte de esclarecimento de uma série de termos alemães.  



108 
 

 
 

 Subdividiremos a interpretação do fragmento 38 [12] em alguns tópicos encadeados, 

para que possamos interpretá-lo pontualmente a partir de suas camadas e possibilidades de 

leitura, além das conexões com outros tantos fragmentos póstumos que lhe sejam 

complementares. 

 

 

2.1 Do que nos valeria um quadro em branco 

 

 

 As primeiras palavras do fragmento 38 [12] definem aquilo que seria uma “postura 

ideal” diante da filosofia nietzschiana. As aspas em volta da palavra mundo (Welt) nos 

indicam que Nietzsche não fala objetivamente, em sentido positivista, pois ele se refere 

“àquilo” que se revelou no espelho de sua existência, como uma entre tantas perspectivas 

possíveis. Como disse numa passagem datada de 1884, a “vida é extremamente enigmática: 

até aqui todos os grandes filósofos acreditaram ter em vista uma solução por meio de uma 

inversão decidida da visão e das valorações”, algo patente nos grandes sistemas metafísicos; 

contudo, pouco se observou que tal “inversão não é apenas um modo de pensar, mas um 

modo de se postar” (26 [192] Verão – Outono de 1884). É assim que ele não visa 

simplesmente oferecer uma “solução revolucionária” aos novos tempos, algo tentado por 

muitos outros no decorrer da história, fórmulas que se tornaram obsoletas e, talvez ainda, 

mortíferas. 

 Como dissemos, é complexo falar dos limites do perspectivismo nietzschiano, e se 

levarmos em conta o percurso discutido até então, seremos forçados a concordar que um texto 

original é o postulado lógico de toda interpretação possível, e por mais que ninguém conheça 

esse texto em sua totalidade, ele ainda é a base de qualquer perspectiva (SAFRANSKI, 2005, 

p.146). Ora, Nietzsche diria, para homens “que não são capazes de uma valoração conjunta 

revolucionária – todo saber erudito sobre sistemas é infrutífero” (26 [192] Verão – Outono de 

1884) e por isso sua fórmula não é uma receita fechada à interação, mas um esquema que 

dialoga intensamente com as diversas vertentes epistemológicas do período, exigindo de seus 

leitores uma contribuição hermenêutica mínima; sendo, portanto, uma especulação aberta à 

contribuições interpretativas. 

Destarte, do que valeria uma especulação do tipo em plena contemporaneidade? Basta-

nos perguntar ainda qual seria o valor de um quadro em branco, já que essa resposta nos 

indicaria a forma como um determinado leitor lidará com o pensamento nietzschiano. 



109 
 

 
 

Levando em conta que, para ele, em “qualquer concepção de mundo mecanicista” o 

“perspectivismo [está] aí implicado” (25 [336] Primavera de 1884), não há como fugir de tal 

condição. É interessante observar que segundo esse raciocínio o perspectivismo agiria até 

mesmo no âmbito inorgânico (36 [20] junho – julho de 1885), como fonte de um tipo de 

“egoísmo cósmico” que determinaria as relações entre os minerais. O mundo seria, portanto, 

considerado uma “ficção” a qual Nietzsche problematiza resolutamente: “como são possíveis 

a aparência e o erro?”. A sua resposta amadurecida para essa questão é paradigmática ao 

afirmar que: “verdade designa não uma oposição ao erro, mas o posicionamento de certos 

erros em relação a outros erros” (34 [247] Abril – Junho de 1885), ficções destituídas do valor 

vital em comparação àquelas juvenis e plenas. 

O que estaria por detrás do “elemento criador em todo e qualquer ser orgânico, o que é 

isto? – O fato de tudo, de aquilo que se mostra para cada um como o seu ‘mundo exterior’, 

representa uma soma de apreciações de valor” (Ibidem), literalmente representações 

existenciais necessárias à preservação da vida. Sendo assim, um quadro em branco nada 

ofereceria ao viver, por mais que, no fundo, este seja apenas a expressão de um movimento 

destituído de valores em si; e mesmo aqueles quadros desprovidos de sua vitalidade 

originária, ainda seriam preferíveis que o ato de se abster da própria valoração, levando em 

conta que Nietzsche segue a intuição de que a vida “precisa de um objetivo – e preferirá ainda 

querer o nada a nada querer” (GM, III, § 1). A capacidade de criar (configurar, inventar, 

imaginar) lhe é encarada como uma expressão fundamental de todo o processo vital, mesmo 

dos elementos não necessariamente orgânicos, ao exemplo dos próprios minerais.  

O ciclo criativo da vida faz-se mediante elementos inexatos, indeterminados, por meio 

dos quais surge uma espécie de simplificação do mundo exterior, uma inteligência favorável à 

conservação, sendo justamente esse o fundamento do próprio mundo inorgânico (34 [247] 

Abril – Junho de 1885); por mais que Nietzsche chegue à conclusão de que a distinção entre 

orgânico e inorgânico é um erro metafísico sem qualquer sentido, pois no fundo só existiriam 

relações de poder para as quais identificará como jogo de forças. 

Neste sentido o “conceito ‘mundo’ é um conceito-limite”, pois com essa palavra 

“concebemos um reino para o qual enviamos todas as nossas ignorâncias necessárias” (6 [10] 

Verão de 1886 – Primavera de 1887), ficções indispensáveis à vida. Levando em conta que o 

nosso impulso de conhecimento – a vontade de verdade – se elevou a tal ponto que teríamos 

chegado à conclusão de que o mundo não tem mais o valor que acreditávamos antigamente, 

uma ontologia perspectivista seria o pathos que nos levaria a buscar novos valores (6 [25] 



110 
 

 
 

Verão de 1886 – Primavera de 1887), um esquema que impulsionaria a elaboração de ideais 

condizentes com uma “realidade” muitas vezes esquecida; ideais desprovidos das velhas 

prerrogativas de valor verdade da metafísica ocidental. 

Por fim, tendo em vista esclarecer as primeiras palavras do fragmento 38 [12], é 

significativo levar em consideração outro fragmento importante do mesmo período, onde 

Nietzsche afirma: “Nós pertencemos ao caráter do mundo, quanto a isso não há qualquer 

dúvida! Não temos nenhum acesso ao mundo senão por meio de nós: tudo o que há de 

elevado e baixo em nós precisa ser compreendido como pertencendo necessariamente à sua 

essência!” (1 [89] Outono de 1885 – Início do ano de 1886). Visto que é próprio do ser 

humano a instauração de valores, o raciocínio nietzschiano nos leva a perceber que todo 

“sentido é vontade de poder (todos os sentidos relacionais podem ser resolvidos nela)”, e os 

processos de esquematização intuitiva seriam simplesmente resultantes daqueles mesmos 

“elementos levados em conta para nós” (1 [182] Outono de 1885 – Outono de 1886), isto é: 

nossa existência orgânica. A instauração de valores no “mundo”, literalmente, a elaboração de 

concepções de vida alinhadas às necessidades orgânicas, nada mais seriam que expressões da 

atuação da vontade de poder: faíscas momentâneas de pulsões instintivas. 

 

  

2.2 A vida como jogo de forças opostas  

 

 Ao conceber o mundo como uma imensidão de forças, Nietzsche adota uma fórmula 

científica planejando caracterizar a sua concepção de vida, visto que a força é tipo de 

elemento universal que sintetiza grande parte dos resultados obtidos por sua investigação 

filosófica. Desta maneira, essa noção surge como a designação do caráter corrente do mundo, 

expressando o dinamismo efetivo do vir-a-ser, dando-lhe sentido e unidade dentro da 

especulação nietzschiana. As forças definiriam, assim, a realidade da vida não apenas no 

sentido estrito da matéria, como pulsões criadoras do mundo material, ou ainda como agentes 

inerentes e determinantes do mesmo (NUNES, 2015, p. 67). Elas seriam expressões 

pulsionais da vontade de poder, que denunciam o caráter fracionado da vida no ciclo de 

interatividade no jogo de/por poder.  

Falar de forças implicará, portanto, falar da vontade de poder, enquanto esta nos levará 

à percepção do mundo como um jogo plurifuncional em prol de uma supremacia nunca 

alcançada. Isto talvez porque as forças, sendo [relativamente] distintas umas das outras, 



111 
 

 
 

acabem trilhando caminhos [relativamente] distintos, o que nos leva mais uma vez a 

percepções diferenciadas da ideia de poder; concepções singulares em termos quantitativos, e 

não qualitativos. É dessa forma que estamos em condições de afirmar que a noção de força 

não se distingue substancialmente do entendimento que Nietzsche tinha do poder, 

complementando-o e corporificando-a com um conteúdo empírico de inspiração fisicalista 

para a qual ele relutava em interpretar em termos estritamente positivistas e metafísicos. 

 A ideia de que o viver é expressão manifesta de forças em constante e mútuo conflito, 

levaria Nietzsche à apreciação desse movimento como um genuíno processo bélico universal. 

Isso implica dizer que as forças tendem inevitavelmente à agregação de mais forças – seja 

como um processo potencialização de tudo aquilo que já lhe é circunscrito e essencial, sejam 

pelas possíveis alianças entre forças – com vistas à superação de certos “obstáculos”. No 

íntimo desse ciclo, as ficções – valores, moral, fins particulares, sentidos, instintos, pulsões 

afetivas, etc. – surgiriam como espectros fundamentais na orientação do jogo de forças, pois 

sem esses “erros” o exercício de poder seria simplesmente nulo. Tudo isso significa dizer que 

o viver implica na vontade de poder, pois vivente é em si mesmo força ativa no exercício em 

prol de mais poder, posto que mesmo na absoluta abstenção desse “caráter ôntico” da vida70 a 

vontade de poder ainda determinaria o vir-a-ser de todas as coisas, mesmo daquelas mais 

descomprometidas com tal imperativo.  

 Aqui o “erro” é entendido como a consequência necessária e inevitável da vida como 

exercício de poder, enquanto este tanto pode ser um movimento de apoderamento de outras 

instâncias de força [guerra], como ainda o próprio fortalecimento de tudo aquilo que 

circunscreve um determinado círculo de poder [fortalecimento ou potencialização]. Em vista 

disso o “valor mentira” pode se sobrepor ao “valor verdade” tão estimado pela tradição, uma 

vez que aquilo que de fato está em questão para Nietzsche não seria a mentira e a verdade 

propriamente ditas, e sim o valor vital ou existencial dessas instâncias de força. No final das 

contas, “a medida do querer conhecer depende da medida do crescimento da vontade de poder 

da espécie” (14 [122] Começo do ano de 1888), o quantum de força na base dos elementos 

“epistêmicos”, isto é: a capacidade do conhecimento incrementar, fortalecer e viabilizar a 

subsistência de um determinado círculo de forças, pois fora dessas condições ele pode não ser 

apenas dispensável e infrutífero, como ainda corre o risco de ser um fator mortífero e 

degenerador. 

                                                             
70 É nesse sentido que Nietzsche criticou o budismo, algo que se relaciona a sua epistemologia orgânica; por 

mais que admita que essa doutrina se mostrara superior ao cristianismo quando assumiu a carga nefasta de 

realidade, seu aspecto trágico. 



112 
 

 
 

É inegável que ao declarar no fragmento 38 [12] que o mundo é uma “brônzea 

grandeza de força”, Nietzsche assume explicitamente uma perspectiva fria e niilista de 

existência. As forças lhe são encaradas como parte de um imenso processo dinâmico, muito 

mais em termos qualitativos que quantitativos, posto que, como diria Müller-Lauter, só 

podemos entender a dinâmica dos quanta [de força] se admitíssemos um determinado quale 

que lhes seria comum (2009, p. 57). Consequentemente, desde os nossos instintos mais 

básicos aos processos inorgânicos, teríamos uma única “espécie de força” (23 [2] Outubro de 

1888), um quale que as definiria em ato, posto que na prática as diferenças assumiriam 

aspectos quantitativos, no que denominamos aqui por coalisões de forças. 

Esse raciocínio é claramente movido por uma intuição naturalista que nos indica que o 

viver assume a condição de luta por [mais] poder, como se no íntimo de toda e qualquer 

expressão de vida subsistisse um tipo de “sentido” que lhes é inerente e determinante. As 

ficções que tanto chamam a atenção dos entes “conscientes” – os fins particulares, o ego, a 

teleologia stricto senso, etc. – nada mais seriam que resultados da autolegitimação desse 

instinto primitivo, entendendo que os campos de concentração de poder sobrevivem de sua 

orientação. Nestes termos, a busca por uma supremacia nunca alcançada é algo no mínimo 

natural, pois a vida surge e se mantém por causa desse curso de potencialização, um processo 

fatídico de fortalecimento viabilizado pelo que seria uma “finalidade primordial”. 

Levando em conta a qualidade comum a todas as forças – vontade de poder – não seria 

possível falar de qualquer fenômeno em oposição à própria vida, como se algo pudesse 

subsistir fora de sua circunscrição qualitativa. A arquitetônica nietzschiana acaba 

determinando que tudo na vida é jogo de forças, em suma: devir bélico. Ao contrário do que 

uma interpretação excessivamente analítica tenderia a condenar nesse raciocínio – o que 

geralmente se traduz pela denúncia daquele que seria o principal problema carregado pela 

obra nietzschiana, a possibilidade de que um mundo regido pela guerra entre forças opostas 

justifique a violência política – segundo a nossa pesquisa, a tese da vontade de poder acaba 

dando margem a uma diversidade significativa de interpretações, o que vai desde as mais 

problemáticas [fascistas] àquelas mais admissíveis e democráticas [progressistas], algo que 

em si desestabiliza pretensões analíticas.  

Negar possibilidades interpretativas no que diz respeito à obra nietzschiana pode ser 

um ato muito perigoso, levando em conta que a tentativa de se “esconder” os problemas e 

lacunas dentro de uma sociedade informacional como a nossa é quase impossível, quando 

muito, um ato inconsequente que pode gerar o oposto daquilo que inicialmente se propôs a 



113 
 

 
 

censura. Mesmo que uma grande autoridade dos estudos nietzschianos negue o “sentido 

bélico” inerente a esses textos, é fato que o próprio Nietzsche deu margem a tais 

interpretações numa infinidade de passagens que continuarão existindo tanto em obras 

canônicas como nos fragmentos póstumos71. 

Dentro do panorama teórico nietzschiano a guerra é uma noção problemática e 

paradoxal, entretanto de fundamental importância à sua obra, pois se por um lado ela foi 

entendida originalmente como o motor da própria vida, por outro ela é uma metáfora que 

carrega consigo todos os problemas decorrentes das tragédias que marcaram o século XX. Por 

isso mesmo a noção de guerra precisa ser compreendida da forma mais ampla e profunda 

possível (40 [55] Agosto – Setembro de 1885), o que exige de nossa parte honestidade frente 

aos textos do próprio Nietzsche, esclarecendo os diversos caminhos interpretativos que a sua 

filosofia dá margem de leitura, conjuntamente com suas consequências éticas e políticas. 

Para tanto, vejamos que a ideia lapidada no fragmento 38 [12], especialmente quando 

Nietzsche afirma que o mundo é uma “imensidão de força, sem começo, sem fim”, mas que 

“não se torna maior, não se torna menor, não se consome, só se transforma e, como um todo, é 

de imutável grandeza”, deixa clara a oposição feita a qualquer forma de teleologia. Pelo fato 

do mundo não ter qualquer finalidade histórica a ser atingida, não poderia haver progresso ou 

sentido no percurso de um Ocidente moribundo, em razão de que todas “as grandes coisas 

perecem por obra de si mesmas, por um ato de autossupressão: assim quer a lei da vida” (GM, 

III, § 27). Seu raciocínio é o de que tudo se resume ao jogo de poder entre coalisões de forças, 

sendo qualquer expressão cultural a manifestação passageira dessa vida que, de tempos em 

tempos, reestrutura-se pelo próprio movimento das coisas. 

 Em suma, a percepção de um mundo composto e regido por forças opostas se sustenta 

na ideia de que esse ciclo é o seu mecanismo de superação. No entanto, superação aqui 

designa movimento cíclico, contínuo e ilimitado, um vir-a-ser destituído de valores a priori, 

desprovido de finalidades a serem alcançadas, que se “encerra do pelo ‘nada’ como por seu 

limite, nada que se desvaneça, nada desperdiçado, nada infinitamente extenso”. De fato, 

Nietzsche adota a ideia da guerra entre forças opostas como a base de sua concepção de vir-a-

ser, uma intuição que tem suas raízes cravadas na literatura antiga e principalmente na 

filosofia heraclítica. Precisamos observar ainda que aquilo que está no cerne de sua percepção 

da guerra é a elevação de determinadas forças como contraponto a outras forças decadentes. 

Lembremos que segundo esse raciocínio não existe fenômeno oposto à vida, 

                                                             
71 Ou seja, esse problema não se resume à tão polêmica obra A vontade de poder, mas é algo inerente ao 

pensamento nietzschiano. 



114 
 

 
 

consequentemente, Nietzsche não pensava em termos de “força contra fraqueza”, e sim de 

forças em processo de elevação como contraponto às forças em decadência. 

 A questão daquilo que determinaria a decadência de uma coalisão de forças é algo que 

foi dito mais atrás: o valor pragmático ou existencial do mesmo, dado que aquilo que 

Nietzsche entende por “verdade” estaria enraizado na capacidade de incremento da vida. 

Coisas como contexto, temporalidade e subjetividade – em suma, perspectiva – definiriam o 

valor verdade de um projeto, isto é: a validade de um estamento ficcional para a manutenção 

de uma forma de vida, por mais que aquilo que está em questão não seja apenas sobrevivência 

(existência), mas movimento de ascensão contínua (vontade de poder). A ideia de um ciclo de 

superação designará sempre um movimento de derrocada de forças que estavam no topo de 

uma hierarquia vital, enquanto outras ascendem a tal posto, dando continuidade ao vir-a-ser.  

Sendo assim, esse movimento nunca é estritamente pacífico, e por mais que a guerra 

explícita e brutal que tanto repudiamos não seja um dado universalmente constatável no vir-a-

ser, Nietzsche insiste que qualquer forma de interação entre as forças estará munida dessa 

prerrogativa bélica de interação. Por mais singelas e inocentes que determinadas 

manifestações de vida pareçam – ao exemplo maior do budismo (AC, §20) ou das árvores 

numa floresta (11 [111] Novembro de 1887 – Março de 1888) – no limite elas ainda 

atestariam a intuição heraclítica de que a guerra é o princípio de todas as coisas. Em todas as 

instâncias da existência precisaria haver luta em virtude da luta, e se por um lado o domínio é 

suportar o contrapeso da força mais fraca, a obediência é do mesmo modo uma luta (26 [276] 

Verão – Outono de 1884). No centro dessas interações estaria o eixo motor que moveria os 

diversos aspectos da vida, a fatalidade mesma do vir-a-ser: o poder; elemento que levaria o 

viver a se voltar contra toda e qualquer expressão de infertilidade e degeneração, a própria 

estabilidade.  

Segundo o panorama especulativo nietzschiano a “verdade” se relacionaria mais com 

o instinto de engrandecimento e apoderamento das coisas, ao passo que a “mentira” se 

voltaria para a degeneração ou a estagnação existencial. E por mais que o jogo de forças da 

vida sempre se encerre no nada, e ainda que seja um movimento inútil de acúmulo de poder 

sem grandes finalidades vitais, este movimento lhe é entendido como processo gratuito e 

ilimitado. Desta maneira, a inércia de determinadas coalisões de forças em terminado tempo 

ou espaço só atestaria o cansaço das mesmas, enquanto outras dariam continuidade ao jogo 

cósmico ao dominarem e impulsionarem aquelas anteriormente estagnadas. Deste modo, a 

tese nietzschiana é provida de um caráter predatório ameaçador, e que de fato dá margens 



115 
 

 
 

para o surgimento de interpretações fascistas; contudo, estas não se concretizam radicalmente 

em decorrência da série de ressalves feitos pelo próprio Nietzsche na tentativa de caracterizar 

a ideia da força para além do simples movimento de ascensão da vontade de poder. 

O primeiro desses é um aspecto pressuposto em todo o panorama perpectivísta 

nietzschiano: o dinamismo configurador de formas, aquilo que metaforicamente falando seria 

o “caráter artístico da vida”. Ao contrário do fascismo clássico, uma disposição política 

geralmente ligada às ideias de tradição e valores tidos como arquetípicos e eternos72, o 

pensamento nietzschiano tende a conceber a força como um movimento contínuo e às vezes 

transgressor. Consequentemente, “ser forte” também pode significar deixar uma tradição 

moribunda ou coisas tidas como “sagradas” morrerem, desde que, claro, um senso de 

elevação e engrandecimento (um instinto artístico) esteja na base desse processo.  

Numa icônica passagem de Ecce Homo, Nietzsche elogiara Heráclito ao declarar que a 

afirmação do fluir e do vir-a-ser como radical rejeição da noção de Ser, elevara o legado 

heraclítico acima de qualquer outro; contudo, tal raciocínio trouxe consigo o imperativo de se 

afirmar a destruição e a guerra como a base de uma afirmação genuinamente dionisíaca (EH, 

“O nascimento da tragédia”, §3). Segundo Nietzsche, esse insight teria possibilitado a 

Heráclito chegar a uma fórmula aproximada da doutrina do eterno retorno, e como veremos, é 

justamente nesse raciocínio que se fundamenta toda a arquitetônica nietzschiana: a tentativa 

de retomar ou complementar o legado filosófico heraclítico. 

O segundo ponto que contraria uma interpretação fascista da obra Nietzsche, 

especialmente no que diz respeito ao devir bélico, é uma noção tipicamente ontológica: a 

pluralidade constitutiva da vida. Uma das coisas que Nietzsche mais admirou na antiguidade, 

especialmente nas culturas que formaram as bases do velho Ocidente, foi a capacidade de 

abarcar e conviver – fosse por meio da retórica ou da violência tácita – com outras culturas, 

um traço de personalidade tipicamente greco-romano. Ao contrário do que se pode imaginar, 

é totalmente equivocado pensar que a base de desenvolvimento das civilizações antigas foi a 

destruição arbitrária dos povos que entravam em contato por meio da colonização, já que o 

que acontecia era muito mais um processo de incorporação humana e cultural através de 

                                                             
72 Ao menos como testemunhou o caso do regime nazista alemão na primeira metade do século XX, mesmo que 

outros regimes políticos tidos hoje como “fascistas” – ao exemplo do italiano, do espanhol ou do polêmico caso 

stalinista – apresentem características distintas que acabem tornando este debate mais complexo (BOBBIO, 

MATTEUCCI, PASQUINO. 2004, p. 466 – 468). O fato é que uma série vanguardas sociais progressistas a 

nível mundial vêm acusando movimentos políticos autointitulados de “direita” de estarem revivendo o fascismo 

clássico, justamente porque estes teriam adotado um discurso conservador similar aos tempos da Alemanha 

nazista. Desta maneira, é natural que associemos a palavra fascismo à noção de “direita política”, por mais 

absurdo que isso seja, dado que uma parcela da direita entendida como “liberal” sempre foi uma forte opositora 

do fascismo clássico.  



116 
 

 
 

grandes e desenvolvidos aparelhos estatais; ao menos esse foi o caso dos romanos e da cultura 

helênica como um todo. 

Isso justifica algumas das paradoxais considerações nietzschianas, como por exemplo 

a que ele afirma o seguinte: o “homem mais elevado teria a maior pluralidade de impulsos” no 

seu ser; por mais que logo em seguida ele declare que: “onde a planta homem se mostra como 

forte, encontram-se aí os instintos que impelem poderosamente uns contra os outros” (27 [59] 

Verão – Outono de 1884). No fim das contas, Nietzsche não considerava o homem como um 

ente particular (indivíduo), mas sim como pluralidade contínua de forças em eterna 

constituição; consequentemente, a sua compreensão é a de que o mundo também seria 

pluralidade constitutiva de forças no eterno vir-a-ser. Isso nos leva a pensar que uma conduta 

“existencialmente digna” seria a capacidade de reconhecer e conviver com aquilo que lhe é 

oposto e distinto, a despeito do fato de que Nietzsche nunca retrocedeu na consideração de 

que qualquer face da vida tentará necessariamente submeter as diferenças aos próprios 

ditames vitais. 

É por isso que Nietzsche entende que as forças buscam naturalmente por uma unidade 

nunca alcançada, abarcando no seu movimento a pluralidade que já lhe é constitutiva – como 

diz no fragmento 38 [12], um “jogo de força, ao mesmo tempo uno e vário, acumulando-se 

aqui e ao mesmo tempo diminuindo acolá” –, processo de contrabalanceamento contínuo que 

vem de todas as direções, reorganizando-se e desestruturando-se eternamente. Como ainda 

fala, o real é “mar de forças tempestuosas e afluentes em si mesmas, sempre se modificando, 

sempre refluindo”, na medida em que, em determinados momentos, as forças são levadas à 

transformação absoluta da coalisão que faziam parte. Tais momentos seriam a própria 

“estabilidade”, para Nietzsche verdadeiros períodos de degeneração indispensáveis para o 

contínuo ciclo da vida; sendo assim, a paz circunscreve o vir-a-ser tanto quanto a guerra, 

intermediando os estágios de conflito e estimulando a continuidade das coisas. 

Outra prova de que Nietzsche continuou sendo fortemente influenciado pela ciência 

foi a relutância de certas referências naturalistas em permanecer na sua obra de maturidade, 

sobretudo no que toca à noção de uma totalidade orgânica de forças. No limiar, as forças 

estariam incapacitadas de deixar de lado o seu dinamismo configurador, como se nessa 

inferência persistisse a tentativa de traçar um diagrama cosmológico não positivista! Nada 

obstante, numa passagem datada de 1885, ele diria o seguinte: “‘Transformação’ pertence à 

essência, ou seja, também à temporalidade: com o que, porém, só a necessidade da 

transformação é ainda uma vez conceitualmente estabelecida” (35 [55] Maio – Julho de 



117 
 

 
 

1885). Como veremos, temporalidade mesma é a base do vir-a-ser, e é nesse ponto que 

Nietzsche nos deixa algumas pistas no fragmento 38 [12] quando diz que: este devir 

tempestuoso reflui “com anos imensos de retorno”, uma menção direta ao eterno retorno do 

mesmo; um conceito que entendemos ser, em parte, a expressão temporal da vontade de 

poder, por outro lado, uma tentativa de elaboração doutrinária de sua tese ontológica.  

 

 

2.3 Um princípio ontológico 

 

Segundo a esquemática elaborada por Nietzsche, a vida é um fenômeno que deve ser 

analisado sob o signo da força: um elemento dinâmico que, quando ampliado à totalidade dos 

entes, nos levaria a compreensão o mundo como um eterno jogo de poder. O pressuposto de 

seu raciocínio é o de que o acontecimento fundamental por detrás de tudo transcorreria abaixo 

de nossa consciência, dado que “as séries que vêm à tona e a sucessão de sentimentos, 

pensamentos” poucos diriam acerca do fenômeno rudimentar que move o mundo, enquanto as 

forças seriam como que “sintomas do acontecimento propriamente dito!” (1 [60] Outono de 

1885 – Início do ano de 1886). Afinal, o que Nietzsche tinha em vista com isso? Para lá do 

enigma kantiano que parece atravessar a sua obra, pode-se concluir que ele apontava para um 

movimento cíclico de superação de si mesmo como a base do jogo de forças do ser, algo que 

seria um processo ininterrupto de reconfiguração dos estágios infrutíferos que determinadas 

faces da vida acabariam chegando de tempos em tempos.  

A queda das instâncias de estagnação de vida seria a prerrogativa básica da percepção 

nietzschiana de mundo, um princípio ontológico que designaria a realidade efetiva do viver: a 

superação de si mesmo. Como foi dito, Nietzsche não ambicionava oferecer uma explicação 

fechada desse fenômeno, apenas descrever sua experiência do mesmo, ao passo que seria 

próprio a qualquer face da vida exercer tal atividade; contudo, é perceptível que por detrás de 

suas palavras persiste certo intuito que acaba se revelando entre as linhas de seus principais 

conceitos, ao exemplo maior do eterno retorno. A superação de si mesmo aponta para aquilo 

que há de mais próximo de uma “lei física” na obra de Nietzsche, pois desde A gaia ciência – 

onde afirmara que viver “é ser cruel e implacável com tudo o que em nós, e não apenas em 

nós, se torna fraco e velho” – essa ideia parecia ser entendida como uma lei cósmica, algo 

deduzível da arquitetônica geral em volta da ideia do vir-a-ser. 



118 
 

 
 

 Neste sentido, como diz o fragmento 38 [12], as configurações de vida transitam “das 

mais simples às mais complexas [...] para o que mais contradiz a si mesmo e depois, de 

novo”, como um ciclo eterno de mutações e reformulações, um processo não tão aleatório 

como ele mesmo imaginava na juventude. Por mais que Nietzsche ratifique o caráter unitário 

do jogo de forças da existência, não haveria possibilidade de progresso na vontade de poder 

como um todo, pois quando argumenta que a superação de si mesmo é o sentido de todos os 

entes, ele de certa forma descreve ou reformula aquilo que já estava na base do seu conceito 

central: “aquilo que há de voltar eternamente, como um devir que não conhece nenhum 

tornar-se satisfeito, nenhum fastio, nenhum cansaço”. O eterno retorno será entendido, assim, 

como a eterna retomada do processo de superação do ser, um movimento que se faz por meio 

de um impiedoso e sucessivo jogo bélico de forças em prol da superação do todo. 

 É por isso que não existiria progresso ou desenvolvimento na vontade de poder como 

um todo, dado que o fortalecimento e a ascensão de uma ou mais coalisões de força implicará 

necessariamente na derrocada e na exploração de outras tantas. O viver seria o fenômeno que 

gira em volta de si mesmo – o poder enquanto eixo de orientação de todo o movimento da 

vida, a vontade mesma como poder que busca mais poder, isto é, potencialização – sendo o 

jogo de forças o conteúdo caótico e dinâmico desse movimento. O vir-a-ser é, portanto, o 

começo, o meio e o fim de um movimento sem conclusão, um círculo infinito de superação 

não progressiva, dado que o devir tenderia a sobrepujar a estagnação de determinados estágios 

e faces do ser em prol de si mesmo, e nada mais.   

 Dentro desse panorama ontológico não existem metas e finalidades no devir que não 

digam respeito ao próprio devir, isto é: de fato, para Nietzsche, a vida não tem sentido, 

sobretudo um “sentido” que não seja, claro, a própria vida. O viver é, portanto, o norte “não 

teleológico” da existência, sendo a vontade de poder a solução oferecida por ele à avalanche 

niilista moderna; lembrando que ela é uma fórmula que não fecha os olhos para o niilismo, 

abraçando-o conceitualmente, afinal de contas, se o devir é o único sentido da existência, falar 

em metas e finalidades só é possível dentro de um quadro perspectivístico e ficcional que 

parta do reconhecimento da falta de sentido de todas as coisas.  

Isto posto, podemos considerar que o ciclo de oposições da vida é apenas aparente, um 

modus operandi de funcionamento imposto por um tipo de imperativo universal, como um 

mecanismo de manutenção da totalidade do ser. Enquanto no primeiro momento encaramos a 

guerra como a esfera relacional do jogo de forças do devir, agora, percebemos que ela é um 

tipo de instrumento dentro de uma arquitetônica bem maior, algo que nos revela que as 



119 
 

 
 

oposições [forças opostas] são apenas expressões de um mesmo fenômeno, faces de um ciclo 

que se alimenta de si mesmo.  Ser um “orçamento doméstico sem gastos e sem perdas, mas, 

do mesmo modo, sem crescimento, sem ganhos, encerrado pelo ‘nada’” exige que a 

quantidade de forças da vida seja sempre a mesma, sendo esse o motivo da inexistência de 

qualquer tipo de progresso no vir-a-ser.  

No final das contas, o devir é encarado por Nietzsche como um movimento gratuito de 

esbanjamento de poder, um processo sem finalidades maiores que a própria superação. Como 

vimos, ele desdenha quase que integralmente a noção darwinista de evolução, defendendo que 

a vida é um movimento injustificado de exposição de poder que encontra na luta o seu 

principal mecanismo de manutenção. Uma vez que o poder está no eixo central de orientação 

de todas as faces do viver, luta-se naturalmente por poder (CI, “Incursões de um 

extemporâneo”, §14). Porém, mesmo que sejam apenas aparentes, a noção “oposição” é de 

fundamental importância ao ciclo da vida, já que em termos nietzschianos, a vida aspira à 

resistências e desprazer, algo que contraria a noção habitual de que o mundo orgânico tende a 

se orientar por meio do prazer.  

Nietzsche argumenta que há uma vontade de sofrimento no fundo das mais variadas 

expressões da vida orgânica (26 [275] Verão – Outono de 1884), e no geral a vontade de 

poder seria estimulada pela dor; todavia se levarmos em conta as instâncias inorgânicas da 

vida, o impulso se daria por meio de “oposições ontológicas”, algo que não surpreenderá 

aqueles que atentaram para o papel de destaque conferido pela filosofia nietzschiana à guerra 

como instrumento da superação da vida. Ora, ele dirá, prazer e dor não são fenômenos 

dispares, mas algo diverso, dado que o primeiro se expressa muito mais como o resultado do 

crescimento sensível do sentimento de poder (27 [25] Verão – Outono de 1884), algo que 

exige a superação de oposições e, nos casos estritamente orgânicos, uma relação edificante 

por meio da dor.  

O que seria o prazer senão “um estímulo do sentimento de poder por meio de um 

obstáculo” superado, algo que se revelaria, por exemplo, quando a “vontade mais forte dirige 

a mais fraca” (35 [15] Maio – Julho de 1885); um processo geralmente doloroso para todas as 

instâncias no jogo de poder. Isso implica dizer que todo vivente que pensa ou sente é 

impulsionado pelo “querer”, e sendo assim, o que seria o prazer senão “um estímulo do 

sentimento de poder por meio de um obstáculo [superado]” (Ibidem). Esse princípio da 

superação de si mesmo é elevado por Nietzsche a tal ponto na cadeia ontológica que podemos 

afirmar sem qualquer receio que a vontade de poder é equivalente às noções de “vontade de 



120 
 

 
 

criação ou de transformação ou [ainda] de autossuperação” (35 [60] Maio – Julho de 1885). 

Com essa tese, Nietzsche parecia ter em vista oferecer um conceito dinâmico, algo 

problemático em termos analíticos, pois a própria noção de “conceito” parece se desfazer 

diante da percepção do dinamismo configurador de formas da vida; no entanto, ele pouco se 

importava com as contradições que envolviam seu pensamento. 

 

 

2.4 A temporalidade do devir 

 

 Ao final do fragmento 38 [12] podemos conferir uma série de passagens que 

preconizam a emergência do eterno retorno no íntimo desse esquema ontológico, algo que só 

ratifica a intuição heideggeriana de que existiria um vínculo estreito entre essa doutrina com a 

concepção da vontade de poder, por mais que não confirme suas considerações finais acerca 

dessa relação. Hoje em dia a associação entre os dois conceitos não é mais novidade, 

entretanto, no início, a tese de Heidegger foi alvo de muitas críticas por parte daqueles que se 

dedicaram a defender a obra de Nietzsche da ênfase depreciativa evocada pela leitura 

heideggeriana. O ponto central para a oposição feita a essa ideia não era a associação entre 

vontade de poder e eterno retorno, e sim a clara tentativa de rebaixar a filosofia nietzschiana 

em vista de uma constante autopromoção da parte de Heidegger. 

A despeito disso, o que temos certeza é que Nietzsche não elaborou detalhadamente e 

muito menos concluiu a doutrina do eterno retorno, por mais que possamos encontrar pistas 

dessa concepção nos escritos de juventude, entre outras possibilidades de interpretação. A 

primeira menção oficial ao eterno retorno aparece n’A gaia ciência, no clássico aforismo 341. 

O maior dos pesos; consequentemente, a ideia antecede oficialmente o conceito de vontade de 

poder. Essa alegoria foi imortalizada pela seguinte interpelação: “E se um dia, ou uma noite, 

um demônio lhe aparecesse furtivamente em sua mais desolada solidão e dissesse: ‘Essa vida, 

como você está vivendo e já viveu, você terá de viver mais uma vez e por incontáveis vezes” 

(GC, V, § 341). Inicialmente o que podemos dizer é que tais palavras têm uma função similar 

ao imperativo categórico kantiano, pois a parábola montada por Nietzsche não dita como 

deveríamos agir, e sim como chegar às próprias conclusões no que diz respeito ao agir. 

 Seja como for, este seria apenas o semblante ético da doutrina do eterno retorno, pois 

no segundo momento, especialmente quando associado à vontade de poder, ele ganhará uma 

função maior dentro projeto filosófico de Nietzsche (MARTON, 2007, p. 293). Independente 



121 
 

 
 

disso a associação entre o eterno retorno e a vontade de poder é inegável, bastando-nos tentar 

elucidar o que está no cerne de uma relação nunca efetivamente esclarecida pelo próprio 

autor. Desde a primeira aparição oficial, o eterno retorno sempre esteve associado a uma 

noção emblemática de afirmação da totalidade da vida, e em contrapartida essa afirmação 

acabara sendo carregada por uma metáfora que ultrapassou o período de juventude da obra de 

Nietzsche: a sabedoria dionisíaca. No princípio, a força dionisíaca era entendia como uma 

pulsão artística do mundo natural, um fenômeno ainda mais rudimentar que tantas outras 

faces da vida, ao exemplo maior do que chamou de força apolínea, enquanto antítese 

conceitual e expressão da racionalidade helênica. 

De forma geral, o que podemos afirmar brevemente é que a adoção dessas metáforas 

tivera por objetivo diagnosticar a cultura ocidental, sobretudo em seus aspectos teóricos. Por 

fim, a força dionisíaca designaria a pulsão primordial da vida, exprimindo “uma certa 

compreensão do devir, pensado como potência irresistível de metamorfose” (WOTLIING, 

2011, p. 31); enquanto a apolínea, uma força não menos natural que a dionisíaca, designaria o 

mundo onírico idealizado no panteão de deuses gregos e, de maneira mais ampla, a própria 

linguagem (Ibidem, p. 18). O diagrama traçado por Nietzsche nos indica uma relação entre 

dois fatores principais, o que denomina por “embriaguez e sonho” (NT, 2007, § 1); sendo a 

primeira instância a superação de todos os dualismos e distinções morais impressos na 

linguagem, enquanto a segunda definiria a emergência desses problemas.  

A verdade é que ao final de sua carreira, Nietzsche retomou muitas das implicações 

d’O nascimento da tragédia para a compreensão de que a aparência reinaria absolutamente no 

universo (ASTOR, 2013, p. 204), sendo o sonho apolíneo apenas uma versão fragmentada 

desse movimento. Segundo esses termos, o reino da aparência é a simples totalidade da vida, 

ao passo que o mundo seria entendido como fogo-fátuo e dança de espíritos, e mesmo o 

homem do conhecimento seria apenas um recurso de prolongamento dessa dança (GC, “A 

consciência da aparência”, §54). É justamente nesse ponto que ressurge a dita teologia 

negativa nietzschiana criticada por Heidegger, um aspecto polêmico que na verdade é um 

ponto insolúvel da obra de Nietzsche; algo que de fato é mais característico das duas 

primeiras fases do seu pensamento e que permearia a totalidade de sua obra. 

Para esclarecer esse tema, recordemos o aforismo §109 d’A gaia ciência onde 

Nietzsche falava que o mundo é caos por toda a eternidade, no sentido da absoluta ausência de 

ordem, divisão, forma, beleza e sabedoria, e não da inexistência da necessidade; isso que, 

como vimos, ele entendeu por vontade de poder. Ao contrário de considerarmos a passagem 



122 
 

 
 

uma expressão torpe de ceticismo, agora estamos em condições de induzir que Nietzsche nos 

convida a pensar o caos como afirmação da totalidade de contradições da vida, e não como 

negação de uma possível ordem. Neste sentido, a intuição de uma “necessidade” tinha em 

vista o imperativo do eterno retorno, algo que, se conectado à concepção da vontade de poder, 

apenas ratifica o entendimento de um ciclo ininterrupto de superação da existência que se faz 

pelo confronto entre forças opostas.  

É preciso informar que Nietzsche induziu daquilo que teriam sido os festivais 

dionisíacos um fator de fundamental importância ao mundo antigo, o que chamou de instinto 

helênico: uma vontade de viver que se materializava numa cultura de afirmação da vida (CI, 

“O que devo aos antigos”, §4). O fenômeno dionisíaco seria a mais elevada expressão do 

mundo antigo, e por isso, Nietzsche literalmente o adotou como um norte teórico, algo que 

teria lhe permitido se distinguir de Schopenhauer, aproximando-se de uma concepção mais 

elevada de vida; uma ideia mais elevada justamente porque seria mais “originária”. 

Entendido como um tipo de regulativo psicológico, a sabedoria dionisíaca teria lhe 

permitido pensar o mundo como superabundância de forças no eterno ciclo de superação de si 

mesmo. O seu raciocínio é o de que o instinto de elevação encontrado no cerne da cultura 

helênica é ao mesmo tempo senso de afirmação da vida, o que teria implicado num desejo por 

vida eterna característico dessa cultura; o eterno retorno da vida, um triunfante Sim à vida, 

acima da morte e da mudança, uma afirmação da verdadeira vida como a continuação geral 

através da procriação e sexualidade (Ibidem). Diferentemente do desejo pela vida eterna 

característico da tradição ocidental – uma postura niilista que teria incorrido no 

amaldiçoamento da existência terrena – o dionisíaco nietzschiano é um tipo de “psicologia da 

elevação” adotado diretamente do mundo pré-platônico, uma espécie de “lente” que nos 

permitiria reavaliar o mundo e a existência individual; isso se ainda for possível falar em 

termos de individuação, pois a prerrogativa do saber dionisíaco seria a própria superação da 

noção de individualidade. 

Desta forma, Nietzsche profere no fragmento 38 [12] que essa vida do “criar 

eternamente a si mesmo, do destruir eternamente a si mesmo” é o seu mundo dionisíaco para 

além de bem e mal, consequentemente, um mundo além das habituais noções de verdade e 

mentira. Sua concepção tenta fazer as pazes com noções como as de ficção, ilusão e mentira, 

pois ao contrário daquilo que a tradição tende a concluir – a associação entre Verdade e Bem 

–, dentro do panorama nietzschiano o simulacro é parte do ciclo de autossuperação da vida. 

Sem a “mentira”, portanto, não existiria a vida, ao passo que a ficção teria um papel 



123 
 

 
 

estratégico no cerne da existência, o que seria a mentira se não a “verdade”? Contudo o fato é 

que Nietzsche não tenta inverter a tábula epistemológica metafísica, apontando-nos para o 

fator dinâmico por detrás das noções de verdade e mentira – literalmente o fenômeno –, o que 

consequentemente nos leva a reavaliar nossos pressupostos teóricos.   

A existência é caos por todos os lados, pois a ficção não é mais entendida como 

“mentirosa, nem nega nada, muito pelo contrário: afirma a vida, relegando qualquer discurso 

sobre o ser em si à negação, à hostilidade, à vontade de morte” (ASTOR, 2013, p. 205). Indo 

um pouco além, percebemos que a linguagem nos prende a termos carregados de valores 

(pesos) pejorativos, sendo grande parte desse trabalho uma simples tentativa de esclarecer que 

os elementos de configuração do conhecimento ultrapassam qualquer logicidade e 

representação finais. Como foi fito, o mundo dionisíaco está para além do bem e do mal, e da 

mesma forma é inacessível à representações conclusivas. Vejamos que, nestes termos, a 

mentira também pode ser considerada inadequada para se analisar a realidade, contudo o que 

Nietzsche faz é um jogo retórico com o intuito de desestabilizar a velha tábula platônica; em 

suma, ele tenta falar em termos “não metafísicos”, no que significa mais uma vez dizer que 

ele anseia por se expressar através de conceitos dinâmicos, contudo esbarra numa forma 

distinta de metafísica. 

Não obstante, o fator dionisíaco teria permitido a Nietzsche conceber a totalidade da 

vida no seu dinamismo relacional, na medida em que a afirmação de todas as faces da 

existência exigiria uma percepção mais ampla, uma disposição que estivesse atenta à relação 

de forças do vir-a-ser no arranjo daquilo que entendemos apenas momentaneamente por 

“realidade”. No limite, não existiria a realidade propriamente dita, mas somente faíscas de 

vida, enquanto resultados do jogo de forças que lhe dá vazão. O fragmento 38 [12] é 

finalizado na ideia de que o vir-a-ser é um transcurso ilimitado sem sentido, ou melhor: um 

círculo de forças sem finalidades maiores que o próprio jogo de poder, um circuito infinito de 

autossuperação. 

Nietzsche denomina este “círculo ontológico” como vontade de poder, enquanto o 

eterno retorno assume o papel de expressão temporal de sua concepção de mundo; talvez 

ainda ele seria o resultado da tentativa de se conceber a vontade de poder em termos 

educacionais, levando em conta que o eterno retorno quase sempre aparece antecedido pela 

palavra doutrina. É nesse sentido que o eterno retorno acaba assumindo parte do programa 

especulativo nietzschiano, diferentemente d’A Gaia ciência onde foi mais um experimento de 

pensamento, um meio de purificação e uma prova de coragem (MARTON, 2007, p. 292). 



124 
 

 
 

Assim sendo, a serpente vita seria uma das metáforas icônicas elaboradas por Nietzsche 

contra o que chamou de “valor daquilo que permanece eternamente igual” (9 [26] Outono de 

1887, p. 288), em suma: a metafísica clássica e a cultura ocidental. 

Sendo um conceito destinado a expressar a temporalidade da vontade de poder, o 

eterno retorno ratifica que a vida seria um processo cíclico de forças em eterna transformação, 

basta-nos agora perguntar: o que eternamente retorna? A resposta mais dedutível é o 

movimento de superação de si mesmo. O eterno retorno definiria o círculo de superação do 

devir, o que em determinados momentos levara Nietzsche a tentar encontrar bases científicas 

para a sua ideia, algo que não altera o raciocínio que elaborou até aqui.  

Ao final de sua vida lúcida Nietzsche ainda nos deixou algumas palavras que ratificam 

a sua insistência no desenvolvimento da ideia do eterno retorno, ao exemplo do fragmento 14 

[188] onde afirma que a constituição pulsional da vida – literalmente, o jogo de forças – teria 

de ser finito e limitado, levando em conta que as forças, concebidas na sua transitoriedade, 

não poderiam crescer infinitamente. Ele de certa forma tenta ampliar a tese da vontade de 

poder retornando para a caracterização das forças nos termos de sua limitação constitutiva, 

uma finitude vital que se estenderia à totalidade do mundo. Se o universo “pode ser pensado 

como grandeza determinada de força e como número determinado de centros de força”, a 

conclusão mais óbvia é que a realidade deveria “percorrer um número calculável de 

combinações no grande jogo de dados de sua existência” (14 [188] Começo do ano de 1888). 

O que seria o eterno retorno se não a infindável reconfiguração das possíveis e calculáveis 

combinações do jogo de forças, o que implicaria no raciocínio de que aquilo que eternamente 

retorna seria a própria realidade enquanto tal. 

Se o mundo seria o resultado da tensão criativa do jogo de forças, o que chamamos de 

“realidade” poderia ser literalmente computável dentro de um número determinado de 

combinações fenomênicas, em suma: o vir-a-ser de forças constitutivamente limitadas dentro 

de um tempo ilimitado levaria à possível consideração do eterno retorno das mesmas 

configurações fenomênicas. Isto implica dizer que é a limitação e a transitoriedade do âmbito 

material – as forças – que nos possibilita conceber o infinito retorno das mesmas; ao passo 

que a própria realidade poderia estar se repetindo ilimitadamente, já que se ela tivesse de 

atingir um fim, este teria sido alcançado há muito tempo.  

Como já foi destacado, o devir é um fim em si mesmo, o que implicara na dissolução 

de qualquer possível conclusão ou estado final a ser atingido no percurso das coisas. É a partir 

dessa percepção cíclica de tempo que Nietzsche evoca a imagem da serpente vita, uma 



125 
 

 
 

menção passageira, ainda assim muito clara ao icónico ouroboros ou uróboros73; uma figura 

mística enigmática, ligada desde a antiguidade à ideia da eternidade e à circulação da vida 

(CHEVALIER, GHEERBRANT, 2007, p. 922). A partir dessa alegoria se torna admissível 

que “cada possível combinação [de forças] seria algum dia alcançada; mais ainda, ela seria 

alcançada infinitas vezes” (14 [188], Começo do ano de 1888) no percurso da existência. 

Vejamos que Nietzsche fala que o universo pode ser pensado, e não necessariamente deve ser 

pensado dessa forma. O itálico a destacar a palavra “pode” literalmente sugere uma 

“possibilidade de leitura”, e é dessa forma que a hipótese nietzschiana é muito mais um 

experimento interpretativo que propriamente um ponto conclusivo de seu raciocínio.   

Isso fica ainda mais claro quando destacamos o papel que o princípio da conservação 

de energia74 acabaria tendo nesse raciocínio. Esse primado teórico resultou no entendimento 

de que a quantidade de força que teremos ao final de um determinado trabalho será o mesmo 

que aquele o iniciara, o que implica dizer que, para Nietzsche, a conservação da vida pode 

exigir tanto o retorno sucessivo das mesmas configurações fenomênicas, quanto ainda pode 

indicar o retorno ilimitado do processo de superação da vida. No cerne da questão, o poder 

não só é o elemento que orientaria a totalidade dos entes – no limite, o senso de conservação e 

autossuperação da vida – e também a própria leitura nietzschiana, o que enfatiza ainda mais o 

descomprometimento do autor com uma hipotética verdade. Em vista disso, o eterno retorno 

será compreendido aqui como um princípio ontológico, na medida em que essa possibilidade 

se adequa mais à leitura que fizemos até agora da vontade de poder, mas nem por isso 

descarta as demais possibilidades aferidas pelo próprio Nietzsche. 

Por mais que o eterno retorno seja marcado por uma série de contribuições inusitadas 

que vão desde as influências dos pensadores pré-platônicos à física clássica, é de se admitir 

que o raciocínio nietzschiano não encalha em prerrogativas positivistas. Se por um lado ele 

chegou a considerar a existência de um movimento que determinaria o ciclo de superação da 

realidade, uma necessidade imposta pelo devir, por outro Nietzsche não confirmar 

enfaticamente a sua tese. Levar em consideração a necessidade ou a vontade que atravessaria 

                                                             
73 Palavra que vem do grego antigo oura (οὐρά) que significa "cauda" e boros (βόρος) aquele que "devora". O 

ouroboros é uma imagem que remete a uma “serpente circular” que, segundo as tradições místicas, simbolizaria 

a eterna circulação da obra (ROOB, 2017, p. 403), carregando consigo as ideias de fecundidade, movimento, 

continuidade, autofecundação e evolução que se encerra em si mesma, em suma: o eterno retorno 

(CHEVALIER, GHEERBRANT, 2007, p. 922). As palavras de Nietzsche parecem evocar essa figura mística, 

por mais que a menção à serpente vita seja excepcional nos escritos nietzschianos. 
74 O princípio de conservação de energia de Julius Robert von Mayer, físico e médico de origem alemã, entende 

que a energia inerente a um determinado processo sempre é constante, ou seja, que a energia não é criada, muito 

menos tem um fim em si, mas que se transforma continuamente. Mayer não tinha em vista a ciclicidade 

cosmológica, mas Nietzsche acrescentou esse dado a sua interpretação do fenômeno quando se dedicou aos 

estudos ciência materialista. (SAFRANSKI, 2005, p. 210)  



126 
 

 
 

o mundo, isto é, seu ciclo irremediável de efetividade, significa dizer que não seria possível à 

vida não ser ela mesma; no caso, se o mundo é entendido como vontade de poder, o eterno 

retorno delimitaria o âmbito de atuação da vida nos trâmites desse afeto primitivo. 

 

2.5 O afeto primitivo  

 

É inegável que a vontade de poder é o resultado de uma especulação inconclusa, e é 

por isso que a tese carrega consigo lacunas curiosamente problemáticas e ao mesmo tempo 

virtuosas; algumas delas sendo decorrentes do estilo de escrita do próprio Nietzsche, outras a 

consequência direta de uma vida conturbada e doentia. Seja como for, a vontade de poder 

chama a atenção para duas hipóteses gerais que não alteram a nossa leitura: a primeira 

enfatiza que não existe qualquer essência originária da vida, e por mais que pudéssemos 

conceber tal coisa, ela seria o simples vir-a-ser; em segundo, a ideia destaca que, no fundo, a 

vida é um abismo enigmático, talvez mesmo um abismo “nadificador”. Por mais que seja 

impossível idealizar um princípio configurador de todas as coisas, é perceptível que Nietzsche 

brinca com a riqueza de possibilidades envolta dessa hipótese, apontando-nos por fim para um 

verbo criador e reconfigurador de realidade, onde o conflito entre forças opostas vigoraria 

como o centro de perpetuação de uma realidade verbal e caótica. 

Seja como for, o mundo dionisíaco destacado no final do fragmento 38 [12] pode ser 

considerado um vislumbre de inspiração heraclítica, algo que nos dita que a guerra seria o 

fundamento de toda a existência (SAFRANSKI, 2005 p. 58); e por mais que ainda possamos 

enfatizar outras contribuições importantes para a inferência nietzschiana, a orientação pré-

platônica foi de fato a primeira e a última grande referência de seu pensamento. A partir dela 

é que o real lhe seria caracterizado como uma luta que impulsiona o movimento de todas as 

coisas, um entrecruzamento perspectivístico de finalidades no combate por uma supremacia 

nunca efetivamente alcançada. Em direção ao poder os caminhos são diversos, e Nietzsche 

cogita a possibilidade de que no fundo todas as metas e finalidades (perspectivas) atestariam a 

vigência de um princípio norteador que atravessaria todas as coisas. 

Por isso mesmo estamos em condições de considerar a possibilidade de que essa tese 

fale daquilo que o grego, sob a designação psyché (Ψυχή), caracterizou como um movimento 

que, desde si mesmo, move a si mesmo (FOGEL, 2008, p. 11); ou ainda cogitar que a vontade 

de poder é uma tese que acaba delineando os caracteres de uma percepção moderna de physis 

(SAMPAIO, 2008, p. 143), uma especulação que literalmente nos oferece uma chave de 



127 
 

 
 

entendimento de inspiração pré-platônica, como um tipo de arché moderna. Afinal de contas, 

quando Nietzsche adota um princípio especulativo heraclítico, ele passa a caracterizar a vida 

como verbo criador e destruidor de si mesmo, onda a pluralidade de faces do viver seria o 

resultado de um eterno movimento de diferenciação motora propagado por um instinto 

rudimentar: o pathos (πάθος) do qual resultaria todo o vir-a-ser.  

No meio dessa investigação o poder (Macht) é entendido como o conteúdo de primeira 

ordem de todo o movimento da vida, e por mais que seja encarado como um princípio 

dinâmico e plurifuncional para o qual se destinaria todo o curso da existência, segundo o 

raciocínio nietzschiano a vida seria, desde a sua constituição preliminar, poder cíclico em 

atuação; justamente porque todo acontecimento poderia ser reduzido ao intento de ampliação 

de poder (2 [88] Outono de 1885 – Outono de 1886). Nietzsche parecia ter em vista uma 

relação contínua decodificada no horizonte da tensão, o pathos para o qual o vir-a-ser se 

destinaria, ao mesmo tempo que seria o princípio de todas as coisas.  

Nestes termos, a existência lhe é caracterizada como uma unidade múltipla que se 

realiza sob um único horizonte: o poder (MOURA, 2005, p. 197). Consequentemente, ao 

adotar para si elementos de diversas áreas do conhecimento, ao exemplo maior de conceitos 

como força, finitude, limitação, guerra, tensão, conflito, superação de si mesmo e ciclicidade 

temporal, Nietzsche acaba atribuindo à sua tese um caráter verbal e cíclico que se afasta da 

típica orientação epistemológica do Ocidente; uma definição que teria em vista o ser na sua 

relação necessária, e não uma hipotética essência ou a obtenção de leis que nos possibilitariam 

“controlar a natureza”, como diria Heidegger.  

Apresentar a vontade de poder como uma solução para todos os enigmas da história 

nos parece uma forma de se posicionar diante a tradição, pois como vimos Nietzsche, não foi 

um positivista, mas também não era um cético qualquer. Ora, se cunhar no devir o caráter do 

ser definiria a mais elevada expressão da vontade de poder (7 [53] Final de 1886 – Primavera 

de 1887), abster-se dessa maneira de agir não seria própria às manifestações mais elevadas da 

vida. Ao assumir suas possibilidades e limitações epistemológicas – o perspectivismo – a tese 

nietzschiana não abre mão da própria “realidade”, pois se por um lado Nietzsche admitia que 

a vontade de poder é uma interpretação entre tantas outras, por certo não a considerava apenas 

mais uma qualquer (MARTON, 2007, p. 302). Apenas o fato do perspectivismo estar inscrito 

na sua tese a colocaria acima de muitas outras, sobretudo o longo e encadeado debate 

estabelecido com tantas correntes de pensamento atribui à vontade de poder um caráter 

significativamente elevado e distinto.  



128 
 

 
 

É preciso observar que a vontade de poder assume como contraponto o conceito 

schopenhaueriano de vontade, e por mais que Nietzsche siga de perto essa fórmula, é fato 

consumado que ele se dedicou muito para se distanciar do velho mestre. No limiar, a palavra-

chave que diferenciaria o conceito assumido por Nietzsche daquele legado por Schopenhauer 

é a pedra de toque de toda a problemática em volta da filosofia nietzschiana: Macht. 

Tendo em vista esclarecer a problemática em volta do termo Macht, sabemos que a 

natureza de uma tradução é em si mesma conturbada, especialmente no caso da passagem de 

uma língua de tronco germânica para outra de origem latina. A língua alemã é há muito tempo 

reconhecida por seu poder analítico, e por isto sua precisão no trato conceitual é incontestável, 

o que não significa dizer que ela seja um idioma completamente fechado à hermenêutica; 

ainda mais quando lembramos que Nietzsche ficou conhecido por instituir uma ruptura no 

caráter da produção acadêmica do século XIX – acompanhando o movimento romântico que 

fazia o mesmo nas artes – utilizando-se da literatura e de uma escrita experimental, o que 

custou muito a ser reconhecido pela tradição filosófica posterior. 

Apesar disso, o termo Macht carrega consigo uma peculiaridade que está na base da 

discordância sobre a melhor tradução possível para o conceito chave de Nietzsche: Der Wille 

zur Macht; e talvez ainda sobre o “porquê” da emergência de uma infinidade de correntes 

interpretativas que tomara como apoio a obra nietzschiana. Macht é uma palavra de gênero 

feminino que pode nos levar basicamente a três caminhos de tradução: poder (m) – levando-se 

em conta uma tradução literal – potência (f) – atentando para o detalhe de que, se usada nesse 

sentido, a palavra designaria um “estado” (Staat) – ou ainda força (f) – caso menos suspeito, 

já que o alemão oferece-nos a palavra Kraft para a designação dessa ideia 

(LANGENSCHEIDT, 2011, p. 1008). Traduzir Macht para poder ou potência pode aparentar 

ser apenas uma questão estilística sem grandes implicações; todavia, quando o caso é a 

filosofia nietzschiana isso não se aplica, posto que ela é uma obra aberta e lacunar que exige 

do leitor uma interação complementar, o que traz consigo uma série de possibilidades, como 

também de riscos. 

Chamando a atenção para o gênero do termo que acompanha o conceito nietzschiano –  

vontade (f) – estaríamos inclinados a concluir que a palavra potência seria mais adequada a 

uma tradução tipográfica. Contudo, no alemão o termo Wille é do gênero masculino, sendo a 

tradução de Macht por poder ainda mais adequada, sem falar que esse último não assume 

função adjetiva, e sim a de um substantivo complementar para o qual o verbo Wille se 

destinaria a existir, mesmo que “coisificado”. No final das contas, por adotarmos a opção 



129 
 

 
 

“vontade de poder”, constatamos apenas uma inversão de gêneros que não traz consigo 

problemas significativos: 

 

Wille (m) zur Macht (f) 

vontade (f) de poder (m) 

 

Já no caso da opção “potência”, devemos levar em consideração o fato de que, nesse 

sentido a palavra designa um estado de coisa, o que na língua portuguesa nos deixa a intuição 

de uma condição, natureza, qualidade [essencial] ou status de um ente, e apenas muito 

tardiamente nos indicaria uma referência dinâmica e mais aberta que seria o caso de uma 

“circunstância” (HOUAISS, 2009, p. 515). Estabelecendo a relação com essa possibilidade, 

conjuntamente com suas ramificações na língua portuguesa – estado, condição, natureza, etc. 

– quando observadas sob a semântica alemã, dificilmente poderíamos sustentar que Nietzsche 

falava estritamente de uma essência (Wesen, Essenz). No final das contas, veremos que a 

adoção de potência, poder ou ainda “chance” – como foi o caso de Georges Bataille 

(WOODWARD, 2016, p. 120) – indica-nos muito mais uma predisposição hermenêutica do 

intérprete que propriamente um traço do conceito, pois o que constatamos na investigação 

nietzschiana são suas lacunas textuais, como ainda uma descrição enfática daquilo que seria o 

modo de ser do devir. 

Devemos ainda levar em consideração o termo zur que significa “para”, uma 

expressão que designaria o movimento de Wille em direção à Macht. Diferentemente da 

acepção schopenhaueriana que entendia na vontade a manifestação de uma carência 

ontológica, o raciocínio nietzschiano a compreendeu como um conceito contínuo e fechado 

em si mesmo. Para Nietzsche a vontade não designa um processo angustiante por algo que lhe 

faz falta, mas um movimento de potencialização contínuo, sendo assim, algo que já lhe seria 

constitutivo desde o princípio. É desta forma que poder ou potência podem exercer 

perfeitamente a função da palavra alemã Macht, e talvez esses termos expressem faces 

distintas e complementares do conceito nietzschiano. 

O que fica patente é que Nietzsche acaba tombando na metafísica pela impossibilidade 

mesma de se furtar à linguagem, além de que ele nunca esteve alheio ao problema, já que 

constatamos a sua luta para se apartar dessa tradição. É por isso que Müller-Lauter defendeu 

que a filosofia nietzschiana colocava em cheque a própria concepção de vida, apresentando-a 

como unidade organizada, ao passo que enfatizava o “caos” que lhe seria inerente como parte 



130 
 

 
 

de sua pluralidade constitutiva (2009, p. 15); sendo, portanto, uma concepção contrária à 

metafísica tradicional, e não à universalização de juízos inerente ao conhecimento discursivo. 

Porém há uma linha tênue, mas factual que nos possibilita afirmar até que ponto Nietzsche 

delineou ou não um diagrama metafísico, especialmente se nos debruçarmos sobre o que 

passou a ser entendido por metafísica posteriormente à filosofia crítica. 

Ainda assim, quando Nietzsche afirmou que a “partir do incondicionado não poderia 

surgir nada condicionado”, já que tudo aquilo que conhecemos é dinâmico e condicionado no 

tempo e espaço, a principal consequência de seu raciocínio é a de que “não há nada 

incondicionado” (26 [429] Verão – Outubro de 1884), por conseguinte, não seria possível 

falar de uma essência de todas as coisas. Paralelamente, pode-se perceber o porquê dele nunca 

se referir a uma natureza ou a um estado de pureza e imobilidade quando tratava da vontade 

de poder, uma vez que seu objetivo era obter uma definição que não sucumbisse ao 

pessimismo inerente à cultura ocidental. 

No final das contas a tradução de Macht por “poder” parece-nos se adequar mais ao 

todo da obra nietzschiana, além de que essa ideia deu passos tímidos e contínuos no seu 

pensamento; por mais que o termo poder ainda seja igualmente admissível para retratar outros 

aspectos subsequentes da definição original. Temos como exemplo disso o aforismo §262 do 

livro Aurora, intitulado O demônio do poder, um pequeno texto que antevê muito do que 

Nietzsche diria sobre essa ideia quando declara: “o demônio dos homens é o amor ao poder. 

Seja lhes dado tudo, saúde, alimento, habitação, distração – eles continuam sendo infelizes e 

caprichosos: pois o demônio insiste em esperar, ele quer ser satisfeito” (A, IV, § 262). 

Podemos ainda dar um passo atrás nos escritos de juventude onde constatamos uma clara 

afinidade da parte de Nietzsche com uma cultura onde reinaram os filhos da noite: “a guerra, a 

obsessão, o engano, a velhice e a morte” (CP, “A disputa de Homero”, § 9), em resumo, uma 

existência dominada por Nix e Érebo75. 

Nietzsche considerou que no mundo grego a luta era cura e salvação, sendo a 

crueldade do vencedor o maior júbilo da vida (Ibidem, § 10). Isso justifica a afirmação de que 

os gregos foram os homens mais humanos da antiguidade, porque possuíam “em si um traço 

de crueldade, de vontade destrutiva, ao modo do tigre” (Ibidem, § 9); entretanto, 

concomitantemente um comedimento racional que conseguiu contrabalancear a pulsão 

dionisíaca de destruição. Enfim, segundo a interpretação nietzschiana, no mundo grego 

reinara um ideal cavalheiresco fundado no culto ao poder como o sentido de toda a vida 

                                                             
75 São as personificações helênicas da Noite e da Escuridão. 



131 
 

 
 

comunitária, e levando em conta o envolvimento que teve com tal leitura ao longo de toda a 

vida, somos levados a considerar que a sua concepção de mundo acabara fortemente 

influenciada pela cultura helênica.  

Não foram poucas as vezes em que Nietzsche voltou a ratificar o sentido violento de 

sua tese principal, algo que parece sempre fazer uma referência direta às leituras juvenis da 

cultura grega. Como disse: “querer [Wille] em geral” significa “o mesmo que querer-vir-a-

ser-mais-forte, e também querer os meios para tanto” (11 [96] Novembro de 1887 – Março de 

1888). Em outro importante fragmento datado de 1888 introduzirá a noção de que a vontade 

de poder seria “essencialmente” uma vontade de violação, assim como um senso mínimo de 

proteção contra as violações (14 [79] Começo do ano de 1888), raciocínio que aponta para um 

movimento ontológico onde cada átomo atuaria em “direção ao ser como um todo”, por mais 

que antes tenha alertado que as coisas “não se comportam regularmente, não se comportam 

segundo uma regra” (Ibidem). É inegável que Nietzsche mergulha numa descrição 

fenomênica do vir-a-ser, advertindo que tal programa não teria finalidades positivistas ou 

metafísicas, não se abstendo do valor e do papel que suas palavras teriam no futuro por vir. 

Mais abaixo no mesmo fragmento ele concluirá com a seguinte consideração:  

 

fenomênico é: a imiscuição do conceito de número, do conceito de sujeito, 

do conceito de movimento: temos nosso olhos, nossa psicologia sempre 

ainda aí. Se eliminarmos esses ingredientes: então não resta nenhuma coisa, 

mas quanta dinâmicos, em uma relação de tensão com todos os outros 

quanta dinâmicos: cuja essência consiste em sua relação com todos os outros 

quanta, em sua ‘atuação’ sobre eles – a vontade de poder, não um ser, não 

um devir, mas um páthos, é o fato mais elementar, a partir do qual apenas se 

obtém um devir, um atuar...” (Ibidem) 

 

 Ou seja, Nietzsche não parecia ter qualquer receio em dizer o que “é” o real, na 

medida em que advertia sobre o que significava tal projeto: lançar luz sobre os limites e 

possibilidades de tal empreendimento, e além de tudo simplesmente viver. Segundo o seu 

raciocínio, por detrás dos nossos juízos existiriam “relações de força”, quantidades dinâmicas 

de poder que nos impossibilitam tocar a essência da vida, pelo simples fato de que não 

existiria uma essência do tipo, sendo tudo determinado como pela tensão contínua e 

plurifuncional do devir; consequentemente, o perspectivismo é entendido por ele como um 

fator universal de determinação dessas relações vitais. Para o bem ou para o mal a “nossa 

carência indissolúvel por conservação” nos levaria a se posicionar constantemente diante do 

“um mundo mais tosco de algo permanente, de ‘coisas’ etc.” (11 [73] Novembro de 1887 – 



132 
 

 
 

Março de 1888), um mundo metafórico edificado na simples impossibilidade de se agir 

contrariamente ao sentido da vida.  

Isso levou Nietzsche a considerar que não haveria nenhuma vontade, mas apenas 

pontuações volitivas que constantemente ampliam ou perdem seu poder (Ibidem). Em 

contrapartida, não foram poucas as vezes em que dialogou com a possibilidade de se obter um 

entendimento mais amplo dessa instância pré-conceitual, uma investigação que poderia levar 

à substituição de tudo aquilo que conhecemos até aqui por algo mais amplo e ambicioso. 

Sua ideia trilha a possibilidade de substituição da infinidade de formulações 

metafísicas – entre as quais também estavam as implicadas as teorias científicas – por uma 

única causalidade primitiva. Ele sugere então que se nada em nossos juízos for efetivamente 

real, “exceto nosso mundo de desejos e paixões, e que não possamos descer ou subir a 

nenhuma outra “realidade”, exceto à realidade de nossos impulsos entre si”, poderíamos 

“fazer a tentativa e colocar a questão de se isso que é dado [as paixões e afetos] não bastaria 

para compreender, a partir do que lhe é igual, também o chamado mundo mecânico (ou 

‘material’)”. Essa hipótese permitiria “definir toda força atuante, inequivocamente, como 

vontade de poder” (BM, “Dos preconceitos dos filósofos”, § 36), uma investigação que, como 

ele mesmo diz no fragmento 14 [79], vida o páthos a partir do qual apenas se obtém todo 

devir e atuar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



133 
 

 
 

CPÍTULO III 

A DOUTRINA DE ZARATUSTRA 

 

Sob o título desprovido de perigo ‘a vontade de poder’ deve 

ganhar voz, com isso, uma nova filosofia, ou, dito de 

maneira mais clara, a tentativa de uma nova interpretação 

de todo acontecimento: naturalmente, apenas de maneira 

provisória e à guisa de ensaio, só de maneira preparatória 

e pré-conquistadora, só ‘preludiando’ algo sério, para o 

que se precisa de ouvidos iniciados e seletos 

 

(40 [50] Agosto – Setembro de 1885) 

 

1. Metafísica da vontade de poder 

 

Até o momento ficou claro que Nietzsche de fato tentou elaborar um projeto destinado 

à superação da tradição ocidental, algo que estivesse além de toda a metafísica platônico-

aristotélica. Mas ao conceber a possibilidade de que “todo ‘fim, toda ‘meta, todo ‘sentido’ não 

serem outra coisa senão expressão de uma vontade”, que seria “inerente a todo acontecimento, 

a vontade de poder” (11 [96] Novembro de 1887 – Março de 1888), ainda podemos nos 

perguntar se ele não estaria elaborando um diagrama com inspiração metafísica. Ora, ao 

buscar por uma causalidade fundamental que estivesse em condições de reconduzir todos os 

resultados dos projetos que marcaram a nossa história até aquele momento, parece-nos que o 

seu plano era marcado por prerrogativas metafísicas, o que não é de se espantar.  

Antes dele, Schopenhauer não teve qualquer receio em se assumir como um 

metafísico, construindo uma teoria claramente engajada à história do pensamento ocidental. 

Contudo, Nietzsche se afastou oficialmente de tal possibilidade, por mais que ao final de sua 

carreira tenha admitido a óbvia proximidade com o velho mestre, quando afirmou: “a 

interpretação schopenhauriana do em si da vontade foi um passo essencial”, alertando em 

seguida que um traço muito preciso o diferencia de Schopenhauer: “divinizar essa vontade”, 

no que significa dizer: justificar a vida “mesmo em seu caráter mais terrível, mais ambíguo e 

mendaz: – para tanto, tinha nas mãos a fórmula do ‘dionisíaco’” (9 [42] Outono de 1887). E 

essa necessidade de justificação da totalidade da vida, mesmo de suas faces mais 

contraditórias e fragmentadas, o levou a conceber uma “vontade una” (11 [96] Novembro de 

1887 – Março de 1888), onde o poder seria o elemento propulsor e orientador de toda forma 

de vida. 

 



134 
 

 
 

1.1 Nos passos da tradição? 

 

Um dos principais motivos apresentados como justificativa dessa ideia foi uma 

concepção similar àquela apresentada pelo pensamento heideggeriano algum tempo depois: a 

de que no decorrer da história a metafísica se viu ensandecida pelo positivo que, em razão de 

sua aparente primazia sobre o negativo, se arroga ser o absoluto e originário. Para Heidegger, 

essa teria sido a base de toda a lógica tradicional e a fórmula propulsora de nossa ontologia 

(HEIDEGGER, 2009, p. 355). Foi por isso que afirmou que a filosofia nietzschiana deu 

continuidade a esse imenso projeto de logicização da existência, priorizando as análises do 

ente – e não do ser – e, consequentemente, desdenhando a dita “nulidade” – o nada ou o não-

ser – característicos de uma ontologia naturalista predatória.  

Ao definir a vida como vontade de poder, Nietzsche teria objetificado 

pragmaticamente a vida contra o primado essencial do ser (Idem, 2997, p. 3), limitando as 

possibilidades existenciais do Dasein ao distanciá-lo do nada originário, o que para 

Heidegger implicava falar de uma verdadeira e genuína experiência de pensamento (Alétheia). 

O que podemos deduzir é que de fato, pelo menos durante algum tempo, Nietzsche mergulhou 

no positivismo do século XIX, algo que é no mínimo previsível para um contexto marcada 

pelo otimismo cientificista. 

Ainda assim, o que concluímos é que Heidegger se aproveitou dessa característica do 

pensamento nietzschiano para induzir o entendimento de que haveria nela um “desprezo pelo 

abstrato” e o “não-ser”, raciocínio que não se confirma na nossa leitura. O primeiro ponto que 

podemos eleger em defesa de Nietzsche é que na sua obra há uma preocupação significativa 

com o “nada”, especialmente quando o considerou o limite de desague do vir-a-ser, 

lembrando que logo no início do fragmento 38 [12] ele ratifica que a vida se encerra “no 

‘nada’ como por seu limite, nada que se desvaneça, nada desperdiçado, nada infinitamente 

extenso, mas sim, como força determinada, posto em um determinado espaço, não em um 

lugar que fosse algures ‘vazio’, antes como força em toda parte”. Não é por menos que a 

noção de niilismo é recepcionada com muita serenidade por Nietzsche, dado que a “falta de 

sentido” de todas as coisas é aquilo que está na base no vir-a-ser.  

Também é perceptível como Nietzsche reluta em admitir uma realidade para além 

daquilo que consideramos “natural”, acabando por levantar a possibilidade de que a fonte de 

todo o vir-a-ser seria um fator universal imperceptível e fora dos parâmetros empíricos de 

constatação, mas também inacessível à lógica: o poder. Em sua defesa, também podemos 



135 
 

 
 

alegar que há uma forte preocupação com a simples abstração filosófica, no entanto Nietzsche 

compreendia que toda e qualquer expressão intelectual era uma manifestação direta da 

vontade de poder, ou seja: se o ato de avaliar o ser se revela desde já como a atuação da 

própria vida (11 [96] Novembro de 1887 – Março de 1888), somos levados a considerar que o 

pensamento nietzschiano está mergulhado numa intuição filosófica de viés pré-platônico. É 

justamente por isso que a sua tese central acaba sempre reconduzindo as análises e 

ramificações paralelas das diversas publicações para o ponto de partida de seu raciocínio, 

como se por detrás de tudo subsistisse um panorama intuitivo e naturalista de pensamento.  

Heidegger tem razão quando afirma que a “vontade de poder é a essência do poder” e 

que tal vontade “não é algo fora do poder, mas o comando do exercício do poder que impera 

na essência do poder” (HEIDEGGER, 2007, p. 3), pois de fato, Nietzsche concebeu que “a 

essência mais íntima do ser é vontade de poder” (14 [80] Começo do ano de 1888).  Ainda 

assim, como resultado de que da tentativa de demonstrar “que toda vida” se mostraria como 

fórmula reduzida de uma tendência conjunta, para Nietzsche estaria em jogo “uma nova 

fixação do conceito ‘vida’ como vontade de poder” (9 [13] Outono de 1887). Contudo, resta-

nos outras tantas passagens onde ele volta a problematizar a ideia do mundo quando nos diz 

que, se nos abstrairmos momentaneamente de nossa existência – nossos preconceitos morais, 

nossos traços psicológicos, etc. – o mundo que nos referimos não existe em si, mas apenas um 

mundo relacional e dinâmico (14 [93] Começo do ano de 1888). É a nossa existência 

perspectivística que atribui as formas e cores ao “mundo”, sendo este, portanto, uma pintura, 

um produto de um vir-a-ser artístico. 

O ser daquilo que entendemos por mundo “é essencialmente diverso em cada ponto: 

ele pressiona em casa ponto, resiste-se a ele em cada ponto – e essas somas são em cada caso 

completamente incongruentes” (Ibidem), o que tornaria inadmissível a hipótese de um ser em 

si. O mundo é um processo relacional, dinâmico e plurifuncional, e o ato de se descrever essa 

“arquitetônica” é apenas uma entre tantas expressões viáveis dentro do jogo de forças da vida, 

nos sobrando apenas uma existência perspectivística quando lidamos com o problema. 

Müller-Lauter foi um dos principais defensores dessa posição anti-heideggeriana em relação à 

obra de Nietzsche, afirmando que o ponto crítico de tudo isso estaria na lógica que 

determinaria a nossa linguagem: uma falsificação do múltiplo efetivo em simplificações 

admissíveis ao viver, sendo, portanto, algo de fundamental importância à vida humana (2009, 

p. 42-43); ou pelo menos até certo ponto, ao passo que teria sido a lógica que nos levou ao 

estado de decadência ocidental. 



136 
 

 
 

Vimos como Nietzsche passa longe da tentar reinventar uma filosofia do realismo 

lógico, sendo que a sua tese diz respeito ao que chamamos de “dupla falsificação”, na medida 

em que posições extremas seriam a única saída para a problemática deixada pela metafísica 

ocidental (5 [71] Verão de 1886 – Outono de 1887). É por isso a vontade de poder se assume 

como uma ficção proposicional, dado o seu caráter anti-lógico, ateleológico e metafórico, sem 

se abster de sua realidade pulsional, dinâmica e pragmática; uma ideia elaborada a partir de 

certas premissas histórico-filosóficas, mas ainda assim conduzida contra essa tradição. Como 

ele mesmo afirmou, Schopenhauer teria deixado de dar um passo que seria divinizar a vontade 

de vida, mantendo-se preso ao pensamento cristão (9 [42] Outono de 1887), sendo agora o 

papel de Nietzsche tentar purificar essa filosofia a partir de uma prerrogativa dionisíaca ou 

pagã. 

Consideramos que a filosofia nietzschiana se funda numa interpretação muito precisa 

do pensamento pré-platônico, o que necessariamente a insere na história da filosofia ocidental 

e no percurso da metafísica clássica. Mas antes de tomarmos uma conclusão precipitada, é 

importante ver que, segundo Nietzsche, a metafísica é um fenômeno que se encontra em 

oposição ontológica a qualquer expressão genuína da vida. Portanto, quando ele se refere à 

“metafísica” em sentido pejorativo, tinha em vista a cultura clássica que se fizera desde Platão 

e Aristóteles, e que posteriormente foi encabeçada pelo cristianismo e a ciência moderna; 

tinha-se em vista, portanto, um fenômeno que interpretou por “pessimismo”, ou seja: o baixo 

niilismo ou a decadência das forças vitais. O que Nietzsche faz é tentar revitalizar ou 

reinventar uma tradição moribunda, assumindo parte de suas consequências e premissas 

filosóficas. Vejamos uma curiosa passagem de seus últimos anos de lucidez, onde ele nos diz 

o seguinte: 

 

É preciso ser capaz de admirações fortes, e se arrastar com amor até o 

coração de muitas coisas: senão, não se presta para ser filósofo. Olhos 

cinzentos e frios não sabem qual o valor das coisas; espíritos cinzentos 

e frios não sabem quanto pensam as coisas. Naturalmente, porém, é 

preciso ter uma força oposta: um voo interior de distâncias tão amplas 

que se veja mesmo as coisas, que se admiram, profundamente abaixo 

de si e muito próximas daquilo que se desprezava. (26 [451] Verão – 

Outono de1884) 

 

O que está em questão nesse debate é o status do conhecimento e a possibilidade de se 

obtê-lo, o que acaba sempre lançando Nietzsche no terreno da epistemologia. Os olhos frios e 

cinzentos retratados no fragmento 26 [451] fazem uma referência direta ao modelo de análise 

da tradição – a lógica e a sistemática de positivação empírica – que a impediria de ultrapassar 



137 
 

 
 

a própria miopia teórica. Essa imagem desoladora da filosofia condiz com a guinada 

preparada pelo pensamento nietzschiano, ao passo que a partir de agora o “coração das 

coisas” e o seu “valor” nunca observado entrariam em jogo.  

Mais uma vez entram em questão termos com forte apelo metafísico, mas é perceptível 

como Nietzsche os utiliza conscientemente, desviando-se da acepção tradicional e lançando-

os numa gama de possibilidades interpretativas inovadoras. Seguindo esse raciocínio, ele 

afirma: “O que me distingue da maneira mais fundamental possível dos metafísicos é: não 

concedo a eles de modo algum o fato de que é o ‘eu’ que pensa: ao contrário, considero o 

próprio eu como uma construção do pensamento” (35 [35] Maio – Julho de 1885), isto é, 

como já foi dito, Nietzsche concebe o indivíduo como uma ficção regulativa e dinâmica. No 

mesmo período ele também havia declarado: “Minha preocupação não é com a possibilidade 

de que algo permaneça sem ser conhecido; eu me alegro muito mais com o fato de que pode 

haver uma espécie de conhecimento e admiro a complexidade dessa possibilitação.”  (34 

[249] Abril – Junho de 1885), em suma: a riqueza em potencial da linguagem seria o 

verdadeiro valor e o coração das coisas, o solo fértil para empreendimentos futuros.  

Ao trabalhar com termos metafísicos, Nietzsche passa longe do sentido usual que o 

termo assumiu na tradição, na medida em que um conhecimento puro lhe era entendido como 

simplesmente inacessível (43 [2] Outono de 1884), apontando-nos para algo similar àquilo 

que seria trabalhado pela fenomenologia no século XX: o indivíduo e o conhecimento 

enquanto possibilidades contínuas e não finalidades a serem atingidas. A passagem onde 

afirma que a “Alma, respiração e existência (esse) são equiparadas. O vivente é o ser: para 

além dele, não há nenhum ser” (1[24] Outono de 1885 – Início de 1886), aponta para o fato de 

que não há nada além da interpretação. Mas Nietzsche acaba assumindo conscientemente uma 

posição diante de dessa possibilidade, e talvez seja esse isso que o desclassifique como um 

fenomenólogo estricto senso, por mais que não anule suas contribuições para a área. 

O que estava em questão era uma “consideração artística de mundo”, e portanto, uma 

concepção “antimetafísica” (2 [186] Outono de 1885 – Outono de 1886), no sentido de um 

esquema filosófico na contramão da história ocidental, mas que ainda assim tomaria dessa 

tradição alguns dos elementos mais importante à configuração de seu projeto. No final das 

contas, o que podemos afirmar é que ele não era um metafísico ao passo que entendia essa 

tradição sob a perspectiva de um longo processo especulativo de separação da realidade em 

dois mundos distintos, o dualismo; contudo, Nietzsche também pode ser considerado um 



138 
 

 
 

metafísico, posto que admitia que a metafísica era um elemento inerente a nossa linguagem 

(MARTON, 2016, p. 303), algo radicalmente impossível de se apartar em sentido absoluto. 

Essa “metafísica nietzschiana”, por mais arriscado que o termo nos apareça, pode nos 

fornecer alguns dados interessantes sobre a sua obra. O primeiro deles é a “intencionalidade” 

do seu projeto, a sua finalidade ou, por assim dizer, aquilo a que se destinaria a doutrina de 

Zaratustra, uma vez que é inegável que, por mais aberto que o pensamento nietzschiano seja 

no trato hermenêutico, ele acaba assumindo um posicionamento diante da gama de 

possibilidades que nos oferece, não haveria como ser o contrário. Neste momento precisamos 

nos perguntar o que significa falar de uma “doutrina”, um termo que é desprovido de qualquer 

neutralidade, acabando por revelar a preocupação do próprio Nietzsche em relação às 

possibilidades educativas e políticas em volta de sua obra.  

 

 

1.2 Sobre a intencionalidade da obra nietzschiana 

 

 Em meados de 1885 Nietzsche registrou uma consideração muito preciosa ao nosso 

estudo, o póstumo 35 [37]; e por mais que tal passagem não seja inusitada e muito menos 

fortuita, ela nos serve como um paradigma de pesquisa. Vejamos o fragmento: 

 

“A falsidade de um conceito não é para mim nenhuma objeção contra ele: 

Nesse ponto, talvez, é que nossa língua soe da maneira mais estranha 

possível: a questão é até que ponto ele é fomentador de vida, conservador de 

vida, conservador da espécie. Tenho até mesmo por princípio a crença no 

fato de que as suposições mais falsas são aquelas que para nós se mostram 

como mais imprescindíveis, que sem um fazer-se valer das ficções lógicas, 

sem uma medição da realidade efetiva pelo mundo inventado do 

incondicionado, do igual a si mesmo, o homem não consegue viver e que, 

uma negação dessa ficção, uma recusa prática a ela, significaria o mesmo 

que uma negação da vida. Admitir a não verdade como condição de vida: 

significa afastar de si, naturalmente de uma maneira terrível, os sentimentos 

valorativos habituais. [... E, por fim: que violência foi essa, afinal, que nos 

obriga a abjurar aquela ‘fé na verdade’, se não tiver sido a própria vida e 

todos os seus instintos fundamentais criadores? – de tal modo que nós, 

portanto, não necessitamos evocar essas ‘mães’: – elas já estão em cima, 

seus olhos olham para nós, nós levamos a termo justamente aquilo para o 

quê sua magia nos convenceu.” (35 [37] Maio – Julho de 1885) 

 

 Essas conclusões não nos surpreendem muito, já que não é de hoje que Nietzsche 

insiste em reafirmar a intencionalidade da sua obra. Apesar disso, as leituras hermenêuticas 

que se fizeram sobre o seu legado parecem se esquecer da constatação de que a vida não 



139 
 

 
 

possuiria qualquer sentido a priori, sendo o resultado de uma guerra contínua de uma 

diversidade de forças que se revela na aparente “harmonia” da realidade. O que distinguiria 

Nietzsche da tradição clássica seria justamente a tentativa de suplantar o pessimismo 

filosófico, a faceta decadente ou infrutífera do niilismo; lembrando sempre que, para ele, era 

necessário partir desse ponto de estagnação para se repensar o futuro do Ocidente.  

Para tanto, o primeiro aspecto enfatizado pelo projeto nietzschiano será a necessidade 

de superação do dualismo metafísico “verdade e falsidade”, panorama este que teria levado o 

Ocidente a consequências irremediáveis. E é neste sentido que que tais ficções em si mesmas 

seriam irrelevantes, posto que o viver exerce naturalmente o seu poder, isto é: instituir 

valores. Afinal de contas, ele segue o raciocínio de que inserir no devir o caráter do ser é a 

mais elevada expressão da vontade de poder (7 [53] Final de 1886 – Primavera de 1887), uma 

tese de fundo pragmático que nos conduz à reflexão sobre as consequências por detrás de 

certos juízos, ao contrário da tradição filosófica que buscou pela veracidade dos mesmos. 

Nietzsche tem em vista a perpetuação e o cultivo de certas consequências, pois como diz no 

fragmento 35 [37], a questão a se observar é até que ponto um conceito fomenta, conserva e 

trabalha na perpetuação da vida. 

Vimos no capítulo II como a concepção da vontade de poder é significativamente 

complexa e desafiadora, mas ainda assim de fundamental importância à compreensão da 

filosofia nietzschiana como um todo. Sendo o resultado de um tipo de exercício 

fenomenológico, tal definição nos foi apresentada como poder cíclico que se expressa 

violentamente e tende a se expandir a despeito dos limites que lhe são impostos. Mas por 

existir apenas em pluralidade de formas é que a vida consegue se manter em um movimento 

contínuo, um sucessivo processo de ampliação e retração de suas faces. O que está em questão 

nessa concepção? Para Nietzsche, o exercício da força, visto que a vontade de poder é, em 

última instância, força criativa e violenta em atuação, não havendo muito para se pensar no 

poder para além disto que lhe seria constitutivo. 

Podemos ainda retomar a leitura de viés progressista ao traduzir esse conceito segundo 

a ideia da potência, evocando a conotação da possibilidade como foco do nosso estudo, mas 

sejamos sinceros: não foram poucas as vezes em que Nietzsche enfatizou e voltou a esclarecer 

o caráter criativo e, sobretudo, violento, acumulador e impiedoso de sua concepção de vida. 

Ainda assim, a despeito de qualquer polêmica, consideramos que a vontade de poder é, para o 

bem ou para o mal, uma tese que não exclui muitas de suas possibilidades hermenêuticas; 



140 
 

 
 

poderíamos até dizer que seria o contrário, dado que o próprio autor se alegrava muito com a 

fertilidade evocada por sua tese. 

Estamos em condições de afirmar que os conceitos de verdade e falsidade não entram 

em questão quando o que está em discussão é a vontade de poder, ao ponto de que Nietzsche 

chega a levantar a possibilidade de que a “mentira” pode até mesmo mais salutar e 

significativa que a tão estimada “verdade”. No entanto, como já dissemos, em momento 

algum Nietzsche tenta inverter a tábula epistemológica da metafísica, sendo a sua ideia apenas 

uma forma de desacreditar por completo o valor geralmente atribuído a tais instâncias 

teóricas, apontando mais para o fato de que o fundamento de todo e qualquer conhecimento 

estaria enraizado na sua capacidade de incrementar ou cultivar a vida. Neste sentido, o 

conhecimento é entendido como um fenômeno ficcional, uma conjunção metafórica elaborada 

com finalidades estritamente vitais.  

Em geral, entende-se que essa convicção teria nascido no período de maturidade da 

obra nietzschiana, por mais que possamos encontrar seus rastros desde a juventude76. Desta 

forma, quando Nietzsche profere no póstumo 35 [37] que necessitamos admitir “a não 

verdade como condição de vida”, ele busca se afastar dos sentimentos valorativos habituais de 

forma geral, o que também inclui a noção de “mentira”. No limite de seu raciocínio, vemos a 

tentativa de refutar toda a metafísica tradicional elaborada até então, juntamente com o 

dualismo ontológico que a sustenta, mas para isso ele lança mão desse jogo hipotético que 

nada mais é que um ataque ao culto à verdade perpetuado pela tradição. 

É preciso voltar a esclarecer que Nietzsche não pode ser interpretado como cético 

inconsequente, dado que ao constatar a “falta de sentido da vida”, ele não se limita a emitir 

juízos negativos sem qualquer finalidade maior que a crítica desconstrutivista77. Se a vida 

naturalmente busca instituir valores, ela não poderia fazer isso gratuitamente, isto é: em prol 

de “nada”; afinal, ao passo que o nada pode ser o fundamento de tudo que existe, ele não pode 

estar intimamente relacionado ao ciclo da vida. Ora, como ele mesmo afirmou, a “precisa de 

um objetivo”, preferindo “querer o nada a nada querer” (GM/GM, III, 1), expressão 

ontológica que não se limita ao jogo valorativo da ínfima existência humana, sendo os valores 

                                                             
76 Para tanto, pode-se conferir a carta LII destinada ao Barão de Gersdorff em 13 de dezembro de 1875, onde 

Nietzsche declara: “Obceca-me com tal força em certas ocasiões, e sobretudo quando estou enfermo, a convicção 

da falta de sentido da vida e da mentira de todos os fins”. 
77 O já mencionado fragmento 35 [36] é muito claro acerca disso, onde Nietzsche ratifica o seguinte: “Liberto da 

tirania dos conceitos ‘eternos’, eu estou, por outro lado, distante de me precipitar, por isto, no abismo de uma 

arbitrariedade cética: procuro, ao contrário, considerar os conceitos como tentativas, como auxílio das quais 

determinados tipos de homens são cultivados e, com vistas à sobriedade e à duração” (35 [36] Maio – Julho de 

1885).  



141 
 

 
 

nada mais que expressões menores do instinto originário que tudo move. É desta forma que a 

diversidade de “sentidos” da vida manifestar-se-ia no mundo orgânico como um todo, 

inclusive nas expressões inorgânicas da vida. 

No capítulo I buscamos esclarecer que o conhecimento só é possível enquanto jogo 

perspectivístico ligado a funções orgânicas, não se justificando muito para além dessa 

circunscrição. A gramática pode ser entendida como um processo de “diluição” dos instintos 

básicos que movem a vida segundo um conjunto de fórmulas metafóricas voltadas a 

“cognoscibilidade do mundo” (43 [2] Outono de 1884), isto é: o conhecimento é um 

complexo alegórico destinado ao controle do vir-a-ser. Nietzsche relutou durante algum 

tempo até admitir essa “funcionalidade” por detrás do exercício intelectual, mas depois que a 

admitiu, passou a questionar até que ponto ele seria ou não “fomentador de vida, conservador 

de vida, conservador da espécie”. Em suma, a problemática agora é a necessidade de discernir 

se a tradição ocidental contemplaria ou não o “sentido da vida”, o que denominou por vontade 

de poder. 

 Por entender a atividade intelectiva sob um ponto de vista orgânico, Nietzsche acaba 

por executar uma análise da estrutura cognitiva sob um viés schopenhauriano. Para tanto, 

adota a inversão kantiana que tinha por foco o sujeito do conhecimento antes de qualquer 

objeto, e problematiza o discernimento de ambos ao estilo do velho mestre. Mas indo além 

dessa herança transcendental, Nietzsche entendeu que uma “coisa não se deixa desvendar a 

partir de suas causas, isto é, uma coisa” é equivalente a “seus efeitos”, por mais que o 

“conhecimento das causas de uma coisa” não nos forneça “nenhum conhecimento de seus 

efeitos, isto é, nenhum conhecimento da coisa” (26 [329] Verão – Outono de 1884). Isso 

significa dizer que conhecemos o mundo a partir do momento em que ele nos afeta, um 

fenômeno este que fala muito mais sobre nós mesmos antes de qualquer outra coisa; e a 

despeito do caráter superficial e provisório de toda arquitetônica intelectual, a imagem que 

evocamos do mundo é um “processo circular” de fundo majoritariamente pragmático e 

necessariamente incompleto, sendo a expressão de uma “Força contínua” (43 [2] Outono de 

1884) que a todo o momento seleciona e exclui, cria e destrói. 

 Nietzsche dirá que o “conceito de ‘causa’ é apenas um meio de expressão, não mais” 

(36 [28] Maio – Julho de 1885), mas para melhor compreender essa passagem, lembremos da 

seguinte afirmação: “Vai-se ao fundo (perece-se), quando não se vai aos fundamentos” (11 [6] 

Novembro de 1887 – Março de 1888). A tradução correta seria: “Vai-se ao fundo (a pique), 

quando se vai sempre aos fundamentos”. O que significaria isso? Existiria aí um traço 



142 
 

 
 

aristotélico de análise? Bem, o fato é que por contrariar a tradição, Nietzsche se despia de 

qualquer relação direta com as noções de indivíduo, matéria-prima, coisa, substância, meta, 

número, etc., já que o nosso conhecimento seria uma ficção regulativa com sentido vital (35 

[35] Maio – Julho de 1885). Como dirá ainda: “Se se é filósofo como sempre se foi filósofo, 

então não se têm olhos para aquilo que foi e que será: – só se vê o ente”, mas como não há 

objetivamente “nenhum ente, só resta ao filósofo o imaginário como o seu ‘mundo’” (11 [5] 

Novembro de 1887 – Março de 1888). Em suma, Nietzsche olha para o fundamento de todo e 

qualquer conhecimento, mas ao contrário da tradição, não visa estudar os fenômenos 

cognitivos ou qualquer outro fenômeno passível de discernimento analítico, mas apenas 

descrever a sua experiência de mundo, ao passo que ela mesmo seria uma expressão manifesta 

de um universo em desvelamento contínuo. 

Desta maneira, quando ele fala que o nosso mundo e o mundo como um todo pertence 

apenas a nós, na medida em que teria sido primeiramente criado por nós, não correspondendo 

exclusivamente a nenhuma realidade efetiva, Nietzsche tinha em vista que o conhecimento é 

um meio da alimentação (38 [10] junho – julho de 1885). Contudo, ao tentar elaborar o 

projeto da “vontade de poder” segundo a tentativa de “interpretação de todo acontecimento” 

(39 [1] Agosto – Setembro de 1885), ele deixou claro que a sua proposta vai muito além de 

uma especulação filosófica sem qualquer finalidade, revelando-se como uma verdadeira 

ontofenomenologia com implicações éticas e políticas.  

Neste ponto entendemos surgir a vontade de poder como “a tentativa de uma nova 

interpretação de todo acontecimento (40 [50] Agosto – Setembro de 1885); uma proposta 

com um sentido muito claro e polêmico: estabelecer a noção de que todo acontecimento “é 

redutível à intenção da ampliação de poder” (2 [88] Outono de 1885 – Outono de 1886). 

Como vimos, se o intuito do pensamento nietzschiano é uma interpretação de todo 

acontecimento segundo o sentido de vida – a vontade de poder – é impossível limitar tal 

concepção à perspectiva existencialista ou pós-estruturalista desta tese, levando em conta que 

outros seres e diversos tipos de expressões vitais também seriam contempladas pelo conceito 

nietzschiano. Mas precisamos lembrar que este ponto ainda não fecha o círculo especulativo 

deixado por Nietzsche, pois uma concepção de suma importância à sua obra como um todo 

nos foi pouco debatido até agora: a arte.  

 

 

1.3 Entre a obra de arte e o artista 



143 
 

 
 

 

 A arte sempre será um tema emblemático da obra nietzschiana, mas no geral ela 

sempre foi um tipo de uma insígnia metafórica do vir-a-ser, tanto quanto uma das 

características daquilo que se entendia por forças ativas da vida. É inegável que esse tema é 

um ponto de destaque no pensamento nietzschiano de juventude, mas como sabemos, ao final 

de sua carreira, Nietzsche efetuou um retorno aos textos juvenis, elaborando um grande 

esboço autobiográfico com finalidades investigativas (COLLI, 2012, p. 591), aspecto que 

confirma como a sua obra é essencialmente conectada e indissolúvel. Paralelamente, isso 

testemunha a contínua intenção do autor em edificar um esquema ontológico sob 

terminologias fundamentalmente dinâmicas, e como sabemos, a principal referência desta tese 

sempre será a filosofia heraclítica; mas é fato que Nietzsche buscava por fontes alternativas e 

atualizadas que testemunhassem a intuição pré-socrática em conformidade à epistemologia 

perspectivista que encontrou em Schopenhauer.  

A ideia da superação de si mesmo aparece no contexto de maturidade do pensamento 

nietzschiano como aquilo que haveria de mais próximo de uma lei processual ontológica, isto 

é: movimento cíclico de superação das faces cristalizadas do ser. E como foi dito, o diálogo 

mantido entre o vislumbre de uma edificação perspectivista com as noções de vir-a-ser, caos, 

superação de si, decadência e ascendência, acabariam levando Nietzsche à ideia de que a vida 

é um imenso e eterno jogo de criação e destruição, desprovida de qualquer sentido ou essência 

que antecedam seu fluxo de efetividade.  

A palavra que Nietzsche adotou para designar tudo isso foi a “arte”, da mesma forma a 

figura do artista se tornou um ícone nietzschiano que revelaria “existencialmente” o sentido 

inexistente da vida. Por um lado, sabemos que na maturidade o que ele intitulava por artista 

não era simplesmente o fazer artístico, como um músico ou um pintor o fazem, por mais que a 

todo momento tenha diálogo com a produção cultural de seu tempo78. De qualquer forma, o 

que Nietzsche intitulava por artista era uma existência fundamentada na edificação da própria 

vida, ao exemplo maior da criança do discurso Das três metamorfoses de A.Z, o homem dos 

novos tempos. 

É interessante observar também que se por um lado Nietzsche considerou que a arte 

trágica foi eclipsada pela racionalidade socrática, ele também concluiu que essa cultura estaria 

“chegando ao fim, graças à crítica da razão efetuada por Kant”, o que poderia “abrir o 

caminho para uma nova cultura trágica” (DICIONÁRIO NIETZSCHE, 2016, p. 123). De 

                                                             
78 Provavelmente o distanciamento da figura de Wagner foi um fator determinante para o distanciamente de 

Nietzsche da ideia de uma revolução artística. 



144 
 

 
 

forma geral, é perceptível como Nietzsche era otimista em relação aos novos tempos, 

atribuindo o semblante da decadência e do pessimismo a todas aquelas doutrinas tidas por ele 

como niilistas, diagnóstico que se aplicava tanto às correntes de pensamento mais 

conservadoras (cristianismo, nacionalismo, classicismo, etc.) como às mais progressistas 

(socialismo, cientificismo, anarquismo, etc.). O que elas teriam em comum? A resposta pode 

seguir dois caminhos distintos e complementares: a primeira diz respeito à negação do vir-a-

ser por parte dos conservadores, enquanto a segunda aponta para um idealismo doentio no 

cerne das correntes mais progressistas. 

Para Nietzsche, a dissolução de todas as instâncias metafísicas acarretada pelos novos 

tempos não era apenas o caos gratuito, mas além de tudo um momento de grandes 

possibilidades. Como diria em um fragmento póstumo tardio, uma vez mais o homem se 

tornava senhor sobre o mundo – entendido aqui como a matéria-prima para o exercício 

criativo – dado que agora se dava o reconhecimento de que a metafísica, a religião, a moral e 

a ciência seriam apenas abortos da vontade de arte (17 [3] Maio-Junho de 1888). As últimas 

palavras desse registro são uma síntese consciente dos termos “vontade de poder” com a 

percepção do “fator artístico”, no entanto, como dissemos antes: a arte não é nada mais que 

uma expressão que nos direciona para o vislumbre do cíclico de superação que envolve todas 

as coisas. 

Lembremos novamente do póstumo 38 [12] onde Nietzsche declarou que o mundo é 

um processo de afirmação de si mesmo “que há de voltar eternamente”, um mundo do criar 

eternamente a si mesmo, do destruir eternamente a si mesmo”, por fim, um mundo misterioso 

da dupla volúpia “além de bem e mal”. Deste modo, a arte é a metáfora limiar, a última 

grande alegoria nietzschiana, fruto da retomada de seus temas de juventude, mas agora tendo 

em vista corporificar sua epistemologia perspectivísta. A ideia é a de que o “mundo presente, 

que nos diz respeito, é criado por nós – por nós isto é, por todos os seres orgânicos – ele é um 

produto do processo orgânico, que aparece aí como produtivamente configurador, como 

criador de valores” (26 [203] Verão – Outono de 1884); mas na medida que em “toda vontade 

há avaliação – e a vontade está presente no orgânico” (25 [433] Primavera de 1884), o mundo 

é, para Nietzsche, literalmente uma configuração perspectivísta conjunta. 

 Nietzsche sempre se manteve no caminho de um perspectivismo sensivelmente 

schopenhauriano, mas o fundamental agora será ver como a sua tese angaria da noção de arte 

uma orientação distinta. Afinal, se o mundo lhe é concebido como o resultado de uma 

elaboração conjunta, é de se admitir que a vida é uma obra de arte; no entanto, contrariando os 



145 
 

 
 

anseios mais progressistas que tendem a ver nessa afirmação a mais bela ode da moralidade, 

Nietzsche assumiu na base de seu raciocínio a ideia de que a criação é o reflexo do instinto de 

comando e exercício do poder (26 [272] Verão – Outono de 1884). Para tanto, afirma 

insistentemente que a vontade de poder só se manifesta diante de resistências, uma vez que 

busca por aquilo que luta contra o seu comando, sendo a apropriação e a incorporação 

expressões do instinto de domínio (9 [151] Outono de 1887). Em suma: a arte é a 

representação de um magno processo plurifuncional, onde o artista é ao mesmo tempo obra de 

arte e criador, sendo o estopim de todo o processo criativo a estagnação de certas faces da 

vida que estimulam o processo de superação. 

  Dá-se aí a negação do dualismo entre realidade e aparência, ao passo que em termos 

nietzschianos só seria possível falar do mundo aparente – ou verossimilhante – e mais nada; 

independentemente da existência ou não de uma realidade para além de nosso construto 

perspectivísta. Nietzsche é enfático ao destacar que o mundo não é o resultado de juízos 

aleatórios destituídos de qualquer objetividade que os legitime, mas alerta que esse construto 

é o efeito de valores que atendem ao ponto de vista da conservação e elevação do poder. 

Portanto, como ele mesmo diz, o elemento perspectivístico acaba por renunciar “ao caráter da 

‘aparência’” (14 [184] Começo do ano de 1888), uma vez que não estamos falando de um 

construto qualquer desprovido de orientação. O mundo aparente é o resultado de “um tipo 

específico de ação sobre o mundo, partindo de um centro” propagador de valores, sendo 

apenas uma “palavra para o jogo conjunto dessas ações” (Ibidem). De forma mais ampla, o 

mundo é o resultado de uma série quase infinita e contínua de perspectivas em interação, estas 

que se alteram continuamente no ciclo de revezamento das forças. 

 Como ainda dirá, a realidade consiste na ação perspectivista e na reação de todo 

particular ao todo construído sucessivamente, sendo, por fim, a oposição entre o mundo 

aparente e o mundo verdadeiro redutível à oposição entre ‘mundo’ e ‘nada’ (Ibidem); isto é, 

nada poderíamos falar para além da aparência, pois é o “nada” que nos possibilita literalmente 

falar. As perspectivas existiriam apenas em relação a si mesmas e nada mais, e é neste sentido 

que Müller-Lauter defendeu que o fundamental na filosofia nietzschiana é a aceitação do 

caráter antagônico da existência, ao contrário de pensadores como Hegel que tentaram lidar 

com o mesmo problema segundo grandes sistemas de pensamento (2009, p.48). Para Müller-

Lauter, a vontade de poder seria a “qualidade comum ao que é quantitativamente distinto”, 

por mais que seja impossível “reduzir esse traço comum à simplicidade de um princípio 

fundante”, o que implica dizer que a vida só se expressa nas diferenças. 



146 
 

 
 

 Müller-Lauter ainda defendeu que a filosofia nietzschiana se despia de qualquer 

tentativa de fundamentação ontológica, levando em conta que a vontade de poder seria uma 

qualidade existente apenas na pluralidade antagônica de forças, no sentido quantitativo da 

palavra. Do contrário, a vontade de poder não seria concebível teoricamente, já que se ela for 

entendida como uma qualidade comum à diversidade de forças, será como um tipo de 

princípio metafísico que, em termos lógicos, torna a sua concepção simplesmente impossível, 

pela simples inexistência de contraposições substanciais (Ibidem, p. 68). Na prática, isso 

significa dizer que o conflito entre as forças opostas seria apenas superficial, levando em 

conta que, no fundo de todas as manifestações vitais, subsistiria um princípio comum de 

orientação que as coordenaria em direção a um mesmo fim.  

 Como sabemos, a leitura de Müller-Lauter era declaradamente anti-heideggeriana por 

negar qualquer traço metafísico no projeto nietzschiano, pois o intuito desse pesquisador era 

defender essa obra dos ataques disferidos por Heidegger ao longo de toda a sua carreira. E na 

tentativa de negar a todo custo essa interpretação, Müller-Lauter apresentou uma defesa de 

viés analítico da concepção da vontade de poder, o que nos parece insustentável pelos 

aspectos já destacados do legado nietzschiano: uma obra fundamentalmente assistemática e 

experimental estranha a qualquer tentativa de tradução estritamente lógica. Vattimo seguirá 

um caminho parecido ao defender uma leitura hermenêutica de Nietzsche, entre muitos outros 

pesquisadores que parecem ter simplesmente “tomado as dores” do autor antes de tentar ver 

os pontos mais válidos da interpretação heideggeriana79. 

Seja como for, Müller-Lauter marcou a sua posição em relação à obra nietzschiana ao 

se opor de modo decidido “à tese de Heidegger “de que a vontade de potência é ‘vontade de 

essência’, ‘nunca um querer de um indivíduo, um efetivo’” (Ibidem, p. 70), o que faz sentido, 

já que Nietzsche nunca falou em termos de subjetividade ou individualidade. Mas precisamos 

também entender que o próprio Nietzsche acabaria afirmando mais de uma vez que a 

“essência mais íntima do ser é vontade de poder”, sendo tal essência o sentimento de 

“crescimento de poder” (14 [80] Começo do ano de 1888), o que corrobora muito com parte 

da leitura heideggeriana, por mais que não a legitime como um todo. Em suma: Müller-Lauter 

lutou contra uma leitura essencialista da vontade de poder (Ibidem), algo que de fato é parte 

                                                             
79 É compreensível a ampla gama de interpretações feitas no intuito de defender Nietzsche dos ataques de 

Heidegger, visto que a sua interpretação foi um dos muitos fatores que contribuíram com a taxação da obra 

nietzschiana sob o signo nazista. Sendo assim, a tentativa de negar a todo custo a interpretação heideggeriana 

tornou-se nos estudos Nietzsche uma verdadeira bandeira política. E é preciso registrar que hoje em dia é até 

difícil estabelecer publicamente no ambiente acadêmico um diálogo saudável entre os dois autores, sem que o 

trabalho em questão se torne alvo da comunidade de pesquisadores especializados em Nietzsche. 



147 
 

 
 

ativa da leitura heideggeriana da obra de Nietzsche; já Heidegger defendeu a ideia de uma 

essência da vontade de poder, algo que encontra aporte nos textos do próprio Nietzsche. 

Defendemos que Nietzsche era vítima da própria linguagem e da simples 

impossibilidade de se furtar à metafísica inerente a nossa forma de comunicação, e ele mesmo 

admitiu que os meios linguísticos são inúteis para expressar o devir, corroborando com as 

leituras anti-metafísicas de sua obra ao declarar que “Não há nenhuma vontade: há 

pontuações volitivas, que constantemente ampliam ou perdem seu poder” (11 [73] Novembro 

de 1887 – Março de 1888). Independentemente disso, no momento pensamos que essa 

questão é redundante e pouco frutífera, não nos dizendo muito para além daquilo que já foi 

dito nos últimos cem anos.  

Talvez o mais válido dessa discussão seja atentar para o fato de que Nietzsche buscava 

por formas inovadoras de se expressar que superassem tanto a tendência analítica de 

sistematização quanto o essencialismo metafísico. Foi neste sentido que a arte acaba retomada 

dos escritos de juventude como uma metáfora perfeita para a representação de um mundo 

construído continuamente por diversos autores. Como dirá ao final da sua vida lúcida: 

“Encontramos aqui a arte como função orgânica: nós a encontramos inserida no instinto 

angelical da vida” (14 [120] Começo do ano de 1888), ao passo que toda “arte atua 

tonicamente”, ampliando a força atiçando “o prazer (isto é, o sentimento da força)” (14 [119] 

Começo do ano de 1888). Podemos afirmar, portanto, que arte é a palavra nietzschiana 

encontrada para traduzir sua intuição da vida como vir-a-ser e vontade de poder, já que esta 

concepção também nos diz que ela é apenas uma entre muitas outras possíveis, mas que 

também não é uma elaboração qualquer. 

Em um fragmento datado de 1885, intitulado “Contramovimento” ou “Arte”80, 

Nietzsche volta a questionar como poderíamos conhecer o vir-a-ser, concluindo novamente 

que em sentido objetivo isso é impossível. Mas os argumentos apresentados logo em seguida 

valem uma retomada, pois ele nos diz: o vir-a-ser “só pode ser conhecido, na medida em que 

o intelecto ‘conceptor’ e ‘cognoscente’ encontra previamente dado um mundo tosco já criado, 

construído a partir de puras aparências, mas que se cristalizou, na medida em que esse tipo de 

aparência conservou a vida” (36 [23] Maio – Julho de 1885). O que seria a arte se não a 

intuição nietzschiana para um magno processo criativo e plurifuncional propagado em volta 

das condições de conservação e ampliação de poder, condições estas que, como é de se 

                                                             
80 O fragmento literalmente consta com dois títulos intercalados. 



148 
 

 
 

prever, estarão sempre em processo de transformação, pelo próprio movimento natural das 

coisas.  

Consequentemente, o que entendemos por mundo será sempre um dado provisório e 

sujeito a alterações que na verdade se revelam necessárias ao curso das coisas. É inegável que 

no limite a filosofia nietzschiana pode ser resumida como um desdobramento da filosofia 

heraclítica, e não é de se espantar que encontramos considerações abundantes da parte de 

Nietzsche em relação a necessidade de se “negar o ser” (25 [513] Inverno de 1884), pois para 

ele, quanto mais cognoscível algo é, tanto “mais distante do ser, tanto mais conceito” (26 [70] 

Verão – Outono de 1884). Sendo assim, é inegável que a compreensão do projeto 

nietzschiano nos leva em direção aquele que seria o último ponto de fundamentação de sua 

concepção de vida: Heráclito. 

 

 

2. As sombras de Zaratustra 

 

 Ficou estabelecido que a obra nietzschiana angariou contribuições significativas tanto 

de Schopenhauer quanto ainda de Kant, além de diversos outros teóricos das mais variadas 

áreas que lhe antecederam ou que contribuíram ativamente com a formação de Nietzsche. 

Dado que a nossa pesquisa nunca se propôs a executar pontualmente uma proposta 

arqueológica, buscamos nos furtar desse trabalho de concatenação de fontes paralelas e 

menções da parte de Nietzsche a outros teóricos, levando em conta que as diversas biografias 

que tratam da sua vida fazem isso da melhor forma possível.  

Até o momento, limitamo-nos a olhar para as contribuições mais significativas da obra 

nietzschiana, o que no primeiro momento nos levou a dialogar com os termos epistemológicos 

implícitos ao conjunto de publicações que compõem o legado nietzschiano. Falta-nos agora 

avaliar até que ponto essa filosofia poderia ou deveria ser estudada segundo um projeto mais 

amplo e consciente de suas finalidades. No momento, faz-se necessário olhar além da forma e 

identificar os fatores substanciais por detrás dos algoritmos em questão, o que nos leva a 

confrontar aquela que talvez tenha sido a maior influência da obra nietzschiana: a filosofia 

heraclítica; lembrando que o fundamento aqui será orientar nosso estudo àquilo que Nietzsche 

entendeu pelo pensamento heraclítico, pois do contrário a pesquisa tomaria um rumo 

desproporcional.  



149 
 

 
 

Essa linha de raciocínio nos permitirá entender melhor a noção de arte implícita ao 

pensamento nietzschiano e como esta poderia lhe conferir uma certa projeção, nos termos de 

uma doutrina. Tendo em conta o conceito de arte anteriormente trabalhado em conexão ao que 

Nietzsche compreendeu pela filosofia heraclítica, estaremos em condições de interpretar com 

maior precisão os desdobramentos previstos por ele em relação à vontade de poder. Por ora, 

sabemos que a sua tese central apareceu como o reconhecimento do movimento de superação 

de um fenômeno muito mais amplo, estando Nietzsche no papel pretensioso de “arauto da 

vida” ao proclamar o fim de velhas instituições e o mundo por vir. Contudo, os leitores mais 

atentos percebem que ele não se satisfez com essa função crítica ou desconstrutivista, 

buscando por algo além do simples pronuncio dos novos tempos. 

Especificamente neste ponto se revela o papel de Heráclito na filosofia nietzschiana, já 

que a vontade de poder é uma tese carregada com a personalidade do próprio Nietzsche. Isto 

é, a interpretação nietzschiana da filosofia heraclítica nos levará a uma percepção mais clara 

da conexão mantida entre a vontade de poder e o segundo conceito de maior amplitude da 

obra de Nietzsche: o eterno retorno. Como ele mesmo disse na já destacada passagem de sua 

autobiografia, a afirmação do fluir e do vir-a-ser como radical rejeição da noção de Ser, 

elevaria o posto de Heráclito acima de qualquer outro (EH, “O nascimento da tragédia”, §3), 

uma vez que esse pensador teria se aproximado significativamente da concepção do eterno 

retorno. Mas vejamos agora o que significa em detalhe tal representação, para em seguida 

considerar a relação entra a vontade de poder e o eterno retorno. 

 

 

2.1 O saber trágico-dionisíaco 

 

Voltando ao fragmento 38 [12], onde Nietzsche ratificou ao final que: “este meu 

mundo dionisíaco do criar eternamente a si mesmo, do destruir eternamente a si mesmo, este 

mundo misterioso da dupla volúpia, este meu ‘além de bem e mal’”. O mais importante aqui é 

se deter ao conceito “dionisíaco”, pois ele é outro elemento metafórico de suma importância à 

compreensão do projeto nietzschiano, sobretudo a interpretação que fez da filosofia 

heraclítica. Na sua maturidade, Nietzsche compreendeu que o seu pensamento resguardaria 

um elemento que o distingue das demais formulações metafísicas da tradição, inclusive da 

schopenhauriana, e o fator em questão era o dionisíaco. 



150 
 

 
 

Rememorando a fórmula apresentada por Safranski, o “mundo dionisíaco da vontade 

elementar é ao mesmo tempo o mundo heraclítico da guerra como pai de todas as coisas” 

(2005 p. 58). Segundo este raciocínio, a concepção da vontade de poder é uma tese que 

retoma a intuição helênica de que a vida é um processo cíclico que, desde si mesmo, move a 

si mesmo continuamente por meio da guerra entre os diversos campos de atuação que 

compõem a sua realidade. Mas antes disso, precisamos ter uma percepção mais claro daquilo 

que Nietzsche entendeu por “dionisíaco”, dado que essa presença demonstra que existe um 

movimento comum na obra nietzschiana desde a sua juventude.   

 

 

2.1.1 A virtude cavaleiresca 

 

 O dionisíaco é um tema que encantou o jovem Nietzsche muito antes do início de sua 

carreira acadêmica, e foi o trabalho desenvolvido nessa área o que lhe garantiu o 

reconhecimento da comunidade filológica, quando indicado ao cargo de professor da 

Universidade da Basileia (ASTOR, 2013, p. 77). Desde já, o que podemos considerar é que 

Nietzsche compreendeu o fator dionisíaco como um tipo de pulsão psicológica inerente às 

diversas culturas, uma expressão direta da vida. A afirmação incondicional de uma existência 

caótica e plural foi o que intitulou desde a juventude por “saber dionisíaco” ou simplesmente 

“trágico”, sendo este traço de personalidade um elemento muito marcante na literatura 

helênica do período arcaico. 

É importante esclarecer que a formação de Nietzsche foi quase que inteiramente 

voltada ao classicismo, quando se dedicou aos estudos da literatura greco-romana desde os 

anos de 1860. Mas ao contrário daquilo que se previa para uma formação do tipo, Nietzsche 

não elegeu a figura de Sócrates como um ícone da civilização ocidental, identificando-o muito 

mais como um ponto de ruptura com aquilo que havia de melhor nas civilizações (culturas) 

arcaicas: o saber trágico (NT, § 13). Como dissemos no capítulo I, posteriormente ficará 

perceptível para o próprio Nietzsche que o problema associado a Sócrates dirá muito mais 

respeito a Platão, o que justificaria o título atribuído por ele aos filósofos que antecederam o 

período clássico: os pré-platônicos. 

 De forma geral, a cultura socrático-platônica representou para o jovem Nietzsche a 

petrificação espiritual, uma imagem que obedecia ao juízo apresentado por Eduard Zeller 

(1814 – 1908) na obra História da filosofia grega (JAEGER, 1994, p. 495). A principal 



151 
 

 
 

consequência desse movimento histórico teria sido o desaparecimento das religiões antigas e 

do teatro trágico, fenômenos que se guiavam pelo culto à vida; em última instância, o 

pensamento filosófico das escolas pré-platônicas também sofreria com esse processo, pois se 

mantinham na mesma linha de raciocínio do helenismo arcaico. 

Para Nietzsche, as culturas arcaicas se diferenciavam da civilização clássica 

inaugurada por Sócrates e Platão por um simples elemento, e a palavra mais apropriada para 

esclarecer esse fator seria a aristocracia81; uma simpatia relacionada à tendência política que 

foi hegemônica na vida de Nietzsche, como uma correspondência direta ao pai (YOUNG, 

2014, p. 9). Não era por menos que ele encarava a literatura arcaica como uma expressão da 

elevação espiritual, algo que comparado à era inaugurada pelo pensamento clássico, 

significou o princípio da decadência dessas culturas. 

Em um fragmento póstumo do seu período de maturidade, Nietzsche esclareceu o 

posicionamento de juventude ao dizer que o ápice das culturas emerge em tempos de 

corrupção e violência, no que intitulou por épocas da domesticação ligadas ao fator 

civilizacional (16 [10] Início do ano – Verão de 1888).82 De fato, seu raciocínio passa longe 

de nosso humanismo costumeiro, algo constatável no romantismo alemão do século XIX, 

porque o que se levava em conta era o destino da arte no mundo por vir, e só no segundo 

momento o futuro da civilização. O que seria o homem se não o resultado de um cultivo – a 

cultura propagada pelos costumes de uma sociedade – e por isso a preocupação nietzschiana 

não se voltava para o indivíduo, mas para aquilo que estaria no cerne do cultivo das 

individualidades. 

Foi assim que Nietzsche se voltou para passado no intuito de encontrar as pistas que o 

levassem ao cultivo de verdadeiros homens, visto que diante dos antigos, os modernos 

apareciam como seres decadentes e impotentes. Esse insight romântico determinaria todo o 

                                                             
81 Palavra originada do grego aristos (άριστος) que signifiva “bom” ou “melhor”. 
82 É preciso esclarecer um aspecto que permeia toda a nossa pesquisa: a relação existente entre a cultura e a 

sociedade. Nosso texto faz uma associação livre entre as sociedades em debate e seus vínculos culturais, 

deixando de lado maiores problemas quanto à questão. Parte-se do princípio de a cultura é uma expressão da 

vida ou de um tipo de vida colocado em prática em um certo contexto humano, não existindo sem o mesmo e 

vice-versa. Mas Nietzsche não tratou desse tema de forma mais compleza, trabalhando com a ideia de que raça 

humana procura por algo oposto àquilo que está na base do desenvolvimento cultural: a humanidade busca 

conforto, enquanto a cultura se desenvolve na dor. Este raciocínio se materializa no póstumo 16 [10] do período 

1887-1889, onde ele dirá que os mais elevados pontos da cultura e da civilização se encontram separados. 

Nietzsche é certeiro ao apontar para o fato de que nós encaramos uma “sociedade desenvolvida” sob a 

perspectiva do mais extremo conforto, algo que se materializa nas grandes produções de ficção científica que 

retratam o futuro. Mas contrariando esse ideal, ele parece antever que tal “desenvolvimento” traz consigo 

mazelas incontáveis, sendo bastante preciso ao antever os problemas que a nossa sociedade carrega em 

decorrência da modernização. 

 



152 
 

 
 

pensamento nietzschiano, corporificando o seu projeto ao orientá-lo no diálogo com os 

resquícios das sociedades antigas, onde sem dúvidas se destacavam os gregos arcaicos83. O 

que podemos concluir é que ele desconstrói a figuração humana edificada pela tradição 

ocidental, mas logo em seguida a reavalia segundo um conjunto de ideais que retira do mundo 

arcaico; isto é, ele arquiteta um “contra-ideal” a partir das referências literárias helênicas 

(ALVES, 2008, p. 2). Podemos citar como exemplo maior desse contra-ideal a obra homérica, 

que foi a maior de todas as referências educativas e artísticas do período arcaico ou a força da 

idealização das narrativas de Hesíodo que acabaram revividas pelo teatro trágico.  

No cerne da literatura antiga subsistia um grande ideal formativo resultante de uma 

cultura que exigia o melhor dos indivíduos em termos de elevação espiritual; sendo, portanto, 

o efeito direto do que havia de melhor no mundo helênico, no que também podemos entender 

como uma estufa de virtudes guerreiras. No pequeno livro Cinco prefácios para cinco livros 

não escritos, o jovem Nietzsche concluiu que os mitos teogônicos refletem uma “vida 

dominada pelos filhos da noite, a guerra, a obsessão, o engano, a velhice e a morte” (CP, “A 

disputa de Homero”, § 9). A chave para o entendimento da cultura pré-platônica residiria em 

um saber chave, o reflexo de uma existência dominada pelos horrores da vida.  

Segundo Nietzsche, nesse ambiente os gregos eram orientados a se tornarem melhores 

a cada dia, o que significa se tornarem mais fortes, sob a ameaça do aniquilamento mútuo. 

Essa existência trágica teria sido o palco do nascimento de grandes autores do teatro 

dionisíaco, materializando-se igualmente na filosofia pré-platônica do período, ao exemplo de 

Tirteu84, Arquíloco85, Simônides de Ceos86, Sólon87 até Anaximandro de Mileto88, 

Anaxímenes de Mileto89, Pitágoras de Samos90 e principalmente Heráclito; sendo uma 

vivência compartilhada desde os mais poderosos aos mais humildes homens daquela época.  

Em outra obra de juventude intitulada A visão dionisíaca do mundo (1870), Nietzsche 

defendeu pela primeira vez a ideia de que os antigos compartilhavam dos horrores da 

existência, encobrindo essa vivência mútua com criações artísticas que lhes possibilitavam 

                                                             
83 Nossa insistência em retratar as “sociedades antigas” como referências do pensamento nietzschiano é porque 

de fato Nietzsche foi além do diálogo mantido com os gregos, tendo se dedicado aos estudos de outras culturas 

como a hindu e principalmente a germânica. É inegável que na fase de juventude de seus escritos ele 

privilegiaria os gregos como a fonte de seus estudos, mas ao longo da vida foi ampliando gradativamente suas 

referências.  
84 Poeta lírico do séc. VII a.C, não se sabe ao certo quando nasceu ou morreu. 
85 Poeta e soldado grego que viveu entre no séc. VII, provavelmente entre os anos de 680 a 645 a.C 
86 Poeta grego que viveu entre 556 a 468 a.C 
87 Foi um legislador, jurista e poeta que viveu em Atenas provavelmente entre os anos de 638 a 558 a.C 
88 Além de filósofo Anaximadro foi um geógrafo, matemático, astrônomo e político. Ele viveu de 610 a 547 a.C 
89 588 – 524 a.C 
90 Além de filósofo Pitágoras foi um matemático que viveu provavelmente entre os anos 571/570 a 497/496 a.C 



153 
 

 
 

viver e crescer entre os melhores (VD, § 2). Isso revelaria uma tendência da cultura pré-

platônica em se evitar responsabilizar os deuses pela criação desse panorama trágico, 

impondo ao homem o encargo da própria vida; o que não significava dizer que os antigos 

acreditassem que o destino era um construto individual, mas apenas que a forma como cada 

um encava a própria vida era uma responsabilidade pessoal.  

Essa leitura levou Nietzsche a declarar que os gregos eram os “homens mais humanos 

dos tempos antigos”, por trazerem consigo “um traço de crueldade, de vontade destrutiva, ao 

modo do tigre” (CP, “A disputa de Homero”, § 9). Ao contrário do que se poderia esperar – a 

condenação da vida por parte daqueles que viviam em meio aos horrores da antiguidade, o 

que de certa forma é um fato materializado nas narrativas judaico-cristãs – as epopéias greco-

romanas testemunhavam o extremo-inverso: tipos humanos que na morte sofriam por deixar 

uma existência de luta, dado que a vida era encarada como uma incessante busca pela 

imortalidade da alma na honra obtida em vida. 

No mundo antigo a luta era vista como cura e salvação, sendo a crueldade do vencedor 

o maior júbilo que se poderia alcançar (CP, “A disputa de Homero”, § 10), o que no fim das 

contas contribuiu significativamente na composição de um ideal único de virtude. 

Corroborando com a leitura nietzschiana, o erudito Werner Jaeger dirá que a virtude homérica 

foi a “expressão do mais alto ideal cavaleiresco unido a uma conduta cortês e distinta ao 

heroísmo guerreiro” (JAEGER, 1994, p. 25). Essa fórmula atravessaria todo o mundo antigo 

de maneira quase inquestionável, levando em conta que a obra platônica e, posteriormente, o 

cristianismo modificariam substancialmente esse modelo de formação, por mais que ele tenha 

se mantido de pé ao longo da Idade Média. Para Nietzsche, os méritos das sociedades arcaicas 

se deviam ao íntimo contato que possuíam com a guerra, a escravidão e o desejo de vitória, o 

que implicava dizer que ali residia um imperativo ético de superação mútua; um processo de 

edificação de si mesmo bastante cruel aos olhos do homem moderno, mas ainda assim 

inegável em termos pragmáticos. 

Teríamos no mundo grego aquilo que no pensamento nietzschiano se chama “estufa 

para plantas raras”, dada a formação voltada para o estímulo do senso de disputa, a aceitação 

do caos da existência, mas sobretudo, o cultivo do dever de se manter forte e enfrentar o que 

fosse necessário em prol da imortalidade da alma. O que tornaria os helenos um povo tão 

distinto dos demais teria sido a sua capacidade de condicionar todas as pulsões destrutivas da 

natureza humana para fins edificantes. E por isso Nietzsche dirá que retirar esse semblante 

formativo da vida grega seria o mesmo que lançá-los no “abismo pré-homérico de uma cruel 



154 
 

 
 

selvageria do ódio e do desejo de aniquilamento” (CP, “A disputa de Homero”, § 11). Dentro 

do universo grego, ser um aristocrata significava carregar o dever de sustentar uma longa 

cadeia genealógica de vitórias que possibilitaram a ascensão a tal status.   

A aristocracia grega nomeia um grupo restrito de conquistadores, e era no cerne dessa 

camada que se dava a luta pelo maior de todos os troféus: a aretê (ἀρετή). Segundo a leitura 

nietzschiana, a formação helênica teria se utilizado de sentimentos como a inveja, a ambição e 

a ganância pela aretê como ferramentas de estímulo para a auto-superação comunitária. Não 

era, portanto, algo ligado apenas às elites aristocratas, uma vez que em uma sociedade 

dividida em castas, existia um vínculo direto e contínuo na manutenção daquilo que se 

entendia por bom e belo. 

Mas para se conquistar a aretê, era necessário enfrentar diversas adversidades da vida, 

o que necessariamente levava à disputa mútua e ao imperativo de superação de si mesmo que 

regia a vida das sociedades antigas; mas antes disso, fazia-se imperioso abraçar de olhos 

fechados os horrores da existência e desejar ardentemente viver em um mundo nem sempre 

“convidativo”. A vida era aquilo que possibilitava a luta pela virtude, sendo assim, a guerra 

era o único caminho para a vitória e a imortalidade da alma; mas paradoxalmente e em geral, 

era a guerra que levava à morte violenta e ao final de toda possibilidade em vida. Nietzsche 

compreendeu que por cultuarem a guerra, os gregos se converteram em verdadeiros 

afirmadores da vida, fosse através da aceitação da condição trágica de se viver em um mundo 

de horrores, fosse por meio do enfrentamento direto de tal situação. 

Os deuses olímpicos foram pincelados à luz dessa tendência de afirmação da vida, 

sustentada especialmente pela aristocracia antiga e, de certa forma, eles podem ser observados 

sob a representação dos primeiros conquistadores que se apartaram dos bárbaros que 

antecederam as sociedades verdadeiramente helênicas. Esse era, para Nietzsche, o ideal de 

formação apolíneo, e por mais caóticas e perigosas que pudessem ser, tais divindades trariam 

consigo a mensagem da justa medida, instituindo assim o início da cultura helênica 

propriamente dita, ao contrário da onda pré-helênica de bárbaros titânicos desenfreados nos 

seus desejos. 

A vida ética simbolizaria uma luta pela grande virtude, o que implicava na batalha 

pela beleza; combates que se desenvolviam individualmente, de forma comunitária ou a níveis 

extraterritoriais. Não é difícil de se imaginar que o jogo estabelecido entre o a rivalidade 

mútua e a esfera espiritual (psicológica) guiado pela noção de aretê compuseram o quadro 

geral da cultura pré-platônica. Consideramos que aquilo que Nietzsche intitulou durante toda 



155 
 

 
 

a vida como saber trágico é uma noção diretamente retirada da cultura grega, entendida como 

o resultado do imperativo de afirmação incondicional da vida. Trágico é a palavra adotada 

desde os escritos de juventude para designação da fase da história helênica envolvida pelo 

desejo de superação e elevação, mas juntamente com o elemento dionisíaco, o saber trágico se 

elevará para algo ainda mais significativo e amplo. 

 

 

2.1.2 O fator dionisíaco 

 

 Em linhas gerais, pode-se entender o dionisísmo como uma grande transformação do 

universo cultural grego a partir do contato com o Oriente próximo. A figura de Dionísio 

(Διώνυσος ou Διόνυσος) chama atenção por ser, primeiramente, uma divindade estrangeira ao 

panteão de deuses gregos originários, mas também por não ter exercido algum tipo de 

“oposição” à cultura em vigor no continente helênico naquele período. Vale lembrar que o 

contexto alemão do século XIX foi fortemente marcado pelo romantismo, um movimento 

artístico de fundo classicista que almejava preencher a lacuna deixada pelo cristianismo – que 

perdia forças naquele período – a partir da referencial helênico. O romantismo propagou o 

anseio de que a arte genuína estaria em condições de se comunicar com as fontes de 

integração social esgotadas pelo niilismo (HABERMAS, 2002, p. 133), como se fosse 

possível forçar uma guinada filosófica ao fazer com que a razão se voltasse contra si mesma, 

relacionando-se diretamente com o caos originário retratado nas epopéias clássicas. 

Na busca por um representante que estivesse à altura desse projeto de revitalização, 

Dionísio foi apresentado como a representação da riqueza “pré-niilista”, o deus ausente “cujo 

regresso ainda está por acontecer” (Ibidem, p. 133), o que teve por consequência um tipo de 

messianismo muito singular. Nietzsche foi atraído pela contraposição conceitual que Dionísio 

parecia representar em relação ao cristianismo, e em 1870 ele tornaria público a ideia de que a 

tragédia grega teria sido o resultado da união entre a herança apolínea com o culto dionisíaco. 

A publicação de O Nascimento da tragédia revela o aprofundamento dado à tese que deu seus 

primeiros passos em Sócrates e a tragédia (1970), O drama musical grego (1970) e o já 

mencionado A visão dionisíaca do mundo. No caso de NT deu-se a inauguração da proposta 

da arte como fator basilar na transformação da sociedade do futuro, a única e efetiva 

ferramenta metafísica em condições de revitalizar a modernidade até então perdida. 



156 
 

 
 

Deste ponto em diante a arte seria assumida por Nietzsche como uma representação 

direta do vir-a-ser, e junto dela a figura de Dionísio permaneceu como a mais significativa 

insígnia da tradição helênica, a promessa de um futuro revitalizado pela grande arte. É 

perceptível que não havia uma preocupação da parte de Nietzsche em relação à exatidão 

historiográfica de seu estudo, assumindo desde o princípio que o dionisísmo seria uma 

retomada do caos primordial – pré-homérico ou titânico – que voltava suas garras contra a 

ordem estabelecida. A sua leitura aponta para a ideia de que a força dionisíaca acabaria 

estimulando a dissolução dos resquícios da tradição, sendo no segundo momento um tipo de 

força revitalização que selaria os laços comunitários antes perdidos (NT, §1, p. 28). Portanto, 

podemos encarar a figura de Dionísio como uma representação metafísica das forças naturais 

que antecedem as ficções humanas, ao exemplo das já amplamente debatidas ideias de 

indivíduo, moral, razão, Ser, Verdade, etc. 

Na medida em que o dionisísmo foi um abalo na tradição racionalista helênica, 

Nietzsche o adota sob os auspícios do romantismo alemão, cogitando a possibilidade do seu 

retorno em plena modernidade. Levando em conta o raciocínio elabora no NT, por ser uma 

força primordial, é de se pressupor que Dionísio sempre esteve presente por debaixo das 

diretrizes apolíneas, talvez descansando por um certo tempo, mas nunca efetivamente ausente, 

afinal: a vida não poderia se ausentar de si mesma. É neste sentido que Nietzsche revive a 

representação do deus ausente nos últimos anos da sua obra, ainda assim, no tocando às 

análises de juventude, ele considerou que no universo racionalista helênico o dionisísmo foi 

um ótimo contraponto na edificação de um grande ideal cultural. 

O principal troféu sustentado pelos gregos e que confirmaria essa tese seria o advento 

da tragédia ática. Pode-se deduzir que a emergência desse movimento estranho à tradição 

racionalista naturalmente promoveu a reconstituição do que entendemos hoje por saber 

trágico: o ideal cavalheiresco homérico. Mas se no primeiro momento o respectivo saber 

simbolizava uma diretriz guerreira que estimulava a aceitação e o enfrentamento da vida, a 

partir do momento em que se deu a comunhão entre o dionisísmo e o saber trágico, o 

imperativo helênico passaria a designar tanto uma postura de luta e aceitação, mas além de 

tudo a convicção no tocante à alegria do viver em meio um mundo de caos. 

 Ao declarar a unicidade do ciclo da vida e a condição artística de tudo que vive, a 

pulsão dionisíaca teria levado o grego a admitir que a vida, “apesar de toda a mudança das 

aparências fenomenais, é indestrutivelmente poderosa e cheia de alegria” (NT, § 7, p. 52). A 

força dionisíaca exerceria um tipo de efeito letárgico ao revelar a condição universal de todas 



157 
 

 
 

as coisas, consequentemente, levava ao enfraquecimento das habituais barreiras construídas 

pela razão; contrariando o legado mitológico sustentado o ideal apolíneo, um trunfo de 

justificação estética da condição trágica do guerreiro. 

Desta maneira, “a sabedoria dionisíaca, é um horror antinatural, que aquele que por 

seu saber precipita a natureza no abismo da destruição há de experimentar também em si 

próprio a desintegração da natureza” (NT, § 9). Mas ao contrário de fomentar o caos na 

sociedade grega, Nietzsche concluiu que o dionisísmo encontrou no ideal apolíneo um 

contraponto perfeito à renovação desse universo, uma barragem que impediu que a maré 

dionisíaca arrasasse o que essa cultura havia edificado até aí. Sobre isso, lê-se: 

 

Essa repentina maré montante do dionisíaco toma então sobre seu dorso as 

pequenas vagas dos indivíduos, assim como o irmão de Prometeu, o titã 

Atlas, tomou sobre o seu dorso a Terra. Esse afã titânico de ser como o Atlas 

de todos os indivíduos, e carregá-los como a larga espádua cada vez mais 

alto e cada vez mais longe, é o que há de comum entre o prometéico e o 

dionisíaco. [...] E assim a dupla essência do Prometeu esquilino, sua natureza 

a um só tempo dionisíaca e apolínea, poderia ser do seguinte modo expressa 

em uma formulação conceitual: “Tudo o que existe é justo e injusto e em 

ambos os casos é igualmente justificado” (NT, § 9). 

 

 A leitura nietzschiana nos leva a considerar que a configuração final do saber 

dionisíaco conservou do ideário apolíneo a aceitação do caráter trágico da existência e o 

referencial guerreiro necessário ao enfrentamento das adversidades da vida. Mas ao ampliar a 

percepção da tradição quanto à unicidade de tudo aquilo que existe, a força dionisíaca levou a 

cultura grega à afirmação absoluta dos antagonismos do universo, e consequentemente, a uma 

contestação dos padrões de beleza instituídos pelo legado homérico; o que necessariamente 

implicou numa revisão do referencial formativo da época. Em termos práticos, esse processo 

seria o mesmo que voltar os olhos para o pano de fundo vital esquecido pela tradição 

apolínea, retomando os fundamentos da vida no intuito de se reavaliar a infinitude de 

possibilidades a serem percorridas a partir de então. 

 Em última instância, Nietzsche ainda considerou que a nova cultura que surgia 

continuou intimamente ligada ao universo simbólico do mundo homérico, pois ela “se 

apossava do domínio conjunto do mito como simbolismo de seus conhecimentos” para 

exprimir “o fato” (NT, § 10). Como vimos, se no primeiro momento o saber trágico dizia que 

a guerra é cura e o maior júbilo dos vitoriosos era a escravização de seu oponente, fazendo-se 

imperativo a luta pelo maior de todos os prêmios – a aretê – no segundo momento o fator 

dionisíaco levou ao questionamento do caráter funesto dessas narrativas. O dionisíaco legaria 



158 
 

 
 

a ideia de que por detrás de todas as ficções humanas, subsistiria apenas a infinidade de 

possibilidades sujeitas ao vir-a-ser, ao passo que a partir dessa referência o homem voltava a 

se reconhecer como faísca de vida.  

 Teríamos com isso o que intitulamos desde o começo como saber trágico-dionisíaco, 

algo que Nietzsche considerou ser um tipo de “imperativo natural” obrigado a “sair do trilho 

pelo impulso dialético [ou tradição platônico-aristotélica] para o saber e o otimismo da 

ciência”, concluindo “desse fato uma luta eterna entre a consideração teórica e a 

consideração trágica do mundo” (NT, § 17). Por fim, mas de forma não conclusiva, é 

interessante retomar uma passagem do prefácio adicionado por Nietzsche ao NT em 1886; 

sendo, portanto, posterior a toda ao seu engajamento romântico e contato com Wagner e 

Schopenhauer. Nesse pequeno texto revisionista, Nietzsche declara que o NT foi uma obra 

bizarra e inacessível (NT, “Tentativa de autocrítica”, § 1), mas que teria sido de autoria do 

“discípulo de um deus desconhecido”, como se em 1886 já o conhecesse. Ele ainda dirá: 

 

Contra a moral, portanto, voltou-se então, com este livro problemático, o 

meu instinto, como instinto em prol da vida, e inventou para si, 

fundamentalmente, uma contradoutrina e uma contra-valoração da vida, 

puramente artística, anticristã. Como denominá-la? Na qualidade de filólogo 

e homem das palavras eu a batizei, não sem alguma liberdade – pois que 

conhecia o verdadeiro nome do Anticristo? – com o nome de um deus grego: 

eu a chamei de dionisíaca. (NT, “Tentativa de autocrítica”, § 17, p. 14).  

 
 

 O que podemos considerar é que o NT representa o primeiro impulso nietzschiano na 

busca por uma doutrina filosófica, e é por isso que esse livro nos oferece uma chave de 

entendimento de seu pensamento amadurecido. Como é possível ver na passagem em 

destaque mais acima, Nietzsche tinha convicção de que seus anseios românticos de juventude 

haviam interferido negativamente na composição final desse escrito, mas ainda insiste que o 

fator “dionisíaco” permanece como o seu ponto não superado da respectiva obra. Seguindo 

essa sugestão, buscamos aqui a compreensão dessa ideia do período de juventude que teria 

permanecido incólume no pensamento nietzschiano como um todo, ao exemplo maior do 

aforismo 38 [12] de 1885, entre outras tantas menções ao fator dionisíaco. 

Tudo aponta para a composição de um saber inspirado nos antigos, para o qual a 

fórmula “trágico-dionisíaco” simboliza perfeitamente a composição dos dois principais 

estágios do período da literatura pré-platônica, por mais que as influências nietzschianas no 

que diz respeito à história ultrapassem largamente o contexto grego. Podemos entender o 

saber trágico-dionisíaco como uma afirmação dos aspectos mutáveis e contraditórios da 



159 
 

 
 

existência, a partir do qual os gregos teriam elaborado um plano formativo de indivíduos à 

altura desse ideal. Precisaremos olhar agora para aquele que seria o seu ponto máximo de 

desenvolvimento, levando em conta que se a sua leitura se limitasse à tragédia grega, essa 

concepção seria apenas uma vaga intuição literária sem grandes implicações.  

 

 

2.1.3 A filosofia dos deuses e heróis  

 

A intuição nietzschiana de juventude atingiu o ponto máximo de esclarecimento com a 

obra A filosofia na era trágica dos gregos91, datada oficialmente dos anos de 1873 e 1874. É 

importante dizer que esse pequeno escrito é uma versão resumida de uma pesquisa anterior, 

mais ampla e aprofundada conhecida como Lições, mas que receberia o título final de Os 

filósofos pré-platônicos92. Seja como como for, as publicações remontam ao estudo 

desenvolvido entre os anos de 1869 e 1872, destinado a um curso que Nietzsche só ministraria 

em 1873.   

Um dos aspectos mais importante dessa pesquisa foi o entendimento de que as 

doutrinas pré-platônicas estavam inseridas em um contexto espiritual que as envolveu e 

determinou profundamente. Por isso, antes de mergulhar nesse campo de estudos, precisamos 

esclarecer alguns aspectos em volta do contexto de nascimento filosofia pré-platônica. Entre 

os séculos VIII ao VI a.C todas as colônias gregas no Oriente passaram por um conjunto de 

transformações significativas no âmbito comercial e social, o que marcou a passagem do 

modo de vida agrário para o urbano. 

As colônias gregas da Ásia Menor receberam uma forte influência de diversas culturas 

estrangeiras do período, e não é surpresa que elas tenham se tornado um espaço de intenso 

movimento espiritual e político (JAEGER, 1994, p.130). A Jônia ocupou um lugar de 

destaque nesse processo de emancipação espiritual, o que levou aos novos modos de se fazer 

política. A transição comercial entre o Oriente e o Ocidente levou a uma ampliação dos 

horizontes, o que deve ter contribuído com o surgimento de uma multidão de ideias ousadas” 

(Ibidem, p.131). Os gregos “orientais” da Jônia acabaram sendo retratados pela liberdade de 

                                                             
91 Utilizo como suporte para a pesquisa duas traduções desta obra: a primeira de Maria Inês Madeira de Andrade 

intitulada A filosofia na idade trágica dos gregos (2009), a segunda, de Gabriel Valladão Silva, intitulada A 

filosofia na era trágica dos gregos (2011). 
92 Pela indisponibilidade de uma tradução para o português dessa obra, utilizaremos a conhecida tradução 

francesa Les philosophes préplatoniciens para que possamos ter em vista os detalhes das análises filológicas 

desenvolvidas por Nietzsche.   



160 
 

 
 

pensamento e a largueza de espírito, além de uma característica afeição pela diké93 (Ibidem, 

p.130). Foi nesse ambiente de transformações sociais94 que nasceu a filosofia pré-platônica, e 

seus principais expoentes eram tidos como figuras excêntricas que se apartavam da sociedade 

e abraçam a solidão dos estudos. 

Como o próprio Nietzsche havia destacado, o período trágico do pensamento grego se 

caracterizou como um pacto de paz entre a tradição apolínea – o helenismo típico do período 

homérico – com a maré dionisíaca – as influências orientais que invadiram a Ásia Menor. 

Mas como o “pacto” nos diz, o que teria ocorrido durante algum tempo seria o resultado de 

uma longa disputa entre essas duas tendências. Ainda assim, teria sido a tensão gerada entre 

os dois pontos extremos que possibilitou o surgimento de criações para além do que as 

tradições do período previam, enquanto um processo de emancipação das individualidades 

antes controladas por diretrizes rígidas. 

Corroborando com a interpretação nietzschiana, Jaeger afirma que a justa medida 

apolínea não era uma excrecência da tranquilidade típica do conformismo burguês, mas essa 

autolimitação individualista exerceu o papel de um dique para a atividade criativa humana 

(Ibidem, p. 210). A tradição apolínea teria restringido a austeridade arcaica por meio do culto 

à lei e do equilíbrio espiritual, mas a necessidade humana de felicidade acabou encontrado um 

remédio para este trágico saber no mundo de sua intimidade, na embriaguez dionisíaca, que 

aparece como o complemento da medida e rigor apolíneos (Ibidem, p. 221). Podemos dizer 

que o jônico teria conservado a largueza de pensamento típica do Oriente, mas ainda se 

mantinha próximo dos ditames aristocráticos e racionais do Ocidente. 

Textos nietzschianos de juventude nos oferecem uma ideia condizente com esse 

raciocínio quando admitem que as forças éticas de uma nação se manifestam em seus maiores 

gênios (UF, § 17), o que significa dizer que os filósofos pré-platônicos foram irrupções 

artísticas do mais alto grau da civilização grega. Mesmo na contestação da própria tradição da 

qual fariam parte, tais homens carregariam consigo a essência dessa civilização; mas o que 

eles buscavam? Para Nietzsche, a tradição de intelectuais do período arcaico era como uma 

incursão da própria vida no seu movimento de superação de si mesma.  

O homem daqueles tempos teria se visto no dever de questionar as narrativas de 

legitimação da vida comunitária, surgindo com isso noções distintas de verdade e falsidade – 

                                                             
93 Do grego antigo Δίκη. 
94 Lembrando que a cidade-estado de Atenas seria a última das grandes pólis gregas a aparecer na história, 

justamente porque dependeu intimamente do contato econômico e comercial com a Jônia para que pudesse vir à 

tona com um Estado jurídico sólido. 



161 
 

 
 

mas que não tinham ainda o sentido castrador da tradição clássica que relegou a poesia ao 

terreno da mentira (VERNANT, 2009, p. 19) – o que para o pensamento nietzschiano era um 

testemunho de que a filosofia pré-platônica foi a expressão direta da própria vida no coração 

da civilização grega, como um movimento natural de superação dos dogmas estabelecidos até 

aquele momento. 

Entre os pesquisadores da área é ponto pacífico a percepção de que no período arcaico 

a poesia mítica e a filosofia não se distinguiam radicalmente, algo natural para um contexto 

muito frutífero em termos de diálogo interdiscipinar. A tragédia ática teria sido o grande 

trunfo desse período de experimentação artística, e da mesma forma a filosofia pré-platônica 

trouxe consigo esse traço de personalidade, o que na verdade revela a sua imersão no fator 

trágico-dionisíaco. Mesmo que tenhamos em vista a progressiva superação do campo estético-

mitológico no âmbito formativo, a separação radical entre filosofia e a mitologia só se deu no 

decorrer da tradição clássica, o que justifica o saudosismo nietzschiano no tocante ao período 

arcaico. 

A filosofia pré-platônica não estava carregada do horror socrático a tudo aquilo que 

não estivesse sujeito a uma investigação rigorosa, o que torna o raciocínio nietzschiano 

condizente com as conclusões de Jaeger de que os pensadores dessa época sucederam a 

epopeia sem solução de continuidade (1994, p. 191). Não é por menos que parte das 

considerações pré-platônicas registradas até hoje revelam um conjunto de justificativas das 

respostas míticas acerca da origem do universo, legitimando a ideia de que o mito formaria o 

pano de fundo da cosmovisão antiga como um todo, inclusive a da filosofia pré-platônica95. 

Seria ingenuidade pensar que a mitologia foi totalmente desacreditada do dia para a noite por 

causa das doutrinas filosóficas que surgiram nesse período, já que todo o contexto helenístico 

posterior atesta como as religiões da época se mantiveram firmes diante da razão especulativa. 

Tendo isso em conta, podemos considerar que o pensamento pré-platônico não buscou 

a “Verdade”, uma vez que ali permanecia uma chama análoga à que criou a tragédia (UF, § 

57). Poderíamos até dizer que os filósofos pré-platônicos buscavam justificar a “mentira”, o 

que implica dizer legitimar o âmbito estético em detrimento de qualquer abstração idealista 

(UF, § 70). Segundo o raciocínio nietzschiano, as doutrinas arcaicas reconheciam o caráter 

                                                             
95Os exemplos do jogo metafórico entre intuições mitológicas e razão representativa são abundantes, desde Tales 

que parece obter do mito clássico a ideia da água como origem das coisas (1973, p. 13) ou Empédocles que 

atribui o princípio ao amor e o ódio (1973, p. 229), um elemento que faz uma clara referência ao eros de 

Hesíodo. Podemos considerar assim que a intuição mítica, sem o método e a liberdade reflexiva oferecida pela 

filosofia, é cega95, e a “partir desse ponto de vista é possível compreender a história da filosofia grega como o 

processo de racionalização progressiva da concepção religiosa de mundo implícita nos mitos” (JAEGER, 1994, 

p. 192). 



162 
 

 
 

ficcional da vida, e consequentemente o status verbal e inocente do vir-a-ser, dando-se aí um 

acolhimento dos aspectos contraditórios, instáveis e dinâmicos da realidade. 

Nietzsche considerava que o início da história da filosofia não condiz, portanto, com o 

fim de uma concepção religiosa de mundo, muito menos com a fundação de uma tradição 

estritamente racionalizadora e mortífera como se pensa. O princípio da filosofia teria sido um 

momento renascimento da cultura helênica, uma revitalização social que não rompeu 

totalamente com o legado mítico. Desta forma a filosofia jônica permaneceu como o ponto de 

contato entre duas tradições: por um lado ela acolheu parte das considerações inerentes às 

narrativas míticas, por outro recepcionou a tendência do mito em justificar a origem das 

coisas. Consequentemente, o próprio Nietzsche dirá que o “juízo desses filósofos acerca da 

vida e da existência em geral é muito mais do que um juízo moderno, porque tinham diante de 

si a vida numa plenitude exuberante” (FT, I, § 6). E por mais que a filosofia dessa época não 

possuísse grandes pretensões formativas, é de se admitir que ela carregou consigo uma gama 

de ideais estéticos. 

 Como Nietzsche dirá logo no início de FT dos gregos: as doutrinas pré-platônicas só 

eram encaradas como verdades por seus criadores, mas aquele que se alegra com grandes 

homens, também se alegraria em tais “sistemas, pois mesmo que sejam inteiramente erróneos, 

não deixam de ter um ponto completamente irrefutável, uma disposição pessoal, uma 

tonalidade” que podemos utilizar para construir a “imagem do filósofo” (FT, § 1). 

Percebemos, então, que Nietzsche entendeu o espírito trágico-dionisíaco como uma 

convergência no período arcaico, materializando-se diretamente nas doutrinas filosóficas 

dessa época.  

A “disposição pessoal” que se refere a passagem é o que nos permite falar com 

propriedade da imagem mais elevada do filósofo: o artista filósofo. A sua ideia é a de que, 

mesmo que tais doutrinas estivessem sujeitas ao fluxo da vida, o pensamento jônico se 

distingue das demais por sustentar algo “irrefutável”. Assim como o estudo de uma planta 

poderia nos dar o direito de tirar conclusões sobre o solo em que ela cresce, esta maneira de 

viver e de ver as coisas característica das doutrinas arcaicas confirmaria que esse tipo de vida 

ainda é possível: “o <<sistema>> ou, pelo menos, uma parte deste sistema, é a planta nascida 

neste mesmo solo” (FT, Prefácio). É por isso que as doutrinas pré-platônicas teriam algo de 

muito significativo a dizer sobre o espírito daquela época e, talvez ainda, sobre um tempo por 

vir. Por enquanto, não nos deteremos nessa consideração, mas ela será de suma importância 

ao final desta pesquisa. 



163 
 

 
 

 Compreendendo que a filosofia pré-platônica não era apenas uma simples percepção 

da vida, o estudo nietzschiano tentou extrair de cada sistema aquilo que haveria de mais 

elevado e distinto, ou como ele mesmo diz: “o fragmento de personalidade que contém e que 

pertence ao elemento irrefutável e indiscutível que a história deve guardar” (FT, Prefácio). 

Em suma, Nietzsche tentou encontrar nessas doutrinas a fórmula filosófica que lhe 

possibilitaria edificar um “grande homem” (FT, Prefácio); neste sentido encontrou em 

Heráclito um referencial paradigmático da “poesia além dos limites da experiência, 

prolongamento do instinto mítico; e, em essência, também em imagens” (UF, § 53). Com seu 

amadurecimento, Nietzsche deixou o saudosista romântico de lado, e com isto a tentativa de 

reviver o “espírito trágico”; contudo, é perceptível que houve uma continuidade no intento em 

colher as sementes da possibilidade de um futuro altivo no mundo arcaico. 

 No mundo grego os filósofos pré-platônicos apareceram como verdadeiros expoentes 

da elevação cultural, o reflexo direto da exuberância de força dessa civilização. Mas fora 

desse universo a filosofia se assemelha mais com um cometa imprevisível, e por isso mesmo 

um “astro-rei no sistema solar da civilização” (FT, I, § 6, p. 20); como seria o caso da 

modernidade, onde os filósofos são na maior parte das vezes fenômenos acidentais e 

perigosos, talvez ainda “milagrosos”96. 

 Como dissemos, a liberdade e a largueza de pensamento características desse contexto 

contribuíram muito para o surgimento dessas personalidades, mas provavelmente a maior 

colaboração para isso foi o fascínio cultural dos gregos pela noção de Diké: a ordem cósmica. 

Sendo uma herança dos poemas de Hesíodo e recebendo sucessivamente uma forte 

representação com Sólon, a Diké era tida na Jônia como uma virtude divina, isto é: uma lei 

ontológica destinada a compensar os desequilíbrios do universo; ideia apresentada pela 

primeira vez n’Os trabalhos e os dias. Tendo isso em conta, as doutrinas pré-platônicas foram 

atingidas pelo desejo de compreender esse ditame cósmico, algo que levou paralelamente à 

tentativa de compreender o elemento constitutivo da phýsis: a arché (ἀρχή)97. 

 

 

2.1.4. O mestre do vir-a-ser 

 

                                                             
96 A analogia com o mundo moderno é típica dos escritos de juventude, lembrando que essa particularidade é 

mais um dado que atesta a nostalgia romântica que funda o pensamento nietzschiano, algo que pretendo discutir 

mais a frente. 
97 Termo grego que pode ser traduzido por origem ou princípio. 



164 
 

 
 

 Na ordem especulativa, Anaximandro de Mileto teria sido um dos primeiros a 

apresentar uma doutrina condizente com essa concepção, apontando para “uma comunidade 

jurídica das coisas”, essas que “afirmam o seu sentido na incessante e inexorável geração e 

corrupção” (JAEGER, 1994, p. 202). No entanto, Nietzsche compreendeu que esse projeto era 

carregado de certo pessimismo, um esquema intelectual fundamentado na seguinte questão: 

como é que algo que tem direito à existência pode perecer?” (FT, IV, §4). Anaximandro 

admitiu o vir-a-ser de todas as coisas, mas não conseguiu se apartar da ideia de uma 

“emancipação criminosa do ser eterno, como uma iniquidade que tem de ser expiada com a 

ruína” (FT, IV, §3). E na impossibilidade de responder tal problema, ele se escondeu em uma 

fortaleza metafísica, negando que qualidades definidas pudessem ser o princípio de todas as 

coisas. A morte aparece na sua doutrina como a legitimação da justiça universal, ou seja: a 

eterna ratificação de um problema contínuo, no caso, a própria vida.  

 Mas de todos os pensadores estudados por Nietzsche na FT, Heráclito foi o que lhe 

chamou mais a atenção, pois ele lhe representou o auge da filosofia jônica e, de forma ainda 

mais ampla, o ápice do período arcaico. Na doutrina heraclítica, a Diké é centro reflexivo e 

afetivo para o qual convergem todas as forças do universo, e por isso o curso da vida não é 

um “espetáculo distante e sublime, em cuja contemplação o espírito se afunda e se esquece até 

submergir na totalidade do Ser” (JAEGER, 1994, p. 223). Segundo Heráclito, a justiça é 

logos, e por isso ele afirma que não podemos encontrar os limites da nossa alma, tendo em 

vista o seu logos (HERÁCLITO. 1973, p.89). Como diria em uma célebre passagem: 

 

Deste logos sendo sempre os homens se tornam descompassados quer antes 

de ouvir quer tão logo tenham ouvido; pois, tornando-se todas (as coisas) 

segundo esse logos, a inexperientes se assemelham embora experimentando-

se em palavras e ações tais quais eu discorro segundo (a) natureza 

distinguindo cada (coisa) e explicando como se comporta. Aos outros 

homens escapa quanto fazem despertos, tal como esquecem quanto fazem 

dormindo. (Ibidem, p. 85) 
 

 Neste ponto também vale mencionar o fragmento 50 que nos oferece uma chave de 

entendimento da doutrina heraclítica como um todo, onde ele diz: “Não de mim, mas do logos 

tendo ouvido é sábio homologar tudo é um” (Ibidem, p. 90). Os dois fragmentos nos 

possibilitam concluir que a unidade que se encontram todas as coisas, sendo o nosso “logos” – 

isto é, a nossa existência “individual” – apenas uma faísca aparente de algo bem maior: o 

logos cósmico; seria a nossa ignorância em relação à própria existência o que nos leva a 

elaborar projetos “descompassados” com o curso da vida. Heráclito foi um dos primeiros a 



165 
 

 
 

defender a ideia de que o entendimento da justiça universal contribuiria com uma vida 

equilibrada, estabelecendo uma relação muito clara entre viver e pensar. No final das contas, a 

“esta lógica originária caberia uma ‘ação’ que é, ao mesmo tempo, um ‘deixar’, ou seja, cabe 

deixar vigorar o ser a partir de sua própria verdade” (HEIDEGGER, 1998, p. 289), cabe, 

assim, deixar falar o logos. Mas sobre tudo isso, Nietzsche dirá na sua análise da doutrina 

heraclítica na FT: 

 

<<Contemplo o devir>> diz ele, <<e nunca alguém contemplou com tanta atenção o 

fluxo e o ritmo eternos das coisas. E o que é que vi? Legalidades, certezas infalíveis, 

vias imutáveis do direito, as Erínias que julgam todas as infracções às leis, o mundo 

inteiro a oferecer o espetáculo de uma justiça soberana e de forças naturais 

demoníacas, presentes em todo o lado e submissas ao seu serviço. Contemplei, não a 

punição do que no devir entrou, mas a justificação do devir. Quando é que o crime, a 

secessão se manifestou em formas invioláveis, em leis piedosamente veneradas? Onde 

domina a injustiça, depara-se com arbitrário, a desordem, a irregularidade, a 

contradição; mas onde só reinam a lei e a diké, filha de Zeus, como neste mundo, 

como poderia aí vigorar a esfera da culpa, da expiação, da condenação e, por assim 

dizer, o lugar de suplício de todos os condenados?>> (FT, V, §1) 
 

 Sua interpretação é iniciada ao tomar por base os aspectos intuitivos do pensamento 

heraclítico, uma vez que ele não seria o simples fruto da criatividade desse pensador, mas um 

traço constitutivo do seu tempo. A capacidade de representação intuitiva foi decisiva na 

contestação do sistema lógico de raciocínio, sendo a conclusão de seu esquema a de que a 

“essência total da matéria só é, portanto, causa e efeito; o seu ser é a sua ação” (FT, V, §2), ou 

seja: o instante só existe enquanto resultado no processo de superação do instante anterior, 

nada mais. Heráclito não se esquiva do raciocínio que levou Anaximadro a conceber o vir-a-

ser como um processo impiedoso e cruel, no entanto, o “Obscuro” o faz como parte de uma 

geração que superou o sentimento de desolação inerente à tradição homérica. 

Segundo Nietzsche, essa doutrina teria sido um avanço na superação do pessimismo 

de Anaximandro, apresentando a Diké em termos de justificação do vir-a-ser. Dava-se aí, 

primeiramente, a superação do dualismo metafísico implícito ao raciocínio de seu antecessor; 

no segundo momento, negava-se o próprio ser, uma vez que em “um mundo rodeado de leis 

eternas não escritas, animado do fluxo e do refluxo de um ritmo de bronze –, nada mostra de 

permanente, nada de indestrutível, nenhum baluarte no seu fluxo” (FT, V, §2). Para tanto, 

Heráclito eternizou as seguintes palavras: “Em rio não se pode entrar duas vezes no mesmo” 

(HERÁCLITO. 1973, p. 94), pois tudo está em vir-a-ser, tudo é simplesmente devir. 

 Mas a doutrina heraclítica evocou de forma consciente um problema que atravessaria 

milênios: se tudo flui – panta rei (πάντα ῥεῖ) – o podemos conhecer? A conclusão que o 



166 
 

 
 

jovem Nietzsche inferiu do legado heraclítico era a de que no mundo do vir-a-ser, tudo é 

ficção; raciocínio que no futuro seria contrabalanceado pelo caráter pragmático de sua 

epistemologia perspectivista, ou seja: a ideia de que o critério temporário de uma verdade 

sempre é prático e momentâneo. Ainda assim, a filosofia heraclítica apresenta uma coragem 

singular ao nos conduzir a um universo de instabilidade absoluta, entendendo o vir-a-ser sob 

“forma da polaridade, como disjunção de uma força em duas atividades qualitativamente 

diferentes, opostas, e que tendem de novo a unir-se” (FT, V, §4), sem nunca concretizar 

definitivamente tal anseio. Se a vida lhe era vista como um processo incessante de 

diferenciação de si mesma, mas que busca paralelamente pela unificação de suas faces 

opostas, de tempos em tempos surgem forças que se sobrepõem umas às outras em todas as 

instâncias da vida. 

 Panta rei é uma fórmula que sintetiza muito da ideia de um ciclo de diferenciação 

ontológica que instaura o vir-a-ser, um jogo de forças opostas que formaria o centro relacional 

de toda a vida, por mais que no fundo a totalidade das coisas lhe fosse entendida como a 

expressão de um único e mesmo movimento. Nas palavras do próprio Heráclito, tomando por 

base o fragmento de nº 8: “o contrário é convergente e dos divergentes nasce a mais bela 

harmonia, e tudo segundo a discórdia” (HERÁCLITO. 1973, p. 86). A noção de harmonia 

legada pelos pitagóricos serviu a Heráclito na elaboração de uma percepção de mundo onde a 

luta é um processo universal em prol de uma união nunca definitivamente alcançada; levando 

em conta, claro, que a harmonia é o resultado de uma guerra contínua, um estado de “tensão” 

entre dois pontos distintos de força que geram a “melodia” exigida por uma “música”, mas 

que inevitavelmente sofrerá oscilações que podem antever a derrocada ou a ascensão de 

outras faces da vida. 

 Podemos afirmar sem medo que para Heráclito não existe a estabilidade definitiva, 

dado que a “vitória” sempre é um estado de tensão que uma hora ou outra se converte em 

“derrota”. No limite, estaremos sempre nos referindo a um percurso de reconfiguração cíclica 

de forças, mas este processo é, paradoxalmente, um estado de equilíbrio cósmico possibilitado 

pela guerra entre as diversas faces da vida. É por isso que ele afirma que o “combate é de 

todas as coisas pai, de todas rei, e uns ele revelou deuses, outros, homens; de uns fez escravos, 

de outros livres” (Ibidem, p. 90). No final das contas, as “qualidades definidas que nos 

parecem duradouras só exprimem a superioridade momentânea de um dos lutadores, mas não 

põem termo à guerra: a luta persiste pela eternidade a fora” (FT, V, § 4). A existência seria o 

resultado de um combate que definitivamente nunca finda, o reflexo de uma tensão que se 



167 
 

 
 

altera de tempos em tempos, mas que se mentem na eternidade, mesmo que não possamos 

percebê-lo.  

O vir-a-ser heraclítico é um processo que se alimenta da fomentação de oposições 

conceituais e de uma guerra eterna, tendo por resultado a vida como a conhecemos. Nietzsche 

entendeu que essa ideia representou um salto qualitativo em relação às teses pré-platônicas 

anteriores, na superação do pessimismo que lhe era singular com um posicionamento 

tipicamente trágico, afinal de contas, para Heráclito a guerra é a Diké; mas indo além disso, 

ele dirá que “para os despertos um mundo único e comum é”, sendo “sábio homologar tudo é 

um” (HERÁCLITO. 1972, p. 90). No caso, tudo é vir-a-ser, processo cíclico que gera a 

realidade, logos que envolve todas as coisas, inclusive as mais ínfimas manifestações do 

pensamento humano. O vir-a-ser é, portanto, um eterno movimentado de combate entre as 

diversas faces da vida, mas o que elevaria doutrina sobre as demais será o seu poder de 

atribuir ao “caos” a mais pura harmonia: a Diké.  

Outro aspecto importante que revelaria o caráter trágico da filosofia heraclítica seria a 

afronta feita ao sistema de raciocínio lógico, talvez porque considerasse as opiniões humanas 

como jogos de criança (Ibidem, p. 92). Palavras como φύσιϛ κρύπτεσθαι φιλεῖ, traduzidas 

usualmente como a “Natureza ama esconder-se” (HERÁCLITO. 1972, p. 97)98, indicam que 

Heráclito compreendeu desde muito cedo que a Phýsis é aquilo que desvela ao passo que 

simultaneamente busca o encobrimento, um problema “contraditório” perante a lógica formal, 

que não consegue ver qualquer traço de veracidade na sentença heraclítica (HEIDEGGER, 

1998, p. 127). Isso implica dizer que o seu raciocínio não só supera a tradição jônica, como 

ainda consegue antever a possibilidade de superação da tradição clássica por vir.  

O entendimento de que a “justiça (é) discórdia, e que todas (as coisas) vêm a ser 

segundo discórdia e necessidade”(HERÁCLITO. 1972, p. 93) nos leva à consideração de que 

o mundo é o resultado de um jogo de forças opostas; no entanto, o fragmento de número 50 – 

“é sábio homologar tudo é um” – nos deixa um problema: afinal, o que está na base do 

raciocínio heraclítico, a pluralidade constitutiva ou a unidade ontológica? Neste ponto o 

fragmento 102 nos diz o seguinte: “são belas todas as coisas e boas e justas, mas homens 

umas tomam (como) injustas, outras (como) justas” (1972, p. 95). Podemos conferir ainda o 

de número 106, quando Heráclito afirma que: “a natureza de cada dia é uma e a mesma” 

(1972, p. 95). A chave para o entendimento destas sentenças sempre será a noção heraclítica 

                                                             
98 Heidegger reavaliou a respectiva passagem segundo a seguinte tradução: “O surgimento favorece o 

encobrimento” (HEIDEGGER, 1998, p. 127). 



168 
 

 
 

de Diké: a intuição de que as forças opostas do universo existem em plena guerra, mas é a 

tensão gerada por esse combate que forma a unidade ontológica, a dita harmonia. De resto, o 

uno é múltiplo” (FT, VI, § 1), e ao contrário de um torpe ceticismo (FT, VI, § 2), o 

pensamento heraclítico parte da observação de uma certa “lógica” inerente a todas as coisas, 

inclusive à existência humana.  

Os fatores retratados pelo pensamento heraclítico não são propriamente 

suprassensíveis, como também não podem ser simples “ficções” destituídas de objetividade. 

Restava a Heráclito afirmar que “o mundo é o jogo de Zeus ou, em termos físicos, do fogo 

consigo mesmo” (FT, VI, § 2, p. 44), uma vez que a guerra entre forças opostas precisaria 

obedecer à justiça divina: Diké. Neste ponto se daria a adoção do fogo como o artifício 

metafórico de maior valor para a representação desse insight, dado que nesse elemento temos 

a materialização intuitiva do ciclo de colapso e renascimento “do mundo, que se repete 

periodicamente, e no surgimento novo de um outro mundo, nascido da conflagração cósmica 

que tudo aniquila” (FT, VI, § 3, p. 46); elemento que também evoca o fator de combustão que 

a vida percorre até seu saciamento temporário. 

A análise nietzschiana do pensamento heraclítico é marcada pelo foco no conceito de 

hybris99 e da noção de que “a saciedade gera o crime” (FT, VI, § 3). Essa concepção é 

problemática, levando-nos a compreender a doutrina em questão segundo a percepção de que 

a vida seria o resultado de um castigo, a metamorfose do puro no impuro, a consequência da 

própria injustiça (FT, VI, § 3). Desta maneira, podemos nos perguntar se existiria algum traço 

pessimista inerente à filosofia heraclítica, mas para Nietzsche o caráter afirmativo dessa 

doutrina se revela justamente no seu ponto de maior tensão. Ao declarar que “todas (as coisas) 

o raio fulgurante dirige o curso” (HERÁCLITO, 1973, p. 91), a doutrina heraclítica defende 

com muita tranquilidade que o mundo é o resultado da Diké, não mais que isto. Não há, 

portanto, castigo na guerra, não há punição na morte, não há pecado na decadência, mas 

apenas o resultado necessário ao transcurso da vida, afinal: a saciedade gera o “crime”, sendo 

os estados de tranquilidade do universo pontos imprescindíveis à ciclicidade do viver. 

Paz e guerra se intercalam continuamente no vir-a-ser, a despeito de que os estados de 

calmaria – isto é, a harmonia – são entendidos como resultados de uma tensão contínua, o que 

implica dizer o jogo forças constitui o fator basilar no ciclo da vida. Mas um fragmento de 

suma importância à compreensão desse aspecto da doutrina heraclítica chamou bastante a 

atenção de Nietzsche, onde o pré-platônico teria dito que: “O tempo é uma criança que brinca, 

                                                             
99 Termo grego geralmente traduzido por “desmedida”. 



169 
 

 
 

movendo as pedras do jogo para lá e para cá; governo de criança” (1973, p. 39). Lembremos 

que as duas imagens aqui referidas – criança e o tempo – são tópicos constantemente 

retomados pelo pensamento nietzschiano de maturidade, especialmente na obra Assim falou 

Zaratustra, e não foi por menos. Desde Heráclito a ideia da criança estabelece uma clara 

associação entre o curso do tempo e a inocência do vir-a-ser, o que coloca abaixo qualquer 

interpretação moralista do seu pensamento. 

O tempo é apresentado por Heráclito como uma “criança que faz castelos de areia na 

praia –, constrói e destrói de tempos em tempos, recomeça o jogo do início [...] por vezes, 

deixa de lado o brinquedo: mas logo recomeça a brincar inocentemente” (FT, VII, § 2). Mas 

ele não é uma criança qualquer, lembrando sempre que a percepção da Diké é hegemônica 

dentro da filosofia heraclítica, e sendo assim, a “criança” em questão é um deus que promove 

justiça, independente dos juízos que façamos dela, despindo-se de qualquer relação com o 

“bem comum” ou o “mal”, etc. O tempo é inocente porque é puro, contudo é justo ao passo 

obedece a certas “leis”; consequentemente ele é, em alguma medida, “previsível”, posto que a 

criança destrói seus castelos periodicamente. 

É complexo estudar a doutrina heraclítica segundo um raciocínio ético, por mais que 

Nietzsche acabe por identificar nela um pano de fundo do tipo. Sua conclusão é a de que seria 

simplesmente impossível exigir dessa filosofia “imperativos constrangedores do <<tu 

deves>>, afinal, quem acusaria Heráclito de dela carecer? O homem é, até à sua última fibra, 

necessidade, é absolutamente <<não livre>>” (FT, VII, § 4). E de fato, as doutrinas da 

consolação perdem totalmente o sentido diante de uma concepção de mundo como essa, 

levando em conta o status divino atribuído à Diké: a sua pureza constitutiva.  

Como vimos anteriormente, um conjunto de representações cosmológicas conservadas 

nas narrativas míticas ganharam da filosofia pré-platônica um corpo especulativo nunca antes 

visto. Somos levados a concluir que a doutrina heraclítica é, em maior ou menor medida, 

assinalada pelo saber trágico-dionisíaco desse período, sendo a sua afronta aos poetas antigos 

apenas uma expressão da elevação espiritual jônica. A doutrina heraclítica estaria bastante 

alinhada à mensagem central de seu tempo, assumindo a guerra como o centro propagador de 

todo o vir-a-ser, na promoção da ordem cosmológica; mas ainda, abraçando alegremente tal 

concepção ao declarar a inocência do tempo, a mensagem dionisíaca por excelência. 

Para Nietzsche a filosofia heraclítica concebeu o mundo como sendo 

indestrutivelmente rica e cheia de alegria, assinalando com isso que o vir-a-ser nos oferece 

uma infinidade de possibilidades de vida; possibilidades de decadência, mas também de 



170 
 

 
 

elevação, mas todas estritamente ligadas à Diké, ou seja: na vida não existem garantias, mas 

apenas possibilidades. Este seria o componente de diálogo assumido pelo pensamento 

nietzschiano no centro de sua ontologia, levando em conta que a doutrina heraclítica 

transformou uma ideia de fundo mítico numa especulação cosmológica. 

Não é exagero afirmar que no final da sua vida lúcida, Nietzsche transformou a figura 

de Heráclito em um verdadeiro ícone da cultura arcaica, visto que o seu legado seria a mistura 

perfeita entre o espírito trágico e a transgressão dionisíaca nos termos de uma doutrina 

filosófica. Na prática a filosofia heraclítica traria consigo uma concepção de mundo 

radicalmente oposta àquela que sustentada pela tradição posterior. O pré-platônico nos deixou 

a imagem de um vir-a-ser fracionado, mas que se alimenta dessa pluralidade constitutiva na 

fomentação da realidade; a guerra entre as diversas forças da existência geraria o mundo em 

que vivemos, confirmando a unidade de todas as coisas por meio da tensão entre os diversos 

polos que lhe são constitutivos.  

O final do projeto da metafísica do artista conjuntamente com a emergência das 

principais concepções filosóficas de Nietzsche o levará a se considerar um “verdadeiro 

discípulo de Heráclito” (LUCCHESI, 2009, p. 60), legitimando a já mencionada consideração 

de biógrafo Safranski de que o “mundo dionisíaco da vontade elementar é ao mesmo tempo o 

mundo heraclítico da guerra como pai de todas as coisas”. As semelhanças entre a doutrina 

nietzschiana da vontade de poder com a especulação heraclítica não são um mero acaso, e 

mesmo que estejamos atentos às principais diferenças mantidas entre o “heraclitismo 

nietzschiano” e uma suposta doutrina heraclítica stricto senso, é de se admitir que no centro 

das principais teses apresentadas por Nietzsche se encontra a interpretação do mundo que 

mantém fortes laços de proximidade com a filosofia heraclítica. 

 

 

3. O projeto trágico-dionisíaco 

  

A interpretação feita até o presente momento nos serviu para esclarecer o percurso de 

desenvolvimento seguido por Nietzsche até sua maturidade intelectual. A nossa ideia é a de 

que existem alguns dados comuns em todas as fases do pensamento nietzschiano, algo que 

nos serviu de linha de raciocínio para discernir uma possível “doutrina filosófica” inerente a 

essa obra. O primeiro dado comum a todos os escritos nietzschianos é o seu engajamento 

crítico-reflexivo, a convicção de que o mundo moderno seria a decadência encarnada da 



171 
 

 
 

tradição clássica; mas ainda, de que as raízes da nossa história poderiam resguardar o segredo 

de superação desse estado deplorável de enfraquecimento humano. 

Por entender que o Ocidente teria chegado ao ponto máximo de falência – o baixo 

niilismo – Nietzsche tomaria das origens da história ocidental a possibilidade de superação 

desse “ponto de estagnação”. Teríamos com isso a adoção de uma concepção radicalmente 

distinta de verdade, algo que considerou o extremo oposto de tudo aquilo pregado pela 

tradição (37 [14] Junho – Julho de 1885), por mais que a principal referência da teoria 

nietzschiana continue sendo o mundo helênico. 

Como sabemos, a filosofia nietzschiana carrega consigo um traço pragmático que 

revela a adoção feita da concepção de vir-a-ser na base de sua ontologia, um contraponto ideal 

à tradição platônico-aristotélica. A noção de “fazer-efeito” legada pela obra schopenhauriana 

parecia condizer perfeitamente com a interpretação que Nietzsche elaborou da filosofia pré-

platônica, e por isso este elo se manteve na maturidade de seu pensamento; a verdade lhe foi 

encarada, a partir de então, como o fazer-efeito sobre uma certa face de vida, algo 

necessariamente provisório e perspectivístico. Para Nietzsche, fazia-se necessário uma nova 

concepção de mundo que conseguisse expressar tal panorama epistemológico, e neste sentido 

surgiu a vontade de poder: uma “nova perfeição” que não corresponderia à verdade sustentada 

pela tradição clássica, dado que a tese nietzschiana adota o niilismo como uma de suas 

qualidades; ou melhor, o que denominou por pureza constitutiva do vir-a-ser. 

Foi assim que Nietzsche seguiu o pensamento schopenhaueriano quando adotou a tese 

de que o mundo nada mais seria que “vontade” de representação. Mas no segundo momento 

ele mesmo admitiu que buscava por algo distinto de Schopenhauer, a justificação da vida 

propriamente dita, mesmo dos seus aspectos mais trágicos e contraditórios (9 [42] Outono de 

1887). Surgia com isso a fórmula trágico-dionisíaco, decorrente de seus estudos do mundo 

grego, sobretudo a literatura pré-platônica, em uma tentativa de purificar a concepção 

schopenhauriana anteriormente mencionado do pessimismo que lhe era peculiar. Nietzsche 

não ambicionava superar o niilismo, mas apenas os aspectos mais decadentes desse 

fenômeno, passando a encarar a falta de sentido da vida como um dos pontos mais elevados 

de sua doutrina. 

Segundo o seu raciocínio, a única chance do mundo ocidental voltar ao ápice de suas 

forças seria se reinventar a partir do panorama de possibilidades criado pela tradição, ou seja: 

o niilismo. Nietsche tentava, assim, elaborar um projeto de revigoramento/revitalização do 

Ocidente, sem com isso precisar assumir o centro propagador da cultura que se fizera 



172 
 

 
 

hegemônica até então. Parece-nos que havia da sua parte a convicção de que era possível 

instituir uma reviravolta na “grande árvore” que intitulamos Ocidente, porém, um novo solo 

era necessário para que essa planta se mantivesse viva, e Nietzsche ambicionada fertilizar esse 

solo100. 

Surgia com isso a necessidade de se inserir no vir-a-ser algo de mais “estável” (7 [53] 

Final de 1886 – Primavera de 1887), mas que tivesse consciência do próprio valor e do seu 

papel; como havia dito, uma dupla falsificação, mas ainda assim uma ficção necessária à vida. 

Por um lado, Nietzsche encontrou no teatro grego a inspiração que precisava no período de 

juventude para conceber a possibilidade de uma reviravolta-cultura, enquanto a filosofia lhe 

oferecia uma percepção geral dos traços que permeiam tal projeto, uma vez que as doutrinas 

pré-platônicas – onde se destacou a heraclítica – pareciam unir com perfeição o que havia de 

melhor no período arcaico.  

A vontade de poder teria surgido como o resultado da busca por uma concepção de 

mundo que fizesse jus à filosofia heraclítica, sem com isso se refugiar em tal definição (11 

[72] Novembro de 1887 – Março de 1888). Ela não é, portanto, uma “fortaleza metafísica”, no 

sentido pessimista do conceito, estando totalmente desprovida de qualquer pretensão idealista. 

Vejamos, então, em que media essa doutrina pré-platônica se manteria vida no cerne da 

concepção da vontade de poder. 

 

 

3.1 O percurso de uma filosofia devidamente heraclítica  

 

 Sabemos agora que o pensamento nietzschiano assimilou da literatura antiga um 

componente de diálogo entendido como um saber tipicamente helênico, algo que no contexto 

antigo era um ideal formativo que se alterou diversas vezes, mas que nos permite lidar com 

uma síntese conceitual muito clara baseada nas considerações do próprio Nietzsche. O 

primeiro aspecto da filosofia heraclítica que chamou a sua atenção foi o seu poder de 

representação intuitiva, elemento que testemunha o engajamento dessa doutrina no contexto 

trágico, contrário à racionalização clássica que tomaria corpo um pouco depois. 

 No segundo momento a doutrina do logos nos oferece um raciocínio curioso quando 

comparada à sabedoria do corpo nietzschiana. Por ser fundamentalmente anti-analítica, a 

filosofia heraclítica aponta para uma percepção distinta de verdade, no que poderíamos 

                                                             
100 Não como um Messias, um “redentor”, mas como um “pássaro que nos traria boas novas”, talvez. O que 

temos em vista é que Nietzsche não se considerada um “portador da verdade”, mas sim um mensageiro da vida. 



173 
 

 
 

traduzir por “logos existencial”. Em termos heraclíticos, todo pensamento verdadeiramente 

“lógico” deveria partir de uma vivência, por assim dizer, “pessoal”, o que Nietzsche entendeu 

por perspectiva. Só o logos poderia revelar/desvelar o logos cósmico, processo que conduziria 

à constatação da relação de continuidade entre o particular e o universal; uma ideia que 

provavelmente deriva da cultura helênica, onde a substância da alma era entendida como o 

aither101: a substância dos astros”. (KIRK, RAVEN, SCHOFIELD, 2013, p.2). De forma 

similar, Nietzsche especulou que o corpo era a única ponte epistemológica entre o 

“autoconhecimento” e o entendimento do vir-a-ser. 

Estamos em condições de afirmar que tanto a doutrina heraclítica do logos quanto a 

sabedoria do corpo nietzschiana apontam para a ideia de que o conhecimento é 

necessariamente um fenômeno perspectivista; no segundo momento, esse raciocínio nos 

possibilita afirmar que há uma grande aproximação entre as noções de logos/Logos de 

Heráclito e corpo/vida de Nietzsche. Respeitando as necessárias diferenças contextuais e 

estilísticas, a proximidade entre os dois pensadores não é meramente formal, mas é sobretudo 

e fundamentalmente ontológica. 

Indo além disso, Heráclito e Nietzsche também parecem concordar que essa admissão 

levaria o homem a um patamar distinto de existência, pois lhe revelaria uma forma mais 

elevada de vida. Em termos estritamente nietzschianos, a sabedoria ontofenomenológica 

poderia nos oferecer uma síntese conceitual ao desvelar um “conjunto orgânico” (7 [2] Final 

de 1886 – Primavera de 1887), implicando na dissolução das já debatidas ideias de liberdade, 

livre-arbítrio e identidade. 

Da mesma forma a tomada de posição heraclítica em relação ao vir-a-ser em radical 

oposição à noção de ser fascinou Nietzsche, sobretudo porque o pré-platônico não propôs uma 

doutrina estritamente relativista, como teria sido o caso dos sofistas. Contudo, ao passo que 

Nietzsche vislumbrou a vontade de poder segundo um movimento caótico destituído de 

qualquer ordem estritamente definida, Heráclito entendeu o vir-a-ser como uma comunidade 

jurídica plenamente ordenada, posicionamentos aparentemente divergentes. No entanto, 

vimos que a concepção de vida nietzschiana foi se desenvolvendo ao longo de várias 

publicações, sendo o resultado de uma especulação experimental e além de tudo inconclusa. 

Os últimos textos da vida de Nietzsche revelam que ele se viu obrigado a admitir um mundo 

consistente e dotado de “sentido”; não enquanto finalidade a ser alcançada, mas como 

processo minimamente claro e discernível. 

                                                             
101 Do grego Αιθηρ, que pode ser traduzido por: éter,  região superior do ar ou céu; a morada dos 

deuses. 



174 
 

 
 

É certo que a doutrina do vir-a-ser foi decisiva para o esclarecimento da filosofia 

nietzschiana, sobretudo quando se deu a incorporação consciente do “saber trágico-

dionisíaco” à ontologia da vontade de poder. Vejamos que a filosofia heraclítica trabalha com 

duas noções aparentemente contraditórias – a guerra e a ordem momentaneamente 

estabelecida – de forma similar às narrativas míticas, onde o caos muitas vezes assume a 

função primária no desprezar das forças que precedem a realidade aparente (HESÍODO, 1995, 

p. 147 - 151). Nietzsche provavelmente encontrou na doutrina heraclítica a inspiração 

decisiva para “pincelar” uma concepção de mundo desprovida das prerrogativas sistemáticas 

da tradição clássica, mas que não abdicasse do próprio valor.  

De certa maneira Nietzsche segue um percurso análogo às teogonias antigas, que 

partiam da admissão do caos como princípio ordenador da vida, raciocínio que encontra 

aporte na doutrina heraclítica. E foi seguindo os passos dessa filosofia que ele interpretou o 

presente não como um simples resultado materializado de um embate passado, dado que caos 

estaria registrado em cada partícula da realidade vivida: a guerra realiza-se, portanto, a cada 

momento, instaura-se a todo instante, sendo a realidade – isto é, o ser – apenas uma quimera 

fenomenológica, por mais que continue sendo uma ficção perspectivística. 

Chegamos ao ponto de maior contato entre a obra nietzschiana de maturidade e a 

doutrina do vir-a-ser: o caráter dionisíaco da filosofia heraclítica. Quando Heráclito declara 

que o caos é o princípio ordenador da vida, a sua admissão implica numa serena afirmação de 

que a realidade seria guerra, erro, dor, pluralidade e contradição. O seu raciocínio assume o 

caos como princípio da mais bela harmonia, e é por isso que a Phýsis lhe foi entendida como 

vir-a-ser, uma termo que designa a tensão entre o surgimento e o encobrimento, e que tem um 

caráter verbal. É assim que a especulação da vontade de poder encontra na doutrina heraclítica 

o seu fator de legitimação teórica: a intuição de que a vida só se justificaria como um 

fenômeno que age eternamente em volta si mesmo, e que produz a realidade na tensão entre 

as diversas faces de sua manifestação. 

Seguindo os termos da Diké heraclítica, Nietzsche caracterizou a vontade de poder 

como um afeto insaciável que nada mais faria que se alimentar de si mesmo; movimento 

cíclico na busca por mais movimento, o que implicará sempre na derrocada e na ascensão 

pontual das forças que a compõem. Poderíamos arriscar a interpretação de que a existência da 

diversidade de forças nada mais seria que o resultado da necessidade de se dar continuidade 

ao vir-a-ser, o que nos leva a uma conclusão devidamente heraclítica: tudo é um.  



175 
 

 
 

Neste ponto a doutrina do vir-a-ser, quando utilizada como chave de entendimento da 

filosofia nietzschiana de maturidade, pode comprometer a já destacada interpretação clássica 

feita por Müller-Lauter da obra nietzschiana, que argumentava que a vontade de poder só 

existiria enquanto pluralidade relacional, e não como um fator qualitativo da vida.  Segundo a 

nossa leitura, a guerra entre forças opostas seria o elemento propagador da diversidade de 

forças, o que nos leva a compreender que tal diversidade provavelmente existe como o 

resultado desse estímulo. Uma vez que a harmonia seria um estado passageiro – talvez mesmo 

uma ilusão perceptiva – decorrente da tensão entre pólos apostos de poder, é totalmente 

admissível que julguemos com Heráclito que “tudo é um”, justamente porque a totalidade é 

vir-a-ser perpétuo, e o jogo de forças só existe como meio de propagação da realidade.  

É muito provável que a filosofia heraclítica tenha sido a grande responsável pela 

caracterização da vontade de poder como uma unidade múltipla que se relacionaria consigo 

mesmo mediante o estímulo à diversidade. O último ponto de aproximação entre os dois 

pensadores, mas não menos importante, é a noção da ciclicidade temporal102 patente na 

filosofia heraclítica, e que parece ganhar de Nietzsche uma representação muito significativa; 

talvez ainda mais que isso, podendo ser uma chave de entendimento da obra nietzschiana 

como um todo. 

A declaração heraclítica de que tempo é uma criança que brinca, movendo as pedras 

do seu jogo de lá e para cá, retratava perfeitamente a pureza divina do vir-a-ser; inocência 

expressa na impiedade de seu movimento, por mais claras que sejam suas regras. Sabemos 

que uma comunidade jurídica não poderia visar simplesmente o nada pelo nada, afinal de 

contas, a pureza da Diké ainda não elimina o fato de que uma “circunscrição legal” se mantém 

a partir de certas regras minimamente previsíveis, do contrário Heráclito seria um relativista 

qualquer. Isso implica dizer que a vida não buscaria mais que “ser”, um fluxo de exposição 

gratuita sem maiores finalidades que a própria manifestação; e é neste sentido que a vida seria 

“pura” como criança que brinca de construir e destruir castelos de areia, mas que 

sucessivamente os destrói em um ciclo eterno de criação. 

                                                             
102No que diz respeito à ideia da ciclicidade cósmica, poderíamos cogitar uma terminologia conjunta de tempo e 

espaço na medida que o pensamento grego, sobretudo o arcaico, não faz profundas distinções entre essas noções. 

Temos como exemplo disto os termos σάρε e στρηόϛ que designam a matéria em oposição ao espírito, enquanto 

que ηενόν visa uma extensão material indefinida. No sentido oposto encontramos χρόνοϛ ou ᾥρα, os termos com 

significados mais aproximados do que entendemos por tempo enquanto a duração ou estado atmosférico. Todas 

essas palavras designam aspectos pontuais e cotidianos do tempo e do espaço, enquanto que Aiôn e Chronos, por 

serem representações originalmente pagãs, nutrem um intenso teor sensitivo, transmitindo-nos a vivência 

conjunta do grego antigo. 



176 
 

 
 

Sendo assim, o fato da vida ser desprovida de valores a priori não elimina o lance de 

que há a admissão de um jogo, e portanto, existem regras, por mais simples e impiedosas que 

aparentem ser. O vir-a-ser heraclítico pode ser entendido como um curso irremediável de 

tempo, um circuito relativamente previsível, similar à ideia grega de destino (Μοῖραι). Como 

diriam os antigos: “a Morte é uma só, nem conseguem os deuses, indo ao mais caro dos 

homens, sequer defendê-lo, ao ser ele pelo Destino exicial alcançado, da Moira funesta” 

(HOMERO, 2011, p. 74). Poderíamos adicionar ainda com uma das mais clássicas passagens 

do teatro grego: “A inteligência nada pode contra a fatalidade”, pois quem a dirige são as “três 

Parcas, e as Fúrias, que nada perdoam” (ÉSQUILO, 1964, p. 23). Se toda ordem aparente se 

enraíza no caos absoluto, é de se admitir que não exista qualquer ordem; mas ainda, de que os 

filhos da noite subsistam absolutamente em cada instante e fragmento de realidade. 

A concepção grega de destino nos fala da percepção de um curso irremediável de vida, 

no que podemos entender como uma luta contínua por uma ordem nunca devidamente 

alcançada. Ainda assim, na passagem atribuída a Heráclito constatamos a utilização da figura 

de Aiôn (Αεον), uma outra representação helênica do tempo. Diferentemente do titã Chronos – 

linear, bárbaro e sujeito à medição –, Aiôn é a face sagrada e pura do tempo: eterno, absoluto 

e privado de qualquer limite. Como sabemos, o fragmento heraclítico declara que o tempo é 

como uma criança que constrói castelos de areia, apontando para uma “brincadeira inocente” 

que na verdade revela o destino incontestável de Aiôn; lembrando que na mitologia grega 

todas as deidades titânicas ou olímpicas estavam subordinadas à Moira. 

Essa conexão nos serve para esclarecer que o tempo era, na perspectiva heraclítica, 

cíclico e inexorável, um círculo que se realizaria, primeiramente, no estímulo à ramificação de 

forças diversificadas na composição da totalidade do universo; em última instância, na 

incitação da guerra entre as várias faces da vida. Aiôn é uma representação que testemunha a 

favor da ideia heraclítica de que toda guerra e tormenta universal devem se repetir infinitas 

vezes, sem que possamos fazer muito que não seja viver e lutar inutilmente pela própria vida. 

Agora fica mais claro que, no primeiro momento, a filosofia nietzschiana assimilou da 

literatura antiga as ideias da guerra e da tormenta, como signos do período arcaico; no 

segundo, o traço dionisíaco da doutrina heraclítica entra em ação como uma afirmação do 

curso periódico de todas as coisas. Aiôn aparece no fragmento heraclítico como uma metáfora 

para o vir-a-ser, enquanto na filosofia nietzschiana a ideia do tempo ganhou uma 

representação equivalente à doutrina pré-platônica: a enigmática concepção de eterno retorno.  

 



177 
 

 
 

 

3.2 A serpente vita 

 

Levando em conta tudo o que foi apresentado até o momento, não é exagero dizer que 

Nietzsche reinventou a filosofia heraclítica sob a forma de um projeto bastante original. Mas 

ao passo que vontade de poder seria uma fórmula ontológica com fins de 

reformulação/revitalização do Ocidente, ainda não fica claro como essa concepção poderia 

assumir o papel de uma doutrina. É pertinente questionar se Nietzsche aponta para algum 

caminho ou como ele de fato elaborou essa proposta, já que os intérpretes da sua obra relutam 

em admitir a existência de um projeto nietzschiano com implicações éticas ou políticas. 

O certo é que Nietzsche utilizou-se da palavra “doutrina” nas poucas menções feitas 

ao conceito de eterno retorno do mesmo. Sabemos como o alemão se orgulhava dessa 

concepção, ao ponto de acabar se colocando acima do próprio Heráclito, quando escreveu: 

 

Nesse sentido tenho o direito de considerar-me o primeiro filósofo trágico – 

ou seja, o mais extremo oposto e antípoda de um filósofo pessimista. Antes de 

mim não há essa transposição do dionisíaco em um pathos filosófico: falta a 

sabedoria trágica – procurei em vão por indícios dela inclusive nos grandes 

gregos da filosofia, aqueles dos dois séculos antes de Sócrates. Permanece-me 

uma dúvida com relação a Heráclito, em cuja vizinhança sinto-me mais cálido 

e bem-disposto do que em qualquer outro lugar. A afirmação do fluir e do 

destruir, o decisivo numa filosofia dionisíaca, o dizer Sim à oposição e à 

guerra, o vir-a-ser, com radical rejeição até mesmo da noção de “Ser” – nisto 

devo reconhecer, em toda circunstância, o que me é mais aparentado entre o 

que agora foi pensado. A doutrina do “eterno retorno”, ou seja, do ciclo 

absolutamente e infinitamente repetitivo de todas as coisas – essa doutrina de 

Zaratustra poderia afinal ter sido ensinada também por Heráclito. (EH, “O 

nascimento da tragédia”, §3) 

 

 Essa passagem é uma declaração explícita e amadurecida em relação a “afinidade 

heraclítica” da filosofia nietzschiana, levando em conta, sobretudo, a proximidade entre a 

concepção do eterno retorno com a doutrina do vir-a-ser. Mas antes disso, é importante 

destacar que, ao se assumir como o “primeiro filósofo trágico”, Nietzsche deixa claro o 

rompimento com todos os antigos mestres, levantando a suspeita apenas no caso de Heráclito. 

Como dissemos, se algo distinguiria os pré-platônicos da tradição metafísica posterior, isto 

seria o pessimismo ontológico. É dessa forma que Nietzsche viu no pensamento heraclítico o 

ápice do espírito de afirmação da vida daqueles tempos, um filosofar munido do saber trágico, 

ao ponto de ter se aproximado do eterno retorno. 



178 
 

 
 

 Por mais enigmática que seja, a concepção de eterno retorno do mesmo pode nos 

oferecer a chave de entendimento do projeto trágico-dionisíaco, especialmente porque 

Nietzsche admitiu que essa doutrina seria uma “continuidade” do espírito dionisíaco patente 

no pensamento heraclítico. Sabemos que o eterno retorno ganhou notoriedade pela série de 

interpretações  que recebeu ao longo do século XX, oscilando entre as duas principais 

possibilidades: a interpretação cosmológica e a antropológica (MOURA, 2005, p. 8); por mais 

que o próprio Nietzsche nunca a tenha desenvolvido plenamente ou sequer enfatizou o seu 

papel (MARTON, 2007, p. 290). Seja como for, a primeira menção à doutrina foi feita no 

aforismo 341 do IV de A gaia ciência, onde já é possível ver a origem da ambiguidade 

hermenêutica em volta desse conceito. 

 Do aforismo intitulado O maior dos pesos se destaca a icônica passagem que nos diz 

que a vida que vivemos neste exato momento, teremos de vive-la novamente e “por 

incontáveis vezes; e nada haverá de novo nela, mas cada dor e cada prazer e cada suspiro e 

pensamento, e tudo o que é inefavelmente grande e pequeno em sua vida, terão de lhe suceder 

novamente” (GC, IV, §341). As palavras dirigidas ao homem moderno são uma provável 

tentativa de lhe retirar da inércia niilista, lançando à mesa os seguintes dados: se a vida – tal 

como a vivemos neste exato momento – pode se repetir ilimitadamente, o que poderíamos 

fazer? Temos livre-arbítrio a ponto de definir o nosso próprio destino? Como podeamos supor 

a possibilidade de rasgar o véu de Maya se a epistemologia nietzschiana nega o livre-arbítrio? 

Mas ainda, esse discurso resguarda alguma mensagem de fundo ontológico a partir do 

momento que nos apresenta a hipótese da ciclicidade espaço-temporal? 

O que sabemos é que a ambiguidade carregada por essa primeira menção da doutrina 

implica que devemos compreendê-la pelo viés de “uma verdade proposicional”, por mais que 

Nietzsche também a entendesse “como um auxiliar pragmático e auto-sugestivo na 

conformação da vida”. Desta maneira, ele conseguia “aquecer existencialmente um 

conhecimento ‘frio’” (SAFRANSKI, 2005, p. 212) e aterrador, apresentando-nos o caráter 

temporal da sua ontologia. O que sabemos é que o eterno retorno é entrelaçamento por duas 

ideias sugeridas pelos escritos nietzschianos de maturidade: a infinitude temporal e a finitude 

das forças, o que caracteriza a sua tese como um pensamento não-teísta. 

O anjo-demônio do aforismo evoca o caráter terrificante da existência, lembrando que 

ao trágico nietzschiano “pertence o terrível como isso que é afirmado em sua pertinência 

irrevogável ao belo” (HEIDEGGER, 2010, p. 216 – 217). Assim sendo, para Nietzsche o 

trágico se institui na convicção de que o mundo em que “vivemos é imoral, não divino, 



179 
 

 
 

desumano”, afirmando ainda que “nós o interpretamos por um tempo longo demais no sentido 

de nossa veneração” (2 [197] Outono de 1885 – Outono de 1886), mas que agora seria 

necessário extirpar a moralidade moribunda que se enraizou na nossa forma de ver a vida. 

Para isso, ele nos entrega uma alegoria que conjura o “espírito trágico” ao exigir uma tomada 

de partido, algo que definiria dois mundos ou dois tipos de vida significativamente distintos.   

 O eterno retorno é uma fórmula que nos coloca diante de um impasse: “decidir” da 

melhor maneira possível o lugar que queremos/podemos ter no mundo. Isto significa dizer 

que a provocação nietzschiana tem por finalidade nos conscientizar da nossa condição 

existencial, raciocínio que apenas subentende a possibilidade da decisão, mas que no limiar 

não trabalha com esse dado. Se a decisão para Nietzsche já estaria tomada desde o princípio, 

como um traço vital da nossa perspectiva, não haveria como conjurar a possibilidade do 

exercício do livre-arbítrio. Mas se isso não é possível, estaria ele incorrendo numa 

contradição?  

Bem, a verdade é que Nietzsche pouco se importava com “contradições”, ainda assim 

podemos argumentar que, por exemplo, uma semente não se revelaria “livre” por reagir aos 

compostos químicos que encontra em um solo fértil, da mesma forma que o nosso organismo 

não demonstra a liberdade quando responde aos nutrientes de um determinado alimento; além 

de que seria ingênuo afirmar que o livre-arbítrio se comprovaria na decisão de se alimentar ou 

não, pois podem estar em vigor simplesmente pulsões vitais. Por detrás do eterno retorno 

existe, assim, um raciocínio similar: não há liberdade, mas apenas atuação vital, a despeito de 

que isso ainda não explica a alegoria nietzschiana. 

Para tanto, vejamos a continuidade do aforismo §341, onde a entidade nietzschiana 

questiona: “Você não se prostaria e rangeria os dentes e amaldiçoaria o demônio que assim 

falou? Ou você já experimentou um instante imenso, no qual lhe responderia: ‘Você é um 

deus e jamais ouvi coisa tão divina!’” (GC, IV, §341). Essa pergunta não tem qualquer 

objetivo maior que provocar, instigar ou mesmo cultivar no leitor em questão ou ainda as 

forças vitais que lhe são constitutivas. Desta maneira, a alegoria nietzschiana visa apreciar o 

quantum de poder que atravessa a nossa existência, talvez nos concedendo outras 

possibilidades que a incrementem, mas nada que não estivesse dado previamente em nossa 

constituição vital. 

Tudo isso não será novidade para aquele que lembrar do subtítulo da autobiografia de 

Nietzsche: como alguém se torna o que é. Portanto, aos decadentes a entidade portadora do 

eterno retorno aparecerá como um demônio, para os poderosos por natureza ela será como um 



180 
 

 
 

anjo libertador. Não foi por menos que Nietzsche declarou que a grandeza pertence à 

terribilidade (16 [5] Início do ano – Verão de 1888), já que o portador do trágico é a figura de 

Dionísio. O emissário do eterno retorno busca cultivar o homem do futuro, aquele que de 

forma análoga aos heróis míticos “afirma até mesmo o ‘não’ extremo, a aniquilação e o 

sofrimento como pertencentes ao ente” (HEIDEGGER, 2010, p. 217). Nutrindo inicialmente 

um caráter avaliativo, a doutrina do eterno retorno assume o papel de um projeto de superação 

do baixo niilismo a partir de um imperativo categórico que nos lembra a velha ética kantiana, 

com o detalhe de que Nietzsche desdenhava a possibilidade de uma razão legisladora e o livre 

arbítrio. 

Parece-nos que ele nunca fala diretamente com seus seguidores, mas sim, com as 

forças de configuração da existência; é a vida, portanto, que está em condições de responder 

ao chamado de Dionísio, mas só um tipo muito preciso de existência reagiria positivamente à 

sua provocação: o homem que encontra o sentido da própria vida no caos do vir-a-ser, mas 

também o artista que retira seu estímulo criativo da dor, entre outras possibilidades. O eterno 

retorno permitiria com isso um tipo de “seleção natural” que diferencia “dois tipos de 

sofredores, os que sofrem de abundância de vida, que querem uma arte103 dionisíaca e 

também uma visão e compreensão trágica da vida – e depois os que sofrem de 

empobrecimento de vida, que buscam silêncio, quietude, mar liso, redenção de si” (GC, IV, 

§370). O colapso do Ocidente representaria uma oportunidade única à realização desse 

projeto, e por isso, Nietzsche refletiu sobre a probabilidade de realização de um esquema 

igualmente pessimista, mas em sentido dionisíaco (GC, IV, §370), o que implicaria na 

restituição de uma hierarquia humana correspondente ao das sociedades arcaicas. 

A lógica nietzschiana é relativamente simples: primeiramente seria preciso partir de 

um dado patente dos novos tempos – o niilismo – sem apelar para o ceticismo infrutífero, 

abraçando tal situação; o segundo passo seria lançar sobre a raça humana a fórmula dionisíaca 

como um algoritmo de legitimação aristocrática. Afinal, o eterno retorno traz consigo a 

mensagem da vontade de poder, levando-nos a contemplar o abismo da existência. Ora, os 

que conseguissem resistir a esse teste teriam em mãos o segredo dos novos tempos, sendo o 

eterno retorno no primeiro momento um diagnóstico filosófico, no segundo um diagrama de 

orientação perspectivista. 

Mas é provável que a segunda menção à doutrina seja ainda mais pertinente para a 

nossa pesquisa, aparecendo no contexto de desenvolvimento de outra ideia fundamental do 

                                                             
103 A arte aqui é postulada como a atividade metafísica da vida, a criação propriamente dita. 



181 
 

 
 

pensamento nietzschiano: o Übermensch (ZA, “Prólogo de Zaratustra”, §3); termo traduzido 

usualmente por super-homem ou homem-transbordante104. No discurso intitulado “Da visão e 

do enigma”, Zaratustra é confrontado por aquele que seria o principal antagonista de toda a 

narrativa em questão: o anão; a figura nietzschiana de representação da baixeza humana. A 

missão desse personagem é menosprezar a mensagem do profeta, na tentativa de ridicularizar  

seus aspectos mais óbvios – toda “verdade é curva, o próprio tempo é um círculo”, etc. – no 

entanto, Zaratustra se irrita com o anão, acusando-o de apontar para o real sem com isso 

vivenciá-lo, declarando o seguinte: “‘Ó espírito de gravidade!’ não tornes tudo tão leve para 

ti!” (ZA, “Da visão e do enigma”, §2). A parábola parece fazer uma referência direta ao 

homem moderno – ou ainda, ao acadêmico positivista dos tempos de Nietzsche – que admitia 

o vir-a-ser de toda as coisas, sem com isso experimentar as consequências dessa realidade. 

Zaratustra argumenta então que o eterno retorno é como um portal que apresenta dois 

caminhos que se entrecruzam no presente, as duas faces da eternidade: o passado e o futuro – 

“Essa longa rua para trás: ela dura uma eternidade. E a longa rua para lá – isso é outra 

eternidade” (ZA, “Da visão e do enigma”, §2) – caminhos que não se contradizem, 

encontrando-se em um dado momento da ampulheta do tempo. Zaratustra se refere ao 

instante, o “presente” como o entrecruzamento entre as duas faces do ciclo eterno de todas as 

coisas. Na parábola, o ato de se atravessar o portal representa a vivência integral da doutrina, 

algo que já estava implícito n’A gaia ciência: o eterno retorno é o “peso mais pesado” porque 

é um pensamento abissal (ZA, “Da visão e do enigma”, §2), impossível de ser suportado pelos 

decadentes, literalmente intolerável aos fracos de espírito, os amaldiçoadores da vida. 

Ser tocado pelo instante seria como um vislumbre da possibilidade da emergência do 

além-do-homem, algo possível apenas mediante a afirmação incondicional da totalidade de 

faces do real, sobretudo o instante. Na medida em que o viver, o sofrimento e o círculo não 

podem ser coisas distintas, atravessando conjuntamente a imensa unidade do ser, 

experimentar o instante revelaria a serpente vita (9 [26] Primavera de 1887), isto é: a face 

temporal da vontade de poder. A mensagem de Zaratustra é a do regresso infinito de todas as 

coisas, mas o entendimento dessa doutrina depende de um fato: aquele que “é antes ele 

mesmo o instante que age e se projeta para o futuro e que aí antes deixa cair o passado, mas 

muito mais o acolhe e afirma” (HEIDEGGER, 2010, p.241). Dessa maneira, a doutrina 

nietzschiana exige que o além-do-homem seja essencialmente dionisíaco, em razão de que 

                                                             
104 Paulo César de Souza, o célebre tradutor das edições nacionais das obras de Nietzsche, opta por essa tradução 

tendo em vista evitar qualquer associação metafísica ao termo Übermensch. Ainda assim optei pela tradução de 

Marco Antônio Casanova, presente na tradução das obras Nietzsche I e II de Heidegger. 



182 
 

 
 

apenas uma existência fundamentalmente afirmativa serviria como fator propulsor da 

superação da decadência ocidental.  

Fica patente que com a doutrina do eterno retorno, Nietzsche ansiava por um futuro 

distinto e mais elevado, só não fica claro ainda se ele tinha clareza sobre que futuro seria esse. 

Até o hoje a filosofia nietzschiana é fortemente associada à crítica desconstrutivista, e não é 

por acaso: inicialmente o eterno retorno assumiu a forma de uma ferramenta de destruição, em 

virtude de que seria “decisiva a dureza do martelo, o prazer mesmo no destruir” (EH, “Assim 

falou Zaratustra”, § 8) para que o novo pudesse nascer. O que podemos dizer com maior 

nitidez é que o eterno retorno foi uma investida no intuito de se transfigurar a condição 

moderna (baixo niilismo) na possibilidade de elevação (alto niilismo), pressupondo o 

nascimento de um novo homem. Levando em conta que o saber trágico-dionisíaco é a 

admissão de que a vida é um perpétuo jogo de criação e destruição, entendendo o mundo 

como uma obra de arte, o fruto de uma tensão perpétua entre diversos polos de atuação vital, o 

eterno retorno assume a forma da afirmação incondicional desse vislumbre, talvez mesmo 

como uma pretensa continuidade da filosofia heraclítica.  

Pode-se pressupor que o projeto nietzschiano acabaria “com a primazia da 

subjetividade”, impondo ao homem moderno o dever de deixar de ser um sujeito perante a 

realidade para se tornar parte [integrante e ativa] do mundo (MARTON, 2007, p. 312). Outras 

possíveis consequências à projeção do eterno retorno transitam entre a supressão das 

doutrinas teleológicas, a desconsideração das teses científicas de fundo positivista, como 

também o descarte das religiões que evocam recompensas, punições, o além mundo ou 

mesmo a vida após a morte, o que implica no desprezo pela tradição metafísica como um todo 

(Ibidem, p. 311). Dessa maneira, Nietzsche parece ter elaborado uma filosofia pragmática da 

ficção, dado o envolvimento que fez da noção de arte na caracterização de sua concepção de 

mundo, entrelaçando ao máximo as noções de força e conhecimento. 

Essa associação tinha por objetivo caracterizar o processo de superação da vida no seu 

movimento contínuo de criação e destruição de si mesmo, chegando a equivaler as noções de 

poder e “mentira” tal como no começo de sua carreira. Se a vida é um magno movimento de 

expansão, domínio e transformação por parte da pluralidade de faces da existência, o que 

resulta em afirmar que o viver ainda é um processo unitário onde se dá o transcurso do poder, 

a percepção do movimento criador e reconfigurador de si mesmo aparece como o fenômeno 

de primeiro plano na especulação ontológica nietzschiana.  



183 
 

 
 

Como dissemos logo no início desta pesquisa, a vontade de poder é uma concepção 

que encontra ecos na filosofia heraclítica – lembrando que Nietzsche sempre entendeu que a 

Grécia era tanto a origem da decadência ocidental, mas também era a “guardiã da 

possibilidade de elevação” (SAMPAIO, 2008, p. 149) – uma vez que o conceito nietzschiano 

de vida pressupõe a submersão na ciclicidade espaço-temporal característica das culturas 

antigas. Parece-nos que o eterno retorno nada mais seria que uma tentativa transmissão da 

concepção central de Nietzsche – no caso, a vontade de poder – seja como uma fórmula 

doutrinária ou como um diagrama ontológico de viés revolucionário.  

 

 

3.3 No rastro de um deus esquecido 

 

 Os últimos escritos de Nietzsche confirmam como houve um retorno aos textos de 

juventude que compuseram o esboço central da metafísica da arte, no provável intuito de 

retomar um conjunto de temas e premissas da primeira fase da sua obra. Podemos considerar 

que os fragmentos póstumos da última fase constituem um grande esboço autobiográfico que 

demonstra como o próprio Nietzsche se transformou em um componente de especulação 

filosófica (COLLI, 2012, p. 591). Partindo deste entendimento, é inegável que a obra 

nietzschiana não está sujeita a uma separação conceitual rigorosa, por mais que trabalhemos 

desta forma. O que se conclui é que cada escrito nietzschiano está intimamente ligado aos 

demais, mantendo um elo de continuidade que nos impossibilita de fazer uma leitura linear de 

seu legado. 

Vejamos agora uma consideração onde Nietzsche parece resumir de forma decidida o 

seu posicionamento diante de tudo o que havia elaborado: 

 

Eu vi por primeiro a verdadeira oposição – o instinto que degenera, que se 

volta contra a vida com subterrânea avidez de vingança (- o cristianismo, a 

filosofia de Schopenhauer, em certo sentido já a filosofia de Platão, o 

idealismo inteiro, como formas típicas), e uma fórmula de afirmação 

suprema nascida da abundância, um dizer Sim sem reservas, ao sofrimento 

mesmo, à culpa mesmo, a tudo o que é estranho e questionável na existência 

mesmo... Este último, mais radiante, mais exaltado-exuberante Sim à vida é 

não apenas a mais elevada percepção, é também a mais profunda, a mais 

rigorosamente firmada e confirmada por ciência e verdade. (EH, “O 

nascimento da tragédia”, § 2) 

 



184 
 

 
 

 Atentemos para a fórmula central evocada pela doutrina nietzschiana: “um dizer Sim 

sem reservas, ao sofrimento mesmo, à culpa mesmo, a tudo o que é estranho e questionável na 

existência mesmo”, uma passagem que expressa perfeitamente o sentido ético e afirmativo de 

sua doutrina, mas além de tudo uma fórmula que referencia diretamente as raízes helênicas 

que envolvem essa concepção. Ao passo que Nietzsche nos apresentou o eterno retorno pela 

primeira vez segundo uma diretriz ética, o longo e misterioso percurso desse conceito deixa 

subtendido a possibilidade de algo maior. 

 Mas se a doutrina nietzschiana foi concebida ao fim como uma afirmação irrestrita de 

todas as faces da vida, podemos considerar que o eterno retorno seja uma declaração explícita 

de Nietzsche em prol da concepção de vir-a-ser, o que implica afirmar a guerra, a destruição, 

e a “harmonia” decorrente da tensão entre a pluralidade de forças no ciclo criação de todas as 

coisas, algo diretamente ligado à filosofia heraclítica. A doutrina aparece-nos, portanto, como 

uma afirmação incondicional da própria ontologia da vontade de poder, o que nos aponta para 

o fato de que o eterno retorno é aquilo que “deveria fundamentar uma revisão de todos os 

conceitos morais”, possibilitando a “transvaloração de todos os valores” (SAFRANSKI, 2005, 

p. 260 – 261); algo que só seria possível mediante uma relação complementar entre uma 

ontologia plenamente consciente de seus limites e possibilidades e uma proposta doutrinária 

com fins de seleção e cultivo hierárquico. 

 Vontade de poder e eterno retorno se configuram como partes subsequentes e 

complementares de um mesmo projeto: instaurar uma guinada na história ocidental. Para 

tanto, o primeiro passo seria o golpe de misericórdia na velha e cansada cultura platônico-

aristotélica, mas além de tudo, era preciso apresentar uma tábua de valores radicalmente 

distintas daquilo que se tornou regra até aqui; ou pelo menos, uma maneira eficiente de eleger 

os valores que deveriam guiar a sociedade a partir de agora.  

A palavra “radical” não é empregada de forma acidental, pois temos em vista a 

imersão nietzschiana nas raízes da nossa história, buscando por um dos fundamentos 

esquecidos da nossa cultura, a sua origem, por assim dizer, “pagã”. O raciocínio empregado 

neste trabalho sempre foi a ideia de que “posições extremas não são suplantadas por posições 

reduzidas, mas, por sua vez, apenas por outras extremas, mas invertidas” (5 [71] Verão de 

1886 – Outono de 1887, p. 178). O próprio Nietzsche proferiu ao fim da sua carreira: “Fui 

compreendido? – Dionísio contra o crucificado...” (EH, “Por que sou um destino”, § 8); 

passagem que esclarece perfeitamente o engajamento da sua obra no cerne da história do 

pensamento ocidental.  



185 
 

 
 

Também dissemos várias vezes ao longo desta pesquisa que Nietzsche não era nem de 

longe um cético, muito menos um simples niilista sem fins construtivos. Os leitores que 

insistem em ver a obra nietzschiana como um recanto desconstrutivista sem maiores intenções 

pelo simples e vão prazer, mantêm-se no subúrbio de uma leitura infrutífera e, talvez ainda, 

perigosa. Tudo leva a crer que Nietzsche buscou arquitetar um projeto de enfrentamento da 

tradição metafísica, e foi com esta finalidade que procurou no mundo antigo suas principais 

referências teóricas. 

 Não foi por menos que a figura de Dionísio ressurgiu com muita ênfase no final da sua 

carreira, mas não fica claro como esse personagem poderia simbolizar uma “revolução 

espiritual” no contexto moderno. É aí que precisamos lembrar que, segundo Nietzsche, a 

“força dionisíaca” sempre foi uma representação de sua concepção artística de mundo, 

apontando para uma nova forma de pensar e uma nova maneira de filosofar (DICIONÁRIO 

NIETZSCHE, 2016, p. 189). Foram várias as declarações em que o alemão expressou 

finalidade do seu projeto artístico, mesmo que sem a menção direta a Dionísio. Temos por 

exemplo: 

 

Desta forma, este livro é até mesmo antipessimista: a saber, no sentido de 

que ensina algo que é mais forte do que o pessimismo, que é mais divino do 

que a “verdade”: a arte [...] o evangelho dos artistas: “a arte como a tarefa 

propriamente dita da vida, a arte como atividade metafísica”... (14 [21] 

Início de 1888 – Primavera de 1888) 

 

O essencial nessa concepção é o conceito de arte na relação com a vida: ela é 

aprendida tanto psicológicamente quanto fisiologicamente como o grande 

estimulante, como aquilo que impele eternamente à vida, à vida eterna... (14 

[23] Início de 1888 – Primavera de 1888)  

 

Encontramos aqui a arte como função orgânica: nós a encontramos inserida 

no instinto angelical da vida: nós a encontramos como maior estimulante da 

vida – arte, com isso, sublimemente conforme a fins mesmo ainda no fato de 

mentir... Mas nos equivocaríamos se permanecêssemos junto ao seu poder de 

mentir: ela faz mais do que meramente imaginar, ela transpõe mesmo os 

valores. (14 [120] Começo de 1888) 

 

Muito cedo despertei para a seriedade da relação entre arte e verdade: e 

ainda hoje me encontro com um espanto sagrado diante dessa ambiguidade. 

Meu primeiro livro <foi> a ele dedicado; o Nascimento da tragédia acredita 

na arte sob o pano de fundo da outra crença: de que não é possível viver com 

a verdade; o fato de que a “vontade de verdade” já é um sintoma da 

degenerescência... Apresento uma vez mais a concepção estranhamente 

sombria e desconfortável daquele livro. Ela tem o primado ante outras 

concepções pessimistas pelo fato de ser imoral.(16 [40] Início do ano – 

Verão de 1888) 

 



186 
 

 
 

Fragmentos como estes se multiplicaram nos últimos anos da atividade intelectual de 

Nietzsche, na maioria das vezes associando a arte a uma reabilitação do niilismo dos tempos 

modernos. É indiscutível que tal projeto não visava o “renascimento da tragédia” como na 

juventude, sobretudo porque o pensamento nietzschiano acabou abandonando o saudosismo 

wagneriano e com ele os anseios românticos. Contudo fica patente o seu intuito em restituir o 

vigor do mundo ocidental, sem com isso apelar para uma tradição moribunda, e é aí que surge 

Dionísio: representante da convicção de que destruir e construir “constituem momentos de um 

mesmo desenrolar, movimentos de um mesmo processo” (DICIONÁRIO NIETZSCHE, 2016, 

p. 189). A queda das ideias ocidentais confirmava que a modernidade era um período de 

grandes possibilidades, mas a questão que fica é se ainda seria possível falar de um Ocidente 

se a maior parte da nossa história foi o resultado da comunhão entre a filosofia platônico-

aristotélica com a religiosidade judaico-cristã. 

A resposta provavelmente está no fato de que o pensamento nietzschiano sempre foi 

significativamente otimista quando comparado ao de Schopenhauer, traço de personalidade 

que parece ter direcionado as forças de Nietzsche para um caminho distinto daquele seguido 

pelo velho mestre. Isso se revela na maneira como ele encarou o niilismo de seu tempo, 

sustentando uma postura contrária ao baixo niilismo, sem com isso antever as possibilidades 

negativas de seu projeto. Ora, se o impulso dialético havia decretado o fim da grande arte no 

mundo grego, talvez a decadência ocidental pudesse levar à “ressurreição” de Dionísio, uma 

tendência romântica herdada por Nietzsche.  

   Tendo por base de inspiração esse traço de personalidade romântica de outrora – a 

percepção de que o “deus esquecido um dia retornaria” – e a consciência plena da 

degeneração niilista da modernidade daria margens ao seu renascimento (11 [98] Novembro 

de 1887 – Março de 1888), Nietzsche levantou a possibilidade de que a dissolução de todos os 

valores seria uma oportunidade à instauração de um projeto de revitalização espiritual no 

Ocidente. Mas até que ponto tal anseio implicaria em uma contradição filosófica, visto que o 

Ocidente seria desde sempre a expressão histórica da metafísica clássica? A palavra 

“revitalização” foi empregada aqui de forma imprudente? Ainda faz sentido falar disso, 

levando em conta todas as declarações nietzschianas em relação à morte de Deus? 

Parece-nos que não, especialmente porque o que entendemos por Ocidente foi o 

resultado de uma conjunção muito peculiar de saberes, e é por isso que Nietzsche dedica todas 

as suas forças ao redescobrimento daquilo que teria sido eclipsado pela tradição metafísica 

ainda no período grego. Baseando-se em todas as considerações que atravessam a sua obra, 



187 
 

 
 

podemos concluir que a primazia concedida à filosofia heraclítica é indiscutível no tocante à 

ontologia da vontade de poder. Isso porque, como ele mesmo afirmou, as coisas em que 

acreditamos como duradouras são puras ficções, já que se tudo flui, então a perecibilidade é 

uma qualidade (a ‘verdade’), e a duração apenas uma aparência (11 [98] Novembro de 1887 

– Março de 1888). Levar o niilismo ao extremo de sua lógica poderia implicar na restituição 

de uma cultura fundamentalmente artística, sendo esse projeto a tentativa de se redescobrir 

um tipo de vida esquecida a muito tempo. 

O eterno retorno surgiria como uma proposta para situar a vontade de poder como o 

princípio ontológico da sociedade por vir, uma fórmula que nos permitiria revisar os conceitos 

morais carregados até então, literalmente falando: instituir a transvaloração de todos os 

valores, tendo em vista um futuro mais elevado. Para além disso, o eterno retorno pode ser 

entendido como um projeto destinado ao cultivo de uma percepção artística de mundo, já que 

a vontade de poder é o núcleo ontológico dessa concepção. Para tanto, “Dionísio surge para 

designar uma nova concepção de mundo e impor-se como juiz para avaliar a modernidade”, e 

por isso vontade de poder, eterno retorno e “princípio dionisíaco operam um duplo registro no 

quadro do pensamento nietzschiano” (DICIONÁRIO NIETZSCHE, 2016, p. 189), apontando 

para uma nova forma de pensar e um novo tempo que se faziam necessários diante da falência 

das velhas instituições ocidentais.  

Tomando por base as diversas considerações nietzschianas a respeito da ideia de que o 

mundo não seria mais que obra de arte (2 [119] Outono de 1885 – Outono de 1886), só a 

compreensão da realidade como um perpétuo vir-a-ser possibilitaria a instituição de tal 

princípio valorativo. Isso fica claro em fragmentos como o de número 40 [50] onde Nietzsche 

afirma que a vontade de poder deveria ganhar voz enquanto “uma nova filosofia”, uma 

“tentativa de uma nova interpretação de todo acontecimento”; um projeto necessariamente 

provisório, e como ele mesmo diz: “só de maneira preparatória e pré-conquistadora, só 

‘preludiando’ algo sério, para o que se precisa de ouvidos iniciados e seletos” (40 [50] Agosto 

– Setembro de 1885), mas não de discípulos e tagarelas imitadores.  

Em outro fragmento ele retoma algo que estava pressuposto na doutrina do eterno 

retorno do mesmo, declarando: ‘O quanto de verdade suporta, o quanto de verdade ousa um 

espírito?’ – este se tornou, para mim, o medidor propriamente dito dos valores (16 [31] Início 

do ano – Verão de 1888). O eterno retorno deixa de ser concebido [apenas] como uma 

fórmula de viés ético-existencial para tomar corpo como um projeto de seleção e cultivo de 

uma certa percepção de mundo, à despeito do fato de que isso seria apenas um de seus 



188 
 

 
 

momentos, um “prelúdio” de algo maior para o qual o próprio Nietzsche parecia não saber ao 

certo o que seria. 

No mesmo fragmento ele ainda nos diz o seguinte: “Filosofia, tal como a compreendi 

e vivi até aqui, é a busca voluntária mesmo dos lados mais indesejados e mal-afamados da 

existência”, sendo o “amor fati” (Ibidem) a síntese filosófica decorrente do entrelaçamento 

entre vontade de poder e eterno retorno: o imperativo existencial de maior força na obra 

nietzschiana. Fica suposto que o primeiro passo desse projeto era aa firmação incondicional 

de todas as faces da vida, e como ele mesmo diz: “não apenas como desejáveis com vistas aos 

lados até aqui afirmados”, mas sobretudo, “em virtude deles mesmos, como os lados mais 

poderosos, mais fecundos, mais verdadeiros da existência, nos quais se exprime mais 

claramente sua vontade” (Ibidem). No segundo momento entra o polêmico e emblemático 

ponto derradeiro dessa doutrina, dado que Nietzsche diz: 

 

Desvendei por meio daí em que medida outro tipo mais forte e diverso de 

homem precisaria inventar para si, com vistas a outro lado, a elevação e a 

intensificação do homem: seres mais elevados como para além de bem e mal, 

como para além daqueles valores, que não podem negar a origem a partir da 

esfera <do> sofrimento, do rebanho e da maioria – procurei pelos pontos de 

partida dessa formação ideal inversa na história (os conceitos ‘pagão’, 

‘clássico’, ‘nobre’ descobertos novamente e expostos –)” (Ibidem) 

 

 Tudo nos leva a concluir que Nietzsche pensava ter em mãos o segredo para a 

revitalização da cultura ocidental. O seu plano previa a tentativa de instauração de uma “era 

trágica” decorrente do processo de diferenciação qualitativo-espiritual entre homens, ou seja: 

a criação de nova conjuntura aristocrática decorrente do cultivo de uma classe dionisíaca de 

indivíduos, ‘semideuses” nascidos da lama do mais extremo niilismo. Podemos reler essa 

proposta sob os termos da tentativa de fomentação de uma percepção trágico-dionisíaca de 

mundo em plena modernidade, e em consonância a isso, dar-se-ia o cultivo de uma nova 

sociedade pautada na força da criação valores correspondentes com o vir-a-ser. 

 Passagens que ratificam essa ideia são incontáveis nos escritos nietzschianos, 

sobretudo na última década na sua produtividade intelectual. Mas uma delas nos chama a 

atenção por um simples detalhe, afirmando que: “Nós porém, não somos céticos – nós ainda 

acreditamos em uma ordem hierárquica dos homens e dos problemas e esperamos pela hora, 

na qual essa doutrina da posição hierárquica e da ordem se inscreverá uma vez mais no rosto 

aberto da sociedade plebeia” (35 [43]Maio – Julho de 1885). A ênfase na ideia de que eles – 

os filósofos do futuro? – não seriam céticos é determinante para o nosso entendimento, posto 



189 
 

 
 

que a partir disto fica claro que Nietzsche não era definitivamente um simples crítico 

desconstrutivista.  

No entanto, isso também não o inscreve numa linha de pensamento elitista ou 

eugenista como quiseram os nazistas, pois o seu ponto de vista como um todo assume a 

sentença de que o homem como gênero nunca está em progresso, dado que tipos mais 

elevados sempre serão alcançados, mas não se manterão; como ainda afirmará, o dito ‘gênio’ 

é sempre a máquina mais sublime que existe, e consequentemente, acaba sendo a mais 

quebradiça (14 [133] Começo do ano de 1888), não havendo como esperar muito de uma 

classe de soberanos; tudo está fadado ao vir-a-ser, até mesmo a elevação espiritual. 

Bata-nos perguntar do que nos valeria agora uma nova hierarquia humana, mas antes 

de responder é preciso lembrar que o raciocínio nietzschiano é munido da intuição heraclítica 

de que todo “acontecer, todo movimento, todo vir-a-ser” é um fixar de graus e relações de 

forças, como uma luta” (9 [91] outono de 1887). A lógica aristocrática que permeia essa 

“revolução dionisíaca” lhe era entendida como um processo contínuo que deveria se refazer 

infinitamente, tal como o ciclo da vida.  Ao passo que a luta pela existência designa apenas 

um estado de exceção, uma vez que a regra é a “luta pelo poder, pelo ‘mais’, ‘melhor’, ‘mais 

rápido’ e ‘mais frequente’ (34 [208]Abril – Junho de 1885), Nietzsche sempre teve em vista o 

processo como um todo e a não a coisa em si, raciocínio que se aplica igualmente à sua 

proposta de revitalização cultural. 

Se a força é aquilo que se transforma, mas “sempre permanece a mesma”, pertence a 

ela “um lado anterior, uma espécie de caráter de Proteus-Dioniso, dissimulando-se e se 

regozijando na transformação” (35 [68] Maio – Julho de 1885). Como vimos, segundo o seu 

raciocínio, a vida é pura vontade de poder, mas o que Nietzsche nos diz é que esse anseio 

nada mais seria que um artifício ontológico – literalmente, um mecanismo artístico – em prol 

do ciclo infinito de criação. Se o essencial de tal processo é a mudança, por mais que no cerne 

de tudo isso se dê a luta por um lugar nunca definitivamente alcançado, isto implica dizer que 

a hierarquia humana proposta por Nietzsche passa longe de rigidez elitista dos grandes 

monopólios políticos ou das elites oligárquicas da antiguidade.  

O fundamento desse projeto é, como se disse, a filosofia heraclítica, e por isso, longe 

de ser uma ode à guerra, a ontologia da vontade de poder é na verdade um grande elogio à 

harmonia gerada pela tensão entre a diversidade de faces no íntimo do vir-a-ser. O niilismo 

moderno não seria simplesmente um advento histórico, mas além de tudo um vácuo aberto 

pelo processo de esclarecimento filosófico, uma brecha que, no limiar das coisas, revela-nos 



190 
 

 
 

um aspecto inegável da vida: a sua falta de sentido. Curioso é ver que essa “fenda” poderia se 

configurar como um momento de novas possibilidades no imenso esquema racional da nossa 

história, talvez como um momento de “ressurreição” de um deus esquecido; a emergência de 

algo que sempre esteve bem aqui. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



191 
 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 No fim das contas, esta pesquisa teve por objetivo revelar a face “construtiva” ou 

menos relativista da obra de Nietzsche, um pensador geralmente associado ao caos do mundo 

contemporâneo. De fato, a filosofia nietzschiana pode servir a muitas causas, inclusive às 

piores e mais desastrosas, e é por isso que se abster de uma leitura esquematizada de seus 

escritos pode ser a pior forma possível de proteger o legado desse filósofo de empregos 

indesejados. Nietzsche buscou derrubar velhos ídolos, no entanto, para ele os ícones do 

mundo ocidental não possuiriam mais qualquer sentido vital, sendo o seu papel na verdade 

revelar as demais possibilidades de vida escondidas por debaixo de estamentos metafísicos 

moribundos.  

 Parece-nos que o seu plano era partir daquilo que estava dado como premissa no 

contexto da modernidade [niilismo] para instaurar uma nova concepção de vida, a primeira 

parte de sua proposta de revitalização do mundo ocidental. Vontade de poder e eterno retorno 

formariam as duas fases de um projeto que não almejava simplesmente restituir ídolos ou 

velhas formas de existir e pensar, mas oferecer uma infinidade de possibilidades de vida, 

restaurando uma certa “hierarquia humana”, no sentido espiritual do termo. 

 Para tanto, dividimos a presente tese em três capítulos distintos e complementares, no 

intuito de se esclarecer, primeiramente, a epistemologia nietzschiana, no segundo momento, a 

concepção da vontade de poder, por último, a doutrina do eterno retorno. No primeiro deles 

foi feita uma leitura de viés teórico com a finalidade de se elucidar os pormenores que 

envolvem o pensamento nietzschiano no tocando ao seu “engajando filosófico”, seja em 

termos de continuidade ou rompimento com o que estava dado no seu contexto e experiência 

individual. Foi dessa forma que se deu a aproximação da figura de Schopenhauer, com a 

resolução final de que o conhecimento só era possível como erro, ficção e expressão da 

vontade de poder (7 [53] Final de 1886 – Primavera de 1887), fórmula que reflete muito bem 

a continuidade dada  por Nietzsche ao legado do velho mestre. 

 O rompimento com Schopenhauer se daria na percepção de que era necessário 

“Cunhar no devir o caráter do ser” como uma prova da “mais elevada vontade de poder” (7 

[53] Final de 1886 – Primavera de 1887), o que denominamos elemento trágico-dionisíaco do 

pensamento nietzschiano, por mais que não tenha ocorrido uma certa quebra com a teoria da 

representação schopenhauriana. No tocante à estrutura final apresentada pela obra de 

Nietzsche, é inegável que há da sua parte a continuidade com a teoria do mundo como 



192 
 

 
 

vontade de representação, no entendimento de que todos os juízos e conceitos formulados 

pela razão se manteriam cravados numa instância vital pouco ou  nunca contemplada pela 

tradição. 

 Em última instância, Nietzsche parece ter adotado da obra schopenhauriana um 

mecanismo de legitimação epistemológica inovador: o corpo. O que entendemos por “mundo” 

nada mais seria que um reflexo direto da realidade projetada pela instância fisiológica, 

estando toda verdade possível circunscrita à existência fática do intérprete. Esta ideia teria 

possibilitado a Nietzsche formular uma nova teoria que não se subjugava aos ditames da 

lógica tradicional, mas também apresenta com muita clareza um novo critério de legitimação 

epistemológica: o perspectivismo. 

Diga-se de passagem, vimos que o perspectivismo passa longe do torpe relativismo em 

geral conferido a Nietzsche, pois encontramos nele uma teoria que sustenta um critério muito 

claro de “verdade”: a vida; ou, dito de outra forma: mais força ou menos força. Não há dúvida 

de que a obra nietzschiana foi marcada pelo advento de diversas teorias de fundo naturalista 

que emergiram no século XIX, mas no limiar das coisas, a teoria schopenhauriana aparece-

nos como a principal fonte de legitimação da ideia do corpo como o centro de projeção da 

realidade; algo que, se observado pela fenomenologia de Merleau-Ponty, fica subentendido o 

intuito descritivo e não positivista desse projeto.  

Nietzsche buscava um meio de legitimação de uma nova concepção de vida, 

tencionando inspirar uma grande reviravolta no Ocidente. Para tanto, a sua ideia deveria fazer 

jus à concepção de que o conhecimento seria um reflexo de um instinto vital, mas também 

teria de carregar consigo o pragmatismo como um fator de “confirmação” dessa realidade. O 

corpo nos revelaria que a vida nada mais é que o vir-a-ser, uma realidade de nascimento e 

morte, geração e destruição; um mundo de corpos e de muitos outros infinitos mundos 

particulares, mas com um sentido ordenador para onde tudo retorna e começa novamente 

(CORDEIRO, 2012, p. 161). Fica claro que o raciocínio nietzschiano era atravessado por 

outra influência ainda mais determinante que a de Schopenhauer, acabando por preencher a 

epistemologia herdada com um dado pouco esclarecido, mas universal nos escritos de ambos 

os pensadores: a noção de vir-a-ser.  

  Buscamos esclarecer a presença dos diversos conceitos que confirmam a respectiva 

intuição de Nietzsche ao longo da obra, tal como as ideias do caos, superação de si mesmo, 

ciclicidade do processo de criação e destruição, arte, etc.; ideias que atestam como uma 

verdadeira ontologia do vir-a-ser estava dada no decorrer de suas publicações, culminando 



193 
 

 
 

com a emergência da sua tese central. A manifestação desse conceito foi um marco na obra de 

Nietzsche, delimitando o início da sua autonomia intelectual. Como o próprio nome indica, se 

há algum elemento que caracterize e ao mesmo tempo diferencie as concepções de vida de 

Nietzsche daquele legada por Schopenhauer, este seria a noção do poder (macht), ao que nos 

parece, um fator que angariou dos estudos classicistas de Nietzsche a intuição pré-platônica 

de que o mundo seria o resultado do jogo de forças.  

A vontade de poder foi o saldo da observação metodológica do mundo natural em 

consonância com a liberdade especulativa de seu autor, mas neste ponto vemos que o 

elemento de diferenciação dessa tese angaria da própria formação de Nietzsche algo que lhe é 

determinante. Macht é um termo problemático que pode levar a algumas traduções 

relativamente distintas entre si, consequentemente nos guiar por caminhos opostos. Parece-

nos que, para Nietzsche, Macht designa o eixo motor da vontade, isto que orientaria o afeto 

primordial, dando-lhe sentido dentro do ciclo de superação de todas as coisas.  

O poder seria, portanto, a pulsão vital da existência, ao passo que também seria a 

finalidade do ciclo de todas as coisas, sempre aspirando ao domínio, à recuperação ou 

potencialização daquilo que desde si mesmo orienta o viver. O ponto mais polêmico da 

tradução de Macht segundo a ideia do poder é o vislumbre de que a vida é um processo bélico 

de superação de si mesmo, algo que para alguns “justificaria” as interpretações nazistas da 

obra de Nietzsche. No entanto, segundo a nossa leitura, o que permeia essa concepção de vida 

é uma inspiração fundamentalmente heraclítica, o que em parte legitima a interpretação da 

guerra como pai de todas as coisas, mas no sentido de um processo que se volta contra a 

estagnação e a infertilidade da vida; ponto de vista que contrasta radicalmente com o senso 

conservador e eugenista do fascismo. 

De fato, a vontade de poder é uma tese que dá margens a diversas interpretações e 

formas de encarar a vida, mas existe uma grande diferença entre possibilitar uma 

interpretação e legitimá-la. A filosofia nietzschiana é problemática porque lança no jogo de 

dados hermenêutico recortes críticos que, a depender dos interesses e ideologias em questão, 

podem servir às conveniências de seus intérpretes, inclusive justificar aberrações como o 

nazismo; por mais que tenha ficado claro que, se estudada a fundo, ela passa longe de 

corroborar ou legitimar finalidades do tipo.  

Contudo, é importante lembrar que os estudos especializados na área nem sempre 

chegam às mãos de um leigo ou um leitor mal orientado, o que deixa muito claro o problema 

inerente ao legado de Nietzsche, algo que paradoxalmente também é o seu ponto forte: ser 



194 
 

 
 

uma obra fragmentada, experimental e inconclusiva. Mas independente disso, segundo a 

nossa interpretação a vontade de poder é uma tese que não exclui estritamente muitas das 

possibilidades interpretativas que resguarda, lembrando que seu autor se orgulhava da simples 

“possibilidade” inerente ao respectivo conceito, antes mesmo de qualquer uma de suas 

realizações. 

O principal fragmento utilizado para essa caracterização geral do conceito de vida de 

Nietzsche foi o póstumo 38 [12], mas também foi nele que vimos uma série de passagens que 

preconizavam a emergência do eterno retorno no cerne dessa especulação. Esclarecemos que 

existe um grande debate sobre as possibilidades de interpretação do respectivo conceito – o 

que vai desde a ideia de um imperativo ético até a noção de uma cosmologia cíclica – mas o 

que o fragmento em questão deixa subentendido é a noção de que o eterno retorno seria, no 

primeiro momento, a percepção temporal da vontade de poder, no segundo, uma proposta de 

revitalização do mundo moderno. 

A ontologia da vontade de poder adota a intuição de que a guerra entre uma 

diversidade de forças seria o fator impulsionador de toda a vida, mas quando encarada sob o 

ponto de vista da doutrina heraclítica do logos, percebemos que ela não é uma filosofia de 

legitimação fascista, mas curiosamente também não é uma filosofia progressista. Antes disso, 

buscamos no terceiro capítulo pela justificativa dessa intuição a partir da leitura que o próprio 

Nietzsche empreendeu da doutrina heraclítica desde os primeiros estudos na juventude.  

 Em síntese, podemos afirmar que a filosofia heraclítica lhe ofereceu uma concepção de 

mundo radicalmente oposta àquela perpetuada pela tradição metafísica: um vir-a-ser 

fracionado, que se alimentaria do antagonismo cosmológico para fomentar a realidade. 

Segundo esta doutrina, não existe estabilidade definitiva, pois no limite tudo é vir-a-ser, e 

portanto, a totalidade do universo é regido por um ciclo bélico de forças. Ao contrário de uma 

percepção caótica de mundo, Heráclito compreendeu que a guerra entre todas as coisas é, no 

fundo, o processo motor da vida, revelando-se como uma verdadeira tensão que cria um 

equilíbrio harmonioso entre os diversos polos de oposição.  

 Ao contrário de seus antecessores ou da tradição metafísica que surgiria algum tempo 

depois, Heráclito teria sido o grande afirmador da vida, desdenhando o pessimismo inerente à 

cultura helênica ao nos deixar a percepção do vir-a-ser como justiça (Diké) e harmonia 

(Cosmos). Nesta atitude se revelaria, para Nietzsche, o caráter dionisíaco da filosofia 

heraclítica, sendo este o componente de diálogo assumido no cerne da concepção da vontade 

de poder. O eterno retorno – enquanto afirmação irrestrita do vir-a-ser, inclusive de seus 



195 
 

 
 

aspectos mais problemáticos – aparece como uma doutrina análoga ao legado heraclítico: uma 

declaração nietzschiana em prol de sua concepção de vida, uma projeção futurista e, 

sobretudo, uma efetiva tomada de partido frente à existência. 

A possibilidade da reavaliação de todos os valores morais se daria no cultivo de uma 

percepção trágica de mundo, mas ao contrário de uma política fascista que se basearia na 

imposição de uma determinada forma de ver e viver, a doutrina nietzschiana exige que os 

homens do futuro participassem ativamente na construção de sua “realidade”. É por isso que a 

vontade de poder é, uma tese similar à de Schopenhauer, diferenciando-se da mesma por 

“divinizar” essa concepção de vida, buscando por sua justificativa, sem com isso se impor ou 

castrar as interpretações feitas a partir dela. O exercício interpretativo por si mesmo revelaria 

o lugar que assumido por cada indivíduo ou classe na sociedade do futuro, sendo as 

explanações mais “decadentes” partes indissociáveis da civilização que surgiria daí, por mais 

que estivessem sujeitas à contínua reavaliação, mas nunca a castração rigorosa das mesmas. 

A partir daí fica claro o porquê da filosofia nietzschiana ter influenciado de tamanha 

forma o mundo contemporâneo, indo desde os movimentos políticos de viés fascista até as 

teorias de orientação progressista e humanitária. De forma ampla, porém imprecisa, a obra de 

Nietzsche foi um dos fatores que levou à dissolução das grandes metanarrativas que 

atravessaram a nossa história, mas contrariamente aquilo que o alemão idealizou, nem todas 

as implicações de seu pensamento foram dionisíacas e muito menos “alegres”. Mas podemos 

estar sendo ingênuos ao tratar de algum tipo de “idealização” da parte de Nietzsche, posto que 

o seu raciocínio nunca se orientou por qualquer tipo de teleologia no estilo hegeliano. 

Para ficar mais claro, vejamos como estudiosos do mundo contemporâneo como 

François Lyotard (1924 – 1998) ou Zygmunt Bauman (1925 – 2017) demonstraram de forma 

coerente como no mundo do relativismo em que vivemos, foram as “redes de moeda” que 

passaram a determinar a produção do conhecimento (LYOTARD, 2013, p. 7). Na prática, os 

discursos relativistas elaborados por pensadores como Nietzsche – mas não exclusivamente 

por ele – serviram no desmantelamento das pretensões ditatoriais de certos movimentos 

políticos e religiosos, inclusive os de viés fascistas. Todavia, enquanto de um lado ocorreu um 

“processo de libertação dos últimos vestígios de opressivos ‘deveres infinitos’, 

‘mandamentos’ e ‘obrigações’ absolutos” (BAUMAN, 2016, p. 9), do outro a técnica se 

expandiu ilimitadamente, sem qualquer coisa que a impedisse, inclusive adotando um 

discurso alinhado com o “pragmatismo”, um tópico contemplado pelo pensamento 

nietzschiano. 



196 
 

 
 

Não estamos aqui responsabilizando Nietzsche pelos problemas do mundo 

contemporâneo, apenas concluindo que a abertura que se encontra na sua obra é bastante 

paradoxal, afinal de contas, um “solo fértil” pode gerar uma grande colheita, mas também 

pode suscitar o nascimento de todos os tipos de ervas daninhas. Publicações que se atêm não 

só à vida e obra de Nietzsche, mas além de tudo aos desdobramentos posteriores do legado 

nietzschiano são bastante elucidativas quando nos fornecem um panorama geral das leituras 

que se fizeram e continuam fazendo desse autor. 

É o caso, por exemplo, do livro intitulado Nietzscheanismo, de Ashley Woodward, 

publicado a nível nacional em 2016, e que lança um olhar claro e panorâmico sobre os 

diversos movimentos hermenêuticos que surgiram a partir da filosofia nietzschiana desde a 

morte de seu autor, e que curiosamente continuam a nascer e se ramificar na atualidade. Tanto 

esta, quanto o já citado Diálogo com Nietzsche de Vattimo, além das diversas biografias 

elaboradas sobre o filósofo alemão, sem contar a infinidade de artigos e novas publicações em 

âmbito nacional e internacional sobre o tema nos levam pensar que a filosofia nietzschiana é 

mais poderosa do que imaginamos; consequentemente, mais perigosa, exigindo de seus 

leitores uma grande responsabilidade. 

A status de Nietzsche como um “filósofo pop” não facilita o esclarecimento de seu 

pensamento, sobretudo numa realidade onde qualquer frase ou recorte aleatório pode ser 

compartilhada nas redes sociais de forma ilimitada. Estaríamos lidando com algo maior que a 

simples obra de Nietzsche, talvez algo semelhante aquilo que ele mesmo contemplou como 

uma “forma de vida autônoma e incontrolável”. Neste momento nos vem à mente a imagem 

da Hydra de Lerna (Ὕδρα), um monstro mitológico com corpo de dragão e diversas cabeças 

de serpente que se regeneravam se fossem cortadas (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2007, p. 

492). Além de uma força da natureza, em termos psicológicos a Hydra é uma representação 

que remete aos vícios humanos que tendem a renascer quando a sua origem não morre, e da 

mesma forma que ela, as piores interpretações da obra nietzschiana – talvez mesmo as “faces 

do nietzschianismo” – podem renascer e se ramificar de outras maneiras. 

A comparação parece esdrúxula, porém a alegoria nos serve para esclarecer que, a 

despeito das intenções de seu autor, a filosofia nietzschiana acabou tendo consequências que 

estão para além das forças do próprio Nietzsche, mas também além dos esforços acadêmicos 

que relutam em negar certas leituras que encontram respaldo nos escritos nietzschianos. 

Parece-nos que o esclarecimento do “caráter bélico” da obra nietzschiana, especialmente 

aquele que atravessa a ontologia da vontade de poder é o melhor caminho para isso, 



197 
 

 
 

retratando com a maior lucidez possível o que significa a estima do autor pelos gregos antigos 

e a sua percepção da guerra como eixo motor da vida, um processo harmonioso decorrente da 

tensão contínua entre os diversos polos de oposição que compõem a existência.   

Retomar o sentido originário ou “sistematizar” minimamente uma obra que reluta em 

ser sistematizada é um bom caminho para reorientar ou corrigir certas interpretações que 

podem nos levar a adventos históricos indesejados, especialmente porque no universo em que 

vivemos tudo é possível, inclusive os piores e mais trágicos acontecimentos. Abster-se desse 

dever a partir de um relativismo excessivo pode acabar contribuindo com tragédias em 

emergência, sendo-nos imperativo, como diz o próprio Nietzsche, “inserir no devir o caráter 

do ser”, definindo conscientemente certos lugares no jogo de dados do viver, elegendo os 

valores que guiarão nossas vidas; mas sem nos esquecer que o vir-a-ser só é possível na sua 

pluralidade constitutiva.     

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



198 
 

 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução: Alfredo Bosi. 5ª Ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 2007. 

ALVES, Alexandre. Helenismo e crítica da modernidade: A relação com a Antiguidade no 

pensamento de Nietzsche in Revista Trágica: estudos sobre Nietzsche. 2º semestre de 2008 - 

Vol 1. – nº 2 – pp. 1-17. 

 

ANAXIMANDRO. Doxografia e fragmentos In: Os pré-socráticos [Os pensadores]. 

Tradução: Rubens Rodrigues Torres Filho. 1ª Ed. São Paulo – SP: Abril cultural, 1973. 

 

ANAXIMANDRO. Doxografia e fragmentos In: Os filósofos pré-socráticos. 8ª Ed. 

Tradução de Carlos Alberto Louro Fonseca. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkiean, 2013.  

 

ASTOR, Dorian. Nietzsche (biografia). Trad. de Gustavo de Azambuja Felix. Porto Alegre – 

RS: LPM, 2013. 

 

BAUMAN, Zygmunt. Ética pós-moderna. Tradução de João Rezende Costa. São Paulo – 

SP: Ed. Paulus, 2016. 

 

BOBBIO, Norberto, MATTEUCCI, Nicola e PASQUINO, Gianfranco. Dicionário de 

Política. São Paulo: Editora UnB. 2004. 

 

CERBONE, David. R. Fenomenologia. Tradução: Caesar Souza. Petrópolis – RJ: Vozes, 

2013. 

 

CHEVALIER, Jean. CHEERBRAMT, Alain. Dicionário de Símbolos: mitos, sonhos, 

costumes, gestos, formas, figuras, cores, números. Tradução: Vera da Costa e Silva, Raul 

de Sá Barbosa, Angela Melim, Lúcia Melim. 21ª Edição. Rio de Janeiro – RJ: Ed. José 

Olympio, 2007. 

 

COLLI, Giorgio. Posfácio In: Fragmentos póstumos, 1887 – 1889 (Vol. VII). Rio de Janeiro 

– RJ: Ed. Gen/Forense Universitária, 2012. 

 

CORDEIRO, Robson Costa. O Corpo como Grande Razão: Análise do Fenômeno do 

Corpo no Pensamento de Friedrich Nietzsche. 1ª Ed. João Pessoa – PB: Annablume, 2012. 

 

CUNHA, Tito C. Prefácio in Da Retórica. São Paulo – SP: Ed. Veja, 1995 

 

DICIONÁRIO DE LATIM-PORTUGUÊS, PORTUGUÊS-LATIM. Lisboa – PT: Porto 

Editora, 2012. 

 

DICIONÁRIO DE FILOSOFIA CAMBRIDGE. São Paulo – SP: Ed. Paulus, 2006. 

 

DICIONÁRIO GREGO-PORTUGUÊS / PORTUGUÊS-GREGO. 1ª Edição. Porto - PT: 

Editora Porto, 2010. 

 

DICIONÁRIO NIETZSCHE. São Paulo – SP: Edições Loyola, 2016. 



199 
 

 
 

 

ÉSQUILO. Prometeu acorrentado In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. São Paulo – 

SP: W. M Jackson Inc., 1964. 

 

EURÍPEDES. Alceste In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. São Paulo – SP: W. M 

Jackson Inc., 1964. 

 

_______ Electra In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. São Paulo – SP: W. M Jackson 

Inc., 1964. 

 

_______ Hipólito In: Teatro Grego. Trad. J.B. Mello e Souza. São Paulo – SP: W. M 

Jackson Inc., 1964. 

 

FOGEL, Gilvan. Apresentação in Vontade de poder. Trad. de Marcos Sinésio Pereira 

Fernandes e Francisco José Dias de Moraes. Rio de Janeiro – RJ: Ed. Contraponto, 2008. 

 

FOUCAUT, Michel. Microfísica do poder. Organização, introdução e revisão técnica por 

Roerto Machado. 27º Ed. Srta. Ifigênia – São Paulo: Ed. Graal, 2013. 

 

FREZZATTI JR, Wilson Antonio. Nietzsche contra Darwin. São Paulo – SP: Edições 

Loyola, 2014. 

 

GRANIER, Jean. Nietzsche. Trad. de Denise Boatman. PortoAlegre – RS: L&PM  POCKET, 

2011. 

 

HABERMAS, Jügen. Discurso filosófico da modernidade. Trad. de Luiz Sérgio Repa e 

Rodnei Nascimento. São Paulo – SP: Martins Fontes, 2002. 

 

HEIDEGGER, Martin. Nietzsche I. Trad. de Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro – RJ: 

1ª Ed. Forense Universitária, 2010. 

 

_______  Nietzsche II. Trad. de Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro – RJ: 1ª Ed. 

Forense Universitária, 2007. 

 

_______ Heráclito. Trad. de Márcia Sá Cavalcante Schuback. Rio de Janeiro – RJ: Ed. 

Relumedumara, 1998. 

 

_______ Introdução à filosofia. Trad. de Marco Antônio Casanova. Sâo Paulo – SP: Ed. 

Martins Fontes, 2009. 

 

HERÁCLITO. Doxografia e fragmentos In: Os pré-socráticos [Os pensadores]. Tradução: 

Wilson Regis e José Cavalcante de Souza. 1ª Ed. São Paulo – SP: Abril cultural, 1973. 

 

HERÁCLITO. Doxografia e fragmentos In: Os filósofos pré-socráticos. 8ª Ed. Tradução de 

Carlos Alberto Louro Fonseca. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkiean, 2013.  

 

HESÍODO. Teogonia. Trad. de Christian Werner. São Paulo – SP: Ed. Hedra, 2013. 

 

_______ Teogonia: a origem dos deuses. 3º Ed. Trad. de Jaa Torrano. São Paulo – SP: Ed. 

Iluminuras LTDA, 1995. 



200 
 

 
 

 

_______ Os trabalhos e os dias. Trad. de Christian Werner. São Paulo – SP: Ed. Hedra, 

2013. 

 

HOMERO. Odisseia. Trad. de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro – RJ: Ed. Saraiva, 2011. 

 

_______ Ilíada. Trad. de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro – RJ: Ed. Saraiva, 2011. 

 

HOUAISS, Antônio. Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. Rio de Janeiro, Ed. Objetiva, 

2001. 

 

ISIDRO PEREIRA, S.J. Dicionário grego-português e português-grego. Lisboa: 5ª Ed. 

Livraria apostolado da imprensa, 1976. 

 

ITAPARICA, André Luis Mota. Darwin e Nietzsche: natureza e moralidade in Nietzsche e as 

ciências. Rio de Janeiro – RJ: Ed. 7 Letras, 2011. 

 

JAEGER, Werner. Paidéia: A formação do Homem Grego. Trad. de Artur M. Parreira. São 

Paulo – SP: 3ª Ed. Martins Fontes, 1994. 

 

KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. Trad. de Afonso Bertagnoli. Rio de Janeiro – 

RJ: Ed. Saraiva, 2013. 

 

_______ Crítica da razão pura. Trad. de Fernando Costa Mattos.São Paulo – SP: Ed. Vozes, 

2013. 

 

_______ Prolegômenos In: Os Pensadores. Trad. de Tania Maria Bernkopf. São Paulo: Ed. 

Abril cultural, 1974. 

 

_______ Fundamentação da metafísica dos costumes In: Os Pensadores. Trad. Paulo 

Quintela. São Paulo: Ed. Abril cultural, 1974. 

 

LANGENSCHEIDT. Taschenwörterbuch Portugiesisch. Berlin: Langenscheidt, 2011. 

 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. A monodologia e outros textos. Tradução: Fernando Luiz 

Barreto Gallas e Souza. São Paulo – SP: Hedra, 2009. 

 

LUCCHESI, Bárbara. Filosofia dionisíaca: vir-a-ser em Nietzsche e Heráclito in Cadernos 

Nietzsche vol. 1, p. 53-68, 1996. 

Disponívelem:http://www.fflch.usp.br/df/gen/pdf/cn_01_03.pdf. Acessoem 25 de julho de 

2009. 

 

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. Tradução de Ricardo Corrêa Barbosa. 

Rio de Janeiro – RJ: Ed. José Olympio, 2013. 

 

KIRK, G. S., RAVEN, J. E., SCHOFIELD, M. Os filósofos pré-socráticos. 8ª Ed. Tradução 

de Carlos Alberto Louro Fonseca. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkiean, 2013.  

 

MAGNUS, Bernard and HIGGINS, Kathleen M. The Cambridge Companionto Nietzsche 

Online. Disponível em: 

http://www.fflch.usp.br/df/gen/pdf/cn_01_03.pdf


201 
 

 
 

http://universitypublishingonline.org/cambridge/companions/ebook.jsf?bid=CBO9781139000

604. Cambridge UniversityPress, 2006. 

 

MARTON, Scarlet. Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos. Belo Horizonte: 

Ed. UFMG, 2000. 

 

________ O eterno retorno do mesmo: tese cosmológica ou imperativo ético? In: Ética: 

Vários autores. São Paulo – SP: Companhia de Bolso, 2007. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução: Carlos Alberto 

Ribeiro de Moura. 3º ed. São Paulo – SP: Martins fontes, 2015. 
 

MOURA, Carlos A. R. de. Nietzsche: civilização e cultura. São Paulo: Martins Fontes, 

2005. 

 

MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. Nietzsche: sua filosofia dos antagonismos e os 

antagonismos de sua filosofia. Trad. de Clademir Araldi. São Paulo – SP: Ed. Unifesp, 2009. 

 

NASSER, Eduardo. Nietzsche e a ontologia do vir-a-ser. São Paulo – PT: Ed. Loyola, 2015. 

 

NETO, João Evangelista Tude de Melo. 10 Lições sobre Nietzsche. Petrópolis – RJ: Editora 

Vozes, 2017.  

  

NIETZSCHE, Friedrich. A filosofia na era trágica dos gregos. Trad. de Gabriel Valladão 

Silva. Porto Alegre – RS: Ed. L&PM Pocket, 2011a. 

 

_______ A filosofia na idade trágica dos gregos. Trad. de Maria Inês Madeira de Andrade. 

Lisboa: Edições 70, 2009e. 

 

_______ A visão dionisíaca do mundo. Trad. de Marcos Sinésio Pereira Fernandes e Maria 

Cristina dos Santos de Souza. São Paulo – SP: Ed. Martins Fontes, 2005a. 

 

_______ A gaia ciência. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo - SP: Ed. Companhia das 

letras, 2012a. 

 

_______ Aurora. Reflexões sobre os Preconceitos Morais. Trad. de Paulo César de Souza. 

São Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2012b. 

 

_______ Assim falou Zaratustra. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo - SP: Ed. 

Companhia das letras, 2011b. 

 

_______ Além do bem e do mal. Prelúdio a uma Filosofia do Futuro. Trad. de Paulo César 

de Souza. São Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2005b. 

 

_______ A vontade de poder. Trad. de Márcos Sinésio Pereira Fernandes, Francisco José 

Dias de Moraes. Rio de Janeiro – JR: 1ª Ed. Contraponto, 2008a. 

 

_______ Crepúsculo dos ídolos. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo: Editora 

Companhia das Letras, 2010. 

 

http://universitypublishingonline.org/cambridge/companions/ebook.jsf?bid=CBO9781139000604
http://universitypublishingonline.org/cambridge/companions/ebook.jsf?bid=CBO9781139000604


202 
 

 
 

_______ Cinco prefácios. Trad. de Pedro Sussekind. Rio de Janeiro: Editora Sette Letras, 

1996a. 

 

_______ II Consideração intempestiva: Sobre a utilidade e os incovenientes da história 

para a vida in Escritos sobre a história. Trad. de Noéli Correia de Melo Sobrinho. São Paulo 

– SP: Ed. PUC Rio e Edições Loyola, 2005c. 

 

_______ III Consideração intempestiva: Schopenhauer educador in Escritos sobre a 

educação. Trad. de Noéli Correia de Melo Sobrinho. São Paulo – SP: Ed. PUC Rio e Edições 

Loyola, 2003a. 

 

_______ Da Retórica. Trad. de Tito Cardoso e Cunha. São Paulo – SP: Ed. Veja, 1995b. 

 

_______ Der Wille Zur Macht. Stuttgart - Deustchland: Ed. Kroner, 1996b. 

 

_______ Despojos de uma tragédia. Trad. de Ferreira da Costa. Porto – Portugal: Editora 

Porto, 1944. 

 

_______ Ecce homo. Como Alguém se Torna o que é. Trad. de Paulo César de Souza. São 

Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2008b. 

 

_______ Fragmentos póstumos 1884 – 1885. VI. Trad. de de Marco Antônio Casanova. Rio 

de Janeiro – RJ: Ed. Egn/Forense Universitária, 2013a. 

 

_______ Fragmentos póstumos 1885 – 1887. VI. Trad. de de Marco Antônio Casanova. Rio 

de Janeiro – RJ: Ed. Egn/Forense Universitária, 2013a. 

 

_______ Fragmentos póstumos 1887 – 1889. VII. Trad. de de Marco Antônio Casanova. 

Rio de Janeiro – RJ: Ed. Egn/Forense Universitária, 2012c. 

 

_______ Genealogia da moral, uma polêmica. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo - 

SP: Ed. Companhia das letras, 2009a. 

 

_______ Humano, demasiado humano. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo - SP: Ed. 

Companhia das letras, 2011c. 

 

_______ Humano, demasiado humano II. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo - SP: 

Ed. Companhia das letras, 2011d. 

 

_______ Introdução à tragédia de Sófocles. Trad. de Ernani Chaves. Rio de Janeiro – RJ: 

2006. 

 

_______ Les philosophes préplatoniciens. Trad. de Nathalie Ferrand. Paris: Editions de 

Léclat, 1994. 

 

_______ O anticristo e Ditirambos de Dionísio. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo - 

SP: Ed. Companhia das letras, 2009b. 

 

_______ O caso Wagner e Contra Wagner. Trad. de Paulo César de Souza. São Paulo - SP: 

Ed. Companhia das letras, 2009c. 



203 
 

 
 

 

_______ O último filósofo. Considerações sobre o conflito entre arte e conhecimento. In: O 

livro do filósofo. 6ª Reimpressão. Trad. de Rubens Eduardo Ferreira Frias. São Paulo – SP: 

Ed. Centauro, 2010. 

 

_______ O filósofo como médico da civilização. In: O livro do filósofo. 6ª Reimpressão. 

Trad. de Rubens Eduardo Ferreira Frias. São Paulo – SP: Ed. Centauro, 2010. 

 

_______ O nascimento da tragédia ou Helenismo e Pessimismo. Trad. de J. Guinsburg. 

São Paulo - SP: Ed. Companhia das letras, 2007. 

 

_______ “Fragmentos póstumos de Friedrich Nietzsche (1869-1889)” In: Sabedoria para 

depois de amanhã. (Seleção dos fragmentos póstumos por Heinz Friedrich). Trad. de Karina 

Jannini. São Paulo – SP: Ed. Martins Fontes, 2005d. 

 

_______  Da Retórica.  Tradução: Tito Cardoso e Cunha. São Paulo – SP: Ed. Veja, 1995. 

 

 

_______ Sobre a verdade e a mentira. Trad. de Fernando de Moraes Barros. São Paulo – 

SP: Ed. Hedra, 2008c. 

 

_______ Sobre o futuro dos estabelecimentos de ensino in Escritos sobre a educação. Trad. 

de Noéli Correia de Melo Sobrinho. São Paulo – SP: Ed. PUC Rio e Edições Loyola, 2003b. 

 

_______ Wagner em Bayreuth. Trad. de Anna Hartmann. Rio de Janeiro: Ed. Zahar, 2009d. 

 

NOVELLO, Mário. O que é cosmologia? A revolução do pensamento cosmológico. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006. 

 

NUNES, Thiago Gomes da Silva. A sombra do mundo antigo: reflexos do pensamento grego 

na filosofia de Friedrich Nietzsche. Disponível em: 

https://sigaa.ufpb.br/sigaa/public/programa/defesas.jsf?lc=en_US&id=1884. Acesso em: 27 

do outubro de 2016. 

 

REALE, Giovanni, ANTISERI, Dario. História da filosofia: patrística e Escolástica. São 

Paulo – SP: Ed. Paulus, 2011.  

 

REYNOLDS, Jack. Existencialismo. Tradução: Ceasar Souza. Petrópolis – RJ: Ed. Vozes, 

2014. 

 

ROOB, Alexander. Alquimia & Misticismo. Lisboa – PT: Taschen - Bibliotheca Universalis 

2017. 

 

SAFRANSKI, Rüdiger. Nietzsche: biografia de uma tragédia. Trad. de Lya Lerr Luft. 2ª Ed. 

São Paulo: Geração Editorial, 2005. 

 

_______ Romantismo: uma questão alemã. Trad. de Rita Rios.  2ª Ed. São Paulo – SP: 

Estação liberdade, 2007. 

 

https://sigaa.ufpb.br/sigaa/public/programa/defesas.jsf?lc=en_US&id=1884


204 
 

 
 

SAMPAIO, Alan da Silva. Origem do Ocidente: a antiguidade grega no jovem Nietzsche. 

Ijuí – RS: Ed. Inijuí, 2008. 

 

SANTOS, Mario Ferreira dos. Ontologia e cosmologia: a ciência do ser e a ciência do 

cosmos. 3ª Ed. São Paulo – SP: Livraria e Editora Logos LTDA, 1959. 

 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade de representação. Trad. de Jair 

Barboza. São Paulo – SP: Ed. UNESP, 2005. 

 

SPENGLER, Oswald. A decadência do Ocidente [Edição condensada por Helmut Wener] 

Trad. de Herbert Caro. Rio de Janeiro – RJ: Ed. Zahar, 1973. 

 

STEGMAIER, Wener. As linhas fundamentais do pensamento de Nietzsche. Tradução: 

Oswaldo Giacoia Jr., Antônio Edmilson Paschoal, Anna Hartmann Cavalcanti, André Luis 

Muniz Garcia, Jorge Luiz Viesenteiner, Marta Faustino e Vicente de Arruda Sampaio. 

Petrópolis – RJ: Editora Vozes, 2013 

 

VATTIMO, Gianni. Diálogo com Nietzsche. Trad. de Silvana Cobucci Leite. São Paulo: 

Martins Fontes, 2010. 

 

VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religião na Grécia antiga. Trad. de Joana Angélica D’Avila 

Melo. São Paulo – SP: Martins Fontes, 2009. 

 

WOODWARD, Ashley. Nietzschianismo. Tradução: Diego Kosbiau Trevisan. Petrópolis – 

RJ: Ed. Vozes, 2016. 

 

WOTLING, Patrick. Vocabulário de Friedrich Nietzsche. Trad. De Claudia Berliner. São 

Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 

YOUNG, Julian. Friedrich Nietzsche: uma biografia filosófica. Tradução: Marisa Motta. 

Rio de Janeiro – RJ: Forense Universitária, 2014. 


