
0 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

NATÁLIA TEIXEIRA RODRIGUES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
GÊNERO, PERFORMANCE, PRECARIEDADE: 

UM ESTUDO SOBRE O PENSAMENTO DE JUDITH BUTLER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020 



1 
 

 

 

NATÁLIA TEIXEIRA RODRIGUES 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Defesa de mestrado apresentada no Programa de Pós Graduação de 

Filosofia da Universidade Federal da Paraíba. Linha de pesquisa: 

Filosofia Política. 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Giuseppe Tosi 

Co-orientador: Wécio Pinheiro Araujo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020 

 

 

 



R696g Rodrigues, Natália Teixeira.
         Gênero, perfomance e precariedade : um estudo sobre o
      pensamento de Judith Butler / Natália Teixeira
      Rodrigues. - João Pessoa, 2020.
         94 f.

         Orientação: Giuseppe Tosi.
         Coorientação: Wecio Pinheiro Araújo.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Filosofia política. 2. Judith Butler. 3. Identidade
      de gênero. 4. Movimento feminista. I. Tosi, Giuseppe.
      II. Araújo, Wecio Pinheiro. III. Título.

UFPB/BC                                         CDU 1:32(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por Larissa Silva Oliveira de Mesquita - CRB-15/746



 
 

 

ATA DA SESSÃO PÚBLICA DE DEFESA DE DISSERTAÇÃO PARA OBTENÇÃO DO GRAU DE 

MESTRE EM FILOSOFIA DA CANDIDATA NATÁLIA TEIXEIRA RODRIGUES 

 

Aos vinte e seis dias do mês de agosto de dois mil e vinte, às 10:00h, por videoconferência conforme 

Portaria 90 e 120/GR/Reitoria/UFPB; Comunicado 02/2020/PRPG/UFPB e Portaria 36/CAPES, 

reuniram-se os membros da Comissão Examinadora constituída para examinar a Dissertação de 

Mestrado do (a) mestrando (a) NATÁLIA TEIXEIRA RODRIGUES , candidato (a) ao grau de Mestre 

em Filosofia. A Banca foi constituída pelos professores: Dr. Giuseppe Tosi (Presidente/UFPB), Dr. 

Abrahão Costa Andrade (Examinador Interno/UFPB), Dr. Reginaldo Oliveira Silva (Membro 

Externo/UEPB), Dr. Wécio Pinheiro Araújo (Membro Externo/UFPB) e Drª Mariana Pimentel Fischer 

Pacheco( Membro Externo/UFPE) . Dando início à sessão, o Professor Dr. Giuseppe Tosi, na 

qualidade de Presidente da Banca Examinadora, fez a apresentação dos demais membros e, em 

seguida, passou a palavra ao (a) mestrando (a) Natália Teixeira Rodrigues para que fizesse 

oralmente a exposição de sua Dissertação, intitulada: “GÊNERO, PERFORMANCE E 

PRECARIEDADE:UM   ESTUDO   SOBRE  O  PENSAMENTO   DE   JUDITH   BUTLER”.   Após  a 

exposição da candidata, a mesma foi sucessivamente arguido por cada um dos membros da Banca. 

Terminadas as arguições, a Banca retirou-se para deliberar acerca da Dissertação apresentada. 

Após um breve intervalo, o Presidente, Prof. Dr. Giuseppe tosi, comunicou que, de comum acordo 

com os demais membros da banca, proclamou APROVADA a dissertação GÊNERO, 

PERFORMANCE  E  PRECARIEDADE:UM  ESTUDO  SOBRE  O  PENSAMENTO  DE  JUDITH 

BUTLER, tendo declarado que seu (a) autor (a) Nátalia Teixeira Rodrigues faz jus ao grau de 

Mestre em Filosofia, devendo a Universidade Federal da Paraíba, de acordo com Regimento Geral 

da Pós-Graduação, pronunciar-se no sentido da expedição do Diploma de Mestre em Filosofia. Nada 

mais havendo a tratar, foi encerrada a Sessão de Defesa, e eu, Jessica Martins de Oliveira 

Secretária do PPGF lavrei a presente Ata, que será assinada por mim e pelos demais membros da 

Banca. João Pessoa, 31 de julho de 2020. 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 



2 
 

RESUMO 

 

Este trabalho consiste em um estudo sincrônico acerca do itinerário intelectual da filósofa Judith 

Butler e seu desenvolvimento teórico, no que tange a três conceitos: gênero, perfomance e 

precariedade. Para tanto, apresenta se dividido em três capítulos. Primeiramente, fazemos uma 

exposição téorico conceitual das três ondas que caracterizam o movimento feminista, por 

entendermos que a gênese teórica do conceito de gênero se funda neste momento histórico, 

mais especficamente na segunda onda, com a publicação do Segundo Sexo, pela filósofa Simone 

de Beauvoir. No segundo capítulo, buscamos expor a análise crítica de Judith Butler ao conceito 

de gênero, a partir do que ela intitula como genealogia da ontologia do gênero.  Esta que como 

veremos, está fundada em um sistema sexo/gênero identitário que resulta em alguns problemas 

a serem pensados filosoficamente, entre eles, a formação de sexualidades binárias que acabam 

excluindo os corpos sem conformidade de gênero. Como alternativa ao sistema binário, a autora 

propõe uma crítica a identidade de gênero, a partir do que ela intitula como teoria da 

performatividade de gênero. Nesta direção, Butler irá recorrer à psicanálise, fundamentalmente 

o tabu da homossexualidade constituinte à formação psiquica dos sujeitos, antes mesmo do tabu 

do incesto. Por fim, tem-se o terceiro, no qual apresentamos como Butler desemboca na 

formulação de que uma política de identidade não é capaz de fornecer uma concepção mais 

ampla do que significa viver juntos. Como saída ético-política, Butler propõe uma crítica da 

dependência não reconhecida como ponto de partida para uma nova política do corpo, na qual, 

se tem a comprensão da precariedade imanente a todo e qualquer corpo. Por sua vez, neste 

último capítulo concluímos com a problematização imanente da relação que a autora faz entre 

os conceitos de precariedade e performatividade, a fim de sugerir a formação de novas alianças 

políticas capazes de modificar um modo de vida baseado na exclusão de corpos precários e sem 

conformidade de gênero.  

 

Palavras chave: mulher, gênero, Judith Butler, performatividade, precariedade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

ABSTRACT 

 

This work presents the theoretical development of the philosopher Judith Butler more 

specifically regarding three concepts: gender, performance and precarity. For this purpose, the 

text is divided in three main chapters. Firstly, we expose the theoretical concept of the three 

waves that characterize the feminist movement, because we understand that the theoretical 

genesis of the gender concept was founded in this historical moment, specifically in the second 

wave with the Simone Beauvoir’s book The Second Sex. Secondly, we show the critical 

analysis of Judith Butler to the gender concept, from what she calls genealogy of gender 

ontology. This analysis was founded in a identity sex/gender system that results in some 

problems to be thinking philosophically. Among them, the formation of binary sexuality that 

exclude bodies with gender conformity. Alternatively, the author propose a critic to the gender 

identity from the theory of gender performativity. This theory has the basis on the Butler’s 

psychoanalysis studies, fundamentally the taboo of homosexuality that constitutes the psychic 

formation of the subject, even before, the taboo of incest. Finally, in the last chapter, we 

recognize that a political of identity is not capable to provide a wide concept of a common 

living. As an ethic-political result, Butler propose a critic of non-recognized dependency as the 

origin of a new politics of bodies, in which, the comprehension of precariousness is immanent 

to each and every body. Therefore, we present in the last chapter the relation between the 

precarity and performativity with the purpose to suggest the formation of a new political 

alliance capable to modify a new way of life based on the exclusion of bodies without gender 

conformity and precarious.   

 

 

Keywords: Woman, gender, Judith Butler, performativity, precarity.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO.......................................................................................................... 7 

CAPÍTULO 1 ........................................................................................................... 10 

DE BEAUVOIR E A GÊNESE TEÓRICO METODOLÓGICA DO CONCEITO DE 

GÊNERO ............................................................................................................................. 10 

1.1 Algumas palavras sobre a história do movimento feminista ............................. 10 

1.2 Simone Beauvoir, problematização e denúncia do patriarcado ......................... 16 

1.3 A filosofia existencialista e a situação da mulher ............................................. 23 

1.4 A mulher como sujeito político do feminismo ................................................. 28 

CAPÍTULO 2 ........................................................................................................... 33 

BUTLER E A CRÍTICA AO CONCEITO DE GÊNERO ......................................... 33 

2.1 Antecedentes teóricos, identidade e genealogia do gênero mulher ................... 36 

2.2 Sexo, gênero e desejo: desconstruindo a ontologia essencialista feminista ....... 45 

2.3 A importância da psicanálise na formação da identidade de gênero ................. 54 

2.4 Melancolia de gênero e teoria da performatividade .......................................... 57 

CAPÍTULO 3 ........................................................................................................... 64 

RECONHECIMENTO E PRECARIEDADE, UMA ALIANÇA POSSÍVEL ............ 64 

3.1 Identidades Performativas e reconhecimento ................................................... 65 

3.2 Luto e vidas precárias ...................................................................................... 73 

3.3 Por uma concepção expandida de alianças: a relação entre performatividade e 

precariedade ..................................................................................................................... 81 

CONCLUSÕES ........................................................................................................ 87 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 89 

 

 

  



5 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Agradeço a meus orientadores, Giuseppe Tosi e Wecio Pinheiro, os quais gentilmente aceitaram 

me orientar. Aos meus pais, os quais, mesmo sofrendo com a dor da perda de um filho para o 

suicídio, seguiram me apoiando na trajetória que me possibilitou seguir adiante: a Filosofia.  

Agradeço ao Professor Abrahao que carinhosamente se prontificou a estudar um dos textos que 

constava na seleção de mestrado. Meus sinceros agradecimentos em especial a Tayane, Rogério 

e Marcus, amigos estes que acompanharam a luta que foi conseguir chegar até aqui.  Por fim, 

agradeço à CAPES, que financiou esta pesquisa.  

 

 

Dedico este trabalho à memória de Mateus, meu querido irmão; um amante da matemática, da 

filosofia e da vida, cuja vida, apesar de sua presença física não estar mais entre nós, segue de 

diferentes maneiras em cada um daqueles que tiveram o privilégio de tê-lo conhecido 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu nunca encontrei um lugar. Não acho que eu vá encontrar um lugar. 

Muita gente argumenta que todos nós devemos ter um lugar, um lugar 

no gênero. Que devemos nos sentir em casa em nossos corpos, ou em 

uma unidade com nós mesmos. Isso pode ser uma possibilidade para os 

outros; eu não acho – se o que penso sobre isso é produtivo ou não, cabe 

aos outros julgar. É porque sempre estou ligeiramente desidentificada 

em qualquer posição  determinada. Não pertenço bem a nenhuma 

categoria estabelecida. Mas também não sou alguém que transcende 

todas com felicidade. Não sou a favor da transcendência feliz. Para 

mim, o gênero é um campo de ambivalência.   
 

Judith Butler, no documentário Judith Butler, philosophe en tout genre, 

de Paule Zajderman. ARTE France et Associes, 2006.   
 

   

  



7 
 

INTRODUÇÃO 

 

 

A história de mulheres que subvertem os papeis sociais que lhes são atribuídos existe 

desde tempos remotos, podendo-se relembrar de que havia “na Grécia: Fíntis, Temista, Hipátia; 

no mundo cristão, Hildergada de Bingen (1098-1179), Catarina de Siena (1347-1380); no 

mundo islâmico, Fátima Bint Al-Muthanna, também conhecida como Fátima de Córdova (sec. 

XII)” (ROVERE, 2019, p.17). Mais próximo da realidade latina, temos Juana Inês, uma mulher 

mestiça que, no auge da Inquisição no México, enfrentou centenas de relações de poder a fim 

de obter aquilo que ela mais almejava: o conhecimento tão restrito ainda aos homens1.  

Poderíamos seguir adiante levantando nomes de mulheres que ousaram romper com as 

amarras que as prendiam sob o domínio patriarcal. O exemplo é o de Olympe de Gouges, que, 

no século XVIII, em 1791, redigiu, na França, a Declaração dos Direitos da Mulher e da 

Cidadã, levantando questões acerca de como as mulheres estavam em posições subalternas 

quando comparadas aos homens e seus respectivos direitos.  No entanto, enquanto movimento 

social organizado, costuma-se dividir o feminismo em ao menos três grandes ondas2, que se 

sucederam após movimentos dispersos, mas de grande importância para a formação do 

fenômeno propriamente dito.  

Em meados do século XIX surge a primeira onda feminista, com as sufragistas, em que 

se destacam as mulheres trabalhadoras que lutavam por salários mais justos, direito ao voto, 

entre outras demandas3. Em termos teóricos, destaca-se a figura de Mary Wollstonecrafth, ao 

publicar Uma reivindicação pelos direitos (1972), na qual ela afirmava que a mulher, ao vir ao 

mundo, já estava condenada a uma posição de desigualdade, pelo simples fato de ser mulher.  

A Segunda Onda localiza-se entre a década de 1960 e 1980, muito influenciada pelo 

Segundo Sexo de Simone de Beauvoir (1908-1986), a partir do qual emerge a distinção entre 

sexo/gênero, o primeiro sendo definido como algo biológico, e o segundo como algo 

socialmente constituído. Nesses termos, “tal distinção permitiu que pesquisadores e militantes 

 
1 Um famoso poema que pode nos apresentar ao pensamento de Juana Inês intitula-se, Hombres Necios. Disponível 

em < https://ciudadseva.com/texto/hombres-necios-que-acusais/ >  Último acesso: 02/06/2020. 
2 Não há consenso se o feminismo é de fato marcado em três ondas, no entanto, por este ser um trabalho de filosofia, 

optamos por fazer esta separação de acordo com a literatura nas quais nos basearemos ao longo do trabalho, visto 

que, no nosso entender, cada uma dessas ondas representa uma virada conceitual sobre a qual nos debruçaremos.  
3 Foi produzido recentemente, em 2015, o fime Sufragistas, da diretora Sarah Gavron . No filme podemos conhecer 

um pouco da história do movimento, assim como seus principais acontecimentos, como, por exemplo, a famosa 

corrida a cavalo em Derby, onde a feminista Emily Davison jogou-se à frente do cavalo do Rei da Inglaterra, vindo 

a falecer. Tal acontecimento deu visibilidade importante ao movimento. Sobre o movimento feminista e o filme, 

há um interessante artigo intitulado A luta das mulheres pelo espaço público na primeira Onda do feminismo 

(2017)  

https://ciudadseva.com/texto/hombres-necios-que-acusais/


8 
 

feministas salientassem a natureza eminentemente social (e política) da subordinação das 

mulheres e apontassem, portanto, para sua possível alteração”. (LUIZA, 2016, p. 37). 

Por fim, tem-se a Terceira Onda do movimento feminista, que se inicia no final dos anos 

de 1980, mas que ganha destaque com a publicação de Problemas de gênero: feminismo e 

subversão da identidade, da filósofa americana Judith Butler, na década de 19904. Deste modo, 

investigaremos neste trabalho, em um primeiro momento, a desenvoltura da primeira onda do 

movimento, a fim de melhor compreender historicamente o debate do qual cuidaremos adiante, 

que é mais especificamente a segunda onda do movimento feminista e as críticas que serão 

feitas a mesma pela filósofa Judith Butler. Será neste período que a gênese teórico-

metodológica do conceito de gênero passará a ser formatada, fundamentalmente com a 

publicação de O Segundo Sexo, de Simone de Beauvoir, obra esta que será de suma importância 

para as feministas que a sucederam.  

Filosoficamente, o que nos interessa na obra de Beauvoir é o conceito de gênero, o qual, 

apesar de não ter sido desenvolvido propriamente por ela, pois o conceito em si mesmo será 

definido anos depois pela historiadora Joan Scott em Gênero – uma categoria útil de análise 

histórica, muito importa ao desenvolvimento deste trabalho, uma vez que “Beauvoir parte da 

premissa de que a hierarquia entre masculino e feminino está dada pela mesma oposição 

cultura/natureza, estando o masculino e a cultura na parte privilegiada dessa hierarquia, e o 

feminino e a natureza na parte inferior” (LUIZA, 2016, p.38).  

Lançadas as bases para uma análise filosófica da categoria de gênero, seguimos o 

itinerário feito pela filósofa norte americana Judith Butler, que faz uma leitura minuciosa e 

crítica à obra de Beauvoir, radicalizando o “tornar-se” (devient), abertura célebre do segundo 

volume do Segundo Sexo, “Não se nasce mulher, torna-se mulher” (On ne naît femme, on 

devient femme). Tal radicalização ocorrerá na medida em que Butler irá superar o pensamento 

cartesiano ainda presente no pensamento de Beauvoir, expresso no par sexo/gênero, 

acrescentando a categoria de desejo, ausente até então, dando espaço assim “para a emergência 

da teoria queer – que tem  entre seus objetivos a crítica da heterossexualidade normativa – e 

para o conceito de performatividade de gênero” (RODRIGUES, 2015, p. 16). Trata-se de uma 

forma de se fazer o gênero, o que comprova que o mesmo não é algo estático, feito uma única 

 
4 Não há consenso, mas já se fala numa quarta onda do movimento feminista que se iniciaria nos anos 2000, 

fundamentalmente após acontecimentos históricos como A Marcha das Vadias em 2011, movimento este que se 

iniciou no Canadá, mas que se espalhou por todo o mundo, a partir da indignação de mulheres a postura machista 

da polícia no Canadá, ao dizer que as mulheres não deveriam se vestir de forma “vulgar” para que não fossem 

estupradas. Acrescentam-se as manifestações de 2013 e de 2015 que fizeram com que mulheres tomassem as ruas, 

a exemplo de “Ni una a menos” na Argentina, e que também se espalhou pelo mundo, denunciando o feminicídio.  



9 
 

vez, mas um processo performativo, contínuo, que extrapola um suposto binarismo dos corpos, 

ampliando assim as condições de possibilidade para a formação de uma identidade de gênero.  

Portanto, faremos, em um primeiro momento, um apanhado histórico do que significou 

os movimentos de mulheres que precederam Beauvoir, para em seguida iniciarmos uma análise 

mais detalhada de sua obra. Levantadas as ideias centrais que permeiam o pensamento da autora 

francesa, partiremos para uma crítica à mesma a partir da superação dialética (aufhebung) 

operada pela Butler, do conceito de identidade de gênero que prevalecia até então, expandindo 

assim o campo de possibilidade para a formação do sujeito político do feminismo, na medida 

em que corpos transexuais, travestis, ou mesmo sujeitos não binários podem (e devem) ser 

inclusos como sujeitos do feminismo, não se restringindo o tal lugar à mulher. Por fim, no 

último capítulo, examinamos, a partir do conceito de ‘vida precária’ de Judith Butler, as 

condições de possibilidade para que as identidades perfomativas venham a emergir no seio de 

uma sociedade regida pela racionalidade neoliberal5, utilizando, para tanto, três obras de 

fundamental importância: Vida Precária: os poderes do luto e da violência (2019); Quadros de 

Guerra: quando a vida é passível de luto? (2019); e, por fim, Corpos em aliança e a política 

das ruas: notas para uma teoria performativa de assembleia (2018).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
5 Usaremos a expressão, racionalidade neoliberal, fundamentalmente a partir de autores como, Wendy 

Brown(2019; 2020) e Pierre Dardot e Christian Laval (2017) 



10 
 

 

CAPÍTULO 1 

 BEAUVOIR E A GÊNESE TEÓRICO METODOLÓGICA DO CONCEITO DE 

GÊNERO 

  

 

1.1 Algumas palavras sobre a história do movimento feminista 

 

Se a história do feminismo é pouco conhecida,  

deve-se também ao fato de ser pouco contada. 

Constância Lima Duarte6 

 

 A literatura feminista costuma dividir o movimento feminista em basicamente três 

ondas, como nos lembra Magda Guadalupe: 

 

O termo ondas (the waves terminology) é elucidativo enquanto um projeto que ainda 

não se completou, em dois sentidos. O primeiro corresponde a um parâmetro 

cronológico, o de gerações. O segundo liga-se às sucessivas construções teórico-
temáticas. Ambas as interpretações pressupõem que, tal como ondas no oceano, como 

marés (ebbs) e fluxos (flows), com marés altas e baixas, o reconhecimento das ondas 

pretende mapear a “intensidade variável da atividade feminista em diferentes períodos 

de tempo” (GUADALUPE, 2012, p. 13). 

 

Assim, veremos continuidades e descontinuidades ao longo do movimento feminista, 

pois obstáculos novos emergem no próprio desdobramento do movimento.  

Anterior às ondas propriamente ditas, no século XVIII, alguns nomes de mulheres se 

destacam mobilizando o debate nacional francês, como, por exemplo, o de Olympe de Gouges, 

em 1791, mulher que redigiu na ocasião a Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã7, 

na qual ela descreve “princípios que deveriam reger em direitos e obrigações a vida da mulher 

e do homem, correlacionando liberdade, justiça e resistência à opressão” (GUADALUPE, 2016, 

p. 34). Destaca-se também nesse contexto a figura de Mary Wollstonecraft, com sua obra 

Vindication of Rights of Woman, de 1792, onde ela afirmava que, pelo simples fato de se nascer 

mulher, a mesma já estava condenada à inferioridade, opressão e desvantagem. Vemos, assim, 

que já neste momento histórico se “manifesta uma crítica a certa neutralidade universal, 

modelada a partir do masculino, com discursos regulados pela lógica do mesmo e do próprio” 

(GUADALUPE, 2016, p. 34). Todas estas reivindicações foram de fundamental importância 

para a formação da primeira onda feminista, esta que recebeu o nome de Sufragistas entre o 

 
6 Algumas histórias sobre o feminismo no Brasil, 2019, p. 24. 
7 GOUGES, de Olympe. Os direitos da mulher. Arqveofeminismo: mulheres filósofas e filósofos feminista séculos 

XVII – XVIII. São Paulo: n-1, p. 245-271.  



11 
 

século XIX e primeira metade do século XX. Votes for Women (Votos para as mulheres) foram 

as palavras de ordem que marcaram este movimento. Nesse sentido,  

 

as sufragistas argumentavam que as vidas das mulheres não melhorariam até que os 

políticos tivessem de prestar contas a um eleitorado feminino. Acreditavam que as 

muitas desigualdades legais, econômicas e educacionais com que se confrontavam 

jamais seriam corrigidas, enquanto não tivessem o direito de voto. A luta pelo direito 

de voto era, portanto, um meio para atingir um fim (ABREU, 2002, p.460). 

 

Na segunda onda do movimento, o destaque vai para as feministas francesas e norte 

americanas, muito influenciadas pela publicação de O Segundo Sexo, obra essa de Simone 

Beauvoir, cuja primeira edição se deu em 1949, quando a autora ainda não se considerava 

feminista.   

Por fim, tem-se a terceira onda do movimento, que se apresenta no início dos anos de 

1990, fundamentalmente após a publicação de Problemas de gênero: feminismo e subversão 

da identidade, da autoria de Judith Butler. Com isto em vista, partamos aqui para uma breve 

análise destas ondas. 

Como dito acima, mulheres como Gouges e Wollstonecraft foram fundamentais na 

quebra de uma suposta universalidade na qual as mulheres e os homens estavam inseridos, ainda 

no século XVIII. Adiante, no século XIX, vemos que foram as mulheres dos EUA que 

protagonizaram a luta feminista, dando continuidade às lutas do século XVIII, pois “Lucretia 

Mott e Elizabeth Cady Santon decidiram convocar uma reunião pública sobre os direitos da 

mulher, o que foi feito em uma capela, a Seneca Falls, no dia 19 de julho de 1848” (MOREIRA, 

2019, p. 51).  

Nos EUA, foi a líder abolicionista Elizabeth Cady Stanton8 a responsável por redigir 

uma Declaração de Princípios das mulheres9, inspirada na Declaração de Independência 

Americana, que se iniciava da seguinte maneira: “Acreditamos serem verdades evidentes: que 

todos os homens e mulheres foram criados iguais (...) Fica resolvido: que é dever das mulheres 

deste país assegurar para si o direito sagrado ao sufrágio” (ibidem). Nesta reunião feita na capela 

Seneca Falls, é dada a largada à luta sufragista que iria ter reflexos enquanto movimento 

organizado em todo o mundo, de modo que tal período não se limitou à exigência do direito ao 

 
8Este período era também o contexto abolicionista americano, onde figuras públicas como Staton e Lucretia Mott 

líderes abolicionistas encontraram resistência para falar em público entre os homens ingleses, a exemplo do que 

ocorrera Convenção Antiescravagista  Internacional na Inglaterra em que as líderes “foram proibidas de se 

misturarem aos delegados, obrigando-as se sentarem em um local isolado da plateia, sem direito à palavra” 

(BRANCA, 2019, p. 50).  
9 Biblioteca do Congresso. Lesson Two: Changing Methods and Reforms of the Woman’s Sufrrage Movement, 

1840-1920. http://www.loc.gov/teachers/classroommaterials/lessons/women-rights/. Ultimo acesso em 

09/03/2020 

http://www.loc.gov/teachers/classroommaterials/lessons/women-rights/


12 
 

voto, mas também destaca-se a reivindicação ao direito de inserção das mulheres nas escolas e 

no mercado de trabalho, bem como ressaltam como importantes as denúncias constantes das 

mulheres com relação à exclusão que lhes fora imposta ao longo da vida dos espaços públicos, 

e algumas outras reivindicações, como o divórcio, o amor e as críticas à estrutura familiar, 

educacional e religiosa. Mas é de ver-se que essas denúncias foram logo abandonadas, optando-

se, assim, “por mostrar-se bem comportadas”(MOREIRA, 2019, p. 52)10  

Foi nos EUA e na Inglaterra que o movimento teve um maior desenvolvimento. Destaca-

se o ano de 1916, em que o Congressional Suffrage Union/ Woman’s Party mostrou-se o único 

grupo até então a 

 

Trabalhar seriamente pela emenda constitucional que daria às mulheres o direito ao 

voto. Organizavam passeatas, marchas em Washington, novas petições e inauguraram 

no movimento americano a prática do piquete, que a princípio provocou curiosidade, 
pouco depois transformada em repressão. A cena de mulheres marchando em frente à 

Casa Branca empunhando cartazes era inusitada e sua ousadia deixava autoridades 

desconcertadas. Não estavam desobedecendo a nenhuma lei, nem perturbavam a 

ordem. Até que os cartazes exibidos nas manifestações começaram a estampar críticas 

à democracia americana, em plena Primeira Guerra. Os transeuntes passaram então a 

atacar as mulheres, rasgando os cartazes e agredindo as sufragistas. Logo a polícia 

passou a controlar as marchas e repetiram-se nos EUA as cenas já vistas na Inglaterra: 

prisões legais, maus-tratos, greves de fome seguidas da tortura e alimentação forçada. 

(MOREIRA, 2019, p. 53). 

 

 O movimento sufragista mostrou-se tão expressivo que só no norte dos EUA cerca de 2 

milhões de mulheres se mobilizaram na luta sufragista. Não de forma tão expressiva, mas não 

menos importante, temos a formação de grandes quadros no Brasil de pensadoras muito 

influenciadas pela demanda das americanas e também das europeias.  

 
10 Apesar de o movimento ter se iniciado junto as mulheres abolicionistas, o mesmo sofre uma derrota, pois, “em 

1867, a discussão da Emenda Constitucional nº 14 sobre a abolição da escravidão foi um prenúncio de quão seria 

árduo o caminho para o sufrágio feminino. A emenda introduzia a palavra masculino”, em 1868 Elizabeth Cady 

Station  e Susan B. Antony fundam em Nova York a National Woman Association, ou seja, uma tarefa que seria 

exclusivamente das mulheres.  



13 
 

Alguns nomes se destacam, entre eles, Nísia Floresta Brasileira Augusta11, Leolinda 

Daltro12, Bertha Lutz,13 Maria Lacerda de Moura14, dentre outras. Falando especificamente do 

Brasil, vale destacar, neste ponto, um acontecimento histórico de 1922, isto é, a formação da 

Federação Brasileira pelo Progresso feminino (FBPF), identificando-se sua origem “na viagem 

feita por Bertha Lutz, representando oficialmente o Brasil, aos Estados Unidos, para a 

conferência Pan Americana de Mulheres” (MOREIRA, 2019, p.58). Neste evento, Marha Lutz 

fez contato com várias referências internacionais no feminismo, o que a permitiu organizar no 

Brasil, ainda em 1922, no Rio de Janeiro, o Congresso Internacional Feminista.  

Depois deste evento, a organização cresceu em todo país, de modo que “não se conhece o 

número exato de militantes sufragistas atuante nessas organizações, mas o total não passaria 

talvez de umas mil mulheres” (MOREIRA, 2019, p. 58). Percebemos que, apesar da 

importância que o movimento instaurou no país, ele era ainda pequeno, dado seu recorte de 

classe, pois a grande maioria das mulheres que compunham a FBPF era de classe média.  

Neste espectro, temos a tradução e elaboração de diversos textos e ensaios, a exemplo de 

Nísia Floresta, que declarou “ter feito uma tradução livre de Vindications of the rights woman, 

de Mary Wollstonecraft, mas também nos escritos de Poulain de la Barre, de Sophie e nos 

famosos artigos da Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã, de Olympe de Gouges” 

(FLORESTA apud LIMA, 2019, p. 30), textos estes fundantes do feminismo brasileiro. Outra 

questão a ser destacada é o fato de que Nísia Floresta 

 

Identifica na herança cultural portuguesa a origem do preconceito no Brasil e 

ridicularizava a ideia dominante da superioridade masculina. Homens e mulheres, 

afirma ela, “são diferentes no corpo, mas isso não significa diferentes na alma” 

(FLORESTA, aput LIMA, 2010, p. 28). Argumenta também que as desigualdades que 

resultam em inferioridade “vem da educação e circunstâncias de vida” (FLORESTA, 

apud LIMA, 2010, p. 28), antecipando a noção de gênero como uma construção sócio-

cultural. Segundo a autora, os homens se beneficiavam com a opressão feminina, e 

 
11 Primeira tradutora da obra de Mary Wollstonecraft, A vindication of the Rights of Women, sob o título de Direitos 

das mulheres e injustiças dos Homens (1832).  
12 Criadora da primeira organização sufragista do país (...) funda em 1910 o Partido Republicano Feminino 

(MOREIRA, 2019, p. 56). 
13 Bióloga e ativista que manifesta pela primeira vez em público suas ideias feministas em carta publicada na 

Revista da Semana (...) em 1919 Bertha cria a Liga pela Emancipação intelectual da Mulher. (MOREIRA, 2019, 
p. 56). Ela participou da Delegação brasileira que criou a ONU, onde teve papel fundamental, visto que foi a 

mesma que mostrou a necessidade de garantir o termo “mulher” e “sexo” na carta de fundação da ONU. Tal gesto, 

buscava explicitar a especificidade de gênero dentro da luta pelos direitos humanos. Ver: 

https://brasil.elpais.com/opiniao/2020-07-01/de-bertha-lutz-a-damares-alves-o-contraste-dramatico-do-brasil-na-

defesa-do-papel-da-mulher.html. Ultimo acesso em 15/07/2020.  
14Nascida em Minas gerais, foi anarquista e que publicou Em torno da educação (1918), Renovação (1919), A 

mulher e a maçonaria (1922), A mulher é uma degenerada? (1924), Região do Amor e da Beleza (1926) entre 

outros. No filme Maria Lacerda de Moura: trajetória de uma rebelde de Ana Lúcia Ferraz e Miriam Moreira, um 

pouco da sua trajetória é relatada.  Junto com Bertha Lutz ajudou na fundação da Liga pela Emancipação Intelectual 

da Mulher em 1919.  

https://brasil.elpais.com/opiniao/2020-07-01/de-bertha-lutz-a-damares-alves-o-contraste-dramatico-do-brasil-na-defesa-do-papel-da-mulher.html
https://brasil.elpais.com/opiniao/2020-07-01/de-bertha-lutz-a-damares-alves-o-contraste-dramatico-do-brasil-na-defesa-do-papel-da-mulher.html


14 
 

somente o acesso à educação permitiria às mulheres tomarem consciência de sua 

condição inferiorizada (LIMA, 2019, p. 28). 

 

O primeiro feminismo que se formava no Brasil, como se pode perceber pelas traduções de 

Nisia da Floresta, vem de fora, visto que mulheres de classe alta iam fazer seus cursos 

universitários fora do país e regressavam ao Brasil com novas ideias para o contexto nacional. 

Quanto ao desenvolvimento da sociedade brasileira, Nísia Floresta defendia que “o progresso 

ou o atraso de uma sociedade deve ser avaliado pela importância atribuída às mulheres, como 

também inúmeros filósofos e pensadores, o que vem reiterar seu constante diálogo com o 

pensamento mais avançado de seu tempo” (LIMA, 2019, p, 30). Em meados do século XIX 

começam a surgir os primeiros jornais dirigidos por mulheres, destacando-se aqui o papel de 

Joana Paula Manso de Noronha, uma argentina naturalizada brasileira, que lançou o Jornal das 

Senhoras em 1852. Sobre o assunto, Lima nos lembra que: 

 

O editorial do primeiro número expunha o firme propósito de incentivar as mulheres 

a se ilustrarem e a buscarem o melhoramento social e emancipação moral, Joana 

acreditava na inteligência feminina e queria convencer a todos que “Deus deu à 

mulher uma alma e a fez igual ao homem e sua companheira” (PAULA, apud LIMA, 

2019, p. 30). Para ela a elite não podia ficar isolada “quando mundo inteiro marcha 

em progresso” (PAULA, apud LIMA, 2019, p. 30).  e “tende ao aperfeiçoamento 

moral e material da sociedade” (ibidem, p. 30).. Assim como Nísia Floresta, Joana 
Paula Manso também acusava os homens de egoísmo por considerarem suas mulheres 

apenas como ‘crianças mimadas’, ou ‘sua propriedade’, ou ainda ‘bonecas’ 

disponíveis para o prazer masculino. (LIMA, 2019, p. 30-31). 

 

 

Outros jornais feministas marcaram época, como Echo das Damas, que circulou no Rio de 

Janeiro entre os anos de 1875 e 1885, defendendo, por exemplo, a igualdade e o direito da 

mulher à educação, além de divulgar os acontecimentos feministas em outros países. Destacam-

se ainda jornais como: 

 

O Domingo e o Jornal das Damas, ambos surgiram em 1873, para atender às 

solicitações das brasileiras. Além dos conselhos sobre a vida doméstica, das receitas 

e as novidades da moda, junto às emoções do romance-folhetim e dos poemas, essas 

publicações traziam artigos clamando pelo ensino superior e o trabalho remunerado. 

Divulgavam ideias novíssimas como as de que ‘a dependência econômica determina 

a subjugação’ e que ‘o progresso do país depende de suas mulheres’ (LIMA, 2019, p. 

32). 

 

No entanto, como podemos perceber pelas demandas, o movimento feminista “restringiu-

se à classe média, com certo poder de influência no Congresso, no Judiciário, na imprensa e 

nas profissões liberais” (MOREIRA, 2019, p. 62), visto que, por exemplo, as mulheres pobres 

sempre tiveram que trabalhar fora de casa para sobreviverem, especialmente as mulheres 



15 
 

negras, como destaca a literatura feminista negra de Sueli Carneiro15, Lélia Gonzales16, Beatriz 

do Nascimento17, entre outras.  

Alguns fatores estruturais fizeram com que a primeira onda do feminismo no Brasil se 

expressasse de forma tímida se comparada com a dos EUA. No ensaio A luta das sufragistas18, 

de Branca Moreira Alves, são apresentadas algumas destas causas. A primeira é que o 

movimento feminista de destaque nos EUA é do norte, região em que as mulheres, apesar de 

sua posição inferior à dos homens, detinham direitos a pequenas propriedades, o que dava a 

elas certo poder de barganha no que diz respeito à participação econômica e familiar, ao 

contrário do que acontecia na região sul dos EUA, a qual, assim como no Brasil, vivia no 

ambiente de um regime latifundiário e escravocrata, com uma estrutura social rígida, em que a 

mulher abastada economicamente tinha como função tão somente a procriação e a transmissão 

de valores sociais, ou seja, a sua força de trabalho na sociedade era destinada aos assuntos 

domésticos e privados.  

O segundo fator é relacionado diretamente à religião. As americanas do norte praticavam o 

protestantismo, de modo que se permitia uma participação comunitária mais ampla, em cujo 

contexto toda a população branca, fosse ela composta por homens ou mulheres, tinha acesso à 

escola. De forma distinta se deu do Brasil, que tinha como prática a religião católica 

institucionalizada nas relações dominantes, esta que impedia, devido à sua hierarquia, uma 

participação mais democrática de todos nos estudos e na busca do conhecimento.  

A terceira e última diferença, apontada por Branca Moreira, reside: 

 

Na própria prática-política ampla do indivíduo na comunidade desde a estruturação 

das treze colônias, em que se procurava viver a experiência do autogoverno, até a 

formulação explícita das ideias liberais na Declaração de Independência e na 

Constituição da nova república. Essa tradição associativa criada pela realização de 

atividades comunitárias deu origem a associações de diversos tipos que congregavam 

as mulheres e que foram a espinha dorsal do movimento sufragista nos EUA. 

(MOREIRA, 2019, p.62). 

 

Ou seja, são estruturantes os fatores que fazem com que, no Brasil, o movimento 

sufragista, se comparado ao norte americano, não seja de massa, pois a política brasileira não 

apenas nunca se caracterizou por uma participação de massa, como tampouco foi marcada pelo 

incentivo às atividades comunitárias. Neste sentido, nota-se como a espinha dorsal do 

 
15 Em Escritos de uma Vida (2019), Sueli Carneiro desenvolve textos diversos apresentando suas principais 

contribuições teóricas na história do feminismo negro brasileiro.  
16 Destacamos aqui o texto Racismo e sexismo na cultura brasileira (2019). 
17 A mulher negra no mercado de trabalho (2019) e A mulher negra e o amor (2019) são alguns dos principais 

textos desta pensadora, feminista negra brasileira.  
18 2019, p. 62-63.  



16 
 

movimento feminista brasileiro é marcada por uma herança do absolutismo português e tudo 

aquilo que o circunda, isto é, a estrutura familiar cristã-moura e o autoritarismo, seja na política, 

na igreja, nas relações escravocratas, nas relações marido-esposa, pais e filhos, etc.  

Tendo em vista este cenário que marcou a primeira onda do movimento feminista, 

podemos passar agora à Segunda Onda, na qual ganha destaque a figura prática e intelectual de 

Simone de Beauvoir. 

 

 

1.2 Simone Beauvoir, problematização e denúncia do patriarcado 

 

Em A Força das Coisas, obra escrita em 1963, Simone Beauvoir expressa o seu intuito 

ao escrever O Segundo Sexo, obra que lhe deu uma maior projeção intelectual no mundo e que 

a descolou de vez da imagem de “Notre Dame de Sartre” (CHAPERON, 1999). Nesta obra, a 

autora diz: 

 

[O segundo sexo] foi concebido; quase fortuitamente, querendo falar de mim, percebi 

que precisava descrever a condição das mulheres […] Tentei pôr em ordem no quadro, 

à primeira vista incoerente, que se ofereceu a mim: em todo caso, o homem se 

colocava como o Sujeito e considerava a mulher como um objeto, o Outro. […] Um 

dos mal-entendidos que meu livro suscitou foi que se pensou que nele eu negava 

qualquer diferença entre homens e mulheres: ao contrário, ao escrevê-lo medi o que 

os separa; o que sustentei foi que essas dessemelhanças são de ordem cultural e não 

natural. Contei sistematicamente como elas se criam, da infância à velhice, examinei 
as possibilidades que este mundo oferece às mulheres, as que lhes são recusadas, seus 

limites, suas oportunidades e faltas de oportunidade, suas evasões, suas realizações. 

(BEAUVOIR, 2009, p. 145-146). 

 

Deste modo, Beauvoir busca em sua obra não apenas compreender a si mesma, mas 

fundamentalmente elucidar quais são as condições nas quais as mulheres estão inseridas na 

sociedade, enfrentando diretamente as relações de poder presentes na época em que 

subsumiam-se as mulheres em todos os âmbitos da vida. 

Para isso, como veremos mais adiante, o existencialismo será o seu marco teórico de 

pesquisa. Tal doutrina postulava que, pelo fato de a existência preceder a essência, o corolário 

seria o fato de que é na ação que as pessoas definem sua existência. Aqui há uma ambivalência 

na ação da mulher, pois, por um lado, ela é responsável tanto quanto os homens por seu destino, 

no entanto, ao mesmo tempo, há toda uma estrutura patriarcal que “delimita” seu campo de 

possibilidades no mundo, isto é, seu campo de ação no mundo, e, portanto, sua liberdade num 

modo patriarcal de mundo está bastante limitada.  



17 
 

É válido ressaltar que, no modo de pensar existencialista, liberdade tem todo um 

significado, o qual se resume ao apontado por Sartre em O existencialismo é um humanismo: 

ao querermos a liberdade, “descobrimos que ela depende inteiramente da liberdade dos outros, 

e que a liberdade dos outros depende da nossa” (Sartre, 2018, p. 40). Com isso em vista, 

Beauvoir inicia seu longo trabalho de desnaturalização da mulher como sendo inferior ao 

homem, iniciando seu primeiro volume com uma crítica à biologia. Aponta ela: 

 

É à luz de um contexto ontológico, econômico, social e psicológico que teremos de 

esclarecer os dados da biologia. A sujeição da mulher à espécie, os limites de suas 

capacidades individuais são fatos de extrema importância; o corpo da mulher é um 

dos elementos essenciais da situação que ela ocupa no mundo. Mas não é ele 

tampouco que o basta para a definir. Ele só tem realidade vivida enquanto assumido 

pela consciência através das ações e no seio de uma sociedade; a biologia não basta 
para fornecer uma resposta à pergunta que nos preocupa: por que a mulher é o Outro? 

Trata-se de saber como a natureza foi nela revista através da história; trata-se de saber 

o que a humanidade fez da fêmea. (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 65.itálicos da autora). 

 

 Ao escrever O Segundo Sexo, Beauvoir diz : “ passei a olhar as mulheres com um olhar 

novo e fui indo de surpresa em surpresa. É estranho e estimulante descobrir de repente, aos 

quarenta anos, um aspecto do mundo que salta aos olhos e que não era percebido” 

(BEAUVOIR, 2009, p. 146). No entanto, esta obra, que começou como uma tentativa de se 

compreender, não só movimentou o cenário intelectual da época, como influenciou toda uma 

geração de mulheres que viriam a formar a segunda onda do movimento feminista.  

O primeiro volume do livro intitulado O segundo sexo: fatos e mitos, “vendeu na 

primeira semana, mais de dois mil exemplares” (BEAUVOIR, 2009, p. 146), já o segundo, 

Experiência vivida, apesar de ter sido bastante vendido, causou escândalo na sociedade 

francesa. A autora diz que poucos foram os homens que debatiam com ela democraticamente, 

a exemplo de “Sartre, Merleau-Ponty, Leiris, Giacometti, a equipe da Temps Modernes.” 

(BEAUVOIR, 2009, p.146-147). A autora segue dizendo:  

 

De resto, a censura me foi feita: acusaram-me de inventar, de fantasiar, de delirar. 

Reprovaram-me tantas coisas: tudo! Em primeiro lugar, minha indecência. Os 
números de junho-julho agosto da Temps Modernes voaram: mas eram lidos, se ouso 

dizer, cobrindo o rosto. Era de se pensar que Freud e a psicanálise nunca tivessem 

existido. Que festival de obscenidade sob o pretexto de fustigar a minha! O bom velho 

espírito gaulês expandiu-se. Recebi, assinados ou anônimos, epigramas, epístolas, 

sátiras, admoestações, exortações dirigidas, por exemplo, por “membros muito ativos 

do primeiro sexo”. Insatisfeita, frígida, ninfomaníaca, lésbica, cem vezes abortada, fui 

tudo, até mesmo mãe clandestina. Ofereciam-se para curar minha frigidez, para saciar 

meus apetites de vampiro, prometiam-me revelações em termos abjetos, mas em nome 

da verdade, da beleza, do bem, da saúde e até mesmo da poesia, indignamente 

saqueados por mim. (BEAUVOIR, 2009, p. 147). 

 



18 
 

Da mesma forma que houve repulsas por parte dos homens à sua obra, houve também 

uma grande receptividade por parte das mulheres. Em A força das coisas, Beauvoir relata a 

receptividade de algumas mulheres:   

 

“Seu livro me foi de grande auxílio. Seu livro me salvou”, escreveram-me mulheres 

de todas as idades, e de condições diversas. Se meu livro auxiliou as mulheres, foi 

porque as exprimia, e reciprocamente elas lhe conferiram sua verdade. Graças a elas, 

ele não escandaliza mais. Os mitos masculinos desfizeram-se durante esses últimos 

dez anos. E não foram poucas as mulheres escritoras que me superaram em ousadia. 
Um número demasiado grande delas, a meu ver, tem a sexualidade como único tema; 

mas ao menos, para falar nesse assunto, colocam-se como olhar, sujeito, consciência, 

liberdade. (BEAUVOIR, 2009, p. 151-152). 

 

Os motivos para tamanha polêmica diante de uma obra merecem ser explicados, e é o 

que faremos adiante. Ao escrever O Segundo Sexo em 1949, Beauvoir tensiona de certa forma 

o pensamento existencialista hegemômico de seu tempo. O Impacto de sua obra é tal que: 

 

Beauvoir entra para a história da filosofia como a primeira pensadora a indicar não 

haver roteiro para contemplar a constituição da mulher como sujeita, já que mesmo 

os filósofos que formularam um conceito de sujeito a partir de sua relação com a 

alteridade ofereciam apenas duas possibilidades: as mulheres estavam impedidas de 

se tornar sujeitos; as mulheres deveriam seguir o único roteiro disponível, aquele que 

formava sujeitos homens e as confinava como o outro do homem, relegando a mulher 

ao lugar de "segundo sexo" que dá título ao livro. A experiência de liberdade pensada 

no âmbito do existencialismo só estaria, portanto, acessível ao homem. 

(RODRIGUES, 2019, p. 6. Itálicos da autora). 

 

 

Assim, haveria, segundo Beauvoir, toda uma estrutura patriarcal que circunscrevia o 

modo de vida das pessoas e que determinava diretamente a vida das mulheres, na medida em 

que as mesmas tinham nessa sociedade apenas o reconhecimento negativo: não ser homem. 

Sobre isso, diz a autora: 

 

A mulher aparece como o negativo, de modo que toda determinação lhe é imputada 

como limitação, sem reciprocidade. Agarrou-me, por vezes, no curso de conversações 

abstratas, ouvir os homens dizerem-se: "Você pensa assim porque é uma mulher". 
Mas eu sabia que minha única defesa era responder: "penso-o porque é verdadeiro", 

eliminando assim minha subjetividade. Não se tratava, em hipótese alguma, de 

replicar: "E você pensa o contrário porque é um homem", pois está subentendido que 

o fato de ser um homem não é uma singularidade; um homem está em seu direito 

sendo homem, é a mulher que está errada. (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 11. Itálicos 

nossos). 

 

  Quando Beauvoir afirma que o homem não é singularidade e que “a mulher está errada”, 

conforme na citação anterior, isto significa que é justamente pelo fato de as mulheres 

vivenciarem suas vidas como erradas que elas pensam estar erradas ou até mesmo alienadas. 

Será na diferença perante o homem que ela irá formar sua subjetividade, afinal:  



19 
 

 

As categorias através das quais os homens encaram o mundo são constituídas, do 

ponto de vista deles, como absolutas: eles desconhecem, nisso como em tudo, a 

reciprocidade. Mistério para o homem, a mulher é encarada como mistério em si. A 

bem dizer, a situação dela a predispõe singularmente a ser considerada sob esse 

aspecto. Seu destino fisiológico é muito complexo; ela mesma o suporta como uma 

história estranha; seu corpo não é para ela uma expressão clara de si mesma; ela sente-

se nele alienada; o laço que em todo indivíduo liga a vida fisiológica à vida física, ou 

para melhor dizer, a relação existente entre a facticidade de um indivíduo e a liberdade 
que a assume, é o mais difícil enigma implicado pela condição humana: é na mulher 

que esse enigma se põe da maneira mais perturbadora. (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 

333).  

 

Beauvoir está interessada em compreender como e por que essa diferenciação entre os 

sexos ocorre, levando a mulher a alienar-se diante, por exemplo, do próprio corpo. A autora 

assinala: 

 

Assim como para os Antigos havia uma vertical absoluta em relação à qual se definia 

a oblíqua, há um tipo humano absoluto que é o masculino. A mulher tem ovários, um 

útero; eis as condições singulares que a encerram na sua subjetividade; diz-se de bom 

grado que ela pensa com suas glândulas. O homem esquece soberbamente que sua 

anatomia também comporta hormônios e testículos. Encara o corpo como uma relação 

direta e normal com o mundo que acredita apreender na sua objetividade, ao passo 

que considera o corpo da mulher sobrecarregado por tudo o que o especifica: um 

obstáculo, uma prisão. (BEAUVOIR, 2016, v. I, p.12). 

 

 É por isso que toda sua obra será uma tentativa de compreender por que o homem será 

visto como universal, absoluto, completo, e a mulher, como o particular, o Outro do homem. 

Beauvoir traz o pensamento de “Hegel, especificamente com a dialética entre o senhor e o 

escravo, aquele ponto chave da Fenomenologia do espírito (1992) em que a consciência se 

torna consciência de si a partir de uma interdependência entre o eu e o outro.” (RODRIGUES, 

2019, p. 5). Nas palavras de De Beauvoir, “a mulher determina-se e diferencia-se em relação 

ao homem e não este em relação a ela; a fêmea é o inessencial perante o essencial. O homem é 

o Sujeito, o Absoluto; ela é o Outro” (BEAUVOIR, 2016, p. 10). A categoria de Outro será tão 

antiga quanto a da própria consciência, afinal, desde “as mais antigas mitologias, encontra-se 

sempre uma dualidade que é a do Mesmo e a do Outro” (BEAUVOIR, 2016, p. 11). Tal 

fenômeno é esclarecido por Hegel, na medida em que “descobre-se na própria consciência uma 

hostilidade fundamental em relação a qualquer outra consciência; o sujeito só se põe em se 

opondo: ele pretende afirmar-se como essencial e fazer do outro o inessencial, o objeto.” 

(HEGEL, apud,  BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 12). 



20 
 

No entanto, Beauvoir irá formar, como afirma Sara Heinämaa (2003), uma 

fenomenologia da experiência19, visto que rompe com a fenomenologia de bases tradicionais20, 

que tinha como pressuposto um corpo genérico, uma formação da consciência genérica. 

Beauvoir rompe com tal universalismo, inserindo o ponto de vista feminino do corpo vivido. 

Como veremos mais adiante, a mulher na sociedade patriarcal será sempre vista e vivida como 

o Outro do homem, o ser inessecial, enquanto o Homem é o sujeito, o essencial, como 

discorreremos mais detalhadamente na seção adiante.  

Assim como Beauvoir, buscaremos compreender a sujeição da mulher, não como algo 

a-histórico, ou mesmo ontológico, mas como um ser que foi histórico e culturalmente 

constituído, isto é, um sujeito situado. Ao fazermos isso, perceberemos uma diferença 

substancial no modo de vida dos homens, de um lado, e no modo de vida das mulheres, de 

outro. O desenvolvimento histórico da humanidade, portanto, mediante as ações dos homens e 

mulheres, acabou por formar um tipo de mulher que estará sempre numa condição de 

ambivalência, pois, por ser o Outro do Homem, ela se assemelhará à Natureza, e, como destaca 

Beauvoir, nós: 

 

conhecemos os sentimentos ambivalentes que a Natureza inspira ao homem. Ele a 

explora, mas ela o esmaga, ele nasce dela e morre nela; é a fonte de seu ser e o reino 

que ele submete à sua vontade; uma ganga material em que a alma se encontra presa, 

e é a realidade suprema; é a contingência e a ideia, a finidade e a totalidade; é o que 

se opõe ao Espírito e o próprio espírito. Ora aliada, ora inimiga, apresenta-se como o 

caos tenebroso de que surde a vida, como essa vida, e como o além para o qual tende: 

a mulher resume a natureza como Mãe, Esposa e Ideia. Essas figuras ora se confundem 

e ora se opõem, e cada uma delas tem dupla face. (BEAUVOIR, 2016, v. I p. 204. 
Itálicos da autora). 

 

Haverá, neste sentido, uma relação sui generis na qual a mulher está inserida, isto é, o 

lugar que as mulheres ocupam no mundo será distinto, pois, como frisa a feminista argentina 

Diana Maffía, temos: 

 

Um modelo que transforma o sujeito no resultado das forças sociais que o precedem 

e o determinam (renascimento), e outro que universaliza na abstração um sujeito que 
deverá realizar passos para sair de sua individualidade e formar assim uma sociedade 

(modernidade), nós mulheres fomos apanhadas com argumentos diferentes nos 

mesmos lugares sociais que o mandato pré-moderno indicava. Isto é, para nós não 

 
19 Magda Guadalupe dos Santos, em seu ensaio O pensamento filosófico de Simone Beauvoir, diz que “Beauvoir 

rompe com as bases tradicionais de pensar e fazer filosofia, ao adotar um ponto de vista feminino do corpo vivido, 

o que constitui uma autêntica fenomenologia da experiência de mulheres e sua especificidade de gênero, como 

Sara Heinämaa” (2015, p.11). 
20 Beauvoir se afasta de fenomenologias como a de Husserl, Heidegger e de certa forma, até mesmo a 

fenomenologia de Sartre, ao se afastar de um entendimento de um corpo humano genérico. Haverá, em Beauvoir, 

uma experiência sui generis do gênero mulher.  



21 
 

houve renascimento nem modernidade, mas somente expressões diferentes do 

patriarcado. (MAFFIA, 2014, p. 173). 

 

 Será justamente neste contexto de ambivalência que Beauvoir abrirá o segundo volume 

de sua obra, afirmando que “a mulher não nasce mulher, torna-se mulher”. O verbo tornar deve 

ser destacado, pois, no original em francês, ele se apresenta como devient (On ne naît pas 

femme, on devient femme), que poderia ser traduzido como “devenir”, carregando tanto um 

sentido de movimento quanto de futuro, “resultado da sinonímia entre verbo e substantivo no 

idioma francês” (RODRIGUES, 2015, p. 16). Além disso, a autora nos lembra que, em tempos 

de conservadorismo ascendente, como são os dias de hoje, relações conjugais consideradas 

conquistadas como escolhas, como o casamento, passam novamente a serem reivindicadas 

como regras, como destino inexorável de mulheres de respeito, e que, junto a isso, as mesmas 

deveriam depositar todas as suas energias vitais nas atividade do lar, do amor21 e da proteção 

de um provedor, seu marido.   

Passados alguns anos, em 1972, Simone Beauvoir escreve em O Balanço Final o que 

significava o Segundo Sexo em sua visão, bem como a guinada, isto é, o momento em que ela 

não se declarava feminista, para em seguir assumir-se enquanto tal. Diz a autora: 

 

Le deuxième sexe pode ser útil a militantes: mas não é um livro militante. Acreditava 

que a condição feminina evoluiria junto com a sociedade. Escrevi: “Em linhas gerais, 

ganhamos a partida. Muitos problemas nos parecem mais essenciais do que os que 

nos concernem singularmente.” E em La force des choses, disse, referindo-me à 

condição feminina: “Ela depende do futuro do trabalho no mundo, só mudará 

seriamente ao preço de uma reviravolta da produção. Foi por isso que evitei-me fechar 
no feminismo.” Um pouco mais tarde, numa entrevista a Jeason, declarei que era 

voltando, o mais radicalmente possível, meu pensamento para o feminismo que o 

interpretaram mais exatamente. Mas continuava o plano teórico: negava radicalmente 

a existência de uma natureza feminina. Agora, entendo por feminismo o fato de lutar 

por reivindicações propriamente femininas, paralelamente à luta de classes, e me 

declaro feminista. (BEUAVOIR, 1982, p. 493-494). 

 

Neste momento da vida, seu engajamento era notório, vez que, aí, a autora apresentava-

se como “contra a guerra na Argélia, contra a guerra do Vietnã, em favor do feminismo militante 

 
21 O amor foi um tema caro por toda a obra e vida de Beauvoir, para este trabalho interessa a formulação que a 

autora faz do Amor em O Segundo Sexo, demonstrando como o Amor será a única forma de realização do “ser 

mulher”. A menina desde criança descobre que “através de cumprimentos e censuras, de imagens e de palavras, 

descobre o sentido das palavras "bonita" e "feia"; sabe, desde logo, que para agradar é preciso ser "bonita como 

uma imagem"; ela procura assemelhar-se a uma imagem, fantasia-se, olha-se no espelho, compara-se às princesas 

e às fadas dos contos.”(Beauvoir, 2016, p. 20. v. II). Tal formação da menina será problemática em vários sentidos, 

pois, o significado do Amor para ela muitas vezes estará ligado apenas a estas aparências, as estas formas de 

agradar, de ser afetuosa, não só isso, mas o Amor se mostrará ao longo da vida da mulher o sentido quase que 

exclusivo de sua existência, bem diferente do Homem que atribuirá sentido à sua vida não somente no Amor, mas 

no trabalho e nas demais ações no mundo.  



22 
 

e não apenas teórico, depois foi ainda a favor da esquerda de 1968” (Entrevista à Sylvie, 2016, 

p. 15). Não só isso, no que tange aos direitos das mulheres, Beauvoir afirmava que 

 

Não, não ganhamos a partida: na verdade, desde 1950 quase não ganhamos nada. A 

revolução social não será suficiente para resolver nossos problemas. Esses problemas 

dizem respeito a um pouco mais da metade da humanidade: considero-os, atualmente, 
essenciais. E espanta-me que a exploração da mulher seja aceita com tanta facilidade. 

Considero as democracias antigas, profundamente ligadas a um ideal igualitário, custa 

conceber que a condição de escravas lhes tenha parecido natural: aparentemente, a 

contradição deveria ter-lhes saltado aos olhos. Talvez um dia a posteridade venha a 

perguntar-se, com a mesma perplexidade, como democracias burguesas ou populares 

puderam manter sem escrúpulos uma desigualdade radical entre os sexos. Por 

momentos, embora veja claramente suas razões, eu mesma me surpreendo com isso. 

Em resumo, no passado achava que a luta de classes devia ter prioridade sobre a luta 

dos sexos. Hoje considero que as duas devem ser travadas ao mesmo tempo. 

(BEAUVOIR, 1982, p. 494). 

 

  Vários são os acontecimentos históricos que atravessam a vida de Beauvoir, levando-a 

a defender mais fortemente o feminismo ao ponto de se declarar feminista. Destacamos uma 

fala que corrobora tal assertiva: “Tive contato pessoalmente ou através de escritos, com grande 

quantidade de feministas com as mesmas posições minhas e é por isso que pude participar de 

suas ações e ligar-me ao movimento. Tenho a intenção de prosseguir nesse caminho” 

(BEAUVOIR, 1982, p. 498). Uma das ações que a história do movimento feminista costuma 

relembrar e da qual Beauvoir participou ativamente foi a redação do Manifesto das 343 (1971). 

Artistas, intelectuais, donas de casas, empregadas domésticas assinaram o mesmo, exigindo do 

governo francês o fim do aborto ilegal, pois a ilegalidade havia levado centenas de milhares de 

mulheres à morte, mulheres estas fundamentalmente pobres e que não tinham acesso às clínicas 

seguras de aborto, submetendo-se a abortos clandestinos.  

A esta altura, o movimento feminista se encontrava em sua Segunda Onda. Nesta época, 

uma ideia se estabelecera, e, assim, a ideia “de que a mulher é fabricada pela civilização, e não 

biologicamente determinada, era um ponto que nenhuma feminista colocava em dúvida” 

(BEAUVOIR, 1982, p. 493). Não só isso, foi nesta época que o conceito de gênero – isto é, a 

ideia de que existe o fator sexo, que é biológico, e o fato gênero, que é cultural – foi fortemente 

desenvolvido no movimento feminista, e que, ao nosso ver, tal conceito, ainda que não 

explicitamente desenvolvido em Beauvoir, encontra sua gênese teórico metodológica em O 

Segundo Sexo, enquanto ideia que se consolidou mais adiante em toda a segunda onda do 

movimento22. Passemos, portanto, para uma análise mais minuciosa do Segundo Sexo, de 

 
22 Sobre o conceito de gênero, destaca-se o artigo de Joan Schott, Gênero: uma categoria útil para análise histórica 

de 1986 e que teve sua primeira tradução no Brasil em 1991 pelo Corpo/Instituto Feminista para Democracia no 

Recife-PE.  



23 
 

Beauvoir, passando antes por um pequeno arrazoado da filosofia existencialista na qual o 

pensamento da autora estava imerso.  

 

1.3 A filosofia existencialista e a situação da mulher  

 
Desde que aceitamos a perspectiva humana, definindo o corpo a partir da existência, 

a biologia torna-se uma ciência abstrata; no momento em que o dado biológico 

(inferioridade muscular) assume significação, esta surge como dependente de um 

contexto; a “fraqueza” só se revela como tal à luz dos fins que os homens se propõem, 

dos instrumentos que dispõem, das leis que impõem (...) é preciso que haja referências 

existenciais para que a noção de fraqueza possa ser concretamente definida.  
Simone Beauvoir 23 

 

Ninguém nasce mulher, torna-se mulher. Nenhum destino biológico, psíquico, 

econômico define a forma que a fêmea humana assume no seio da sociedade; é o 

conjunto da civilização que elabora esse produto intermediário entre o macho e o 

castrado que qualificam de feminino. Somente a mediação de outrem pode constituir 

um indivíduo como um Outro. 

 Simone Beauvoir24  

 

Passados mais de setenta anos da publicação de O Segundo Sexo, o ensaio de Simone 

Beauvoir segue como ponto de interlocução com o pensamento feminista, na medida em que 

sistematiza uma situação específica: a condição da mulher na sociedade. Tal obra foi 

fundamental para o movimento feminista, especialmente para a segunda onda, situada entre os 

anos de 1960 e 1970, isto porque, quando Beauvoir descreve a situação da mulher na sociedade, 

acaba por forjar um sujeito político para o feminismo, ou seja,  a mulher no sentido mais 

universal que se pode imaginar.  

Essa concepção de sujeito político será fundamental neste trabalho, visto que é um dos 

objetivos específicos do mesmo, isto é, o sujeito político “mulher”, como demonstraremos no 

capítulo dois se mostrará insuficiente para abarcar a totalidade do movimento feminista, este 

que possui em si mesmo demandas de reconhecimento que escapam à identidade de gênero, a 

qual, neste caso, é a identidade mulher.  

Simone De Beauvoir inicia sua obra se questionando sobre o fato de escrever “sobre a 

mulher”, pois, apesar da “querela do feminismo”25 ser antiga, ainda havia muito a ser 

 
23 O Segundo Sexo Livro I (1949). 
24 O Segundo Sexo Livro II (1949). 
25 Tanto como o movimento operário, o movimento feminista marcou o horizonte da política e do pensamento. Na 

segunda metade do século XIX, a afirmação das mulheres provocou um debate sobre a identidade masculina. Na 

primeira metade do século XX, tanto nos regimes totalitários, antifeministas por excelência, como nas 

democracias, a mobilização dos sexos, numa estrita e tradicional subordinação, institui a mulher como a mãe da 

prole perfeita para a nação. A concorrência feminina no mercado de trabalho e o afastamento da mulher preocupou 

os teóricos sociais de todo o período. Ver: FLORES, Maria Bernardete Ramos. O pensamento antifeminista: a 

querela dos sexos. História Revista, v. 9, n. 2, p. 4, 2004. 

 



24 
 

esclarecido, afinal,  uma pergunta que a autora se coloca é: “em que consiste a mulher, em 

verdade haverá mulher?” (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 9). 

Para refletir sobre tais questões, ela parte de uma perspectiva existencialista de 

interpretação do mundo, perspectiva bastante influente em seu tempo, e, aqui, são necessários 

alguns apontamentos básicos sobre esta forma de pensar o mundo e no que consistem as 

especificidades trazidas por Beauvoir.  

Um texto que norteia este período é a conferência de Jean-Paul Sartre intitulada O 

existencialismo é um humanismo, de 1945, na qual o autor apresenta e ao mesmo tempo 

esclarece alguns mal-entendidos a respeito da doutrina existencial. Nesta ocasião, Sartre e os 

demais existencialistas estavam sendo acusados, de um lado, pelos marxistas, que os tais 

pensadores levavam os leitores a uma filosofia contemplativa, dado o subjetivismo em demasia 

de tal doutrina, o que implicaria numa filosofia que bloquearia a ação do homem no mundo; do 

outro lado, os cristãos os acusavam de: 

 

negar a realidade e a serenidade dos empreendimentos humanos, pois, se suprimiam-

se os mandamentos de Deus e os valores inscritos na eternidade, não restaria mais que 

a escrita da gratuidade, podendo cada um fazer o que quiser, e sendo incapaz, a partir 
de seu ponto de vista, de condenar os pontos de vista e os atos dos outros. (SARTRE, 

2018, p. 16). 

 

 Nesta conferência, Sartre busca esclarecer tais mal-entendidos, afirmando desde o 

início que o existencialismo é um humanismo, na medida em que, por um lado, “torna a vida 

possível e que, por outro lado, declara que toda verdade e toda ação implicam um meio e uma 

subjetividade humana” (SARTRE, 2018, p. 16).  

Como se sabe, dentro do existencialismo haverá aqueles que se consideram ateus, onde 

se encontra Sartre, Beauvoir, e, do outro, os cristãos, como Jaspers e Gabriel Marcel. O que 

“eles têm em comum é simplesmente o fato de considerarem que a existência precede a 

essência” (SARTRE, 2018, p. 18). Esta exegese significa, nos termos de Sartre, que “o homem26 

existe primeiro, se encontra, surge no mundo, e se define em seguida (...) só será alguma coisa 

posteriormente, e será aquilo que se tornar” (SARTRE, 2018, p. 19).  

Beauvoir, alinhada com o espectro existencialista, desenvolve uma ética na qual 

descreve e desvela a condição da mulher diante das determinações de sua existência, isto é, a 

relação entre facticidade e liberdade. Para isso, ela fará uma análise do “ser mulher”, do “tornar-

se mulher”. Desta forma, Beauvoir: 

 

 
26 Sartre está preso a condição humana genérica na qual Beauvoir critica em sua obra, O Segundo Sexo.  



25 
 

Trás para os debates feministas (que a sucederam) a dimensão fenomenológica do 

tornar-se mulher. Neste sentido, ela tanto descreve a situação de “má-fé” enquanto um 

comportamento feminino que se lança à histeria, narcisismo, abandono e violências, 

resultando na assunção de um destino “da mulher” e das mulheres como uma 

concepção social, quanto se vê ligada ao destino de todas as mulheres enquanto 

alguém que descreve a realidade, mas se percebe inserida no contexto situacional e 

contingencial de sua vida. (GUADALUPE, 2015, p. 13). 

 

Beauvoir, neste ensaio, apresenta para o mundo o conceito segundo o qual a mulher, 

nesta sociedade, é um eterno fazer-se, tornar-se (devenir). A questão de fundo e fundamental 

nesta doutrina é que o ser é o responsável por este, torna-se, ou seja, o ser possui uma 

responsabilidade neste processo ad infinitum. Esta responsabilidade sobre si mesmo, como 

alerta Sartre, não quer dizer que o ser é “responsável estritamente por sua individualidade, mas 

que é responsável por todos os homens” (SARTRE, 2018, p. 20), isto significa que o ser, ao ser 

lançado no mundo, “ao escolher por si, escolhe por todos os homens”, o que faz desta atividade 

uma “reponsabilidade muito maior do que poderíamos supor, pois ela envolve a humanidade 

como um todo.” (SARTRE, 2018, p. 21). Esta condição do ser no mundo “condenado à 

liberdade” desvela o fato de que, longe de ser uma doutrina do quietismo, o existencialismo é 

uma doutrina da ação, na medida em que, como afirma Sartre, “a única coisa que permite o 

homem viver é o ato” (SARTRE, 2018, p. 33).  

Tal condição na qual o homem é lançado ao mundo será conceitualmente importante 

para Beauvoir, na medida em que busca expressar uma universalidade humana, e 

particularmente a casualidade que marca a existência. Diz ela: 

 

Cada manhã, antes mesmo de abrir os olhos, reconheço minha cama, meu quarto. Mas 

se durmo à tarde, em meu estúdio, experimento às vezes, ao acordar, um espanto 

pueril: por que sou eu? O que me surpreende – como a criança quando toma 

consciência de sua própria identidade – é o fato de encontrar-me aqui, agora, dentro 
desta vida e não de outra: por que acaso? Se a considero do exterior, em primeiro 

parece inacreditável que eu tenha nascido. A penetração de um determinado óvulo por 

um determinado espermatozoide, implicando o encontro e o nascimento dos meus pais 

e de todos os seus ancestrais, não tinha uma chance em milhares de ocorrer. Foi um 

acaso, conforme o estatuto da ciência que me fez nascer mulher. Depois, para cada 

instante de meu passado mil futuros diferentes me parecem concebíveis: adoecer e 

interromper meus estudos; não conhecer Sartre; qualquer outra coisa. Jogada no 

mundo, fui submetida a suas leis e a seus acidentes, dependendo de vontades alheias, 

de circunstâncias, da história: estou, portanto, justificada por sentir minha 

contingência; o que me atordoa é que ao mesmo tempo não o estou. O problema não 

existiria se eu não tivesse nascido: tenho que partir do fato de que existo. E, 
certamente, o futuro daquela que fui podia fazer-me diferente do que sou. Mas então 

seria outra que se interrogaria sobre si mesma. (BEAUVOIR, 1982, p.9). 

 

Esse “ser jogada” no mundo implicará no pensamento de Beauvoir uma situação de 

ambivalência. Temos o lado universal deste ser lançado ao mundo, afinal, “todo projeto, mesmo 

que seja individual, possui um valor universal. Todo projeto, inclusive o do chinês, do indiano 



26 
 

ou do negro, pode ser compreendido por um europeu” (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 35); ao passo 

que temos, ao mesmo tempo, um rompimento com tal universalidade, visto que há um 

diferencial de experiências vividas entre homens e mulheres, que, em seu tempo, Beauvoir 

chamou de diferença de sexo, e que a literatura feminista entende e irá desenvolver isso mais 

adiante, trazendo o conceito de diferenças de gênero, uma vez que, para a mulher:  

 

Nenhum de seus traços manifesta uma essência ou uma vontade original pervertidas: 

refletem uma situação. "Há falsidade sempre que há regime coercivo", diz Fourier. "A 

proibição e o contrabando são inseparáveis, no amor como no comércio." E os homens 
sabem tão bem que os defeitos da mulher manifestam a condição dela, que, 

preocupados com manter a hierarquia dos sexos, incentivam, em suas companheiras, 

os próprios traços que lhes permitem desprezá-las. Sem dúvida, o marido, o amante 

irritam-se com as taras da mulher singular com quem vivem; entretanto, propugnando 

os encantos da feminilidade em geral, eles a imaginam inseparável de tais taras. 

(BEAUVOIR, 2016, v. II, p. 426). 

 

Vemos, portanto, que há uma situação na qual as mulheres se apresentam na sociedade, 

a qual, apesar de a mesma achar que são “formas naturais”, não o são, sendo, ao contrário, 

construídas socialmente. Destacados alguns dos principais princípios do existencialismo, 

podemos compreender melhor a afirmação de Beauvoir logo no início do volume I de O 

Segundo Sexo, quando ela nos diz que: 

 

As ciências biológicas e sociais não acreditam mais na existência de entidades 

imutavelmente fixadas, que definiriam determinadas características como as da 
mulher, do judeu ou do negro; consideram o comportamento como uma reação 

secundária a uma situação. (BEAUVOIR, v. I, 2016, p. 10, itálico da autora). 

 

Não haveria, neste sentido, nem na biologia, tampouco nas ciências sociais, uma 

essência a priori que determinaria a mulher a ser algo. Aliás, segundo Beauvoir: 

 

A biologia moderna acomoda-se mal ao simbolismo medieval; mas nossos sonhadores 
não olham de tão perto. Se se é um pouco escrupuloso, concordar-se-á, porém, em que 

do óvulo à mulher há um longo caminho. No óvulo, a própria noção de fêmea ainda 

não se acha contida. (BEAUVOIR, 2016, v.I, p.35). 

 

O fato, por exemplo, de a mulher ser biologicamente mais fraca que o homem não 

poderia ser negado, mas não teria um sentido em si mesmo, afinal, como destaca Beauvoir: 

 

Desde que aceitamos a perspectiva humana, definindo o corpo a partir da existência, 

a biologia torna-se uma ciência abstrata; no momento em que o dado fisiológico 

(inferioridade muscular) assume significação, esta surge desde logo como dependente 

de todo um contexto; a “fraqueza” só se revela como tal à luz dos fins em que o homem 

se propõe, dos instrumentos que dispõe, das leis que impõe (...) é preciso que hajam 



27 
 

referências existenciais, econômicas e morais para que a noção de fraqueza possa ser 

concretamente definida. (BEUAVOIR, 2016,v.I, p. 62-63). 

 

Ora, se as mulheres nesta sociedade são formadas como seres ontologicamente fracos, 

se não são ensinadas desde meninas a serem fortes, a se exercitarem semelhantemente tal como 

os meninos o fazem, obviamente que estas meninas, e posteriormente estas mulheres, 

vivenciarão suas vidas, seus corpos, como seres frágeis, incapazes de realizarem-se em si 

mesmas. E, aqui, quando dizemos “realizar-se a si mesmas”, queremos dizer que as mulheres, 

em suas consciências, são incompletas, inessenciais, para utilizarmos os termos de Beauvoir. 

Ela desenvolve este argumento trazendo Hegel e sua Fenomenologia do Espírito (1992) para o 

debate, pois: 

Segundo Hegel, descobrimos na própria consciência uma hostilidade fundamental em 

relação a qualquer outra consciência; o sujeito só se põe em se opondo: ele pretende 

afirmar-se como essencial e fazer do outro o inessencial (...) Nenhum sujeito se define 

imediata e espontaneamente como inessencial; não é o outro que se definindo como 

Outro define Um; ele é posto como Outro pelo Um definindo-se como Um. Mas para 

que o Outro se transforme no Um é preciso que se sujeite a esse ponto de vista alheio. 

(BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 14). 

 

O que incomoda Beauvoir nesta formulação e suas possíveis consequências teórico-

políticas é justamente “de onde vem?” essa submissão da mulher e por que ela não se “revolta” 

como faz, por exemplo, o escravo. Argumenta Beauvoir: 

 

No trabalho, o escravo toma consciência de si próprio contra o senhor, o proletariado 

sempre sentiu sua condição na revolta, voltando dessa maneira ao essencial, 

constituindo uma ameaça para seus exploradores; e o que ele visa é o desaparecimento 

como classe. (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 78). 

 

 

A questão que a motiva no sentido de desenvolver seu raciocino é que “a mulher sempre 

foi, se não a escrava do homem, ao menos sua vassala; os dois sexos nunca partilharam o mundo 

em igualdade de condições” (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 17). Por que isso ocorreu? O conceito 

de condição aqui será fundamental, pois nos auxilia a compreender o fato de que a “mulher não 

se reivindica como sujeito porque não possui os meios concretos para tanto, porque sente o laço 

necessário que a prende ao homem sem reclamar a reciprocidade dele, e porque, muitas vezes, 

se compraz no seu papel de Outro.” (BEAUVOIR, 2016, v, I, p.18).  

Uma leitura apressada, poderia afirmar que Beauvoir está culpabilizando a mulher por 

sua condição de Outridade, no entanto, tendo em vista a perspectiva de totalidade, onde se 

levam em consideração as condições objetivas e subjetivas fundadas na opressão da mulher, 

esta aprende ser nesta sociedade o Outro do homem, vivenciando esta situação forjada 



28 
 

socialmente como ontologicamente real, afinal, não só dizem a ela o tempo todo que ela tem de 

agir de determinada maneira, como ela vê sua mãe ou mesmo suas avós28.  

Tal forma de vivenciar a realidade resultará, como afirma Beauvoir, em impactos diretos 

na formação da mulher como sujeito, pois a mesma, ao “escolher” aliar-se à condição de esposa, 

toda uma estrutura em sua vida e na humanidade como um todo será forjada, pois sua liberdade, 

por exemplo, lhe será usurpada, na medida em que a mesma é transferida, por exemplo, do pai 

para o marido.  

Nesta forma de outridade na qual a mulher se encontra na sociedade, expressa no 

raciocínio de Beauvoir, não se permitirá que a mulher se realize na completude de seu ser, 

essencial; e não apenas isso, o seu campo de possibilidades se mostrará encurtado, na medida 

em que sua ação na maioria das vezes nunca se realizará como sendo propriamente pessoal, 

substancial, mas sempre com relação e/ou em correspondência e/ou em benefício de um 

segundo, como o Pai, o Marido ou mesmo os filhos.  

 Desta forma, como podemos perceber, há toda uma realidade social e econômica que 

delimita o campo de possibilidade da mulher e que a faz crer no fato de que ela “é” de 

determinada maneira, e não que ela “está” de determinada maneira. Não obstante, a perspectiva 

fenomenológica da experiencia de Beauvoir nos permite compreender que “a mulher não é uma 

realidade imóvel, e sim um vir a ser; é no seu vir a ser que se deveria confrontá-la com o homem, 

isto é, que deveria se definir suas possibilidades” (BEAUVOIR, 2016, v. I, p. 62. Itálico da 

autora).  

  Em vista disso, o destino da mulher não é algo essencializado, isto é, ontologicamente 

dado, mas um campo de disputa que deveria ser confrontado a cada ato, a cada ação. Disputa 

esta que, no sentido existencial, não se aplica somente às mulheres enquanto sujeitos do 

feminismo, mas a todos, pois a ação do Um no mundo implica também na ação do Outro.    

 

1.4 A mulher como sujeito político do feminismo 

 

 

 Esclarecida a condição da mulher na sociedade sob uma perspectiva existencial, 

podemos partir para o contexto político, ou, mais especificamente, para o contexto feminista no 

qual este debate de Beauvoir está colocado. 

Como vimos, de acordo com Beauvoir, as mulheres nesta sociedade são sempre vistas 

como o ser Inessencial, o Outro, enquanto os homens são o Essencial, o Sujeito, o primeiro 

 
28 Ou mesmo “bela, recatada e do lar” como vem sendo pregado pelo conservadorismo atual brasileiro.  



29 
 

Sujeito, e as mulheres, o Segundo, e, por isso, o segundo sexo. É a partir dessa constatação que 

a autora irá fazer toda uma análise histórica da mulher, desde os tempos primordiais até, 

digamos assim, “hoje em dia”. 

O impacto do Segundo Sexo foi tal que se encaixou bem na realidade norte americana, 

cuja maior influenciada foi Betty Friedan, que, em sua obra A mística feminina (1971) apontou 

como as mulheres da classe média americana estavam sofrendo de um problema sem nome. 

Afirma Betty Friedan:  

 

O problema permaneceu mergulhado, intacto, durante vários anos, na mente da 

mulher americana. Era uma insatisfação, uma estranha agitação, um anseio de que ela 

começou a padecer em meados do século XX, nos Estados Unidos. Cada dona de casa 

lutava sozinha com ele, enquanto arrumava camas, fazia as compras, escolhia tecido 

para forrar o sofá, comia com os filhos sanduíches de creme de amendoim, levava os 

garotos para as reuniões de lobinhos e fadinhas e deitava-se ao lado do marido, à noite, 

temendo fazer a si mesma a silenciosa pergunta: «E' só isto?» (FRIEDAN, 1971, p. 

17). 

 

O problema sem nome do qual as mulheres de classe média americana sofriam era 

claramente um vazio existencial enorme causado por uma mística de realização feminina, isto 

é, mães, donas de casa, esposas, além, é claro, de buscar sempre vestir-se de acordo com a moda 

de então e buscar incessantemente um ideal de beleza, pois uma verdadeira mulher nunca se 

contentaria com a sua estética presente, buscaria sempre melhorar mais e mais. 

Se pensarmos que tais mulheres foram em sua maioria formadas em universidades 

americanas, mas que, ao se formarem, pouco ou nunca trabalhavam em suas áreas de formação, 

a fim de se casarem e exercerem as funções da atividades do “lar”, nos parecerá claro o porquê 

de tanto sofrimento, afinal, todo um campo de possibilidades para a formação de sujeitos 

essenciais, nos termos de Beauvoir, lhes foi roubado, a fim de consolidar o tipo ideal de família 

patriarcal.  

Tal obra foi para a sociedade americana o que foi O Segundo Sexo para a sociedade 

francesa. Centenas de milhares de mulheres leram o livro e deram-se conta da condição 

opressora em que viviam, e, assim como ocorrera na França, todos os ideais que foram 

construídos como sendo naturais das mulheres foram questionados: feminilidade, padrões de 

beleza, a obrigatoriedade de serem casadas, serem mães, dentre outras pautas.  

A questão, entretanto, é que todos estes questionamentos tinham como sujeito de 

reivindicação a mulher branca e de classe média, daí porque, no próprio desenrolar das lutas 

feministas, as dissidências foram surgindo, formando o feminismo negro. Sobre o feminismo 

negro, discorre a rapper brasileira Luana Hansen, “enquanto as mulheres queimavam sutiã para 



30 
 

ir trabalhar, nós, mulheres negras, sempre estivemos trabalhando; a gente nunca brigou para ir 

trabalhar, a gente brigou para ser respeitada”29 

Há de se lembrar, também, que neste contexto histórico nos EUA efervescia o 

movimento dos Black Panters, no entanto, mesmo dentro deste movimento libertário, a 

opressão sobre as mulheres era bastante forte, assim como era forte a opressão sobre as 

mulheres pobres das organizações de esquerda em geral; ou seja, havia explicitamente em todos 

estes setores a discriminação por gênero: ser mulher era sinônimo de carregar em suas costas 

mais um tipo de opressão. E foi neste momento que tais opressões foram nomeadas e, portanto, 

mais explicitamente vivenciadas como reais, passando desde a violência doméstica até o 

assédio sexual, pois, até então, tais opressões eram vistas como meramente problemas pessoais. 

Ora, como aponta Carol Hanish (1969), em seu manifesto O pessoal é político, se estes 

problemas envolvem um grande setor da sociedade, eles jamais podem ser considerados como 

problemas pessoais; e, o que é pior, um problema tão somente da mulher.  

Houve a constatação naquele momento de que toda uma estrutura fazia com que tais 

tipos de opressões se reproduzissem em larga escala recaindo sobre as mulheres, e de que, se o 

problema era estrutural, ele deveria ser combatido pela raiz, chamando a responsabilidade para 

toda a sociedade que produz e reproduz tais formas de subjugação da mulher.   

Dentro deste espectro do “pessoal é político”, dissidências surgiram, como o feminismo 

lésbico, este que encontrou desde o início dificuldade ao tentar colocar a questão do lesbianismo 

dentro das reuniões dos grupos feministas, pois a maioria destes via na questão do lesbianismo 

uma questão menor, secundária. A própria Betty Friedan acusava o feminismo lésbico de 

divisionista, separatista: afinal, a sociedade já achava que as mulheres feministas eram 

masculinizadas, e, se assumissem para si o feminismo lésbico, tudo estaria perdido. Dentro do 

feminismo, podemos dizer que foi uma luta conseguir mostrar que tal demanda de 

reconhecimento dentro e fora do movimento não era secundária, pois, ao tratá-la desta maneira, 

o feminismo estaria reproduzindo o que ocorre na esteira dos movimentos de esquerda, que 

muitas das vezes afirmam ser primária a questão de classe, e secundária, a de gênero.   

Diante destas dissidências, vemos que o que está implícito em todas essas dissidências 

do feminismo é que, não apenas a categoria “Mulher” mostra-se muito abstrata, pois não 

especifica a identidade a que se refere, como também, tais dissidências explicitam como o 

desenvolvimento do feminismo mesmo, acabou por apresentar uma importante crítica à 

concepção de um “sujeito universal”, expresso na categoria marxiana de proletariado, que até 

 
29 Fala descrita na obra DE HOLLANDA, Heloisa Buarque. Explosão feminista: arte, cultura, política e 

universidade. Editora Companhia das Letras, 2018. 



31 
 

então unificava as diversas demandas políticas emancipatórias. Foi necessário, neste momento, 

“o abandono gradativo da crença na universalidade concreta da classe proletária para vir à cena 

o problema das multiplicidades que precisam se fazer reconhecer como tais no interior dos 

embates sociais” (SAFATLE, 2015, p. 81).  

Esse reconhecimento das diferenças foi muito debatido no movimento feminista30, como 

explicitado há pouco, pois existir é ser reconhecido, e, portanto, todas estas mulheres que até 

então eram invisíveis na sociedade encontraram na demanda por reconhecimento uma forma de 

se fazer existir. No entanto: 

 

“o que tinha começado como um corretivo necessário para o economicismo recaiu 

com o tempo em um culturalismo igualmente unilateral. Assim, em vez de chegar a 

um paradigma mais amplo, mais rico, que poderia abranger tanto a redistribuição 

quanto o reconhecimento, as feministas da segunda onda trocaram um paradigma 

incompleto por outro” (FRASER, 2009, p. 46) 

 

Aqui, quando Fraser nos fala de redistribuição, está implícito o “fundamento” que 

guiava os movimentos sociais até então: a questão da riqueza socialmente produzida e 

apropriada por poucos e que tinha como contraponto o sujeito que produz essa riqueza, o 

proletário. Isto é, na visão marxista vigente e que contagiava os movimentos sociais até então, 

inclusive o feminismo, o proletariado, por ser quem produz a riqueza e que, portanto, é 

explorado, deveria ser ele mesmo o agente da revolução, da emancipação dos povos. O 

desdobramento das lutas sociais que emergiam neste período explicitou como o sujeito 

proletário era insuficiente para abarcar a totalidade da realidade que emergia no momento. Esta 

crítica de Fraser seria uma maneira de apontar os problemas do movimento feminista da 

segunda onda na qual se apresentava a demanda por reconhecimento de múltiplas identidades. 

Propomos, no entanto, apesar de considerarmos válidas as críticas de Fraser, outro caminho, 

que é a crítica que Judith Butler faz à concepção de identidade, como nos lembra Carla 

Rodrigues, uma das pesquisadoras de Butler no Brasil. Reconhecemos, assim, que a categoria 

de identidade se esgotou; e, “assim como Butler, concordamos que a categoria ‘mulheres’ é 

produzida e reprimida pelas mesmas estruturas de poder às quais nós, feministas, dirigimos 

demandas de emancipação e conquista de direitos” (RODRIGUES, 2019, p. 63). 

 
30 E na teoria política contemporânea também, a exemplo do debate sobre o reconhecimento entre Axel Honnet 

FRASER, Nancy; HONNETH, Axel. Redistribution or recognition?: a political-philosophical exchange. London, 

2003. TAYLOR, Charles. Politics of recognition', in A. Gutman (ed.) Multiculturalism: Examining the'Politics' of 

Recognition, Princeton, NJ: Princeton University Press. 1994. 

 



32 
 

Neste espectro, será fundamental compreender a crítica que Butler faz a Beauvoir. Para  

Beauvoir, o - tornar-se mulher -, isto é, o ser que se torna (devenir) mulher busca 

“desontologizar a existência (on ne naît/on n’est pas femme) para lançá-la numa experiência de 

liberdade situada” (RODRIGUES, 2019, p. 2). No entanto, entendemos que: 

 

A passagem do ser para o devir que se dá em Beauvoir é radicalizada em Butler, de 
modo que a frase, se reescrita por ela, ficaria “On naît/n’est pas, on devient en 

différance”, ou “Não se nasce/não se é, se devém em diferenciação”. A possibilidade 

da retirada da palavra mulher seria a radicalidade já presente no pensamento de 

Beauvoir, mas não percebida por ela. (RODRIGUES, 2019, p. 2) 

 

Butler, ao ler Simone de Beauvoir, portanto, irá compreender que nada garante que o 

“ser” que se torna mulher seja necessariamente fêmea, coforme Carla Rodrigues esclarece na 

assertiva acima. Um exemplo que figura que o “ser” não é necessariamente fêmea, pode ser 

expresso nos corpos de uma travesti, ou de uma transexual. A fim de fundamentar tal alegação, 

veremos na seção a seguir que Butler parte de uma apreciação crítica do movimento feminista. 

Para a autora, havia uma lacuna no reconhecimento do movimento feminista, visto que o mesmo 

não reconhecia a vida, e os corpos de pessoas transexuais, travestis, ou mesmo queers, que 

vinham sofrendo represálias da sociedade e sendo abandonados pelo Estado, sendo que muitos 

deles eram portadores do HIV31. O não reconhecimento por parte do movimento feminista à 

estas vidas se dava principalmente porque o mesmo estava preso ainda em uma visão 

ontologizada do que seria uma mulher, uma identidade, assunto este que trataremos mais 

detalhadamente no segundo capítulo deste trabalho.  

Como veremos, então, teremos em Butler ao menos duas discussões filosóficas, uma, 

genealógica, e a outra, ética, a qual ela tem chamado de ética da não violência. A primeira será 

feita por Butler inspirando-se em autores como Nietzsche, com sua Genealogia da Moral 

(1887), e Foucault, com História da Sexualidade (1976). Seguindo os passos destes autores, 

Butler irá dizer que não há sentindo em buscar uma origem da mulher; ao invés disto, a autora 

buscará investigar “as apostas políticas, designando como origem e causa categorias de 

identidade que, na verdade, são efeitos de instituições, práticas e discursos cujos pontos de 

origem são múltiplos e difusos.” (BUTLER, 2013, p. 9. Itálicos da autora). Já a dimensão ética, 

Butler irá dialogar com autores como Levinas e Hannah Arenth. Sendo a questão da alteridade 

presente no pensamento do primeiro e a ideia de ação política, presente na segunda. 

 

 
31 Judith Butler relata sobre essa situação em uma entrevista concedida à Revista Margem Esquerda, número 33, 

em 2019, Editora Boitempo. 



33 
 

CAPÍTULO 2 

BUTLER E A CRÍTICA AO CONCEITO DE GÊNERO 

 

 

Uma jovem mulher, para ser mais precisa ser uma menina moleque. 

Willa Cather32 
 

Vimos no capítulo anterior como o movimento feminista ao longo de sua história se 

baseou na categoria mulher enquanto sujeito político emancipador do feminismo. O 

desdobramento do movimento alcançou conquistas importantes, na medida em que demonstrou 

que o gênero não era algo natural, tampouco definido por algum essencialismo ontológico, mas 

sim um constructo social como fora expresso na frase “Não se nasce mulher, torna-se mulher”, 

de Simone de Beauvoir, nos permitindo, assim, melhor compreender a relação entre sexo, 

identidade e política.  

Tendo esse cenário conceitual em mente, Judith Butler, filósofa que se destaca com a 

publicação de Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade publicado 

orginalmente em 1990, irá propor uma desconstrução desse conceito de gênero consolidado no 

feminismo. Antes de adentrarmos propriamente em sua obra, acreditamos ser importante 

recordarmos que esta é fruto de uma indignação que arrebatou a autora: o completo descaso por 

parte do governo americano com as vítimas portadoras do vírus HIV, vírus este que levou à 

morte centenas de milhares de pessoas33 naquele momento. Tendo sido acometida por tal 

indignação, Butler escreve Problemas de gênero: feminismo e subversão de identidade em 

199034 numa época em que estudos LGBTQ+ não eram tão comuns como hoje.  

O objetivo central deste livro, dirá a autora, será tentar criar um espaço dentro do 

feminismo para perspectivas que ultrapassem os limites do sujeito político situado na mulher a 

partir do sistema binário e heteronormativo. Butler observara o desdobramento da segunda onda 

do movimento feminista com atenção. Vira o quão comum se tornava a fragmentação do 

movimento, na busca cada vez maior de uma afirmação de uma identidade fixa, específica. 

Lembremos que foi neste período, isto é, na segunda onda do movimento feminista, que 

dissidências importantes emergiam. Surgiram, aí, o movimento das mulheres negras (a 

dissidência dentro dos Panteras Negras, de um movimento só de mulheres negras), o 

movimento das mulheres lésbicas, bissexuais, dentre outras fragmentações dentro do 

 
32 Tommy Unsentimental (1896) 
33 Estima-se que nos EUA, 140 mil pessoas eram infectadas pelo HIV nos anos de 1980. Nos anos de 1992, este 

número caiu para cerca de 40 mil pessoas infectadas. 

<https://www.cdc.gov/mmwr/preview/mmwrhtml/mm5021a2.htm>. Sobre as mortes por ano, acessar < 

https://www.cdc.gov/mmwr/preview/mmwrhtml/mm5021a2.htm > .  
34 Neste trabalho fazemos uso da edição brasileira, publicada pela editora Civilização Brasileira em 2003. 

https://www.cdc.gov/mmwr/preview/mmwrhtml/mm5021a2.htm
https://www.cdc.gov/mmwr/preview/mmwrhtml/mm5021a2.htm


34 
 

movimento feminista que até então, era um feminismo de mulheres heterossexuais da classe 

média branca. Tal fragmentação ocorria, porque mulher negras, não partilhavam das mesmas 

formas de apreensão da realidade tal como as brancas. Conforme ressalta Audre Lorde, 

feminista negra, lésbica, advinda de uma família pobre: 

 

Compartilhamos alguns problemas como mulheres, outros não. Vocês temem que 
seus filhos cresçam e se juntem ao patriarcado e testemunhem contra vocês, nós 

tememos que nossos filhos sejam arrancados de um carro e assassinados com um tiro 

no meio da rua, e que vocês darão as costas às razões pelas quais estão morrendo. 

(LORDE, 2019, p. 244). 

 

Nesta passagem, nota-se que a categoria de patriarcado, para as feministas negras, não 

era o suficiente para abarcar a sua realidade, dado o recorte de raça e classe que atravessava a 

vida desse segmento significativo da população. A questão é que, para Butler, apesar de tais 

dissidências serem importantíssimas, pois deram visibilidade para setores que estavam opacos 

dentro do feminismo branco heteronormativo, tais movimentos não captaram a complexidade 

que abrangia a sexualidade, a qual, na visão de Butler, extrapola os limites de uma identidade 

fixa, ou seja, de um sujeito político predeterminado. Seja a mulher branca, seja ela mulher negra 

ou mesmo a mulher lésbica. Nenhum predicado acrescido ao sujeito mulher, segundo Butler, 

seria suficiente para resolver as dissidências, e também os conflitos imantentes ao movimento 

feminista na sua segunda onda35.   

A questão que acometia Butler era que esse acréscimo de um predicado não resolveria 

os conflitos imanentes próprios do movimento político que pressupunha uma identidade fixa, a 

mulher. Para a autora, essa pressuposição estava carregada de uma ontologia metafísica que 

envolvia questões ao mesmo tempo existenciais (desejo de ser) e questões sociopolíticas (desejo 

de ser reconhecido), questões estas que acabavam colocando problemas concretos, a saber; o 

que o feminismo categorizava como mulher? Aquelas que tinham capacidade reprodutiva? 

Como ficaria a situação das mães estéreis ? Seriam mulheres somente aquelas que tinham 

nascido com a genitália sexual feminina? Como ficaria a situação das transexuais? E das 

travestis? Como ficariam as vítimas de HIV que não se adequavam às identidades homem, 

mulher, gay, lésbica, e que estavam muito mais para o que se convencionou chamar de queer, 

esta não-identidade, que no inglês significava algo como marginal, às margens, abjeções. Essas 

pessoas desassistidas pelo poder do Estado americano teriam sua representação em que lugar, 

se os movimentos feministas já pressupunham um sujeito político emancipador fixo, 

 
35 Para conhecer um pouco das dissidências e, portanto, das criações de novos movimentos feministas na esteira 

da segunda onda, ver o filme: She’s beautiful when she’s angry (2014), da cineasta Mary Dore.  



35 
 

determinado? Onde essa população marginalizada pelo governo encontraria 

representatividade? Lembremos que neste momento, isto é, entre os anos de 1970 e 1980 não 

havia ainda um Movimento Queer consolidado, tal como vemos hoje.  

Percebemos a dimensão ética colocada por Butler, pois, àqueles que buscam teórica e 

politicamente a emancipação de setores historicamente marginalizados, muitas vezes por sua 

sexualidade, deveriam não apenas incluir em seu campo político esses sujeitos marginalizados 

pelo sistema binário que estavam até então desprezados ou no mínimo negligenciados por todos 

os movimentos, mas fundamentalmente questionar quais os mecanismos que tornam possíveis 

o reconhecimento de um sujeito dentro do movimento feminista. Na busca de fundamentar 

teoricamente tal dimensão ético-política, Butler apontará sua crítica para a segunda onda do 

movimento feminista, cuja maior expoente intelectual foi Simone de Beauvoir. Tal autora 

demonstrou em sua obra O Segundo Sexo que a biologia não era destino e que, portanto, nem 

sempre somos determinadas antecipadamente pelo sexo. O diagnóstico formulado por Beauvoir 

foi fundamental à Problemas de gênero: feminimo e subversão de identidade (2003), pois as 

questões que acomentiam a autora: 

 

Não teriam sido possíveis sem as aberturas proporcionadas pela filosofia de Beauvoir, 

embora não apenas. Em um primeiro momento, Butler se vale de Beauvoir para 

radicalizar a desontologização do sujeito que já se anunciava na filósofa francesa. É o 

que me permite dizer que, na filosofia de Butler, o devir-mulher é insuficiente, porque 

passará a ser preciso interrogar que essência ou substância poderia oferecer a garantia 

que um corpo nascido fêmea venha a devir mulher. Não se nasce um corpo, se devém 

um corpo; não se é um corpo, se devém um corpo, e esse devir se dá a partir de todos 

os marcadores que lhe são inscritos e lançados na temporalidade. (RODRIGUES, 
2019, p. 3. itálicos nossos) 

 

Rodrigues destaca que sem Beauvoir, a obra Problemas de gênero teria sido impossível, 

visto que, a reformulação feita por Beauvoir, no qual a determinação biológica estaria social e 

culturalmente condicionada, foi apenas o ponto de partida para o desenvolvimento teórico de 

Butler. Isto porque, conforme veremos mais adiante, no pensamento da filósofa americana, 

qualquer que seja o corpo, seja ele reconhecido socialmente como um corpo de homem ou 

mulher ao nascer, o mesmo, no pensamento de Butler não – é – um corpo em um sentido 

naturalmente estabelecido, mas sim, ele se torna (devenir) um corpo. Isto é, qualquer corpo 

carrega em si, um devir, um torna-se, inscrito em uma determinada realidade histórico social. 

Para chegar a esta argumentação, Butler começa seu estudo na obra de Beauvoir, mas também 



36 
 

se apropria de conceitos presentes na filosofia contemporânea, como é o caso do conceito de 

desconstrução36, descrito por Spivak, a qual ela se apropria para formação de sua teoria: 

 
Se compreendo o sentido do termo desconstrução, não se trata da exposição de um 

erro, com certeza tampouco do erro de outras pessoas. A crítica da desconstrução, a 

mais séria delas, é a crítica de algo que é extremamente útil, algo sem o qual não 

podemos fazer nada. (SPIVAK, apud BUTLER, 2019, p. 55). 

 

Butler traz Spivak para a sua argumentação, a fim de demonstrar que uma crítica deve 

questionar as certezas ontológicas que se colocavam a respeito da categoria de “mulher” 

consolidada no feminismo até então. Desse modo, Butler inicia sua problematização teórica 

retirando as certezas que se colocavam diante do sujeito político do feminismo, “a mulher”, 

mesmo sendo o termo utilizado no plural; isto é, não adiantaria, na visão de Butler, o feminismo 

acrescentar um predicado ao sujeito do feminismo, por exemplo: mulher negra, mulher lésbica, 

mulher bissexual, etc. Para a autora, tal predicação não daria conta de solucionar ou mesmo 

abranger os problemas que o feminismo atravessava, impasses esses que na visão de Butler 

significam as exclusões, nos termos dela, abjeções e relações diferenciais de poder. Estamos 

diante daquilo que a autora denomina por crítica da categoria “mulher”: trata-se de uma “crítica 

sem a qual o feminismo perde seu potencial democratizante por se recusar a envolver-se com – 

fazer um balanço de, e se permitir transformar por – as exclusões que o colocam em causa” 

(BUTLER, 2019, p. 58). Com isso posto, propomos neste capítulo apresentar alguns dos 

principais conceitos que perpassam a comprensão crítica da identidade de gênero para Butler, 

para que, enfim, possamos compreender sua teoria da performatividade.  

 

2.1 Antecedentes teóricos, identidade e genealogia do gênero mulher 

 

Butler inicia sua crítica à categoria de gênero em Problemas de gênero: feminismo e 

subversão de identidade, publicado originalmente em 1990 nos EUA. Nesta obra, muitas são 

suas influências teóricas – traço confesso no seu posicionamento teórico, ao afirmar que 

“teóricos e filósofos não escrevem de forma isolada e que não há nada de original ou de singular 

 
36 “A origem do termo ‘desconstrução’ vem de Heidegger, que propôs, no período inicial de sua trajetória, um 

projeto filosófico chamado destruição da metafísica, o qual, por sua vez, procurava libertar os conceitos herdados 

da tradição que haviam se enrijecido – há muito sedimentadas pelo hábito de sua transmissão –, e retorná-los à 

experiência de pensamento original. Tratava-se, portanto, de um projeto em nada destrutivo, no sentido de um 

simples aniquilamento, e que Heidegger pôde nomear com a palavra alemã Destruktion. Ao passar para o francês, 

Derrida percebeu ser impossível evitar esta conotação fortemente negativa da palavra ‘destruição’; o termo 

‘desconstrução’ lhe pareceu então mais apropriado para captar essa idéia inicial contida no projeto de Heidegger, 

o que não quer dizer que a desconstrução seja uma simples repetição do projeto heideggeriano” (Paulo Cesar 

DUQUE-ESTRADA, 2005, aput BUTLER, 2005, p. 182). 



37 
 

no que escrevem” (BUTLER, aput SALIH, 2012, p. 14). Neste sentido, particularmente nesta 

obra37, Butler resgata análises históricas do filósofo francês Michel Foucault38, da teoria 

linguística de Jacques Derrida39, da psicanálise (Sigmund Freud40 e Jacques Lacan41), do 

pensador marxista Louis Althusser42, além, é claro, das pensadoras feministas como Simone de 

Beauvoir43, Monique Witting44 e Luce Irigaray45. Portanto, as influências para a formação da 

teoria da performatividade de Butler são muitas46 e, apesar de tomar tais autores como 

fundamentais, entendemos, com Pimentel, que 

 
seu trabalho não deve ser compreendido como uma tentativa de reproduzir com 

fidelidade as teses dos teóricos que utiliza, deve sim ser lido como um esforço de 

tradução cultural. Para ela, mudanças enriquecedoras na teoria podem ocorrer por 

meio de novas apropriações. A defesa de uma tradução cultural e de um inesgotável 

processo de reconstrução da teoria está na base do pensamento de Butler, que insiste 

ainda que a tarefa da crítica não deve ser simplesmente aplicar o pensamento francês 

ao feminismo, mas reformular ideias em jogo naquele contexto tendo em conta 

problemas referentes a lutas sociais atuais. (PIMENTEL, 2020, p.168). 

 

Muitos críticos se mostraram insatisfeitos com seu pensamento, principalmente no que 

tange à crítica que Butler faz ao sujeito político do feminismo, a mulher. Atribuem a ela “uma 

atenção exagerada à linguagem e a consequente pouca atenção concedida ao material e ao 

político, acusando-a de quietismo, de niilismo e de eliminar o ‘sujeito’” (SALIH, 2012, p. 23). 

Butler, entretanto, reconhece que ficaram lacunas em Problemas de gênero (2003), o que a 

levou a produzir outra obra, Corpos que importam: os limites discursivos do sexo (2019), a fim 

de esclarecer as lacunas deixadas pela autora mesma, bem como aclarar sua teoria da 

performatividade.   

Tendo em vista que o objetivo deste trabalho é fazer um estudo sobre o pensamento de 

Judith Butler, no qual um dos problemas nos quais se destaca é a questão de gênero, torna-se 

necessário compreender como tal conceito é trabalhado entre a segunda e a terceira onda do 

movimento feminista, bem como suas consequências políticas, visto que foi olhando para o 

 
37 Problemas de gênero: feminismo e subversão de identidade, publicado em 1990 nos EUA, mas que neste 

trabalho fazemos uso da edição brasileira, publicada em 2003 pela editora Civilização Brasileira.  
38 A história da sexualidade v.I (1976), Vigiar e Punir (1975) 
39 Assinatura, acontecimento, contexto (1972). 
4040 Luto e melancolia (1917); O ego e o Id (1923); O Mal estar na civilização (1930). 
41 O significado do falo (1958). 
42 Ideologia e aparelhos ideológicos de estado (1969). 
43 O segundo sexo. V.I e II (1949). 
44 A mente hétero (1980). 
45 O sexo não é um (1977). 
46 Não podemos esquecer ainda da forte influência de da Fenomenologia do Espírito (ano) de Hegel no pensamento 

de Butler, cuja influência resultou em sua tese de doutorado Subjects of disere: hegelian refletions in twenty-

century france (1987), e que em Problemas de gênero vemos o quanto particularmente sua dialética acompanha a 

linha de raciocínio de Butler. 



38 
 

desenvolvimento do mesmo, que a autora avistou uma questão a ser pensada, leia-se, a questão 

do gênero. Para tanto, o corpus teórico deste trabalho, no que se refere ao gênero, está nas duas 

obras supracitadas no parágrafo anterior, posto que são conceitualmente centrais a esta 

problemática.  

Para iniciar a exposição de algumas teses centrais de autores pelos quais Butler foi 

influenciada, vejamos como ela aborda Levi-Strauss, descrita por Pimentel: 

 

Para ele, as sociedades se formam com base em uma Lei que proíbe o incesto e que, 

concomitantemente, funda a exogamia (o casamento entre membros de clãs 

diferentes) e estabelece para as mulheres o papel de objeto de troca: “na sociedade 

humana um homem deve obter uma mulher de outro homem, que lhe dá uma filha ou 

irmã (...) os homens que trocam a mulheres, e não o contrário” (LEVI-STRAUSS, 

apud PIMENTEL, 2020, p. 169). Lévi-Strauss já indicava, assim, que existem normas 
que, sem que possamos perceber, organizam nosso modo de vida e, especialmente, 

estabelecem um peculiar papel para as mulheres. (PIMENTEL, 2020, p.169). 
 

Acerca desta concepção, se manifesta Butler: 

 

Se a perspectiva de Levi Strauss fosse verdadeira, seria possível mapear a 

transformação do sexo com gênero, localizando o mecanismo cultural estável – as 

regras de intercâmbio do parentesco – que efetua essa transformação de modo regular. 

Nessa visão, o “sexo” vem antes da lei, no sentido de ser cultural e politicamente 
indeterminado, construindo-se, por assim dizer, “matéria prima” cultural que só 

começa a gerar significação por meio de e após sua sujeição às regras de parentesco. 

Contudo, o próprio conceito do sexo-como-matéria, do sexo como-instrumento-de-

significação-cultural, é uma formação discursiva que atua como fundação 

naturalizada da distinção natureza/cultura e das estratégias de dominação por ela 

sustentadas. A relação binária entre cultura e natureza promove uma relação de 

hierarquia em que a cultura “impõe” significado livremente à natureza, 

transformando-a, consequentemente num Outro a ser apropriado para seu uso 

ilimitado, salvaguardando a idealidade do significante e a estrutura de significação 

conforme o modelo de dominação. (BUTLER, 2003, p. 65). 

 

 

Butler, apesar de ter Levi Strauss como um debatedor no seu desenvolvimento 

intelectual, mostra-se crítica a ele, na medida em que questiona a própria ontologia do que se 

compreende por natureza. Nas palavras da autora: 

 

A análise que supõe ser a natureza singular e pré-discursiva não pode se perguntar: o 

que se caracteriza como “natureza” num dado contexto cultural, e com que propósito? 

É o dualismo realmente necessário? Como são construídos e naturalizados, um no 

outro e por meio um do outro, os dualismos sexo/gênero e natureza/cultura? A que 

hierarquias de gênero servem eles, e que relações de subordinação reificam? Se a 

própria designação do sexo é política, então o “sexo”, essa que se supõe designação 

ser a mais tosca mostra-se desde sempre “fabricado”, e as distinções centrais da 

antropologia estruturalista parecem desmoronar. (BUTLER, 2003, p. 66-67).  

 



39 
 

Diante disto, Butler sublinha que foi notório o esforço de alguns autores, bem como a 

política feminista, no sentido de se perguntar pelo lugar da mulher nestas formas de 

organização, ou mesmo “o que é uma mulher”, como fizeram Lacan e posteriormente Beauvoir. 

Será neste âmbito que Butler, ao invés de buscar uma essência da mulher, uma origem, irá 

propor uma genealogia da ontologia da categoria mulher. Antes de explicitar propriamente 

como ela propõe essa genealogia, torna-se necessário compreender o que a autora entende por 

genealogia. Esta baseia-se na leitura que Foucault faz da genealogia em Nieztche, de modo que, 

também para Butler, 

 

A genealogia não pretende recuar no tempo para restabelecer uma grande 

continuidade para além da dispersão do esquecimento; sua tarefa não é a de mostrar 

que o passado ainda está lá, bem vivo no presente, animando-o ainda em segredo, 

depois de ter imposto a todos os obstáculos do percurso uma forma delineada desde o 

início. Nada que se assemelhasse à evolução de uma espécie, ao destino de um povo. 

Seguir o filão complexo da proveniência é, ao contrário, manter o que se passou na 

dispersão que lhe é própria: é demarcar os acidentes, os ínfimos desvios - ou ao 

contrário as inversões completas - os erros, as falhas na apreciação, os maus cálculos 
que deram nascimento ao que existe e tem valor para nós; é descobrir que na raiz 

daquilo que nós conhecemos e daquilo que nós somos − não existem a verdade e o 

ser, mas a exterioridade do acidente. (FOUCAULT, 1979, p. 15, italicos nossos.)  

 

Butler, portanto, se afasta de uma visão positivista da história em que se supõe uma 

linearidade no tempo e no espaço. Ao contrário, Butler faz uso da genealogia, a fim de voltar 

ao passado e buscar aberturas, desvios, acidentes que possibilitam aberturas para a vida 

presente. Tal abordagem possibilita a autora compreender “o fardo dos ‘problemas de mulher’, 

essa configuração histórica de uma indisposição feminina sem nome, que mal disfarça a noção 

de que ser mulher é uma indisposição natural” (BUTLER, 2003, p.8). Em suas palavras:  

 

A crítica genealógica recusa-se buscar as origens do gênero, a verdade íntima do 

desejo feminino, uma identidade sexual genuína ou autêntica que a repressão impede 

de ver; em vez disso, ela investiga as apostas políticas, designando como origem e 

causa categorias de identidade que, na verdade, são efeitos de instituições, práticas e 

discursos cujos pontos de origem são múltiplos e difusos. A tarefa dessa investigação 

é centrar-se – e descentrar-se – nessas instituições definidoras: o falocentrismo e a 

heterossexualidade compulsória. (BUTLER, 2013, p. 9. itálicos da autora). 

 

Ao fazer uso da crítica genealógica do sistema sexo/gênero, Butler se distingue das 

feministas que a precederam, estas que centram suas críticas baseando-se na sociedade 

patriarcal47. Diferente deste caminho, Butler encontra na genealogia “um sentido 

 
47 Sobre o uso do conceito patriarcado, Gayle Rubin em seu texto O trafico de mulheres: a economia política do 

sexo (1993), escreve: “Introduziu-se o termo ‘patriarcado’ para distinguir as forças que mantêm o sexismo de 

outras forças sociais, como o capitalismo. Mas o uso do termo ‘patriarcado’ esconde outras distinções. Usar esse 

termo é como usar o termo capitalismo para designar todos os modos de produção, quando a utilidade do termo 



40 
 

especificamente foucaultiano para descrever uma investigação sobre o modo como os discursos 

funcionam e os propósitos políticos que eles cumprem” (SALIH, 2012, p.70). Esta forma de 

compreender o “problema” da mulher implica perceber que o sujeito será efeito em vez de 

causa, e tal entendimento nos auxiliará na compreensão do conceito de identidade performativa 

desenvolvida por Butler, sobre o qual discorreremos na seção seguinte.  

Neste momento histórico, isto é, entre o final dos anos de 1980 e início de 1990, tem-se 

uma crise de identidade que coloca em dúvida o caráter fixo e estável que se supunha haver no 

movimento político feminista, cujo sujeito político que expressava o mesmo seria a identidade 

mulher, ou as mulheres. Sobre a crise de identidade que circundava este período, podemos 

compreender, segundo Woodward que: 

 

As mudanças e transformações globais nas estruturas políticas e econômicas no 

mundo contemporâneo colocam em relevo as questões de identidade e as lutas pela 

afirmação e manutenção das identidades nacionais e étnicas (...) as identidades em 

conflito estão localizadas no interior de mudanças sociais, políticas e econômicas, 

mudanças para as quais elas contribuem. As identidades que são construídas pela 

cultura são contestadas sob formas particulares no mundo contemporâneo – num 
mundo que se pode chamar de pós-colonial. Ele é um período histórico caracterizado, 

entretanto, pelo colapso das velhas certezas e pela produção de novas formas de 

posicionamento. (WOODWARD, 2019, p. 25. itálicos nossos). 

 

Neste âmbito, Butler se coloca as seguintes questões: 

 
Que possibilidades políticas são consequência de uma crítica radical das categorias de 

identidade? Que formas novas de política surgem quando a noção de identidade como 

base comum já não restringe o discurso sobre políticas feministas? E até que ponto o 

esforço para localizar uma identidade comum como fundamento para uma política 

feminista impede uma investigação radical sobre as construções e as normas políticas 

da própria identidade? (BUTLER, 2003, p. 9-10). 

 

Butler suspende a certeza da identidade e mais especificamente a representação da 

identidade mulher, que se mostrava extremamente útil nos termos de Spivak para a política 

feminista até então. Butler nos lembra: 

 

É significativa a quantidade de material ensaístico que não só questiona a viabilidade 
do “sujeito”; veja aqui toda a crítica de Foucault estruturalista ao sujeito e o seu anti-

humanismo como candidato último à representação, ou mesmo à liberação, como 

 
‘capitalismo’ é precisamente a de que ele permite fazer a distinção entre os diferentes sistemas pelos quais as 

sociedades se provêem e se organizam. Toda sociedade tem algum tipo de ‘economia política’. Esse sistema pode 

ser igualitário ou socialista. Pode ser estratificado em classes, quando então a classe oprimida pode consistir de 

servos, camponeses ou escravos. A classe oprimida pode consistir de trabalhadores assalariados, e nesse caso o 

sistema é chamado, com propriedade, de ‘capitalista’. A força do termo reside no fato de que ele implica a 

existência de alternativas para o capitalismo.”. Tal conceito muito recorrente na segunda onda do movimento 

feminista se mostra insuficiente para Butler, visto que, não considera a categoria de desejo tanto advida de Hegel, 

quanto advinda da pscicanálise na luta pelo reconhecimento.  



41 
 

indica que é muito pequena, afinal, a concordância quanto ao que constitui, ou deveria 

constituir, a categoria das mulheres. Os domínios da “representação política e 

linguística estabelecem a priori o critério segundo o qual os próprios sujeitos são 

formados, com o resultado de a representação só se estender ao que pode ser 

reconhecido como sujeito. Em outras palavras, as qualificações do sujeito têm que ser 

atendidas para que a representação possa ser expandida. (BUTLER, 2003, p. 18). 

 

Butler julga insuficiente este  “sujeito comum” que o feminismo afirma possuir de modo 

que, reitera ela: 

 

se alguém ‘é’ uma mulher, isso certamente não é tudo que esse alguém é; o termo não 

logra exaustivo, não porque os traços predefinidos de gênero da ‘pessoa’ transcendam 

a parafernália específica de seu gênero, mas porque o gênero nem sempre se constitui 
de maneira coerente ou consistente nos diferentes contextos históricos, e porque o 

gênero estabelece interseções com modalidades raciais, classistas, étnicas, sexuais e 

regionais de identidades discursivamente constituídas. (BUTLER, 2003, p. 20). 

 

Ao questionar esse sujeito comum do feminismo, Butler está justamente fazendo uma 

crítica genealógica à categoria mulher, na medida em que “ela agita o que permanecia imóvel” 

(FOUCAULT, 1979 , p. 15). Alguns exemplos podem ilustrar como este “ser mulher” não é 

necessariamente tudo o que ela é, e o fundamental: como este “ser” não está relacionado à 

genitália biológica. A poesia Encruzilhada, do poeta sergipano Pedro Bomba, nos parece 

constituir uma expressão estética ligada ao pensamento de Butler, dirá o poeta:: 

 

Ele,  

Menino criança,  

brincava com as outras crianças  

nas ruas do bairro.  

Ela,  

mais velha e alta por conta do salto,  

brincava de decorar 

as placas de carro.  

Ele,  

menino,  

inocente, 

sentia uma vontade louca  

de ser exatamente o que sente.  

Ela,  

menina,  

selvagem,  

doía as verdades  

das pessoas que se mentem.  



42 
 

Ele, com a bola no pé,  

driblava a vida,  

mas pelos outros meninos ele não passava,  

ficava.  

Ela,  

no jogo da rua,  

driblava o açoite,  

falava com a lua,  

de noite e de dia,  

sobre os homens que arrumava. 

Ele,  

trancado no quarto,  

na frente do espelho,  

quer ser ele mesmo,  

com a parte de fora estranha  

da parte de dentro da alma. 

Ela,  

com olhos de rímel,  

faz fantasias pra homem casado,  

solteiro,  

fardado,  

mas sua alegria,  

não sabe quem faz...  

 

- Tenha calma!  

- Tenha calma! 

- Tenha Calma?  

 

Calma é uma coisa que não tenho;  

o que tenho é a pressa de viver,  

de poder ser exatamente como sou... 

Tô cansada das purpurinas da tevê,  

Tô cansada de ser espancada na noite,  

de ser depósito de gente qualquer,  

de sempre servir a quem se quer,  

dessas pessoas que acham que a esquina é minha vida, 

que não pago conta,  

que não como,  

que não bebo,  

que não sinto frio,  



43 
 

que não sinto fome,  

que não sinto medo,  

dessas pessoas que acham que eu não posso fazer amor gostoso na 

cama,  

com gente que se ama,  

dessas pessoas que acham que o que eu quero é fama,  

Se engana... 

 

Sabe o que quero?  

Eu quero amor!  

Eu quero que as pessoas parem de me olhar com a dúvida. 

Eu quero poder dizer a qualquer hora,  

em qualquer lugar,  

seja de dia ou de noite, 

aliás, seja mais de dia do que de noite, 

dizer na frente da igreja, 

dizer na frente da escola,  

dizer para aquele menino que jogava bola,  

dizer pra ele  

que ele sou eu... 

dizer pra todo mundo... 

pra quem quiser ouvir:  

 

Meu nome é Bruna Paixão,  

tenho 27 anos,  

nem homem,  

nem mulher,  

TRAVESTI!" 

 

Na poesia acima, notamos uma crise de identidade entre aquilo que se convencionou a 

chamar de “ele” e o “ela”. No entanto, ao longo da poesia, percebemos que o sujeito não se 

adequa ao gênero homem, ou ao gênero mulher. Existem uma dimensão da identidade, e 

portanto, da vida, que carece ser reconhecida e que ultrapassa a binariedade de gênero, tal como 

estamos habituados a pensar. São questões deste tipo que permeiam o pensamento de Butler, 

quando ela nos afirma que certamente “não há nada em sua explicação que garanta que o ‘ser’ 

que se torna mulher seja necessariamente fêmea” (BUTLER, 2003, p. 20). Não só isso. Butler 



44 
 

chama a atenção para um certo imperialismo epistemológico48 que sobressai sobre as relações 

quando falamos de opressão, indagará a autora: 

 

Será o fracasso em reconhecer as operações culturais específicas da própria opressão 

de gênero uma espécie de imperialismo epistemológico, imperialismo esse que não se 

atenua pela elaboração pura e simples das diferenças culturais como “exemplos” do 

mesmíssimo falocentrismo? (BUTLER, 2003, p. 33) 

 

A fim de escapar de tal tentativa totalizante, e que tem em seu bojo, o  pressuposto de 

uma “condição primária de opressão” (BUTLER, 2003, p. 34), Butler sugere uma análise pelo 

viés da interseccionalidade, pois esta seria uma forma de corrigir este imperialismo. Para a 

autora, é crucial: 

 

Resistir ao modelo de poder que tende a estabelecer racismo, homofobia e misoginia 

como relações paralelas ou análogas. A afirmação da equivalência abstrata e estrutural 

ignora as histórias específicas de sua construção e elaboração (...) qualquer análise 

que se pretenda capaz de abranger cada setor de poder em função de outro sem dúvida 

se tornará vulnerável a críticas não apenas por ignorar ou desvalorizar os demais, mas 

por sua própria construção. (BUTLER, 2019, p.45). 

 

E, aqui, tal exclusão poderá ser compreendida a partir da crítica que a autora irá fazer 

ao sistema dual sexo/gênero49 que marcou a política feminista até então, ademais, esta forma 

de se pensar, baseadas em um ponto de vista epistemológico comum ou compartilhado – a 

mulher – acabou por “rejeitar efetivamente a multiplicidade das inteseções culturais, sociais e 

políticas em que se é construído o especto concreto das ‘mulheres’” (BUTLER, 2003, p. 34-

35). 

Butler destaca ainda, que houve por parte do movimento feminista tentativas de 

coalizões entre as distintas mulheres que compunham o movimento, no entanto, apesar de tal 

iniciativa ser claramente democratizante, as mesmas passam a fracassar quando não se 

questionam as “relações de poder que condicionam e limitam as possibilidades dialógicas” visto 

que as mesmas, “correm o risco de degenerar num liberalismo que pressupõem que os diversos 

agentes do discurso ocupam pressuposições sobre o que constitui ‘acordo’, ‘unidade’, que 

 
48 Também em Corpos que importam:os limites discursivos do sexo (2019) Butler faz uso desta expressão, ao 

afirmar que “cada vetor de poder corre o risco de certo imperalismo epistemológico que consiste em supor que 

qualquer escritor pode representar e explicar as complexidades do poder contemporânero. Nenhum autor ou texto 

pode oferecer tal reflexo do mundo, e aqueles que pretendem oferecer tais imagens tornam-se suspeitos por força 

da mesma alegação” (BUTLER, 2019, p. 46) 
49 Principalmente feitas por Simone de Beauvoir com O segundo sexo (2016) e Irigaray, Julia Kristeva, Monique 

Witting. O conceito de sistema sexo/gênero é de Gayle Rubin, afirmará a autora: “Um sistema de sexo/gênero, 

numa definição preliminar, é uma série de arranjos pelos quais uma sociedade transforma a sexualidade biológica 

em produtos da atividade humana, e nos quais essas necessidades sexuais transformadas são satisfeitas.” (1993, p. 

3) 



45 
 

certamente, seriam os objetivos a serem perseguidos” (BUTLER, 2003, p. 35-36). Tensionar, 

portanto, as relações de poder que permitem os multiplos sujeitos ocupar o espaço de disputa 

política do feminismo, deve ser, segundo Butler, uma tarefa primária para qualquer movimento 

feminista. Dito isto, podemos passar para a seção seguinte, no qual iniciaremos por uma análise 

do que compreendermos ser este(s) sujeito(s) político do feminismo, tal como Butler irá propor.  

 

2.2 Sexo, gênero e desejo: desconstruindo a ontologia essencialista feminista 

 

Hegel diz que é apenas através do reconhecimento e do conhecimento de um outro 

que o “Eu” pode conhecer a si mesmo, de modo que o desejo é sempre o desejo por 

algo que é “Outro”, o que acaba por ser um desejo pelo próprio sujeito  

 

Judith Butler50 

 

Não se trata, é claro, de negar as diferenças biológicas entre os sexos, mas sim de 

perceber que, para além disso, se certas diferenças  são eleitas as características 

notórias e sobressalentes dos sexos, isso apenas acontece mediante certas condições 

discursivas e instituições que costumam passar desapercebidas.  

Luiz Helena Torrano51 
  

 

Para Butler, baseando-se em Hegel, o sujeito, qualquer que seja ele, tem necessidade de 

interação, ou, nos termos dela, tem o desejo de interagir socialmente, isto porque, será o desejo 

o motor que impulsiona o sujeito no processo de se chegar tanto à consciência, quanto ao 

autoconhecimento. O desejo será: 

 

Um modo de ser dubidativo, um questionamento corporal da identidade e do lugar, 

não denotando simplesmente o desejo sexual ou o tipo de carência localizada que 

comumente carrega esse nome, mas referindo-se especificamente, neste contexto, ao 

desejo de ser reconhecido e de auto-consciência (BUTLER, apud SALIH, 2012, p. 

38). 

 

Destacamos aqui o fato de que a categoria de desejo não estava colocada na política 

feminista, tal como Butler o faz. Ela busca tal ideia na Fenomenologia do Espírito(1992) de 

Hegel e também na psicanálise52, ao apontar que, no pensamento deste autor, é possível 

encontrar uma fratura ontológica no desenvolvimento da consciência. Tal ideia de fratura 

ontológica, encontra-se em sua tese de doutorado Subjects of Desire: Hegelian Reflections in 

Twentieth-Century France(1987). Afirmará a autora que o desejo na formação da consciência 

 
50  Subjects of Desire: Hegelian Reflections in Twentieth-Century France (1987). 
51 Dissertação de mestrado. O campo da ambivalência: poder, sujeito, linguagem e o legado de Michael Foucault 

na filosofia de Judith Butler. (2010) 
52 Quando a psicanálise, nos ateremos neste trabalho a algumas obras de Freud, principalmente no que diz respeito 

a sua ideia de bissexualidade primária.  



46 
 

“fratura o eu metafisicamente integrado e rompe a harmonia interna do sujeito e sua intimidade 

ontológica com o mundo” (BUTLER, 1987, p. 7), tal como pressupôs o eu transcendental de 

Kant, ou mesmo o sujeito do cogito cartesiano que se supunha completo. Tal eu na verdade, 

estaria incompleto, pois é o desejo de interação que marca a relação social. Isto significa, que 

para Butler, ao menos essa é sua leitura de Hegel, há uma falha na ideia de substância, isto é, 

há uma falha neste ser que supostamente estaria pronto antes da interpelação. Nas palavras de 

Butler, em Hegel “o desejo apareceria exatamente como aquilo que fratura um Eu 

metafisicamente integrado, por ser uma forma de modo interrogativo de ser, um questionamento 

de identidade e lugar” (BUTLER, 1987, p. 7).  Percebamos aqui de que modo o desejo atravessa 

tal interação:  

 

Há na Fenomenologia dois modos de desejar: o desejo pelo Outro, que leva a perda 

do Eu, e o desejo por si mesmo (ou, em outras palavras, a autoconsciência), que leva 

à perda do mundo. Dito de outro modo, o sujeito pode conhecer a si mesmo através 

de um outro, mas no processo de reconhecer a si mesmo e aniquilar o Outro, caso 

contrário, ele coloca em risco sua própria existência. O desejo é, em outras palavras, 

equivalente à consumação do Outro (SALIH, apud BUTLER, 2012, p.41). 
 

 

A consumação do Outro, motivada pelo desejo, ocorre através do “termo hegeliano 

Aufhebung, que se traduz aproximadamente como supressão ou suprassunção e significa três 

coisas ao mesmo tempo – elevar, suprimir e preservar” (SALIH, 2012, p.41). No entanto, este 

processo de (auto)reconhecimento não é um processo simples, pois “o Outro que o Eu tem de 

superar é de fato uma parte de si mesmo” (BUTLER, aput SALIH, 2012, p. 42). Essa superação 

de si mesmo, implica na formação da consciência uma despossessão de si mesmo:  

 

O que é crucial compreender aqui é que esse não é um confronto literal, mas um 

confronto que ocorre entre duas partes mutuamente opostas de uma consciência 

cindida. Hegel caracteriza essas duas ‘metades’ da consciência como ‘desiguais e 

opostas’:[...] uma, a consciência independente para a qual a essência é a vida, ou o ser 

para um Outro (SALIH, 2012, p. 42). 

 

Esta passagem nos remete à dialética do senhor e do escravo, onde “a Outridade que a 

autoconsciência busca superar é efetivamente a sua própria Outridade que ela confronta no 

escravo, de modo que a autoconsciência precisa repetidamente se destruir para se conhecer” 

(SALIH, 2012, p. 43). Todo este movimento de formação da consciência e despossessão de si 

mesmo será importante no capítulo três deste trabalho, momento em que iremos apresentar 

como os conceito de vida precária  e de luto estão intimamente ligado à tal despossessão, na 



47 
 

medida em que esta poussui uma significação importante na constituição da vida mesma, e 

também na experiência do luto, conforme desenvolveremos mais adiante.   

Até aqui, é válido ressaltar que Butler está interessada em compreender a formação dos 

sujeito generificados e quais relação o mesmo implica. Tal interesse nos leva a lembrar que, 

para a autora, segundo aponta Safatle: 

 

a ideia de gênero estava potencialmente carregada de uma teoria positiva da ação 

política, teoria que procurava entender a maneira com que sujeitos lidam com normas, 

subvertem tais normas, encontram espaços de singularidade produzindo tais normas 
(SAFATLE, 2019, p, 174. itálicos nossos).  

 

Uma questão crucial para a crítica desconstrutiva adotada por Butler é que ela não 

propõe apenas uma reflexão descritiva acerca de como o gênero se submete, mas, ao contrário, 

a autora nos mostra que “algo no interior da experiência sexual não se submete integralmente 

às normas de identidade e que ter um gênero é um modo de ser despossuído” (SAFATLE, 2019, 

p. 174). Derivado disto, Butler discorre que: 

 

A sociabilidade corporal que pertence à vida corporal, a vida sexual e ao ato de tornar-

se um gênero [becoming genered] (que é sempre, em certo sentido, tornar-se gênero 

para outros) estabelece um campo de enredamento ético com os outros e um sentido 

de desorientação para a primeira pessoa, para a perspectiva do Eu. Como corpos, nós 

somos sempre algo mais, e algo outro de nós mesmos (BUTLER, apud SAFATLE, 

2019, p. 175. Itálicos do autor). 

 

Tal desorientação “desarticula as estruturas narrativas da primeira pessoa do singular, 

com seus atributos e predicados, capazes de fundar um espaço próprio” (SAFATLE, 2019, p. 

175), isto é, tal desorientação indica que o sujeito desejante ao mesmo tempo que carece do 

Outro para se realizar, (afinal, só há desejo54) se despossui quando pensamos em termos da 

experiência sexual. Tal forma de despossessão “escapa da lógica utilitária que rege as ações dos 

sujeitos pensados como agentes maximizadores de interesses” (SAFATLE, 2019, p. 176), 

dimensão esta que “pode sintetizar uma crítica do capitalismo enquanto forma social baseada 

na organização da vida a partir do princípio de identidade que anima a figura do indivíduo” 

(SAFATLE, 2019, p. 178). Assunto este que analisaremos em maiores detalhes no terceiro 

capítulo deste trabalho, momento em que iremos propor, assim como o fez Butler, a formulação 

de alianças baseadas em dimensões da vida que escapam de uma figura de indivíduo 

autosuficiente, (neo)liberal.  

 
54 Mesmo em um sentido narcisista, este outro estaria elevado à condição de ideal. 



48 
 

Seguindo ainda, a influência de Hegel no pensamento da autora, lembremos como em 

Hegel, o desejo aparece como manifestação de uma falta, no entanto, a falta aqui, nada tem a 

ver com alguma forma de privação, pois, em última instância, “através do desejo, na verdade, 

a consciência procura a si mesma” (SAFALTE, 2019, p. 181), além disso, o desejo representa 

“um modo de ser da consciência em movimento em relação a suas determinações, modo de ser 

de uma consciência marcada por aquilo que Hegel chama de negatividade e que insiste que as 

determinações estão sempre em falta em relação ao ser” (SAFATLE, 2019, p. 181). 

Percebemos, neste sentido, que em Hegel, a negatividade do desejo excede a finitude das 

determinações dos objetos, de modo que: 

 

em um sentido estritamente hegeliano, ser reconhecido pelo Outro não implica ter 

assegurado meus predicados e atributos. Antes, implica encontrar no outro a 

opacidade da infinitude que me constitui ao mesmo tempo em que me escapa e a 
respeito da qual só posso voltar a ter alguma experiência à condição de me aceitar a 

ser despossuído (SAFATLE, 2019, p. 182, itálico nosso). 

 

Com base nesta problemática hegeliana do desejo, Butler desenvolve, à sua maneira 

“uma teoria desconstrutiva de gênero, que quebra a natureza essencialista da noção de gênero 

(em suas versões ontológicas, políticas ou metodológicas” defendidas então por certas correntes 

feministas” (SAFATLE, 2019, p. 182). Isto é, tendo a problemática do reconhecimento em 

mente motivado pelo desejo, Butler constroi sua teoria da performatividade a partir de uma 

crítica ao movimento feminista que prevalecia até então com seus pressupostos metafísicos. 

Para a autora, ainda que aquele movimento tenha avançado muito, ele permanecia preso a uma 

visão essencialista, ontologizada.  

Simone de Beauvoir, dentre outras feministas da segunda onda, como Irigaray, Julia 

Kristeva, Monique Witting seguiam presas a esta visão essencialista. Butler, se atem 

fundamentalmente em Simone de Beauvoir em diversos de seus trabalhos, com destaque para 

Problemas de gênero: feminismo e subersão de identidade (2003) e Corpos que importam: os 

limites discursivos do ‘sexo’ (2019). Para a filósofa norte americana, Simone de Beauvoir 

permanecia na premissa binária, essencialista, isto é, ela seguia presa a premissa sexo 

(macho/fêmea) como algo natural, e o gênero algo socialmente construído 

(feminino/masculino). Tal premissa admitia que o sexo era anterior e que gênero se baseava 

nele. Ademais, Butler destaca a importância da dimensão constitutiva da linguagem e não 

apenas sua dimensão descritiva. Vejamos, por exemplo, como a interpelação, será fundamental 

no processo de subjetivação desses sujeitos: 

 



49 
 

Ao ser nomeado, o infante é trazido ao domínio da cultura, da família e da linguagem, 

passando do “isso” ao “ele” ou “ela” – isto é, a citação do médico, “é 

um(a)menino(a)!”, tem uma força enunciativa vinda das convenções sociais, que são 

(re)citadas e evocadas nesse nomear. É apenas o início de uma cadeia de significações, 

parte da estrutura social, que anima dos sujeitos (TORRANO, 2010, p. 52). 

 

Tal processo de subjetivação constituído na linguagem mesma, fará com que Butler 

radicalize a máxima presente no pensamento de O Segundo Sexo (2016) “não se nasce mulher, 

torna-se mulher”, ao apontar que “não há nada em sua explicação que garanta que o ‘ser’ que 

se torna mulher seja necessariamente fêmea” (BUTLER, 2003, p. 27). Teresa de Lauretis, 

intelectual feminista que cria a expressão teoria queer55, enfatiza também este aspecto 

construído tanto do sexo como do gênero, o que, ao nosso ver, corrobora com o 

desenvolvimento teórico de Butler. Diz ela: 

 

Os discursos sobre identidade de gênero e sexuais são políticos desde seu início, tanto 

disfarçadamente conservadores nos estudos “científicos neutros” de Money e Stoller 

quanto explicitamente contestatórios na crítica feminista dos gêneros como estrutura 

social opressiva que aparece nos anos 1960 e 1970. Esse entendimento crítico dos 

gêneros, alcançado no contexto de movimentos políticos de oposição e inicialmente 

radicais, foi a base de toda prática e discurso desconstrutivo dos gêneros que surgiram 

naquele momento (LAURETIS, 2019, p. 405. itálicos nossos). 

 

 Com essa tentativa de desnaturalizar das identidades, Butler busca emancipar 

justamente aquilo que há de essencialista no mesmo, visto que “na maioria das teorias 

feministas o sexo é aceito como substância, como aquilo que é idêntico a si mesmo, em uma 

proposição metafísica” (RODRIGUES, 2005, p. 180. Itálicos nossos). Ao fazer isso: 

 

Butler se afasta da suposição comum de que sexo, gênero e sexualidade existem numa 

relação necessariamente mútua, de modo que se, por exemplo, alguém é 

biologicamente fêmea, espera-se que exiba traços “femininos” e (num mundo 

heteronormativo, isto é, num mundo no qual a heterossexualidade é considerada a 

norma) tenha desejo por homens. Em vez disso, Butler declara que o gênero é “não 
natural”; assim, não há uma relação necessária entre o alguém e seu gênero. Será, 

assim, possível existir um corpo designado como “fêmea” e que não exiba traços 

geralmente considerados “femininos”. Em outras palavras, é possível ser uma fêmea 

“masculina” ou um macho “feminino” (SALIH, 2012, p.67). 

 

Butler argumentará em Problemas de Gênero que “talvez o sexo sempre tenha sido o gênero, 

de tal forma que a distinção entre sexo e gênero revela-se absolutamente nenhuma” (BUTLER, 

 
55 Costuma-se atribuir à Butler a criação da teoria Queer, no entanto, a literatura feminista nos mostra que Butler 

foi ‘uma’ das construtoras da teoria, e não ‘a’ construtora por excelência. Lembremos a citação de Tereza de 

Lauretis: “eu inventei a expressão ‘teoria queer’ em 1900,como tema da conferência que organizei na Universidade 

da Califórnia, em Santa Cruz. Para mim, naquele momento, teoria queer era um projeto crítico que tinha o objetivo 

de resistir à homogenização cultural dos ‘estudos de gays e lésbicas’ que estavam pela academia, tomados como 

um campo de estudos singular e unificado” (LAURETIS, 2019, p. 398).  



50 
 

2003, p. 25). A autora irá afirmar que tanto o sexo como o gênero são categorias 

discursivamente construídas, portanto, “a identidade sexual não é expressão instintiva da 

verdade pré-discursiva da carne, e sim um efeito de reinscrição das práticas de gênero” 

(PRECIADO, 2019, p. 416). Para que não haja mal-entendidos, precisamos esclarecer que há 

uma materialização nesta produção discursiva. Butler exemplifica tal materialização na vinda 

do bebê ao mundo, visto que o mesmo, na medida em que o bebê nasce, ele sofre a interpelação 

médica deslocando a criança de bebê para menino ou menina, e, nessa nomeação: 

 

A menina é “feminilizada” por essa denominação que a introduz no terreno da 

linguagem e do parentesco por meio da interpelação de gênero. Mas essa 

“feminilização” da menina não termina aí; pelo contrário, essa interpelação 

fundacional é reiterada por várias autoridades e ao longo de vários intervalos de tempo 

que reforçam ou contestam esse efeito naturalizado. A denominação é ao mesmo 

tempo um modo de configurar um limite e também de inculcar repetidamente uma 

norma. Tais atribuições ou interpelações contribuem para o campo de discurso e poder 

que orquestra, delimita e sustenta aquilo que qualifica como “ser humano” (BUTLER, 

2019, p. 25). 

 

Em Corpos que importam: os limites discrusivos do ‘sexo’ (2019), Butler esclarece que 

essa construção não é  “sujeito nem ato, mas um processo de reiteração através do qual emergem 

tanto ‘sujeitos’ como seus ‘atos’” (BUTLER, 2019, p.28). Neste processo de reiteração: 

 

Há um ‘exterior’ ao que constrói o discurso, mas que não é um ‘exterior’ absoluto, 

uma exclusão ontológica que excede ou contraria as fronteiras do discurso, como um 
‘exterior’ constitutivo, é aquilo que só pode ser pensado – quando pode ser concebido 

– em relação a esse discurso, em e com suas fronteiras tênues (BUTLER, 2019, p. 26). 

 

 Com isso, Butler desprende-se do debate hegemônico da época entre construtivismo e 

essencialismo, e segue em um outro caminho de interpretação, pois argumenta que tal debate 

perde de vista por completo a questão da desconstrução das identidades, visto que: 

 

A questão nunca foi se ‘tudo é construído discursivamente’ (...)Desconstruir significa 
analisar admitir e analisar as operações de exclusão, de rasura, de violenta 

forclusão, de abjeção e seu inquietante retorno, presentes na construção discursiva do 

sujeito (BUTLER, 2019, p.26-27. itálicos nossos). 

 

Butler se volta em Corpos que importam: os limites discursivos do sexo (2019), para 

um estudo mais minucioso ao ‘sexo’, este que “será atribuido e assumido com base na oposição 

e na exclusão violenta” (SALIH, 2012, p. 115). Tal exclusão, como veremos, remetem a 



51 
 

interpretação dela aos Três ensaios sobre a sexualidade de Freud, em que para garantir a 

identidade sexual coerente, teria-se que recalcar um desejo homossexual primário56.  

Ademais, Butler atenta para o fato de que a sexualidade “não pode ser sumariamente 

feita ou desfeita” (BUTLER, 2019, p. 167) como se supõem o construtivismo, este “ precisa 

levar em conta o domínio das restrições sem as quais certas formas de viver e desejar não 

poderia existir.” (BUTLER, 2019, p. 167). Isto é, a sexualidade não é nunca construída de forma 

autônoma, livre, há uma dimensão performativa da construção do sexo que é “precisamente a 

forçosa reiteração das normas” (BUTLER, 2019, p. 167). Sobre o processo de performatividade 

na qual nos debruçaremos mais adiante, podemos adiantar que: 

 

A performatividade não pode ser entendida fora de um processo de iterabilidade, uma 

repetição regulada e restritiva de normas. E essa repetição não é realizada por um 

sujeito; essa repetição é o que permite a um sujeito existir como tal e o que constitui 
sua condição temporal. Essa iterabilidade implica que ‘performance’ não seja um ‘ato’ 

nem um evento singular, mas uma produção ritualizada, um ritual reiterado sob e por 

meio da restrição, sob e por meio da força da proibição e do tabu, com a ameaça do 

ostracismo e até mesmo de morte controlando e impondo sua forma de produção, 

embora, devo insistir, nunca determinando o sujeito totalmente de antemão. 

(BUTLER, 2019, p. 168. itálico da autora) 

 

Desta maneira, é a partir de uma crítica ao sistema binário sexo/gênero que Butler chega 

à crítica de um sujeito, de uma identidade, a identidade mulher, a qual, mesmo com seus 

predicados (mulher negra, mulher pobre, mulher lésbica, etc.), não resolve a problemática da 

abjeção, isto é, da exclusão inerente à afirmação de uma identidade específica (em prejuízo das 

demais identidades ainda não compreendidas no conceito de Beauvoir). Afirma Butler: 

 
Beauvoir propõe que o corpo feminino deve ser a situação e o instrumento da 

liberdade da mulher, e não uma essência definidora e limitadora. A teoria da 

corporificação que impregna a análise de Beauvoir é claramente limitada pela 

reprodução acrítica da distinção cartesiana entre liberdade e corpo. Apesar de seus 

esforços anteriores de argumentar o contrário, fica claro que Beauvoir mantém o 
dualismo mente/corpo, mesmo quando propõem uma síntese desses termos. 

(BUTLER, 2003, p. 32). 

 

Para Butler, Beauvoir está inserida em uma tradição filosófica que se “inicia em Platão 

e continua em Descartes, Husserl e Sartre” e que implica invariavelmente em relações de 

“subordinação e hierarquia política e psíquica” (BUTLER, 2003, p. 32). Beauvoir não 

compreende, como refletira Foucault, que o sexo em si é um ideal regulatório, e que o mesmo 

“não só funciona como norma, mas também é parte de uma prática regulatória que produz 

 
56 Como veremos na próxima seção, Freud nunca formulou a ideia de uma homossexualidade primária, mas sim 

de uma bissexualidade originária.   



52 
 

corpos que governam” (BUTLER, 2019, p.15-16). Nas palavras de Butler, sexo e gênero estão 

em: 

 

Oposição aos modelos teatrais ou fenomenológicos57 que pressupõem um “eu” 

generificado anterior aos atos. Entendo os atos constitutivos não apenas como 

constitutivos de identidade do ator, mas também como uma convincente ilusão, uma 

crença (BUTLER, 2018, p.3). 

 

Tal perspectiva, desloca “o gênero de uma concepção substancial para um modelo que 

exige uma concepção de temporalidade social construída” (BUTLER, 2018, p. 4), sendo que o 

corpo em Butler não se resume a uma: 

 
Materialidade idêntica a si mesma ou meramente factual; o corpo é uma materialidade 

que assume significado, e que assume significado de maneira fundamentalmente 

dramática. Por dramática, quero dizer que o corpo não é meramente matéria, mas uma 

materialização contínua e incessante de possibilidades. Não é simplesmente um 

corpo, mas, em um sentido absolutamente fundamental, faz-se o próprio corpo, e, é 

claro, cada um faz seu corpo de modo diferente de seus contemporâneos, e também 

de seus antecessores e sucessores corporificados (BUTLER, 2018, p. 5. itálicos da 

autora). 

 

Poderíamos nos perguntar quem está por trás dessa materialidade, ou mesmo se há um 

sujeito por trás desta construção. Como resposta, Butler diz: 

 

Gostaria de sugerir que é necessário adotar uma certa desconfiança em relação à 

gramatica para repensar a matéria sob uma luz diferente. Pois se o gênero é 

construído, ele não é necessariamente construído por um ‘eu’ ou um ‘nós’ anteriores 

à contrução em qualquer sentido espacial ou temporal desse “antes”. Na verdade, 

não está claro se pode haver um ‘eu’ ou um ‘nós’ que não tenham sido submetidos, 

assujeitados ao gênero, se por atribuição de gênero entendemos, entre outras coisas, 

as relações de diferenciação pelas quais os sujeitos falantes vêm à existência. 
Assujeitado pelo gênero, mas também subjetivado por ele, o ‘eu’ não precede nem 

sucede ao processo de atribuição de gênero, apenas emerge internamente a ele como 

a matriz das próprias relações de gênero. (BUTLER, 2019, p. 24. itálicos nossos). 

 

Neste processo no qual o gênero emerge, há todo um ideal regulatório que se materializa 

ao longo do tempo. Lembremos que Butler, se apropria de Foucault neste sentido, visto que: 

 
Em Foucault “o “sexo” é um ideal regulatório cuja materialização se impõem e se 

realiza (ou fracassa em se realizar) por meio de certas práticas altamente reguladas. 

Em outras palavras, “sexo” é um constructo ideal forçosamente materializado ao 

longo do tempo.” (BUTLER, 2019, p. 15-16). 

 

 

 
57 Butler se refere aqui a fenomenologia de Hussel, Maurice Merleau-Ponty e George Hebert Mead. 



53 
 

Quando Foucault nos fala de normas, ele está diretamente falando de poder, este que 

“organiza a formação e a sustentação dos sujeitos” de modo que “o poder não pode ser 

explicado partindo do próprio ‘sujeito’ que é seu efeito” (BUTLER, 2019, p, 27-28). Aqui, 

vemos o quanto a construção destes sujeitos sexuados está forjada mediante a reiteração de 

normas materializadas no discurso, “produzindo um domínio de ‘sexo’ excluído e 

deslegitimado” (BUTLER, 2019, p. 40). A questão que Butler se coloca é:  

 

Até que ponto os corpos são constituídos e sobre até que ponto não são constituídos? 

Como os corpos que fracassam nessa materialização fornecem o ‘exterior’ necessário, 

senão o apoio necessário, para os corpos que, na materialização da norma, se 

qualificam na categoria de corpos que importam? (BUTLER, 2019, p.40. itálicos 

nossos). 

 

 

  A compreensão desse processo de materialização e fundamentalmente dessa formação 

de um “exterior necessário” nos parece crucial, pois o sexo dentro da dicotomia heterossexual, 

por exemplo, irá “assegurar o funcionamento de certas ordens simbólicas” (BUTLER, 2019, p. 

41), e uma das maneiras de “reproduzir e ocultar esse sistema de heterossexualidade 

compulsória é cultivar os corpos em sexos distintos dotadas de aparências ‘naturais’ e 

disposições naturais” (BUTLER, 2018, p. 10). Trazer para o debate, portanto, essa exclusão, 

esse exterior necessário para a formação de identidades, se torna o ponto chave de leitura para 

a teoria da perfomatividade a respeito da qual discorremos na seção seguinte. Por hora é valido 

salientar que se há uma necessidade da repetição contínua destas normas sobre o corpo sexuado, 

isso “é sinal de que a materialização nunca está completa, de que os corpos nunca estão 

suficientemente completos, de que os corpos nunca cumprem completamente as normas pelas 

quais se impõe sua materialização” (BUTLER, 2019, p.16).  

  Neste cenário, residirá a “possibilidade de questionar a condição reificada” da 

identidade de gênero (BUTLER, 2018, p.78). A drag queen, na figura de Divine, do filme 

Female Trouble, de tal John Waters, será um exemplo de transgressão, de fuga de tal reificação 

apresentada por Butler em Problemas de Gênero. Não só ela, mas as personagens da escritora 

norte americana Willa Cather serão trazidas para reflexão, bem como a análise do filme Paris 

em Chamas, de Jennie Livingston,

 

no qual se aborda a ambivalência em que as personagens do 

universo gay norte americano estão inseridas, entre os anos de 1960 e 1980. Tal discussão será 

feita em sua obra Corpos que importam. Com isso, vamos adiante, para a seção seguinte, na 

qual refletiremos sobre a teoria das identidades performativas.  

  



54 
 

2.3 A importância da psicanálise na formação da identidade de gênero 

 
A matriz cultural por intermédio da qual a identidade de gênero se torna elegível 

exige que certos tipos de “identidade” não possam existir – isto é, aqueles em que o 

gênero não decorre do sexo e aqueles em que as práticas de desejo não “decorrem” 

nem “do sexo” nem do “gênero”. 

Judith Butler58 

 
Para a psicanálise, o processo de assunção da sexualidade envolve a disposição 

bissexual constitutiva, a polimorfia pulsional, o caráter neutro em termos de gênero 

da libido e a incidência singular da significação fálica para a organização genital 

infantil. A combinação desses elementos heterogêneos culminaria na inexistência de 
gêneros masculinos ou femininos puros. 

 Gilson Iani59 

 

Vimos na seção anterior a trajetória que Butler faz através da crítica genealógica de 

Foucault a fim de desconstruir o sistema sexo/gênero pressuposto na segunda onda do 

movimento feminista, em que O Segundo Sexo de Simone Beauvor é sua maior expressão 

conceitual. Entendido este percurso, torna-se necessário compreender como a psicanálise 

analisa a questão da sexualidade, visto que “são muitos os pontos de contato e de tensão entre 

as teorias feminista e psicanalítica” (RODRIGUES, 2018, p. 238). Longe de esgotar as 

possibilidades de aproximação entre uma e outra, buscaremos, nesta seção, apresentar a leitura 

que Judith Butler faz de Sigmund Freud, mais especificamente em Três Ensaios sobre a 

Sexualidade (2016), pois entendemos que “a psicanálise é uma teoria de gênero, e que dispensá-

la seria um gesto suicida para um movimento político que visa a eliminar a hierarquia de gênero 

(ou o próprio gênero)”(RUBIN, 1993, p. 48).  

Desta forma, quando nos referimos à psicanálise, o primeiro nome que nos vem à cabeça 

é de Sigmund Freud, este que é considerado por muitos um dos maiores intelectuais do século 

XX60. Um pouco mais adiante, temos Jaques Lacan61, um outro psicanalista que suscitou 

grandes debates dentro do movimento feminista, na medida em que muitas feministas 

frequentaram os seus seminários, entre elas Luce Irigaray, Helène Cisnoux, Juliet Michell e 

Jacqueline Rose.  

 
58 Problemas de gênero: feminismo e subversão de identidade (2003) 
59 Libido não tem gênero (2019) 
60 Em O pensamento alemão do século XX (2013), reune-se ensaios diversos, sobre os principais intelectuais que 

marcaram época, entre eles, sobre Sigmund Freud.  
61 Apesar de serem inúmeras as contribuições do pensamento de Lacan para o pensamento feminista, e ter também 

certo diálodo com o pensamento de Butler, neste trabalho nos embasaremos nos trabalhos de Freud, 

fundamentalmente no quis respeito ao recalcamento libidinal homossexual. Este que, segundo a autora, será 

fundamental para a formulação conceitual de identidade performativa, no qual apresentaremos mais adiante.  



55 
 

Ambos os autores apresentam teses polêmicas no que diz respeito à mulher66. Butler, 

como veremos, buscará fazer uso da psicanálise desenvolvida por tais autores assim como a 

antropóloga feminista Gayle Rubin em seu ensaio O tráfico de mulheres: Notas sobre a 

“Economia Política” do Sexo (1993), isto é, Butler buscará pensar a psicanálise “enquanto 

descrição de como a cultura fálica domestica as mulheres” e quais os “efeitos, na mulher, dessa 

domesticação” (RUBIN, 1993, p. 48). Para tanto, ela irá explicar a dimensão do inconsciente 

na formação da identidade de gênero. Além disso, irá salientar que há diversas falhas no 

desenvolvimento desta, o que resultará, entre outras coisas, no que ela chama de 

heterossexualidade melancólica.  

Ao analisar Os Três ensaios sobre a Sexualidade (2016) de Freud, Butler nos mostra 

como neste autor “a inversão está presente desde uma época tenra” (FREUD, 2016, p. 23). A 

inversão aqui é o conceito utilizado por Freud para designar a homossexualidade. Ele irá fazer 

uma análise quanto aos tipos de “invertidos” que se apresentam, conforme os relatos clínicos 

que lhes foram apresentados. Dois pontos nos parecem chaves no desenvolvimento teórico de 

Butler, que ela resgata de Freud. São eles a bissexualidade e o hermafroditismo presentes no 

desenvolvimento psíquico de toda e qualquer pessoa. Dirá o autor: 

 

Um certo grau de hermafroditismo anatômico faz parte da norma; em nenhuma 

pessoa normalmente desenvolvida, homem ou mulher, faltam traços do aparelho do 

outro sexo, que continuam a existir sem função, como órgãos rudimentares, ou foram 

modificados para assumir outras funções. A concepção que resulta desses fatos 

anatômicos há muito conhecidos é a de uma predisposição originalmente bissexual, 

que no curso do desenvolvimento se transforma em monossexualidade, com alguns 

resíduos do sexo atrofiado. (FREUD, 2016, p. 29. itálicos nossos). 

 

Freud destaca que “grande parte dos invertidos conservam aspectos psíquicos da 

masculinidade”, resgatando a memória dos prostíbulos na Antiguidade67, nos quais jovens, a 

fim de atrair o desejo dos homens, vestiam-se e comportavam-se como mulheres, o que em 

termos psicanalíticos significa que não há uma relação imediata, causal, entre a pulsão sexual 

e o seu objeto. Dirá o autor: 

 

 
66 Nos dossiês, Psicanálise entre feminismos e feminismos (2018) e O feminino de ninguém (2019), ambos da 

revista Cult, há diversos ensaios que simbolizam as polêmicas quanto ao uso ou não da psicanálise para análise 

teórica/conceitual do(s) feminismo(s).  
67 Entre os gregos, em que aparecem entre os invertidos os homens mais masculinos, está claro que não era o 

caráter masculino do garoto, mas sua semelhança física com a mulher, assim como os seus atributos psíquicos 

femininos, a timidez, a reserva, a necessidade de instrução e ajuda, que acendiam o amor do homem. Tão logo o 

menino se tornava um homem, cessava de ser um objeto sexual para o homem e tornava-se talvez ele próprio um 

amante de garotos. (FREUD, 2016, p. 33). 

 



56 
 

Para a psicanálise, isto sim, a escolha objetal independente do sexo do objeto, a 

possibilidade de dispor livremente de objetos masculinos e femininos, tal como se 

observa na infância, em estados primitivos e épocas antigas, parece ser a atitude 

original, a partir da qual se desenvolvem, mediante restrição por um lado ou por outro, 

tanto o tipo normal como o invertido. Na concepção da psicanálise, portanto, também 

o interesse sexual exclusivo do homem pela mulher é um problema que requer 

explicação, não é algo evidente em si, baseado numa atração fundamentalmente 

química. (FREUD, 2016, p. 35). 

 

Longe, portanto, de entender a heterossexualidade como ontologicamente pressuposta, 

ou mesmo biologicamente dada, Freud nos mostra, que em termos psíquicos, isto é falso. E que, 

ao contrário da homossexualidade (característica dos invertidos) ser considerada um problema, 

o contrário deveria ser investigado, isto é, a pressuposição de que o desejo imanente de um sexo 

se realize no objeto do seu oposto. Decorrente disto, Butler interpreta Freud afirmando que há 

uma homossexualidade primária que é reprimida no desenvolvimento da sexualidade. No 

entanto, não há em Freud uma afirmação de tal homossexualidade primária, mas sim, de uma 

bissexualidade originária, conforme citamos à pouco. Uma ilustração deste fenômeno é 

apresentada pelo filósofo, estudioso de Freud, Gilson Iannini: 

 

Uma distinção importante começa a se estabelecer: uma coisa é o sexo designado no 

nascimento, outra coisa é o objeto de amor, ou aquilo que devemos possuir (a mamãe 

é só minha!). Uma primeira clivagem se estabelece: alguma suposta harmonia sexual 

de atração heterossexual rui imediatamente. (IANNINI, 2019, p. 24. itálicos nossos). 

 

 Freud irá argumentar que “os impulsos sexuais (da vida sexual) estão entre aqueles que 

mesmo normalmente são os mesmos controlados pelas atividades psíquicas superiores” 

(FREUD, 2016, p. 39), isto é, na medida em que a criança vem ao mundo e cresce, as atividades 

psíquicas superiores (Ego e Superego) vão sendo formadas a fim de controlar, ou mesmo 

reprimir estas pulsões para que o sujeito possa viver em sociedade. No entanto, como a literatura 

nos mostra, esta repressão não significa que os impulsos desaparecem; ao contrário, a energia 

libidinal que lhes é imanente passa a ser direcionada a outras atividades de sublimação, como 

os esportes, os estudos, o trabalho, etc. Este processo, entretanto, não ocorre sem sintomas 

psíquicos para os sujeitos, afinal, como nos lembra Freud, “os sintomas representam um 

substituto para os impulsos que extraem sua força do instinto sexual” (FREUD, 2016, p. 61). É 

válido ressaltar ainda que “devemos juntar a repressão sexual, como fator interno, àqueles 

externos como restrição da liberdade, inacessibilidade do objeto sexual normal, etc., que geram 



57 
 

perversões68 aos indivíduos que, não fosse isso, talvez permanecesse normais” (FREUD, 2016, 

p. 70). 

Tendo em vista este diagnóstico clínico, Butler irá formular em Problemas de gênero: 

feminismo e subversão de identidade (2003) o conceito de heterossexualidade melancólica. Ela 

fará isso baseando-se em dois textos de Freud, tanto os Três ensaios sobre a sexualidade (2016), 

a que nos referimos há pouco, quanto Luto e Melancolia (2014). Compreender o conceito de 

heterossexualidade melancólica, nos auxiliará a entender não só os conflitos imanentes à 

formação da identidade, mas também nos levará ao que ela chama de identidades performativas.  

 

2.4 Melancolia de gênero e teoria da performatividade 

 

A identificação costuma ser representada como um evento desejado ou 

uma realização, mas nunca é de todo alcançada; a identificação é a 

encenação fantasmática de um evento. 

 

Laplanche e Pontalis69 

 

A partir dos Três ensaios sobre a sexualidade (2016), vimos que, para Freud, a 

bissexualidade é o fator primário na formação da sexualidade, antes mesmo do Complexo de 

Édipo, o que se torna um fator complicador na formação dos sujeitos. Afirmará o autor que “é 

até possível que a ambivalência nas relações com os pais deva ser inteiramente atribuída à 

bissexualidade” (FREUD, apud BUTLER, 2003, p. 93). Discorrerá Butler: 

 

O fato de um menino geralmente escolher a heterossexualidade não resultaria do medo 

da castração do pai, mas do medo da castração, isto é, do medo da “femininização”, 

associado com a homossexualidade masculina nas culturas heterossexuais (...) o 

investimento homossexual deve ser subordinado a uma heterossexualidade 

culturalmente sancionada (BUTLER, 2003, p. 94). 

 

Este recalcamento da feminilidade no menino não ocorre sem menores complicações 

psíquicas, visto que, no momento em que o menino renuncia à mãe como objeto de desejo, o 

mesmo “passa a internalizar esta perda por meio de uma identificação com ela, ou acaba por 

deslocar seu apego heterossexual, caso em que fortalece sua ligação com o pai e, por meio disso, 

“consolida” sua masculinidade” (BUTLER, 2003, p. 94). Como vimos na seção anterior, toda 

e qualquer repressão não resulta em normatizações sem sintomas, e aqui não será diferente.  

 
68 Em Freud, assim como a homossexualidade, todos os indivíduos possuem algum grau de perversão, este se 

tornaria patológico quando ultrapassa os limites construídos socialmente. Afirma o autor “o caráter patológico da 
perversão não se acha no conteúdo da nova meta sexual, mas na sua relação com o normal” (FREUD, 2016, p. 57) 
69 Fantasy an the Original of Sexuality (1986). 



58 
 

Na medida em que o menino internaliza a perda da identificação com a mãe, 

consolidando sua heterossexualidade, ele irá formar uma identidade melancólica, isto porque, 

segundo a leitura que Butler faz de Freud, quando o sujeito perde o objeto amado, o ego acaba 

incorporando esse objeto, este outro, em sua própria estrutura, “preservando-o por meio de atos 

mágicos de imitação” (FREUD, apud BUTLER, 2003, p. 92), ou seja, essa internalização é a 

forma com que o sujeito encontra de não perder o objeto perdido, isto é, é a maneira que ele 

encontra de preservá-lo. Este processo de internalização descrita por Freud fará com que Butler 

indague: 

 

O que nos impediria de entender as “predisposições” da bissexualidade como efeitos 

de produtos de uma série de internalizações? (...) Até que ponto nós tomamos o desejo 

pelo pai como prova de uma predisposição feminina, só porque partimos de uma 

matriz heterossexual do desejo, apesar da postulação da bissexualidade primária? 

(BUTLER, 2003, p. 95. itálicos nossos). 

 

As consequências da internalização serão tais que “o ego troca de lugar com o objeto 

internalizado, por meio dessa operação, investe-se essa externalidade internalizada de ação e 

força morais (...) o ego constrói um modo de se voltar contra si mesmo” (BUTLER, 2003, p. 

97). A repressão que sobressai sobre os impulsos bissexuais poderá “levar tanto à identificação 

com o sexo do genitor perdido, como uma recusa dessa identificação e, consequentemente, a 

um desvio do desejo heterossexual” (BUTLER, 2003, p. 98). Neste sentido, podemos 

compreender que, de acordo com o pensamento de Butler: 

 

Quanto mais rigor e estável é a afinidade de gênero, menos resolvida é a perda 

original, de modo que as rígidas fronteiras de gênero agem inevitavelmente no sentido 

de ocultar a perda de um objeto amoroso original, o qual, não reconhecido, não pode 

resolver (BUTLER, 2003, p. 95). 

 

De acordo com Butler, portanto, “as predisposições heterossexuais são resultados de um 

processo a dissimular sua própria genealogia, em outras palavras, as ‘predisposições’ são 

vestígios de uma história de proibições sexuais impostas” (BUTLER, 2003, p. 100. itálicos 

nossos). Se lembrarmos que, a partir de Foucault, o desejo, seja ele “original” ou recalcado, 

será considerado como efeito da própria lei coercitiva, isto é, o tabu contra a bissexualidade, 

mas que Butler, afirma ser o tabu da homossexualidade, em suas palavras: 

 

A resolução do complexo de Édipo afeta a identificação de gênero por via não só do 

tabu do incesto, mas, antes disso, do tabu contra a homossexualidade; O resultado é 

que a pessoa se identifica com o objeto amoroso do mesmo sexo, internalizando por 

meio disso tanto o objetivo como o objeto do investimento homossexual. As 
identificações consequentes à melancolia são modos de preservação de relações de 



59 
 

objeto não resolvidas e, no caso da identificação de gênero com o mesmo sexo, as 

relações de objeto não resolvidas são invariavelmente homossexuais. (BUTLER, 

2003, p. 98-99) 

Todo este movimento pode ser compreendido por nós como uma injunção repressora 

que pressupõem um desejo original, de modo que: 

 

A lei repressiva efetivamente produz a heterossexualidade, e atua não como um 

código meramente negativo ou excludente, mas como uma sansão e, mais 

apropriadamente, uma lei do discurso, distinguindo o que é dizível do que é indizível 
(delimitando e construindo o campo do dizível), o que é legítimo do que é ilegítimo. 

(BUTLER, 2003, p. 101-102). 

 

 

Deste modo, podemos compreender que segundo a autora, “a homossexualidade 

repudiada que está na base da heterossexualidade melancólica reemerge como facticidade 

anatômica manifesta no sexo, em que o ‘sexo’ designa a obscura unidade entre anatomia, 

‘identidade natural’ e ‘desejo natural’. A perda é incorporada, e a genealogia dessa 

transmutação é plenamente repressiva e recalcada” (BUTLER, 2003, p. 109). 

Lembrando que Butler trás o conceito de melancolia em Freud. A melancolia neste autor 

será justamente este movimento de perda do objeto amado que é internalizado pelo sujeito. Esta 

internalização, segundo o pensamento da autora, não será completa, isto porque, haverá uma 

dimensão neste movimento que escapa ao sujeito, podendo ser neste escape, o que possibilita 

de um lado a capacidade agência dos sujeitos, ou, também, o que é mais comum, o efeito mais 

nocivo, que é a repulsão, o sentimento de asco por parte do sujeito desejante ao Outro. Iannini 

ilustra esta cena de repulsão quando diz que: 

 

O que havia sido recalcado retorna, de uma maneira ou de outra, vestido de impulsos 

regressivos e obscurantistas. Ou, de outro modo, como explicar que homens héteros, 

que ostentam todas as insígnias da virilidade e gozam de todos os privilégios, possam 

se sentir “oprimidos” por minorias que lhes impõem uma “agenda gayzista” ou pela 

“tirania das feminazi”? (IANNINI, 2019, p. 25). 

 

Não só isso, podemos dizer ainda, de acordo com o que desenvolvemos até aqui, que “a 

percepção e o corpo são discursivamente construídos através da exclusão, do tabu da abjeção” 

(SALIH, 2012, p. 87). Se voltarmos à genealogia da ontologia do gênero, somada aos fatores 

psíquicos que formam as identidades de gênero, chegaremos à conclusão de que a identificação 

“nunca é de todo alcançada; a identificação é a encenação fantasmática de um evento” 

(LAPLANCHE, apud BUTLER, 2003, p. 107). Será a este aspecto fantasmagórico que Butler 

irá se ater, a fim de formular o conceito de perfomatividade de gênero, este que parte da 

premissa de que “todos os corpos são ‘generificados’ desde o começo de sua existência social 



60 
 

(e que não há existência que não seja social), o que significa que não há ‘corpo natural’ que 

preexista à sua inscrição cultural” (SALIH, 2012, p. 89), como podemos intuir a partir da 

interpretação de Butler lançada sobre a psicanálise de Freud.  

Chegamos, enfim, ao que Butler chama de teoria da perfomatividade ou 

perfomatividade de gênero. Ela desenvolve o conceito inicialmente em Problemas de gênero: 

feminismo e subversão de identidade (2003) e em Corpos que importam: sobre os limites 

discursivos do “sexo” (2019). Antes de adentrarmos propriamente no mesmo, é válido ressaltar 

o contexto em que emerge.  

Este conceito localiza-se a partir da observação da feminista Tereza de Lauretis à 

tomada das ruas por pessoas que não se adequavam nas normas de inteligibilidade de gênero, 

homem/mulher, ou mesmo gay/lésbica. Somado à isso, a autora obervava como insatisfatório 

o debate acadêmico que vinha sido feito nos EUA até então, visto que também o mesmo se 

limitava “a homogeneização cultural dos estudos gays/lésbicas, tomados como um campo de 

estudos singular e unificado” (LAURETIS, 2019, p. 398). Neste sentido, em 1990, ela organiza, 

na Universidade da Califórnia, em Santa Cruz, a primeira conferência que tinha como tema a 

“teoria queer”. Veremos que a teoria da performatividade, caminha ao encontro do que se 

intitula queer no anos de 1980, palavra esta que: 

 

Aparece no inglês no século XVI para designar o que é ‘estranho’ ‘excêntrico’, 

‘peculiar’. (...) e começa a ser usada como um xingamento para caracterizar os 
homossexuais e outros sujeitos com comportamentos sexuais aparentemenete 

desviantes. No entanto, no final dos anos oitenta do século passado, o termo começa 

a ser apropriado por certos grupos LGBT no interior de um processo de 

ressignificação no qual o significado pejorativo da palavra é desviado através de sua 

afirmação por aqueles a quem ela seria endereçada e que procura excluir. (SAFATLE, 

2019, p. 178) 

 

A mudança do sentido,e portanto, do significado da palavra queer, passou a “se referir 

a pessoas que não se enquadram bem em qualquer referência conhecida para o gênero, 

frequentemente, a pessoas que parecem ser interessantes e que atiçam a curiosidade” 

(PIMENTEL, 2020, p. 173).O que possibilitou esta mudança do uso termo, de pejorativo para 

algo mais interessante, e que atiça a curiosidade, será justamente a capacidade de agência que 

se pode encontrar na esteira da performatividade. Assim, antes de chegarmos propriamente ao 

conceito de agência, podemos dizer que, no pensamento de Judith Butler (no qual se localiza 

também a teoria queer): 

 

O gênero é performativo no sentido de que a essência, identidade ou realidade natural 

que atos e gestos que indicam o gênero parecem expressar são, na verdade, 



61 
 

fabricações, que se configuram por meio da repetição e citação de atos realizados por 

outros no passado (BUTLER, apud PIMENTEL, 2020, p. 172). 

 

Se lembrarmos que Butler é muito influenciada pela teoria da sexualidade de Foucault, 

vemos que, apesar de o autor ter desenvolvido a ideia de que o sexo ser desde o início 

normativo, o que ele chamou de “ideal regulatório”, o mesmo não desenvolve o modo como 

essa regularidade apresenta-se na materialidade dos corpos. Este movimento, é Butler quem 

faz, dizendo-nos que, justamente pelo fato de o gênero não possuir uma essência, mas estar 

altamente enquadrado em normas de inteligibilidades e de controle, o mesmo se constrói sob 

estas regras, materializando-se ao longo do tempo, fundamentalmente no tornar-se (devenir), 

imanente à linguagem. Em um primeiro momento, poderíamos pensar que estes corpos seguem 

à risca esta materialização, no entanto, se acrescentarmos a dimensão psíquica sobre a qual 

falamos há pouco, veremos que haverá sempre algo na formação da identidade que não é 

plenamente materializado, ficando, assim, recalcado no sujeito. Ademais, como nos lembra 

Butler, as identidades de gênero: 

 

Alcançam essa materialização com uma reiteração forçada das normas. Que essa 

reiteração seja necessária é um sinal de que a materialização nunca está completa, de 

que os corpos nunca estão suficientemente completos, de que os corpos nunca 

cumprem completamente as normais pelas quais se impõe sua materialização 

(BUTLER, 2019, p. 16). 

 

 

Ora, se estas identidades fossem fixas e estáveis, como se presupõem na ontologia de 

gênero, tais identidades não precisariam ser reiteradamente controladas, normatizadas, o que 

prova que há algo na dimensão desta materialização que escapa, que não se adequa às normas 

de inteligibilidades recorrentes. Esse fenômeno de escape, de desvio, será o que ela irá 

conceituar como sendo a capacidade de agência dos indivíduos. Isto é: 

 

A agência, para a filósofa, está localizada justamente nesse jogo performativo de 

reiterações repleto de paradoxos. Trata-se, assim, de enfatizar práticas capazes de 

desfazer imposições normativas que estabelecem limites à nossa imaginação e que, 

uma vez e de novo, determinam um sentido bastante restrito para aquilo que 

compreendemos como possibilidades de mudança social (PIMENTEL, 2020, p.173). 

 

Percebemos, assim, que, em Butler, o gênero não seria nem biológico tampouco cultural, 

e sim performativo. Uma das alegorias utilizada por ela em seus textos é a personagem Divine, 

do filme Problemas Femininos, dirigido por John Waters. Butler compreende Divine, não como 

uma falsa mulher, como se costuma dizer quando vemos uma travesti ou uma transsexual nas 

ruas. Ao contrário disso, para Butler, justamente por compreender que não há uma essência 



62 
 

determinadora no gênero; é que Divine ou qualquer outra travesti pode e deve ser considerada 

como mulher. Em termos conceituais, o que é pertinente nesta alegoria é que Divine capta esse 

fazer-se (devenir) mulher característico do gênero, de modo que a personagem representaria a 

cópia elevada ao extremo da identidade de gênero feminina (que também é performática). Em 

que sentido? No sentido de que a identidade feminina na qual Divine se baseia não é uma 

identidade verdadeira, isto é, uma identidade pura. Pressupor isto seria semelhante a uma 

compreensão tautológica da identidade A=A, ou, como se diz no jargão popular, “menino nasce 

menino, menina nasce menina”. Tal compreensão despreza as dimensões contraditórias da 

realidade, não só o plano simbólico e cultural que recai sobre a formação da identidade, mas 

fundamentalmente a dimensão inconsciente da qual tratamos anteriormente. 

No caso da personagem Divine, ela se utiliza da capacidade de agência em jogo para 

construir sua identidade. E, aqui, torna-se necessário acrescentar, para que não se tenha mal 

entendidos, que a “performatividade deve ser compreendida não como um ‘ato’singular ou 

deliberado, mas como uma prática reiterada e citacional por meio do qual o discurso produz os 

efeitos daquilo que nomeia” (BUTLER, 2019, p. 16). 

Outro fator importante a ser destacado, para que compreendamos a teoria da 

performatividade de Butler, é que esta materialidade altamente normatizada, fruto das 

dinâmicas de poderes que recaem sobre os sujeitos, baseada em identidades binárias 

homem/mulher, acaba excluindo outras identificações. De tal forma que essa “matriz 

excludente pela qual os sujeitos são formados  requer a produção simultânea de um domínio de 

seres abjetos, aqueles que ainda não são ‘sujeitos’, mas que formam o exterior constitutivo deste 

sujeito” (BUTLER, 2019, p. 18). Neste sentido, não apenas a personagem Divive seria 

construída mediante esta exclusão, mas toda e qualquer identidade, inclusive aquelas não 

consideradas como “homem” ou ‘mulher”, isto é, aquelas pessoas queers citadas acima. 

Resumidamente, Butler nos diz: 

 

Como resultado dessa formulação da performatividade, (a) a performatividade de 

gênero não pode ser teorizada independente da prática forçada e reiterativa dos 
regimes sexuais reguladores; (b) a capacidade de agência condicionada pelos próprios 

regimes de discurso/poder não pode ser confundida com voluntarismo ou 

individualismo, muito menos com consumismo, e de modo algum supõem a existência 

de um sujeito que escolhe; (c) o regime de heterossexualidade opera para 

circunscrever e contornar a ‘materialidade’ do sexo, e por meio de uma materialização 

de normas reguladoras que são em parte aquelas de hegemonia heterossexual; (d) a 

materialização de normas requer que ocorram esses processos identificatórios pelos 

quais normas são assumidas ou apropriadas, e essas identificações precedem e 

permitem a formação do sujeito, mas não são estritamente falando, formadas por ele; 

(e) e os limites do construtivismo são expostos nesses limites da vida corpórea nos 

quais corpos abjetos ou deslegitimados deixam de ser considerados corpos. Se a 



63 
 

materialidade do sexo é demarcada no discurso, então, essa demarcação produzirá um 

domínio dos ‘sexos’ excluídos deslegitimados. (BUTLER, 2019, p. 40). 

 

Neste espectro, emerge a necessidade de pensar sobre até que ponto se desenvolvem 

estas construções dos corpos, e qual o lugar da agência, da ação com a razão do corpo. 

Poderíamos nos perguntar,: “como os corpos que fracassam nessa materialização fornecem o 

‘exterior’ necessário, se não o apoio necessário, para os corpos que, na materialização da norma, 

se qualificam na categoria de corpos que importam [matter]”?  (BUTLER, 2019, p. 40). Esta 

inquietação nos leva ao capítulo seguinte, em que nos propomos a pensar: 

 

Que desafio o domínio dos excluídos e abjetos produz a uma hegemonia simbólica 

que força a rearticular radicalmente aquilo que determina quais corpos importam, 

quais modos de vida contam como “vida”, quais vidas vale a pena proteger e salvar, 

que vidas merecem ser enlutadas. (BUTLER, 2019, p. 41). 

 

 

Não só isso, poderíamos nos perguntar ainda quais são as condições de possibilidade 

para que estes corpos abjetos apareçam no cenário público, sendo reconhecido como vidas, 

como estes corpos, que ao não serem reconhecidos como vidas, estão mais expostos à violência, 

à patologização, e, por fim, se seria possível pensar alguma relação entre estes corpos abjetos e 

os corpos que se “adequam”70 as normas hegemônicas. 

 

 

  

  

 
70 Adequam entre aspas, porque como vimos, na formação da identidade, a partir da leitura psicanalítica de Butler 

à Freud, sempre haverá um certo grau de sofrimento psíquico na formação da identidade mesma.  



64 
 

CAPÍTULO 3 

RECONHECIMENTO E PRECARIEDADE, UMA ALIANÇA POSSÍVEL 

 

 Desenvolvemos até aqui uma perspectiva de crítica a constituição de identidades, 

fundamentalmente no que se refere ao “sujeito político” do feminismo. Vimos que, para Judith 

Butler, a pressuposição de que há um ser enquanto substância/essência, fracassa na constituição 

do Eu, fixo, rígido ou uno. Tal constatação se deu por ocasião da crítica da genealogia da 

ontologia de gênero, tomado em consideração também o aparato psíquico que compõe este 

sujeito.  

  Chegamos, assim, à ideia de que as identidades, quaisquer que sejam elas, são 

performativamente constituídas. Vimos ainda que na constituição dessa perfomatividade é 

possível irromper com regimes normativos que constituem os corpos, dada a capacidade 

imanente de agência dos corpos. Tal capacidade de agência está fundamentalmente associada à 

psiquê dos sujeitos, que não incorporam completamente as normas de inteligibildiades nas quais 

a sexualidade é formada. Neste sentido, a energia libidinal do desejo tem, segundo Butler, a 

potencialidade de desmontar esses circuitos simbólicos normativos, formando, assim, 

identidades subversivas, como é o caso (mas não só) da personagem Divine analisada por Butler 

e reproduzida por nós aqui, em Female Troube de David Lunch.  

  Enquanto saída ético-política, poderíamos, em um primeiro momento, 

reivindicar o reconhecimento destes corpos abjetos, isto é, estes corpos que não estão em 

conformação com as regras de inteligibilidade do desejo normativo. Esta, no entanto, seria uma 

saída incompleta, visto que reivindicar o reconhecimento pura e simplesmente significaria 

aceitar as normas de inteligibilidade sociais que atribuem reconhecimento a determinados 

corpos desejantes e a outros, não. 

 Neste sentido, propromos neste capítulo analisar esta questão (a incompletude do 

reconhecimento) em ao menos três aspectos. Em um primeiro momento, buscaremos 

apresentar, segundo Judith Butler, os limiares entre estas identidades performativas e o 

reconhecimento. Em seguida, buscaremos compreender a relação destes corpos nas modelagens 

normativas, isto é, nos enquadramentos (re)produzidos nas ontologias sociais, que fazem com 

que alguns corpos sejam reconhecidos ou não como vidas. Por fim, buscaremos apontar uma 

possível saída para os impasses do reconhecimento, ao ampliá-lo junto ao conceito de 

precariedade desenvolvido pela autora, conceito aquele que possui uma especificidade em um 

regime de racionalidade neoliberal, posto que é produzido muitas vezes de forma intencional. 

Tal forma de produção de precariedade, levará em última instância, como iremos ver, a contínua 

justificação para o que Butler chama de violência ética. Esta que segundo a autora ocorre no 



65 
 

momento da falha na cena de reconhecimento. Nesta ocasião, Butler chama atenção para a falha 

que ocorre no reconhecimento da precariedade imanente do Outro corpo. Ao fazer isso, o Eu 

que se relaciona com o Outro passa nesta cena, a não se importar com a vulnerabilidade deste 

Outro corpo, que em última instância pode vir, inclusive a morrer, a depender da maior ou 

menor condição de precariedade para o qual este Outro estará exposto. Nesta ocasição, quando 

o Outro é violado, ou até mesmo morto, eu não apreendo esta violação no nível do 

(re)conhecimento, passo a não atribuir a ele a capacidade de enlutamento necessária aquilo que 

é considerado uma vida vivível de ser vivida tanto quanto a minha. Para fins de exemplificação, 

poderiamos dizer que cometemos violência ética, quando passamos a justificar a violação sobre 

um corpo A que estava andando em um local B em um horário C. Ou seja, nesta ação, 

estaríamos, segundo Butler, acionando uma explicação que supostamente justificaria a punição, 

a violência ou mesmo a morte deste Outro.  Ademais, como veremos, a categoria de enlutameno 

em Butler se torna uma categoria ético-política, na medida em que o luto não se restringe à 

capacidade da perda em si e todo o ritual fúnebre que o envolve, mas segundo a autora, a 

capacidade de enlutamento explicita todo o cerco que considera como vidas vivíveis desde o 

nascimento apenas uma parte das vidas, isto é, será na capacidade de enlutamento, que se poderá 

reconhecer uma vida passível de ser vivida ou não.  

 

3.1 Identidades Performativas e reconhecimento 

 

Quem eu posso ser, dado o regime de verdade que determina minha 

ontologia? 
Foucault71 

 

O problema não é saber como incluir pessoas nas normas existentes, 

mas sim considerar como as normas existentes atribuem 

reconhecimento de forma diferenciada. 
 

Judith Butler72 

  

 Na seção anterior, vimos como o conceito de identidade performativa 

desenvolvido por Judith Butler nos permite pensar a forma como as normas têm o poder de 

produzir a sexualidade dos sujeitos. Dentro deste espectro, é válido relembrar que, segundo a 

autora, “as inscrições e interpelações primárias vêm com a expectativa e fantasias dos outros 

que nos afetam, em um primeiro momento, de maneiras incontroláveis: trata-se da imposição 

psicossocial e da inculcação lenta das normas” (BUTLER, 2018, p. 36). Estas normas impressas 

 
71 FOUCAULT, aput BUTLER, em Relatar a si mesmo (2019) 
72 Quadros de guerra (2019), p. 19 



66 
 

em nossos corpos fazem com que (re)produzamos as normas de gênero. No entanto, é 

necessário salientar que não somos corpos meramente passivos neste processo, isto é, há sempre 

a capacidade de agência destes corpos, a qual nos permite contestar as normas e até mesmo 

rompê-las; ou como ironiza Butler, “a polícia responsável por nos vigiar algumas vezes dorme 

em serviço” (BUTLER, 2018, p. 37). 

 Encontrar “este momento” de irrupção das normas, bem como ser reconhecido 

como um corpo que importa, mesmo fora das normas de inteligibilidade de gênero (e portanto, 

de desejo), torna-se para muitos uma questão de vida ou morte, conforme veremos mais adiante. 

Por causa disso, vemos claramente “o surgimento do transgênero, genderqueer, butch, femme 

e modos hiperbólicos ou dissidentes de masculinidade e feminilidade, e mesmo zonas de vida 

generificada que se opõem a todas as distinções categóricas como essas” (BUTLER, 2018, p. 

39). Conforme nos lembra ainda a autora: 

 

A aspiração política de uma teoria da performatividade permite que as vidas de 

minorias sexuais e de gênero se tornem mais possíveis de serem suportáveis, para que 

os corpos sem conformidade de gênero, assim como aqueles que se conformam 

demais, possam respirar e se mover mais tranquilamente em espaços públicos, livres 

da brutalidade  da polícia, do assédio, da criminalização e da patologização 

(BUTLER, 2018, p. 40). 

 

É neste sentido que vemos não só nas ruas, mas no debate filosófico, o que se consagrou 

como teorias do reconhecimento73, a fim de garantir que estas vidas sejam socialmente 

reconhecidas diante da lei. Toda esta questão é de fundamental importância para os sujeitos, 

visto que “ser radicalmente privado de reconhecimento ameaça a própria possibilidade de 

existir e persistir” (BUTLER, 2019, p. 47).  

Gostariamos aqui de descrever um pouco sobre o que Butler compreende propriamente 

por reconhecimento, ou mais propriamente a constiuição da cena do reconhecimento e suas 

implicações éticas. Em sua obra Relatar a si mesmo: crítica da violência ética (2019), ela 

desenvolve tal ideia, esta que de alguma forma permeou Problemas de gênero: feminismo e 

subversão de identidade (2003), no entanto, no Relatar  a si mesmo, há um tratamento mais 

acentuado à questão. Isto porque, a autora busca nesta obra, ao desenvolver a cena do 

reconhecimento, pensar o conceito de ação alicerçado à produção de materialidades. Nesta 

concepção de ação, Butler compreende que não só o agir, mas também o pensar, bem como 

comportamento em si mesmo, produz materialidades. Em meio à esta produção contínua de 

materialidades, Butler se interroga como nas ações dos sujeitos, os mesmos hora se alinham a 

 
73 Axel Honnet (2020), Nancy Fraser (2001; 2007) entre outros.  



67 
 

uma ética da responsabilidade, hora à uma ética do reconhecimento. Sendo a primeira uma ação 

onde o sujeito ético nos distintos momentos das cenas do reconhecimento, reconhecem  no 

Outro a vulnerabilidade que o constitui enquanto sua também, e portanto, responsabiliza-se pelo 

que acontece no corpo do Outro, em sua vida; e a segunda, quando a cena do reconhecimento 

não é exitosa, isto é, o sujeito não (re)conhece no Outro a vulnerabilidade que o constitui, e que 

também o compõem. Butler passará indagar não somente o por quê isso ocorre, mas 

fundadamentalmente, quais as consequências deste não reconhecimento, que como veremos, 

desembocará em uma ética da violência justificada.  

Tendo esta problemática como panorama, nesta seção do trabalho buscaremos iniciar o 

entedimento entre as formações das identidades, com as consequências ético-políticas frutos da 

cena do reconhecimento, consequencias estas que acabam tendo uma especificidade em um 

regime de racionalização neoliberal, tal como descreveremos na última seção deste trabalho.   

Sabemos desde Problemas de Gênero: feminismo e subversão de identidade (2003) que 

Butler se afasta, ou melhor inverte o cógito cartesiano “Penso, logo existo”, para digamos 

“existo, logo penso”. Em um primeiro momento pode parecer estranha esta forma de apresentar 

tal ideia, mas a mesma se analisada com o todo de sua teoria da performatividade se mostra 

plausível. Isto porque, analisar o conceito de ação presente em Butler desde a cena do 

reconhecimento, implica pensar a produção de materialidades. Materialidade esta não como 

metafísifca da substância, mas matéria no sentido Foucaultiano, isto é, tanto em Butler, como 

em Foucault, produz-se materialidade na medida em que o sujeito é discursivamente produzido 

(como acontece com as identidades performativas). Ou seja, Butler compreende a linguagem 

assim como Foucault, como um fazer, como ação, como produção de realidades, isto é, não 

como algo que se diferencia da prática, mas sim, como constução de regimes de verdade, estes 

que aparecem para nós como uma realidade dada (ontológica).  

Poderiamos dizer que segundo esta noção de linguagem, e portanto, de ação, a 

identidade mulher (e aqui, poderia ser qualquer outro gênero) pode ser analisada da seguinte 

maneira: a mulher não é mulher porque se pensa como mulher, mas porque se faz como mulher, 

isto é, ela age assim, se faz assim, se reconhece neste fazer. Decorre disto, que em Problemas 

de Gênero e também em Corpos que importam, Butler fará sempre o uso de palavras como 

imitação, fabricação, citação, para se referir a construção contínua das identidades. Ora, a 

identidade performativamente construída, exigirá em termos ético políticos o reconhecimento. 

Neste ponto, mais uma vez, Butler atenta a relacionalidade imanente a formação dos sujeitos. 

Isso faz com que a autora se afaste cada vez mais de uma teoria da identidade que pressupõem 

um ser que pensa e depois age, ou seja Butler não defende que o sujeito identitário é algo porque 



68 
 

se pensa como indigena, negro, mulher, mas porque se faz como indígena, negro, mulher, 

mediante as interpelações continuas que os acomentem.  Neste sentido, Butler compreende que 

a reflexão sobre si mesmo, ou sobre seus atos, acontece depois um fazer. Ela defende esta ideia, 

a partir da sua leitura da Genalogia da Moral de Nietzsche, esta que segundo a autora nos diz 

que “a necessidade de fazer um relato de si só surge depois de uma acusação, ou no mínimo de 

uma alegação, feita por alguém em posição de ampliar o castigo se for possível estabelecer a 

causalidade” (BUTLER, 2019, p. 22). Ou seja, para Nietzshe, após as continuas interpelações 

principalmente carregadas de um certo medo, ou mesmo terror é que passamos a refletir sobre 

nós mesmos. Butler, no entanto, acredita que as interpelações possuem valores que extrapolam 

o medo, mas que Nietzshe acerta quando nos diz ser necessário um “tu” para que possamos 

relatar a nós mesmos. Afirma a autora: 

  

Se dou um relato de mim mesma em resposta a tal questionamento, estou implicada 

numa relação com o outro diante de quem falo e para quem falo. Desse modo, passo 

a existir como sujeito reflexivo no contexto da geração de um relato narrativo de mim 

mesma quando alguém fala comigo e quando estou disposta a interpelar quem me 

intepela (BUTLER, 2019, p. 26. Itálicos nossos) 

 

Nesta cena de interpelação, Nietzshe argumentaria, segundo Butler, que uma ética 

surgiria em resposta à uma cena de medo, de terror, de castigo, Foucault ao contrário, e a autora 

se alinha mais a esta posição, busca se afastar desta conclusão de Nietzshe, na medida em que 

compreende que nas cenas de interpelações há muito mais “codigos morais, entendidos como 

código de conduta – e não primordialmente códigos de castigo – (...) o que nem sempre se 

baseia na violência da proibição e seus efeitos interiorizadores” (BUTLER, 2019, p. 28). Nota-

se portanto, que o relatar a si mesmo nesta perspectiva, se desenvolve em meio a uma série de 

normas que antecedem o sujeito, estabelecendo assim, “a formação inteligível do sujeito dentro 

de determinado esquema histórico de coisas” (BUTLER, 2019, p. 29).  

Como vimos no capítulo anterior, os sujeitos não serão meramente frutos dessas normas 

de maneira passiva, visto que nem toda norma é integralmente subjetivada, o que permite ao 

sujeito a capacidade de desvio, de subversão. Aqui, entretanto, toda essa explicação sobre 

Nietzshe e Foucault, se fez necessário para que pudessemos chegar a indagação de Butler: “a 

postulação de um sujeito que não funda a si mesmo, ou seja, cujas condições de surgimento 

jamais poderão ser totalmente explicadas, destrói a a possibilidade de responsabilidade e, em 

particular, de relatar a si mesmo?” (BUTLER, 2019,p. 31). 

Há nesta questão colocada por Butler, uma preocupação ético-política, visto que 

explicita a dimensão opaca que constitui a formação do sujeito o que acaba por implicar 



69 
 

diretamente na questão da responsabilidade do sujeito, que como vimos, é um sujeito que age 

a todos os momentos, mesmo em sua forma de pensar e se comportar. Dirá a autora, “ se o 

sujeito é opaco para si mesmo, não totalmente translúcido e conhecível para si mesmo, ele não 

está autorizado a fazer o que quer ou ignorar suas obrigações para com os outros” (BUTLER, 

2019, 32), isto é, Butler busca destacar que na postulação do si-mesmo, há uma dimensão 

relacional, de dependência que nos coloca numa situação de vulnerabilidade ética para com o 

outro.  

Dentro deste regime de verdade na qual se formam os sujeitos “o próprio ser do si-

mesmo é dependente não só da existência do outro e sua singularidade, mas também da 

dimensão social da normatividade que governa a cena do reconhecimento” (BUTLER, 2019, p. 

36). Questionar, portanto, os regimes de verdade que muitas vezes, impossibilitam o desejo de 

ser reconhecido, torna-se tarefa fundamental, ou como diria Foucault “Quem eu posso ser, dado 

o regime de verdade que determina minha ontologia”? (FOUCAULT, aput BUTLER, 2019, p. 

38). Seguindo a compreesão de Butler, sobre o relatar a si mesmo, ela trás a Fenomenologia do 

Espírito (1992) de Hegel novamente, a fim de relembrar que na cena do reconhecimento, que 

pode ser encontrada na seção intitulada, Dominação e Servidão, “uma consciência de si percebe 

que não pode ter um efeito unilateral sobre outra consciência de si. Como são estruturalmente 

semelhantes, a ação de uma implica na ação da outra” (BUTLER, 2019, p. 40). Esta cena de 

reconhecimento, para Butler, quer dizer que o meu encontro com o outro, implica 

necessariamente uma transformação de mim mesma, dado a capacidade que ambas consciências 

que se relacionam tem de implicação uma na outra. Afirmará a autora “o ato altera a organização 

do passado e seu significado ao mesmo tempo transforma o presente de quem é reconhecido” 

(BUTLER, 2019, p. 41). Não só isso, a autora destaca como nas cenas do reconhecimento, o si 

mesmo só se reconhece na mediação com o fora do si mesmo, fora este cheio de normas, 

convenções que ele não criou, daí “porque para o sujeito hegeliano do reconhecimento, a 

hesitação entre perda e êxtase é inevitável” (BUTLER, 2019, p.42). A questão que segue 

permeando esta cena do reconhecimento, são as condições de possibilidade para que o outro 

possa me reconhecer e conhecer a si mesmo, pois, tal questão:  

 

não pode ser simplesmente a capacidade do outro de me conhecer e me reconhecer 

como dotada de um talento especial, pois este outro também terá de se basear em 

certos critérios, para estabelecer o que será e não será reconhecido sobre si-mesmo 

para todos, um quadro de referência também para me ver e julgar quem eu sou. 

(BUTLER, 2019, p. 43) 

 



70 
 

Tal assertiva, nos leva a uma preocupação mais profunda da autora, que busca 

compreender, quais são as condições que fazem com que alguns indivíduos sejam reconhecidos 

e outros não, seja no dia a dia, ou em instâncias como a lei. É neste sentido que Butler faz a 

seguinte constatação: 

 

Em alguns discursos liberais, os sujeitos são pensados como o tipo de ser que se coloca 
perante uma lei existente e exige reconhecimento dentro de seus termos. Mas o que 

torna possível se colocar diante da lei? Aparentemente uma pessoa tem que ter acesso 

ou importância, ou ser capaz de entrar e aparecer de alguma forma. Preparar um réu 

para um julgamento significa apresentar um sujeito cuja tentativa de reconhecimento 

seja possível (...) A ‘lei’ já está trabalhando antes mesmo que o réu entre no tribunal; 

ela toma a forma de uma estruturação regulatória do campo de aparência que 

estabelece quem pode ser visto, ouvido ou reconhecido. O domínio legal se 

sobrepõem ao campo político. (BUTLER, 2018, p. 48. itálicos nossos). 

  

 Nesta constatação de Butler, percebemos que antes mesmo de o sujeito 

demandar seus direitos inscritos na lei, ou de se colocar “Diante da Lei”74, há toda uma estrutura 

rígida que regulamenta, que estabelece a priori, quem pode e quem não pode recorrer à lei, ou 

seja, quem pode ou não ser reconhecido como sujeito no âmbito normativo. Há, no entanto, 

diversos corpos que estão em situações, digamos, fora da lei. A exemplo, trabalhadores 

migrantes que não possuem vistos de trabalho nos países em que vivem e que já são 

considerados criminosos antes mesmo de procurarem a lei a fim de se legalizarem. Como frisa 

Butler, neste caso, “consultar um advogado é por si só um ato que poderia expor o trabalhador 

sem documentos à prisão e à deportação” (BUTLER, 2018, p. 48). Esta estrutura rígida que 

atua na tentantiva de regulamentar a vida de todos é conceitualizada por Butler como ser 

enquadrado(to be framed). Tal expressão no inglês, no entanto, é rica em ambivalências, na 

medida em que: 

 

Um quadro pode ser emoldurado (framed),da mesma forma que um criminoso pode 

ser incriminado pela polícia (framed), ou uma pessoa inocente (por ser alguém 

corrupto, com frequência a polícia), de modo que cair em uma armadilha ou ser 

incriminado falsa ou fraudulentamente com base em provas plantadas que, no fim das 

contas, ‘provam’ a culpa da pessoa. (BUTLER, 2019, p. 23). 

 

 A questão é que, por mais que os enquadramentos existam e regulem nossas 

vidas, mediante as molduras, digamos assim, estas “nunca determinam realmente de forma 

precisa o que vemos, o que pensamos, reconhecemos e apreendemos. Algo ultrapassa a moldura 

(...) algo não se ajusta à nossa compreensão estabelecida das coisas” (BUTLER, 2019, p. 24). 

Não só o exemplo dos migrantes pode nos ser apresentado, mas também o caso dos prisioneiros 

 
74 Butler faz uso da leitura que Derrida faz ao conto de Kafka “Diante da lei”. Na leitura do autor, o ato do  

camponês buscar reiteradamente entrar na lei, ter acesso à lei, acaba criando a lei mesma.  



71 
 

na Baía de Guantánamo75 é exemplo de como os enquadramentos podem ser rompidos. E, nas 

palavras da filósofa: 

  

Quando esses enquadramentos que governam a condição de ser reconhecido relativa 

e diferencial das vidas vêm abaixo – como parte do próprio mecanismo da circulação 

-, torna-se possível apreender algo a respeito do que ou quem está vivendo embora 

não tenha sido geralmente ‘reconhecido’ como uma vida. (...) em ambos os casos, 

representa a possibilidade de colapso da norma; em outras palavras, é um sintoma de 

que a norma funciona precisamente por meio da gestão da perspectiva da sua 
destruição, uma destruição que é inerente às suas construções. (BUTLER, 2019, p. 

29. itálicos nossos). 

 

Butler se interessa justamente ao que escapa do controle dos tais enquadramentos, visto 

que, segundo ela, é neste momento que as contradições imanentes ao mesmo vêm à tona, e, aí, 

reconhecem-se aqueles que, apesar de vivos, não têm sido considerados como vidas e dignos 

de tal.  

Diante desde diagnóstico, concordamos com a autora quando ela sugere que “pensar 

criticamente como a norma do humano é construída e mantida requer que assumamos uma 

posição fora de seus termos” (BUTLER, 2018, p. 49). Este “fora de seus termos” será o cerne 

de desenvolvimento da seção seguinte, ocasião em que discutiremos basicamente como as 

normas de reconhecimento são distribuidas de forma desigual, visto que nem todas as pessoas 

têm o mesmo acesso à lei. Butler argumenta: 

 

Não pode existir uma entrada na esfera do aparecimento sem uma crítica das formas 
diferenciais de poder por meio das quais essa esfera se constitui, e sem uma aliança 

crítica formada entre os desconsiderados e os inelegíveis – os precários, a fim de 

estabelecer novas formas de aparecimento que busquem superar essa forma 

diferencial de poder. (BUTLER, 2018, p. 58. itálicos nossos). 

 

 A autora está interessada na compreensão de como produzir mais e mais uma 

“uma fenda na esfera do aparecimento” (BUTLER, 2018, p. 57), a fim de expor as contradições 

imanentes a esta esfera altamente regulatória, isto é, ao âmbito dos enquadramentos. Ou seja, 

Butler não está interessada somente em expandir a esfera do aparecimento, do reconhecimento 

e do enquadramento, mas está empenhada sobretudo em compreender as relações de poder que 

modelam todos estes enquadramentos, bem como o poder que constitui a condição de um ou 

outro ser reconhecido. Em razão disso, Butler afirma que: 

 

Essas categorias, convenções e normas que preparam ou estabelecem um sujeito para 

o reconhecimento, que induzem um sujeito desse tipo, precedem e tornam possível o 

 
75 Butler apresenta algumas reflexões quanto aos prisioneiros de Guantánamo tanto em Vida Precária: os poderes 

do luto e da violência (2019), quanto em Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto (2019). 



72 
 

ato do reconhecimento propriamente dito. Neste sentido, a condição de ser 

reconhecido precede o reconhecimento. (BUTLER, 2019, p. 19). 

 

  Qual seria, então, para Butler, a condição de ser reconhecido como vida? Aqui, 

mais uma vez, ela recorre à psicanálise, visto que será a capacidade de enlutamento de um 

sujeito o que garante a ele ser reconhecido como vida. Afirmará a autora que, “sem a condição 

de ser enlutada, não há vida, ou, melhor dizendo, há algo que está vivo, mas que é diferente de 

uma vida” (BUTLER, 2019, p. 33). Neste sentido, podemos perceber que “a condição de uma 

vida ser enlutada precede e torna possível a apreensão de uma vida precária” (BUTLER, 2019, 

p. 33)76. 

Com esta condição necessária de enlutamento, Butler propõem em Corpos em Alianças 

e a política de ruas (2018) uma aliança entre os setores da população que comungam não apenas 

desta dificuldade de recorrer à lei, mas fundamentalmente entre os corpos precários, rubrica 

estas que “une as mulheres, as queers, as pessoas transgênero, as pobres, aquelas com 

habilidades diferenciadas, os apátridas, mas também as minorias raciais e religiosas” 

(BUTLER, 2018, p. 65). Isto é, a precariedade é nestes termos uma condição social e 

econômica, e não uma identidade, esta que, apesar de atravessar a constituição de cada sujeito 

de gênero, não capta a universalidade necessária para a produção de rupturas estruturais, 

capazes de criar laços, redes de apoio mútuo e uma possível transformação social.  

A princípio, poderíamos dizer, precipitadamente, que o que Butler conceitua como vidas 

precárias aqui se restringe a uma análise sociológica, isto é, uma análise que se limita às 

condições nas quais estes corpos estão inseridos. No entanto, como veremos, a perspectiva da 

autora se alia mais à uma costura entre a filosofia e a psicanálise. Isso se apresenta, na medida 

em que ela chama atenção para a questão epistemológica, levantada pelo enquadramento, visto 

que “as molduras pelas quais apreendemos ou, na verdade, não conseguimos apreender a vida 

dos outros como perdida ou lesada estão politicamente saturadas. Elas são em si mesmas 

relaçoes de poder” (BUTLER, 2019, p. 14). Há também uma questão ontológica, expressa na 

seguinte pergunta: 

 

O que é uma vida? O ‘ser’ da vida é ele mesmo constituído de meios seletivos; como 

resultado, não podemos fazer referência a esse ‘ser’ fora das operações de poder e 

devemos tornar mais precisos os mecanismos de poder mediante os quais a vida é 

produzida. (BUTLER, 2019, p. 14). 

 

Com essa questão do poder em mente, Butler irá se perguntar ao longo de suas obras 

“em que condições torna-se possível apreender uma vida, ou um conjunto de vidas, como 

 
76 Na seção seguinte, nos ateremos mais propriamente ao luto e as vidas precárias.  



73 
 

precária, e em que condições isso se torna menos possível ou mesmo impossível” (BUTLER, 

2019, p. 15). Vale ressaltar, mais uma vez, que, em Butler, quando ela se refere à ontologia, ao 

‘ser’ do corpo, isso significa que o corpo “está sempre entregue a outros, a normas, a 

organizações sociais e políticas que se desenvolveram historicamente a fim de maximizar a 

precariedade para alguns e mininimizar a precariedade para outros”(BUTLER, 2019, p. 15).  

Uma ilustração dessa distribuição desigual da precariedade pode ser vista na realidade dos 

corpos dos seres transgêneros, queers, mulheres, que historicamente vivem sob situações de 

extrema desigualdade, quando comparadas aos seres dos corpos que comungam com as leis de 

inteligibilidade de gênero. Passamos, assim, a uma análise mais detalhada do que Butler 

desenvolve como luto e vidas precárias. 

 

3.2 Luto e vidas precárias 

 
Já determinei à cidade, não receba sepulcro nem lágrimas, que o corpo permaneça 

insepulto, pasto para as aves e para os cães, horrendo espetáculo aos olhos. Esta é 

minha decisão, jamais de mim obterão os maus a honra devida aos justos. 

Antígona77  

 

A precariedade implica viver socialmente, isto é, o fato de que a vida de alguém está 
sempre, de alguma forma, nas mãos do Outro. Isto implica estarmos expostos não 

somente àqueles que conhecemos, mas também àqueles que não conhecemos, isto é, 

dependendemos das pessoas que conhecemos, das que conhecemos superficialmente 

e das que desconhecemos totalmente. 

 

Judith Butler78 

 

A discussão sobre a violação das leis vigentes na Grécia antiga, realizada por Antígona, 

pode ser considerada um marco teórico de muitas discussões filosóficas, desde a discussão 

sobre a lei do singular e a lei do particular, desenvolvida por Hegel em sua Fenomenologia do 

Espírito (1992), passando pela base das discussões sobre a dicotomia entre o Direito Positivo e 

o Direito Natural, muito vigente ainda hoje no âmbito da Filosofia do Direito, como também 

no pensamento de Judith Butler. Isto porque foi a partir da leitura de Antígona que Butler 

melhor elaborou, pela primeira vez em suas obras, o que ela pensa sobre a dimensão do luto 

público. Afirma a autora: 

 

A distribuição desigual do luto público é uma questão política de imensa importância. 

Tem sido assim desde, pelo menos, a época de Antígona, quando ela decidiu chorar 

publicamente pela morte de um de seus irmãos, embora isso fosse contra a vontade 

soberana. Por que os governos procuram com tanta frequência regular e controlar 

quem será e quem não será lamentado publicamente? (BUTLER, 2019, p. 65). 

 
77 Palavras ditas por Creonte quando soube que Polinice, irmão de Antígona foi sepultado.  
78 Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto, 2019, p. 39 



74 
 

 

É a partir desta indagação que Butler desenvolve O clamor de Antígona: parentesco 

entre vida e morte (2014), propondo uma leitura alternativa à de Hegel. Dirá a autora que Hegel, 

ao atribuir a Antígona “a lei singular, privada, da família” em detrimento da “lei universal, do 

Estado”, desconsidera um fato que precede todas estas leis, isto é, o fato de Antígona ser fruto 

do tabu do incesto, visto que é filha dos irmãos Édipo e Jocasta, o que não a encaixaria em 

nenhuma das leis vigentes na Grécia Antiga, esta que parecia ruir no momento em que Antígona 

desafiava Creonte.  

Podemos observar que muito da discussão travada no âmbito do Direito e/ou da 

Filosofia do Direito quando o mesmo tema é abordado oferece elementos para a discussão 

acerca da consistência de uma antiga dicotomia existente entre o Direito positivo (o direito 

posto pelo Estado ou pelas sociedades humanas em geral) e um Direito “natural” (um direito 

anterior ao positivo e, assim, superior a este, que não pode ser violado pelo Direito positivo). 

Ao se rebelar, então, contra os ordens de Creonte, ordens essas dadas no sentido de proibir os 

rituais fúnebres do seu irmão, Antígona, segundo a discussão no âmbito da Filosofia do Direito 

(ou da Teoria Geral do Direito), estaria recorrendo exatamente a esse argumento: a ordem de 

Creonte, expressão do Direito positivo (do Estado, posto pelos homens, pelo soberano), não 

poderia desconstituir um direito anterior e superior (o direito aos rituais fúnebres), direito esse, 

então, que expressaria o tal direito natural, de cuja existência ainda hoje se ocupam muitas 

discussões dos teóricos do Direito. 

Butler não segue o mesmo caminho. Para reforçar o argumento de que o âmbito 

normativo não é imanente ou total (e que “a polícia responsável por nos vigiar algumas vezes 

dorme em serviço”), ela vai mais fundo, para buscar um fundamento para a ação que não pode 

ser encontrado apenas nos alicerces de um direito (que, nessa condição, manteria a ação de 

Antígona no mesmo ambiente do fenômeno anterior, o normativo); e, aprofundando a questão 

ao fundo do nível filosófico ético-existencial, de uma maneira consistente conceitualmente. Ao 

nosso ver, ela lança uma interpretação que “abre a possibilidade de questionar o caráter 

normativo do parentesco e propor o tabu do incesto como uma ficção legítima que normatiza 

determinadas relações familiares e patologiza outras.” (RODRIGUES, 2012, p. 42).  

A normatização de algumas relações familiares e ao mesmo tempo a patologização de 

outras fará com que, em última instância, alguns corpos sejam passíveis de luto, de sofrimento, 

e outros, não. É o caso de Políneces, irmão de Antígona, que é sepultado por ela à revelia de 

Creonte. A não permisssão de Creonte ao sepultamento do irmão revela, dentre outras coisas, 

o seguinte dado presente na reflexão de Safatle que vai ao encontro do pensamento de Butler: 



75 
 

 

O Estado deixa de ter qualquer legitimidade quando mata pela segunda vez aqueles 
que foram mortos fisicamente, o que fica claro na imposição do interdito legal de todo 

e qualquer cidadão enterrar Polinices, de todo e qualquer cidadão reconhecê-lo como 

sujeito apesar de seus crimes. Pois, não enterrá-lo só pode significar não acolher sua 

memória através dos rituais fúnebres, anular os traços de sua existência, retirar seu 

nome. [...] O desaparecimento deve ser total, ele deve ser objeto de uma solução 

definitiva. Não são apenas os corpos que desaparecem, mas os gritos de dor que têm 

a força de cortar o contínuo da história. (SAFATLE, 2010, p. 239-240. itálicos 

nossos).   

 

Neste sentido, quando Creonte diz “já determinei à cidade, não receba sepulcro nem 

lágrimas, que o corpo permaneça insepulto, pasto para as aves e para os cães, horrendo 

espetáculo aos olhos. Esta é minha decisão, jamais de mim obterão os maus a honra devida aos 

justos” (SÓFOCLES, 1999, p. 19), o Estado mata pela segunda vez, visto que, retirando o 

direito aos rituais fúnebres, o Estado, segundo a lógica do decreto e na esteira do raciocínio, 

retira o direito ao pranto, ao sofrimento, à última memória que resta de Polinices.  

Tal reflexão nos mostra a dimensão política que o luto público carrega em si, visto que 

a ousadia de Antígona não apenas coloca em cheque a autoridade de Creonte, representação do 

Estado, do universal, do masculino – lembremos que ele diz “agora, entretanto, homem não 

serei eu, [homem será ela, se permanecer impune tamanho atrevimento]” (SÓFOCLES, 1999, 

p. 35); aquela ousadia, vale dizer, também desloca as regras que distribuem desigualmente a 

publicização do luto. E, aqui, gostaríamos de sublinhar a importância do luto público, visto que, 

em um primeiro momento, poderíamos pensar que o luto diz respeito apenas a individuos, a 

famílias, ou seja, ao privado; no entanto, concordamos com Butler quando ela nos diz que: 

 

O luto fornece um senso de comunidade política de ordem complexa, principalmente 

ao trazer à tona os laços relacionais que têm implicações para teorizar a dependência 
fundamental e a responsabilidade ética. Se meu destino não é, nem no começo, nem 

no fim, separável do seu, então o ‘nós’ é atravessado por uma relacionalidade que não 

podemos facilmente argumentar contra; ou melhor, podemos argumentar contra, mas 

estaríamos negando algo fundamental sobre condições sociais da nossa própria 

formação. (BUTLER, 2019, p.43). 

 

Na citação acima, encontramos em destaque as implicações do um no outro e com o 

outro, e como essas implicações são fundamentais na formação dos sujeitos. Aqui, lembremos 

o que Freud tem a nos dizer do luto. Dirá ele, em Luto e Melancolia (1917) que “um luto bem 

sucedido é capaz de trocar um objeto por outro” (FREUD, apud BUTLER, 2019, p. 40). Em 

seguida, em O Ego e o Id (1923), diz Freud que “a incorporação do objeto, originalmente 

associada à melancolia, era essencial para o luto” (FREUD, apud BUTLER 2019, p. 41). Não 



76 
 

cabe aqui, neste trabalho, desenvolver a fundo esta ideia, pois fugiria de nosso objetivo. 

Contudo, tanto uma posição como a outra nos revelam: 

 

A servidão na qual nossas relações com os outros nos mantém, de maneiras que nem 

sempre podermos contar ou explicar, que frequentemente interrompem o relato 

autosconsciente de nós mesmos que poderíamos fornecer e que desafiam a própria 

noção de que somos, nós mesmos, autônomos, e de que estamos no controle. 

(BUTLER, 2019, p. 43. itálicos nossos) 

 

A ideia de que somos pessoas autossuficientes e de que não dependemos do Outro 

fracassa no entendimento do Luto para Freud, entendimento esse que Butler segue. Para sermos 

mais precisos, a partir da interpretação de Butler do luto de Freud, percebemos que “somos 

desfeitos uns pelos outros. E, se não somos, falta algo em nós” (BUTLER, 2019, p. 44). Não 

somos, neste sentido, seres intactos, autodeterminados. Sobre isso, diz a autora: 

 

Podemos até querer, ou mesmo conseguir por um tempo, mas apesar de nossos 

melhores esforços, nos desfazemos, na face do outro, pelo toque, pelo cheiro, pelo 

tato, pela perspectiva do toque, pela memória do tato (...) como um modo de 

relacionar-se, nem o gênero nem a sexualidade são precisamente uma possessão, mas 

sim uma forma de ser despossuído, uma forma de ser para ou em virtude do outro. 

(BUTLER, 2019, p. 44. itálicos da autora). 

 

Nota-se em Butler, portanto, uma dimensão importante na ontologia corporal que não 

se restringe a um “eu”, mas sim a um “nós”, visto que este “eu” é sempre formado com o Outro, 

no Outro, inclusive na dimensão do luto. Ademais, é necessário lembrar que é notorio que 

Butler compreende e defende a reivindicação dos movimentos sociais/identitários quanto à 

autodeterminação dos corpos, e das vidas, e que temos o direito de reivindicar a autonomia 

sobre eles. No entanto, é necessário também recordar a ambivalência e, portanto, o caráter 

inerentemente público dos corpos. Sobre essa ambivalência, afirmará a autora: 

 

O corpo implica mortalidade, vulnerabilidade, agência: a pele e a carne nos expõem 

ao olhar dos outros, mas também ao toque e à violência, e os corpos também ameaçam 

nos transformar na agência e no instrumento disso tudo.  Embora lutemos por direitos 

sobre nossos próprios corpos, os próprios corpos pelos quais lutamos não são apenas 

nossos. O corpo tem uma dimensão invariavelmente pública. Constituído como um 

fenômenos social na esfera pública, meu corpo não é meu. Entregue desde o início ao 
mundo dos outros, ele carrega esta marca, a vida social é crucial na sua formação; só 

mais tarde, e com alguma incerteza, reivindico meu corpo como meu, se é que o faço. 

(BUTLER, 2019, p. 46. itálicos nossos). 

 



77 
 

 Aceitar a esfera pública dos corpos79 e, portanto, da nossa vulnerabilidade, às 

quais todos corpos estão expostos, seria para Butler um primeiro passo de sensibilização para 

com a perda do outro corpo, para com a dor do outro corpo, que nunca é só dele, mas também 

nossa. Sabendo, portanto, que há uma esfera imprescindível na constituição da ontologia 

corporal que ultrapassa a dimensão do ‘eu’ isolado e que estamos invariavelmente entregues de 

certa forma ao Outro, podemos passar para uma análise mais detalhada do que a autora 

compreende como a vulnerabilidade, ou, em um termo mais preciso, à precariedade que nos 

constitui. 

Judith Butler trabalha o conceito de vida precária em Vidas Precárias: o poder do luto 

e da violência (2019) e Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto (2019), obras 

escritas no pós 11 de setembro, nas quais a autora se mostrou consternada a respeito das formas 

como a violência da qual os EUA foram vítimas – violência essa que se desdobrou em mais 

violência – e como essa violência e seu desdobramento amputaram a capacidade de algumas 

vidas de serem reconhecidas como vida, na medida em que, por exemplo, os EUA passaram a 

enquadrar qualquer islâmico como possivelmente terrorista80, justificando assim, a violência 

que lhes foi destinada, visto que tais ‘terroristas’ sequer tiveram o direito de defesa, como 

também acontece com os presos de Guantánamo81, a respeito dos quais ela discorre nas 

referidas obras.  

A justificação da violência ética apontada por Butler se mostra útil aqui, na medida em 

que nos permite uma compreensão mais ampla não apenas da precariedade da vida, mas mais 

especificamente uma análise mais expandida a respeito da vida mesma. Ao se questionar sobre 

o que caracteriza uma vida enquanto tal, ela se afasta de um ontologia rígida que pressupõe um 

‘ser’ previamente consituído antes mesmo das relações sociais (e de poder). Num sentido 

contrário, ela busca compreender os mecanismos de poder mediante os quais a ontologia 

corporal é produzida, afinal, como a autora adverte, “não é possível definir primeiro a ontologia 

do corpo e depois as dignificações sociais que o corpo assume. Antes, ser um corpo é estar 

 
79 Neste sentido, percebemos que, quando o movimento feminista, ou mesmo os movimentos LGBT+ vão às ruas 

e afirmam “meu corpo minhas regras”, existe de um lado algo de falso nesta assertiva, pois reivindicar o corpo 
como sendo “meu” é muito mais um processo de conquista da individuação do que propriamente um pressuposto, 

uma garantia. (BUTLER, 2019). 
80 Não só isso, Butler comenta ainda que este momento nos EUA foi marcado por uma profunda desconfiança dos 

intelectuais, visto que muitos, buscavam compreender as razões do ataque aos EUA. Butler e outros intelectuais 

passaram a ser vistos com desconfiança, ao ponto de serem interpretados como sendo cúmplices do terrorismo.  
81 Em vida precária: os poderes do luto e da violência (2019), no capítulo Detenção indefinida, Butler mostra 

como os presos na Baía de Guantánamo foram na maioria das vezes amputados do direito de defesa, sob a alegação 

de que tais presos representavam um alto risco para a nação americana. Butler destaca neste capítulo a suspensão 

das leis como tática da governamentalidade americana, isto é, o modo como o poder político, via instituições do 

Estado, atua gerenciando e regulando as populações e a circulação de bens, restringindo e produzindo novas leis. 



78 
 

exposto a uma modelagem e a uma forma social, e isso é o que faz da ontologia do corpo uma 

ontologia social” (BUTLER, 2019, p. 16. itálicos nossos). Isso implica que determinados 

“corpos estão expostos às forças articuladas social e politicamente” (BUTLER, 2019, p. 16).  

Ora, se estes corpos estão expostos de maneiras distintas na sociedade, isto significa, na 

esteira do raciocínio de Butler, que temos minimamente uma obrigação ético-política de pensar 

como estas alocações diferenciais serão muitas vezes responsáveis por uma condição de vida 

mais ou menos precária, o que significa, na prática, compreender por que alguns corpos, 

algumas vidas, estão mais sujeitos à condição de violência e/ou mesmo violação.  

Butler nos auxilia nesta compreensão, na medida em que nos mostra que há uma 

distinção entre apreender uma vida e reconhecer uma vida, visto que a apreensão pode implicar 

“marcar, registrar ou reconhecer sem pleno reconhecimento” (BUTLER, 2019, p. 18). Não só 

isso; Butler nos diz que “não recorremos simplesmente a normas de reconhecimento únicas e 

distintas, mas também a condições mais gerais, historicamente articuladas e reforçadas, da 

“condição de ser reconhecido” (BUTLER, 2019, p 18). Isso significa, em termos práticos, que 

há “condições mais gerais (convenções e normas) que preparam ou modelam o sujeito para o 

reconhecimento” (BUTLER, 2019, p. 19), de modo que a condição de ser reconhecido antecede 

o reconhecimento mesmo. E é aqui que, ao nosso ver, reside o ponto chave para a compreensão 

do que significa uma vida em Butler.  

Quando a autora discorre sobre a condição de ser reconhecido, ela argumenta que tal 

condição “não é uma qualidade ou potencialidade de indivíduos humanos” e que “o problema 

não é apenas saber incluir mais pessoas nas normas existentes, mas sim considerar como as 

normas existentes atribuem reconhecimento de formas diferenciadas” (BUTLER, 2019, p. 21). 

Butler está interessada em compreender quais são os esquemas de inteligibilidade que 

produzem tais normas e como escapar destes esquemas, que acabam sujeitando algumas vidas 

em detrimento de outras.  

A autora irá propor um “reconhecimento da precariedade como condição partilhada da 

vida, condição esta que une animais humanos e não humanos” (BUTLER, 2019, p. 30). Isto é, 

Butler propõe que compreendamos a precariedade como sendo um aspecto do que é apreendido 

no que está vivo, seja a vida humana, seja a não humana. Isto nos permitirá formular 

relacionalidades, alianças entre diversos setores da população que não partilham da mesma 

identidade, ou de algum elemento pré-fabricado. E, aqui, é preciso salientar a crítica que Butler 

faz ao imperativo “vida humana”, isto porque, segundo a autora: 

 



79 
 

Falar o que é viver uma vida humana já é admitir que modos humanos de viver estão 

atados a modos de vida não humanos. Na verdade, a conexão com a vida não humana 

é indispensável  para o que chamamos de vida humana. Em termos hegelianos: se o 

humano não pode ser o humano sem o inumano, então o inumano é não apenas 

essencial ao humano, mas está instalado com a “essência do humano”. Essa é uma das 

razões por que os racistas são tão invariavelmente dependentes da sua própria aversão 

àqueles cuja humanidade eles são, no fim das contas, incapazes de negar. (BUTLER, 

2018, p. 49). 

 

Nota-se que, no caso dos racistas, situação existencial que também poderíamos estender 

para o caso de pessoas homofóbicas, a noção de “vida” e “humano” nunca são plenamente 

coincidententes. A hipótese ética de Butler é que: 

 

Tem de existir uma maneira de encontrar e forjar um conjunto de ligações e alianças, 

de ligar a interdependência ao princípio de igual valor, e fazer isso de uma forma que 

se oponha àqueles poderes que alocam as condições de reconhecimento 

diferencialmente, ou que interrompa sua operação tida como certa. Uma vez que a 
vida é entendida como igualmente valiosa e interdependente, certas formulações 

éticas resultam daí. (BUTLER, 2019, p. 50. Itálicos da autora). 

 

Para tanto, a condição de precariedade da vida e, portanto, a noção de perda devem ser 

plenamente reconhecidas e relacionadas, visto que é “exatamente porque um ser vivo pode 

morrer que é necessário cuidar para que ele possa viver” (BUTLER, 2019, p. 32).  Isto é, apesar 

da condição imanente de precariedade das vidas, o que ela chama de condição precária, todos 

em alguma medida dependem da responsabilidade e solidariedade de um Outro para com o 

outro. Lembremos, ainda, como a dimensão do luto está intimamente associada às vidas 

precárias, visto que: 

 

Apesar de nossas diferenças de lugar e de história, minha hipótese é que é possível 

recorrer a um “nós”, pois todos temos a noção do que é ter perdido alguém. A perda 

nos transformou em um tênue “nós”. E se perdemos, logo tivemos, desejamos e 

amamos, lutamos por encontrar as condições para o nosso desejo. (BUTLER, 2019, 

p. 40). 

 

O luto inerentemente constituinte das vidas precárias pode ser compreendido por nós 

como a mediação entre o universal e o particular, na medida em que todos, de algum modo e 

de maneiras distintas, experienciaram ou hão de experienciar a dor do luto em alguma medida, 

explicitando, assim, não apenas a nossa fragilidade, mas a nossa dependência de um para com 

o outro. Entendido este cerco de fragilidade que compõe a ontologia corporal das pessoas, 

Butler buscará compreender “quais as condições sociais de sobrevivência e prosperidade que 

são ou não possíveis” (BUTLER, 2019, p. 38). Sobre o que este exemplo da precaridedade da 

vida e sua possível perda têm a nos dizer, assim o dirá Butler: 



80 
 

 

A precariedade implica viver socialmente, isto é, o fato de que a vida de alguém está 
sempre, de alguma forma, nas mãos do outro. Isto implica estarmos expostos não 

somente àqueles que conhecemos, mas também àqueles que não conhecemos, isto é, 

dependendemos das pessoas que conhecemos, das que conhecemos superficialmente 

e das que desconhecemos totalmente (BUTLER, 2019, p. 31. itálicos nossos).  

 

Esta exegese explicita duas dimensões da vida. De um lado, temos a vida biológica, que 

carece de ser protegida dos perigos que a ameaçam, como a fome, o frio, as doenças. Do outro, 

temos a vida social, esta que possui sua individualidade garantida, dentre outros índices, pelo 

direito (fundamental) de ir e vir, isto é, o direito de locomoção de uns e outros. Percebemos, 

aqui, que Butler faz uso do conceito da biopolítica de Foucault82, visto que não há vida biológica 

que também não seja vida política. É dentro deste espectro que Butler desenvolve seu conceito 

de vida precária, o qual nos parece útil para este trabalho, que busca a esta altura compreender 

o que significa propriamente esta precariedadade e os enquadramentos que moldam de formas 

distintas tal precariedade. Afirmará a autora: 

 

A precariedade tem de ser compreendida não apenas como um aspecto desta ou 

daquela vida, mas como uma condição generalizada cuja generalidade só pode ser 

negada negando-se a precarieade enquanto tal. E a obrigação de pensar a precariedade 

em termos de igualdade surge precisamente da irrefutável capacidade de 
generalização desta condição. (...) Além disso, a própria ideia de precariedade implica 

uma dependência de redes e condições sociais, o que sugere que aqui não se trata da 

“vida como tal”, mas sempre das condições de vida, da vida como algo que exige 

determinadas condições para se tornar uma vida vivível e, sobretudo, para tornar-se 

uma vida passível de luto.  (BUTLER, 2019, p. 42). 

 

Ora, se a precariedade nos caracteriza enquanto vida, e esta carece de um Outro para 

sobreviver, isto significa que a experiência de vida que me constitui na formação do meu eu 

nunca é só minha, na medida em que, “se minha capacidade de sobrevivência depende da 

relação com os outros – com um ‘você’ ou com um conjunto de ‘vocês’ sem os quais não posso 

exisitir, então minha experiência não é só minha” (BUTLER, 2019, p. 72).  

A tarefa política que se coloca diante deste diagnóstico de condição e, portanto, de  

experiência de vida precária é que “a política precisa compreender a precariedade como uma 

condição compartilhada e a condição precária como condição politicamente induzida que 

negaria uma igual exposição através da distribuição radicalmente desigual da riqueza” 

(BUTLER, 2019, p. 50). Compreender esta experiência de vida precária compartilhada nos 

permitirá criar responsabilidades políticas mais coletivas que escapam de responsabilidades 

 
82 O nascimento da biopolítica (2008).  



81 
 

individuais, estas, baseadas na negação da relacionalidade que nos constitui enquanto vida 

mesma.  

Para tanto, torna-se necessário fazer uma crítica ao modus operandi no qual a política 

vem sendo exercida, isto é, torna-se necessária uma crítica à racionalidade neoliberal que busca 

o tempo todo não só negar a relacionalidade imanente na formação dos sujeitos, como também 

criticar como este modo de relacionalidade cria distribuições desiguais de precariedade entre 

os sujeitos. Neste sentido, faremos na próxima e última seção algumas considerações, de forma 

mais livre, sobre como torna-se essencial uma crítica a racionalidade neoliberal, a fim de que 

possamos, assim como Butler, sugerir alianças entre as identidades performativas e os demais 

corpos precários.  

 

3.3 Por uma concepção expandida de alianças: a relação entre performatividade e 

precariedade 
 

A questão é que a política de identidade não é capaz de fornecer uma concepção mais 

ampla do que significa, politicamente, viver junto, em contato com as diferenças, 

algumas vezes em modos de proximidade não escolhidos, especialmente quando viver 

juntos, por mais difícil que possa ser, permanece um imperativo ético político. 

Judith  Butler83 

 

Apesar de nossas diferenças de lugar e de história, minha hipótese é que é possível 

recorrer a um “nós”, pois todos temos a noção do que é ter perdido alguém. A perda 
nos transformou em um tênue “nós”. E se perdemos, logo tivemos, desejamos e 

amamos, lutamos por encontrar as condições para o nosso desejo. 

Judith Butler84 

 

 

Vimos na seção anterior, como é a precariedade que nos caracteriza enquanto vida, seja 

humana ou não, mas que, devido as normas que permeiam os enquadramentos, algumas vidas 

passam a serem consideradas mais precárias que outras, pois, algumas são mais ou menos 

passíveis de luto, a depender do enquadramento no qual a vida está inserida. Gostariamos de 

nesta última seção trazer algumas considerações conceituais que melhor diagnosticam o que 

estamos compreendendo aqui por condições de precariedade desigualmente destribuídas, 

conforme nos referimos a pouco. Isto é, gostariamos aqui, de apresentar um pouco do que 

compreendemos por neoliberalismo, modo de vida este que acaba delimitando estas condições 

desiguais de precariedade.  

Para tanto, começaremos pela exposição de uma cena de (re)conhecimento observada 

no ambito das relações sociais, a fim de sugerir uma reflexão que, ao nosso ver,  dialoga com 

 
83 Corpos em Aliança e a política das ruas: notas para uma teoria performativa de assembleia (ano), p. 47 
84 Vida precária: o poder do luto e da violência, 2019, p. 40.  



82 
 

Corpos em Aliança e a Política das ruas: notas para uma teoria perfomartiva de assembleia 

(2018) de Butler. Isto porque, nesta obra, a autora busca fazer uma costura entre as condições 

de precariedade das multiplas identidades performativas com a racionalidade neoliberal. Vamos 

assim, à cena. 

Era uma noite de quarta-feira na Secretaria de Cultura de Campina Grande (SECULT), 

onde ocorria a abertura da II Semana pela Diversidade Humana85 ocasião em que debatia sobre 

os “Desafios dos Movimentos Sociais em Campina Grande na Contemporaneidade”, ao final 

das falas dos que compunham a mesa86, um sujeito não binário87, negro e pobre disse em alto e 

bom tom para a travesti que compunha a mesa que a mesma “não poderia sequer falar da luta 

do povo negro, pois a mesma era privilegiada por ser branca”. O debate que se travara naquela 

noite e uma possível aliança entre estes setores se encerrou, pois a travesti em questão, ainda 

que seja pobre e sinta em seu corpo o que é ser travesti na Paraíba, estado onde mais se mata 

travestis no Brasil88, sentiu-se culpada por ter se referido a uma luta na qual ela não travava 

cotidianamente, afinal, uma espécie de “hierarquia de opressão” se sobressaiu naquele instante. 

A partir da exposição desta cena, pensamos que o primeiro ponto a ser destacado é o 

fato de que as multiplas identidades (performativas) presentes na cena, entram em conflito a 

partir de uma certa desconfiança de uma identidade em relação a outra, por teoricamente uma 

não possuir o lugar de fala89 que lhes garantiria este direito de falar sobre. Tal discusão poderia 

ser um caminho de interpretação, mas para o que interessa a este trabalho, gostariamos de 

caminhar para uma outra linha de entendimento, a saber, uma suposta separação hierárquica 

entre o sujeito não binário, negro e pobre, e a travesti pobre, obscurecendo-se assim, a profunda 

precariedade (precaurity) que se encontram, e quem sabe, também uma condição de 

precariedade (precaurityness) semelhante.  

Tal hierarquia ao nosso ver implica não apenas numa quebra de solidariedade entre os 

sujeitos precários, inseridos numa mesma economia neoliberal, mas também um 

 
85 Evento promovido por coletivos entre os dias 12 e 15 de dezembro de 2018 por coletivos em parceria do Centro 

de Referência LGBTQ de Campina Grande.  
86 Nesta ocasião compunham a mesa o Professor Ariosvalber (Movimento Negro), Mãe Gorete (Povo de terreiro), 
Doroth (não binário, do coletivo Casa de Baixa Costura), Carolina Carolino (Travesti), Cristiane (lésbica, do 

coletivo Cafuné) e Lídia Moura (feminista).  
87 Não binário aqui são aquelas pessoas que não se identificam com uma sexualidade específica, como homem x 

mulher, gay x lésbica etc.  
88 “Em números proporcionais ao tamanho da população de cada estado, o ranking se altera com a Paraíba em 

primeiro lugar, Alagoas em segundo e Tocantins em terceiro”.1º - PB = 2,5 / milhão de habitantes 2º - AL = 2,02/ 

milhão 3º - TO = 2,0 / milhão 4º - CE = 1,77 / milhão 5º - ES = 1,75 / milhão 6º - MT = 1,71/ milhão 7º - PE = 

1,47/ milhão 8º - AC/AM/AP = 1,25/ milhão 9º - BA = 1,13/milhão 10º - MG/PA = 0,95/ milhão. 

https://antrabrasil.files.wordpress.com/2018/02/relatc3b3rio-mapa-dos-assassinatos-2017-antra.pdf 
89 Sobre Lugar de falar ver; Djamila Ribeiro (2019), Arthur Oriel (2018)  

https://antrabrasil.files.wordpress.com/2018/02/relatc3b3rio-mapa-dos-assassinatos-2017-antra.pdf


83 
 

obscurecimento quanto ao (re)conhecimento da precariedade da vida imanente aos corpos na 

cena do reconhecimento. Ademais, o ato de fala que impediu a travesti de seguir fazendo sua 

fala, acabou em última instância paralisando o debate e a aliança que parecia ser sugerida pela 

travesti até então. Tal ação, produziu uma materialização que se levada às últimas 

consequências, poderia se assemelhar a resultador perversos, pois, como nos lembra Audre 

Lorde em Não existe hierarquia de opressão (2019):  “encorajar membros de grupos oprimidos 

a se lançarem uns contra os outros é um procedimento-padrão da direita cínica. Enquanto 

estivermos divididos por causa de nossas identidades particulares, não temos como estar juntos 

em ações políticas efetivas” (LOURDE, 2019, p. 236). 

Tal cena de conflito entre as identidades, está situada em um momento histórico 

específico, leia-se: o neoliberalismo. Este sistema carece de maiores explicações, pois segundo 

as nossas leituras, baseadas fundamentalmente nos textos de Wendy Brown90 e na própria 

Butler91, o mesmo não implica apenas a circulação de bens e serviços, mas a modificação de 

todo um modo de vida que passa a importar do mercado alguns valores, dentre eles, a hierarquia 

e a competitividade, e que, ao nosso ver parecem ser valores semelhantes com a cena que nos 

referimos a pouco, visto que uma identidade se coloca em concorrência com a outra, a partir de 

uma suposta hierarquia de opressão. Notoriamente, vimos com Butler que mecanismos de poder 

distintos recaem sobre as múltiplas identidades. Decorrente disto, deveriamos nos perguntar, e 

a todo momento tensionar, como estes mecanismos são (re)produzidos, e então, buscar superá-

los. Indagações estas que na cena de reconhecimento na qual expusemos aqui, não foram feitas. 

De forma que se bloqueeou uma suposta aliança política que existia enquanto potência naquele 

instante. Aliança esta que não se forjaria mediante a identididade de gênero, mas mediante a 

profunda condição de precariedade, que ambas as vidas estavam imersas. Tal leitura da cena, 

ao nosso ver, pode ser feita, se levarmos em consideração o que Butler vem desenvolvendo 

sobre políticas de aliança. Políticas estas como alternativa ao neoliberalismo, a favor de vidas 

mais possíveis de serem vividas. Isto porque, conforme constata Butler: 

 

a política de identidade não é capaz de fornecer uma concepção mais ampla do que 

significa, politicamente, viver junto, em contato com as diferenças, algumas vezes em 

modos de proximidade não escolhidos, especialmente quando viver juntos, por mais 

difícil que possa ser, permanece um imperativo ético político. (BUTLER, 2018, p. 47) 
 

 

 
90 Cidadania Sacrificial: Neoliberalismo, capitalismo e políticas de austeridade (2018); Nas ruínas do 

neoliberalismo: a ascensão da política antidemocrática no ocidente (2019) Néo-libéralisme et fin de la démocratie 

(2004) 
91 Corpos em Aliança e a Política das ruas: notas para uma teoria perfomartiva de assembleia (2018) 



84 
 

 Ou seja, as identidades que compõem a cena, seja a identidade não binária ou a 

identidade negra, sozinhas não são capazes de formar um corpo político amplo do que é viver 

conjuntamente, de forma relacional. Forma esta que como vimos nas seções anteriores, por mais 

que queiramos, e nos esforcemos para isso, não são ações que dependem em um nível mais 

profundo, da capacidade das escolhas individuais, pois, toda e qualquer identidade, desde a cena 

do (re)conhecimento é fundada com a relação e na relação do Outro, Outro este que não 

escolhemos, ou se escolhemos, escolhemos muito pouco. Isto porque, há em nossos corpos uma 

dependência imante ao corpo de outro para a constiuição do meu próprio corpo (e de desejo, 

em um sentido hegeliano de formação da consciência). No entanto, longe desta ontologia 

corporal se apresentar de tal forma para nós, a mesma se apresenta de forma a negar (muitas 

vezes de forma suicidária) a relacionalidade, a dependência para com o Outro que me constitui. 

Tal forma de negação, se explicita atualmente, pois vivemos em um modo de racionalidade 

neoliberal que coopera com isso, ao pressupor e impor, a todo instante, a ideia de que somos 

seres auto-suficientes, livres para escolher a todo momento, sejam nas relações mercantis, ou 

mesmo nas relações intersubjetivas que nos permeiam. Fazendo-nos inclusive, e o que é mais 

grave, sermos responsáveis individualmente e a todo custo, pela nossa condição, seja ela mais 

ou menos precária.  

Em termos socio-econômicos, vemos uma mudança, visto que se compararmos com a 

as multiplas fases do liberalismo, transformamos o próprio papel do Estado e as formas de vida 

em função das normas e leis mercadológicas, de maneira que há uma expansão da lógica 

econômica para todas as esferas da vida. Temos assim, como aponta Wendy Brown, em seu 

texto Neoliberalismo e o fim da democracia, uma mudança: 

 

Do liberalismo clásssico, este que mantinha uma distinção, e algumas vezes até uma 

tensão, entre os critérios de moralidade individual ou coletiva das ações econômicas. 

O neoliberalismo ao contrário, molda normativamente os indivíduos como atores 

empresariais e os aborda como tais em todas as áreas da vida. Ele representa os 

indivíduos como criaturas racionais e calculistas, cujo grau de autonomia moral 
depende da sua capacidade de “cuidar” de si mesmo – da capicidade de sustentar a si 

mesmo e suas ambições. (BROWN, 2004, p. 88) 

 

 

Ao tornar os indivíduos totalmente responsáveis por si mesmos, vemos o 

desmantelamento das funções mínimas do Estado, que, mesmo numa concepção liberal como 

a de Jonh Raws93 ou mesmo keynesiana94, tinha como função garantir alguma seguridade social 

 
93 A theory of justice (1971) 
94 Teoria geral do emprego, do juro e da moeda.(2017) 



85 
 

aos indivíduos que não têm o mesmos acessos de oportunidades na vida, seja na saúde, na 

educação ou em outros setores fundamentais para reprodução da vida. Agora, com a emergência 

do neoliberalismo introjetado como modo de vida nos indivíduos, os mesmos, se não 

conseguem ter acesso ao ensino, à educação, ou a outro serviço, isso ocorre por “erros 

individuais de cálculos”, de análises pessoais, daí a concepção de losers, isto é, fracassados, tão 

usada hoje em dia95.  

Se a tese de Wendy Brown estiver correta, aonde o neoliberalismo “define todo tipo de 

atividade humana em termos de autoinvestimento racional e empreendedorismo”, podemos 

intuir, na esteira do pensamento de Butler, que os movimentos identitários, dentro desta lógica, 

não poderia sair isento destes valores que emergem com a consolidação neoliberal, afinal, como 

aponta Judith Butler: 

 

A racionalidade neoliberal exige a autosuficiência como uma ideia moral, ao mesmo 

tempo que as formas  neoliberais de poder trabalham para destruir essa possibilidade 

no nível econômico, estabelecendo todos os membros da população como potencial 

ou realmente precários, usando até mesmo a ameaça sempre presente da precariedade 

para justificar sua acentuada regulação do espaço público e sua desregulação da 

expansão do mercado. (BUTLER, 2018, p. 20) 

 

 Ou seja, ao mesmo tempo que temos identidades lutando para serem (re)conhecidas, 

temos também mecanismos contínuos por parte do Estado, de retiradas de direitos (mediante 

políticas públicas), estes que garantem as condições de possibilidade para não só o 

aparecimento no espaço público, como também a garantem que a precariedade imanente a 

nossas vidas, não sejam desigualmente destribuidas. Percebamos, neste sentido, como o modo 

de funcionamento da racionalidade neoliberal, que apesar de pressupor o tempo todo, bem como 

estimular, o discurso da auto-suficiência, da liberdade individual; o mesmo, retira as condições 

de possibilidade, ou seja, a saúde, educação, moradia, aposentaria, que nos garantiriam 

condições de minimamente excercer nossas liberdades, que nunca são individuais, mas sim, 

sempre relacionais. Isto é, em termos de uma política do corpo, teriamos de pensar este sempre 

como um corpo situado em um modo de vida específico e que atualmente é um modo de vida 

neoliberal. Modo de vida tal que escamoteia cada vez mais, a nossa dependência para com o 

outro, como nos lembra Butler, precisamos: 

 

Na verdade, de uma crítica da dependência não reconhecida que estabelece o ponto 

de partida para uma nova política do corpo, a qual começa com a compreensão da 

 
95 Sobre a concepção de “losers”, ver Sobre Losers: fracasso, impotência e afetos no capitalismo contemporâneo 

(2019), Érico Andrade.  



86 
 

dependência e da interdependência humanas; a qual, em outras palavras, pode dar 

conta da relação entre precariedade e performatividade. (BUTLER, 2018, p. 221) 

  

 Os corpos que estão em relação no momento da cena que ilustra esta seção precisam 

sentir, entender, a profunda (inter)dependência na qual estão entrelaçados, visto que, só assim, 

desmontariamos “a fantasia do indivíduo capaz de se tornar um empreendedor de si mesmo em 

condições de precariedade acelerada, se não de indigência”, em um momento em que “se cria 

a perturbadora suposição de que as pesssoas podem, e devem, agir de maneira autônoma sob 

condições nas quais a vida se tornou insuportável.” (BUTLER, 2018, p.22) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

CONCLUSÕES 

 

Este trabalho teve como finalidade compreender alguns dos principais conceitos que 

perpassam as obras da filósofa Judith Butler. Entre eles, buscamos melhor desenvolver os 

conceitos de gênero, performance e precariedade. Para tanto, iniciamos resgatando o conceito 

de mulher presente na primeira e segunda onda do feminismo. Este intento se tornou necessário, 

pois foi a partir dele que encontramos a gênese teórico-metodológica do conceito de gênero, o 

qual se formou na segunda onda do movimento feminista, a partir do Segundo Sexo de Simone 

de Beauvoir.  

Feito isto, passamos para o segundo capítulo, onde apresentamos a crítica de Judith 

Butler à categoria de identidade de gênero, principalmente em suas obras Problemas de gênero: 

feminismo e subversão de identidade (2003) e Corpos que importam: os limites discursivos do 

sexo (2019).  

Observamos que a autora trás algumas considerações conceituais importantes, na 

medida em que tensiona com a identidade de gênero, tal como vinha se desenvolvendo desde a 

segunda onda do feminismo, cujo conceito, em termos práticos, mostrava-se incompleto, visto 

que a identidade de gênero mesma, além de excluir os corpos abjetos, sem conformidade com 

o sistema sexo/gênero, não seria capaz de formar, em um contexto mais amplo, alianças 

políticas num sentido ético, buscando formas de viver conjuntas. 

Decorrente disto, no segundo capítulo do trabalho, apresentamos como a autora, ao se 

apoiar em uma forma genealógica de comprensão da realidade, mostra-nos que, qualquer que 

seja a identidade, a mesma nunca será uma identidade com um pressuposto essencialista, mas, 

ao contrário, será sempre uma identidade perfomativamente formada, sendo o caso da 

personagem Divine do filme Femaly Trouble, uma alegoria do gênero mulher, que explicita o 

caráter imitativo do próprio gênero.  

Entendemos que todo este interesse na desconstrução da identidade se deu em Butler 

uma vez que esta, desde o início, buscava não somente tensionar os enquadramentos nos quais 

as identidades estão imersas, mas, fundamentalmente, compreender os mecanismos de poder 

que formam tais enquadramentos e, portanto, questioná-los.  

Derivado disto, buscamos, no terceiro e último capítulo, compreender como tais 

enquadramentos são formados e quais são os limites para uma política que tem como eixo 

central a política de identidade, esta que muitas vezes reivindica o reconhecimento sem se 

perguntar dos mecanismos de inteligibilidade que formam a cena do reconhecimento. 



88 
 

Para tanto, fizemos uso de algumas de suas obras, dentre as quais Relatar a si mesmo 

(2019), Vida precária: os poderes do luto e da violência (2019), Quadros de guerra: quando a 

vida é passível de luto? (2019) e Corpos em Aliança e políticas das ruas: notas para uma teoria 

performativa de assembleia (2018).  

Constatamos nestas obras que, como observa Butler, uma política de identidade por si 

só não é capaz de fornecer uma concepção de vida ético-política acerca do significado de viver 

juntos, visto que, na maioria das vezes, temos de viver com pessoas que não escolhemos e/ou 

com que não desejamos viver. Para alcançar aquele objetivo, Butler propõem o seu conceito de 

vida precária, esta que está fundada na vulnerabilidade inerente a todo e qualquer ser vivo, seja 

ele humano ou não.  

Vimos que a vulnerabilidade dos corpos são constituintes de nossa vida de tal forma que 

o pressuposto de auto-suficiência embutido na racionalidade neoliberal se mostra falso, pois é 

na relação com um outro que não apenas formamos a contituição de um eu (em um sentido 

hegeliano de formação da consciência), como é com este outro que nos despossuímos, que 

perdemos uma dimensão de nós mesmos, num processo necessário para a formação do nosso 

eu.  

Dentro deste espectro, vimos ainda como a categoria de luto se torna central no 

pensamento da autora, visto que será a capacidade de sentir a perda do outro que irá forjar em 

nós a responsabilidade ética para com o outro, dado o caráter inerentemente precário das nossas 

vidas, as quais podem, caso não sejam prezadas, cuidadas, tornar-se violadas, ou mesmo mortas 

(extintas).  

O não sentimento de luto para com este outro corpo acabará não apenas escamoteando 

o que há de vivo nestas vidas, como também acabará, em última instância, fazendo com que, 

corriqueiramente, justifiquemos o que a autora chama de violência ética, que é justamente este 

não (re)conhecimento do que há de precário neste outro que comigo se relaciona e que me 

constitui enquanto ser ontologicamente situado.  

Diante de todo este trajeto teórico-conceitual, seguimos a proposição ético-política de 

Judith Butler, que sugere a formação de alianças entre a performatividade e precariedade, isto 

porque Butler reconhece que uma política de identidade, apesar de se tornar uma questão de 

vida ou morte para corpos sem conformidade de gênero, não é capaz de forjar uma forma de 

vida mais ampla, na dimensão do significado do viver de forma conjunta. 

 
 

 



89 
 

REFERÊNCIAS 

 

ABREU, Maria Zina Gonçalves de. Luta das Mulheres pelo Direito de Voto. Movimentos 

sufragistas na Grã-Bretanha e nos Estados Unidos. Arquipélago – Revista da Universidade 

dos Açores. Ponto Delgada, 2ª série, VI, 2002. Disponível em: 

http://hdl.handle.net/10400.3/380 

 

ANDRÉIEVNA, Anna. Algumas palavras sobre o feminismo. A revolução das mulheres: 

emancipação feminina na Rússia soviética. São Paulo: Boitempo, p. 18-19.  

 

ALVES, Branca Moreira; PITANGUY, Jacqueline. O que é feminismo. Rio de Janeiro. 

Brasiliense, 1982. 

 

BENHABIB, S., BUTLER, J., CORNELL, D., Debates feministas: um intercâmbio 

filosófico. Editora Unesp, 2019.  

 

BOMBA, Pedro. Encruzilhada. Disponível em: < 

https://jenipapoproducoes.wixsite.com/jenipapo/poesia> Último acesso 12/03/2020 

 

BROWN, Wendy. Nas ruinas do liberalismo: a ascensão da política antidemocratica no 

ocidente. São Paulo. Editora Politeia. 2020. 

 

BROWN, Wendy. Cidadania Sacrificial: neoliberalismo, capital humano e políticas de 

austeridade. Editora: Zazie. Tradução Juliana Biachi, São Paulo. 2018.  

 

BROWN, Wendy. Néo-libéralisme et fin de la démocratie. Vacarme, n. 4, p. 86-93, 

2004. 

 

BUTLER, Judith. Fundamentos contingentes: o feminismo e a questão do “pós-

modernismo. cadernos pagu, n. 11, p. 11-42, 1998. 

 

BUTLER, Judith. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira. 2019. 

 

BUTLER, Vida precária: Os poderes do luto e da violência. São Paulo: Autêntica. 2019. 

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão de identidade. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2003.  

 

BUTLER, Corpos em aliança e a política das ruas: notas para uma teoria performativa de 

assembleia. Editora José Olympio, 2018.  

 

BUTLER, Judith. Subjects of desire: Hegelian reflections in twentieth-century France. 

Columbia University Press, 2012. 

 

BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo. Autêntica, 2015. 

 

BUTLER, Judith. Atos Performativos e Constituição de Gênero: um ensaio sobre 

fenomenologia e teoria feminista. n.78. Caderno de Leitura. Chão de Feira. 2018. 

http://hdl.handle.net/10400.3/380
https://jenipapoproducoes.wixsite.com/jenipapo/poesia


90 
 

 

BUTLER, Judith. O clamor de Antígona : parentesco entre vida e morte. Florianópolis. Editora 

da UFSC, 2014.  

 

BUTLER, Judith; BRETAS, Tradução de Aléxia Cruz. Pode-se levar uma vida boa em uma 

vida ruim?. Cadernos de Ética e Filosofia Política| Número, v. 33, p. 213, 2018.  

 

CHAPERON, Sylvie. Simone de Beauvoir, cinquante ans après. Le monde diplomatique, jan. 

1999. Disponível em: < https://www.monde-diplomatique.fr/1999/01/CHAPERON/2672> . 

Acesso em 02/02/2020 

 

CULT. A psicanálise entre feminismo e feminismos: velhas discordias, novas aproximações. 

São Paulo, n. 238, 2018.  

CULT. O feminino de ninguém: as desconstuções teóricas sobre libido, amor, gênero e 

maternidade. São Paulo, n. 243, 2019.  

 

SEVERI, Fabiana Cristina. Legislação familiar soviética e utopias feministas. Revista Direito 

e Práxis, 2017, 8.3: 2295-2313. 

 

DARDOT, Pierre; LARVAL, Christian. A nova razão do mundo. Boitempo editorial. 2017. 

 

DE BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo, Livro I. Rio de Janeiro. Nova Fronteira.  2016.  

 

DE BEAUVOIR, Simone. O segundo sexo, Livro II. Rio de Janeiro. Nova Fronteira.  2016.  

 

DE BEAUVOIR, Simone. Balanço Final. Rio de Janeiro. Nova Fronteira. 1982 

 

DE OLIVEIRA COSTA, Albertina et al. Pensamento Feminista Brasileiro: Formação e 

contexto. Bazar do tempo. p. 109-134, 2019. 

 

DE HOLLANDA, Heloísa Buarque. Explosão Feminista: arte, cultura, política e universidade. 

Editora Companhia das Letras. 2018.  

 

FLORES, Maria Bernardete Ramos. O pensamento antifeminista: a querela dos sexos. História 

Revista, v. 9, n. 2, p. 4, 2004. 

 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder: organização e tradução de Roberto Machado. Rio 

de Janeiro: Edições Graal, v. 4, 1979. 

 

FOUCAULT, Michel. Nascimento da biopolítica: curso dado no Collège de France (1978-

1979). Martins Fontes, 2008. 

 

FRASER, Nancy. O feminismo, o capitalismo e a astúcia da história. Mediações-Revista de 

Ciências Sociais, v. 14, n. 2, p. 11-33, 2009. 

 

FRASER, Nancy. BUTLER, Judith ¿Reconocimiento o redistribuición. Um debate entre 

marxismo y feminismo. Madrid, Traficantes de Sueños y New Left Review em Español, 2016. 

 

https://www.monde-diplomatique.fr/1999/01/CHAPERON/2672


91 
 

FRASER, Nancy; NICHOLSON, Linda. Crítica social sin filosofía: un encuentro entre el 

feminismo y el posmodernismo. Nicholson, Linda, comp. Feminismo/Pormosdernismo. 

Buenos Aires: Feminaria, 1992. 

 

FRASER, Nancy. Da redistribuição ao reconhecimento. Dilemas da justiça na era pós, 2001. 

FRASER, Nancy. Reconhecimento sem ética?. Lua Nova: Revista de Cultura e Política, n. 70, 

p. 101-138, 2007. 

 

FREUD, Sigmund. Obras Completas: Três ensaios sobre A teoria da sexualidade, análise 

fragmentária de uma histeria (" O caso Dora") e outros textos:(1901-1905). Companhia das 

Letras, 2016. 

 

FREUD, Sigmund. Luto e melancolia. Editora Cosac Naify, 2014. 

 

GOLDMAN, Wendy. Mulher, Estado e Revolução. São Paulo: Boitempo, 2015. 

 

GUADALUPE, Magda. Os feminismos e suas ondas. Revista Cult. n. 219. p. 32-35, 2016 

 

GUADALUPE, Magda. O pensamento filosófico feminista de Simone Beauvoir. Revista Cult. 

n. 207, p. 10-13. 2018.  

 

HALL, Stuart; WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 

culturais. Editora Vozes, 2005. 

 

HANISCH, Carol. Lo personal es politico. Ediciones Feministas Lúcidas, traducion libre Insu 

Jeska. Recuperado de Versión em español, 2016.  

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich; MENESES, Paulo; DE LIMA VAZ, Henrique Cláudio. 

Fenomenologia do espírito. 1992. 

 

HEINÄMAA, Sara. Toward a phenomenology of sexual difference: Husserl, Merleau-Ponty, 

Beauvoir. Rowman & Littlefield Publishers, 2003. 

 

HONNETH, Axel. Reificação: um estudo de teoria do reconhecimento. Editora UNESP, 2020. 

 

IANNINI, Gilson. Libido não tem gênero. Edição Especial. n. 10, p. 21-25, 2019 

 

INES, Juana. Hombres Necios. Disponível em < https://ciudadseva.com/texto/hombres-necios-

que-acusais/ >  Último acesso: 02/06/2020. 

 

JOHANSON, Izilda. A dimensão ética de Simone de Beauvoir. Revista Cult. Edição Especial. 

n. 10, p. 9 -13, 2019 

 

KAY, J. The Adoption Papers. Newcastle. Bloodaxe, 1991 

 

KOLLONTAI, Alexandra. Autobiografia de uma mulher comunista sexualmente emancipada. 

São Paulo. Editora Sundermann, 2007.  

 

https://ciudadseva.com/texto/hombres-necios-que-acusais/
https://ciudadseva.com/texto/hombres-necios-que-acusais/


92 
 

KOLLONTAI, Alexsandra. A mulher trabalhadora na sociedade contemporânea. A revolução 

das mulheres: emancipação feminina na Rússia soviética. São Paulo: Boitempo, p. 150-159, 

2017. 

 

LAURETIS, Teresa de. Teoria Queer, 20 anos depois: identidade, sexualidade e política. 

Pensamento feminista: conceitos fundamentais. Rio e Janeiro: Bazar do tempo, 2019, p. 396-

409.   

 

LIMA, Constância Lima. Feminismo: uma história a ser contada. Pensamento Feminista 

Brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, p.25-47. 

 

LUIZA, Maria. Usos e desusos do conceito de gênero. Revista Cult. n. 219. p. 36-39, 2016.  

MAFFÍA, Diana. Socialismo y liberalismo en la teoría política contemporánea. BORON, 

A.(Comp.). Filosofía política contemporánea. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales, p. 173-177, 2004. 

 

MOREIRA, Branca. A luta das sufragistas. Pensamento Feminista Brasileiro: formação e 

contexto. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, p. 49-63. 2019 

 

MONTEIRO, Kimberly Fariase; GRUBBA, Leilane Serratine. A luta das mulheres pelo espaço 

público na primeira Onda do feminismo: de suffragettes às sufragistas. Direito e 

desenvolvimento, v. 8, n. 2, p. 261-278, 2017. 

 

PEREIRA, Artur Oriel. O que é lugar de fala?. Leitura: Teoria & Prática, v. 36, n. 72, p. 153-

156, 2018. 

 

PIMENTEL, Marina. Ler Judith Butler: sujeito, desidentificação, performatividade. Revista 

Princípios, v. 27, n. 52, 2020 

 

PINTO, Céli Regina J. Uma história do feminismo no Brasil. 2003. 

 

PRECIADO, Paul B. O que é a contrassexualidade. Pensamento feminista: conceitos 

fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. 

 

PRINS, Baukje; MEIJER, Irene Costera. Como os corpos se tornam matéria: entrevista com 

Judith Butler. Revista estudos feministas, v. 10, n. 1, p. 155-167, 2002. 

 

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. Pólen Produção Editorial LTDA, 2019. 

 

RODRIGUES, Carla. Butler e a desconstrução do gênero. Revista Estudos Feministas, v. 13, 

n. 1, p. 179-183, 2005. 

 

RODRIGUES, Carla. Para além do gênero: anotações sobre a recepção da obra de Butler no 

Brasil. Em Construção: arquivos de epistemologia histórica e estudos de ciência, n. 5, 2019. 

 

RODRIGUES, Carla. Tornar-se mulher. Revista Cult, n. 207, p. 16-17. 2015 

 

ROVERE, M. (Orgs) Arqueofeminismo: mulheres filósofas e filósofos feministas. São Paulo: 

n-1 edições, 2019 

 



93 
 

RUBIN, Gayle. O tráfico de mulheres: notas sobre a “economia política” do sexo; tradução 

Christine Rufino Dabat, Edileusa Oliveira da Rocha e Sonia Corrêa. Edição SOS Corpo: Recife, 

1993. 

 

SAFATLE, Vladimir. Por um conceito antipredicativo de reconhecimento. Lua Nova: Revista 

de Cultura e Política. n. 94, p. 79-116, 2015 

 

SAFATLE, V. Dos problemas de gênero a uma teoria da despossessão necessária: ética, 

política e reconhecimento em Judith Butler. Posfácio do livro de Judith Butler. Relatar a si 

mesmo. 2015. 

 

SAFATLE, Vladimir. Do uso da violência contra o Estado ilegal. In: SAFATLE, V.; TELES, 

E. (Org.). O que resta da ditadura.São Paulo: Boitempo, 2010. 

 

SALIH, Sara. Judith Butler e a teoria queer. Autêntica, 2016 

 

SARTRE, Jean Paul. O existencialismo é um humanismo. Petrópolis. Vozes de bolso. 2018 

 

SCHNEIDER, Graziela. A revolução das mulheres: emancipação feminina na Rússia Soviética. 

São Paulo: Boitempo, 2017. 

 

TORRANO, Luisa Helena. O campo da ambivalência: poder, sujeito, linguagem e o legado de 

Michel Foucault na filosofia de Judith Butler. 2010. Tese de Doutorado. Universidade de São 

Paulo. 

  

 


	037980b1fafeb23f37f27d7434753f8bbb2bda00937ebec28c5f2334bb910085.pdf
	fcb8af77f331c690dafa20dc817a4464867fa21d34ec3971025954b68368133f.pdf
	75c2b660c930b793f81a2e3c51baaeb26250c04dc414e8436ed278cf277e8ad1.pdf
	037980b1fafeb23f37f27d7434753f8bbb2bda00937ebec28c5f2334bb910085.pdf

