
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LITERATURA E ARTES 

COORDENAÇÃO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

ROGERIO GALDINO TRINDADE 

 

  

 

 

 

 

A HISTÓRIA E SUA SOMBRA:  

O PROBLEMA DA HISTÓRIA ENTRE DILTHEY E HEIDEGGER  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020 

  



1 

 

ROGERIO GALDINO TRINDADE 

 

 

 

 

 

 

 

A HISTÓRIA E SUA SOMBRA: 

O PROBLEMA DA HISTÓRIA ENTRE DILTHEY E HEIDEGGER 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da Universidade Federal 

da Paraíba como requisito final para a obtenção do 

título de Mestre em Filosofia, sob a orientação do 

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020 

  



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



3 

 

 

  



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para Romero, Maria e Manuel (In memorian). 

  



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Toda historiografia calcula o futuro a partir das 

imagens do passado que lhe define o presente. A 

historiografia é, assim, a constante destruição do 

futuro e da relação historial com o advento do que é 

destinado” 

Martin Heidegger, A Sentença de Anaximandro, 

trad. Ernildo Stein, in: Os Pré-socráticos, 1 ed. São 

Paulo: Abril S. A. Cultural e Industrial, 1973, p. 28 

(Coleção Os Pensadores). 

  



6 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À Universidade Federal da Paraíba, especialmente ao corpo docente e servidores do 

Programa de Pós-graduação em Filosofia desta universidade.  

À minha família pelo apoio e paciência. Em especial, à minha mãe, pelo esforço sem 

tamanho e o amor maior ainda com que me ajudou. E à minha prima, Joelma, pelo amor fraterno 

e o cuidado oferecido nesta etapa de minha vida.   

A todos os amigos pela força e companhia. Em especial a Lucas e Aurélio, pela 

rivalidade saudável, pelos ouvidos pacientes e incentivo constante.  

Ao meu caríssimo orientador Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos, pela paciência, 

ajuda e pelos conselhos tão valiosos. 

A todos os professores que contribuíram de alguma forma com a minha formação. Em 

especial, à Prof. Dr. Josali do Amaral (IFPB) por ter me ensinado sobre a existência da filosofia.  

Aos órgãos de financiamento a pesquisa no Brasil. Em especial, à CAPES que, através 

de grandes lutas, oferece ainda a oportunidade para estudos como este.  

  



7 

 

RESUMO 

 

O trabalho procura trazer a “questão histórica” para o horizonte de uma reflexão filosófica, ou 

seja, reconhecer na “historicidade [Geschichtlichkeit]” o âmbito fundamental de 

questionamento daquilo que é propriamente histórico. “Historicidade” é a possibilidade de 

atualização de si-mesmo do ser-aí histórico. O termo cunhado por Martin Heidegger a partir da 

palavra alemã “Geschichtlich” (História) destoa do uso comum germânico da palavra como 

sinônimo de “Historie” (historiografia/ciência história). Através desse termo, o filósofo aponta 

para aquilo que perfaz a possibilidade de articulação essencial de nossa condição histórica de 

ser em um mundo. Não é apenas porque fazemos livros de história que possuímos uma história 

nós próprios. Antes, somos históricos porque nos deparamos com uma realidade que, de certa 

forma, foi herdada, mas que se abre como possibilidades vindouras a serem continuadas, 

elaboradas ou superadas, isto é, apropriadas ou não. Conseguintemente, a história deve ser 

considerada a partir de seu âmbito essencial: surgir como fundamento do estar lançado próprio 

ao ser humano em um destino. Diferente da simples ciência factual, a historicidade, enquanto 

constituinte fundamental de cada um de nós, seres históricos, é uma forma de experiência do 

tempo que nos atualiza e nos lança nas possibilidades próprias e impróprias de nossa existência. 

Assim, no presente trabalho, nos limitamos a uma articulação conceitual introdutória da questão 

histórica do ser nos pensamentos de Wilhelm Dilthey e Martin Heidegger.  

 

Palavras-chave: História, Historicismo, Historicidade, Ontologia, Destino. 

 

  



8 

 

ABSTRACT 

 

The work seeks to bring the “historical question” to the horizon of a philosophical reflection, 

that is, to recognize in “historicity [Geschichtlichkeit]” the fundamental scope of questioning 

what is properly historical. “Historicity” is the possibility of updating oneself of being as 

historical being-there. The term coined by Martin Heidegger from the German word 

“Geschichte” (History) is different from the common Germanic use of the word as a synonym 

for “Historie” (historiography/historical science). With the word "historicity", Heidegger 

points to what makes up the possibility of essential articulation of our historical condition of 

being in a world. It is not just because we make history books that we have a history ourselves. 

Rather, we are historical because we are faced with a reality that, in a way, was inherited, but 

that opens up as future possibilities to be continued, elaborated or overcome, that is, appropriate 

or not. Consequently, history must be considered from its essential scope, that is, to appear as 

the foundation of being launched proper to the human being in a destination. Unlike simple 

factual science, history, as a fundamental constituent of each of us, historical beings, is a form 

of time experience that updates us and launches us into the proper and inappropriate possibilities 

of our existence. Thus, in the present work, we limit ourselves to an introductory conceptual 

articulation of the historical question of being in the thoughts of Wilhelm Dilthey and Martin 

Heidegger. 

 

Keywords: History, Historicism, Historicity, Ontology, Destination. 

  



9 

 

Sumário 

Introdução ............................................................................................................................... 10 

1 O Historicismo Alemão: A Escola Histórica e o Relativismo ........................................... 17 

1.1 A Herança Iluminista e as Origens do Pensamento Historicista ......................................... 20 

1.2 A História Universal segundo Leopold von Ranke ............................................................ 26 

1.3 As fases do Historicismo segundo Herbert Schnädelbach.................................................. 31 

2 O Problema da História no Pensamento de Wilhelm Dilthey ......................................... 37 

2.1 A Crítica da Escola Histórica e a Tarefa do Pensamento .................................................... 38 

2.1.1 A Consciência Histórica e o Naturalismo Científico .................................................. 39 

2.1.2 A Tarefa de Fundamentação Filosófica da Intuição Histórica .................................... 42 

2.2 A autoconsciência do Relativismo ...................................................................................... 47 

2.3 O conceito de “vida” proposto por Dilthey ........................................................................ 53 

3 Uma Questão Fenomenológica sobre a História: O primeiro Heidegger e a Consideração 

da Historicidade ....................................................................................................................... 59 

3.1 A Desconstrução Fenomenológica de Dilthey e a Possibilidade de uma Hermenêutica da 

Facticidade ................................................................................................................................ 59 

3.2 A Historicidade como Horizonte Interpretativo Privilegiado na Problemática Existencial do 

Ser-aí ......................................................................................................................................... 71 

3.2.1 O Ser-aí como Subjetividade “Especial”: A Estrutura Compreensiva do Fenômeno de 

Ser ............................................................................................................................................. 78 

3.2.2 O Ser-aí como Ser-no-mundo: A Estrutura Factual do Acontecimento de Mundo ..... 84 

3.2.3 O Ser-aí como Historicidade: a Estrutural Existencial da Questão Histórica ........... 100 

3.2.4 A Historicidade Própria ao Ser-aí Humano: Considerações da Correspondência entre 

Dilthey e o Conde Yorck ........................................................................................................ 115 

Conclusão .............................................................................................................................. 123 

Referências ............................................................................................................................ 127 

 

   



10 

 

INTRODUÇÃO  

 

 

 

Nossa investigação se posiciona na tensão entre o pensamento de Wilhelm Dilthey e 

Martin Heidegger ou, grosso modo, na tensão entre a história e a filosofia no final do século 

XIX e início do XX. O interesse é colocar-nos no horizonte de possibilidade da “meditação 

histórica” (geschichtliche Besimmung) tal como anunciada por Martin Heidegger, a saber, no 

questionamento guiado por uma relação compreensiva com a primazia ontológica que 

caracteriza o Ser-aí (Dasein)1 como aquele ente que está originariamente lançado na história 

através de um destino. Não temos, porém, a pretensão de corrigir o trabalho de nenhum 

historiador. Ao contrário, como procuraremos ilustrar ao longo do trabalho, uma pergunta 

filosófica sobre o que é o “histórico” se mantém mais firme em seu caminho na medida em que 

compreende sua investigação para além do simples método historiográfico de uma possível 

ciência positiva dos fatos. Para tanto, o que deve nos guiar é a consideração do “histórico” 

enquanto “historicidade”, ou seja, desde o que lhe é essencial do ponto de vista da ontologia 

heideggeriana, a saber, do “acontecer histórico” do Ser-aí (Dasein) em sua temporalidade 

existencial. A historicidade (Geschichtlichkeit) é o que perfaz, de modo essencial, o ser-

histórico do Ser-aí, ela é a possibilidade temporal de atualização deste ente em sua 

temporalidade própria. Portanto, ela diz respeito ao âmbito ontológico a partir do qual o Ser-aí 

está lançado como “primeiramente histórico” (HEIDEGGER, 2006, p. 473 [381]).  

Uma pergunta sobre a “historicidade”, por fim, se relaciona com as ciências factuais 

(historisch) e com a historiografia (Historie) apenas na medida em que questiona a 

possibilidade e a origem do modo científico de descoberta dos fatos históricos: “É somente a 

partir do modo de ser da história, a historicidade, e de seu enraizamento na temporalidade que 

                                                 
1 O termo “Ser-aí” (Dasein) constitui a unidade reflexiva básica no pensamento ontológico heideggeriano. Ele é o 

ente que, disposto existencialmente, é ponto de origem, possibilidade, de todo questionamento. Os caracteres 

ontológicos que distinguem o Ser-aí enquanto “ente privilegiado” são chamados por Heidegger, em função dessa 

diferença especifica, de “existenciais”. Ao mesmo tempo, deve ficar claro que “ente” e “ser” se encontram no Ser-

aí através dos modos de “intepretação” e “compreensão”. Toda investigação só pode ter origem na existência, isto 

é, na pré-disposição do Ser-aí enquanto existente para um ser-no-mundo. É, por isso, que o Ser-aí será, mais a 

frente (especialmente em 3.2.1), caracterizado como o “interrogado” na “questão do ser”. E é por isso também que 

o termo “Ser-aí” pode ser entendido como uma “indicação formal” da estrutura ontológico-temporal da cura: aquilo 

que torna possível a relação primordial entre a mundanidade do mundo (o que) e a existência questionante (o 

“quem”) da existência; neste caso, Ser-aí significa, para Heidegger, o fenômeno do “ser-no-mundo” (3.3.2). 



11 

 

se poderá concluir de que maneira a história pode tornar-se objeto possível da historiografia” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 466-467 [375])2. 

O ensino de história como parte da educação escolar dos jovens foi uma conquista 

francesa: com a criação dos lycées por Bonaparte em 1802, ela se tornou disciplina obrigatória 

no currículo do ensino secundário francês (LE GOFF, 2015, p. 26). Não obstante, no que diz 

respeito ao ensino superior e a investigação acadêmica,  

 

Primeiramente, a História foi reconhecida como um galho independente do 

saber na Alemanha. Foi lá, também, que a história foi ensinada primeiro, e 

onde mais profundamente permeou a vida intelectual como personificação do 

espírito nacional, a despeito das divisões políticas do país. A Reforma deu 

ímpeto adicional a esse movimento.  (LE GOFF, 2015, p. 27)3 

 

Já no século XVI, a História era considerada parte do currículo das universidades 

protestantes de Marburg (1527) e Tübingen (1535-36) (LE GOFF, 2015, p. 28); também foi 

acolhida como parte do currículo acadêmico de Königsberg (1544), Greifswald (1544), Jena 

(1548), Heidelberg (1558), Rostock (1564) e, finalmente, Freiburg (1568). Apesar disso, como 

continua Le Goff (2015, p. 30), foi apenas “no século XIX que a ideia de ciência historiográfica 

adquiriu, ao menos na sociedade ocidental, o seu caráter distintivo”4.  

No século XIX, em meio à crise do sistema hegeliano, é gestado no seio acadêmico 

alemão um novo modo de investigação factual que procura se estabelecer independentemente 

de qualquer influência idealista do discurso filosófico. De espírito extremamente positivista, 

essa ciência factual é marcada, inicialmente, pela “busca objetiva” dos fatos através de seus 

vestígios, os documentos.  A justificativa teórica dos primeiros historiadores do século XIX 

beirava o realismo ingênuo. Isso não evitou, porém, que, nos últimos duzentos anos, as 

chamadas “ciências históricas” tivessem um turbulento e acelerado desenvolvimento.  

Como se vê, o tema das ciências históricas, por ser amplo, deve ser considerado de 

forma estratégica. Qual é, porém, o “fio de Ariadne” que nos conduz através deste labirinto? 

Nossa pergunta é ontológica. Ela, em sua formulação, já nos inscreve dentro dos limites do 

                                                 
2 Acrescentamos à data da edição consultada do livro, o ano de publicação do original e também, entre colchetes, 

a página original. 
3 Original: “History was first recognized as an independent branch of knowledge in Germany. It was there, too, 

that history was first taught and where it most deeply permeated intellectual life as an embodiment of the national 

spirit, notwithstanding the country’s political division. The Reformation gave additional impetus to his 

movement”. Fica implícito que as próximas citações são traduções nossas sempre que o original acompanhar a 

citação como nota de rodapé. 
4 Original: “It was in the nineteenth century, then, that history acquired at least in the Western world, its distinctive 

character”. 



12 

 

pensamento heideggeriano sobre o histórico. Por sua vez, as elaborações de Martin Heidegger 

sobre o sentido da “história” partem do aproveitamento fenomenológico radical da questão que 

vêm à tona na literatura de Wilhelm Dilthey e, principalmente, nos diálogos que manteve com 

o Conde de Yorck: a pergunta sobre o contexto efetivo da realidade histórica. “A discussão 

empreendida acerca do problema da história nasceu da assimilação do trabalho de Dilthey. Foi 

confirmada e consolidada pelas teses do Conde Yorck, dispersas em sua correspondência com 

Dilthey” (HEIDEGGER, 2006, p. 490-491 [397]).  

De um lado, Wilhelm Dilthey se conecta, como herdeiro, aos pensadores e historiógrafos 

alemães que compuseram a chamada Escola Histórica, uma coligação que, durante o século 

XIX, procurou levar a cabo a emancipação da ciência histórica de qualquer pressuposto 

hipotético e metafísico que a conectasse com a filosofia idealista do século anterior. O produto 

deste movimento, enfim, é referido na tradição através da alcunha de historicismo. A 

“emancipação da história dos pressupostos filosóficos” através de uma consideração 

estritamente científica do objeto historiográfico, ou seja, de uma historiografia pragmática, era 

o objetivo primeiro da Escola Histórica e do movimento historicista que ela representava.  

De outro lado, o Conde Paul Yorck de Wartenburg, contemporâneo a Dilthey, reivindica 

em correspondências com o amigo, a herança de outra tradição alemã. O Conde cobra, para o 

“histórico”, uma profundidade que o historicismo parecia perder de vista em sua missão anti-

idealista. O que antecede ontologicamente qualquer consideração científica do resíduo factual 

e, ao mesmo tempo, é origem de toda descoberta histórica, constitui a “historicidade do 

histórico” do ponto de vista de Yorck, isto é, a origem de todo destino e de toda história. Ao 

identificar no “destino” o ponto nevrálgico e secreto de toda possibilidade de abertura do mundo 

como histórico, o Conde se reconecta com a discussão crítica de Nietzsche e também do 

romantismo alemão em sua vertente ilustrada. O elemento fundamental da historicidade 

humana é origem da possibilidade histórica na medida em que dispensa a ação livre do homem 

no campo aberto do destino. Heidegger, quando questiona sobre a constituição ontológico-

existencial da historicidade do Ser-aí, procura justamente o “destino” enquanto abertura para 

os modos próprios e impróprios através dos quais o Ser-aí assume a si mesmo diante das 

possibilidades herdadas e, ao mesmo tempo, vindouras.  

No itinerário entre a compreensão historiográfica da Escola Histórica e a questão 

ontológica de Martin Heidegger guiada pelas investigações do Conde de Yorck, se ilustra, 

mesmo que de forma parcial, o desenvolvimento do conceito de “história” entre o final do 

século XIX e início do século XX na cultura ocidental. Neste período, o lugar reservado à 



13 

 

ciência histórica passou por uma crise fundamental. Enfim, argumentamos que o recorte 

temporal (da Escola Histórica à Heidegger) é suficiente para uma aproximação do lugar de 

questionamento ontológico da “história” no início século XX, do qual somos herdeiros. 

Observar-se-á que utilizamos de forma recorrente no trabalho os termos “historiografia” 

(Historie) e “historicidade” (Geschichtlichkeit) porque estes são cunhados por Heidegger para 

demarcar a diferença conceitual fundamental entre a investigação factual da histórica científica 

e a essência ontológico-temporal do ser que, lançado no destino, é primeiramente histórico.  

Tal como promovido na academia alemã do século XIX, o “método histórico”, em seu 

tom científico, deveria acolher o princípio de objetividade como guia para verificação do 

conteúdo de sua ciência. Para esses historiadores, o princípio objetivo da causalidade histórica 

tem sua origem e justificativa na estrutura factual do próprio mundo. Nas palavras de Leopold 

von Ranke (2010), a preocupação do historiador é puramente factual e causal, ele deve “apenas 

mostrar como realmente se passou [wie es eigentlich gewesen]”. Em consequência, o debate 

acadêmico neste período em torno do método histórico acabou por conceber a “história” como 

um tipo de ciência positiva de caráter neutro e objetivo. É a esta compreensão científica de 

história e seus desenvolvimentos teóricos que Heidegger nomeia com o termo “historiografia” 

(Historie).  

Por outro lado, a preocupação estritamente científica com o objeto da história criou 

distorções que não podiam ser ignoradas nem mesmo pelos herdeiros desta primeira geração 

historicista. Dilthey era um destes herdeiros que já demonstrava sinais de distanciamento do 

positivismo característico da discussão empreendida pelas primeiras gerações da Escola 

Histórica. Ele é um ponto insigne de transição do pensamento historicista positivista do início 

do século XIX para um novo paradigma histórico de investigação; paradigma gestado às 

margens do pensamento acadêmico de divulgação. Em conjunto com as considerações do 

Conde de Yorck e a crítica ao historicismo desenvolvida por autores como Nietzsche, Heidegger 

enxerga em Dilthey o ponto de revolução da pergunta sobre a história do espírito humano. É 

em Dilthey que questão histórica deixa de ter caráter puramente metodológico para tornar-se 

uma investigação sobre o núcleo essencial da história humana enquanto tal, ou seja, sobre aquilo 

que Heidegger aponta com o termo “historicidade” (Geschichtlichkeit). 

Com efeito, o termo “historicidade” é usado para indicar este âmbito de discussão 

ontológico da história, a saber, que ultrapassa qualquer questão simplesmente metodológica 

sobre a historiografia e adentra à consideração fenomenológica, isto é, ontológica, do 

“acontecer histórico” enquanto tal. A mudança não é tão sútil quanto parece: A historiografia 



14 

 

enxerga o âmbito de consideração científica da realidade factual e reconstrói essa realidade 

através dos vestígios objetivos articulados teoricamente. O produto da histórica científica é a 

expressão objetiva da verdade cronológica dos fatos. Ao contrário, a “historicidade” é um modo 

de temporalização do Ser-aí que tem origem na sua temporalidade própria deste ente que, como 

factualidade, dispõe da possibilidade originária de descoberta de toda significância 

historiográfica. Por último, enquanto a história factual moderna possui uma base 

epistemológica e antropológica de compreensão do homem, a ontologia heideggeriana está 

ligada a compreensão ontológica do Ser-aí enquanto existencial. A historicidade heideggeriana 

aponta para o evento da temporalidade própria que circunscreve as possibilidades de atualização 

do Ser-aí enquanto essencialmente histórico.  

Nosso, portanto, trabalho está dividido em três capítulos. O primeiro, “O Historicismo 

Alemão: A Escola Histórica e o Relativismo”, versa sobre o conceito de história tal como 

concebido pelo grupo de historiadores alemães que, conhecidos como Escola Histórica, 

influenciarão de forma decisiva a compreensão ocidental do significado comum de história a 

partir do século XIX. No tópico 1.1, “A Herança Iluminista e as Origens do Pensamento 

Historicista”, procuramos ilustrar brevemente o contexto político e acadêmico que deu vasão a 

compreensão científica de “histórica” no período. De início, trata-se de recriar e ilustrar o 

contexto no qual algo como uma compreensão científica de história, com seu paradigma factual 

objetivo, torna-se raiz para o conceito de “consciência histórica”. Este último termo, porém, 

remonta ao iluminismo e, através dele, ao renascimento ocidental. Em consequência e de modo 

sucinto, levamos a cabo uma breve caracterização do conceito de “história” neste período. No 

tópico 1.2, aproximamo-nos de modo mais especifico da discussão histórica do século XIX e, 

através dos escritos sobre a “História Universal” de Leopold von Ranke, procuramos ilustrar a 

concepção historiográfica defendida pela primeira geração do historicismo Alemão. No tópico 

1.3, “As fases do Historicismo”, utilizamos a tradução espanhola da obra de Herbert 

Schnädelbach, “Filosofia en Alemania (1831 – 1933)” (1991), para desenhar um prospecto 

geral do movimento historicista alemão em seus três momentos constitutivos durante o século 

XIX. A utilidade dessa esquematização é a de ilustrar brevemente o desenvolvimento da 

problemática histórica no pensamento acadêmico alemão até a nomeada “última geração” do 

historicismo, culminando, em nosso trabalho, na figura de Wilhelm Dilthey.  

No segundo capítulo, “O Problema da História em Wilhelm Dilthey”, se iniciam 

considerações de outro tipo: procuramos uma caracterização do pensamento de Dilthey desde 

o ponto de vista de suas próprias reflexões sobre a essência da história. No tópico 2.1 aparece 



15 

 

a crítica de Dilthey à Escola Histórica como primeiro ponto de rompimento com a estrutura do 

método historiográfico de caráter positivista da primeira geração da Escola Histórica, 

enfatizamos a cisão entre essa primeira compreensão historicista da primeira e segunda geração 

historicista e o pensamento diltheyano. O “naturalismo” implícito no empirismo metodológico 

da Escola Histórica é retomado criticamente pelo autor como ponto de partida para uma 

discussão sobre a necessidade de fundamentação das ciências do espírito e do próprio espírito 

humano. No tópico 2.2, atentamos para um traço extremamente interessante do pensamento de 

Dilthey: o fato de que ele se torna progressivamente consciente do relativismo implícito na 

consideração historicista de mundo e tenciona esse relativismo da segunda fase do historicismo 

até a possibilidade de sua superação. Apesar disso, porém, Dilthey parece manter-se no mesmo 

esteio investigativo da Escola Histórica e evita, quando possível, tomar os caminhos abertos 

por sua própria investigação.  

A consciência histórica, que parecia sempre abordar o homem na forma de um 

“ceticismo radical”, é forçada por Dilthey a retornar sobre si mesma e refletir-se em um 

fenômeno mais originário desde o ponto de vista histórico: a Vida. O tópico 2.3, por 

conseguinte, denominamos de “O conceito de vida proposto por Dilthey”; ele tem como sentido 

especificar melhor na literatura de Dilthey o conceito fundamental de “Vida” como núcleo de 

toda experiência histórica. A vida, para ele, não possui uma conotação simplesmente biológica. 

Ao contrário, ela circunscreve de forma totalizante as possibilidades de “experiência de mundo” 

e está no cerne de toda investigação potencial sobre o mundo. Por fim, a experiência humana 

da vida tem o caráter próprio de ser histórica.  

No terceiro e último capítulo, “Uma Questão Fenomenológica sobre a História”, 

procuramos ilustrar as considerações de Martin Heidegger sobre o assunto. O primeiro tópico 

do terceiro capítulo (3.1) busca, em 1920, o primeiro comentário de Heidegger sobre o 

pensamento de Dilthey. Essa preleção, anterior a publicação das correspondências entre Dilthey 

e Yorck em 1924, ilustra perfeitamente a imagem que o jovem Heidegger fazia do trabalho de 

Dilthey e também o modo radical como ele concebia a tarefa fenomenológica de discussão da 

história. Por último, no tópico 3.2, “A historicidade como horizonte interpretativo privilegiado 

na problemática existencial do Ser-aí”, procuramos ilustrar a abertura existencial do problema 

da historicidade na obra de Heidegger no período em torno de Ser e tempo. A estrutura 

ontológica da história, a historicidade, determina o modo de atualização de si mesmo do Ser-aí 

em sua temporalidade e deve ser esclarecida como eixo fundamental de toda possibilidade 



16 

 

histórico-factual positiva. A investigação historiográfica deve ser conduzida até a consideração 

ontológica da existência primordialmente histórica do Ser-aí.  

 Trata-se aqui de contextualizar o pensamento historicista alemão a fim de liberar o 

horizonte propriamente histórico do ser como questão tal como pensada por Heidegger, ou seja, 

dentro de uma atitude onto-fenomenológica. O que se segue, portanto, é a tentativa de 

caracterização do desenvolvimento da historiografia como ciência factual no pensamento 

ocidental. É a esse desenvolvimento científico do significado da história que Heidegger coloca 

em debate na questão ontológica da historicidade do Ser-aí. Em outras palavras, trata-se de uma 

propedêutica à questão histórica do ser no século XX. Caso se efetive, a discussão deve guiar-

nos à umbreira da questão histórica do ser que emerge como “meditação histórica” no 

pensamento de Martin Heidegger e aponta para a “viragem” característica de sua reflexão 

posterior.   

 

  



17 

 

1 O HISTORICISMO ALEMÃO: A ESCOLA HISTÓRICA E O RELATIVISMO 

 

 

 

Para compreender o desenvolvimento das ciências históricas e, em consequência, aquilo 

que se caracterizou como “historicismo”, devemos localizar-nos junto ao pensamento alemão 

do século XIX. Profundamente marcado pela “crise do idealismo e do romantismo”, esse 

período é identificado como ponto de culminância da “intuição histórica” junto ao pensamento 

ocidental. Schnädelbach (1991, p. 135) comenta:  

 

O ano de 1831, da morte de Hegel, se identifica frequentemente com o que se 

chamou, com certa carga melodramática, de “colapso do idealismo”. […] Em 

1832, com a morte do poeta, acabou a chamada “Idade de Goethe”, que, junto 

ao idealismo, havia abrangido o classicismo e o romantismo, e com ela se 

extinguiu o período de relativa uniformidade cultural que houve entre os anos 

de 1770 e 1830.  

 

O chamado “colapso do idealismo” se manifestou de múltiplas formas na mentalidade 

alemã. Na academia, no que diz respeito ao método de investigação, procurou-se uma “teoria 

do conhecimento” suficientemente independente do sistema hegeliano, isto é, livre do 

pressuposto de qualquer absolutismo ideal do espírito. Gadamer (2008, p. 224-225) explica que 

o próprio conceito de “teoria do conhecimento” ilustra a situação no período: 

 

As ciências históricas conferem agora ao problema da teoria do conhecimento 

uma nova atualidade. Isso já se pode comprovar na história da palavra, na 

medida em que a expressão "teoria do conhecimento" aparece somente na 

época pós-hegeliana. Começou a ser usada quando a investigação empírica 

havia desacreditado o sistema hegeliano. O século XIX se converteu no século 

da teoria do conhecimento, pois somente com a dissolução da filosofia 

hegeliana ficou definitivamente destruída a correspondência óbvia de logos e 

ser.  

 

Com o declive da filosofia hegeliana, o “logos idealista” perdeu rapidamente terreno 

para uma intepretação naturalista e empirista do ser. O declínio do idealismo implicava o 

destino de toda a estrutura compreensiva que sustentara a cultura alemã nos últimos 50 anos. O 

                                                 
5 Original: “El año 1832, el de la muerte de Hegel, se identifica a menudo con lo que se ha dado en llamar con 

cierta carga melodramática, ‘el desplome del idealismo’. [...] En 2832, con la muerte del poeta, acabó la llamada 

‘Edad de Goethe’, que, además del idealismo, había abarcado el clasicismo y el romanticismo, y con ella se 

extinguió el periodo de relativa uniformidad cultural habido entre los años 1770 e 1830”.  



18 

 

empenho da academia no início do século XIX de refundar as bases do conhecimento denota, 

portanto, o panorama comum à mentalidade revolucionária do período.  

Em nosso trabalho procuramos acompanhar a maneira como, no afã de superação do 

idealismo hegeliano, o movimento positivista vívido pelas ciências históricas neste período não 

conseguiu cumprir seu objetivo, isto é, conquistar uma estrutura hermenêutica sólida o 

suficiente para garantir algo como uma compreensão do sentido universal da história humana. 

Longe de realizar sua meta, a atitude positivista teve efeito contrário, instaurou como crise a 

possibilidade de debate da própria realidade do método científico, principalmente em relação 

ao objeto das ciências humanas. A crise – crise em relação à possibilidade de um “objeto 

absoluto do conhecimento” – revela a si mesma como relativismo (Relativismus). O termo 

“relativismo” não indica apenas o ceticismo em sentido amplo, mas a condição própria ao 

“homem moderno”, herdeiro da crise idealista do conhecimento e que, com isso, carrega as 

possibilidades que são próprias a sua época. 

A “crise do idealismo” coloca em cheque não apenas o domínio da razão (logos) como 

disposição absoluta do conhecimento humano, mas também a crença de que qualquer outro 

ideal pode ocupar o lugar deixado vago pela razão e estabelecer, por assim dizer, outro tipo de 

relação entre o “conhecimento” e a “verdade”. É a este cenário que se fazemos alusão com o 

termo “relativismo”: a descrença em qualquer possibilidade de fundamento para o 

conhecimento, isto é, a negação do ideal que sustém a possibilidade de conhecermos a verdade 

propriamente dita segundo um princípio determinado. Para o relativista algo pode ser válido 

em um contexto, mas nunca absolutamente verdadeiro. A filosofia não pode mais ter nenhum 

fundamento metafísico, ela deve ser “ciência primordial” apenas no sentido de que investiga a 

estrutura de todas as ciências particulares, ela é uma “teoria do conhecimento”. Cabe investigar 

até que ponto o problema da verdade se expressa como “problema da validade do 

conhecimento” e se essa colocação foi profunda o suficiente para lançar mão de uma nova 

compreensão do conhecimento ou, mesmo, se partiu já de um distanciamento do fenômeno 

enquanto tal.  

Existem tantos aspectos de Relativismo quantos tipos particulares de ciência no século 

XIX, no presente trabalho falamos de um tipo específico de relativismo: o historicismo. Sendo 

um ente estritamente histórico, a compreensão do homem deriva de seu contexto histórico de 

tal modo que é impossível haver apenas um princípio para o conhecimento. Para o historicismo, 

a verdade depende de sua época: não há verdades absolutas, mas narrativas que são aceitas ou 

não em determinado momento da história. O conceito de “consciência histórica” e seu 



19 

 

desenvolvimento está intimamente ligado a esse tipo especificamente histórico de relativismo. 

A “consciência histórica”, na medida em que se desenvolveu como conceito em nossa cultura, 

pressionou a compreensão geral de mundo até o estado de relativismo cultural extremo: 

“bárbaros com convicções ou relativistas refinados” (SCHNÄDELBACH, 1991, p. 50). Essa 

atitude relativista que caracteriza o pensamento histórico alemão do início do século XIX é 

personificada pelos pensadores que se reuniram em torno da chamada Escola Histórica.  

A estrutura de investigação proposta é a seguinte: primeiro, ilustrar o processo através 

do qual o historicismo, na figura da Escola Histórica, buscou abandonar qualquer idealismo 

filosófico para enfatizou o caráter objetivo, factual e estritamente relativo do saber 

historiográfico (Cap. 1). Assim desenvolvida, a discussão guiará o conceito de “história” até o 

que é investigado no campo da meditação diltheyana sobre a realidade histórica do homem 

(Cap. 2). Por último, considerar o conceito de “historicidade” tal como desenvolvido na 

primeira fase do pensamento de Heidegger (Cap. 3).   

A pretensão intelectual da Escola Histórica era conseguir, abandonando qualquer 

apriorismo filosófico, entender a história de fato: 

 

A Escola propunha observar e compreender o individual histórico em sua 

individualidade e em cada momento concreto, o que significa: descartar o 

projeto de descobrir conexões possíveis, ainda mais, isso é uma exigência, 

pois o método baseado na observação e compreensão só é possível quando se 

pode demonstrar o processo pelo qual as coisas se desenvolveram […]. Em 

todo caso, a condição indispensável para o estabelecimento de alguma relação 

entre as individualidades históricas é que essa se desprenda da observação da 

história e não de leis previamente estabelecidas; do mais, são aceitas hipóteses 

explicativas. A “observação” foi, para a Escola Histórica, o princípio que 

separava essencialmente a atitude científica da especulação filosófica no 

campo da história. (SCHNÄDELBACH, 1991, p. 596). 

 

A Escola Histórica é um importante ponto de inflexão da compreensão científica de 

mundo e deve ser o assunto do presente capítulo. Em primeiro lugar, trata-se de rastrear 

brevemente a origem espiritual do conceito de “consciência histórica” e sua cristalização final 

na forma científica de Historicismo (1.1); em segundo lugar, devemos exemplificar a pretensão 

destes historiadores e sua compreensão de mundo através da interpretação da ideia de “história 

                                                 
6 No original: “La Escuela proponía observar y comprender lo individual histórico en su individualidad y en cada 

momento concreto, lo que no significa descartar del plano el descubrimiento de posibles conexiones, es más, lo 

requiere, ya que el método basado en observar y comprender sólo es posible cuando puede demostrar cómo 

llegaron a desarrollarse las cosas […] En todo caso, condición indispensable para el establecimiento de alguna 

relación entre las individualidades históricas es que ésta se desprenda de la observación de la historia y no de leyes 

previamente establecidas; todo lo más, se admiten hipótesis explicativas. La observación fue para la Escuela el 

principio que separa esencialmente la actitud científica de la especulación filosófica en materia histórica.”  



20 

 

universal” apresentada por Leopold von Ranke (1.2); por último, acompanhamos a indicação 

de Schnädelbach e dividimos o Historicismo em três fases distintas, marcando cada um destes 

estágios como consequência necessária do anterior (1.3). Cada fase do historicismo, em 

consequência, deve ser compreendida como momento de transição entre o problema da simples 

historiografia e a investigação filosófica da historicidade.  

Considerados em sua unidade, os tópicos que seguem procuram ilustrar o cenário geral 

que propiciou ao pensamento histórico florescer na cultura alemã do século XIX como 

discussão metodológica acerca da forma de condução das ciências particulares do homem e da 

sociedade. Nos permitirá também notar com maior clareza a fase em que, através de uma 

progressiva autoconsciência do problema do relativismo, o próprio historicismo descobriu a 

necessidade de uma fundamentação filosófica própria. A última fase do pensamento histórico 

alemão se expressa através da figura de Wilhelm Dilthey e deve ser compreendida em seu valor 

positivo, isto é, como porta de entrada para o âmbito de discussão do problema da 

“historicidade”. De início, devemos discutir brevemente o cenário político-cultural que serve 

de ponto de partida para o pensamento histórico alemão.  

 

 

1.1 A Herança Iluminista e as Origens do Pensamento Historicista 

 

Nos estágios iniciais do método histórico o que está em jogo é a liberdade de 

interpretação e observação do mundo. A vontade iluminista de completa autonomia do saber 

diante de qualquer princípio dogmático continua vigente através do século XIX. Assim, também 

a Historie, como ciência historiográfica, busca a emancipação do “homem” das formas 

dogmáticas da tradição metafisica do conhecimento. A “observação metódica” é enfatizada em 

detrimento da “autoridade revelada”; o método utilizado deve ser científico-crítico, isto é, 

buscar a validade de seu objeto fora de qualquer esquematismo dogmático tradicional. Pode-se 

entender esse processo como secularização: a história é interpretada como tendo sido, até então, 

alienada de si mesma, na medida em que seus postulados foram derivados de princípios 

absolutos e, por consequência, a-históricos7. A tarefa seria, então, encontrar outro modo de 

                                                 
7 Essa secularização não significa, porém, um ateísmo irrestrito. Em muitos casos, a figura de Deus continua a 

desempenhar importante papel na concepção de mundo dos historiadores; de qualquer forma, a ideia de “Deus’ 

não é mais tomada como princípio dogmático a partir do qual o método histórico deve ser organizado. Enfim, a 

história não deve subordinar-se a nenhum princípio filosófico ou teológico (cf. RANKE, 2010, pp. 204-205): “[...] 

o filósofo, partindo de um lugar completamente diferente, de uma verdade descoberta de uma maneira que lhe é 

própria, constrói a totalidade da História – como se ela tivesse de ser reduzida a partir de seu conceito de 



21 

 

fundamentação da verdade histórica e estabelecer seus princípios metodológicos de forma 

científica e independente. Assim, uma pergunta sobre o historicismo é uma pergunta sobre a 

“verdade histórica” e sobre o paradigma fundamental que sustêm tal verdade. 

 

Com o fim da Idade Média teve início a emancipação das ciências particulares. 

No entanto, a ciência da sociedade e a ciência histórica continuaram por um 

longo tempo, até o cerne do século passado, a serviço da metafísica. Sim, para 

essas ciências, o poder crescente do conhecimento da natureza teve como 

consequência uma nova relação de submissão, que não foi menos opressora 

do que a anterior. (DILTHEY, 2010, p. 3) 

 

As “ciências particulares”, dentro do espectro moderno de compreensão, se desprendem 

do corpo dogmático medieval e buscam estabelecer-se de forma independente através de uma 

fundamentação própria. Porém, elas caracterizam-se, desde o início, como “ciências 

matemáticas da natureza”. Sua validade funda-se na razão universal entre o objeto externo (res 

extensa) e um sujeito do conhecimento que existe enquanto pensa (res cogitans). A afirmação 

de um sujeito-pensante como ponto de validade para todo saber externo é a grande invenção 

moderna, ela continua ativa na formulação inicial do método histórico. Em Kant esse “sujeito 

do pensamento” adquire seu valor máximo e, através do neokantismo, a ideia de ciência no 

século XIX ainda se encontra atrelada à concepção de um sujeito puro capaz de representar, de 

forma intelectual, as leis da natureza.  

A concepção de “ciências do espírito” é gestada dentro desta compreensão de mundo e, 

em um primeiro momento, entende sua investigação como desdobramento psicológico 

(espiritual) do processo natural de mundo tal como constatado pela física. A “consciência 

histórica” é um processo natural e tem sua origem no movimento físico do mundo tal como 

concebido pelas ciências naturais. Neste sentido, o “espírito” é sinônimo de “cultura”, isto é, a 

vivência das estruturas que são consolidadas sobre um mundo físico dado. Essa caracterização 

científico-materialista do objeto das ciências do espírito não é, como argumenta Dilthey, 

                                                 
humanidade. Em seguida, não satisfeito em ter que de verificar se seu conceito é verdadeiro ou falso a partir do 

decurso do que realmente aconteceu, ele passa a adequar os eventos ao conceito. Ele reconhece a verdade da 

História (Geschichte) unicamente na medida em que ela se submete ao seu conceito. É isso que se chama construir 

a História (Historie). [...] A teologia já havia tido tais pretensões antigamente; também ela pretendeu – num 

entendimento, sem dúvidas, falso – dividir toda a história humana em períodos de pecado, redenção e império de 

mil anos; ou nas quatro monarquias profetizadas por Daniel e aprisionar a totalidade dos eventos a partir de 

algumas frases do livro do Apocalipse. Tanto numa perspectiva quanto na outra, a História perderia seu fundamento 

e caráter científicos, e de forma alguma poderíamos falar de um elemento que fosse próprio, e a partir do qual ela 

viveria”. Outro ponto importante é uso que Ranke faz dos termos “Geschichte” e “Historie”; eles aparecem como 

sinônimos de história em sentido geral, comportamento comum à linguagem alemã. Porém, justamente distinção 

proposta por Heidegger entre o sentido de história (Geschichte) e historiografia (Historie) pavimenta a discussão 

do terceiro e último capítulo da presente dissertação.   



22 

 

suficiente. Ao contrário, a história é mais uma vez submetida a princípios a-históricos de 

conhecimento, mas, dessa vez, esses princípios dogmáticos do saber têm origem na concepção 

de mundo físico-material das ciências naturais. Qualquer fundamentação puramente material 

das ciências do espírito deve ser colocada em discussão quando a tarefa é ontológica. Contudo, 

ainda não devemos entrar na proposta de fundamentação da qual Dilthey lança mão para 

solucionar, em princípio, o problema da dissonância entre os âmbitos particulares das ciências 

da natureza e das ciências positivas do espírito. Por enquanto, podemos apenas apontar o 

“espírito de autoafirmação” que caracteriza a atmosfera do pensamento alemão do século XIX 

no que concerne à investigação histórica. 

O que garante a compreensão humana do processo de sua história? Em um momento de 

sua conferência de 1943, intitulada Sobre a essência da verdade (2008), Heidegger discute, de 

modo geral, o pressuposto acerca da verdade que perpassa a compreensão medieval e moderna 

de conhecimento. Para ele, a fórmula da compreensão de mundo cristã é a seguinte: 

“adaequatio rei [creandae] ad intellectum [divinum]” (“adequação das coisas [criadas] ao 

intelecto [divino]”): 

 

[...] a fórmula acima decorre da fé cristã e da ideia teológica segundo as quais 

as coisas, em sua essência e existência, na medida, como criaturas singulares 

(ens creatum), correspondem à ideia previamente concebida pelo intellectus 

divinus, isto é, pelo espírito de Deus. (HEIDEGGER, 2008, p. 332). 

 

Para a teologia medieval, a vida humana é um caminho através do qual o homem se 

aproxima de Deus. O destino humano integra-se na verdade da “história universal” que, por sua 

vez, é pensada por Deus como plano para a criação. A “verdade da história” deriva da vontade 

divina que congrega e faz progredir o universo segundo seu desígnio perfeito. Assim, o 

conhecimento da história é possível porque ela segue o λογος do que foi disposto por Deus 

como destino, isto é, a história humana também se adequa ao intelecto e plano divinos. A 

inteligência humana, enquanto coisa criada junto às outras, compreende a história na medida 

em que capta a harmonia já estabelecida no universo pelo intelecto divino. O fundamento do 

conhecimento como todo, inclusive no que diz respeito ao desenvolvimento da história 

universal, portanto, é a revelação. Sua validade é o dogma e a sua manutenção se dá através da 

autoridade daquele que revela: 

 

Veritas significa por toda parte e essencialmente a convenientia e a 

concordância dos entes entre si que, por sua vez, se fundam sobre a 



23 

 

concordância das criaturas com o criador, “harmonia” determinada pela ordem 

da criação. (HEIDEGGER, 2008, p. 332) 

 

 Quando, porém, o próprio Deus possui representante entre os homens, sua autoridade 

é partilhada com alguns e pode ser imposta através de um argumento de autoridade. Interpretar 

o plano divino é prerrogativa da Igreja que o representa e ela deve garantir, impor se necessário, 

a harmonia do real com o que foi revelado. Não se trata de interpretação, mas de ordem. A 

concepção moderna de verdade, por sua vez, desabrocha neste cenário como força contrária à 

hierarquia interpretativa imposta pela Igreja à cultura ocidental. Heidegger (2008, p. 332) 

aponta: 

 

Mas essa ordem pode também – desligada da ideia de criação – ser 

representada de modo geral e indeterminado como ordem do mundo. Em lugar 

da ordem da criação teologicamente determinada, surge a ordenação possível 

de todos os objetos pelo espírito que, como razão universal (mathesis 

universalis), se dá a si mesmo sua lei e postula, assim, a inteligibilidade 

imediata das articulações de seu processo [...]. Assim, a fórmula da essência 

da verdade (veritas est adaequatio intellectus et rei) adquire, para cada um e 

imediatamente, uma evidente validez.  

 

A determinação dos objetos pelo espírito através de uma “razão universal” fundamenta 

a compreensão de “verdade” presente na modernidade. A “evidente validez” do objeto 

científico, enfim, garante o funcionamento do método investigativo das ciências particulares. 

Ambas as justificativas (a cristã e a moderna) estão fundamentadas numa mesma compreensão 

da verdade como “concordância”, isto é, ambas possuem uma origem comum, “segundo a qual 

a verdade consiste na concordância de uma enunciação (λογος) com seu objeto (πραγμα)” 

(HEIDEGGER, 2008, p. 333).  

Não obstante sua concordância, as teses modernas e medievais se equiparam através de 

uma oposição política real. O teórico medieval busca, através da fé de que somos capazes de 

conhecer o plano revelado de Deus, a concordância das coisas descobertas pelo homem com o 

intuito divino. O teórico moderno, ao contrário, procura na “evidência do mundo” justificativa 

suficiente para o “saber”, isto é, que justifique o método experimental como modo de acesso à 

razão universal que estrutura o universo conhecido, a saber, a verdade matemática acerca da 

articulação das coisas tal como estabelecida pela razão universal. No que diz respeito a “história 

humana”, ambos os pensamentos partilham, porém, da ideia de que existe um sentido a ser 

explicitado e percebido na história e para o qual o homem deve ser guiado. O caráter da história 



24 

 

humana é que ele é escatológico/teleológico, a saber, versa sobre o fim do homem como 

realização do seu potencial divino, evolutivo ou cultural. 

Pode-se dizer que o apelo à “evidência” de Galileu, de Giordano Bruno, de Descartes e 

assim por diante, é uma crítica à hierarquia interpretativa mantida pela Igreja, ou seja, à 

imposição de uma interpretação unilateral de mundo. Essa vontade de emancipação também se 

expressou, embora sobre outras roupas, na forma do “Protestantismo”. Por exemplo, o que 

estava em jogo na tradução da bíblia feita por Lutero era uma asserção contra a suposta 

prerrogativa hermenêutica da Igreja Católica sobre o texto divino. Esse gesto é um ato de 

questionamento da autoridade exterior da Igreja acerca de todas as possíveis interpretações da 

Bíblia. Em termos simples, a Bíblia possuía uma “unidade de significado” tal que dispensava 

qualquer intervenção autoritária exterior para sua interpretação, ou seja, o texto bíblico podia 

ser entendido por cada cristão. Na verdade, a própria interpretação da Bíblia era parte do 

processo para se tornar efetivamente um cristão. Sola scriptura: O texto divino devia ser aceito 

por si mesmo, ele cobrava uma interpretação pessoal que se realizasse através da unidade do 

próprio texto. Assim, a ideia da vivência pessoal de Deus e da interpretação particular de sua 

palavra torna-se um dos fundamentos da chamada Reforma Protestante.  

É o mesmo dilema, relacionado com a interpretação do texto sagrado, que dá a 

tonalidade específica do que se chamou Hermenêutica Romântica no final do século XVIII. O 

Romantismo Alemão compartilha o ideal do século das luzes: a emancipação completa do 

homem. Defende, porém, que essa evolução espiritual tem seu lugar no desenvolvimento e no 

cultivo do espírito de um povo através da liberdade e da educação do sujeito de uma cultura. A 

hermenêutica defendida por esse movimento, em consequência, busca, de forma cada vez mais 

clara, afastar qualquer dogma da tarefa de interpretação da Bíblia e mesmo de qualquer outro 

texto. O Romantismo quer dar um passo à frente do Protestantismo, pois:  

 

[...] na medida em que a teologia da Reforma apela a este princípio [da unidade 

de significado presente no próprio texto] para a sua interpretação da Escritura 

Sagrada, continua, de fato, presa a uma pressuposição, cujo fundamento é 

dogmático. Pressupõe que a própria Bíblia é uma unidade. Julgada a partir do 

ponto de vista histórico, a que se chegou ao século XVIII, também a teologia 

da Reforma é dogmática e confunde o caminho a uma sã interpretação 

individual da Escritura Sagrada, que tivesse em mente o conjunto relativo de 

uma escritura, sua finalidade e sua composição, cada vez em separado. 

(GADAMER, 2008, p. 179-180, entre colchetes acréscimo nosso.) 

 

No Romantismo, a ênfase interpretativa foi deslocada da unidade do texto interpretado 

para o autor e interprete. Para a “consciência histórica”, no estágio em que se encontrava no 



25 

 

século XVIII, era impossível conceber qualquer obra, mesmo as Escrituras, como uma unidade 

que pudesse ser interpretada por si mesma, desconsiderando, por exemplo, o contexto no qual 

foi escrita (universo do autor) e o contexto através do qual é lida (universo do leitor) e ainda a 

finalidade que cada época encontrou em sua leitura. 

 

A hermenêutica teve que começar por desvencilhar-se de todos os 

enquadramentos dogmáticos e liberar-se a si mesma para elevar-se ao 

significado universal de um organon histórico. Isto ocorreu no século XVIII, 

quando homens como Semler e Ernesti reconheceram que, para compreender 

adequadamente a Escritura, pressupõe-se reconhecer a diversidade de seus 

autores, e abandonar, por consequência, a unidade dogmática do cânon. Com 

essa "liberação da interpretação do dogma" (Dilthey), a reunião das Escrituras 

Sagradas da cristandade assume o papel de reunir fontes históricas que, na 

qualidade de obras escritas, têm de se submeter a uma interpretação não 

apenas gramatical, mas também histórica. (GADAMER, 2008, p. 180). 

 

Da mesma forma, a consciência histórica se desenvolveu o suficiente para, no século 

seguinte, interpretar as ideias de “sujeito transcendental da razão” kantiano e de “espírito 

absoluto” hegeliano como distanciamentos da história para o apriorismo dogmático da razão.  

Qualquer tentativa de compreensão da história a partir de princípios hipotéticos foi vista 

pelo século XIX como dogmática e limitante no que diz respeito à investigação científica do 

“fato histórico”. A tentativa de superação de qualquer fundamentação teológica por parte das 

ciências espirituais tem lugar de destaque na chamada “crise do idealismo”. Nenhum ideal a-

histórico pode governar a história, mas como todos os ideais são a-históricos se tomados como 

“absolutos”, nenhum idealismo faz sentido para a “consciência histórica”. De qualquer forma, 

percebemos que o movimento desta reflexão carrega uma ligação direta com objetivo 

iluminista: desvencilhar-se de qualquer imposição dogmática, e, portanto, ahistórica, na 

interpretação do mundo e de suas fontes. A posição assumida pela Escola História ressoa esse 

humor: a ciência da história (Historie) deve procurar seu objeto dentro da própria história. Se o 

objeto é o fato, a finitude dos fatos deve ser considerada como fundamental em toda 

investigação da ciência histórica. A história não depende de um fim (τέλος) estabelecido desde 

o lado de fora da própria história, desde o atemporal, mas de um objeto tornado disponível, de 

forma metodológica, dentro do próprio tempo humano. Através do postulado da “causalidade” 

se buscou a ideia de uma História Universal, capaz de abranger e explicar os fatos a partir de 

um quadro totalizante e condicionante. Essa visão “pragmática e positiva” de ciência histórica 

deve ser exemplificada no tópico seguinte. 

 



26 

 

 

1.2 A História Universal segundo Leopold von Ranke 

 

Leopold von Ranke (1775 – 1886)8 dá vasão a pretensão historicista e vitalista de seu 

período ao escrever a preleção intitulada “O conceito universal de história” em 1831. Nessa 

preleção, o historiador pretende fundamentar uma história universal que, independentemente 

de qualquer necessidade hipotética, extrai sua validade da relação causal que determina todas 

as experiências factuais da história. Assim, a ciência historiográfica (Historie) tem por tarefa o 

recorte e a apresentação destas relações causais a partir de seus vestígios objetivos: os fatos. 

Para tanto, informa Ranke (2010, p. 206), é necessária uma distinção fundamental entre a 

pesquisa histórica e a filosófica: 

 

Enquanto o filósofo, observando a História a partir do seu campo, busca o 

infinito por meio do progresso, do desenvolvimento e da totalidade, a História 

reconhece o infinito em cada coisa viva, algo de eterno e vindo de Deus em 

cada instante, em cada ser; é este seu princípio vital. 

 

O argumento de Ranke é que a tradição filosófica, na sua busca por princípios imutáveis 

e que, portanto, subsistissem aos fenômenos, abandonou algo fundamental para a investigação 

histórica: a verdade que permeia o mundo de forma viva e que, mesmo em sua mutabilidade, 

mantém sua consistência. A “verdade história” pode ser apreendida de forma objetiva na 

                                                 
8 Segundo Jacques Le Goff (2015, p. 37), Ranke é um dos “fundadores da escola histórica alemã”; também Edward 

Gaylord Bourne (1896, p. 385) comenta sobre a importância do historiador para o “progresso do conhecimento 

positivo acerca da história” na Alemanha e na cultura ocidental do século XIX. Ainda segundo Bourne (1896, p. 

390), Ranke “acreditava que a narrativa histórica era […] mais aprazível e mais interessante que a ficção. Ele se 

distanciou da ficção e resolveu em seu trabalho evitar todo elemento fictício ou imaginário e se endereçar 

estritamente aos fatos”.  O próprio Ranke escreve: “A rigorosa apresentação dos fatos, por mais condicional e 

carente de beleza que seja, é sem dúvida a lei suprema” (RANKE, Geschichte der Röm. und Germ. Völker, p. vii, 

apud BOUNER, 1896, p. 390). Sua influência, em consequência, não provém estritamente do trabalho de pesquisa 

historiográfica que realizou, mas da concepção de história como “exercício pragmático de interpretação dos fatos” 

que ele defendeu durante sua vida profissional. Enquanto professor das universidades de Frankfurt e Berlin, Ranke 

defendeu uma compreensão bastante estrita de “ciência histórica” e buscou de seus alunos uma “formação prática” 

para a investigação historiográfica objetiva e neutra. Em seus “laboratórios de prática historiográfica”, Ranke tinha 

como princípios fundamentais: “criticismo, precisão e penetração em relação às fontes originais”. Os cursos assim 

ofertados tinham como público alvo profissionais da área de ensino ou pesquisa historiográfica, isto é, aqueles que 

“quisessem fazer da historiografia seu exercício profissional” (BOURNE, 1896, p. 394). “Através da influência de 

seu ensino e de sua escrita, e da influência dos seus discípulos e dos discípulos destes até a terceira ou quarta 

geração, o estudo e investigação da história foram transformados e vivificados até um grau extraordinário” 

(BOURNE, 1896, p. 393). Leopold von Ranke, portanto, é o “mais bem-sucedido fundador e líder de uma escola 

histórica” (BOURNE, 1896, p. 395). “Sua devoção à verdade histórica, mantendo tudo subordinado à 

demonstração de ‘como exatamente se deu’, o expôs a crítica de indiferença diante dos problemas filosóficos e 

religiosos. O que ele repelia vigorosamente [...]. Ele morreu com a idade de noventa anos, tendo dedicado cerca 

de sessenta anos de incessante trabalho para interpretar a vida humana desde o começo da história escrita até sua 

própria época” (BOURNE, 1896, p. 398ss). 



27 

 

expressão do real e na relação causal que esta implicada na realidade. Assim, para evitar saltar 

por cima de seu próprio objeto, a investigação historiográfica deve renunciar a qualquer 

pretensão idealizada da totalidade e focar seus esforços naquilo que é particular: 

 

Por essa razão, como dissemos, a história se inclina com simpatia para o 

específico. Por essa razão, ela reivindica o interesse em particular, reconhece 

o existente e o que tem valor; opõe-se ao mudancismo negador; ela reconhece 

até mesmo no erro a sua parcela de verdade; eis porque ela vê nas filosofias já 

abandonadas, anteriormente vigentes, uma parcela do conhecimento eterno. 

(RANKE, 2010, p. 207). 

 

Assim, fica claro quando Gadamer (2008, p. 206) diz que, desse ponto de vista, a 

“história universal” não possui “nenhum thelos que se possa descobrir e fixar fora dela”. Ao 

contrário, “na história não domina nenhuma necessidade que se possa ser concebida a priori” 

(GADAMER, 2008, p. 206). Para Ranke e contemporâneos, o caráter passageiro dos fatos que 

constituem a história não depõe contra a verdade científica da historiografia. Ao contrário, a 

possibilidade de “mudança” e “progresso” determina o fato histórico naquilo que lhe é próprio: 

como contínuo brotar da vida, passível de acerto ou de erro e carregando, em ambos os casos, 

uma parcela do “conhecimento eterno” acerca da realidade investigada pelo historiador. O 

elemento determinante da história enquanto tal não é “atemporal”, ele é o próprio movimento 

da história “no tempo”. Esse estado de pensamento denota a situação descrita por Schnädelbach 

(1991, p. 54): 

 

Consciência do histórico e consciência de si mesmo como algo histórico, que 

se localiza no processo da história e que já não pode considerar-se mensurável 

nos termos de nossas condições normais para interpretar e compreender. Ela 

[a consciência histórica], como não poderia deixar de ser, supõe a consciência 

de sua própria finitude e da limitada autonomia frente à força superior da 

totalidade histórica; isso explica o caráter do pensamento historicista – cético, 

inclinado ao relativismo e, inclusive, frequentemente resignado –, que o gosto 

da Ilustração tradicional considerava debilidade intelectual ou derrotismo 

prático. 9  

 

É por ser “finito” e “limitado” que um acontecimento pertence ao nexo causal da história 

e torna-se um fato, um efeito. Esse efeito é também a causa do efeito seguinte e assim por 

                                                 
9 Original: “Consciencia de lo histórico y conciencia de sí mismo como algo histórico, que se localiza en el proceso 

de la historia, y que ya no puede considerarse mensurable en los términos de nuestras condiciones normales para 

interpretar y comprender. Ello supone, como no podía ser de otro modo, conciencia de la propia finitud y limitada 

autonomía frente a la fuerza superior de la totalidad histórica, y explica el carácter del pensamiento historicista – 

escéptico, inclinado al relativismo e, incluso, frecuentemente resignado –, que el gusto de la Ilustración tradicional 

considera debilidad intelectual o derrotismo práctico”. 



28 

 

diante, criando-se uma entrelaçada corrente de relações mútuas que se dirige a um “interesse 

universal” e a “infinidade” em termos historiográficos (RANKE, 2010, p. 208).  

Para Ranke, em consequência, um fato engendra outros fatos: o resultado é uma corrente 

de fatos interligados, esta cadeia factual é o que torna possível que a historiografia seja a 

observação do que “se deu”; seguindo a linha que liga os fatos segundo a lei da causalidade, o 

historiador pode reconstruir os elementos que constituíram esse fato “tal como se deu”. A 

“factualidade” é insinuada como âmbito do acontecimento histórico, como estrutura do 

acontecimento concreto da realidade: “[...] o próprio fenômeno, em e por si mesmo, será 

elevado à História por causa de seu conteúdo [...] a História dedica seus esforços ao concreto, 

e não apenas ao abstrato que nele estaria contido” (RANKE, 2010, p. 207). Através da discussão 

herdada do Romantismo Alemão, a Escola Histórica consegue, mesmo que de forma pré-

fenomenológica, se aproximar do caráter temporal finito e concreto do acontecer histórico e de 

sua factualidade.  

O sentido da história, porém, é completamente determinado como historiográfico, isto 

é, como conteúdo positivo que pode ser considerado a partir de uma fixação dos relatos e 

documentos que depõem sobre determinada sucessão de fatos dentro do tempo. Como aponta 

Gadamer (2008, p. 180), trata-se da afirmação do “órganon histórico” em detrimento da 

investigação hipotética ou sistemática da filosofia ou teologia, o cânone. O termo “órganon” 

vem do grego ὄργανον: e tem o sentido de “ferramenta” (PABÓN, 2009), no corpo, aquilo que 

cumpre função vital. Através dessa interpretação, a história ganha seu caráter instrumental, isto 

é, pragmático. Ranke compreende o trabalho “pragmático” do historiador a partir de seis 

exigências metodológicas básicas:  

 

i. “A primeira delas é o amor à verdade” (RANKE, 2010, p. 207). Esse princípio exclui 

do escopo da investigação histórica qualquer participação imaginativa do 

historiador, que deve atentar-se, exclusivamente, à descrição “daquilo que 

aconteceu, se passou, se manifestou” (RANKE, 2010, p. 207). Essa limitação deve 

ser apreendida dentro do limite objetivo da própria historiografia: “com isso não se 

está sugerindo que devamos apenas nos aferrar ao fenômeno, ao seu ‘quando’ e ao 

seu ‘aonde’. Com isso nos apossaríamos somente de uma manifestação externa, 

enquanto nosso princípio nos remete ao que é interno” (RANKE, 2010, pp. 207-

208). É importante atentar para o fato de que a “verdade”, portanto, não é apenas o 

resíduo empírico e externo da ação espiritual (o documental), mas o movimento do 



29 

 

espírito humano que resultou na produção de tal resíduo e que se apresenta, através 

dele, no fato. 

ii. Portanto, o seguinte princípio que deve reger a pesquisa histórica, continua Ranke, 

é o de “uma investigação documental, pormenorizada e aprofundada” (RANKE, 

2010, p. 208). O conteúdo do fenômeno histórico é espiritual, contudo, ele deve ser 

apurado a partir do resíduo objetivo que o denota. O documento deve ser elevado, 

através da pesquisa historiográfica, à categoria de indicação do fenômeno histórico 

como “fato”. 

iii. Em terceiro lugar, os fatos estão agrupados dentro de “um interesse universal” 

(RANKE, 2010, p. 208). A partir desse preceito, a pesquisa histórica considera seu 

objeto dentro de uma universalidade causal própria: os fatos estão encadeados entre 

si de tal forma que é vital ao interesse historiográfico concebê-los como 

“condicionando-se mutuamente” em totalidade, ou seja, universalmente. Assim, as 

múltiplas áreas da investigação histórica, por mais distintas que possam ser dentro 

do escopo da historiografia, se influenciam umas às outras e compõe a “estrutura 

universal” do “acontecido”. 

iv. Essa totalidade factual, porém, não está simplesmente dispersa aleatoriamente, ela 

pode ser articulada dentro de uma investigação segundo um “nexo causal” (RANKE, 

2010, p. 209). Além da sucessão no tempo necessária para a construção de uma 

exposição historiográfica dos fatos, é necessário que exista entre eles uma conexão 

causal: “o que ocorre ao mesmo tempo se toca e influencia mutuamente”, isto é, “o 

precedente condiciona o anterior” (RANKE, 2010, p. 209). A totalidade, então, não 

precisa ser compreendida por inteiro a cada momento, mas pode ser articulada em 

secções menores segundo o princípio de causa e efeito. A investigação histórica que 

explicita a relação causal entre os eventos segundo seus resíduos é denominada, pelo 

historiador, como “história pragmática”. 

v. Em quinto lugar, a história pragmática é regida pelo princípio de “apartidarismo” 

(RANKE, 2010, p. 210). A investigação histórica, nesse caso, preocupada com a 

concepção de verdade historiográfica apresentada, não deve tomar partido por 

nenhuma narrativa específica, certa ou errada: “Nós, que buscamos a verdade mesmo 

no erro [...] temos, sobretudo, de nos tornamos internamente livres” (RANKE, 2010, 

p. 210). Isso significa: “cada um dos partidos [que tomam papel na história universal] 

deverá ser avaliado em sua situação própria. É necessário compreendê-los antes de 



30 

 

julgá-los” (RANKE, 2010, p. 210, entre colchetes colocações nossas). A história não 

deve julgar quem está certo ou errado, ela destaca a “forma junto a forma, vida junto 

à vida, efeito e contra-efeito. Nossa tarefa [a tarefa do historiador] é penetrá-los até 

o fundamento de sua existência e apresentá-los com total objetividade” (RANKE, 

2010, p. 211, entre colchetes colocações nossas). 

vi. Por último, compõe a noção de ciência historiográfica a intenção de uma 

“compreensão da totalidade” (RANKE, 2010, p. 212). Cada fato, em sua relação 

mútua de condicionamento, implica todos os outros em uma cadeia de influência que 

tem como sentido a totalidade da “história universal”. A totalidade da história de um 

povo, por exemplo, não é a soma de “todos os seus elementos individuais de suas 

manifestações vivas, mas, sim, o conjunto de seu processo de desenvolvimento, de 

seus feitos, de suas instituições, de sua literatura” (RANKE, 2010, p. 212). Ranke 

conclui com a asserção de que somente a Deus cabe o conhecimento pleno da 

“história universal”, ao homem resta a possibilidade de, através da investigação 

historiográfica, aludir ao nexo causal que reúne cada parte específica como uma 

indicação da totalidade disponível. 

 

Esses seis princípios, do ponto de vista rankeano, circundam a pesquisa historiográfica 

dentro de uma concepção científico-objetiva. O historiador pretende, através da neutralidade da 

investigação, ascender à consideração do objeto histórico em si mesmo e possa, assim, extrair 

uma verdade objetiva acerca do processo espiritual que gerou aquela realidade factual com a 

qual ele se depara. Qual designío, porém, guia a tarefa de planificação da pesquisa 

historiográfica? A resposta de Ranke a essa questão difere das concepções que lhe precederam: 

para ele, a história é desprovida de um fim em si mesmo (de um telos/τέλος). Acontece, porém, 

que o sentido histórico dos fatos objetivos pode ser reconstruído temporalmente através do 

“nexo causal” que rege sua articulação.  

 

A estrutura ontológica da história, portanto, embora não tenha thelos [τέλος], 

é em si mesma teleológica. O conceito da ação verdadeiramente histórico-

universal, que Ranke utiliza, define-se precisamente por isso. Ela é tal, quando 

faz história, isto é, quando tem um efeito que lhe confere um significado 

histórico duradouro. Os elementos do nexo histórico determinam-se, pois, de 

fato, no sentido de uma teleologia inconsciente que os congrega e que exclui 

deles o que não tem significado. (GADAMER, 2008, p. 207) 

 



31 

 

A história, em seu nexo ontológico, se estende através do tempo. Seu acontecimento 

primeiro é a ação humana e sua marca e indicação é o fato histórico. Nessa continuidade de 

ação humana não existe uma força consciente que organiza os fatos de forma derradeira. O 

princípio de causalidade, porém, determina a relação dessas ações de forma estrita e objetiva. 

A razão histórica da ação do indivíduo pode lhe ser inconsciente, mas ela continua a ter 

significado para a investigação histórica posterior. Existe, no fundo, uma estrita ligação entre 

essa compreensão de história e a exigência moderna de um método objetivo como fundamento 

de validade de qualquer ciência particular. Como esclarece Bambach (1995, p. 42, nota 53), 

para Ranke e seus contemporâneos, a teoria da história não podia ser acusada de qualquer 

relativismo, ao contrário, ela se aproximava da “verdade objetiva” presente no “histórico”:  

 

Nesse sentido, Ranke, como a maioria dos primeiros historicistas, não 

conhecia nenhum relativismo de valores; seu “mundo de fatos históricos” era 

sempre ancorado pela certeza da verdade objetiva. […] Como Humboldt e 

Droyse, ele [Ranke] acreditava que a própria estrutura da história é cheia de 

sentido porque repousa em um balanço precário entre forças ético-espirituais 

e o mundo da vontade humana10. 

 

As considerações de Ranke sobre o conceito de História Universal, no entanto, são 

paradigmáticas, elas lançam luz sobre o pensamento historicista alemão em suas primeiras 

formulações. Seu argumento empírico-historicista marca o que Hebert Schanadëlbach (1991) 

nomeia como “primeira fase do historicismo”. A principal crítica, porém, feita a essa 

interpretação historicista de mundo é que ela considera a realidade em termos puramente 

estéticos (sensíveis) e, em consequência, se mantêm nos esteios do pensamento kantiano sobre 

o mundo. Devemos, em seguida, enumerar e descrever melhor as “fases do historicismo” a fim 

de compreender os seus estágios de desenvolvimento e autoconsciência teórica (2.1.3). 

 

1.3 As fases do Historicismo segundo Herbert Schnädelbach 

 

O século XIX parecia querer expurgar toda forma de dogmatismo do conhecimento 

humano. Essa pretensão afetou a cultura alemã como um todo. Nas ciências históricas, ela 

tomou refúgio na afirmação da evidência contra a autoridade, do método científico em 

                                                 
10 Original: “In this sense Ranke, like most early historicists, knew no value relativism; his world of historical facts 

was always anchored by certainty of objective truth. [...] Like Humboldt and Droysen, he [Ranke] believed that 

the very structure of history is meaningful because it rests on a precarious balance between ethical-spiritual forces 

and the world of human volition.” 



32 

 

detrimento da revelação, da organização do saber em lugar da dedução de princípios, enfim, 

de uma hermenêutica que fosse independentemente de qualquer cânone dogmático. Poder-se-

ia mesmo dizer que, em seus estágios iniciais de desenvolvimento, as ciências históricas 

partilhavam o mesmo paradigma que as ciências naturais. Tal como as ciências naturais, elas se 

caracterizavam como crítica científica, isto é, queriam livrar-se de qualquer dogma na 

construção de uma compreensão espiritual de mundo e afirmavam a observação como crivo 

fundamental para qualquer investigação. “Com a historicidade da história, se descartou o 

modelo suprahistórico que garantia, a priori, a racionalidade ou, pelo menos, a inteligibilidade 

de um processo histórico” (SCHNÄDELBACH, 1991, p. 5311).  

A historiografia, isto é, o histórico expresso em termos puramente científico, surge como 

fruto da “consciência histórica” que também foi cultivada pelo empenho romântico do século 

XVIII e suas hermenêuticas não-dogmáticas. Porém, a história só se tornará aquilo que 

conhecemos como “história científica” no século XIX no seio da academia alemã e como parte 

de sua cruzada contra o idealismo e também contra a ilustração romântica do século anterior. 

Enquanto ciência da consciência histórica, a historiografia do século XIX lutava por uma 

fundamentação que não dependesse da “razão universal” (mathesis universalis), pois 

compreendia nesta já uma limitação da realidade histórica por princípios externos a ela, isto é, 

a-históricos. Assim, continua Schnädelbach (1991, p. 5412), “a história assumiu o novo 

fundamento normativo, tanto para a ação, quanto para o pensamento, isto é, se viu obrigada a 

aportar o que já não se esperava da razão”.  

Aos poucos, dada a peculiaridade do objeto das ciências espirituais, os métodos das 

ciências naturais começaram a se mostrar insuficientes para a investigação pretendida pelas 

ciências históricas. Da mesma forma, a concepção naturalista de realidade se mostrou limitada 

para a interpretação das formas espirituais através das quais nós (seres humanos) nos 

expressamos através da história. A consequência desta constatação é um conflito fundamental 

na consciência historicista: 

 

Essa “historicização” da realidade inicia a uma nova abordagem para as coisas 

humanas, desafia radicalmente muitas das teorias do Iluminismo acerca da 

natureza humana, do mundo natural, da sociedade civil, e mesmo o ideal da 

razão. No entanto, ao mesmo tempo, esse processo de “historicização” se deu 

dentro das mesmas categorias do pensamento Iluminista, criando uma tensão 

                                                 
11 Tradução consultada: “Con la historicidad de la historia, quedaba descartado el modelo suprahistórico, que 

garantiza a priori la racionalidad o, simplemente, la inteligibilidad de un proceso histórico”. 
12 Tradução consultada: “[…] la historia sumió el nuevo fundamento normativo, tanto para la acción como para el 

pensamiento, es decir, se vio obligada a aportar lo que ya nadie esperaba de la razón”. 



33 

 

no iluminismo entre suas raízes na hermenêutica romântica, nas humanidades 

clássicas, e os objetivos iluministas de alcançar uma verdade cientificamente 

objetiva, essa tensão marca toda a história das Geisteswissenschaften na 

Alemanha. (BAMBACH, 1995, p. 41, nota 5313) 

 

O ideal científico da objetividade influenciou a noção de história do século XIX, dando 

origem a uma compreensão particular do que se chamou “história universal”. Da mesma forma, 

a influência da consciência histórica sobre o ideal científico é inegável. Para a primeira fase do 

Historicismo, todas as ciências, naturais e espirituais, fluíam na mesma direção: a criação de 

um sistema unificado de mundo objetivamente válido e universal. História e ciências naturais, 

portanto, divergiam apenas aparentemente. Edward Hallet Carr (2011, p. 44-45) comenta a 

situação de forma clara: 

 

O século XIX foi uma grande época para fatos. “O que eu quero”, disse o sr. 

Gradgrind em Hard Times14, “são fatos... Na vida queremos fatos.” Os 

historiadores do século XIX em geral concordavam com ele. Quando Ranke, 

por volta de 1830, num protesto legítimo contra a história moralizante, 

acentuou que a tarefa do historiador era “apenas mostrar como realmente se 

passou” (wie es eigentlich gewesen)15, este aforisma não muito profundo teve 

um êxito espantoso. Três gerações de historiadores alemães, ingleses e mesmo 

franceses marcharam para a batalha entoando as palavras mágicas [...]. Os 

positivistas, ansiosos por sustentar sua afirmação da história como uma 

ciência, contribuíram com o peso de sua influência para este culto dos fatos. 

Primeiro verifique os fatos, diziam os positivistas, depois tire suas conclusões. 

 

Temos aqui o primeiro tipo de historicismo (1) identificado por Schnädelbach (1991, p. 

49-5016): 

 

O termo ‘historicismo (1)’ significa, em primeiro lugar, positivismo prático 

das ciências do espírito; e consiste em um acoplamento não seletivo de 

materiais e fatos, a margem de qualquer estratificação ou consideração 

                                                 
13 Original: “This “historicization” of reality, which began as a new approach to things human, radically challenged 

many Enlightenment theories on human nature, the natural world, civil society, and the ideal of reason. Yet, at the 

same time, the process of historicization occurred within the very categories of Enlightenment thought and lead to 

a tension within historicism between its romantic-hermeneutic roots in the classical humanities and its enlightened 

aims of achieving scientifically objective truth, a tension that marks the whole history of the Geisteswissenschaften 

in Germany”. 
14 Carr faz referência à décima obra de Charles Dickens publicada em 1854. O personagem é Thomas Gradgrind, 

que defende, durante todo o romance, ideias de caráter extremamente utilitaristas. 
15 A referência aqui é ao texto de Ranke (<1831>, 2010) usado no tópico anterior (1.2). 
16 Tradução consultada: “El término ‘historicismo (1)’ significa, en primer lugar, positivismo práctico de las 

ciencias del espíritu; y consiste en un acopio no selectivo de materiales y hechos, al margen de cualquier 

estratificación o consideración jerárquica de los mismos, que, no obstante, busca la objetividad científica. El 

término indica una forma peculiar de práctica científica meramente contemplativa, que se abstiene de 

consideraciones de tipo práctico, las cuestiones de relevancia y los problemas de práctica política se dejan a un 

lado, con la tranquilidad que se desprende de la propia lógica de una tal concepción.” 



34 

 

hierárquica dos mesmos, que, não obstante, busca a objetividade científica. O 

termo indica uma forma peculiar de prática cientifica meramente 

contemplativa e os problemas de prática política se deixam de lado, com a 

tranquilidade que se desprende da própria lógica de tal concepção. 

 

A aceitação da teoria evolucionista de Charles Darwin é exemplo claro da mentalidade 

acadêmica da sociedade alemã. Darwin influenciou de forma profunda a compreensão da 

narrativa da origem histórica humana e serviu de fundamento para a pretensão de captar 

objetivamente a “história universal” em sua “evolução natural”. Essa primeira caracterização 

positivista do historicismo (1) não faz jus, porém, ao significado completo que o termo adquiriu 

na cultura ocidental. O “positivismo prático” da primeira fase necessitará, por sua vez, de uma 

justificação teórica. Temos, então, o que Schnädelbach chamará de segundo tipo de 

historicismo (2): 

 

[…] o termo aqui possui o sentido de um relativismo histórico, como posição 

filosófica que, invocando as condições históricas e a variabilidade natural dos 

fenômenos, recusa não já a grosseira classificação, mas qualquer pretensão de 

validade absoluta, seja está científica, normativa ou estética. 

(SCHNÄDELBACH, 1991, p. 5017) 

 

O segundo tipo de historicismo (2) é um ceticismo histórico que apela para uma 

caracterização tão geral da história do mundo que destrói qualquer possibilidade de um sistema 

específico que abarque a realidade do conhecimento. Não se trata de defender um sistema em 

detrimento do outro, mas perceber a finitude e, consequentemente, a validade extremamente 

restrita de cada projeto humano de conhecimento. Em sua segunda fase, o historicismo (2) “nos 

situa diante da alternativa de sermos bárbaros com convicções ou relativistas refinados” 

(SCHNÄDELBACH, 1991, p. 50). Assim: 

 

Se as noções de norma e valor já não possuem justificação científica, também 

não se poderá derivar força normativa alguma do objeto desta ciência, nem se 

poderá esperar algum efeito moralizante sobre o sujeito que a pratica. O 

relativismo, então, vem a ser a última palavra de uma cultura que considera a 

si mesma como científica. (SCHNÄDELBACH, 1991, p. 5018) 

 

                                                 
17 Tradução consultada: “[...] el término tiene aquí el sentido de relativismo histórico, como posición filosófica 

que, invocando las condiciones históricas y la variabilidad natural de los fenómenos culturales, rechaza no ya la 

burda clasificación, sino cualquier pretensión de validez absoluta, sea ésta científica, normativa o estética.” 
18 Tradução consultada: “Si las nociones de norma y valor ya no tienen justificación científica, tampoco podrá 

derivarse fuerza normativa alguna del objeto de la ciencia, ni podrá esperarse algún efecto moralizador sobre el 

sujeto que la práctica. El relativismo entonces viene a ser la última palabra de una cultura que se considera a sí 

misma científica.” 



35 

 

Esse historicismo (2) “é o produto daquela Ilustração historicista que Nietzsche 

descreveu como niilismo19” (SCHNÄDELBACH, 1991, p. 56). Os dois primeiros tipos de 

historicismo se complementam, o primeiro como consequência e motivo do outro do outro. 

Ambos têm em comum a busca por uma história que se defina como investigação objetiva da 

realidade factual humana. Quando a história é considerada desde um ponto de vista puramente 

factual, porém, se constata a perda de objeto na multiplicidade infinita de referências. A 

compreensão historicista se instaura no conhecimento como crise, ela recusa qualquer teoria do 

conhecimento absoluta acusando-a a priori de “idealismo”. O relativismo da segunda fase do 

pensamento historicista se torna uma pedra no sapato da própria investigação cientifica e de seu 

ideal absoluto de conhecimento objetivo. “Assim, a segunda fase do historicismo se 

caracterizou por um acelerado e constante abandono da história e pela debilitação de sua 

liderança cultural” (SCHNÄDELBACH, 1991, p. 5620).  

Apontamos mais uma vez para o fato de que “relativismo histórico” que caracteriza a 

segunda fase do Historicismo é uma consequência da expansão da consciência histórica dentro 

de determinada pretensão científico-objetiva; essa “vontade de verdade”, tal como a nomeia 

Nietzsche, se mostra infrutífera e perde sentido em meio a infinidade de objetos disponíveis 

para sua investigação factual. Em outras palavras, a história acaba soterrada em “fatos”. Os 

“fatos” se avolumam e se desconectam logicamente; o interesse estético que movimenta a 

investigação historiográfica de cunho puramente positivo e factual, aos poucos, se transforma 

em simples curiosidade antiquária21. A consciência, presa ao interesse puramente documental 

e factual da vida, perde a capacidade de esquecer e adoece. É assim que se instaura o que se 

chama de “crise do historicismo”. Essa crise, porém, fecunda uma terceira e última 

compreensão de historicismo própria ao final do século XIX: 

                                                 
19 Em suas “Considerações Extemporâneas”, Nietzsche (2005, p. 72-73) diz: “Imaginemos, para tomar um 

exemplo extremo, um homem que não tivesse força suficiente para esquecer e estivesse condenado a ver em tudo 

um devir (Werden): um homem assim não acreditaria mais na sua própria existência, não acreditaria mais em si, 

veria tudo se dissolver numa multidão de pontos móveis e deixar-se-ia arrastar por esta torrente do devir; como 

um verdadeiro discípulo de Heráclito, ele acabaria por nem sequer ousar mexer um dedo. Toda ação exige 

esquecimento, assim como toda vida orgânica exige não somente a luz, mas também a escuridão. Um homem que 

quisesse sentir as coisas de maneira absolutamente e exclusivamente histórica (Historie) seria semelhante àquele 

que fosse obrigado a se privar do sono, ou a um animal que só pudesse viver ruminando continuamente os mesmos 

alimentos. É, portanto, possível viver, e mesmo viver feliz, quase sem qualquer lembrança, como demonstra o 

animal; mas é absolutamente impossível viver sem esquecimento. Ou melhor, para me explicar ainda mais 

simplesmente a respeito do meu problema: há um grau de insônia, de ruminação, de sentido histórico (Historischen 

Sinn), para além do qual os seres vivos se verão abalados e finalmente destruídos, quer se trate de um indivíduo, 

de um povo ou de uma cultura”. 
20 Tradução consultada: “Así, la segunda fase del historicismo se caracterizó por un acelerado y constante abandono 

de la historia y por el debilitamiento de su liderazgo cultural”. 
21 Aqui se faz referência aos três tipos de historiografia segundo Nietzsche: antiquária, monumental e crítica. 

Comentaremos sobre essa estruturação da ciência historiográfica no tópico 2.3.3 (c). 



36 

 

 

Mas o que chamamos até agora “historicismo” exige, ainda, um significado 

positivo: é o historicismo em crise que dar origem a um sentido mais 

compreensivo de mundo, partindo da posição que eleva a história a princípio 

geral. Neste sentido, o historicismo (3) consiste em observar, entender e 

explicar a totalidade dos fenómenos culturais desde sua historicidade. 

(SCHNÄDELBACH, 1991, p. 5022) 

 

Esse tipo de historicismo (3) se caracteriza, fundamentalmente, por uma recolocação 

das bases filosóficas da investigação histórica. A “historicidade”, o caráter próprio e essencial 

da história, deve tornar-se tema de uma investigação sobre a origem de toda possibilidade 

histórica e não apenas a possibilidade científica de uma “historiografia do mundo”. A fim de 

compreender o passo decisivo do pensamento histórico em direção a sua terceira fase 

recorremos às considerações de um dos herdeiros diretos da Escola Histórica e que, do ponto 

de vista da literatura especializada, encarna como ninguém o espírito crítico-filosófico que 

caracterizou a terceira fase do Historicismo: Wilhelm Dilthey. 

 

  

                                                 
22 Tradução consultada: “Pero lo que hemos llamado historicismo (3) demanda aún un significado positivo: es el 

historicismo en crisis que plantea un sentido más comprensivo del mundo, partiendo de la posición, ya indicada, 

que eleva a la historia a principio general. En este sentido el historicismo consiste en observar, entender y explicar 

la totalidad de los fenómenos culturales desde su historicidad.” 



37 

 

2 O PROBLEMA DA HISTÓRIA NO PENSAMENTO DE WILHELM DILTHEY 

 

 

 

  Wilhelm Christian Ludwig Dilthey, nascido em 1833, à margem direita do rio Reno, 

na cidade de Wiesbaden, foi herdeiro direto da Escola Histórica. Professor da Universidade de 

Berlin durante quase toda a vida, é considerado de grande importância na transição do 

pensamento histórico entre os séculos XIX e XX. Dilthey se situa no que Schnädelbach (1.3) 

caracterizou como “terceiro momento do historicismo”: momento no qual a pergunta sobre a 

“história” se abriu como questionamento e buscou um “fundamento filosófico” próprio. Isto é, 

o momento em que o historicismo toma consciência do relativismo que acompanha a 

compreensão de mundo de suas fases anteriores e procura movimentar-se em direção à 

compreensão fundamental do problema. Podemos dizer que ele representa o momento em que 

o saber histórico começou a perceber as limitações de uma historiográfica estritamente 

científica. Para pensar a “experiência histórica”, Dilthey abandona a ideia de um “sujeito do 

conhecimento puro” para radicar-se na ideia de “experiência vital” originária. A “experiência 

vital” que emana do um núcleo enigmático chamado Vida tem, em sua forma humana, o caráter 

distintivo da história. 

A mudança de rumo na compreensão do problema histórico, em direção à “consciência 

vital”, atinge o problema ontológico da existência histórica do ser humano. Alguns autores, 

como Ortega y Gasset (1961, p. 8), argumentam que o trabalho de Dilthey, apesar do seu caráter 

inovador e propedêutico, “não conseguiu passar efetivamente por nenhuma das portas que 

abriu”. Gadamer (1994, pp. 35-3623) também aponta para essa dificuldade: 

 

Há que se aprender a ler Dilthey contra sua própria autoconcepção 

metodológica. Porque seus trabalhos partilham, aparentemente, o ponto de 

partida da problemática epistemológica do neokantismo. [Isso é:] Também 

parece estar dominado pela problemática epistemológica que pergunta pela 

possiblidade da ciência [histórica] e não pelo que é a história; mas na realidade 

ela não se limita a reflexionar sobre o nosso saber da história, mas sobre o ser 

humano enquanto determinado pelo saber de sua própria história.  

 

                                                 
23 Tradução consultada: Hay que aprender a leer a Dilthey contra su propia autoconcepción metodológica. Porque 

sus trabajos compartieron, aparentemente, el punto de partida con la problemática epistemológica del neokantismo. 

[…] También parece estar dominado por la problemática epistemológica que pregunta por la posibilidad de la 

ciencia y no por lo que es la historia; pero en realidad no se limita a reflexionar sobre nuestro saber de la historia 

tal como ha cristalizado en la ciencia histórica, sino que reflexiona sobre el ser humano en cuanto está determinado 

por el saber sobre su propia historia. 



38 

 

Da mesma forma, Heidegger (1993, p. 153) comenta: 

 

Pode-se vê-lo como um grande historiador, mas negar seus principais avanços 

criativos e filosóficos. Desde o ponto de vista da consideração histórica, ele 

procurou um sistema alternativo que não foi capaz de criar. Esse entendimento 

sobre Dilthey é o mais comum e não é completamente infundado. Ao 

contrário, é uma compreensão necessária quando se aborda sua filosofia desde 

o exterior. Não obstante, justamente nos limites costumeiramente apontados 

da obra de Dilthey, reside, ao nosso ver, seu ponto mais forte. Não é que 

Dilthey não pudesse ter chegado a uma formulação conceitual, ele, porém, 

evitou qualquer aspiração sistemática até o fim (apenas no final de sua vida 

ele demonstrou aspirações sistemáticas). No entanto, Dilthey não determinou 

o conceito de filosofia a partir de motivações externas24. 

 

No presente tópico, aproximamo-nos de Dilthey a partir de três movimentos: primeiro, 

sua crítica à Escola Histórica e a tentativa de uma “Crítica da Razão Histórica” como tarefa de 

fundamentação filosófica das ciências do espírito (Tópico 2.1); segundo, a consideração do 

Relativismo presente na consideração historicista que lhe precede e a questão da fundamentação 

filosófica da história (Tópico 2.2); e, por último, o desenvolvimento do conceito de “vida” como 

limite investigativo da historicidade, isto é, como origem de toda possibilidade concreta e 

histórica de existência humana enquanto tal (Tópico 2.3). Nosso objetivo é preparar, através da 

análise de obra de Dilthey, o solo para a desconstrução fenomenológica elaborada por 

Heidegger da compreensão comum da historicidade humana (Capítulo 3). 

 

2.1 A Crítica da Escola Histórica e a Tarefa do Pensamento  

 

Devemos, enfim, caracterizar brevemente o pensamento de Dilthey e seguir sua 

proposta em relação ao relativismo histórico. Ele inicia o segundo volume de sua obra completa, 

“Introdução as Ciências Humanas” (2010), com uma breve consideração sobre a valiosa 

intuição da Escola Histórica. Como para Dilthey a fundamentação oferecida pelas chamadas 

“ciências da natureza” não abrangia de modo suficiente o objeto de questionamento das 

“ciências do espírito” ou “ciências humanas” (Geisteswissenschaften), era necessária, então, 

                                                 
24 Original: “Man sieht in ihm einen großen Historiker, spricht ihm aber die ursprünglich schöpferische 

philosophische Leistung ab. Er habe in einer geschichtlichen Betrachtungsweise einen Ersatz gesucht für ein 

System, das zu schaffen ihm nicht vergönnt gewesen sei. Diese Auffassung Diltheys ist die übliche, sie ist auch 

nicht einmal ungerecht. Vielmehr muß man ihn so charakterisieren, wenn man von außen her an seine Philosophie 

herankommt. Aber da, wo man heute die Grenzen Diltheys zu sehen pflegt, dort liegt nach unserer Auffassung 

gerade seine Stärke. Es ist nicht so, daß Dilthey nicht zu einerbegrifflichen Formulierung hätte kommen können, 

sondern er scheute sich bis zuletzt vor einem systematischen Abschluß  (Nur gegen Ende seines Lebens zeigte er 

systematische Bestrebungen.) Allerdings bestimmte Dilthey den Begriff der Philosophie nicht aus seinem 

eigentlichen Motiv heraus”. 



39 

 

uma discussão histórica livre de qualquer pressuposto simplesmente naturalista. Ele diz: 

“Somente a Escola Histórica – essa expressão tomada aqui em um sentido mais abrangente – 

levou a cabo uma emancipação da consciência história e da ciência histórica” (DILTHEY, 2010, 

p. 3). Isto é: somente a Escola Histórica elevou, pela primeira vez, o pensamento até a diferença 

elementar entre o objeto natural-fisiológico das ciências naturais e o objeto histórico-espiritual 

das ciências humanas.  

 

2.1.1 A Consciência Histórica e o Naturalismo Científico  

 

A Escola Histórica surge na Alemanha em resposta ao “sistema de ideias sociais 

desenvolvido na França nos séculos XVII e XVIII como direito natural, religião natural, teoria 

do estado abstrata e economia política” (DILTHEY, 2010, p. 3). Em detrimento de uma 

compreensão universalista de mundo e sujeito, ela enfatiza o particular como fato constitutivo 

da realidade humana. Desenvolve a “intuição” de que é no “crescimento histórico como 

processo” que “surgem todos os fatos espirituais” (DILTHEY, 2010, p. 4). Essa “intuição 

histórica” é contraposta à “razão universal (mathesis universalis)” que havia sido, até então, 

base para as ideias sociais do Iluminismo. A “intuição histórica” cobra um novo fundamento, 

para além do naturalismo e do idealismo, que justifique o objeto das ciências particulares do 

homem e da sociedade. Do ponto de vista de Dilthey, o novo fundamento deveria ser 

circunscrito como o “elemento histórico próprio ao homem”, sua historicidade, ou seja, aquilo 

que libera algo como o “ser humano” na disposição de uma história em comum. A Escola 

Histórica, porém, não foi capaz de dar o passo decisivo na direção desta fundamentação 

essencial do ser enquanto histórico.  

Para a Escola, o objeto da história não deveria ser determinado a partir de regras e ideais 

a-históricas e universais, mas, ao contrário, brotar da própria realidade histórica. Essa 

realidade, enquanto fenômeno empírico, isto é, observável, é o próprio fato a ser reconstruído, 

o objeto da historiografia. Mas como o passado se torna, por assim dizer, disponível? A resposta 

historicista é: o passado se oferece retrospectivamente através das marcas deixadas pela ação 

do homem no mundo. Essas marcas indicam o “fato singular do espírito” que, por sua vez, 

oferece a possibilidade de reconstrução deste fato através da representação na consciência. É 

possível representar uma ação passada porque ela está indissociavelmente atrelada ao que lhe 

sucedeu e que se estende até o momento presente investigado pelo historiador. Assim, o presente 

oferece evidências sobre o passado porque está causalmente ligado a ele. Em outras palavras, a 



40 

 

pesquisa histórica descobre a relação causal que determina as ações humanas. Neste caso, as 

ações têm seu lugar no palco do mundo, isto é, na realidade tal como ela é percebida por uma 

consciência. Em sentido kantiano, a contemplação da história concebida pela Escola Histórica 

é puramente estética, isto é, contenta-se em organizar e observar os fatos dentro de um esquema 

estritamente empírico de mundo sensível.  

A consciência espiritual, para a Escola Histórica, é a consciência do processo que 

originou determinada configuração de mundo como “atual”. As “configurações de mundo” 

possuem a propriedade de poderem ser investigadas e descobertas nos relatos que denotam o 

processo de seu desenvolvimento. De um ponto de vista estritamente historiográfico, trata-se 

apenas da descoberta de registros que denotam (indicam) a existência de um processo e, em 

seguida, da relação de causas que determina a unidade objetiva do material examinado. A 

coleção de documentos aponta para a totalidade dos fatos e ilustra suas conexões causais. Em 

última instância, para a Escola, é a matriz formada pela conexão dos fatos investigados que 

recompõe a realidade espiritual humana como possível de ser revisitada: “a vida espiritual” é 

composta por fatos históricos e pode, por isso, ser descoberta pela consciência histórica. A 

Escola História acreditava que a intuição desse “processo” deveria guiar o método histórico até 

o patamar de uma ciência objetiva, isto é, elevar o objeto da historiografia ao âmbito 

propriamente objetivo de uma ciência particular independente. A vida espiritual é entrevista 

como estrutura que possui, em suas relações causais, a objetividade necessária à ciência 

histórica.  

Porém, a intuição da Escola, aponta Dilthey, ainda opera dentro das restrições empíricas 

da ciência moderna: “a escola histórica não rompeu até hoje as barreiras internas que acabaram 

inevitavelmente por obstruir a sua formação teórica tanto quanto a sua influência sobre a vida” 

(DILTHEY, 2010, p. 4). Na medida em que o “histórico” é determinado pela Escola dentro de 

um horizonte estritamente científico-natural, a investigação histórica adquire um valor 

puramente pragmático: ela, a história, deve esclarecer e regrar “a vida do presente” a partir de 

uma observação metodológica do passado. É em função disso que Dilthey continua o texto com 

uma crítica aos limites da intuição histórica da Escola alemã: 

 

Faltou ao seu estudo e ao seu aproveitamento dos fenômenos históricos a 

conexão com a análise dos fatos da consciência, por conseguinte uma 

fundamentação com vistas ao único saber que é em última instância seguro, 

em suma, uma fundamentação filosófica. (DILTHEY, 2010, p. 4). 

 



41 

 

Quais são essas “barreiras internas” que limitaram a Escola Histórica do ponto de vista 

de Dilthey? Ele nos dá uma dica quando se refere ao método da Escola como “puramente 

empírico”. “Puramente empírico” aponta para a “pré-compreensão” da realidade como âmbito 

puramente “sensível”, ou seja, uma consideração do objeto desde um ponto de vista 

estritamente naturalista. No texto “Os Tipos de Concepção de Mundo”, tópico IV, Dilthey faz 

uma referência direta à estrutura naturalista das ciências experimentais de caráter moderno. Ele 

começa dando uma definição do “naturalismo” como a concepção de que:  

 

[...] o processo da natureza é a única e a integral realidade; fora dela nada há; 

a vida espiritual distingue-se da natureza física apenas formalmente como 

consciência, de acordo com as propriedades nesta contidas, e a determinidade 

conteudalmente vazia da consciência brota da realidade física, segundo a 

causalidade natural. (DILTHEY, 1992, p. 37). 

 

 Qual, porém, a base epistemológica de tal compreensão de mundo? Ou, nas palavras de 

Dilthey, qual o “aspecto gnosiológico do naturalismo” (DILTHEY, 1992, p. 38)? Para o 

pensamento naturalista, a realidade tem sua validação última nos sentidos, ou seja, é real aquilo 

que é percebido e, em consequência, a validação de qualquer saber tem como “fundamento” o 

“sensível” (DILTHEY, 1992, p. 38). Ele continua: 

 

O sensualista não nega nem o facto da experiência interna nem o da conexão 

pensante do dado, mas encontra na ordem física a base de todo o conhecimento 

da conexão legal do real, e as propriedades do pensar tornam-se para ele, de 

uma maneira óbvia ou por meio de uma teoria, parte da experiência sensível. 

(DILTHEY, 1992, p. 38). 

 

Essa compreensão de mundo, naturalista, remonta o pensamento antigo. Para Dilthey, 

tal modo de pensar está intimamente relacionado com a possibilidade de surgimento da 

investigação científica na antiguidade. Já Protágoras “ensinou que a percepção brota da 

cooperação de dois movimentos, um exterior e outro orgânico, que transcorre no homem” 

(DILTHEY, 1992, p. 38). O que Dilthey chama de “ceticismo” tem origem na assunção do 

“elemento humano” como a determinação de toda “posição axiológica ou toda a fixação de 

fins” (DILTHEY, 1992, p. 39). Essa assunção do elemento humano como base da consideração 

da realidade leva a conclusões céticas porque, na medida em que aponta para a limitação dos 

sistemas filosóficos, indica a finitude que marca toda obra humana. O pressuposto cético, desde 

a antiguidade, é guiado por uma visão de mundo empirista. Para Dilthey (1977, p. 39), as 

compreensões empíricas de mundo coincidem, apesar de sua multiplicidade, em três 



42 

 

pressupostos fundamentais: “(a) a facticidade simplesmente empírica da organização sensível, 

(b) a vinculação a ela de todo o pensamento e (c) o ordenamento desta organização na conexão 

física”.  

Porém, mesmo que o ceticismo perpasse toda a história do pensamento ocidental, na 

opinião de Dilthey, somente “a época moderna proporcionou recursos cientificamente válidos 

para a elucidação naturalista do desenvolvimento espiritual” (DILTHEY, 1992, p. 43)25. Ele 

enumera os elementos que tornaram possíveis o direcionamento naturalista das ciências 

modernas da natureza e como este direcionamento perfaz as primeiras considerações da Escola 

Histórica sobre a realidade humana: 

 

[1] a compreensão da vida espiritual a partir do seu meio, [2] a derivação da 

vida econômica dos interesses dos indivíduos, [3] a derivação da cultura 

superior desde o progresso econômico, [4] a teoria da evolução [...] que 

permitia pôr na base das propriedades intelectuais e morais do homem a adição 

de mudanças mínimas no tempo. (DILTHEY, 1992, p. 43). 

 

A ideia é que os fundamentos das primeiras investigações historicistas partem de uma 

intuição verdadeira sobre a realidade espiritual humana. Essa intuição, porém, não é plenamente 

aproveitada, pois estas investigações se deixam guiar por um horizonte teórico herdado das 

ciências naturais e sensualistas da modernidade. A crítica de Dilthey aponta para o fato de que, 

enquanto se mantém dentro da concepção científica tradicional, a Escola Histórica é incapaz de 

desenvolver uma fundamentação filosófica suficientemente firme para levar a cabo sua tarefa 

de consideração realidade “concreta” e “espiritual” da humanidade.  

 

2.1.2 A Tarefa de Fundamentação Filosófica da Intuição Histórica 

 

A crítica de Dilthey à Escola Histórica nos oferecer um insight sobre o ponto de partida 

imaginado por ele para uma investigação histórica: 

 

                                                 
25 Para Dilthey, foi David Hume, no século XVIII, que inaugurou a possibilidade de uma investigação experimental 

do mundo de caráter estritamente moderno. Hume, ao enfatizar “a facticidade simplesmente empírica da nossa 

organização sensível e do pensamento com ela conexo”, desloca o interesse investigativo do “conhecimento do 

mundo para a simples consonância interna das percepções entre si e com os conceitos” (DILTHEY, 1992, p. 40). 

Com isso, ele abre as portas para a ideia de “ciência experimental” que “limita-se as uniformidades de coexistência 

e sucessão dos fenômenos” (DILTHEY, 1992, p. 40). Essa uniformidade é, em última instância, “o objeto do nosso 

saber acerca tanto dos fatos espirituais como dos físicos: todas as partes do mundo se entrelaçam numa mesma 

legalidade” (DILTHEY, 1992, p. 40). Ele conclui: “O positivismo tornou-se um método e o próprio naturalismo 

fez valer, perante este ponto de vista fenomenalista, a ‘claridade solar do sensível’” (DILTHEY, 1992, p. 40). 



43 

 

É por isso que ela [a Escola Histórica] também não chegou a um método 

explicativo, nem conseguiu tampouco erigir, em virtude de uma intuição 

histórica e de um comportamento comparativo, uma conexão autônoma entre 

as ciências humanas ou conquistar uma influência sobre a vida. (DILTHEY, 

2010, p. 4, entre colchetes colocação nossa).  

 

Na medida em que a Escola Histórica, ao não se propor uma crítica filosófica, manteve-

se restrita ao ideal moderno de cientificidade, não desenvolveu plenamente sua intuição original 

do princípio da historicidade humana, isto é, não se efetivou como real “influência sobre a 

vida”. Assim, em Dilthey, está em questão se a fundamentação moderna das ciências oferecida 

por Descartes, Locke, Hume e Kant, de caráter empirista (a posteriori) ou transcendental (a 

priori), é capaz de abarcar o interesse investigativo que “todo historiador, todo jurista ou todo 

político reflexivo têm em seu coração” (DILTHEY, 2010, p. 5). Por conseguinte, a tarefa de 

fundamentação das ciências humanas coincide com a busca da “conexão proposicional que se 

encontra na base tanto do juízo do historiógrafo, quanto das conclusões do economista nacional 

e dos conceitos dos juristas e que permite definir a sua segurança” (DILTHEY, 2010, p. 5).  

Em nossa interpretação, ao se propor fundamentar as ciências do espírito humano, 

Dilthey não levou em conta apenas o tipo metodológico de investigação das ciências positivas, 

mas procurou um outro núcleo essencial para a constatação do elemento humano enquanto 

possibilidade histórica, ou seja, da historicidade do ser enquanto humano. A “historicidade” é 

percebida por Dilthey como o elo fundamental entre o humano e a vida: o ser do homem é 

compreendido desde seu núcleo mais íntimo, a Vida, e desde sua expressão mais própria, a 

história. A vida é núcleo íntimo do qual emana toda possibilidade humana de expressão, ela é a 

origem da “realidade efetiva” que se constitui essencialmente como história. A estrutura e a 

forma através da qual a vida se configura em sua forma humana é a “Razão Histórica”:  

 

[...] a teoria do conhecimento até aqui, tanto a empírica quanto a de Kant, 

explica a experiência e o conhecimento a partir de um estado de fato que 

pertence à mera representação. Nas veias do sujeito cognoscente, que foi 

construído por Locke, Hume e Kant, não corre sangue real, mas o suco diluído 

da razão como uma mera atividade de pensamento. (DILTHEY, 2010, p. 6). 

 

A crítica se dirige ao neokantismo: a “mera representação” é um aspecto da realidade 

humana. A “lida histórica e psicológica” faz com que Dilthey perceba que esse aspecto não é 

suficiente para trazer à tona a realidade na completude exigida pela investigação das ciências 

espirituais. O sujeito cognoscente, aponta Dilthey, foi sustentado em sua base epistemológica 

kantiana pela tradição historicista; a tarefa, em consequência, deveria ser a superação positiva 



44 

 

do “ser congnoscente puro” na direção de um “ser que, querendo e sentindo, representa” 

(DILTHEY, 2010, p. 7).  

O “sujeito da representação” permanece, mas “querer” e “sentir” se imiscuem, agora, 

como âmbitos fundantes do ser que somos, isto é, são elevados ao nível de “constituição do 

sujeito histórico”. O “sujeito” não possui mais um caráter puramente intelectivo, mas, no que 

diz respeito à apreensão da realidade efetiva, ele quer e sente26. Cabe, por enquanto, chamar 

atenção para a consideração da “Vida” como determinação última de toda experiência do 

“sujeito histórico”. O sujeito é pensando dentro de um “horizonte histórico” e em uma conexão 

intima com a Vida, isto é, com o núcleo a partir do qual advém tanto a “pessoa” quanto o 

“mundo pessoal”: o representante e a representação, o desejo e o desejado, o sentido e o 

sentimento. O “querer” e o “sentir” devem ser considerados como possibilidades históricas 

extraídas da própria Vida, em consequência, a realidade não está circunscrita por uma 

construção de caráter puramente intelectual, mas por um horizonte histórico possível, um 

destino, um meio. Ortega y Gasset (1961, p. 165) tenta explicar a diferença entre Dilthey e Kant: 

 

Quando Kant quer fundar a validade da experiência buscando suas condições 

na consciência, o que ele procura são as “condições de possibilidade da 

experiência”; isto é, imagina ou constrói a priori os motivos de nossa 

consciência e de sua relação com a realidade para que esta última resulte como 

inteligível, é razoável que essa pretensão de verdade esteja ligada à nossa 

experiência efetiva. Por tanto, para Kant as condições da experiência não se 

dão dentro da experiência, mas são uma pura construção intelectual e, neste 

sentido, uma ficção. Os elementos da consciência – o que é essencial ao 

kantismo – não se dão na consciência da qual são elementos, não são fatos da 

consciência, senão são hipóteses do filósofo27.  

 

 

A realidade intelectual e hipotética, aceita pelo neokantismo como base fundamental de 

toda realidade percebida, tem sua validez garantida pela consciência pura do sujeito da razão. 

O espaço e tempo não são realidades impostas sobre a mente, mas “formas puras da intuição”. 

Do ponto de vista de Dilthey, porém, as condições de possibilidade da realidade não podem ser 

                                                 
26 Sobre o problema da “constituição do sujeito” na Filosofia da Vida, cf. Tópico 3.1 A desconstrução 

fenomenológica de Dilthey. 
27 Original: “Cuando Kant quiere fundar la validez de la experiencia buscando sus condiciones en la conciencia, 

lo que busca es las “condiciones de la posibilidad de la experiencia”; esto es, imagina o construye a priori cómo 

tendría que ser nuestra conciencia y su relación con la realidad para que resultase inteligible, razonable esa 

pretensión de verdad aneja a nuestra efectiva experiencia. Por tanto, para Kant las condiciones de la experiencia 

no se dan dentro de la experiencia, sino que son una pura construcción intelectual y, en este sentido, una ficción. 

Los elementos de la conciencia – esto es esencial al kantismo – no se dan en la conciencia cuyos elementos son, 

no son hechos de consciencia, sino hipótesis del filósofo.” 



45 

 

descobertas apenas de maneira aprioristica. O historiador não concorda com a ideia da 

“realidade” como simples estrutura de uma consciência pura: 

 

A atitude de Dilthey é, ao contrário [ou seja, em detrimento do apriorismo 

kantiano], de radical empirismo28. A experiência é uma realidade da 

consciência, eu me dou conta que diante de mim há, agora, um papel impresso 

e me dou conta que o penso como papel impresso com todos os atributos que 

contém. Dar-me conta imediatamente de algo e ser um fato da consciência são 

sinônimos. A experiência, o conhecimento, a ciência, toda ciência, com sua 

pretensão de verdade, é um fato da consciência. Fundar a validade dessa 

pretensão [de verdade], que é um fato evidente da consciência, não pode 

consistir senão em descobrir os elementos ou condições reais da consciência, 

que integram a experiência e engendram, em nossa opinião, sua pretensão. 

Não, pois, condições da possibilidade da experiência, mas condições da 

realidade, da facticidade da experiência. (ORTEGA Y GASSET, 1961, p. 165, 

entre colchetes colocações nossas)29  

 

Se para o kantismo a “coisa em si” transcende os limites do conhecimento humano, a 

realidade nunca pode dar-se efetivamente no sentido radical de Dilthey. Pensada 

intelectualmente, a realidade kantiana é sempre e apenas “representação” da consciência. A 

validade objetiva do conhecimento, em consequência, depende da compreensão das estruturas 

a priori que são responsáveis pela representação como expressão do entendimento. Do ponto 

de vista de Dilthey, porém, a “coisa em si”, a “realidade efetiva”, não é a simples consideração 

intelectual da consciência, mesmo essa consideração já é, na linguagem do historiador, produto 

de uma “mutilação da realidade”. Qualquer representação é um tipo específico de apreensão da 

                                                 
28 Reproduzimos aqui o termo “radical empirismo” utilizado por Ortega y Gasset, mas fazem-se necessárias 

algumas considerações: Como fica transparente na crítica diltheyana à escola histórica, o “empirismo” é colocado 

em questão por Dilthey. Em seu pensamento mais maduro, o filósofo circunscreve de maneira enfática o que 

entende por “naturalismo” e “empirismo”, distanciando-se desses âmbitos de investigação através da pergunta 

sobre a história em seu duplo aspecto essencial e efetivo, em sua historicidade. Para Dilthey, a condição de 

determinação do real não é o empirismo fisicalista, mas, ao contrário, a realidade tal como é imediatamente 

derivação da própria “Vida”. A realidade concreta, por fim, não é a simples realidade física dos corpos, mas a 

realidade enquanto constituída pela Vida e dada imediatamente como “experiência vital”. Pode-se dizer 

tranquilamente, com base no texto “Sobre as concepções de mundo” (1991), que, para Dilthey, o “empirismo” é 

apenas uma das “visões de mundo” possíveis e que sua origem se encontra na possibilidade dual do aspecto 

metafísico da vida, que se apresenta algumas vezes como ideal, outras como natural. Deve-se, em consequência, 

prestar dupla atenção ao termo “radical” utilizado por Ortega y Gasset. Como discutiremos mais a frente, o termo 

“radical” indica que está em discussão o próprio conceito de “realidade”; Dilthey se move em direção a uma 

compreensão mais originária em relação à efetividade da realidade do que o que fora concebido por qualquer 

empirismo ingênuo até ele. 
29 Original: “La actitud de Dilthey es, en cambio, de radical empirismo. La experiencia es una realidad de 

conciencia: yo me doy cuenta de que ante mí hay ahora un papel impreso y me doy cuenta de que lo pienso como 

papel impreso con todos los atributos que esto contiene. Darme cuenta inmediata de algo y ser un hecho de 

conciencia son sinónimos. La experiencia, el conocimiento, la ciencia, toda ciencia, con su pretensión de verdad, 

es un hecho de conciencia. Fundar la validez de esa pretensión que es un hecho evidente de conciencia no puede 

consistir sino en descubrir los elementos o condiciones reales de la conciencia, que integran la experiencia y 

engendran a nuestra vista su pretensión. No, pues, condiciones de la posibilidad de la experiencia, sino condiciones 

de la realidad, de la facticidad de la experiencia”. 



46 

 

“experiência da vida”. Em palavras simples, “viver” é condição fundamental para qualquer 

representação; por conseguinte, a Vida possui primazia ao fenômeno representativo, ela é vivida 

pré-teoréticamente. Para Dilthey, o que deve vir à tona não são as estruturas a priori da 

consciência, mas as condições de possibilidade da facticidade como aquilo que perfaz, de modo 

concreto, toda possiblidade de experiência representativa.  

Dilthey reconhece que “só possuímos a realidade efetiva tal como ela é junto aos fatos 

da consciência dados na experiência interna” (DILTHEY, 2010, p. 6). Porém, ele continua: “A 

análise desses fatos é o centro das ciências humanas e, assim, permanecem, de acordo com o 

espírito da Escola Histórica, o conhecimento dos princípios do mundo espiritual no âmbito 

desse mundo mesmo, e as ciências humanas formam um sistema autônomo” (DILTHEY, 2010, 

p. 6). Ou seja, se o “mundo espiritual” almejado pela Escola Histórica se expressa como fato, 

uma análise filosófica dos princípios da própria facticidade não contraria a intuição histórica e 

mantêm a investigação depurada de qualquer preceito metafísico e a-histórico. Para Dilthey, em 

consequência, a prática filosófica tem que ser reinserida no pensamento histórico, mas isso não 

deve significar um retrocesso às práticas idealistas. Ao contrário, a filosofia tem que aprender 

com sua irmã mais nova, a história, e tornar-se ela própria uma “hermenêutica da facticidade”. 

Como é a própria realidade, o “fato”, que determina a consciência humana, ela não tem 

sua razão em um “sujeito puro” de caráter puramente intelectual, mas em um sujeito histórico 

que “intui” na “experiência interna” o seu desenvolvimento espiritual. No gesto de Dilthey em 

direção ao “acontecer histórico” como âmbito fundamental humano, mantêm-se vivo, porém, o 

“espírito da Escola Histórica”. Seguindo a intuição da Escola, o modo de ser histórico deve ser 

filosoficamente investigado afim de que se revele para além de um simples sujeito 

epistemológico. Para Dilthey, a efetividade da realidade humana só pode ser trazida à tona por 

uma “razão histórica” que, através de uma investigação mais abrangente e compreensiva, 

ultrapassasse a consideração puramente empírica da historiografia e psicologia de sua época. 

Com efeito, a tarefa a que se propõe é análoga a de Kant, mas, enquanto o segundo se dirige 

para uma “Crítica da Razão Pura”, ou seja, da razão exercida pelo sujeito transcendental puro, 

Dilthey pretende elaborar uma “Crítica da Razão Histórica”, isto é, da razão que dimana do 

movimento da própria vida em seu desenrolar-se e efetivar-se no espírito histórico humano. 

Essa crítica histórica deve esclarecer o “nexo vital” que sustêm e fundamenta o âmbito de 

investigação das ciências humanas. 

 

Daí resulta o fato de os componentes mais importantes de nossa imagem e de 

nosso conhecimento da realidade efetiva, componentes tais como a unidade 



47 

 

pessoal da vida, o mundo exterior, os indivíduos fora de nós, a sua vida no 

tempo e a sua ação recíproca, poderem ser todos explicados a partir dessa 

natureza humana como um todo, uma natureza cujo processo de vida real não 

possui senão os seus diversos lados no querer, no sentir e no representar. Não 

é a hipótese de um a priori rígido de nossa faculdade cognitiva, mas apenas a 

história do desenvolvimento que parte da totalidade de nosso ser, que todos 

nós temos de dirigir para a filosofia. (DILTHEY, 2010, p. 7) 

 

O objetivo é encontrar o nexo entre o pensamento abstrato-científico e a histórica 

natureza humana. Para Dilthey, “os componentes mais importantes de nossa imagem e de nosso 

conhecimento da realidade efetiva” podem ser explicados a partir da “natureza humana” e do 

como como ela extrai toda compreensão possível do “progresso da vida real” dos estados do 

“querer, sentir e representar”. A “natureza humana”, por consequência, é um “status 

conscientiae”, que é consciente (que quer), senciente (que sente) e cognoscente (que 

representa), e, através do qual, a Vida expressa a si mesma. A estrutura histórica que fundamenta 

determinado tipo de consciência, isto é, que sustenta todo objeto como possibilidade efetiva de 

uma vivência particular, é chamada por Dilthey de “visão de mundo”. O núcleo último desse 

movimento é a própria Vida. Por conseguinte, a obra de Dilthey é marcada pela consciência de 

uma dupla tarefa: (1) do ponto de vista científico, procura esclarecer e estabelecer a estrutura 

efetivamente determinante do mundo humano em sua totalidade positiva e, desta forma, 

oferecer uma ontologia particular para o desenvolvimento do que hoje chamamos “ciências 

humanas”; (2) do ponto de vista filosófico, porém, a própria Vida, como o acontecimento 

nuclear e vital da existência, tornou-se tema de sua pesquisa. 

 

2.2 A autoconsciência do Relativismo 

 

Na última fase de se pensamento, Dilthey já estabelecera vasto diálogo intelectual com 

os pensadores de sua época30. Elaborou o que entendeu por “Filosofia da Vida 

[Lebensphilosophie]” e, sistematicamente, construiu uma investigação acerca do que acreditava 

estar na base de toda e qualquer experiência história: a própria Vida. Dilthey, em função de seu 

posicionamento crítico, afasta-se do relativismo historicista que herdara de seus professores e 

mestres da Escola Histórica. Ele se aproxima lentamente de uma compreensão histórica das 

estruturas ontológicas que perfazem, como temporalidade própria, a realidade do existente 

                                                 
30 Entre vários nomes encontramos referências diretas a Husserl e ao Conde de Yorck, com o qual a troca de 

correspondências foi fundamental para a descoberta do problema da historicidade e que comentaremos mais a 

frente (2.3.3).  



48 

 

enquanto tal. Tendo consciência da tarefa a que Dilthey se propõe, a fundamentação histórica 

das ciências do espírito, podemos aproximarmo-nos da intuição que perfaz o ciclo íntimo de 

seu pensamento e que caracteriza sua Filosofia da Vida como produto do terceiro momento do 

pensamento histórico alemão (tópico 1.3). O que Dilthey percebeu com sua investigação foi o 

“elo” que, sendo constitutivo de qualquer possibilidade efetivamente humana, é o fundamento 

para que algo se dê como experiência efetiva e histórica. Tal nexo constitutivo é a Historicidade 

ou o histórico em sentido próprio; a historicidade dimana da vida como uma de suas 

possibilidades, como a possibilidade propriamente humana. Por fim, para Dilthey, o que 

caracteriza a possibilidade específica da experiência humana da Vida é o fato de que ela é 

histórica, isto é, possui historicidade. O histórico é aquilo que marca a experiência humana em 

sua possibilidade mais própria. Pode-se dizer que, para Dilthey, o fato de o homem possuir algo 

como um caráter histórico é o que difere sua experiência de qualquer outra possível experiência 

da vida, como, por exemplo, a dos animais e das plantas.  

Porém, não ocupam os seres vivos não-humanos e mesmo os objetos inanimados 

ocupam eles próprios um lugar na história? Se possuirmos lembranças e registros de objetos e 

de animais e se é possível uma “história do castelo de Versalhes”, tais objetos não estão 

inseridos na história de tal forma que são também históricos? O que a teoria de Dilthey aponta 

não é para a impossibilidade de “objetos históricos”, mas para o fato de que tais objetos só estão 

disponíveis porque o humano os descobriu “dentro de” sua própria história, ou seja, a partir de 

sua historicidade31. No texto Teoria das concepções do mundo (1991), da última fase do 

pensamento de Dilthey, aparece de forma bastante clara o seu interesse em superar o relativismo 

que caracteriza o pensamento histórico de sua época.  

Segundo Dilthey, o tipo de relativismo que lhe é contemporâneo difere do ceticismo que 

aflorou em outros momentos da história humana. O ceticismo é um movimento comum a toda 

a história do pensamento humano; tem seu fundamento na possível “anarquia dos sistemas 

filosóficos”, isto é, na pretensa universalidade de cada pensamento em contradição com sua 

multiplicidade. Essas múltiplas de opiniões, se pretendendo cada uma delas como universal, 

“brindam sempre novo alimento ao ceticismo” (DILTHEY, 1992, p. 6). Enfim, sempre que o 

homem percebe que a pretensão de atingir o absoluto acerca das coisas que lhe afetam não é 

única, ele também observa a arbitrariedade geral que existe entre a sua constatação e as outras 

posições possíveis acerca do mundo. Neste estado, o pensamento adentra ao que se pode chamar 

                                                 
31 Para esclarecimentos sobre as considerações de Heidegger acerca do caráter essencial e primeiramente histórico 

da existência humana em detrimento dos objetos que “pertencem à História do Mundo (Weltgeschichtlich)”, 

consultar o tópico 3.3. 



49 

 

de humor cético: cada sistema é, em potencial, a origem de uma explicação única e totalizante 

acerca do mundo e, ao mesmo tempo, um contrapõe e argumenta contra o outro. O resultado é 

a dissolução generalizada de todos os sistemas. 

 

O que se passa é que essas opiniões múltiplas, ao aparecer uma junto as outras, 

atuam uma sobre as outras, isto é, se criticam mutuamente, se objetam com 

incontestável eficácia e cada uma demonstra o erro da outra. […] A pretensão 

de que cada uma tinha de descobrir a entidade absoluta do mundo, Estado, 

sociedade, beleza, linguagem, acaba falida e convicta de seu erro. (ORTEGA 

Y GASSET, 1961, p. 154)32  

 

O ceticismo, no sentido referido, é uma consequência da própria curiosidade filosófica 

e de sua cristalização sistemática através da história: “Em todas as épocas, desde que existem, 

[esses sistemas] excluíram-se e entre si se combateram e não se divisa esperança alguma de 

entre eles se poder chegar a uma decisão” (DILTHEY, 1992, p. 6).  

Por outro lado, o homem moderno se depara, através do acúmulo historiográfico, com 

uma multiplicidade ainda maior de opiniões e culturas. Com efeito, ele torna-se ainda mais 

susceptível ao humor irônico e duvidoso do ceticismo: 

 

[…] esse homem, junto ao seu afã de averiguar o absoluto a respeito das coisas 

[O estado, o justo, a sociedade, a beleza, a arte, a linguagem e etc.] por haver 

nascido em uma época que acumulou muito saber histórico, se encontra, 

queria ou não, com a notícia negativa de que inumeráveis homens antes dele 

fizeram as mesmas perguntas e se deram, cada um sua resposta absoluta. [...] 

Essa multiplicidade de perguntas ‘absolutas’ anula seu absolutismo. 

(ORTEGA Y GASSET, 1961, p. 154)33  

 

Dilthey, porém, não para nesta conclusão sobre o “ceticismo” moderno. Ele diz: “Muito 

mais profundas do que as conclusões cépticas tiradas do antagonismo das opiniões humanas 

são as dúvidas que dimanaram do desenvolvimento progressivo da consciência histórica 

[moderna]” (DILTHEY, 1992, p. 7). Para o homem moderno não importa apenas a 

multiplicidade de opiniões; o que está em jogo é própria estrutura através das quais as opiniões 

se expressam, o fundamento de toda opinião se torna instável e ameaça desabar sob o crivo da 

                                                 
32 Original: “Lo que pasa es que esas opiniones múltiples, al aparecer las unas junto a las otras, actúan las unas 

sobre las otras, es decir, que se critican mutuamente, se objetan con incontrastable eficacia y cada cual demuestra 

el error de la vecina. […] La pretensión que cada una tenía de haber descubierto la entidad absoluta mundo, Estado, 

sociedad, belleza, lenguaje, queda fallida y convicta de error”. 
33 Original: “[…] ese hombre, junto a su afán de averiguar lo absoluto respecto a esas cosas por haber nacido en 

una época que ha acumulado mucho saber histórico, se encuentra, quiera o no con la subrayada noticia de que 

hombres innumerables antes que él se han hecho las mismas preguntas y se han dado, cada cual, su absoluta 

respuesta […] Esta multiplicidad de preguntas ‘absolutas’ anula su absolutismo”. 



50 

 

consciência histórica da modernidade. O próprio conceito de “existência” torna-se 

questionável, pois não é possível que uma mesma estrutura de existência atravesse toda a 

história do mundo sem sofrer nenhuma mudança em seu significado íntimo. Se, porém, a 

existência passa, ela própria, por modificações intimas em sua compreensão, o que garante a 

validade de uma dada compreensão, por maior que seja sua atualidade, diante de outra 

interpretação da existência na história das culturas? A consciência histórica coloca em cheque 

o pressuposto fundamental do Iluminismo: a ideia de um “sujeito universal” da história. A 

primeira fase do historicismo, porém, tenta fugir dessa crise fundamental através do jogo 

objetivo da verdade. Por outro lado, Dilthey propõe uma posição hermenêutica mais abrangente 

e profunda que a compreensão estritamente científica do objeto das ciências históricas.    

O próprio “ser” do humano está em jogo naquilo que é histórico, isto é, ele é histórico 

em sentido amplo, pois, sendo, está entregue a uma compreensão de si herdada, construída e, 

talvez, imprópria da sua própria existência34. O que o cada um é, ele próprio precisa se decidir 

junto ao destino. O que se explícita, mesmo que de forma sútil, é que o historicismo percebe a 

relação profunda de cada sistema filosófico com seu criador e, por consequência, com sua 

época. Essa relação não possui apenas caráter teórico, mas é “experienciada” através das 

manifestações da vida, isto é, da filosofia, da religião, da poesia, e etc. Cada época possui uma 

pré-compreensão de homem que não precisa ser tematizada, pois é vivida essencialmente em 

sua possibilidade. O ser do homem é, por assim dizer, pressuposto, mas não como uma 

“concepção verdadeira de homem” que se sustenta a priori.  

O “tipo de homem”, como estrutura particular e determinante de ser humano, 

pressuposto por cada época possui caráter ideal: 

 

Um tipo compacto de homem, equipado com um conteúdo determinado, 

constituía o pressuposto dominante do pensamento histórico dos Gregos e dos 

Romanos. Estava igualmente subjacente à doutrina cristã do primeiro e do 

segundo Adão, do Filho do Homem. Pelo mesmo pressuposto era ainda 

sustentado o sistema natural do século XVI. (DILTHEY, 1992, p. 7). 

 

                                                 
34 Ortega y Gasset (2962, p. 255) diz: “[…] el hombre que hacia 2850 frisa en los veinte años – la generación de 

Dilthey – ha heredado de dos siglos ‘idealistas’ esta enseñanza decisiva: cuando lo que alguien piensa es un error, 

lo pensado no tiene realidad, pero queda como realidad el hecho mental de que alguien lo ha pensado. […] el 

pensamiento renuncia a definir, por lo menos directamente, nada que pretenda ser absoluto y se resuelve a 

investigar la única realidad que incuestionablemente encuentra ante sí: esos hechos  subjetivos del pensar, querer, 

sentir, acontecidos en algún lugar y en algún tiempo, es decir, los hechos históricos. El ‘puro’ o absoluto 

pensamiento se convierte en pensamiento histórico”. Assim, o termo Relativismo, denota no nosso trabalho, esse 

novo tipo de ceticismo que tem como razão de ser a crise do idealismo e o desenvolvimento da compreensão de 

uma “consciência histórica”.   



51 

 

Esse “tipo compacto de homem” fundamenta uma “concepção” de ser humano guiou as 

possibilidades gerais de consideração. É através dessa “preconcepção” de ser humano que o 

homem julgou a si mesmo a partir de seu meio histórico. Esse pressuposto nunca havia se 

tornado tema de um questionamento histórico propriamente dito, isto é, investigado em seu 

processo de formação histórica. Para Dilthey, o “método construtivo” desenvolvido a partir 

dessa caracterização comum do ser humano garantiu o horizonte comum que, apesar das 

inúmeras discussões e disputas, manteve uma linha mais ou menos coesa de interpretação 

durante a história do ocidente. O “método construtivo” opera através da “derivação” e 

“comparação”: 

 

[...] derivar algo de comum a partir da comparação das formas de vida 

históricas, de extrair da multiplicidade dos costumes, das proposições 

jurídicas e das tecnologias, um direto natural, uma teologia natural e uma 

moral natural mediante o conceito de um tipo supremo das mesmas. 

(DILTHEY, 1992, p. 7). 

 

Tal procedimento “se desenvolvera desde Hípias, através do estoicismo e do 

pensamento romano – dominava ainda o século da filosofia construtiva (XVII)” (DILTHEY, 

1992, p. 8). A contraposição e a dissolução desse pressuposto têm início apenas no século XVIII 

e seu “espírito analítico” (DILTHEY, 1992, p. 8). Em suma, expõe Dilthey, a “ideia de 

evolução” e o “estudo comparado dos povos civilizados e primitivos” nascem junto aos teóricos 

do século XVIII, Hume, Winckelmann, Lessing, Helder, etc. Esse pensamento dá a tonalidade 

do século XIX: “Foi assim possível desenvolver o ponto de vista histórico-evolutivo no estudo 

do desenvolvimento natural e histórico do homem, e o tipo ‘homem’ dissolveu-se nesse 

processo evolutivo” (DILTHEY, 1992, p. 8). O método histórico revelou que o “tipo universal 

de homem” até então pressuposto não é absoluto. “Nada é absoluto”, enfim, é o mandamento 

do qual parte o desenvolvimento de toda a consciência histórica do século XIX. Essa 

consciência se depara com o fato de que não apenas os objetos são determinados de formas e 

graus diferentes de acordo com cada cultura, mas o próprio “homem” é compreendido a cada 

vez de uma forma diferente e pode, ele próprio, ser uma construção histórica. O Historicismo 

do século XIX, portanto, é herdeiro da dissolução do “tipo de homem” universal que se iniciou 

no século XVIII. “A teoria do desenvolvimento que assim surgiu está necessariamente unida ao 

conhecimento da relatividade de toda a forma de vida histórica” (DILTHEY, 1992, p. 8). Em 

consequência, o ceticismo do século XIX se manifesta de forma diferente do ceticismo clássico, 

ele é Relativismo:  



52 

 

 

Por isso, a formação da consciência histórica destrói mais radicalmente do que 

o panorama do antagonismo dos sistemas a fé na validade universal de 

qualquer filosofia que tenha pretendido expressar a conexão cósmica de modo 

convincente, mediante uma conexão de conceitos. (DILTHEY, 1992, p. 9). 

 

Dilthey possui extraordinária consciência do relativismo que margeava a teoria de 

mundo da Escola Histórica. Ele faz parte do terceiro momento do historicismo (3), onde uma 

fundamentação filosófica necessária à compreensão propriamente histórica do mundo. Não 

obstante, Dilthey argumenta: “A filosofia não deve buscar no mundo, mas no homem, o nexo 

interno dos seus conhecimentos” (DILTHEY, 1992, p. 9). Com isso ele faz referência a uma 

“psicologia hermenêutica” que, dissociada da interpretação de sujeito universal da razão, parte 

do meio histórico do sujeito para emprestar-lhe uma determinação. A psicologia hermenêutica, 

defendida por Dilthey e guiada por uma consciência histórica de mundo, não pretende expressar 

a “conexão cósmica mediante conceitos”, mas trazer à tona como seu objeto a própria 

experiência vital do homem, isto é, a Vida em seu Ser humano. Assim: 

 

A diversidade dos sistemas empenhados em apreender o vínculo cósmico 

encontra-se numa ligação patente com a vida; é uma das suas mais importantes 

e instrutivas criações e, por isso, a formação da consciência histórica que levou 

a cabo uma obra tão destruidora nos grandes sistemas ajudar-nos-á a superar 

a escandalosa contradição entre a pretensão à validade universal de cada 

sistema filosófico e a anarquia histórica de tais sistemas. (DILTHEY, 1992, p. 

9). 

 

A própria consciência histórica, responsável pelo relativismo crescente no século XIX, 

deve levar a pretensão histórica e filosófica a outro patamar investigativo. Para Dilthey, com 

efeito, a consciência histórica torna expresso, pela primeira vez, o núcleo de onde a 

multiplicidade das visões de mundo retira sua possibilidade mais intima: a própria Vida. A 

“importante e instrutiva” descoberta feita pela consciência história é a de um nexo íntimo entre 

a manifestação histórica da realidade factual humana e a estrutura vital através da qual o sujeito 

dessa realidade percebe a si mesmo e de onde retira o sentido de suas ações. Que o homem deva 

buscar “em si” o nexo do conhecimento filosófico, quer dizer que Dilthey reconhece o “ser 

humano” como privilegiado na colocação da questão sobre a Vida. Ele propõe, enfim, esclarecer 

como a totalidade infinda de visões de mundo emerge da unidade da Vida. Trata-se de dispor 

filosoficamente a possibilidade ontológica da história a partir de um âmbito originário de 

compreensão do histórico. A Vida é o âmbito fundamental e “a raiz última de toda 

mundividência (Weltanschauung)”.  



53 

 

 

2.3 O conceito de “vida” proposto por Dilthey 

 

Inicialmente, é necessário distinguir a Vida como nexo vital e a “vida” tal como 

concebida na “experiência do viver”. Abstraindo-se de uma conceituação biológica, o conceito 

de “experiência da vida” pode ser apreendido no pensamento diltheyano como a vivência-

comum de caráter histórico. Mas nesse caso, cada ente que encontro se dá como real junto a 

outros entes reais: o próprio “eu” é apenas mais um ente entre outros. Esse estado de “vigência”, 

no qual as coisas são percebidas por meio dos sentidos externos, porém, não é inteiramente 

passivo: 

 

Não capto [na experiência da vida] outros homens e coisas apenas como 

realidades que se encontram comigo e entre si numa conexão causal: 

referências vitais partem de mim para todos os lados, relaciono-me com 

homens e coisas, tomo posição perante eles, satisfaço as suas exigências a meu 

respeito e deles espero algo. (DILTHEY, 1992, p. 10). 

 

Em consequência, o homem sente a “vida” como a “precisão da direção singular em 

frente” (DILTHEY, 1992, p. 10): um impulso singular que o lança na vida comum com os outros 

e na lida com as coisas. Cada coisa vem à tona como “objeto” no seio de uma “vivência comum” 

e dentro de um horizonte histórico: “O banco diante da porta, a árvore umbrosa, a casa e o 

jardim encontram nesta objetivação o seu ser e o seu significado” (DILTHEY, 1992, p. 10). Mas 

seria essa “experiência da vida” a própria Vida? A resposta de Dilthey é negativa. A “vida” 

experimentada possui sentido derivativo: ela é uma objetivação, pois só é experienciada 

individualmente a partir de um núcleo vital independente. A Vida não é uma experiência 

singular, mas o núcleo desde onde toda objetivação advém como possibilidade de experiência 

particular. “A vida proporciona deste modo a si, a partir de cada indivíduo, o seu próprio 

mundo” (DILTHEY, 1992, p. 10). Essa “possibilidade de objetivação individual da vida”, ou 

seja, de proporcionar um mundo próprio a cada vivente, acontece através do “sentido” que se 

desprende da Vida como possibilidade de toda objetivação: 

 

Os acontecimentos singulares que o feixe de impulsos e sentimentos em nós 

suscita na sua confluência com o mundo circundante e com o destino 

[horizonte histórico] convertem-se nela [na experiência da vida] num saber 

objetal e universal. Assim como a natureza humana é sempre a mesma, 

também os rasgos fundamentais da vida são a todos comuns. (DILTHEY, 

1992, p. 10, entre colchetes colocações nossas). 

 



54 

 

Qual é a unidade destes rasgos fundamentais que permite aos indivíduos configurar, de 

modos diversos, “a experiência da vida”? O que constitui o “subsolo comum” a todas as 

intuições da vida tidas pelos indivíduos? Segundo Dilthey (DILTHEY, 1992, p. 11) são as: 

 

[...] intuições acerca do poder do acaso, da corruptibilidade de tudo o que 

possuímos, amamos ou também odiamos e tememos, e da incessante presença 

da morte, que determina poderosamente a cada um de nós o significado e o 

sentido da vida.   

 

A experiência da vida é, então, marcada individualmente a partir de referenciais 

absolutos: o ocaso, a finitude de tudo que nos cerca e a nossa própria finitude. A vida, porém, 

não é fruto de uma experiência única, ela é vivida em comum, isto é, sua experiência é coletiva 

e possui um caráter derivado de estruturação. É numa “cadeia de indivíduos” que a “experiência 

geral da vida” surge como determinante (DILTHEY, 1992, p. 11). O horizonte histórico é aquilo 

que permite a articulação de um sentido para o que é vivido na experiência-comum do Ser pelo 

humano. Essa “experiência-comum”, vivência historicamente determinada, impõe-se a cada 

indivíduo como “costumes, convenção e tradição”; sua origem está relacionada com os rasgos 

fundamentais que determinam a “experiência da vida humana” desde seu núcleo. O tradicional 

não é resultado da produção do indivíduo, mas o próprio “individual” é parte do processo 

através do qual a vida lança-se como possibilidade histórica. Para Dilthey, porém, o individual 

não se apaga como simples resultado, ao contrário, enquanto sente e deseja, cada um age 

ativamente sobre seu contexto. 

Podemos perguntar o porquê de, em um primeiro momento, o horizonte histórico se 

impor ao homem na forma de “tradições e costumes”. Deve-se, para tanto, levar em 

consideração o conhecimento obtido através do esforço conjunto da vivência histórica das 

gerações. Para Dilthey, a tradição é fruto de um acúmulo de saber indicativo, ela é uma estrutura 

de saberes referenciais que, com o passar do tempo, foram sendo discutidos, aprimorados ou 

esquecidos. Para ele, a tradição adquire sua validade empírica através de um “número sempre 

crescente dos casos de que tiramos conclusões, na subordinação das mesmas a generalizações 

já existentes no exame incessante” (DILTHEY, 1992, p. 11). Essa “validade” da tradição, que 

tem a ver muitas vezes apenas com a aceitação geral e mediana do senso comum, procura impor-

se sobre cada um que experiência a vida como herdeiro de um povo. Em um primeiro momento, 

a sociedade aplica e zela por suas tradições e costumes através de um cuidado impróprio: aliena 

qualquer possibilidade de superação do que é tradicionalmente aceito.  



55 

 

O tradicional, porém, indica não apenas a forma como homem deve lidar com aquilo 

que é externo, mas também o modo como cada “indivíduo” é capaz de perspectivar e refletir 

sobre o seu “si mesmo”. A experiência comum da vida, na medida em que se subordina à Vida, 

possui três âmbitos constitutivos fundamentais: (1) o sistema referencial das coisas com as quais 

nos deparamos na realidade externa dos sentidos; (2) a realidade interna que atribuímos na 

maioria das vezes ao “Si mesmo” que preenche a referência ao Eu (a “mesmidade do Eu”)35; e 

(3) o impulso intencional que direcionamos aos “outros” e às coisas com que nos relacionamos 

na experiência comum da vida. Dilthey designa os objetos que aparecem para a experiência 

interna e externa da consciência – “o eu, as pessoas e as coisas à nossa volta” – de fatores da 

consciência; “as relações reciprocas destes fatores da consciência” garantem a “consistência 

empírica” da experiência sensível (DILTHEY, 1992, p. 12). Por mais singularizada, porém, que 

seja a experiência empírica, ela não é totalmente isolada em si mesma. Todo experienciar 

acontece a partir dos “pressupostos determinantes da própria Vida, indestrutíveis como ela e 

não modificáveis por pensamento algum, pois radicam nas experiências vitais de inúmeras 

gerações” (DILTHEY, 1992, p. 12). Isto é: 

 

Das experiências mutáveis da vida emerge, para a apreensão dirigida ao todo, 

o rosto da Vida, cheio de contradições, ao mesmo tempo vitalidade e lei, razão 

e arbitrariedade, mostrando sempre aspectos novos e, embora talvez clara nos 

pormenores, inteiramente enigmática na totalidade. (DILTHEY, 1992, p. 12). 

 

A Vida é o núcleo que garante toda possibilidade de compreensão, lei e razão, mas ao 

mesmo tempo, enquanto ela própria se mantém “inteiramente enigmática na totalidade”, 

garante a infinita variedade de possibilidades experienciais. A “história” não é a simples 

“historiografia”, o estudo científico das fontes históricas, mas a consideração dessa intima 

característica humana: o ser histórico. Ser histórico é o que caracteriza de forma mais 

elementar a experiência humana da Vida. A conclusão de Dilthey é de que “a questão da história 

não afeta a humanidade como um problema de conhecimento científico, mas de sua própria 

consciência vital” (GADAMER, 1994, p. 35)36. A concepção da história como núcleo 

determinante de toda possibilidade humana de experiência da vida, conduz o historiador ao 

horizonte de uma questão acerca da historicidade humana, isto é, uma questão acerca do 

                                                 
35 “Entre essas experiências da vida imiscui-se também o sólido sistema referencial em que a mesmidade do Eu se 

entrosa com outras pessoas e com objetos externos. A realidade desse Si mesmo, das outras pessoas, das coisas à 

nossa volta e as relações singulares entre eles constituem a estrutura da experiência vital e da consciência empírica 

que nela se constitui” (DILTHEY, 1992, p. 11). 
36 Tradução consultada: “[…] la cuestión de la historia no afecta a la humanidade como um problema de 

conocimiento científico, sino de su propia consciência vital”. 



56 

 

“caráter histórico da existência humana” (GADAMER, 1994, p. 33). Nas palavras de Heidegger 

(2009, p. 11, grifos nossos): “[Em Dilthey] se trata de compreender a historicidade e não de 

reflexionar sobre a história (do mundo). Por historicidade se entende o ser histórico daquele 

que é enquanto história”37.  

Por enquanto, trata-se de ilustrar o fato de que a pesquisa de Dilthey não se moveu 

dentro de uma questão estritamente metodológica, isto é, de uma discussão do método da 

ciência historiográfica. Ao contrário, sua investigação aponta para uma discussão filosófica em 

torno da historicidade humana enquanto tal.  Com o termo “vida”, em consequência, o filósofo 

aponta para o: 

 

[...] caráter fundamental da existência humana. Essa vida é para ele o fato 

nuclear em que repousa definitivamente o conhecimento histórico. Toda a 

dimensão objetiva da vida humana radica no trabalho reflexivo da vida e não 

no sujeito de uma teoria do conhecimento. [...] A ilustração histórica carrega 

a ideia do condicionado do incondicional, a ideia da relatividade histórica. 

Não por isso passa a ser Dilthey um defensor do relativismo, mas do fato 

nuclear da vida que subjaz toda relatividade. (GADAMER, 1994, p. 36)38 

 

Em outras palavras, Dilthey recupera o debate historicista através da ideia de um núcleo 

ontológico determinante do ser humano enquanto histórico e, neste caso, “ser histórico” 

coincide com a determinação fundamental de todo ser humano. A objetivação e sistematicidade 

dos sistemas filosóficos, religiosos e poéticos, isto é, as “estruturas da vivência no tempo”, as 

“visões de mundo”, as “épocas” da história da humanidade, dimanam do núcleo enigmático 

chamado Vida. A busca por uma fundamentação filosófica, em consequência, deve ocupar-se 

da Vida e não da estrutura de um sujeito cognoscente que tem como objeto a “natureza” ou a 

“cultura”. “Isso significa, em termos negativos, que a vida tem que libertar-se do conhecimento 

por meio de conceitos para formar suas objetivações” (GADAMER, 1994, p. 38)39.   

Para Dilthey, a Vida como núcleo ontológico de toda possibilidade singular humana “é 

clara nos pormenores, mas inteiramente enigmática na totalidade”. A Vida não se dá a si mesma 

como objeto científico, mas como “enigma”, isto é, como aquilo que, na objetivação e apesar 

                                                 
37 Original: “Se trata de comprender la historicidad y no de reflexionar sobre la historia (la historia del mundo). 

Por historicidad entiende el ser histórico de aquello que es en cuanto historia.” 
38 Original: “[...] carácter fundamental de la existencia humana. Esa vida es para él el hecho “nuclear” en que 

descansa en definitiva el conocimiento histórico. Toda la dimensión objetiva de la vida humana radica en lo labor 

reflexivo de la vida y no en el sujeto de una teoría del conocimiento. […] La ilustración histórica lleva a la idea 

del condicionamiento de lo incondicional, la idea de la relatividad histórica. No por ello pasa a ser Dilthey un 

defensor del relativismo histórico, ya que sua pensamiento no se ocupa de la relatividad, sino del hecho “nuclear” 

de la vida que subyace en toda relatividad.” 
39 Original: “Esto significa, en términos negativos que la vida ha de liberarse del conocimiento por medio de 

conceptos para formar sus objetivaciones”. 



57 

 

dela, se mantêm estranho e motiva o pensamento a manter-se em constante processo de 

esclarecimento: 

 

Emergem [da própria vida] contradições raras que, na experiência da vida, se 

impõem com maior força à consequência e nunca podem ser resolvidas: a 

caducidade universal e a vontade em nós de algo firme, o poder da natureza e 

a autonomia da nossa vontade, a limitação de cada coisa no tempo e no espaço 

e a nossa faculdade de ultrapassar os limites. (DILTHEY, 1992, p. 13) 

 

Ora, se a consciência empírica se objetiva a partir da Vida, a própria Vida, em sua 

totalidade, não nunca pode tornar-se objeto de si mesma. Sua totalidade exclui qualquer 

possibilidade de derivação objetiva, uma vez que isso já implicaria uma limitação de seu 

conteúdo, por definição, ilimitado. Assim, a vida carrega a totalidade referencial de todos os 

objetos, mas nunca pode ela própria tornar-se acessível como simples objeto referencial. A 

filosofia da vida que perpasssa a obra de Dilthey entende a Vida como uma “totalidade efetiva” 

de sentidos que carrega em si toda possibilidade de objetivação real, origem também das 

estruturas que determinam toda cultura humana em suas “visões de mundo”.  

Para a observação científica, a totalidade do mundo aparece como simples fato exterior, 

isto é, como “algo de estranho, como um espetáculo variegado e fugaz”. Ao contrário, para a 

experiência da vida pessoal, isto é, da realidade imediata de nosso arredor, guiada pela 

historicidade como modo próprio de assunção de um destino, a vida aparece de forma familiar 

(DILTHEY, 1992, p. 14). A familiaridade da vida extrai seu sentido a partir de uma articulação 

do horizonte histórico como “meio”, isto é, como aquilo que a circunscreve dentro de um 

contexto (Zusammenhang): a geração, a época, a comunidade, etc. Para Dilthey, a familiaridade 

do mundo se funda no caráter essencialmente histórico do ser humano, ou seja, na historicidade 

da vida humana e nos seus modos de cristalização como “visões de mundo”.  

 

Obtiveram-se até aqui apenas indicações para o trato da questão histórica, mas isso não 

deve ser subestimado. Observamos como as ciências históricas trataram o “objeto histórico” no 

século XIX e o caminho crítico que elas percorreram até adquirir a maior consciência possível 

acerca de seu método e do que nele está em jogo. O pensamento de Dilthey trouxe à tona a 

questão acerca da “diferença ontológica” presente também na discussão histórica, isto é, a 

diferença entre o “sujeito histórico” das ciências históricas, da historiografia, e o “ser histórico” 

que caracteriza o acontecimento de Ser em atualidade e através de sua historicidade. Com esse 

passo em direção à questão ontológica, encaminhamos a investigação diltheyana para o limiar 



58 

 

do pensamento de Martin Heidegger. A reação filosófica de Heidegger à herança historicista do 

século XIX deve ser o tema do próximo tópico (3). 

  



59 

 

3 UMA QUESTÃO FENOMENOLÓGICA SOBRE A HISTÓRIA: O PRIMEIRO 

HEIDEGGER E A CONSIDERAÇÃO DA HISTORICIDADE 

 

 

 

Até aqui preparamos o passo em direção ao questionamento da história humana em sua 

historicidade. Tratar-se-á, a partir de agora, de tornar o questionamento sobre a historicidade 

explícito no pensamento heideggeriano no período em torno de Ser e tempo. Dividimos o 

presente tópico em duas partes: A primeira discute a investigação de Dilthey desde o ponto de 

vista onto-fenomenológico elaborada por Heidegger (3.1). O segundo concebe, através das 

considerações expostas em Ser e tempo, o arcabouço da questão histórica do Ser (3.2). 

 

3.1 A Desconstrução Fenomenológica de Dilthey e a Possibilidade de uma Hermenêutica da 

Facticidade 

 

No semestre de verão do ano de 1920, Heidegger ministrou em Freiburg um curso 

intitulado Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks: Theorie der philosophischen 

Begriffsbildung40. O interesse heideggeriano era interpretar fenomenologicamente as duas 

principais concepções de filosofia que entendia como suas contemporâneas (a filosofia 

transcendental e a filosofia da vida). A “Transzendentalphilosophie” é defendida pelo 

neokantismo, Heidegger escolhe particularmente o filósofo Paul Nartop como representante 

desta linha de pensamento. Já a “Lebensphilosophie” é representada por Dilthey e, na 

perspectiva de Heidegger, se opõe a interpretação transcendental de mundo, lançando raízes no 

pensamento histórico para refletir sobre a “realidade” a partir da concretude da Vida. Em função 

de tanto, a segunda sessão da segunda parte do curso, disponível graças às notas de classe feitas 

por Oscar Becker, é dedicada a interpretação do pensamento de diltheyano naquilo que o torna 

original desde o ponto de vista fenomenológico. A sessão recebe o nome de “A destruição 

fenomenológica da posição diltheyana” e é com base nestes escritos que procuramos interpretar 

a recepção inicial do pensamento de Dilthey por Heidegger. 

                                                 
40 Na indisponibilidade de uma tradução portuguesa do texto referido, apresentamos tradução parcial nossa 

acrescentando, em nota, o texto original em alemão (1993). Também foi consultada a tradução inglesa de Tracy 

Colony (2010), cf. Referências. 



60 

 

“Dilthey pretende fornecer uma Crítica da Razão Histórica como suplemento à Kant, o 

que não foi alcançado nem mesmo pelo Neokantismo” (HEIDEGGER, 1993, p. 155)41. Dilthey 

estava preocupado com a fundamentação filosófica das “ciências do espírito” e sua investigação 

se liga à discussão da validade absoluta da fundamentação epistemológica kantiana de um 

“sujeito da razão pura”. O “sujeito” da “razão histórica”, diferente do sujeito da razão pura, não 

depende do apriorismo das estruturas do entendimento simplesmente dado, mas, na medida em 

que se vincula à própria vida em sua totalidade, só pode ser perspectivado uma interpretação 

que leve em conta a experiência efetiva da Vida humana.  

Para Dilthey, a tarefa de clarificação parte da compreensão da “consciência histórica” 

como ponto definitivo através do qual estamos “inseridos” na Vida. O “sujeito” não é um extrato 

intelectual puro, mas uma consciência de mundo que, em consequência, só pode ser interpretada 

por uma “psicologia hermenêutica”, isto é, uma teoria interpretativa que leve em consideração 

o meio contextual e propriamente histórico da consciência. O “sujeito histórico” dispensa 

qualquer clarificação que tenha como ponto de partida a ideia de uma intelectualidade ou 

moralidade pura. Para Dilthey, toda consideração filosófica sobre um “eu puro da representação 

ou do agir moral” deve ser pensada como manifestação possível da Vida e, no caso da 

interpretação transcendental, da vida em sua possibilidade de abstração.  

Com efeito, a justificativa da investigação filosófica não está, para Dilthey, na simples 

verdade gnosiológica de seu sistema de conhecimento, mas no fato de que a filosofia lança 

raízes profundas e primordiais na própria Vida. A Vida, portanto, é a origem de qualquer 

compreensão possível. Toda filosofia se anuncia como um nexo possível entre um saber (um 

conhecer) e a própria vida (capaz de ser conhecida), o filosofar é uma extensão da “reflexão da 

vida”: 

 

A Filosofia é o assegurar e a clarificar cuidadoso da Vida em si mesma. Ela é 

apenas uma continuação da reflexão da vida (Lebensreflexion) e uma forma 

de se assegurar contra as dúvidas que emergem da vida. Seu “pensamento” é 

o ponto alto do saber sobre o saber, consciência da consciência. Aqui Dilthey 

acrescenta a importante colocação: “O pensamento está ligado a vida por uma 

necessidade interna, ele próprio é uma forma (Gestalt) da vida”42. 

(HEIDEGGER, 1993, p. 156)43 

                                                 
41 Original: “Dilthey beabsichtigte, eine Kritik der historischen Vernunft zu geben, als Ergänzung Kants, die auch 

durch den Neukantianismus nicht geleistet war”. 
42 Apud: DILTHEY, Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, 1905. 
43 Original: “Die Philosophie ist die denkmäßige Sicherung und Klärung des Lebens selbst. Sie ist nur eine 

Fortführung der Lebensreflexion und deren Sicherung gegen die Zweifel des Lebens. Das Denken ist auf seinem 

Höhepunkt das Wissen des Wissens, Bewußtsein des Bewußtseins. Hier fügt Dilthey de bedeutsamen Satz hinzu: 

‘Das Deken ist durch eine innere Nötigung an das Leben gebuden, es ist selbst eine Gestalt des Lebens‘”.  



61 

 

 

Não obstante, o “filosófico” é uma das mais altas formas de expressão da vida. Junto ao 

religioso e ao poético, o pensamento filosófico representa o trabalho de dar suporte (Halt geben) 

e estabelecer o valor de qualquer compreensão própria da “vida” enquanto tal: “Se o filósofo é 

retirado da vida e tem em vista uma ordem eterna, ele está relacionado com o poeta e com o 

religioso. Eles também desejam dar suporte (Halt geben) à vida” (HEIDEGGER, 1993, p. 

156)44. A conclusão a que Heidegger nos leva é a de que, para Dilthey, “pensar é [...] entender 

a Vida” (HEIDEGGER, 1993, p. 156)45. Ela, a Vida em sentido próprio, circunscreve toda 

possibilidade de reflexão sobre o mundo. Os limites da consideração reflexiva da Vida são de 

três tipos: metafísico (ou filosófico), religioso e poético. Por último, o modo através do qual o 

humano coloca a si mesmo em meio a esse acontecimento vital é histórico. 

No ato de dobrar-se sobre si mesma, a Vida se oferece como multiplicidade. Essa 

multiplicidade pode, então, aparece a partir de sentidos familiares com os quais nos deparamos 

a cada experiência: 

 

Todas as palavras e todos os atos são entendidos apenas porque expressos a 

partir de um solo comum de compreensão (o que chamamos de “empatia” 

[Einfühlung]). Tudo que emerge historicamente traz em si a marca deste solo 

comum. Além disso, toda objetividade está integrada ao contexto 

(Zusammenhang) da natureza. — O objetivo é elaborado, é criado. Porém, os 

objetos mantêm sua efetividade mesmo se forem afastados da vida, pois, 

apesar disso, mantêm-se como parte dela. (HEIDEGGER, 1993, p. 156-157)46 

 

O “pensamento filosófico apriorístico” ou a “reflexão cristã sobre o mundo” são 

interpretações de mundo que tentam abarcar a complexidade da vida a partir de uma única 

estrutura de sentido. Em última instância, os complexos articulados de cada vivência particular 

se agrupam em âmbitos compreensivos que, por sua vez, se agrupam em uma experiência 

comum e coletiva de mundo: “Esses contextos (Zusammenhänge) ainda não são as formas mais 

compreensivas. Elas são circunscritas pelo contexto (Zusammenhang) de uma geração, de uma 

                                                 
44 Original: “Sofern der Philosoph hinausgehoben ist gegenüber dem Leben und eine ewige Ordnung vor sich hat, 

ist er dem Dichter oder dem Religiösen verwandt. Auch sie wollen dem Leben einen Halt geben”. 
45 Original: “Das Denken ist [...] das Leben verstehen”. 
46 Original: “Jedes Wort, jede Tat wird nur dadurch verstanden, daß der sie Äußernde mit dem Verstehenden in 

einer Gemeinsamkeit steht. (Was wir jetzt ‚Einfühlung‘ nennen.). Alles geschichtlich Entstandene trägt die Marke 

der Gemeinsamkeit an sich. Alle Objektivität ist weiterhin eingebettet in den Zusammenhang der Natur. -- Das 

Objektive ist das Gewirkte, Geschaffene. Doch behalten die Objektäten wenn sie auch hinaugesetzt sind aus dem 

Leben, doch ihre Wirksamkeit und bleiben damit im Leben”. 



62 

 

Época ou de uma Era que determina a totalidade da Vida” (HEIDEGGER, 1993, p. 157)47. 

Todas as cristalizações que perfazem o modo como um povo experimenta determinado 

horizonte de sentido desde uma compreensão-comum da vida estão circunscritas aos limites 

históricos de determinação e compreensão da Vida. A estrutura geral que limita a experiência 

da vida a determinado horizonte de sentido recebe muitos nomes (Época, Geração, Era, etc.), 

mas o que importa é compreender como ela constitui, para o historiador, o “contexto efetivo” 

(Wirkungzsammenhanger) de toda experiência humana de mundo e, em consequência, de toda 

factualidade.  

  

Dilthey nomeia esse “contexto efetivo” (Wirkungzsammenhanger) de Época 

(Epoche), etc. Este é o conceito fundamental das ciências do espírito: aqui as 

ciências espirituais se dividem entre sistemáticas e históricas. As ciências do 

espírito precisam determinar e sistematicamente expandir o que é dado.  A 

totalidade do mundo serve como plano de fundo para uma compreensão 

histórica concreta. (HEIDEGGER, 1993, p. 157)48 

 

Para Dilthey, o “todo do mundo”, isto é, sua totalidade estrutural, adquire sua validade 

última para cada um de nós através de uma Época (Epoche). Ela é o plano de fundo de toda 

experiência humana, de todo povo. Em última instância, Época (Epoche) é o constitutivo de 

mundo que perfaz, como possibilidade, a própria factualidade, isto é, toda experiência efetiva 

de ser. Com efeito, é a partir da experiência histórica com uma época, geração, etc., ou seja, 

desde uma experiência de caráter historial (Geschichtscharakter), que cada um de nós adquire 

a conceituação mundana que guia nossa experiência com o mundo. A estrutura dessa 

conceituação determinante é que se nomeia com o termo “visão de mundo”. Uma “visão de 

mundo” é, então, o universo interno de sentido através do qual os conceitos são articulados para 

tornar possível toda experiência mundana.  

Para Dilthey é importante esclarecer a origem e o núcleo vital de toda experiência 

histórica de mundo. O sujeito da experiência histórica deve ser esclarecido a partir de uma 

psicologia hermenêutica e concebido como a “célula primária” que, em meio ao mundo, 

experimenta o contexto efetivo da realidade através de uma conceituação comum. 

 

                                                 
47 Original: “Diese Zusammenhänge sind noch nicht die umfassendsten Formen. Sie werden umgriffen vom 

geistigen Zusammenhang einer Generation, einer Epoche oder eines Zeitalters, die das gewordene Ganze des 

Lebens bestimmen”. 
48 Original: “Dilthey nennt dies >Wirkungszusammenhanger<, Epoche etc. Dies ist der Grundbegriff der 

Geisteswissenchaften: von hier aus gliedern sich die historischen und sytematischen Geisteswissenschaften. Die 

Geisteswissenschaft hat das Normgabende zu bestimmen und systematisch zu erweitern. Das Ganze der Welt dient 

der konkreten historischen Auffassung als Hintergrund”. 



63 

 

Qual o coração, o elemento primário deste “contexto efetivo”? A verdadeira 

célula primária é o indivíduo, a unidade da vida, desde que viva em um “meio” 

(Milieu). Origina-se assim a tarefa de uma teoria geral da estrutura unitária da 

vida. Ela é retirada de sua facticidade na medida em que é observada de modo 

tipológico. Esses “contextos estruturais” são investigados pela Psicologia. 

Eles não são separados da vida, mas se dão eles próprios como unidades da 

vida, são vividos de forma pré-teorética. (HEIDEGGER, 1993, p. 157)49 

 

A tarefa da Psicologia, na opinião de Dilthey, esbarra com a clarificação daquilo que, 

oferecendo-se como unidade da consciência na vida, é sujeito de toda experiência histórica de 

mundo. Essa unidade psicológica não possui uma origem puramente interior, ao contrário, sua 

origem é factual, isto é, sua compreensão só é possível a partir de um meio (Milieu) dado 

historicamente. A psicologia proposta por Dilthey, por fim, tem caráter hermenêutico porque 

carrega como princípio a intuição de que o meio deve ser interpretado caso se queira entender 

o sujeito em sua vivência efetiva. Isto quer dizer: na medida em que a experiência unitária da 

vida possui o caráter de facticidade, a realidade histórica possui primazia frente a qualquer 

estrutura apriorística do entendimento.  

Afinal de contas, para Dilthey, é a Epoche o que constitui o contexto efetivo de onde a 

consciência deriva como estrutura formal de toda articulação conceitual de mundo. A 

consciência é um momentum da vida para consigo mesma, ela se dá como acontecer próprio do 

vivente dentro de um contexto histórico efetivo. Nesta intepretação se observa “um gradual 

amadurecimento dos conceitos diltheyanos, que são descobertos fora da concretude” 

(HEIDEGGER, 1993, p. 158)50. A consciência como objeto de uma psicologia hermenêutica é 

caracterizada como um “status conscientiae” composto de três processos: o representar, o sentir 

e o desejar: 

 

Este é o status conscientiae, o estado imóvel de consciência, que é comparado 

com o outro. Ele é caracterizado pelo Representar, pelo Sentir e pelo Desejar. 

Mas em cada um desses momentos, os outros também são encontrados. Não 

se trata da preponderância quantitativa de um dos fatores, mas de como a 

relação interna dos contextos das vivências (Erlebniszusammenhänge) 

mostram vários tipos de estruturas que são perpassadas de modo único por um 

sentido especifico. (HEIDEGGER, 1993, p. 158)51 

                                                 
49 Original: “Was ist der Kern, das Urelement des Wirkungszammenhangs? Die eigentliche Urzulle ist das 

Individuum, die Lebenseiheit, sofern sie in ihrem Milieu lebt. Es entsteht so die Aufgabe einer allgemeinen 

Strukturlehre der Lebenseinheit. Diese werden losgelöst von ihrer Faktizität auf das Typische hinagesehen. Diese 

Strukturzusammenhänge untersucht die Psychologie. Sie werden nicht erschlossen, sondern sind inn den 

Lebenseinheiten selbst gegeben, sie werden gelebt im Vortheoretischen”. 
50 Original: “Man sieht hier ein allmähliches Erwachsen der Diltheyschen Begriffe, die aus dem Konkreten 

herausgefunden sind”. 
51 Original: “Dies ist der status conscientiae, der stillgestellte Bewußtseinszustand, der verglichen wird mit einem 

anderen. Er ist charakterisiert durch Vorstellungen, Gefühls - und Willensvorgänge. Doch ist in jedem dieser 



64 

 

 

A experiência da vida, a vivência, com efeito, tem caráter processual: “Tudo que é físico 

é um processo. A única coisa que é permanente no processo é o si mesmo (Selbst) em sua 

correlação (Korrelatverhältnis) com o meio (milieu) (que é reciproca)” (HEIDEGGER, 1993, 

p. 158)52. A efetividade da realidade não depende de um eu interior que garante um pensamento 

representativo, mas é determinada pela relação recíproca entre o si-mesmo, como suporte de 

uma vivência, e o seu horizonte histórico, seu meio (Milieu). Essa correlação 

(Korrelatverhältnis) não é unilateral, mas “recíproca” (gegenseitig): ela instaura, 

simultaneamente, duas possibilidades (o si mesmo e o “meio”). Para Heidegger (<1920>, 1993, 

p. 158): 

 

[...] essa “correlação” entre o si-mesmo e o meio deve ser considerada em sua 

primazia e não pode ser concebida teoricamente. Dilthey interpreta o si mesmo 

como experiência de resistência (Widerstandserfahrung): ele encontra a 

resistência de coisas vivas e não de caracteres mortos.53  

 

Ou seja, a experiência do si mesmo e do mundo tem caráter pré-teorético; ela é uma 

“experiência de resistência” (Widerstandserfahrung). Devem-se conceber, então, duas linhas de 

desenvolvimento a partir da relação recíproca entre o si-mesmo e o meio:  

 

1. “[...] uma de acordo com o pensamento: das sensações através de associações até o 

processo do pensamento. Ela vai do meio (Milieu) em direção ao si-mesmo” 

(HEIDEGGER, 1993, p.159)54. Isto é, um movimento introspectivo, onde o contexto 

se impõe sobre o si-mesmo e o realiza.  

2. E, em outro momento, uma linha de movimento “de acordo com a vontade: motivo 

através do qual o si-mesmo decide suas próprias ações [sobre o meio]. Direção: do 

                                                 
Momente der andere mit anzutreffen. Es handelt sich nicht um ein quantitatives Überwiegen eines Faktors, sondern 

die innere Beziehung der Erlebniszusammenhänge zeigt verschiedene Struktur, die einheitlich von einem 

bestimmten Sinn durchherrscht wird”. 
52 Original: “Alles Psychische ist Vorgang. - Das einzige, was in diesem Vorgang ganz permanent ist, ist das Selbst 

in seinem Korrelatverhältnis zum Milieu (das gegenseitig ist)”. 
53 Original: “Dieses Korrelatverhältnis von Selbst und Milieu muß ursprünglich und darf nicht theoretisch gefaßt 

werden. Dilthey interpretiert es als Widerstandserfahrung des Selbst: es trifft auf einen Widerstand von 

lebendigem, nicht totem Charakter”. 
54 Original: “Zwei Entwicklungsreihen sind im Seelischen zu unterscheiden: eine denkmäßige: von den 

Empfundungen über die Assoziationen usw. bis zum Deprozeß. Diese geht in der Richtung vom Milieu zom 

Selbst”. 



65 

 

si-mesmo para o meio” (HEIDEGGER, 1993, p. 159)55. Um movimento 

extrospectivo, onde o si-mesmo se lança em direção ao seu meio e age sobre ele. 

 

Nesses momentos, que se distinguem apenas analiticamente, o acontecer unitário da 

vida toma suas direções e libera o mundo como circunscrição de toda possibilidade de ação, 

isto é, libera o homem em sua capacidade de, através da vontade, decidir sobre seu agir a partir 

de seu meio. Não importando, porém, a direção do desenvolvimento, se associativo ou 

livremente determinado, fica claro que, segundo o posicionamento de Dilthey:  

 

Se a consciência fosse apenas consciência representativa, então não haveria 

nenhuma relação causal entre o si mesmo e o seu meio [...] A consciência 

estaria como que morta, pois suas ações só podem ser iniciadas por motivos, 

por valores, que são sentidos. A experiência do si-mesmo se torna um possível 

motivo para a ação. O derradeiro si-mesmo é, em seu núcleo, desejo e 

sentimento. O que resulta é um agrupamento/feixe (Bündel) de desejos e 

sentimentos como centro último [de toda experiência da vida]. 

(HEIDEGGER, 1993, p. 159-160, entre colchetes colocações nossas)56  

 

O si-mesmo se aproxima do que Husserl nomeia de “consciência intencional”. A 

conclusão de Heidegger é curiosa: 

 

Para Dilthey, que considerava tudo como um historiador, a percepção interna 

não é uma evidência absoluta tal como considerado pelos fenomenólogos na 

maioria das vezes. Ao contrário, ele considera essa percepção segundo a 

multiplicidade de suas estruturas. De acordo com Dilthey, a percepção interna 

tem uma intelectualidade interna que é atravessada por uma conceituação. 

(HEIDEGGER, 1993, p. 161)57 

 

Ou seja, a “conceituação” que, por assim dizer, integraliza a experiência intelectual 

interna, tem origem “exterior”, ou melhor, não se origina em um indivíduo, mas em um povo. 

O “meio” (Milieu), em sua origem histórica e vital, perfaz a existência como possiblidade de 

toda circunscrição e compreensão factual. O representar, o sentir e o desejar são modos de 

                                                 
55 Original: “Die andere willensmäßige: Motiv, unter dem das Selbst sich entscheidet.... Handlung. Richtung: vom 

Selbst zum Milieu”. 
56 Original: “Wäre das Bewußtsein nur vorstellendes Bewußtsein, so gäbe es zwischen dem Selbst und dem Milieu 

keine ursächliche Beziehung. [...] Das Bewußtsein wäre dann unbeweblich und tot, denn eine Handlung wird nur 

durch Motive ausgelöst, durch Werte, die gefühlt werden. Das Erfahren selbst wird zu einem möglichen Motiv für 

eine Handlung. Das letzte Selbst ist in seinem Kern Trieb und Gefühl. Es ergibt sich ein Bündel von Gefühlen und 

Trieben als letztes Zentrum”. 
57 Original: “[...] die innere Wahrnehmung har für Dilthey, der alles als Historiker betrachtet, nicht jene absolute 

Evidenz, die ihr meistens die Phänomenologen zuschreiben. Sondern er betrachtet den Reichtum ihrer Struktur. 

Die innere Wahrnehmung hat nach Dilthey eine innere Intellektualität, sie ist durchherrscht von einer inneren 

Begrifflichkeit”. 



66 

 

afinação do Ser do humano com seu horizonte histórico, isto é, de relação com seu meio 

(Milieu). Pré-teoreticamente, o sujeito encontra-se afinado com seu “meio” de tal modo que, 

dessa relação, emerge também o sentimento do “si mesmo”:  

 

Toda pessoa vive em um sentimento de si mesmo, no qual valoriza ou 

desvaloriza sua própria existência (Ser-aí). Toda vivência possui um valor – 

ou um não-valor –  de acordo com um contexto mental. Essa “consideração 

de valores” (Weltbetontheit) é o fio condutor para a reconstrução do modelo 

no qual algo como uma intuição interna se dá.  A psicologia genuína 

acompanha isso de forma concreta, permanecendo na relação do si-mesmo e 

do mundo; a psicologia não é outra coisa senão a explicação da experiência 

mundana do si-mesmo. (HEIDEGGER, 1993, p. 162)58. 

 

A psicologia hermenêutica procura conhecimentos sobre o sujeito desde sua 

“concretude” existencial. O núcleo da vivência e objeto de uma psicologia concreta ainda é 

determinado como sujeito, sua constituição depende das relações de representar, desejar e sentir. 

Apesar da descoberta do vínculo originário entre o ser e sua facticidade, a questão histórica do 

Ser não é levada por Dilthey até as últimas consequências. Heidegger (1993, p. 162) elabora: 

“Essa abordagem não é levada a frente por Dilthey. No entanto, lida com o problema da vivência 

de forma originária, e deve-se ver nisto um direcionamento que ainda não foi esgotado”59.  

É a partir de uma experiência pré-teorética de si-mesmo e de seu posicionamento 

histórico que o todo da experiência adquire sentido contextual para o humano: “O conceito de 

contexto (contexto estrutural, contexto adquirido, contexto efetivo) é fundamental para Dilthey. 

A totalidade da experiência é um contexto efetivo. A vivência carrega o caráter fundamental da 

realidade” (HEIDEGGER, 1993, p. 165)60. Aqui se torna clara a divisão feita por Heidegger, 

nesta época, entre o pensamento diltheyano e as outras tradições neokantianas da academia 

alemã: “Para a filosofia transcendental o contexto efetivo é um objeto afilosófico, pois a 

filosofia transcendental está preocupada apenas com a constituição [do sujeito transcendental]” 

(HEIDEGGER, 1993, p. 165, entre colchetes adições nossas)61. Grosso modo, a facticidade e, 

                                                 
58 Original: “Jede lebendige Person lebt in einem Sich-Fühlen, in dem sie den Wert oder Unwert des eigenen 

Daseins gegenständlich hat. Jedes Erlebnis hat diese Wert - und Unwertbetotheit im seelischen Zusammenhang. 

Diese Wertbetontheit ist der Leitfaden zur Nachkonstruktion dessen, was in der inneren Anschauung gegeben ist. 

Die echte Psychologie geht konkret mit, sie steht im Zusammenhang mit der Selbstwelt; das Psychologische ist 

nichts anderes als die Explikation der selbstweltlichen Erfahrung”. 
59 Original: “Diese Ansätze sind von Dilthey nicht durchgeführt worden. Aber sofern man das Erlebnisproblem 

wirklich ursprünglich anfaßt, muß man hierin eine Anweisung sehen, die noch nicht erschöpft ist”. 
60 Original: “Der Begriff des Zusammenhangs (Strukturzusammenhang, erworbener Zusammenhang, 

Wirkungszusammenhang) ist bei Dilthey fundamental. Das Ganze des Erlebens ist ein Wirkungszammenhang. 

Das Erlebnis hat den Grundcharakter einer Wirklichkeit”.  
61 Original: “Der Wirkungszusammenhang ist für die Transzendentalphilosophie ein unphilosophischer 

Gegenstand, denn die Transzendentalphilosophie hat es nur mit Konstitution zu tun”. 



67 

 

por assim dizer, o “aspecto bruto da realidade”, não guardava nenhum valor filosófico para a 

filosofia transcendental, sendo considerado inapreensível e, por conseguinte, fora dos limites 

da razão. Para Dilthey era diferente, importava trazer à tona justamente o primeiro e mais 

próximo aspecto da vivência: o núcleo bruto que, dimanando da própria Vida, dava ao si-mesmo 

e, ao mesmo tempo, o “meio histórico” (Milieu) de toda vivência. Toda forma de saber, em 

consequência, deriva desse primeiro estado de ser que, pré-teoreticamente, se organiza a partir 

da vivência do imediatamente “histórico”. 

Heidegger comenta: “Dilthey pretende compreender todo o mundo segundo a Vida. Mas 

não obtém sucesso porque o momento da constituição [de um sujeito da vivência] também se 

infiltra em sua filosofia” (HEIDEGGER, 1993, p. 165, entre colchetes colocações nossas)62. 

Quando procura dar consistência a sua especulação histórica, Dilthey encontra como centro de 

toda vivência um sujeito marcado pelos limites da representação, do desejo e do sentimento. 

Acontece que, para Heidegger, quando o sujeito que sustém o núcleo psicológico de toda 

vivência é determinado como sujeito de um representar, sentir e desejar, essa determinação não 

possui o radicalismo necessário para colocar a questão ontológica sobre a realidade histórica e 

efetiva do Ser.  

 

O contexto da vivência é visto de tal forma que suas estruturas particulares se 

tornam claras como condição de possibilidade do entendimento da vida em 

sua unidade. O contexto efetivo contém o que torna possível a unidade da vida. 

(HEIDEGGER, 1993, p. 165)63 

 

Porém, quem vive em meio a essas estruturas de forma originária? Para responder essa 

questão, Dilthey se implica gravemente na tradição e assume a realidade um sujeito histórico 

que é instaurado pela vida como receptáculo de toda experiência possível: 

 

Quando determina o núcleo último da unidade psicológica, ele diz: o homem 

é originalmente um emaranhado [ein Bündel] de sentimentos e impulsos; a 

força da vontade, a necessidade e a satisfação são os poderes psicológicos 

mais elementares. Com isso, porém, a realidade mental é construída de 

maneira circunstancial, objetiva e conveniente. […] A vivência é em si mesma 

uma pré-forma do entendimento (no modo de uma razão histórica). As 

ciências humanas (Geisteswissenschaften) são apenas elaborações com base 

                                                 
62 Original: “Dilthey versucht, vom Leben aus die ganze Welt zu verstehen. Aber es gelingt ihm nicht, denn 

Moment der Konstitution schleicht sich auch in seine Philosophie ein”. 
63 Original: “Der Erlebniszusammenhang wird gesehen, so, daß seine einzelnen Strukturen klar werden als die 

Bedingung der Möglichkeit des Vertehens der Lebens-Einheit. Der Wirkungzsusammenhang enthält das, was die 

Lebenseinheit möglich macht.”. 



68 

 

na experiência fática da vida. Desde seu início, a vida possui o caráter de um 

entendimento. (HEIDEGGER, 1993, p. 166)64 

 

O pensamento de Dilthey leva a dupla conclusão sobre a Vida: “A Vida é 1. o complexo 

efetivo, não uma relação lógica ou dialética; 2. O complexo da vivência é um complexo 

historial. Ele se mantém em desenvolvimento, carrega em si mesmo uma articulação e uma 

racionalidade. A Vida pode ser interpretada a partir de si mesma” (HEIDEGGER, 1993, p. 

166)65. Resta a pergunta acerca da consistência da experiência mental em meio à situação 

histórica do Ser, isto é, “O que se dá como entendimento mental concreto?” (HEIDEGGER, 

1993, p. 167)66. Para Heidegger, o sujeito histórico anunciado pelo pensamento de Dilthey ainda 

é desprovido da consistência ontológica necessária a questão do Ser: 

 

Dilthey enxerga o “mental” apenas a partir do exterior, não o exterior da 

natureza, mas a partir do exterior de história intelectual, como uma forma, 

circunstancial, ‘estética’ (o ideal de harmonia). Nestas bases, ele interpreta a 

realidade através do conceito de “contexto” (Zusammenhangs). 

(HEIDEGGER, 1993, p. 167)67 

 

Desde o ponto de vista de Dilthey, o “eu” não é nada mais do que o “ponto de partida” 

para um direcionamento que encontra, no “contexto efetivo do mundo”, um “sentido”: “O si-

mesmo que mantém a unidade do mental possui o papel de força motriz que impulsiona o 

desenvolvimento. Em última instância, o núcleo do mental repousa sobre um emaranhado de 

forças” (HEIDEGGER, 1993, p. 167)68. A constituição do “eu” como consciência que deseja, 

sente e representa, não oferece o radicalismo necessário para uma conquista ontológica além 

do que fora já considerado pela própria filosofia transcendental.  

                                                 
64 Original: “Wenn er den letzten Kern der psychischen Einheit bestimmen will, sagt er: der Mensche ist zunächst 

ursprünglich ein Bündel von Gefühl und Trieben; die Kräfte des Willens, das Bedürfnis, die Befriedigung sind die 

elementaren seelischen Kräfte. Damit wird aber die seelische Wirklichkeit zuständlich, objektiv, dinglich 

konstruiert. [...] Das Erleben ist selbst eine Vorforme des Verstehens (von der Art des historischen Verstehens). Die 

Geisteswissenschaften sind nur eine Ausformung der faktischen Lebenserfahrung. Das Leben hat von vornherein 

den Charakter eines Verstehens”. 
65 Original: “Leben ist 1. Wirkungzsusammenhang, keine logische, dialektische Beziehung; 2. der 

Erlebniszusammenhang ist historischer Zusammenhang. Er steht in einer Entwicklung, er trägt in sich selbst eine 

Artikulation and Rationalität. Das Leben kann aus sich selbst heraus interpretiert werden”.  
66 Original: “Was ergibt sich als konkretes seelisches Verstehen?”. 
67 Original: “Dilthey sieht das Seelische auch nur von außen, wenn auch nicht vom Außen der Natur, sondern vom 

Außender Geistesgeschichte, als eine Gestaltzuständlich, ‚ästhetisch‘ (das Ideal der Harmonie). Von da ausdeutet 

er die seelische Wirklichkeit, daher kommt sein Begriff des ‚Zusammenhangs‘”.  
68 Original: “Das Selbst, das die Einheit des Seelischen zusammenhält, spielt nur die Rolle der Triebkräfte, das 

Antriebs für die Entwicklung. Letztlich liegt der Kern des Seelischen im Bündel der Triebe”. 



69 

 

Apesar do avanço iminente em relação ao “âmbito efetivo” de discussão do problema 

da realidade efetiva do Ser, a investigação de Dilthey não atingiu o radicalismo ontológico 

necessário para determinar de forma primordial a constituição do ser histórico enquanto tal.  

 

De novo, o próprio Dilthey não esclarece aquilo para onde seus esforços se 

direcionam. Ele não enxerga que apenas com o radicalismo (Radikalismus) 

pode ir mais adiante. A totalidade da conceituação material deve ser refundada 

através de uma apreensão primordial. Esta é a tendência particular da 

fenomenologia. (HEIDEGGER, 1993, p. 168)69 

 

A escolha de Dilthey por um “sujeito da história” na forma de “consciência”, marcado 

pelo desejo e pelo sentimento do mundo, encerra as possibilidades ontológicas originárias de 

sua investigação. Em última instância, do ponto de vista de Heidegger, a facticidade, tal como 

concebida por Dilthey, não dispõe ainda de fundamentação suficientemente radical para 

sustentar uma questão ontológica sobre a realidade de nossa existência histórica e suas 

possibilidades atualizadoras, isto é, sobre a historicidade do Ser-aí: 

 

O Ser-aí atual nunca se torna um problema possível. […] A razão disso está 

no fato de que o motivo primordial da filosofia foi esquecido e não mais é 

levado em consideração como tarefa do filosofar, ao invés, tomar lugar um 

lapso de atitude, o cultivo de certas atividades de acréscimo do conhecimento 

(em sentido teorético), em direção a uma apreensão última. No entanto, o 

motivo filosófico não é inteiramente esquecido, a tendência para a filosofia 

permanece através das visões de mundo. (HEIDEGGER, 1993, p. 170)70 

 

Como “visão de mundo”, a filosofia nunca poderá atingir a concretude necessária para 

tornar-se “ciência primordial”: “Toda filosofia de ‘visão de mundo’ estraga o motivo primordial 

de todo filosofar” (HEIDEGGER, 1993, p. 170)71. Neste caso, a dupla possibilidade pensada 

para a filosofia, como sistemática da razão ou como estrutura histórica de uma “visão de 

mundo”, impede a descoberta do âmbito concreto da existência (Ser-aí), ao qual a filosofia 

deveria fazer referência de modo primordial. Para Heidegger (1993, p. 170-171), “a filosofia 

                                                 
69 Original: “Dilthey ist sich selbst unklar über das Neue, worauf er hinstrebt. Er sieht nicht, daß nur ein alle 

Begriffe fraglich machender Radikalismus weiterführen kann. Das ganze Begreffsmaterial muß in ursprünglicher 

Erfassung neu bestimmt werden. Das ist die eigentümliche Tendenz der Phänomenlogie”. 
70 Original: “Das aktuelle Dasein wird nicht zum möglichen Problem.  [...] Der Grund dafür liegt darin, daß das 

ursprüngliche Motiv der Philosophie vergessen wurde und es nicht mehr in die Aufgabe der Philosophie 

hineingenommen wird, stattdessen vielmehr ein Abgleiten in eine ‚Einstellung‘ stattfindet, eine Herausbildung 

bestimmter Erkenntnisaufgaben, eine Tendenz auf Erkenntnis (im theorestischen Sinn), auf letzte Erfassung. 

Sofern das philosophische Motiv nicht ganz vergessen wird, bleibt die Tendenz der Philosophie auf 

Weltanschauung”. 
71 Original: “Alle Weltanschauungsphilosophie verdirbt das ursprüngliche Motiv alles Philosophierens“. 



70 

 

científica não pode ser concretizada como ciência das visões de mundo e nem sistemática da 

razão, pois estas são maneiras circunstanciais de observação”72. A filosofia não possui 

pretensões absolutas: “[...] não temos nem uma consciência absoluta, nem uma facticidade 

absoluta. O si-mesmo em seu vínculo atual com a experiência da vida, em uma experiência dele 

próprio, é a realidade primeira” (HEIDEGGER, 1993, p. 173)73. 

 

O mundo circundante, o mundo compartilhado e o mundo próprio não são 

áreas do ser, nem determinados por qualquer coisa. Toda realidade recebe seu 

sentido originário através da angústia (Bekümmerung) do si-mesmo. As 

maneiras de possuir ou afastar o mundo circundante estão conectadas as 

modificação possíveis da angústia do si-mesmo. (HEIDEGGER, 1993, p. 

173)74 

 

O mundo circundante e compartilhado, por fim, não é uma realidade em separado, mas 

acontece em conjunto com o si-mesmo da existência. O modo como o acontecimento da 

existência reflete-se sobre o si-mesmo é através do sentimento essencial da angústia 

(Bekümmerung). A tarefa da filosofia está ligada a essa tarefa essencial: 

 

A Filosofia tem a tarefa de preservar a facticidade da vida e promover a 

facticidade do Dasein. A Filosofia como experiência da vida fática requer um 

motivo no qual a preocupação com a vida fática em si mesma permaneça. Nós 

devemos chamar isso de experiência filosófica fundamental. (Essa é a prova 

desse motivo.) Não se trata de uma iluminação, mas de uma possibilidade 

concreta da existência aonde a angústia retorna para o Dasein atual. Nesta 

reversão da renovação, está direcionada para o mundo próprio e daí a 

totalidade conceitual da filosofia deve ser entendido e determinado. 

(HEIDEGGER, 1993, p. 174)75 

 

Heidegger conclui: 

 

                                                 
72 Original: “Wissenschaftliche Philosophie ist weder Wissenschaft von Weltanschauungsarten noch eine 

Systematik der Vernunft als tradierbare Aufgabe, auch keine Beschreibung des Bewußtseins, weil das eine 

zuständliche Betrachtungsweise ist”. 
73 Original: “Wir haben aber weder ein absolutes Bewußtsein, noch eine absolute Faktizität. Das Selbst im 

aktuellen vollzug der Lebenserfahrung, das Selbst im Erfahren seiner selbst ist die Urwirklichkeit”. 
74 Original: “Umwelt, Mitwelt und Selbstwelt sind keine Seinsbereiche, nicht bestimmt in irgendetwas. Alle 

Wirklichkeit erhält ihren ursprünglichen Sinn durch die Bekümmerung des Selbst. Die Weisen des Habens und der 

Verdrängung der Umwelt hängen zusammen mit der Modifikation der Bekümmerung des Selbst”. 
75 Original: “Die Philosophie hat die Aufgabe, die Faktizität des Lebens zu erhalten und die Faktizität des Daseins 

zu stärken. Philosophie als faktische Lebenserfahrung bedarf eines Motivs, wo die Bekümmerung um die faktische 

Lebenserfahrung selbst verbleibt. Das bezeichnen wir als philosophische Grunderfahrung. (Das ist die Bewährung 

dieses Motivs.) Sie ist keine besondere Erleuchtung, sondern in jedem konkreten Dasein möglich, wo die 

Bekümmerung sich auf das aktuelle Dasein zurückbringt. - In der Umkehr dieser Erneuerung ist auf die Selbstwelt 

gerichtet, und von da aus ist die ganze Begrifflichkeit der Philosophie zu verstehen und zu bestimmen”. 



71 

 

É tarefa da fenomenologia se colocar ela própria na tendência em direção ao 

Dasein atual e original e atirar a tocha contra toda filosofia objetivo-

sistemática. (HEIDEGGER, 1993, p. 174)76 

 

O radicalismo literário adotado por Heidegger nesta fase inicial de seu pensamento 

transparece as ambições revolucionários de seu projeto. A analítica do Ser-aí, que tem como 

método fundamental a fenomenologia, toma para si o sentido revolucionário de “destruição” da 

história da tradição. Nos anos seguintes, o projeto heideggeriano amadurece e sua discussão 

ganha a estrutura de uma questão ontológica sobre o Ser através de Ser e tempo. Sendo assim, 

nosso próximo tópico ocupar-se-á da estrutura ontológico-fundamental do ente que nós, 

enquanto existentes, somos, o Ser-aí. A intenção é revisar o questionamento da “historicidade” 

na obra de Heidegger desde o horizonte originário de possibilidade histórica, a saber, a 

temporalidade própria do Ser-aí. 

 

3.2 A Historicidade como Horizonte Interpretativo Privilegiado na Problemática Existencial do 

Ser-aí 

  

Lentamente nossa investigação ganhou o passo de uma discussão fenomenológica sobre 

a historicidade. Devemos, em consequência, assegurar os objetos da investigação (o ser e seu 

destino) e dispô-los de forma que apareçam mais claramente em sua relação co-determinada. O 

historicismo, especialmente em sua terceira fase, põe novamente em questão o caráter próprio 

da existência humana, isto é, daquilo que se relaciona com as constituições mais elementares 

da constituição do ser humano enquanto tal. A discussão desencadeada pela Escola Histórica 

estabelece uma suposta cisão entre ciências humanas (espirituais) e ciências exatas e naturais; 

essa antiga dualidade entre cultura e natureza gira em torno de pressupostos ontológicos 

múltiplos. Porém, por mais que dificilmente essas ontologias particulares resolvam de uma vez 

por todos seus problemas, elas não devem indicar apenas o descompasso do entendimento 

humano acerca dos temas essenciais. Em outras palavras, pensamos que a constatação das 

dificuldades implícitas na suposta dualidade teórica entre as ciências particulares não deve nos 

conduzir ao humor cético. Ao contrário, são indicações de um acontecimento mais sútil e, por 

isso mesmo, muitas vezes despercebido em sua essencialidade para alguns tipos de investigação 

sobre o mundo. A fenomenologia é o método que deve, então, segundo a literatura 

                                                 
76 Original: “Es ist die Aufgabe der Phänomenologie, sich in jene Tendenz auf das aktuelle ursprüngliche Dasein 

einzustellen und immer von neuem die Brandfackel in alle sachlich-sytematische Philosophie zu werfen”. 



72 

 

heideggeriana, superar qualquer investigação teorizadora sobre o mundo e trazer à tona, esse 

acontecimento sútil que é possibilidade limite de toda cientificidade. Em Ser e Tempo, a 

fenomenologia tem a tarefa primeira de uma analítica do Ser-aí, ou seja, descortinar as 

estruturas essenciais do ente que é origem e unidade de toda ciência particular enquanto 

possibilidade. Devemos, enfim, esclarecer o que se entende com o conceito existencial de Ser-

aí. 

Para Heidegger, embora sejam empenhos filosóficos válidos, as ontologias particulares, 

que colocam de um lado as ciências humanas e de outro as ciências exatas, não são decisivas 

em último grau. Elas possuem, sem dúvida, um valor prático enorme, mas, além disso, indicam 

uma questão fundamental que permanece sempre em aberto: Em qual ponto todas as ontologias 

particulares atingem sua unidade decisiva e necessária? Ao dirigir esse acontecimento 

fundamental para a unidade da vida, Dilthey estava no caminho certo: a fenomenologia deve 

buscar a origem da unidade do ser naquilo que carrega em si também a possibilidade da própria 

vida. Para Heidegger, a pergunta de Dilthey deve ser levada ao radicalismo fenomenológico: o 

que está na origem de toda possibilidade de vida é o próprio Ser. Mas como se pode 

compreender o Ser se não através do ente que está, ao mesmo tempo, na base (no “ponto de 

partida”) e no objetivo (no “ponto de encontro”) de toda investigação? A verdade é que 

somente um ente faz ciência: esse ente que nós mesmos somos e ao qual Heidegger faz 

alusão com o termo Ser-aí. Se a questão do caráter propriamente humano da existência for 

levada a sério e atinja, neste caso, o nível de uma consideração existencial, então, a dualidade 

que caracteriza determinada ciência particular como prática ou teórica, exata ou humana se 

tornará um falso problema. O esforço de cisão entre os tipos de ciência só pode encontrar 

alguma legitimidade caso se verifique a solidez do que está na base de toda investigação 

científica: o próprio ser humano. A investigação existencial se dirige para o ente particular que, 

estando no nó central de toda possibilidade investigativa, também carrega, intrinsicamente, a 

“compreensão de ser” como possibilidade limite, seja essa “compreensão” própria ou 

imprópria.  

Não se trata, porém, de descobrir esse ente particular em sua particularidade humana, 

como faz, por exemplo, a antropologia; o interesse de Heidegger é ontológico. Trata-se, em 

consequência, não de conquistar um conhecimento teórico sobre A ou Y, mas estabelecer o 

âmbito, o lugar efetivo, de discussão do que Heidegger nomeia de “questão sobre o sentido do 

ser”. “Ente” e “ser” devem ser trazidos à tona na unidade da “existência” e, ao mesmo tempo, 

na diferença ontológica elementar que os perfaz. Deve-se entender que o ser não é um ente, ou 



73 

 

seja, não pode ser entendido segundo o esquema de categorias que, por assim dizer, classificam 

e distinguem os entes de maneira genérica, isto é, segundo seu gênero e semelhança. O “ser” 

dar-se segundo “modos de ser”, o modo de ser aquilo que nós mesmos somos é o “existente”, 

a “existência” é o que perfaz de modo especifico o ser do ente que nós mesmos somos; 

Heidegger utiliza, por fim, o termo Ser-aí para referenciar essa “condição” especifica de 

existente: Ser-aí é aquele que possui a condição de ser um existente, isto é, não pode ser distinto 

em categorias, mas segundo caracteres ontológicos, i. é, seus modos de ser. Mas e com a palavra 

“ente”, o que Heidegger nomeia? Ele diz: “Chamamos de ‘ente’ muitas coisas e em sentidos 

diversos. Ente é tudo que falamos dessa ou daquela maneira, ente é também o que e como nós 

mesmo somos” (HEIDEGGER<1927a>, 2006, p. 40 [7]). “Ente” é uma coisa, ou melhor, é 

qualquer coisa, não importando o sentido, à qual podemos referir-nos expressa ou 

implicitamente. O ser é também um ente? Não. Na medida em que todos os entes “são”, o “ser” 

não pode ser simplesmente determinado como um ente possível. Isto é, a articulação “de ser” 

perpassa, na forma de pressuposto, todo o conjunto possível dos entes e não pode, em 

consequência, ser considerada ela própria um ente. Na medida, porém, que é pressuposto em 

toda enunciação, “ser” foi elaborado pela tradição como “o conceito mais universal”, 

“indefinível” e, por tudo isso, “evidente por si mesmo”.  

Para Heidegger, a aparência de compreensão que a generalidade e a necessidade 

fornecem ao conceito de “ser”, porém, não dispensa a colocação de sua questão. O “ser” que se 

imiscui, de forma misteriosa, em toda afirmação. Realmente, não apenas para Heidegger, mas 

para todos nós, é curioso que aquilo que está na base de toda enunciação nunca tenha recebido 

uma resposta definitiva. Em outras palavras, que em toda a história da humanidade nunca se 

tenha conseguido responder de forma definitiva a pergunta: “O que é o que é?”. Em Ser e 

Tempo, essa questão, a questão do ser e de seu sentido, é levada a sério. Para Heidegger, 

independentemente de qualquer objeção feita pela tradição ou pelo senso comum, a “questão 

de ser” deve ser formulada e compreendida em sua primazia frente a qualquer outra questão 

particular77. Com efeito, ele intenciona, em sua obra, a formulação explicita do “horizonte de 

questionamento” do “Ser em geral”, isto é, da “unidade da analogia”. 

Não obstante, a formulação do “horizonte de investigação do ser em geral” se depara, 

inicialmente, com duas tarefas fundamentais: a primeira, mais simples, é explicitar a estrutura 

formal exigida para que qualquer questionamento se torne uma investigação; a segunda é 

conquistar e elaborar os requisitos formais já explicitados. O que é requisitado na “questão do 

                                                 
77 Primazia onto-ontológica da questão do ser. 



74 

 

ser” deve atender às exigências específicas de uma investigação que tenha como culminância o 

sentido próprio de “ser”. O filósofo entende como propedêutica à questão do ser em geral a 

analítica fundamental do Ser-aí.  

Trata-se de seguir os passos necessários para o tratamento de algo tão abrangente quanto 

à “questão do ser”, isto é, localizá-la dentro de um horizonte hermenêutico possível. Mas o que 

significa “questionar”? 

 

Todo questionar é um buscar. Toda busca retira do que se busca a sua direção 

prévia. Questionar é buscar cientemente o ente naquilo que ele é e como ele 

é. A busca ciente pode se transformar-se em “investigação” se o que se 

questiona for determinado de maneira libertadora. (HEIDEGGER, 2006, p. 40 

[5]).   

 

Heidegger se ocupa, então, em esclarecer os momentos constitutivos que determinam 

formalmente todo e qualquer “questionar”:  

 

O questionar enquanto “questionar acerca de alguma coisa” possui um 

questionado (Gefragtes). Todo questionar acerca de... é, de algum modo, um 

interrogar sobre... Além do questionado, pertence ao questionar um 

interrogado (Befragtes). Na questão investigadora, isto é, na questão 

especificamente teórica, deve-se determinar e chegar a conceber o 

questionado. No questionado reside, pois, o perguntado (Erfragtes), enquanto 

o que propriamente se intenciona, aquilo em que o questionamento alcança 

sua meta. (HEIDEGGER, 2006, p. 40 [5]).   

 

Um “questionar acerca de alguma coisa” possui três “momentos constitutivos” que 

indicam a possibilidade de sua elaboração formal: um questionado (Gefragtes), um interrogado 

(Befragtes) e um perguntado (Erfragtes). Na questão sobre o ser, o “próprio ser” é o que é 

questionado: “O questionado da questão a ser elaborada é o ser, o que determina o ente como 

ente, o em vista de que o ente já está sempre compreendido, em qualquer discussão” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 41 [6]). O “ser” é ser de um ente, mas não é ele próprio um ente. Em 

consonância, uma questão sobre o ser não visa trazer à tona um ente qualquer e “determinar a 

proveniência do ente como ente, reconduzindo-o a outro ente, como se ser tivesse o caráter de 

um ente possível” (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [6]). O que é perguntado na questão do ser é, em 

última instância, a articulação que sustêm “o ente como ente”, aquilo que o mantêm em seu ser 

e “em vista de que o ente já está sempre sendo compreendido”: o seu sentido. O “sentido de 

ser” não pode ser pensado como um objetivo ou meta ao qual um ente simplesmente se 

endereça. O ser não é um ente, mas carrega, como possibilidade, os entes que são. “Carregar a 



75 

 

possibilidade do ente” não se refere a uma categoria geral, como se “ser” fosse apenas um 

conceito vazio. Ser é o “em potência” de todo ente. O “sentido do ser" deve ser pensado dentro 

de um âmbito compreensivo para além de qualquer sentido utilitário, pois ele não encontra seu 

sentido em um fim pré-determinado por uma ocupação. Ser determinado pela ocupação no 

mundo é o caso de um tipo especifico de ente intramundano: o objeto de uso, o instrumento. 

Enquanto pode-se dizer que o “sentido” da chave é abrir a porta e, neste caso, “o sentido da 

chave” pode ser entendido a partir do projeto da fechadura, o mesmo não pode ser dito do 

próprio “ser”.  

De todos, porém, um ente em específico se relaciona com o ser de maneira própria. Para 

Heidegger, o modo próprio através do qual esse ente se relaciona, de maneira especifica, com 

o ser é a existência, a existência possui como modo de ser o ser-no-mundo. “Existir” é a marca 

intrínseca de um ente: o Ser-aí é o ente que se dispõe no mundo na forma de existente, que é 

no mundo. Ser um existencial significa: o sentido de ser circunscreve de forma totalizante 

(como mundanidade) todas as possibilidades do Ser-aí, e este se relaciona com suas 

possibilidades como o “quem” que está tensionado nas possibilidades maximamente finitas da 

vida: o “entre” do nascimento e da morte. “Existente” também significa: a tensão entre as 

possibilidades do Ser-aí são temporalizações derivadas do caráter temporal especifico desse 

ente enquanto “existência”: a temporalidade. É a condição de existente que resguarda ao Ser-

aí o lugar de “interrogado” na questão sobre o sentindo do ser. Também é devido a essa 

condição especial do Ser-aí, que ele próprio também requer “uma conceituação original que, 

por sua vez, também se diferencia dos conceitos em que o ente alcança a determinação de seu 

significado [as categorias]” (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [6]).  

 “Como ser constitui o questionado e ser diz sempre ser de um ente, o que resulta como 

interrogado na questão do ser é o próprio ente” (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [6]). Determinar o 

ente que pode, na questão do ser, assumir a responsabilidade de ser interrogado ou interrogar-

se sobre o seu sentido é o terceiro momento constitutivo da estrutura formal-investigativa. 

Deve-se visualizar, em consequência, o Ser-aí como o ente privilegiado que, na possibilidade 

existencial de elaboração de toda questão, se pergunta acerca do sentido de ser. Além disso, 

também é necessário, se for o caso, garantir um acesso firme ao Ser-aí, esse ente que “nós 

mesmos somos” e que “se questiona”. Se o que é questionado é o próprio Ser e o interrogado 

na questão é o Dasein, o que é perguntado na “questão do ser”? O que é perguntado na questão 

do ser, em função do caráter próprio da articulação do mundo para o ente como “ser-no-mundo”, 

é o “sentido de ser”. Alcançar o que é perguntado no modo de compreensão do sentido de ser 



76 

 

é o objetivo da questão heideggeriana; no caso da “questão do ser” faz-se necessário que o 

interrogado, o Ser-aí, seja previamente liberado, isto é, tornado livre para questionar-se sobre o 

sentido de ser. “Liberar previamente” diz: esclarecer a estrutura ontológica do Ser-aí como 

existente, isto é, o Ser-aí deve ser entendido a partir de seu caráter existencial e não apenas do 

ponto de vista das categorias. 

Consequentemente, a colocação da questão do ser exige, em sua elaboração, quatro 

passos distintos:  

 

[...] (1) a explicitação da maneira de se visualizar o ser, (2) de se compreender 

e apreender conceitualmente o sentido, (3) a preparação da possibilidade de 

uma escolha correta do ente exemplar, (4) a elaboração do meio do modo 

genuíno de acesso a esse ente. (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [7], numeração 

nossa). 

 

(1) O primeiro passo, “a explicitação da maneira de se visualizar o ser” corresponde à 

conquista do verdadeiro horizonte através do qual algo como o “ser em geral” pode se tornar 

questionável. Esse horizonte, no que diz respeito ao Ser, é o próprio Tempo. A elaboração, 

porém, da estrutura “temporânea do ser” esbarra, em Ser e Tempo, com uma tarefa preliminar 

de clarificação do horizonte temporal próprio ao Ser-aí, a temporalidade, isto é, o ser do tempo. 

A temporalidade é a forma de temporalização que configura experiência do tempo do Ser-aí 

enquanto existente.  

(2) O passo seguinte, “compreender e apreender conceitualmente o sentido desse ser” 

significa: levar a termo a diferença referencial específica entre os conceitos categoriais, as 

“categorias”, e os modos de ser do existente, os “existenciais”. Os primeiros são necessários 

para referir-se aos “entes enquanto entes” e segundo seus gêneros específicos, já os 

“existenciais” fazem referência à estrutura ontológica do “acontecimento de ser” de um ente 

especifico, o Ser-aí em sua existência.  

(3) Em terceiro lugar, deve-se preparar “a escolha correta do ente exemplar” na questão 

do ser. Isso equivale a seguinte pergunta: “De qual ente deve partir a abertura para o ser?” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 42 [7]). A escolha desse ente exemplar deve ter como partida a 

estrutura formal da própria questão, Heidegger diz: “Visualizar, compreender, escolher, 

ascender a são atitudes constitutivas do questionar e, ao mesmo tempo, modos de ser de um 

determinado ente, daquele ente que nós mesmos, os que sempre questionam, sempre somos” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 42 [7]). O ente privilegiado, que talvez nos dê acesso à questão do ser, 

é o ente que nós mesmos somos, o Ser-aí: “Designamos com o termo presença (Ser-aí) esse 



77 

 

ente que cada um de nós mesmo sempre somos e que, entre outras coisas, possui em seu ser a 

possibilidade de questionar” (HEIDEGGER, 2006, p. 43 [7]). Em consequência, a “presença (o 

Ser-aí) mostrou-se, assim, como o ente que deve ser trabalhado e desenvolvido em seu ser de 

maneira suficiente para que o questionamento se torne transparente” (HEIDEGGER, 2006, p. 

51 [14]).  

(4) O último passo é o de “a elaboração de um meio genuíno de acesso a esse ente”, ou 

seja, elaborar conceitualmente a temporalidade própria ao Ser-aí como modo de acesso ao ente 

que a cada vez somos.  

Essas etapas têm como objetivo, segundo Heidegger, esclarecer e dispor o horizonte da 

questão do “ser em geral”, a temporaneidade. O ente que tem acesso a tal horizonte de 

questionamento é o Ser-aí. Porém, para entender o caráter privilegiado do Ser-aí na questão 

existencial do sentido de ser é necessário recuperar um pouco a discussão estabelecida pelas 

ontologias modernas acerca do “sujeito” do conhecimento.  

A opção da filosofia moderna por um sujeito do conhecimento, seja empírico, 

transcendental ou histórico, aponta para o insigne caráter que a “subjetividade” teve na 

articulação última de toda possibilidade de conhecimento para a época. Em Dilthey, porém, o 

sujeito encontrado por Kant e assinalado como, ao mesmo tempo, “sujeito transcendental” e 

“pessoa livre”, não pode ser “puro” e, neste sentido, determinado apenas por uma razão 

ahistórica. Ao contrário, ele extrai sua essência de um mundo já construído, ele é histórico 

nesse sentido. Em contraposição ao ponto de vista de kantiano, para Dilthey, o “ser” não pode 

ser confundido com um “núcleo egoíco” que apenas desencadeia, como estimulante, o processo 

do raciocínio e da ação livre a partir de uma estrutura apriorística. Temos, como produto dessa 

confrontação, duas posições extremamente ilustrativas sobre o “ser” do ser humano. Não 

obstante, para Heidegger, algo se mantém inquestionado nestas posições, algo parece 

esquecido. Em ambos os casos, Ser é compreendido em sentidos completamente distintos, sem 

que essa ambiguidade venha à tona. Ser, no caso de Dilthey, diz “ser” no sentido do “sendo” 

que, a cada vez, é onticamente determinado. Do ponto de vista kantiano, “ser” é o modo como 

determinada compreensão de ser se estrutura ontologicamente desde um ponto de vista 

epistemológico. Para Heidegger, é a confusão entre o ôntico e o ontológico que nos mantêm no 

escuro em relação à determinação da existência do ente que, habitando entre o ôntico e o 

ontológico, é pré-ontologico: o Ser-aí.  

Como apontamos, porém, questionar o Ser-aí em sua existência, porém, não é uma 

tarefa antropológica. Seria o caso, se Ser-aí fosse o “ente humano” em suas determinações 



78 

 

tradicionais e pudesse ser esclarecido através de categorias genéricas de qualquer tipo.  O Ser-

aí, porém, é uma experiência existencial, isto é, uma experiência do ser enquanto tal. Por 

consequência, trata-se de uma investigação ontológica que deve tornar claro o “ser” deste ente, 

o Ser-aí, em seus modos característicos, os chamados “existenciais”. Para Heidegger, ser é a 

condição primeira de possibilidade de todo “ente”, ele libera o “ente” na possibilidade de um 

“mundo” e, com efeito, “a questão do ser possui uma primazia ôntica e ontológica frente a 

qualquer investigação particular”. É por isso que, principalmente nos anos que marcam o 

período de elaboração e repercussão de Ser e Tempo, Heidegger entende que o horizonte para 

uma questão filosófica sobre o Ser deve ser conquistado através do esclarecimento da diferença 

ontológica entre ente e ser.  

A questão sobre a configuração do ente histórico é tocada, de forma profunda, pela 

discussão ontológica da estrutura existencial do Ser-aí. Que a historicidade seja a forma 

privilegiada através da qual o Ser-aí experimenta o ser quer dizer apenas que o ser que somos 

é determinado por uma experiência de tempo. A historicidade, por assim dizer, temporaliza o 

Ser-aí em um meio fático. A partir daqui a questão sobre o “histórico” só se esclarecerá a partir 

da consideração dos modos próprios e impróprios da temporalidade própria ao Ser-aí. 

Heidegger diz: “A colocação explícita e transparente da questão sobre o sentido do ser requer 

uma explicação prévia e adequada de um ente (da presença [Ser-aí]) no tocante a seu ser" 

(HEIDEGGER, 2006, p. 43 [7]). Em outras palavras, é a partir da explicitação ontológica da 

temporalidade própria ao Ser-aí, da analítica fundamental do ente histórico, que algo como a 

“historicidade” pode ser tomado como questão desde um âmbito de investigação 

fenomenológico.  

 

3.2.1 O Ser-aí como Subjetividade “Especial”: A Estrutura Compreensiva do Fenômeno de Ser 

 

Como vimos, Heidegger oferece a seguinte formulação acerca do Ser-aí: “esse ente que 

cada um de nós mesmo sempre somos e que, entre outras coisas, possui em seu ser a 

possibilidade de questionar” (HEIDEGGER, 2006, p. 43 [7]). “Possuir a possibilidade de 

questionar” quer dizer que, sendo, o Ser-aí está em uma relação especial com a existência e 

com o mundo, essa relação se caracteriza como compreensão e interpretação. A interpretação 

e a compreensão mediana de ser, porém, estão sujeitas às mais diversas interferências. Por 

exemplo, desde um ponto de vista teórico, o “eu” se oferece como a principal determinação 

desse ente que vive. Relacionamo-nos com o mundo, dessa ou daquela maneira, como se 



79 

 

fôssemos algo distinto e que, em meio ao que lhe é diferente, existe. A nossa existência interior 

parece adquirir validade na medida em que se contrapõe a tudo que não é ela. A realidade 

externa e a interna, em um primeiro momento, se equivalem em confiabilidade e pensamos 

nossa existência da mesma forma como pensamos a existência do que nos é exterior: como 

simplesmente dadas. Apenas em um segundo momento, também de caráter teórico, algo como 

a realidade interna ou a realidade externa podem ser destacadas como de primeira ou de segunda 

importância; ou a realidade interna se torna ponto de acesso para a realidade externa ou vice-

versa. Assim: “Do ponto de vista ontológico [tradicional], nós o entendemos [o Ser-aí] como 

algo simplesmente dado para e numa região fechada que num sentido privilegiado, oferece a 

base enquanto subjectum” (HEIDEGGER, 2006, p. 170 [114]). Essa definição explica, por 

assim dizer, o porquê do destaque kantiano de uma pessoa transcendental na figura do eu-puro 

do pensamento.  

A afirmação do “eu penso” de Descartes serviu para destacar o “eu” e deslocá-lo para a 

base epistemológica fundamental de todo conhecimento teórico. Uma fundamentação 

ontológica de algo como um “eu puro” seria capaz, então, de resolver de uma vez por todas os 

problemas da validade do conhecimento? Kant pareceu acreditar que sim, mas existe um 

problema quanto a essa afirmação: 

 

A evidência ôntica da afirmação de que sou eu que sempre sou a presença não 

deve fazer pensar que, com isso, já se delineou inequivocamente o caminho 

de uma interpretação ontológica do que assim é “dado”. Parece questionável 

até mesmo se o conteúdo ôntico dessa afirmação reproduz de forma adequada 

o teor fenomenal da presença (Ser-aí) cotidiana. Pode ser que o quem da 

presença (Ser-aí) cotidiana justamente não seja sempre eu mesmo. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 171[115]) 

 

No fundo, resta a dúvida de que, tanto em sentido epistemológico quanto para uma 

vivência imediata e cotidiana, o “eu” seja a estrutura mais sólida e verdadeira: “Ao se referir 

diretamente a si mesma, talvez a presença (o Ser-aí) sempre diga: eu sou, e o faz também em 

alto e bom tom quando ela ‘não’ é esse ente” (HEIDEGGER, 2006, p. 171 [115]). Como “eu-

penso”, o “eu” adquire a imediata validade de um sujeito epistemológico, ou seja, do “sujeito 

de todo conhecimento”. Porém, algo como um subjectum exige uma objetividade diante da qual 

ele pode colocar-se como oposição. Nessa relação, que é pensada em nível puramente teórico, 

o “eu” enquanto subjectum adquire a mesma validade das coisas com as quais se depara 

objetivamente. No fundo, continua carente de uma analítica existencial própria. Se este é o caso, 



80 

 

porém, o “eu” não pode ser desprezado como constituinte do fenômeno de nossa existência. Ele 

deve ser pensado dentro dos limites de uma “indicação formal”: 

 

O “eu” só pode ser entendido no sentido de uma indicação formal não 

constringente de algo que, em cada contexto ontológico fenomenal, pode 

talvez se revelar como o “seu contrário”. Nesse caso, o “não eu” não diz, de 

forma alguma, um ente em sua essência desprovido de “eu”, mas indica um 

determinado modo de ser do próprio “eu” como, por exemplo, a perda si. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 172 [116]). 

 

 O determinante, porém, é que o Ser-aí, enquanto existente, sempre estabelece uma 

relação com a existência. Enquanto existe, isto é, no seu sendo, o Ser-aí aposta o ser com a 

existência78. Se se trata de uma relação, porém, deve existir um parceiro com o qual o Ser-aí 

pode relacionar-se. O “parceiro” do Ser-aí é a própria existência: “Chamamos existência ao 

próprio ser com o qual a presença (Ser-aí) pode relacionar-se dessa ou daquela maneira e com 

o qual ela sempre se relaciona de alguma maneira” (HEIDEGGER, 2006, p. 48 [12]). No caso 

de uma aposta, por exemplo, restam para o Ser-aí as seguintes possibilidades: perder (e isso 

significa perder-se de si mesmo) e ganhar (e isso significa encontrar-se a si mesmo). Perder, 

porém, não é o mesmo que não-existir, pois ainda subsiste neste modo de ser uma determinada 

relação com a existência. Ao contrário, perdendo-se, o Ser-aí encontra-se com aquilo que, na 

maioria das vezes, ele interpreta como sendo em uma dupla possibilidade, isto é, o seu “eu” 

mais próximo e familiar e, ao mesmo tempo, também como fundamento de toda “objetividade”: 

o sujeito do conhecimento. É da possibilidade de “perder-se a si mesmo” que o Ser-aí extrai as 

possibilidades cotidianas mais próximas e através das quais, na maioria das vezes, ele opera em 

sua “vida comum” e no “mundo público”. É também uma formar de “perder a si mesmo”, a 

conquista teórica de uma teoria do conhecimento objetificador.  

O caso é o seguinte: Se o Ser-aí “sempre se relaciona de alguma maneira” com o ser e 

se isso caracteriza sua condição de existência, então, mesmo na possibilidade de perder-se, ele 

não pode encontrar-se com o ser de forma simplesmente negativa. Ao contrário, é necessário 

que, mesmo na perda de si mesmo, um modo de ser se ofereça como possível. Esse “modo de 

ser”, no qual o Ser-aí não precisa ser “si mesmo” e pode, livrando-se de qualquer preocupação 

existencial própria, partilhar um ser-como-outros, um “ser como todo mundo é”, é chamado por 

Heidegger de “impessoalidade”. Nesse “modo mediano” de ser, o Ser-aí não extrai suas 

                                                 
78 Isso significa: “A presença (o Dasein) não é apenas um ente que ocorre entre outros entes. Ao contrário, ela se 

distingue, onticamente, pelo privilégio de, em seu ser, isto é, sendo, estar em jogo o seu próprio ser” 

(HEIDEGGER, <1927a>, 2006, p. 48 [12]). 



81 

 

possibilidades de si mesmo, mas das regras comuns e das indicações disponíveis em seu meio, 

ele é como os outros são e se sente a partir desse pertencimento.  

O “quem” da impessoalidade é o impessoal, o “impessoal”, por sua vez, é a forma de 

encontrar-se no superficial e no imediatamente expresso do mundo circundante. No modo do 

impessoal, o Ser-aí identifica a si mesmo como aquele que opera do mesmo jeito que todo 

mundo; ele age para responder com o seu melhor ao que lhe é exigido, ele espelha-se nos outros 

para ser pai, mãe, filha, cidadão, professor, médica, etc. Para o Ser-aí faz sentido. Cada um 

pensa: “essas exigências são exteriores a minha pessoa, é verdade, mas elas são aceitas por 

mim, interiormente; dessa forma, quando aceito o que me pedem, me torno isso que aceito ser”. 

Não está errado. É graças a esse tipo de pensamento que um médico pode, por exemplo, afirmar 

“Eu sou médico” e ter orgulho disto; é também por isso que outros podem dizer se ele é um 

bom médico ou um mau médico baseado naquilo que se espera de um médico79. Que ele seja 

médico ou pai, porém, é uma consequência, uma derivação situacional80 de um acontecimento 

mais originário do ponto de vista ontológico existencial. Esse acontecimento originário é a 

“decisão” que põem em jogo o ser no tempo. De tal forma que o destino, aquilo que leva, por 

exemplo, a culminação do ser na possibilidade de “ser médico”, não tem origem na simples 

escolha ou sujeição momentânea e atual, mas, ontologicamente falando, brota da decisão 

primeira do Ser de lançar-se no tempo como temporalidade, isto é, no dispor-se a si mesmo 

como existência/Ser-aí.  

Por enquanto, cabe notar que, dentro de uma compreensão existencial de ser, o “não-

eu” não é simples privação, mas um modo através do qual o “próprio ser” pode assumir seus 

modos impróprios e impessoais de relação com o mundo; esses modos impróprios são vividos 

pela impessoalidade como o mais confiável e, mantêm nas suas possibilidades positivas, a 

coesão social e o respeito à lei, as aberturas decisivas de todo comportamento social, mas 

apenas desde um ponto de vista ôntico. O que ocupa Heidegger, porém, é a possibilidade 

                                                 
79 Sobre esse exemplo deve-se ter em conta que o “ser-com” é uma determinação essencial do Dasein enquanto 

“ser-no-mundo”, perfazendo, portanto, também o modo da impessoalidade. Utilizamos o termo “ser-com-outros 

superficial e simples” para denotar a relação impessoal com a copresença dos outros. Para esclarecimentos sobre 

o modo próprio do ser-com e mais referências sobre o assunto, ver a alínea (B – O Dasein como ser-no-mundo) 

deste mesmo tópico. 
80 Neste ponto, ser uma “derivação” não significa “ser posterior”, no sentido de um acontecimento posteriormente 

assentado em uma cronologia qualquer. Ao contrário, nos termos heideggerianos, algo é derivado propriamente de 

algo, quando obtêm a sua “condição de possibilidade” do segundo. Que o “ser” (Sein) seja condição de 

possibilidade do “sendo” (Dasein) parece uma obviedade, mas, pensado desde um ponto de vista ontológico, isso 

quer dizer que o ser é a possibilidade última de que qualquer um seja desse ou daquele modo. Uma questão que 

procure o Ser de forma séria, portanto, se depara com a totalidade horizontal e vertical de todas as possibilidades 

do sendo.   



82 

 

ontológica do ser do Ser-aí: o lançar-se originariamente como possibilidade de ganhar ou 

perder a si mesmo no sendo. 

Se partirmos de tal intuição, percebemos que a explicação apofântico-formal do “eu” 

oferecida pela interpretação ontológica kantiana, apesar de todo seu valor, não consegue pensar 

o “não-eu” de forma existencialmente satisfatória. O “não-eu” é considerado por Kant, no esteio 

de toda a tradição, como simples negação, como privação. No discurso kantiano, o “não-eu” 

não é sequer considerado, ele é desconsiderado, por exemplo, como aspecto simplesmente 

privativo de ser do eu-puro transcendental, mais especificamente, como sua negação lógica. 

Porém, se o “eu” é uma forma de encontro do Ser-aí com algo que lhe constitui do ponto de 

vista ontológico-existencial, o “não-eu” não pode ser a simples negação do “eu”, mas uma 

“outra” forma de encontro com o “ser”. O “não-eu” é um modo de ser, ele é a indeterminação 

da determinação do “eu” enquanto possibilidade realizada no outro. Em consequência, o caráter 

insigne do “ente” privilegiado na questão do ser deve ser levado em questão desde um ponto de 

vista ontológico-existencial que ultrapasse as considerações transcendentais de Immanuel Kant. 

Isso não significa perder de vista o fenômeno da subjetividade transcendental conquistado pelo 

pensamento moderno, mas considerá-lo desde um ponto de vista radical, ou, como entende 

Heidegger, a partir da tarefa de uma destruição fenomenológica.  

O Ser-aí possui uma “subjetividade especial”, pois ele é pré-ontológico.  Nas palavras 

de Heidegger: “Para que possa ser uma constituição essencial da presença (Ser-aí), o ‘eu’ deve 

ser interpretado existencialmente” (HEIDEGGER, 2006, p. 172-173 [117]). O “eu” deve ser 

revelado como tendo sua origem na condição própria ao Ser-aí enquanto existente. 

Aproveitando a discussão elaborada, na mesma época, por Heidegger através da obra “As 

Questões Fundamentais da Fenomenologia” (2012), podemos perceber claramente a margem 

entre a caracterização heideggeriana do Ser-aí e a concepção kantiana do eu-transcendental 

como “autoconsciência”, ou melhor, como cogitare me cogitare.  

 

O ‘dirigir-se intencionalmente para’ não é simplesmente um brilho de um ato 

que emana de um centro egóico, que só ulteriormente precisaria ser ligado ao 

eu, de tal modo que esse eu se dirigiria de volta em um segundo ato ao 

primeiro. Ao contrário, pertence a intencionalidade o codescerramento do si 

mesmo. (HEIDEGGER, 2012, p. 233).  

 

A intencionalidade descerra simultaneamente o “si mesmo” e a “objetividade oposta” 

com a qual este se depara. O “si mesmo”, porém, não pode ser pensado como simples posição 



83 

 

reflexiva que dimana de um “centro egóico” qualquer; não pode ser simplesmente reflexivo e, 

desta forma, se opor a algo sensível presente à vista: 

 

De que maneira o si mesmo é dado? Não do modo como se poderia pensar em 

articulação com Kant, de tal forma que eu-penso acompanharia todas as 

representações e seguiria junto com os atos dirigidos para algo presente à 

vista, ou seja, como um ato reflexivo, que estaria dirigido para o primeiro ato. 

(HEIDEGGER, 2012, p. 233). 

 

Ele acrescenta: 

 

Formalmente, o discurso acerca do eu como consciência de algo, que é ao 

mesmo tempo consciência de si mesmo, é irretocável, e a caracterização da 

res cogitans como cogito me cogitare, como autoconsciência, é correta. Estas 

determinações formais, no entanto, que fornecem o aparato para a dialética da 

consciência do idealismo, estão de qualquer maneira muito distantes de uma 

interpretação dos estados de fatos fenomenais do ser-aí, isto é, do modo como 

esse ente se mostra para ele mesmo em sua existência fática, quando não se 

violenta o ser-aí com conceitos preconcebidos de “eu” e de “sujeito” 

característicos da epistemologia. (HEIDEGGER, 2012, p. 233). 

 

Para o Ser-aí, em sua condição fática, o ser não é uma simples reflexão teórica. Por mais 

que a teoria seja sempre uma possibilidade metodológica, a experiência do ser para o Ser-aí é 

imediata e, desta forma, o mais real tem caráter pré-teorético: “O si mesmo está presente para 

o ser-aí (Dasein) ele mesmo, sem reflexão e sem percepção interna, antes de toda reflexão. A 

reflexão no sentido do retorno é apenas um modo de autoapreensão, mas não o modo do 

autodescerramento originário” (HEIDEGGER, 2012, p. 233). Ou seja, o si mesmo não se nos 

oferece como simples representação, ele não pode ser tomado como simples retorno de uma 

percepção sobre o mundo depois de ter sido dispensada por um “eu” da afecção. No último 

caso, o “eu” é compreendido como “simples” um “núcleo egoico” que, dispensando a 

possibilidade a priori do sentir, recebe de volta o “sentimento” na forma de produto da 

representação. Para Heidegger, um modo de reflexão diferente está em jogo no fenômeno do 

“si mesmo”:  

 

O modo no qual o si mesmo é desvelado a si mesmo no ser-aí (Dasein) fático 

pode ser designado, contudo, de maneira pertinente, como reflexão. Só não se 

pode compreender por reflexão aquilo que comumente se compreende por 

essa expressão: uma autocontemplação voltada sobre o eu, mas um nexo, tal 

como o significado ótico do termo “reflexão” o anuncia. Refletir significa 

aqui: quebrar-se junto a algo, irradiar-se a partir daí de volta, isto é, 

mostrar-se a partir daí no reflexo. (HEIDEGGER, 2012, p. 233-234, negrito 

nosso). 



84 

 

 

O Ser-aí tem, como caráter especial, um modo próprio de “refletir-se”, isto é, de 

“quebrar-se junto a algo”, irradiando-se, e “a partir daí voltar”, como “reflexo”, no que foi 

lançado. Isso é formulado, em Ser e tempo (2006, p. 98 [53]), com outras palavras: “A presença 

(Ser-aí) é um sendo, que em seu ser relaciona-se com esse ser numa compreensão”. A 

“propriedade”, de um ponto de vista existencial, é uma das possibilidades do jogo do ser: “Ser 

sempre minha pertence à existência da presença (Ser-aí) como condição de possibilidade de 

propriedade e impropriedade” (HEIDEGGER, 2006, p. 98 [53]). Nesse relacionar-se, em 

“compreendendo”, com ser, o Ser-aí revela-se como o “ser-no-mundo”. Neste caso, “ser-no-

mundo” é a configuração fenomenológica mais básica do acontecer desse ente: “Estas 

determinações [as estruturas da mundanidade] do ser da presença (Ser-aí), todavia devem 

agora ser vistas e compreendidas a priori, com base na constituição de ser que designamos de 

‘ser-no-mundo’.” (HEIDEGGER, 2006, p. 98 [53], entre colchetes colocações nossas).  

“Ser-no-mundo” indica a unidade entre todos os aspectos constitutivos da 

existencialidade, ou seja, os caracteres existenciais do Ser-aí. O ser-no-mundo pode ser 

analiticamente decomposto em três âmbitos constitutivos: (1) O primeiro, “em-um-mundo”, 

refere-se a “estrutura ontológica de ‘mundo’”, a “ideia de mundanidade como tal” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 99 [53]). (2) O segundo âmbito constitutivo é aquele que corresponde 

ao ente que é “segundo o modo de ser-no-mundo”, o “quem” da “cotidianidade mediana da 

presença (Ser-aí)” (HEIDEGGER, 2006, p. 99 [53]). (3) Por último, temos o “ser-em como tal”, 

a “constituição ontológica do próprio em” (HEIDEGGER, 2006, p. 99 [53]), ou seja, a própria 

relação entre o “mundo” e o “quem”, considerados desde sua constituição ontológica originária. 

Devemos nos ocupar desses três momentos constitutivos na próxima alínea.  

 

3.2.2 O Ser-aí como Ser-no-mundo: A Estrutura Factual do Acontecimento de Mundo 

 

Como apontamos, o “ser-no-mundo” versa sobre a constituição factual do Ser-aí. 

Devemos, com efeito, considerar a caracterização de Heidegger acerca do “ser-no-mundo” a 

partir de três momentos constitutivos: o "mundo”, o “quem” e o “ser-em”. Essa caracterização 

tem função puramente analítica, pois estes três âmbitos perfazem a unidade da existência no 

mundo de forma indissociável. A indicação heideggeriana sobre o “ser-no-mundo” é 

apresentada de modo tripartido: 



85 

 

(1) O “mundo” significa “a totalidade que circunscreve todas as possibilidades da 

existência”; esse “mundo” é um “em-que” no qual a existência dar-se como Ser-aí. “Em-que”, 

porém, não pode ser compreendido como um simples “lugar” no qual um ente físico pode dar-

se dentro de forma espaciotemporal.  

 

Com este “dentro” [espaciotemporal] indicamos a relação recíproca de ser de 

dois entes extensos ‘dentro’ do espaço, no tocante a seu lugar neste mesmo 

espaço. Ser simplesmente dado ‘dentro’ do que está dado, o ser simplesmente 

dado junto com algo dotado do mesmo modo de ser, no sentido de uma 

determinada relação de lugar, são caracteres ontológicos que chamamos de 

categoriais. [...] O ser-em, ao contrário, significa uma constituição de ser da 

presença (Ser-aí), é um existencial. Com ele, portanto, não se pode pensar no 

ser simplesmente dado de uma coisa corpórea (o corpo vivo do humano) 

‘dentro’ de um ente simplesmente dado. O ser-em não pode indicar que uma 

coisa simplesmente dada está, espacialmente, ‘dentro de outra’ porque, em sua 

origem, o ‘em’ não significa de forma alguma uma relação espacial dessa 

espécie; ‘em’ deriva-se de innan-, morar, habitar, deter-se; ‘an’ significa: estou 

acostumado a, habituado a, familiarizado com, cultivo alguma coisa; possui o 

significado de colo, no sentido de habito e diligo. (HEIDEGGER, 2006, p. 99-

100 [54]).  

 

“Mundo” faz referência ao âmbito geral e a priori através do qual todo fenômeno é 

circunscrito dentro da totalidade referencial do ser-em. Neste caso, o mundo é pensado como 

habitação do ser. A espacialidade que constitui o eixo de uma circunscrição deste tipo é 

existencial e não categorial, e isso quer dizer: a “espacialidade [Räumlichkeit] do Ser-aí” é um 

dar-espaço que antecede, como possibilidade, qualquer consideração teórico-categorial sobre o 

caráter espacial das coisas simplesmente dadas. A consideração da espacialidade, ou seja, do 

espaço desde o ponto de vista existencial, não se restringe ao espaço físico da concepção 

moderna, ou seja, espacialidade como simples extensão espacial. Ao contrário, todos os 

horizontes valorativos, sensíveis, teóricos, direcionais e intencionais, já se dão a partir de certa 

“familiaridade” com o mundo, ou seja, são liberados “dentro” de um mundo em sua totalidade 

possível.  

A estrutura a priori de todo mundo possível é a “mundanidade [Weltlichkeit]”. O 

movimento no qual o Ser-aí dar-se junto ao mundo, constitui-se sempre como um “dar-se 

espaço”. Dar-se espaço significa deixar com que as coisas venham à tona em sua proximidade, 

um direcionamento (Ent-fernung), e, ao mesmo tempo, que delas resguardem certa distância, 

um distanciamento (Ausrichtung). Dentro de uma consideração teórica, o espaço pode ser 

considerado a partir de seus aspectos particulares e, então, destacado em sua possibilidade 

extensiva: o espaço extensivo, em consequência, é um tipo de consideração teórica de “mundo”. 



86 

 

Somente a partir do “direcionamento” e do “distanciamento” próprios ao Ser-aí, enquanto 

existente, o espacial pode aparecer como consideração teórica dos limites impostos aos entes, 

ou seja, como extensão categorial. Segue-se que, na acepção existencial, mundo não quer dizer 

somente a soma de extensões possíveis, mas antes se refere ao fenômeno da “mundanidade” 

como constituinte essencial do “ser-no-mundo”, isto é, como estrutura que circunscreve toda e 

qualquer possibilidade de ser do Ser-aí enquanto ente.  

Repetimos: na medida em que perfaz o mundo do Ser-aí em todos os sentidos, o 

fenômeno da mundanidade não deve ser pensado como uma realidade objetiva que só pode ser 

considerada desde um ponto de vista teórico-representativo. A mundanidade é aquilo que 

constitui a totalidade do mundo no qual o Ser-aí existe. Ela diz respeito à totalidade familiar na 

qual o “ser-em”, a relação original, pode instaurar-se como um “quem”: “Mundanidade é um 

conceito ontológico e significa a estrutura de um momento constitutivo de ser-no-mundo” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 111 [64]). Totalidade não significa “a totalidade dos entes que se 

podem simplesmente dar dentro do mundo” (HEIDEGGER, 2006, p. 112 [64]). Também não 

significa o ser de um grupo de entes considerados a partir de determinada concepção, como se 

fosse uma ontologia particular qualquer (HEIDEGGER, 2006, p. 112 [64]). A verdade é que, 

desde um ponto de vista ôntico, o mundo se dá como o horizonte histórico imediatamente mais 

próximo àquele que vive sua cotidianidade. Neste caso, o mundo é a forma como o destino vem 

à tona para esse vivente em sua necessidade e uso, por exemplo, o campo para um camponês 

ou a empresa para um trabalhador urbano.  

O mundo é a totalidade de direcionamentos possíveis para a existência. “Deste sentido 

resultam diversas possibilidades: o mundo ora indica o mundo ‘público’ do nós, ora o mundo 

circundante mais próximo (doméstico) e ‘próprio’.” (HEIDEGGER, 2006, p. 112 [65]). Não 

obstante, desde um ponto de vista ontológico, “mundo” diz respeito à totalidade das 

possibilidades existenciais do Ser-aí, ele é constituído pela “mundanidade” como condição de 

possibilidade de mundo em geral, ou seja, como “conjunto de estruturas de ‘mundos’ 

particulares, embora inclua em si o a priori da mundanidade em geral” (HEIDEGGER, 2006, 

p. 112 [65]).  

É para indicar o mundo da vivência comum e ôntica e o constitutivo ontológico-

estrutural de toda possibilidade particular de mundo do Ser-aí, que Heidegger usa os conceitos 

mundo (Welt) e mundanidade (Weltlichkeit). No momento, interessa-nos a mundanidade, isto é, 

a possibilidade ontológica de articulação do horizonte existencial que, portanto, inclui toda 

possibilidade efetiva do Ser-aí. Essa mundanidade é, em sentido próprio, histórica, isto é, ela 



87 

 

se configura como o encontro do Ser-aí com seu destino no tempo. Ela, a mundanidade, é 

disposta segundo a possibilidade própria de temporalização do Ser-aí a partir de sua 

temporalidade, a possibilidade existencial de que tal temporalização se dê é o que Heidegger 

acusa como historicidade. Neste caso, é a historicidade que perfaz a mundanidade e cria a 

facticidade. Nosso objetivo é conceber a interconexão entre mundanidade e historicidade como 

facticidade. Esse objetivo, porém, está obnubilado por uma série de oposições que deve ser 

levada em consideração antes de darmos prosseguimento à dissertação.  

Antes de darmos continuidade a investigação, porém, temos que levar em consideração 

a crítica com a qual o próprio Heidegger se depara no início de sua investigação: a de que se 

trata de uma mera teorização sobre algo que, no fundo, não encontra lugar na vida comum. A 

investigação sobre o ser, guiada pelo horizonte da filosofia de Heidegger, estaria fechada em 

“si-mesma” e seu movimento significaria um “círculo vicioso” sem nenhuma importância para 

a consideração alheia. O filósofo defende-se de críticas desse tipo a partir da elaboração do 

fenômeno da cotidianidade como primeiro e mais próximo âmbito de encontro do Ser-aí com 

o mundo. Ora, como é na cotidianidade que encontramos, pela primeira vez e quase sempre, 

cada coisa na sua forma mais próxima e vívida, uma questão sobre esse fenômeno não pode ser 

um simples tiro no vazio. No cotidiano, de fato, o Ser-aí encontra-se distraído pela própria 

existência. Essa existência possui uma transparência que lhe é própria e que parece dispensar 

qualquer questão mais profunda sobre o “existir comum e ordinário”. Mas basta um momento 

de distração e logo nos vemos abalados pelo profundo mistério de nossa existência. Por mais 

que no seu dia-a-dia, o Ser-aí encontre-se, a cada vez, “familiarizado” com aquilo que o cerca, 

ele nunca tem certeza do que ele próprio é e, em consequência, do que perfaz a existência 

daquilo que o cerca.  

Hipóteses são possíveis e a crença dá o tom de certeza a algumas dessas suposições, 

construindo ideologias. Porém, nenhuma hipótese encontra uma resposta definitiva que 

satisfaça plenamente o anseio de saber o que somos. Restam duas saídas: ignorar essa questão 

e tentar cada vez mais distrair-se pelo mundo ou levar a sério isso que se mantêm implícito em 

cada vivência de ser e, mesmo assim, permanece sem resposta. Em função do dilema 

apresentado (“ser sem saber o que somos”), não podemos pensar que as únicas considerações 

válidas sejam aquelas que ajudem o Ser-aí a familiarizar-se de forma perfeita com o seu meio 

comum e esquecer toda a inquietação que estranhamente lhe afeta. A análise do fenômeno da 

impessoalidade revela o quão próximo de perder a si mesmo estamos quando ocupados apenas 

com o pragmatismo da vida comum. Da mesma forma, nossa investigação não é uma teoria 



88 

 

sobre A ou B, mas um exercício de estranhamento e, em consequência, de suspeição daquilo 

que parece comum: o fato de que somos históricos. Contudo, como o ser-no-mundo cotidiano 

não pode ser pensado como exterior ao destino de ninguém, a própria cotidianidade terá de 

tornar-se clara como fenômeno histórico e oferecer à nossa curiosidade algum sentido. Nas 

palavras de Heidegger: “Para se ver o mundo é, pois, necessário visualizar o ser-no-mundo 

cotidiano em sua sustentação fenomenal” (HEIDEGGER, 2006, p. 113 [66]). Como se dar, 

porém, o mundo “em-que” somos numa primeira aproximação e na maioria das vezes, isto é, 

no cotidiano? Retomamos ao eixo de nossa questão sobre o caráter de mundanidade do mundo 

circundante. A partir da cotidianidade, o fenômeno do mundo tem que ser pensado a partir de 

uma relação pré-teoretica com o ser, a mundanidade dispõe o Ser-aí a partir de duas atitudes 

originárias: a ocupação e a preocupação.  

A cotidianidade, o mundo na sua proximidade imediata, não se cristaliza na forma de 

uma reflexão X ou Y que explica A ou B dentro de um universo hipotético C. Ao contrário, a 

presença constantemente se ocupa com aquilo que “no mundo” vem ao encontro como 

instrumento (Zeug) na necessidade de uma ocupação. Dito de forma geral, o mundo dos entes 

intramundanos mais próximos vem ao encontro do Ser-aí como ocupação e Heidegger 

denomina “o ente que vem ao encontro na ocupação de instrumento (Zeug)” (HEIDEGGER, 

2006, p. 116 [68]). Para o filósofo, na medida em que é “em” um mundo, o Ser-aí encontra-se, 

no primeiro momento, em meio ao manuseio dos instrumentos (Zeug) que circunscrevem a vida 

cotidiana; ele (o Ser-aí) encontra-se ocupado no mundo. Enquanto estamos ocupados, não 

temos tempo para prestar atenção nem mesmo nos instrumentos que estamos usando, nós nos 

ocupamos com a obra. O funcionamento pleno dos instrumentos que compõe o cotidiano 

possui, em consequência, um caráter próprio de transparência, isto quer dizer: se o instrumento 

funciona, ele desaparece no uso em função da obra. A referência do instrumento à realização 

obra é o seu “ser-para”. Ao contrário de qualquer atitude teorética, o camponês não descobre a 

pá, a enxada, o campo e etc., como objetos possíveis sobre o qual refletirá e só depois lhes dará 

um uso. Da mesma forma, o trabalhador urbano não considera o ônibus que o leva para trabalho 

ou mesmo as dependências de seu escritório como meros corpos extensos. O campo, as 

ferramentas de trabalho, a espera do ónibus e o escritório são descobertos a partir de sua 

pertinência ao uso, no seu “ser-para”. O uso dos instrumentos, com efeito, não é levado a cabo 

através de uma consideração teórica. Mas também não se dá de forma descompassada e “cega”, 

o uso dos instrumentos é guiado por uma circunvisão (Umsicht). A circunvisão que dispõe cada 

objeto, segundo o seu “ser-para”, em uma totalidade instrumental: 



89 

 

 

O instrumento sempre corresponde a seu caráter instrumental a partir da 

pertinência a outros instrumentos: instrumento para escrever, pena, tinta, 

papel, suporte, mesa, lâmpada, móvel, janela, portas, quarto. Essas “coisas” 

nunca se mostram primeiro por si, para então encherem um quarto como um 

conjunto de coisas reais. Embora não apreendido tematicamente, o que 

primeiro vem ao encontro é o quarto, não como o “entre quatro paredes”, no 

sentido do espaço geométrico, mas como instrumento de habitação. É a partir 

dele que se mostra a instalação e, nela, os diversos instrumentos “singulares”. 

Antes deles, sempre já se descobriu uma totalidade instrumental. 

(HEIDEGGER, 2006, pp. 116-117 [68]) 

 

Da mesma forma, a fazenda revela a enxada e outros instrumentos como partes 

necessárias do ato de cultivar. O cultivo está circunscrito por uma totalidade instrumental que 

tem como “ser-para” a obra: um campo florido. O destino da obra, porém, não se esgota em si 

mesmo. O agricultor quer alimentar sua família, o escritor quer ser lido, o habitante deseja se 

sentir protegido. O ônibus vem como meio de acesso ao trabalho, o escritório como ambiente 

onde um salário é produzido como obra e o salário é o sustento da família. Em um primeiro 

momento, porém, importa para Heidegger destacar a “conjuntura instrumental” que 

circunscreve a vivência cotidiana do Ser-aí.  

Os instrumentos se coordenam entre si de tal forma que dedicam seu ser ao que deve ser 

produzido e se tornam “transparentes”: se tudo funcionar, o Ser-aí precisa se atentar o menos 

possível para esses objetos de uso. Na verdade, os instrumentos são planejados para integrarem 

a vida de modo que, em seu funcionamento, não precisam tornar-se tema de consideração81. O 

pleno funcionamento de um instrumento faz com que ele não chame atenção em particular na 

realização da obra. No ocupar-se, não é o instrumento que deve chamar atenção daquele que se 

ocupa, ao contrário, o usuário deve concentrar-se o máximo possível na obra a ser realizada. 

Obviamente, nem sempre um “instrumento” cumpre perfeitamente seu papel dentro de uma 

conjuntura: 

 

Na ocupação, o ente que está a mais imediatamente à mão (o instrumento) 

pode ser encontrado como algo que não é passível de ser empregado ou como 

algo que não se acha em condições de cumprir seu emprego específico. O 

utensílio se apresenta danificado, o material inadequado. (HEIDEGGER, 

2006, p. 121 [73]) 

 

                                                 
81 Obviamente, conjunturas mais complexas, como, por exemplo, pilotar um avião, exige preparo técnico. Quanto 

mais preparado, porém, for o piloto, mas familiar e transparente irá lhe aparecer à estrutura que compõe a cabine 

do avião. Esse estudo, no caso, não é uma simples consideração teórica, mas um modo de acostumar-se e 

naturalizar-se com o que no cotidiano de sua profissão aprece como conjuntura instrumental.  



90 

 

O defeito do instrumento de uma conjuntura instrumental revela o seu ser na surpresa 

(Auffallen), isto é, diante de um instrumento que não funciona, nos surpreendemos. A surpresa 

retira o instrumento de sua familiaridade e o exibe como coisa simplesmente presente, quer 

dizer, o que estava integrado ao uso aparece como “coisa” que não pode ser utilizada. Nesse 

“aparecer”, se expressam os modos deficientes de ocupação do Ser-aí para com o mundo. 

Quando um instrumento falha, isto é, por um defeito não pode ser empregado, surge então o 

primeiro tipo deficiente de ocupação. O instrumento se destaca da “transparência” que possuía 

junto conjuntura instrumental da obra, pois a pertinência entre ele e os outros instrumentos da 

conjuntura é interrompida. O Ser-aí surpreende-se, pois agora precisa levar em consideração o 

que antes estava integrado ao uso. Na “falha” o instrumento é descoberto como o que falta para 

atingir a obra, deve ser reconsiderado como coisa a ser descartada ou recuperada.  

Porém, além da surpresa, a importunidade (Aufdinglichkeit) também é um modo 

deficiente de encontro com o manual; neste caso o instrumento não apresenta uma falha, mas 

se encontra em falta: 

 

Ao constatar o que não está à mão, o manual assume o modo de importunidade 

(Aufdringlichkeit). Quanto maior for a falta do necessário, quanto mais 

propriamente ele (o instrumento) se der ao encontro não estando à mão, tanto 

mais importuno torna-se o manual, e isso de tal maneira que parece perder o 

caráter de manualidade. Ele se desvela como algo simplesmente dado que não 

pode mover-se sem o que falta. Ficar sem saber o que fazer é um modo 

deficiente de ocupação que descobre o ser simplesmente dado de um manual. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 122, [73]) 

 

Além da surpresa e importunidade, Heidegger enumera um terceiro tipo de encontro 

falho com o manual, a impertinência (Aufsässigkeit). O impertinente é um objeto sobressalente, 

isto é, que não cumpre uma função, mas ainda assim está presente: “Aquilo para que a ocupação 

não pode voltar-se, aquilo para que ela não tem “tempo”, é um não manual, no modo do que 

não pertence ou não se finalizou. Esse não estar à mão perturba e faz aparecer a impertinência” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 122 [73-74]). 

 Porém, desde que não falhe, falte ou atrapalhe, o instrumento é descoberto pela 

circunvisão (Umsicht) a partir da estrutura que aludimos como “totalidade instrumental” e se 

expressa desde uma “transparência” que lhe é própria. Essa “conjuntura” é previamente 

instaurada segundo um projeto que tem como referência o “para quê” (Wozu) de uma obra 

qualquer. Todo instrumento é “ser para” (Um-zu) e é descoberto em sua manualidade a partir 

do projeto prévio de uma obra. O instrumento é descoberto na referência de seu “para quê” e, 



91 

 

na medida em que ele está “à mão”, livre para o manuseio, trata-se de um “manual”. O “manual” 

é nomeado, portanto, em sua constituição fundamental como “manualidade”. A “manualidade” 

corresponde ao guia de uso do instrumento segundo uma circunvisão (Umsicht); ela é “o modo 

de ser do instrumento em que ele se revela por si mesmo” (HEIDEGGER, 2006, p. 117 [68]). 

Heidegger diz: “O modo de lidar com instrumentos subordina-se à multiplicidade de referências 

do ‘ser para’ (Um-zu). A visão desse subordinar-se [do instrumento ao ‘ser para’ de sua 

manualidade] é a circunvisão (Umsicht)” (HEIDEGGER, 2006, p. 117 [69]).  

A circunvisão (Umsicht) descobre o instrumento já a partir do “ser para” que constitui 

sua manualidade, ela garante, para o Ser-aí, o modo como cada instrumento deve agrupar-se 

para a realização da obra. A circunvisão (Umsicht) não é uma reflexão teórica, mas um modo 

de reunir os instrumentos a partir de seu “ser para uma obra” e estruturá-los em uma totalidade 

instrumental. Os instrumentos realizam o seu “ser” como “ser para”, isto é, dentro de um 

projeto. No entanto, o referencial último de todo projeto não é a obra como simplesmente dada, 

mas segundo sua serventia para um Ser-aí e para aqueles que são copresentes (Mitsein). O “ser-

para” indica o sentido que inaugura o instrumento como pertinente para uma tarefa intencionada 

e planejada, a tarefa é a “obra” e o sentido da obra é o próprio Ser-aí. A transparência é o modo 

de ser específico dos instrumentos na lida, ela determina de modo fundamental a manualidade 

do manual. Heidegger ilustra esse comportamento peculiar com os famosos exemplos do 

martelo que, ao martelar, desaparece na função de pregar e dos óculos que, em direção à obra 

de arte, desaparecem na função de ver.  

Tudo isso indica uma coisa: o Ser-aí não se move no dia-a-dia, ou seja, em um primeiro 

momento e a cada vez, a partir de uma visualização teórica do mundo. Ao contrário, o mundo 

se abre para esse ente específico a partir de duas atitudes pre-teoréticas: a ocupação e a 

preocupação. A ocupação, como já tratamos, faz referência ao mundo dos instrumentos que, 

sempre à mão, circundam a vida de todos nós. Nela, na “ocupação”, as conjunturas 

instrumentais são pré-determinadas segundo um “ser-para” específico. A “circunvisão 

(Umsicht)” é o modo através do qual a “mundanidade” (Weltlichkeit) é descoberta como 

habitável, como habitação, essa descoberta se dar a partir do ‘ser para’ (Wozu) de cada 

conjuntura instrumental, por exemplo, a casa e seus móveis servem para nos abrigar. A 

“circunvisão (Umsicht)” não é uma consideração teórica ou um modo de ver simplesmente 

empírico, ao contrário, ela é a articulação implícita do sentido do “ser para” do instrumento. O 

“ser para” se realiza referencialmente na obra: 

 



92 

 

O que está à mão, o manual, nem se apreende teoricamente nem se torna 

diretamente tema da circunvisão (Umsicht). O que está imediatamente à mão 

caracteriza-se por um recolher-se na sua manualidade para, justamente assim, 

ficar à mão. A lida cotidiana não se detém diretamente nos utensílios em si 

mesmos. Aquilo com que primeiro se ocupa e, consequentemente, o que 

primeiro está à mão é a obra a ser produzida. É a obra que sustenta a totalidade 

das referências na qual o instrumento vem ao encontro. (HEIDEGGER, 2006, 

p. 118 [69-70]). 

 

No caso da “preocupação”, devemos investigá-la como possibilidade própria de 

encontro, no mundo, com os outros que também possuem o caráter de Ser-aí. Ela deve ser 

tratada, nos próximos parágrafos, a partir da experiência do “quem” e do “outro”, isto é, como 

copresença mundana. 

(2) No exemplo do trabalhador do campo e do trabalhador urbano, tentamos apontar 

para o fato de que, apesar de ser o referencial do “para quê” ôntico que constitui todo 

instrumento, a obra não é a referência última de sentido do “para quê” ontológico que descobre 

o objeto no mundo. Isto é, a obra não se realiza em si mesma, ela sempre faz referência ao 

próprio ser-no-mundo na forma de copresença: os próprios trabalhadores e suas famílias, no 

exemplo dado, são copresentes. Enfim, a obra tem como referência última (isto é, seu “para quê 

primordial”) o próprio Ser-aí e os outros que lhe são coexistentes. O “quem” da existência 

comum, ao qual a obra sempre faz referência, é apontado por Heidegger como um dos 

momentos constitutivos do fenômeno do ser-no-mundo: 

 

O quem responde a partir de um eu mesmo, do ‘sujeito’, do si-mesmo. O 

pronome “quem” é aquilo que, nas mudanças de atitude e vivência, mantém-

se idêntico e, assim, refere-se a esta multiplicidade. Do ponto de vista 

ontológico [tradicional] nós o entendemos como algo simplesmente dado para 

e numa região fechada que, num sentido privilegiado, oferece uma base 

enquanto subjectum. (HEIDEGGER, 2006, p. 170 [114]).  

 

Desde um ponto de vista ontológico-existencial, porém, o “quem” do fenômeno do 

mundo, “sendo sempre o mesmo, possui, nas muitas alterações o caráter de si-mesmo (Selbst)” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 170 [114]). A partir do “quem do si-mesmo” devem ser elaboradas as 

estruturas do ente que “vive” junto ao “mundo” de forma compartilhada com outros, isto é, do 

ente que se instaura em uma mundanidade e assume as possibilidades fáticas do mundo. Esse 

ente compartilha o mundo de tal forma que possui como caractere essencial o “ser-com” 

(Mitsein). Já fizemos referência a esse “ser-com” (Mitsein) quando comentamos sobre o modo 

de ser do “impessoal” na secção inicial do presente capítulo. Agora, porém, trata-se de ilustrar 



93 

 

como, para Heidegger, o momento constitutivo do “ser-com” adquire sua efetividade originária, 

ou seja, seu si-mesmo. Ele diz: 

 

A “descrição” do mundo circundante mais próximo, por exemplo, do mundo 

do artesão, mostrou que, com o instrumento em ação, também “vêm ao 

encontro” os outros, aos quais a “obra” se destina. No modo de ser do manual, 

ou seja, em sua conjuntura, subsiste uma referência essencial a possíveis 

portadores para os quais a obra está “sendo tralhada sob medida”. Do mesmo 

modo, junto com o material empregado, também vem ao encontro o seu 

produtor ou o “fornecedor”, enquanto aquele que serve bem ou mal. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 173 [117]) 

 

Assim como os instrumentos têm como referência a “obra”, esta tem como referência 

essencial o próprio Ser-aí. Porém, o Ser-aí não está só, afinal de contas a obra não faz referência 

apenas a quem a executa, mas também a quem se destina e a quem participa da execução, como 

fornecedor, servidor, comprador e etc. A existência não é realizada sozinha e, em consequência, 

também “vêm ao encontro” em toda obra, não apenas o Ser-aí, mas também os “outros” com 

quem ele compartilha o mundo: “Os outros que assim ‘vêm ao encontro’ no conjunto 

instrumental à mão no mundo circundante, não são algo acrescentado pelo pensamento a uma 

coisa já antes simplesmente dada” (HEIDEGGER, 2006, p. 174 [118]). Se pensarmos 

novamente o exemplo de um “médico”, percebemos que o “ser médico” não é apenas um estado 

psicológico que proporciona o uso-fruto do aparato técnico das ciências médicas e o qual 

podemos atribuir a um sujeito qualquer. Um médico, para um vilarejo, por exemplo, significa 

um marco fundamental no destino de todos: a vila pode perecer ou não perecer desde que tenha 

um bom médico. Ninguém é simplesmente médico e está isolado, ao contrário, está desde 

sempre imerso no destino comum de seus vizinhos. Não ter um médico significa o risco à 

comunidade, ter um médico significa uma felicidade e uma chance. Por mais que um sujeito 

psicológico se identifique como sendo médico, o “ser fático” que está em jogo é pertinente a 

todos. O médico pode encontrar-se na profissão e até mesmo criar fugas do significado 

originário do trabalho através de modos impessoais de agir, isso se funda, na “facticidade” que 

o marca como existencial. Heidegger (<1927a>, 2006, p. 102 [56]) define o conceito da 

facticidade da seguinte forma: 

 

Chamamos de facticidade (Faktizität) o caráter de fatualidade do fato da 

presença em que, como tal, cada presença sempre é. À luz da elaboração das 

constituições existenciais básicas da presença, a estrutura complexa desta 

determinação ontológica só poderá ser apreendida em si mesma como 

problema. O conceito de facticidade abriga em si o ser-no-mundo de um ente 



94 

 

“intramundano”, de maneira que este ente possa ser compreendido como algo 

que, em seu “destino”, está ligado ao dos entes que lhe vêm ao encontro dentro 

de seu próprio mundo.  

 

O fato é que “deparamo-nos” constantemente com esses outros, mas nós mesmos nos 

figuramos entre eles: 

 

O mundo da presença (Ser-aí) libera, portanto, entes que não apenas se 

distinguem dos instrumentos e das coisas, mas que, de acordo com seu modo 

de ser de presença (Ser-aí), são e estão “no” mundo em que vêm ao encontro 

segundo o modo de ser-no-mundo. Não são algo simplesmente dado e nem 

algo à mão. São como a própria presença liberadora – são também 

copresenças. [...] O mundo da presença é mundo compartilhado. O ser-em é 

ser-com (Mitsein) os outros. O ser-em-si intramundano desses outros é a 

copresença. (HEIDEGGER, 2006, p. 174-175 [118]).   

 

O que responde originariamente a resposta pelo “quem” do fenômeno do mundo é esse 

ser compartilhado. O termo “Ser-aí” sempre é referência ao acontecimento singular do ser 

enquanto ente privilegiado na questão do Ser, esse ente, porém, é comum a todos nós que, como 

Ser-com (Mitsein), existimos pré-ontologicamente. Quando, em consequência, se fala de 

“sentido de ser do Ser-aí”, esse sentido é o que perfaz, de forma comum e originária, o “ser” de 

todos nós, que somos copresentes. O destino-comum não pode ser compreendido como uma 

superestrutura que ultrapassava, por valor, qualquer individualidade e agrupa a vontade de uma 

maioria, por exemplo. Ao contrário, o “ser-comum” perfaz a todos como o acontecimento 

originário do “si-mesmo”, isto é, o envio-comum dispõe o destino de cada um em sua 

possibilidade básica. Ser-com significa “ser-com-o-outro no mundo” e diz respeito a todos os 

que compartilham o modo de ser do Ser-aí, ou seja, a todos nós que estamos na disposição de 

ser. Heidegger diz: 

 

A expressão “presença” (Ser-aí) mostra claramente que “numa primeira 

aproximação”, esse ente não se acha remetido a outros e que apenas 

posteriormente é que também pode ser “co”-presente com outros. Não se deve, 

contudo, desconsiderar que usamos o termo copresença para designar o ser em 

direção ao qual os outros são liberados dentro do mundo. Dentro do mundo, 

essa copresença dos outros só se abre para uma presença (Ser-aí) e assim 

também para os copresentes, visto que a presença (Ser-aí) é em si mesma, 

essencialmente, ser-com (Mitsein). (HEIDEGGER, 2006, p. 176 [120]). 

 

Assim como a mundanidade carrega a estrutura a priori de todos os mundos possíveis, 

a estrutura existencial do “quem” deve incluir a condição de possibilidade, o “a priori” 

heideggeriano, de todos os sentidos vividos particularmente pelo Ser-aí como ente fáticamente 



95 

 

disposto. Com efeito, deve haver, na circunscrição do ser-com, uma determinação ontológica 

da origem de todo comportamento do Ser-aí enquanto ser-no-mundo em conjunto. O que 

circunscreve o ser-com? No mundo, o Ser-aí encontra os outros como copresentes. A 

copresença se expressa tanto em formas positivas, quanto em formas negativas de disposição. 

Ambas as formas de disposição, porém, coincidem no modo de ser do Ser-aí e sua possibilidade 

de ser-com (Mitsein). A abertura original do Ser-aí em sua facticidade é ontológica, ele se dispõe 

a partir da estrutura ekstática do ser-para-morte e essa estrutura é regida, em sua temporalidade, 

a partir do fenômeno originário da cura (Sorge).  Heidegger reservará o termo “cura” (Sorge) 

para referir-se ao constitutivo ontológico fundamental através da qual o Ser-aí lança-se no ser-

com como possibilidade de preocupação: “Se o ser-com constitui existencialmente o ser-no-

mundo, ele deve poder ser interpretado pelo fenômeno da cura, da mesma forma que o modo 

de lidar da circunvisão (Umsicht) com o manual intramundano que, previamente, concebemos 

como ocupação” (HEIDEGGER, 2006, p. 177 [121])82.  

Os “outros” com os quais o Ser-aí se encontra não são simplesmente dados teóricos 

passiveis de apreensão, também não são instrumentos de uma ocupação e passiveis de 

manuseio. Os “outros” são como nós e, por isso, nos “ocupamos” com eles antes de tudo, de 

tal forma que podemos dizer que com os outros nós nos pre-ocupamos: “O ente com o qual a 

presença (Ser-aí) se relaciona enquanto ser-com (Mitsein), também não possui o modo de ser 

do instrumento à mão, pois ele mesmo é presença (Ser-aí). Desse ente não se ocupa, com ele se 

preocupa (Fürsorge)” (HEIDEGGER, 2006, p. 177 [121]).  

A “preocupação” é o modo como descobrimos os outros na sua copresença “no” mundo. 

A atitude teórica desvela seus objetos através de um método. Já a atitude cotidiana se move 

dentro da transparência da ocupação e não lança mão imediatamente de nenhum método teórico, 

o Ser-aí descobre o mundo circundante dos instrumentos na ocupação através da “circunvisão 

(Umsicht)”. Porém, o mundo também se torna acessível para o Ser-aí de um terceiro modo: na 

forma dos “outros” com quem o mundo é “compartilhado”. Neste caso, os outros não vêm ao 

encontro como objetos teóricos e nem como instrumentos, eles são descobertos no mundo 

através da preocupação. A preocupação não possui um método ou uma circunvisão (Umsicht) 

como modo de descoberta do que vem ao encontro nesta relação, o “outro” não pode ser um 

objeto teórico e nem um instrumento à mão, ele é algo como o Ser-aí, um existente. A descoberta 

do outro na preocupação não se dá através de uma estrutura metodológica e nem como parte 

                                                 
82 Em nosso trabalho, continuamos o debate em torno dos termos “ser-com” e “cura” como partícipes fundamentais 

no fenômeno da historicidade do Ser-aí no tópico seguinte (3.3.3), especificamente na parte onde a clarificação 

temporal do acontecer histórico do Ser-aí como destino se faz necessária. 



96 

 

de uma conjuntura instrumental. O outro é descoberto pelo Ser-aí, na atitude pré-teórica da 

preocupação, através dos modos de consideração e tolerância:  

 

Assim como a circunvisão (Umsicht) pertence à ocupação, enquanto modo de 

descoberta do manual, a preocupação está guiada pela consideração e pela 

tolerância. Ambas podem acompanhar os modos deficientes e indiferentes 

correspondentes à preocupação, até a total desconsideração e à tolerância, que 

guia a indiferença. (HEIDEGGER, 2006, p. 179 [123]). 

 

Apenas em um segundo momento, o mundo se torna acessível teoricamente a partir de 

uma atitude de caráter contemplativo. Ao contrário, no primeiro contato e na maioria das vezes, 

o Ser-aí se encontra com o mundo a partir de suas atitudes pré-teóricas: a ocupação e a 

preocupação. Heidegger esclarece: “O mundo libera não apenas o manual enquanto ente que 

vem ao encontro dentro do mundo, mas também presença (Ser-aí), os outros em sua 

copresença” (HEIDEGGER, 2006, p. 179 [123]). Enquanto o manual está à mão segundo uma 

ocupação, o “outro” e o “si mesmo” do Ser-aí estão presentes através da preocupação. A 

preocupação (Fürsorge), por sua vez, aponta para o nexo elementar do evento do ser como ser-

com: a Cura (Sorge). Antes de qualquer ocupação, antes de qualquer coisa, o ser está pre-

ocupado (Für-sorge) e isto porque enquanto “sendo” é determinado pela estrutura ontológica 

da cura (Sorge). Assim, “o ‘ser-no-mundo’ tem a cunhagem da ‘cura’, na medida do ser” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 266 [198]). Esse conceito não deve ser compreendido a partir do 

sentido ôntico, como um simples cuidado prestado a outrem. Mais a frente, no parágrafo 42, 

Heidegger faz alusão à Fábula de Higino (265-266 [197-198]) para esclarecer a “cura” (Sorge) 

como o que perfaz o homem desde criação, desde sua possibilidade primeira de ser, e através 

de toda sua existência, ou seja, em todas as possibilidades de ser derivadas até o acontecimento 

derradeiro da “morte”. 

Deve-se considerar, porém, que as possibilidades ônticas de “cuidar” ou “descuidar” dos 

outros não se dão de forma gratuita, ao contrário, a preocupação é possível porque se origina 

no núcleo essencial que libera enquanto tal o “ente que nós mesmos somos”, esse núcleo 

original é a cura (Sorge). Assim, nas palavras de Heidegger, a “condição de possibilidade de 

‘uma preocupação com a vida’ e ‘dedicação’ deve ser concebida como cura (Sorge) em um 

sentido originário, ou seja, ontológico” (HEIDEGGER, 2006, p. 267 [199]). A cura (Sorge) é 

uma estrutura de articulação ontológica do Ser-aí, ela garante não apenas a origem deste ente, 

mas sua coesão e circunscrição existencial. Entregue à cura (Sorge), o ente que nós mesmos 

somos (o Ser-aí) adquire sua possibilidade de ser-com: “Em vista disso, a própria constituição 



97 

 

da presença (Ser-aí) em seu todo não é simples em sua unidade, mostrando uma articulação 

estrutural que se exprime no conceito existencial de cura” (HEIDEGGER, 2006, p. 268 [200]). 

O que nos interessa, no entanto, é que, enquanto determinado ontologicamente pela cura 

(Sorge), o Ser-aí é, em suas possibilidades ônticas mais próximas, “ser para o outro”: 

 

O ser para o outro não é apenas uma remissão ontológica irredutível e 

autônoma. Ele já está sendo, enquanto ser-com, o ser da presença (Ser-aí). Na 

verdade, não se pode discutir que, com base no ser-com, o conhecer-se 

reciprocamente concreto depende, muitas vezes, do alcance em que a própria 

presença (Ser-aí) sempre se compreende a si mesma; no entanto, isso diz 

apenas o alcance em que o ser-com os outros essencial se tornou transparente 

e não se deturpou, o que só é possível porque a presença (Ser-aí), enquanto 

ser-com, já é sempre com os outros. Não é a “empatia” que constitui o ser-

com. Ao contrário, empatia só é possível com base no ser-com, não podendo 

ser evitada em seus modos deficientes e predominantes do ser-com, já que 

estes a motivam. (HEIDEGGER, 2006, p. 182 [125]).  

 

 (3) Tendo esclarecido os dois momentos constitutivos (a mundanidade e o quem) do 

ser-no-mundo, o próximo passo, para Heidegger, é estabelecer a estrutura da própria relação 

que constitui o fenômeno do ser-no-mundo: o ser-em enquanto tal. Ele diz: “Agora, porém, 

trata-se de reconduzir a interpretação ao fenômeno do ser-em, conservando o que se adquiriu 

nas análises concretas do mundo e do quem” (HEIDEGGER, 2006, p. 189 [131]). O “mundo” 

e o “quem” se copertencem originariamente no “ser-em”, essa relação é apontada como o 

“entre” do “fenômeno do mundo”, a “abertura” na qual o Ser-aí está existencialmente situado. 

O ser-em como tal, portanto, deve ser esclarecido como o âmbito fundamental através do qual 

o mundo se abre em sua possibilidade mais própria para o Ser-aí. Heidegger se questiona: 

 

Em que direção deve-se olhar para que se possa caracterizar fenomenalmente 

o ser-em como tal? A resposta encontra-se, quando se recorda o que, na 

indicação do fenômeno, já foi confiado à visão fenomenológica: o ser-em 

difere da interioridade de algo simplesmente dado “em” um outro; o ser-em 

não é propriedade de um sujeito simplesmente dado, separada ou apenas 

provocada pelo ser simplesmente dado do “mundo”; ao contrário, o ser-em é 

um modo de ser essencial do próprio sujeito. (HEIDEGGER, 2006, p. 190 

[132])  

 

O alerta de Heidegger é de que não podemos interpretar o ser-em, aquilo que perfaz o 

ser-com e ser-junto da experiência comum de mundo, como “um commercium simplesmente 

dado entre um sujeito simplesmente dado e um objeto simplesmente dado” (HEIDEGGER, 

2006, p. 190 [132]). Não se trata de uma relação entre dois “entes simplesmente dados”, dois 

sujeitos que estando “dentro” de um mundo se encontram e estabelecem um commercium. Na 



98 

 

opinião do filósofo, no ser-em, o Ser-aí é sua própria abertura, isto é, o “lugar existencial” e a 

“posição” desde a qual todas as coisas se tornam “acessíveis”. O Ser-aí é o “entre” que 

configura o “sendo”: 

 

Esta interpretação aproximar-se-ia dos dados fenomenais se dissesse: a 

presença é o ser deste ‘entre’. Mesmo assim a orientação pelo ‘entre’ 

continuaria provocando mal-entendidos, pois impediria de se ver a 

indeterminação ontológica do ponto de partida de um ente em meio ao qual ‘é 

e está’ este entre como tal. (HEIDEGGER, 2006, p. 191 [132]).  

 

O Ser-aí “é e está” no “entre”, o entre é a sua posição existencial, seu pre (aí - Da)83. O 

“entre”, como posicionamento existencial, sustêm toda possibilidade de compreensão e 

interpretação. Na linguagem heideggeriana, esse “entre” aponta para a o caráter de 

espacialidade própria do Ser-aí enquanto existente: o “pre” (aí - Da) do Ser-aí, seu “ponto” 

existencial, é a origem de toda perspectiva espacial e pode ser indicado formalmente como a 

espacialidade própria da existência. Esse “pre” (aí – Da), porém, não pode ser confundido com 

um simples estado físico predisposto: “O que se constitui essencialmente pelo ser-no-mundo é 

sempre em si mesmo o pre (aí - Da) de sua presença (Ser-aí)” (HEIDEGGER, 2006, p. 191 

[132]). Esse “pre” libera o “aqui” e o “lá” para os quais a presença está disposta: “Segundo o 

significado corrente da palavra, o “pre” (aí - Da) da presença (Ser-aí) remete ao ‘aqui’ e ‘lá’” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 191 [132]). O “aqui” e o “lá”, porém, não são simples posições em um 

espaço puro, são referenciais através do quais o Ser-aí se guia na descoberta de um mundo. 

Todo “aqui e lá” é, para o Ser-aí, um direcionamento em um mundo:  

 

O “aqui” de um “eu-aqui” sempre se compreende a partir de um “lá” à mão, 

no sentido de um ser que se dis-tancia e se direciona numa ocupação. A 

espacialidade existencial da presença que lhe determina o “lugar” já está 

fundada no ser-no-mundo. O “lá” é a determinação daquilo que vem ao 

encontro dentro do mundo. (HEIDEGGER, 2006, p. 191 [132]). 

 

No “pre” (aí – Da) encontramos o ponto primevo de abertura do Ser-aí como existente 

em um mundo: 

                                                 
83 Alguns tradutores, como é o caso de Marcos Antônio Casanova, traduzem o termo “Dasein” utilizado por 

Heidegger como “ser-aí”, essa tradução faz referência, justamente, à posição existencial-originária do Dasein no 

“aí” de sua espacialidade. Ela desperta, porém, alguns mal entendidos quando confrontada com a conotação 

comum do espaço como “extensão” e como “exterioridade e interioridade”.  No caso da tradução da Maria 

Cavalcantti de Sá, que usamos nas citações, Dasein é traduzido por “presença” e o “pre” destacado como 

constitutivo espacial da “pre-sença”. Nas citações mantemos a opção da edição da Maria Cavalcantti de Sá, mas 

oferecemos a tradução auxiliar e o original entre parênteses por questão de clareza. 



99 

 

 

“Aqui” e “lá” são apenas possíveis no “pre” (aí – Da) da presença (Ser-aí), 

isto é, quando se dá um entre que, enquanto ser do “pre” (aí – Da) da presença 

(Ser-aí), abriu a espacialidade. Em seu ser mais próprio, este entre traz o 

caráter de não fechamento. A expressão “pre” refere-se a essa abertura 

essencial. Através dela, esse ente (o Ser-aí) está junto à pre-sença do mundo, 

fazendo-se presença (Ser-aí) para si mesmo. (HEIDEGGER, 2006, p. 191 

[132]). 

 

No “entre” que caracteriza a existência do Ser-aí, o “ser” vem ao encontro como 

“esclarecido”: 

 

Ser “esclarecido” significa: estar em si mesmo iluminado como ser-no-mundo, 

não através de um outro ente, mas de tal maneira que ele mesmo seja a clareira. 

A presença sempre traz consigo seu pre e, desprovida dele, ela não apenas 

deixa faticamente de ser, como também deixa de ser o ente dessa essência. A 

presença é sua abertura. [...] Encontramos os dois modos constitutivos de ser 

do pre, igualmente originários, na disposição e no compreender; sua análise 

sempre recebe a confirmação fenomenal necessária da interpretação de um 

modo concreto e importante para toda a problemática seguinte. A disposição 

e o compreender são, de maneira igualmente originária, determinados pela fala 

(Rede). (HEIDEGGER, 2006, p. 191-192 [133]). 

 

O Ser-aí, em consequência, a partir de sua estrutura temporal própria, sua 

temporalidade, é o ente privilegiado em toda questão acerca da possibilidade de uma 

intepretação ontológica da história, da historicidade. O Ser-aí se dá factualmente como 

fenômeno de “ser-no-mundo”; ser-histórico, por conseguinte, significa temporalizar-se de tal 

modo que a tensão entre o si-mesmo e o mundo se lance dentro de uma relação própria (de 

compreensão e interpretação) e constitua a efetividade do vivido enquanto vivência. Não 

obstante, ser-histórico é uma possibilidade de ser restrita ao Ser-aí, isto é, depende da estrutura 

de sua temporalidade segundo o modo de ser da cura. Por “estar-lançado” no mundo como ser-

histórico, se diz que o Ser-aí é constituído essencialmente por sua historicidade. A ciência 

histórica, isto é, a historiografia, é, desde um ponto de vista existencial, uma possibilidade do 

Ser-aí que se sustêm a partir do modo como o Ser-aí descobre “no mundo” aquilo que pertenceu 

ao seu “vigor-ter-sido”. Como é caraterístico, porém, da condição do Ser-aí enquanto existente, 

todas as suas possibilidades possuem maneiras próprias e impróprias de vigência e com a 

historiografia não é diferente. No próximo subtópico, devemos finalmente conceber a visão 

heideggeriana da historicidade e, em consequência, das possibilidades próprias e impróprias da 

historiografia enquanto ciência positiva.   

 



100 

 

3.2.3 O Ser-aí como Historicidade: a Estrutural Existencial da Questão Histórica 

 

Até o momento fizemos referência à estrutura que constitui o fenômeno do “ser-no-

mundo” desde um ponto de vista ontológico. Essa estrutura, porém, não é estática, ela acontece 

como evento temporal singular. É através do caráter temporal próprio ao acontecimento do Ser-

aí que temos acesso à questão sobre o fenômeno da historicidade. 

 

A presença (Ser-aí) só se fez tema existindo, por assim dizer, “para frente”, 

deixando, com isso, “para trás” de si todo o ter sido. Não apenas se 

desconsiderou o ser para o começo, mas, sobretudo, a ex-tensão (Erstreckung) 

da presença (Ser-aí) entre nascimento e morte. Na análise do ser-todo, passou-

se por cima do “nexo da vida” em que a presença (Ser-aí), constantemente e 

de algum modo, se mantém. (HEIDEGGER, 2006, p. 464 [373]) 

 

A ex-tensão (Erstreckung) é temporal: o Ser-aí se estende através de um tempo próprio, 

aquele tempo “entre” o nascimento e a morte. O “nexo da vida”, por conseguinte, aquilo que 

mantém atada a experiência que resiste ao projetar-se originário, o nascer, e ao porvir decisivo, 

a morte, é o destino. A discussão da “ex-tensão do Ser-aí entre o nascimento e morte”, a questão 

do “nexo da vida”, é o ponto onde a analítica existencial toca a problemática iniciada por 

Dilthey sobre a historicidade que caracteriza o acontecimento da vida humana.  

O Ser-aí, pensado em seus caracteres temporais, não depende da estruturação 

cronológica e positiva do tempo como “soma de realidades momentâneas de vivências que vêm 

e desaparecem uma após a outra” (HEIDEGGER, 2006, p. 465 [374]). Não se pode pensar na 

vida como uma simples moldura de fatos, ainda mais quando o “passado” (no sentido “do que 

passou”) e o “futuro” (no sentido de “advento da realidade”) são articulados e compreendidos 

como privações do “agora” (do “presente no tempo”) como único momento “real”84. Com 

caráter simplesmente negativo, a “morte” e o “nascimento” estão sempre fora do alcance do 

                                                 
84 Aproveitamos o tópico para tentar familiarizar o possível leitor com a linguagem heideggeriana sobre o tempo. 

Como o título de sua obra denuncia, para Heidegger, o “tempo” está em relacionado de forma direta com o 

acontecimento próprio de “Ser”. Não obstante, a compressão “vulgar do tempo”, na medida em que determina o 

passado e o futuro a partir da simples privação de um “agora” presente, não alcança a discussão do tempo em 

sentido ontológico, ou seja, o tempo do acontecimento do Ser. Por tanto, o ser-no-mundo não possui apenas uma 

espacialidade, mas também uma temporalidade própria. Sua temporalidade, porém, não gira em torno do “agora”, 

mas através da simultaneidade temporal daquilo que ele nomeará “ekstasis temporais”: o vigor de ter sido, a 

atualidade e porvir. A discussão deste tópico, por conseguinte, acompanha a reflexão heideggeriana da 

historicidade como modo através da qual o Ser-aí se estende em sua ex-tensão temporal própria. O “ekstático” não 

se confunde com “estático”; enquanto este aponta para a suposta estabilidade e inércia no espaço-tempo, aquele 

fala sobre o acontecimento simultâneo da temporalidade do Ser-aí. A temporalidade do Ser-aí é “ekstática” na 

medida em que não possui o caráter temporal comum, mas é, ontologicamente falando, a origem e possibilidade 

de toda percepção cronológica, isto é, de toda concepção científica ou cotidiana do tempo. 



101 

 

“real” como “vivência atual” do “agora”. Em consequência, se interpretarmos a existência como 

simples sucessão de momentos que vigem apenas enquanto “atuais”, não conseguiremos pensá-

la em termos próprios. A ideia de uma “soma das realidades momentâneas” implica uma 

compreensão do Ser-aí como simplesmente dado “no tempo”. A conclusão é a de que “toda 

tentativa de se caracterizar ontologicamente o ser ‘entre’ nascimento e morte, tomando como 

ponto de partida ontológico implícito a determinação desse ente como algo simplesmente dado 

‘no tempo’, está fadada ao fracasso” (HEIDEGGER, 2006, p. 465 [374]).  

Com efeito, segundo a intenção fenomenológica de Heidegger, não se pode pensar o 

Ser-aí como um constante “presente no tempo” que se opõe ao passado e ao futuro como 

“vigência atual”. “Através das fases de suas realidades momentâneas, a presença (Ser-aí) não 

preenche um trajeto e nem um trecho ‘da vida’ já simplesmente dado. Ao contrário, ela se 

estende a si mesma de tal maneira que seu próprio ser já se constitui como ex-tensão” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 465 [374]). “Ex-tensão” (Erstreckung) não diz uma propriedade física, 

mas o modo temporal em que o Ser-aí ocupa o tempo de sua vida, isto é, “a movimentação da 

existência”. Ele (o Ser-aí) se lança temporalmente na vivência de seu si mesmo através do 

tempo que se “estende” na “história”, estender-se na história pertence tão essencialmente ao 

Ser-aí que eles se confundem. Uma vez que o “nexo da vida”, enquanto ex-tensão temporal do 

Ser-aí, não pode ser “simplesmente dado”, sua conceituação tem que levar em conta o caráter 

existencial do próprio Ser-aí: 

  

A movimentação da existência não é o movimento de algo simplesmente dado. 

Ela se determina pela ex-tensão da presença (Ser-aí). Chamamos de acontecer 

da presença (Ser-aí), a movimentação específica deste estender-se na 

extensão. A questão sobre o “nexo” da presença (Ser-aí) é o problema 

ontológico de seu acontecer. Liberar a estrutura do acontecer e suas 

condições existenciais e temporais de possibilidade significa conquistar 

uma compreensão ontológica da historicidade. (HEIDEGGER, 2006, p. 

466, [375], negrito nosso) 

 

Se se deve compreender ontologicamente a possibilidade histórica do ente que nós 

mesmos somos, então se deve também esclarecer as “condições existenciais e temporais” do 

“acontecer” que nos libera naquilo e para aquilo que somos, isto é, como “existentes”. A 

historicidade, o modo de ser da história, por fim, perfaz o “acontecer” do Ser-aí em seu 

“estender-se” na “ex-tensão temporal” da existência. O nexo do acontecimento originário do 

Ser-aí é a “historicidade em sentido próprio” e, desde um ponto de vista ontológico-existencial, 

a historicidade é a temporalização do ser no seu acontecer. A questão da historicidade refaz o 



102 

 

caminho até o núcleo desde o qual o Ser-aí lança a si mesmo nas possibilidades de sua 

existência, ou seja, até a origem essencialmente histórica de seu acontecer. 

 

Se a questão da historicidade remonta a essas “origens” [do acontecer do Ser-

aí], então, com ela, já se decidiu o lugar do problema da história. Não é na 

historiografia enquanto ciência da história que se deve buscar a história, [...]. 

É somente a partir do modo de ser da história, a historicidade, e de seu 

enraizamento na temporalidade que se poderá concluir de que maneira a 

história pode tornar-se objeto possível da historiografia. (HEIDEGGER, 2006, 

p. 466-467 [375]) 

 

Não se trata de uma investigação sobre a disposição cronológica dos fatos, mas sobre o 

“modo de ser” da história, isto é, de como o Ser-aí se abre temporalmente de tal forma que seu 

acontecer tem caráter essencialmente histórico. Como apontamos, o pensamento heideggeriano 

objetiva esclarecer as estruturas ontológicas, isto é, existenciais, do acontecer do Ser-aí, e, 

através de uma “construção fenomenológica”, superar a oposição sujeito/objeto que está 

presente na concepção estritamente científica da história. Por conseguinte, o objetivo 

fenomenológico da investigação sobre a “história” é desencobrir o “ente-histórico” em seu 

âmbito essencial, isto é, a historicidade que permeia essencialmente o ente que somos. Histórico 

somos nós, enquanto existentes e lançados na possibilidade de Ser-aí, isto é, de surgir através 

de um destino na “temporalização” (Zeitigung) de nossa temporalidade: 

 

Se a própria historicidade deve esclarecer-se a partir da temporalidade e, 

originariamente, a partir da temporalidade própria, então na essência desta 

tarefa está só poder ser desenvolvida através de uma construção 

fenomenológica. A constituição ontológico-existencial da historicidade deve 

ser conquistada por oposição à interpretação vulgar que encobre a história da 

presença (Ser-aí). A construção existencial da historicidade possui 

determinados suportes na compreensão vulgar da presença (Ser-aí) e deve ser 

guiada pelas estruturas existenciais até aqui obtidas. (HEIDEGGER, 2006, p. 

467 [375-376]). 

 

As interpretações tradicionais do “ser-cotidiano” partem da “concepção vulgar” de 

tempo e encobrem a possibilidade originária de descoberta do “histórico” como constituição 

própria do ser do Ser-aí. A interpretação vulgar do tempo dispõe a “história humana” como 

“história do mundo”, ou seja, como movimento de algo simplesmente dado “no tempo”; o 

“histórico”, refletido dessa forma, só pode torna-se acessível através do interesse objetivo e 

historiográfico guiado por método científico. O crivo objetivo das ciências naturais serve de 

balança para a descoberta historiográfica do âmbito objetivo da história. O positivismo do 

pensamento historicista do início do século XIX determinou, de forma elementar, a 



103 

 

compreensão comum de história como “ciência objetiva” e mantém, ainda hoje, grande 

influência sobre o significado do significado do termo. A história tornou-se sinônimo de 

“ciência histórica”; com que direito, porém, a ciência lançou mão do conceito de “história” de 

forma decisiva? Se levarmos em consideração a perspectiva heideggeriana de investigação, a 

primazia do conceito científico de “história” deve ser reconsiderada. Ela defende que a 

concepção expressa pelo conceito de “historiografia” (Historie) não esgota a multiplicidade de 

sentidos que a história possui. “Há significados de ‘história’ que não possuem o sentido de 

ciência histórica nem a visam como objeto” (HEIDEGGER, 2006, p. 470 [478]).  

Há, por exemplo, grande diferença entre o “passado” objetivo do interesse 

historiográfico e o “passado” como o “ente” com o qual nos relacionamos comumente e na 

maioria das vezes. Considerado como um “ente” com o qual nos relacionamos cotidianamente, 

o “passado” é pré-científico, é aquilo que pode ser lembrado ou esquecido, que está longe e, 

mesmo assim, segue como influência. Por outro lado, o passado enquanto “objeto científico” 

interessa apenas enquanto depõe sobre o acontecido “tal como se deu”, para a experiência 

cotidiana o passado é vivido de forma pré-teorética. O Ser-aí, aquele ente que nós mesmo 

somos, está entregue ao seu “passado”, num primeiro momento e na maioria das vezes, através 

de uma experiência imediata que não se estrutura como teoricamente, isto é, como 

historiografia. O passado, em seu aspecto primeiro, vem à tona como aquilo que “pertence à 

história”, isto é, que não está mais disponível porque passou, mas é lembrado como “privação” 

e “legado”. O “passado” também se manifesta como o que, apesar de ter deixado de ser, mantém 

uma influência sobre o presente: “Como quer que seja, o histórico na acepção de ‘passado’, é 

compreendido numa relação positiva ou privativa de efeito sobre o ‘presente’, no sentido de 

‘aqui e agora’ real” (HEIDEGGER, 2006, p. 470 [478]). O modo cotidiano de relação com o 

passado possui o que Heidegger chama de “curiosa duplicidade de sentido”, pois o que não é 

mais vigente, por isso mesmo, se mantém. O “passado” vem à tona na experiência cotidiana 

não como “objeto de investigação”, mas como o que “não estando mais presente, ainda 

influencia o que é”. 

Para além da percepção cotidiana de “passado” como ente com o qual nos relacionamos 

de forma peculiar, o segundo sentido pré-teorético de história é o que é concebido como origem, 

proveniência, do atual e, ao mesmo tempo, liberdade para um futuro. 

 

História não significa apenas o “passado” no sentido do que passou, mas 

também sua proveniência. O que “tem história” encontra-se inserido num 

devir. O seu “desenvolvimento” pode ser ora ascensão, ora queda. O que, 

desse modo, “tem uma história” pode, ao mesmo tempo, “fazer” história. 



104 

 

“Fazendo época”, determina-se numa “atualização”, o “futuro”. História 

significa, aqui, um “conjunto de acontecimentos e influências” que atravessa 

“passado”, “presente” e “futuro”. Aqui, o passado não tem primazia. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 470 [378-379]) 

 

História como “proveniência”, como o que determina o “atual” e projeta o futuro. Esse 

é o segundo modo através do qual o que é “histórico” se torna acessível para nós. Ele não está 

numa simples relação privativa ou positiva com o presente, também não se trata de um objeto 

a ser reconstruído segundo um método científico. O “histórico” neste sentido é articulado como 

a constante “atualização” que, vinda de uma origem no “passado”, transborda para um “futuro”. 

Neste modo de determinação, o “histórico” é expresso sem que o “passado” possua qualquer 

primazia, isto é, o “presente” e o “futuro” são considerados igualmente históricos. O “histórico” 

é aquilo que, originado no “ter-sido”, transpassa o “atual” e se lança no “devir”; com isso uma 

terceira acepção pré-científica de “história” se torna evidente.  

Ainda é possível, porém, pensar uma quarta e última acepção não-propriamente 

científica da história:  

 

História significa, ademais, por oposição a natureza, que também se move “no 

tempo”, os entes passageiros “do tempo”, isto é, as transformações e destinos 

dos homens, dos grupos humanos e de sua “cultura”. Neste caso, história não 

significa tanto o acontecer enquanto modo de ser, mas a região daquele ente 

que se distingue da natureza, no que respeita à determinação essencial da 

existência do homem como “espírito” e “cultura”, embora a natureza, de certo 

modo, pertença à história assim entendida. (HEIDEGGER, 2006, p. 470 

[379]) 

 

Na medida em que “faz história”, o homem possui uma existência espiritual. Espírito 

significa a “região” que abriga espécie humana como histórica. A “humanidade”, sua cultura, é 

o que distingue a existência humana da vida momentânea da “natureza”, essa “natureza” 

pertence à história humana apenas como ambiente. A ação humana, diferente do simples “passar 

no tempo” natural, se articula e molda, ela própria, o “seu tempo”. Neste ponto, Heidegger 

(2006, p. 471 [379]) deduz a última compreensão pré-científica de “história”: “Por fim, vale 

ainda como ‘histórico’ o que é legado na tradição, quer seja conhecido historiograficamente, 

admitido como evidente ou ainda encoberto em sua proveniência”. 

Temos, além da compreensão científica-teorética, outros quatro significados pré-

teoréticos do conceito de “história”: (1) “história” é o passado que está numa relação privativa 

e, ao mesmo tempo, positiva com o “presente”; (2) “história” é aquilo que está na origem, na 

proveniência do presente, e na possibilidade de todo futuro; (3) “história” é a região 



105 

 

propriamente humana da vida que engloba espiritualmente todas as culturas; e, por fim, (4) 

“história” é aquilo que é legado como “tradição” por nossos ancestrais, que é aceita, conhecida 

ou encoberta por nós: 

 

Resumindo os quatro significados mencionados, resulta então: história é o 

acontecer especifico da presença (Ser-aí) existente que se dá no tempo. É esse 

acontecer que vale, como história, em sentido forte, tanto o “passado” como 

também o “legado” que ainda influi na convivência. (HEIDEGGER, 2006, p. 

471 [379]). 

 

Essas quatro possibilidades, que marcam o que Heidegger chama de “história em sentido 

forte”, carregam em comum uma característica bastante peculiar: elas não são derivadas da 

compreensão científica de história. Ao contrário, a historiografia aparece como uma ferramenta 

que pode ou não conduzir, aprimorar e mesmo obscurecer o “contato” com a história. Com isso, 

nos aproximamos da questão que, a nosso ver, marca fundamentalmente a diferença entre a 

concepção científica e positiva do historicismo e a concepção heideggeriana de “acontecimento 

histórico”: 

 

Será o acontecer uma sequência de processos, uma alternância de 

aparecimento e desaparecimento de dados? De que maneira esse acontecer da 

história pertence à presença (Ser-aí)? Será que a presença (Ser-aí) de fato é 

primeiro “algo simplesmente dado” para depois, oportunamente, entrar “numa 

história”? Será que a presença (Ser-aí) se torna histórica, enredando-se em 

circunstâncias e dados? Ou será que o ser da presença (Ser-aí) se constitui, 

primeiramente, pelo acontecer, de tal modo que somente porque a 

presença (Ser-aí) é, em seu ser, histórica é que circunstâncias, dados e 

envios se tornam ontologicamente possíveis? (HEIDEGGER, 2006, p. 471 

[379], negrito nosso) 

 

A primazia existencial do Ser-aí diante daquilo que vêm ao encontro dentro do mundo, 

os objetos intramundanos, cria uma inversão da compreensão de origem histórica do conteúdo 

do mundo e marca a interpretação de Heidegger do “ente histórico”. O Ser-aí não é histórico 

quando coleciona e descobre, por exemplo, “antiguidades” que um dia pertenceram a seus 

ancestrais. Ao contrário, a busca, a pesquisa e a descoberta dos relatos históricos, das 

antiguidades, e tudo o que pode compor uma historiografia, dá-se somente porque o Ser-aí já 

se abriu desde o início como um ente histórico, isto é, como capaz de “atualizar” as 

possibilidades que remanescem como “vigor de ter sido”85. Para Heidegger, o caráter de 

“antiguidade” de uma peça de museu deriva do fato de ela já ter sido utilizada por um Ser-aí e 

                                                 
85 Ver nota anterior [87].  



106 

 

teve o sentido atrelado a uma conjuntura de mundo que “não existe mais”. Hoje, o que é exposto 

não funciona mais, mas atualiza e expõem o “ter sido” do Ser-aí histórico que o manuseou um 

dia: 

 

As antiguidades ainda simplesmente dadas possuem um caráter “passado” e 

histórico, com base em sua pertinência instrumental e proveniência do ter sido 

de um mundo que pertence a uma presença (Ser-aí) que é vigor de ter sido 

presença (Ser-aí). Isto é o primordialmente histórico. (HEIDEGGER, 2006, p. 

472 [381]) 

 

Mas o que exatamente vem à tona na atualização do “ter sido” do Ser-aí? “Será a 

presença (Ser-aí) o ter sido apenas no sentido do vigor de ter sido presença, ou será ela o ter 

sido enquanto atualizante e porvindouro, ou seja, na temporalização de sua temporalidade?” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 473 [381]). Enquanto “por vindouro” e “atualizante”, o Ser-aí recupera 

o passado, não como simples “passado”, mas como “vigor de ter sido”, isto é, como potência 

capaz de uma vez mais criar futuro; nesse acesso, o próprio Ser-aí temporaliza sua 

temporalidade como “história” e se percebe, ele próprio, como possibilidade histórica lançada 

para o porvir. O que vem ao encontro do Ser-aí como histórico tem o caráter de “apropriação 

[Ereignis]”. Somente através de uma atitude apropriadora, o Ser-aí é capaz de criar história e, 

em um segundo momento, organizar o produto de sua criação, isto é, o conteúdo histórico, na 

forma de uma ciência. A primazia histórica é, conseguintemente, do Ser-aí: 

 

Primariamente histórico, dizíamos, é a presença (Ser-aí). Secundariamente 

histórico é, porém, o que vem ao encontro dentro do mundo, não apenas o 

instrumento à mão em sentido amplo, mas também a natureza do mundo 

circundante, como “solo histórico”. Chamamos de ente pertencente à história 

do mundo (Weltgeschichtlich) o ente não dotado do caráter de presença (Ser-

aí), mas que é histórico por pertencer ao mundo. [...] O que pertence à história 

do mundo não é histórico devido a uma objetivação historiográfica. Mas já o 

é em si mesmo enquanto ente que vem ao encontro dentro do mundo. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 473 [381]) 

 

O ente que no horizonte histórico aberto pelo Ser-aí vem ao seu encontro dentro do 

mundo são secundariamente históricos, são aqueles que Heidegger nomeia “pertencentes à 

história do mundo [Weltgeschchtlich]”. Os entes que pertencem à história do mundo vêm ao 

encontro do Ser-aí a partir da história aberta inicialmente pelo caráter de historicidade do 

próprio Ser-aí. Esse destino histórico, porém, não é aberto por uma única e individualizante 

decisão existenciária.  Assim como o “ser-com” perfaz essencialmente o fenômeno do ser-no-

mundo do Ser-aí, ele também determina essencialmente o seu modo histórico de lançar-se como 



107 

 

destino. Como copresente, o Ser-aí não extrai suas possibilidades a partir de um sujeito puro 

que, só em um segundo momento, se coloca diante do mundo e dentro de uma “história”. O 

modo de ser histórico que perfaz de modo fundamental a historicidade do Ser-aí tem o caráter 

de envio comum. O envio comum designa “o acontecer da comunidade, do povo” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 477 [385]).  

A verdade é que ninguém é capaz de decidir seu destino a partir do vazio, toda 

possibilidade existenciária de escolha já está “previamente orientada” pela convivência comum 

no seio de uma comunidade. O “ser-com” determina de tal forma a compreensão do “si-mesmo” 

que, na maioria das vezes, o Ser-aí extrai sua “compreensão existenciária das escolhas que 

toma” de uma “intepretação legada” e sobre a qual, normalmente, não possui nenhuma 

compreensão temática. É desse modo de “ser comum” que o Ser-aí pode mesmo passar ao largo 

de qualquer compreensão de seu destino. Mesmo, porém, que feita de modo “inconsciente”, a 

escolha existenciária sempre depende do “legado”. A escolha de uma possiblidade a partir de 

uma “interpretação legada”, “contra ela, mas sempre a seu favor”, caracteriza aquilo que 

Heidegger denomina como historicidade imprópria86. O modo próprio da historicidade do Ser-

aí, porém, não se confunde com as decisões existenciárias deste ente, embora as influencie e as 

guie através da possibilidade de medição sobre sua origem. Como ficou claro, também não se 

trata da “historicidade própria” no sentido de uma relação objetiva e teórica com o objeto de 

uma ciência história. A historicidade própria do Ser-aí é um evento ontológico. Ela perfaz o 

modo originário através do qual o Ser “ocupa” o tempo de tal maneira que se posiciona como 

histórico, isto é, abre-se para a simplicidade de seu destino. A historicidade em sentido próprio 

é o modo de atualização do si mesmo do Ser-aí como possibilidade histórica do “ser livre para 

a morte”:  

 

Somente o ser livre para a morte propicia à presença (Ser-aí) a meta 

incondicional, colocando a existência em sua finitude. Assim apreendida, a 

finitude da existência retira a presença (Ser-aí) da multiplicidade infinda das 

                                                 
86 A historicidade imprópria é o modo como a história é descoberta por cada existente no mundo “público” e 

“cotidiano” de seu ser. Anterior a qualquer tematização científica, a historicidade é vivida pelo Ser-aí em sua 

cotidianidade como a determinação mais próxima e, como origem de toda decisão existenciária. O que configura, 

porém, esse modo impróprio de relação com a história é a alienação que separa cada escolha dos verdadeiros 

motivos de sua demanda. Fica claro que “alienação” não significa apenas concordância irrestrita e sem 

questionamento. No impessoal também é possível se revoltar contra o que nos é legado, esse modo peculiar de 

indignação, porém, não obstante se posicionar “contra o que é legado”, depende tão essencialmente daquilo ao que 

se opõe que o perpetua (conscientemente ou não). A estrutura da historicidade imprópria retira sua possibilidade 

ontológica de um modo mais próprio e originário de historicidade do Ser-aí e sua decisão: “A decisão em que a 

presença (Ser-aí) volta para si mesma abre uma das possibilidades fatuais de existir propriamente a partir da 

herança que ela, enquanto lançada, assume. A volta decidida para o estar-lançado abriga a si uma transmissão de 

possibilidades legadas, embora não necessariamente como legadas” (HEIDEGGER, 2006, p. 476 [383]). 



108 

 

possibilidades de bem-estar, de simplificar e esquivar-se, que de imediato se 

oferecem, colocando a presença (Ser-aí) na simplicidade de seu destino. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 476 [383-384]) 

 

Através de sua atualização livre, o Ser-aí, como ser-para-a-morte, abre a possibilidade 

de, a cada momento, se concentrar e dispor-se “na simplicidade de seu destino”. O “destino” é 

o momento originário onde o Ser-aí encontra a possibilidade própria de sua existência, isto é, 

onde ele mesmo se abre como originariamente histórico: 

 

Esse termo [destino] designa o acontecer originário da presença, que reside na 

decisão própria, onde ela, livre pra a morte, se transmite a si mesma numa 

possibilidade herdada, mas igualmente escolhida. (HEIDEGGER, 2006, p. 

476 [384]) 

 

No “destino” o Ser-aí se encontra com as possibilidades legadas como o que pode ser 

assumido em sua atualização histórica original. Esse destino, portanto, não pode ser pensado 

em termos simplesmente cronológicos de “passado”, “presente” e “futuro”. Ele possui sua 

determinação fundamental na estrutura temporal ontológica do Ser-aí, em sua temporalidade. 

A temporalidade é o modo unificador e simultâneo através do qual o ser se estabelece em seu 

modo histórico de acontecer. A cronologia historiográfica, por exemplo, circunscreve os entes 

que “estão no tempo” através da referência ao movimento do Ser-aí “no mundo”, como 

consequência, tudo que possui uma cronologia “está no mundo” como ente. A temporalidade, 

porém, não versa sobre o “passar no tempo como vigência”, ao contrário, ela se dirige ao 

acontecimento temporal do Ser-aí enquanto “existente” e possibilidade de abertura para toda 

cronologia. Os referenciais temporais do acontecer do Ser-aí, com efeito, devem ter o caráter 

de existenciais. Heidegger nomeia os existenciais que constituem o acontecimento temporal 

próprio do Ser-aí como “ekstasis temporais”. O “porvir” (Zukunft), o “vigor de ter sido” 

(Gewesenheit) e a “atualidade” (Gegenwart) são as ekstasis temporais que perfazem o 

acontecimento do Ser-aí enquanto temporalidade própria. Devemos esclarecer um pouco mais 

a forma como Heidegger entende cada um desses “momentos constitutivos” da estrutura 

temporal do Ser-aí.  

 

No projeto existencial originário da existência, o projetado desvelou-se como 

decisão antecipadora. O que possibilita que a presença (Ser-aí) seja toda em 

sentido próprio na unidade de toda a sua estrutura de articulação? Apreendida 

formal e existencialmente, sem que se nomeie agora constantemente o 

conteúdo pleno de sua estrutura, a decisão antecipadora é o ser para o poder-

ser mais próprio e privilegiado. Isto só é possível caso a presença (Ser-aí) 



109 

 

possa de todo modo vir-a-si em sua possibilidade mais própria e, deixando-se 

vir-a-si, suporte a possibilidade enquanto possibilidade, ou seja, exista. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 409 [325]) 

 

Existir, para o Ser-aí e a partir de sua temporalidade própria, significa lançar-se como 

abertura para suas possibilidades próprias e impróprias. A origem desse evento, para Heidegger, 

se encontra na atitude ontológica da “decisão antecipadora” que conquista um lugar histórico 

próprio para a ex-tensão temporal do Ser-aí. Esse decidir não tem o caráter ôntico de uma 

escolha entre outras escolhas existenciárias possíveis, a “decisão antecipadora” é o modo 

próprio em que o Ser-aí lança mão de si mesmo de tal forma que, com esse movimento, se lança 

como possibilidade histórica existente. O deixar-se-vir-a-si próprio do existente é sustentado 

pelo “ser-para-morte”, isto é, pelo “porvir” que, como “morte”, sintoniza (afina) o Ser-aí em 

sua finitude e, com isso, o dispõe em seu destino (como o que “é e está por vir”): 

 

Este deixar-se-vir-a-si que, na possibilidade privilegiada a sustém [o Ser-aí] é 

o fenômeno originário do porvir (Zukunft). Se, ao ser da presença (Ser-aí), 

pertence o ser-para-a-morte, próprio ou impróprio, este então só é possível 

como porvindouro, no sentido agora indicado e que ainda deve ser 

determinado de forma mais precisa. “Porvir” não significa aqui um agora que, 

ainda-não tendo se tornado real, algum dia o será. Porvir significa o advento 

em que a presença vem a si em seu poder-ser mais próprio. O antecipar 

torna a presença (Ser-aí) propriamente porvindoura, de tal maneira que o 

próprio antecipar só é possível quando a presença, enquanto sendo, sempre já 

vem a si, ou seja, em seu ser, é e está por vir. (HEIDEGGER, 2006, p. 410 

[325], negrito nosso) 

 

Se o “porvir” é aquilo que se antecipa como “advento” a todo poder-ser do Ser-aí; o 

“ter-sido” é o que, diante deste porvir, antecipa (recupera) o Ser-aí na “possibilidade de ser” 

aberta pelo “porvir”. A morte, o definitivo porvir que circunscreve a finitude humana, é que 

abre a possibilidade de cada atualização. É por isso que, apenas através da “antecipação” do 

“ter-sido”, o Ser-aí é capaz de recuperar seu instante como livre para atualização. Através do 

“ter-sido”, o Ser-aí assume a possibilidade histórica de seu “estar lançado” e, a partir dela se 

direciona mais uma vez para o porvir, mas agora como potência atualizadora: 

 

Assumir o estar-lançado significa, porém, ser, em sentido próprio, a presença 

(Ser-aí), no modo em que ela sempre já foi. Só é possível assumir o estar-

lançado na medida em que a presença (Ser-aí) por vir possa ser “como já 

sempre foi”, no sentido mais próprio, isto é, possa ser o seu “ter sido” 

(Gewesen). Somente enquanto a presença (Ser-aí) é como eu sou o ter-sido é 

que ela, enquanto porvir, pode vir-a-si de maneira a vir de volta. Própria e 

porvindoura, a presença (Ser-aí) é propriamente o ter sido. Antecipar da 

possibilidade mais própria e extrema é vir de volta, em compreendendo, para 



110 

 

o ter sido mais próprio. A presença (Ser-aí) só pode ser o ter sido sendo por-

vindoura. O vigor de ter sido surge, de certo modo, do porvir. (HEIDEGGER, 

2006, p. 410 [325-326], negrito nosso) 

 

O porvir é a origem do vigor de ter sido. Depois de ter caracterizado o povir através da 

morte como fenômeno existencial, essa afirmação se torna acima enigmática. Não resta 

dúvidas, porém, que o caráter de antecipação do vigor de ter sido aponta para uma primazia 

existencial última da morte. A morte como fenômeno existencial não é o findar, mas o modo 

através do qual a própria finitude que caracteriza propriamente a existência do Ser-aí abre a 

possibilidade definitiva de se historicizar. No “entre” do movimento existencial do Ser-aí se 

abre a possibilidade de uma atualização como instante. Como “porvir” e através da “decisão 

antecipadora”, o Ser-aí abre seu “vigor de ter sido” como possibilidade de “atualização”. 

 

A decisão antecipadora abre de tal maneira cada situação do pre (aí – Das) 

que, agindo, a existência se ocupa numa circunvisão do que, fáticamente, está 

à mão no mundo circundante. O ser que se abre junto ao que, na situação, 

está à mão, isto é, o deixar vir ao encontro na ação do que é vigente no 

mundo circundante, só é possível numa atualidade (Gegenwart) de uma 

atualização, ou seja, o deixar vir ao encontro, sem deturpações, daquilo que 

ela capta na ação. (HEIDEGGER, 2006, p. 410 [326], negrito nosso) 

 

Heidegger sumariza: “Vindo-a-si mesma num porvir, a decisão atualiza-se na situação” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 410 [326]). Tendo a “morte” como porvir decisivo, o Ser-aí alcança 

no “vigor de ter sido” o seu ponto de “fuga”, aonde pode encarar o porvir definitivo, a morte, 

como possibilidade decisiva ou fugir dela no modo da impessoalidade. O caráter de 

“antecipação” da “decisão” que lança o Ser-aí em sua situação faz referência ao movimento 

existencial que, tendo origem no “porvir da morte”, se lança em direção ao “vigor de ter sido” 

como possibilidade de “atualização”. Da abertura que parte do “porvir” em direção ao “vigor 

de ter sido” do Ser-aí surge a abertura originária que possibilita ao “vigor de ter sido” se 

“atualizar” como “vir-a-ser”. “O vigor de ter sido surge do porvir e isso de tal maneira que o 

porvir do ter sido (melhor, do que tem sido) deixa vir-a-si a atualidade” (HEIDEGGER, 2006, 

p. 410 [326]). Esse movimento é, enfim, delimitado por Heidegger como a conceituação 

existencial do termo “temporalidade”: 

 

Chamamos de temporalidade este fenômeno unificador do porvir que atualiza 

o vigor de ter sido. Somente determinada como temporalidade é que a 

presença (Ser-aí) possibilita para si mesma o poder-ser toda em sentido 

próprio da decisão antecipadora. Temporalidade desvela-se como o sentido da 

cura propriamente dito. (HEIDEGGER, 2006, p. 411 [326]) 



111 

 

 

A temporalidade do Ser-aí se fundamenta na decisão antecipadora, ou seja, na doação 

de sentido que abre o ente, em seu tempo, na forma de destino. A historicidade própria nomeia 

o movimento ontológico fundamental do Ser-aí. “A decisão em que a presença (Ser-aí) volta 

para si mesma abre cada uma das possibilidades factuais de existir propriamente a partir da 

herança que ela, enquanto lançada, assume” (HEIDEGGER, 2006, p. 476 [383], grifos do 

autor). Heidegger indica com o termo “historicidade”, em seu sentido próprio, o modo 

unificador através do qual o Ser-aí se lança em sua possibilidade primeira de descoberta do 

mundo; o modo como o Ser-aí se “estende” através da existência é temporal. “A cura funda-se 

na temporalidade. É, pois, no âmbito da temporalidade que devemos buscar um acontecer que 

determine a existência como histórica” (HEIDEGGER, 2006, p. 474). Como aludimos no sub-

tópico anterior (3.3.2), faz parte do fenômeno de ser-no-mundo o modo compartilhado da vida 

conjunta que, em seus elementos fundamentais, se constitui como ser-com o outro em um 

mundo. Se justamente, o ser-com caracteriza fundamentalmente o estar-no-mundo do Ser-aí, o 

seu acontecimento temporal não pode ser um “acontecer isolado e solitário” na história. O Ser-

aí enquanto histórico, isto é, disposto no seu acontecimento temporal próprio, se caracteriza 

pelo “acontecer-com” da comunidade e do povo. “Se, porém, a presença (Ser-aí), marcada por 

um destino, só existe essencialmente como ser-no-mundo no ser-com os outros, o seu acontecer 

é um acontecer-com, determinando-se como envio comum” (HEIDEGGER, 2006, p. 476-476 

[384], grifos do autor).  

Se o acontecer do Ser-aí tem essencialmente o modo do ser-com, a condição histórica 

através da qual o seu “acontecimento histórico” tem lugar só pode ser abarcado pelo signo 

comunidade e de um povo. “Geração” significa, nesta compreensão, a referência pessoal ou 

impessoal com o acontecer do Ser-aí enquanto histórico. Uma “geração”, do ponto de vista da 

historicidade do Ser-aí é um modo comum através do qual o Ser-aí assume um acontecimento 

que não se limita pela simples possibilidade individual, mas por uma Época do Ser. “O envio 

comum dos destinos da presença (Ser-aí) em e com a sua ‘geração’ constitui o acontecer pleno 

e próprio da presença (Ser-aí)” (HEIDEGGER, 2006, p. 477 [385]). De modo que, assim como 

o “quem” do “ser-no-mundo”, aquele que, a cada vez, recupera a possibilidade de ser como 

lançado em um destino, não tem o caráter de um simples sujeito ou indivíduo. Em sua condição 

existencial, o Ser-aí está essencialmente lançado na existência junto a outros. Por conseguinte, 

também o destino, lugar originário de toda história, também tem o caráter essencial de ser 

compartilhado. Porém, por mais circunstancial que sejam todas as escolhas existenciárias do 



112 

 

Ser-aí em sua vida, o modo de ser que determina essencialmente a experiência desse ente com 

sua existência não é a simples coletividade genérica.  

 

O ente que, em seu ser, é essencialmente porvir, de tal maneira que, livre para 

sua morte, nela pode despedaçar-se e deixar-se relançar para a facticidade de 

seu “pre” (aí – Da) é um ente que, sendo porvir, é de modo igualmente 

originário o vigor de ter sido. Somente este ente, transmitindo para si mesmo 

a possibilidade herdada, pode assumir o seu próprio estar-lançado e ser no 

modo do instante para o “seu tempo”. Somente a temporalidade própria, que 

é também finita, torna possível o destino, isto é, a historicidade em sentido 

próprio. (HEIDEGGER, 2006, p. 477 [385], grifos do autor) 

  

O destino é a “historicidade em sentido próprio”, ele é o “despedaçar-se” no porvir, ou 

seja, a finitude que abre originariamente o vigor de ter sido como possibilidade de se “relançar 

para a facticidade de seu aí”. O âmbito existencial ekstático (o “aí” do Ser-aí)87 no qual o “vigor 

de ter sido” se “atualiza” como resposta ao “porvir” é o instante. Não por acaso, o modo através 

do qual o Ser-aí está lançado em “seu tempo” é o instante. A historicidade própria, isto é, o 

acontecer originário do “lançar-se” na simplicidade de um destino, desvela a ex-tensão do Ser-

aí como “nexo da vida” e, a partir do qual, na liberdade para a morte, cada um pode “assumir 

para si mesmo a possibilidade herdada”. Por outro lado, a historicidade imprópria atualiza o 

Ser-aí no simples hoje, sem dimensão do verdadeiro caráter temporal de seu destino. Ela não 

está, porém, desconectada da possibilidade de relação com seu destino, mas “inconsciente” das 

possibilidades originárias de sua existência: 

 

Inconsistente enquanto impessoalmente-si-mesma, a presença (Ser-aí) 

atualiza o seu “hoje”. Aguardando o imediatamente novo, ela já se esqueceu 

do antigo. O impessoal se furta a escolha. Cego para as possibilidades, ele não 

é capaz de tornar o ter sido, mantendo e sustentando apenas o “real” que 

sobrou do vigor da história do mundo, as sobras e os anúncios simplesmente 

dados. Perdidos na atualização do hoje, o impessoal compreende o “passado” 

a partir do “presente”. (HEIDEGGER, 2006, p. 484 [391]) 

 

Nossa compreensão da “historiografia” pode ser determinada a partir do modo próprio 

ou impróprio de relação com a historicidade do Ser-aí. “A ideia de historiografia como ciência 

reside em assumir como tarefa própria a abertura do que é histórico” (HEIDEGGER, 2006, p. 

486 [486]). Em consequência, a compreensão do “histórico” que vige como determinação 

última da ciência histórica define a metodologia e o objetivo de suas investigações. Enquanto 

guiada pela historicidade imprópria, a historiografia está cega para a verdadeira essência 

                                                 
87 Ver tópico 3.3.2 (1). 



113 

 

histórica do homem, ela cataloga e coleciona “antiguidades”, buscando nessas apenas o “‘real’ 

que sobrou do vigor da história do mundo”. Quando, porém, a historiografia se determina a 

partir de uma tematização do essencial histórico, seu projeto científico adquire o sentido próprio 

de liberação do “histórico” na relação com ente que verdadeira e originalmente lhe pertence 

como “possibilidade”, o Ser-aí: 

 

E porque a presença (Ser-aí) e somente ela é originariamente histórica, aquilo 

que a tematização historiográfica apresenta como objeto possível de pesquisa 

deve ter o modo de ser da presença (Ser-aí) que vigora por ter sido presença 

(Ser-aí). Com a presença (Ser-aí) fática, na condição de ser-no-mundo, 

também já se dá uma história do mundo. Se a presença (Ser-aí) não for mais 

presente então o mundo vigora por ter sido presença. (HEIDEGGER, 2006, p. 

486 [393], grifos do autor) 

 

A “antiguidade” não se sustenta apenas como “o que sobrou da história do mundo”. A 

própria história do mundo é vista a partir do viés de seu pertencimento originário ao ser histórico 

do Ser-aí. O “vigor de ter sido” não é simplesmente o que não é hodierno, ao contrário, ele é 

uma “possibilidade” de “atualização”. O objeto da historiografia passa a ser a própria 

possibilidade de que o Ser-aí encontre a si mesmo como aquele que se atualiza na herança de 

suas possibilidades: “O ‘nascimento’ da historiografia a partir da historicidade própria significa, 

então: a tematização primária do objeto histórico projeta a presença (Ser-aí) que vigora por ter 

sido presença (Ser-aí) em sua possibilidade mais própria de existir” (HEIDEGGER, 2006, p. 

487 [394]). A pergunta a ser feita depois de uma ilustração desse tipo é a seguinte: “Será, 

portanto, o possível tema da historiografia? Todo o seu sentido não reside, unicamente, nos 

‘fatos’, isto é, no modo como de fato foi?” (HEIDEGGER, 2006, p. 487 [394]). Como 

investigação objetiva sobre os “fatos”, como ciência do factual, como a “possibilidade” pode 

ser objeto temático da historiografia? Do ponto de vista heideggeriano, porém, a própria 

facticidade deve ser levada em consideração desde o ponto de vista do ente que sustêm toda e 

qualquer situação como possibilidade de ser um fato: o Ser-aí. “Mas o que significa: presença 

(Ser-aí) é ‘de fato’? Se a presença (Ser-aí) só é propriamente real na existência, então sua 

fatualidade se constitui justamente no projetar-se decidido para um poder-ser escolhido” 

(HEIDEGGER, 2006, p. 487 [394]). A ideia de um modo de ser histórico abre uma possibilidade 

de reflexão sobre a abertura temática da historiografia para além da catalogação de fatos 

objetivos a partir de uma causalidade universal. A abertura historiografia adquire seu sentido 

investigativo a partir da constituição da temporalidade do Ser-aí: 

 



114 

 

Seu tema [da historiografia] não é o que aconteceu uma única vez nem um 

universal que paria sobre a singularidade, mas a possibilidade que fáticamente 

vigorou na existência. [...] A abertura historiográfica também se temporaliza a 

partir do porvir. A “seleção” do que deve tornar-se objeto possível da 

historiografia já foi feita na escolha existenciária e fática da historicidade da 

presença (Ser-aí), onde somente a historiografia surge e unicamente é. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 488 [395]) 

 

[...] 

 

Nesse sentido, a historicidade própria de um “tempo” também não se 

comprova pelo interesse historiográfico altamente diferenciado que abrange 

até mesmo as culturas mais primitivas e distantes. Ter aparecido o problema 

do “historicismo” é o sinal mais claro que a historiografia pretende alienar a 

presença (Ser-aí) de sua historicidade própria. Esta não precisa, 

necessariamente, da historiografia. Épocas sem historiografia não são, em si 

mesmas, sem história. (HEIDEGGER, 2006, p. 489 [396]) 

 

A mudança de sentido em direção ao temático na historiografia implica também a tarefa 

de clarificar como os tipos de historiografia possíveis se fundamentam na temporalidade 

fundamental do Ser-aí. Heidegger utiliza a divisão feita por Nietzsche na “Segunda 

Consideração Intempestiva” (1874): historiografia antiquária, monumental e crítica. O que 

Heidegger pretende mostrar, então, é que “a tríade da historiografia está prelineada na 

historicidade da presença (Ser-aí)” (HEIDEGGER, 2006, p. 489 [396]). A temporalidade “se 

temporaliza na unidade ekstática e horizontal de suas retratações” (HEIDEGGER, 2006, p. 489 

[396]). Devem-se analisar os comportamentos comuns à interpretação historiográfica do mundo 

a partir das ekstáseon temporais, em função disso, Heidegger comenta: 

 

(1) A presença (Ser-aí) existe propriamente como povir na abertura decidida 

de uma possibilidade escolhida. Voltando a si numa decisão, ela se abre em 

retomadas para as possibilidades “monumentais” da existência humana. A 

historiografia que surge de tal historicidade é “monumental”. (HEIDEGGER, 

2006, p. 489 [396], negrito nosso) 

 

(2) Enquanto vigor de ter sido, a presença (Ser-aí) e está entregue à 

responsabilidade de seu estar-lançado. Ao se apropriar do possível nas 

retomadas, também se prelineia a possibilidade de se venerar a existência que 

vigora por ter sido presença, preservada e revelada na possibilidade assumida. 

Monumental, a historiografia própria é, por isso, “antiquária”. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 490 [396], negrito nosso) 

 

(3) A presença (Ser-aí) se temporaliza como atualização na unidade do porvir 

e do vigor de ter sido. A atualidade abre, como instante, o hoje em sentido 

próprio. Interpretando o instante a partir da compreensão porvindoura nas 

retomadas de uma possibilidade de existência assumida, a historiografia 



115 

 

monumental e antiquária é, necessariamente, uma crítica do “presente”. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 490 [397], negrito nosso) 

 

O “porvir”, o “vigor de ter sido” e a “atualização” da temporalidade do Ser-aí sustêm, 

em última instância, também as três possibilidades essenciais da historiografia: “A historicidade 

própria é o fundamento da unidade possível das três essências da historiografia. O solo em que 

se funda a historiografia própria é, no entanto, a temporalidade enquanto sentido ontológico e 

existencial da cura” (HEIDEGGER, 2006, p. 490 [397]). O “porvir” revive, por assim dizer, as 

possibilidades monumentais que o Ser-aí projeta; o “vigor de ter sido” se preocupa em 

“recuperar” essas possibilidades monumentais através do rigor antiquário; e a atualização, por 

sua vez, assume o “presente” como ponto de inflexão e crítica daquilo que lhe é histórico.  

 

É a partir da abertura própria (“verdade”) da existência histórica que se deve 

expor a possibilidade e a estrutura da verdade histórica. Porque, no entanto, 

quer referidos a seus objetos ou a seus modos de tratamento, os conceitos 

fundamentais das ciências históricas são conceitos existenciais, a teoria das 

ciências do espírito pressupõe uma interpretação existencial temática da 

historicidade da presença (Ser-aí). Ela é a meta constante do trabalho de 

pesquisa de W. Dilthey, e se esclarece, mais profundamente, através das ideias 

do Conde Yorck von Wartenburg. (HEIDEGGER, 2006, p. 490 [397]) 

 

3.2.4 A Historicidade Própria ao Ser-aí Humano: Considerações da Correspondência entre 

Dilthey e o Conde Yorck 

 

Segundo Ingo Farin, em seu artigo para a Enciclopédia de Stanford (2016), Paul Yorck, 

o Conde de Wartenburg, nasceu em Berlin no primeiro dia de março do ano de 1835. Tendo 

raízes na elite nobre da Prússia, seu avô, o Marechal de Campo Marshal Hans David Ludwig 

Yorck, ficou famoso por assinar a Convenção de Taurogen em 1812, tratado que reunia a “Sexta 

Coalização”, formada pelos exércitos da Prússia, Áustria, Rússia e Suécia, contra as tropas de 

Napoleão. Seu pai, Ludwig David Yorck, administrou os negócios da família no estado de 

Klein-Oels na Silésia (próximo a Breslau, hoje chamado Wrokław), onde Paul Yorck cresceu. 

Extremamente saudável e bem versada, a família Yorck mantinha vínculo com diversos 

intelectuais, artistas e filósofos da época. Paul York manteve durante toda a vida um vivo 

interesse em filosofia e história, mas dedicou-se pouco a produção acadêmica, legando poucas 

obras escritas para a posteridade. 

Em 1855, ele começou os estudos em direito na Universidade de Bonn, mas transferiu 

seus estudos para a Faculdade de Filosofia em Breslau. Em 1865, com a morte de seu pai, 



116 

 

assume a administração dos negócios da família em Klein-Oels, herdando também um lugar na 

cúpula da nobreza prussiana. Tomou parte na Guerra da Prússia (1870-1871) e, em 1871, estava 

presente na proclamação do Império Alemão no Salão dos Espelhos em Versalhes. Neste mesmo 

ano, entrou em contato, pela primeira vez, com Wilhelm Dilthey; o encontro aconteceu na 

Universidade de Bonn e eles cultivaram uma amizade que durou até o da morte do Conde de 

Yorck em 1897. Desta prolifica amizade nasceu uma extensa troca de correspondências que, 

publicadas postumamente, esclareceram o lugar ilustre de Paul Yorck entre os maiores 

pensadores de sua geração. Na ocasião de lançamento da primeira edição da correspondência 

entre Dilthey e o Conde Yorck no ano 1923, Heidegger (2008, p. 11) comenta o seguinte: 

 

A publicação da correspondência entre Wilhelm Dilthey e o conde Paul Yorck 

de Wartenburg me brinda a ocasião de comunicar, de maneira provisória, a 

seguinte investigação sobre o tempo. […] Em uma carta de 4 de junho de 

1895, Yorck indica o objetivo original e, por conseguinte, mais genuíno de sua 

amizade exemplar: “nosso interesse comum em compreender a historicidade 

[...]” (p. 185). […] Trata-se de compreender a historicidade e não de refletir 

sobre a história (a história do mundo). Por historicidade se entende o ser 

histórico daquele que é enquanto história.88  

 

E mais a frente: 

 

A historicidade é um caráter ontológico; mas de que ente? Este é o ontológico 

do Ser-aí humano. Nossa tarefa, por tanto, consiste em descobrir este ente 

mesmo a fim de determina-lo em seu ser. A constituição ontológica 

fundamental do Ser-aí, a partir da qual se torna possível apreender 

ontologicamente a historicidade, é a temporalidade. Desta maneira, a tarefa de 

compreender a historicidade nos conduz a explicação fenomenológica do 

tempo. (HEIDEGGER, 2008, p. 12-13)89 

 

Nesse texto, Heidegger expõe o caráter temporal do Ser-aí e o seu entrosamento com a 

ideia existencial de historicidade. Já aparecem neste escrito todos os contornos da analítica 

prévia do Ser-aí como existencial, isto é, como per-feito por uma temporalidade que está 

                                                 
88 Tradução consultada: “La publicación de la correspondencia entre Wilhelm Dilthey y el conde Paul Yorck de 

Wartenburg me brinda la ocasión para comunicar de manera provisional la siguiente investigación sobre el tiempo. 

[…] En una carta del 4 de junio de 1895, Yorck señala el origen objetivo y, por consiguiente, más genuino de esta 

ejemplar amistad filosófica: “nuestro común interés por comprender la historicidad […]” (p. 185). [….] Se trata 

de comprender la historicidad y no de reflexionar sobre la historia (la historia del mundo). Por historicidad se 

entiende el ser histórico de aquello que es en cuanto historia”. 
89 Tradução consultada: “La historicidad es un carácter ontológico; pero ¿de qué ente? Éste es el carácter ontológico 

del Dasein humano. Nuestra tarea, por tanto, consiste en poner al descubierto este mismo ente con el fin de 

determinarlo en su ser. La constitución ontológica fundamental del Dasein, a partir de la cual resulta posible 

aprehender ontológicamente la historicidad, es la temporalidad. De esta manera, la tarea de comprender la 

historicidad nos conduce a la explicación fenomenológica del tiempo”. 



117 

 

imediatamente ligada ao caráter histórico essencial da existência humana (a historicidade). A 

análise da estrutura ontológica do Ser-aí irá amadurecer no pensamento de Heidegger nos anos 

que se seguem e será formulada, de forma mais completa, em Ser e Tempo.  

A caracterização inicial do Ser-aí como “eu-histórico” em detrimento de uma 

subjetividade simplesmente dada (ôntica) é prelineada, para Heidegger, no ativo debate entre 

esses dois filósofos (Dilthey e Yorck). Ele aponta para o fato de que o Conde de Yorck critica a 

falta de radicalismo das considerações de Dilthey; o conde esclarece sobre as dificuldades que 

a herança da Escola Histórica impõe a uma compreensão verdadeiramente histórica por parte 

de seu colega historiador. O crivo positivista que Ranke e outros deram à “discussão histórica” 

na Alemanha implica, para Yorck, no declínio na possibilidade de compreensão da história no 

que a constitui de forma essencial. O conde indica que as investigações de Dilthey “salientam 

pouco a diferença genérica entre o ôntico e o histórico (grifo do autor)” (CDY90, p. 191 apud 

HEIDEGGER, 2006, p. 493 [400]). Para Heidegger: 

 

Da mesma maneira que a lógica de Platão e de Aristóteles, estas exigências de 

Yorck constituem, no fundo, uma lógica que precede e conduz as ciências. 

Nela se insere a tarefa de elaborar, positiva e radicalmente, as diferentes 

estruturas categoriais dos entes: da natureza e daquele ente que é história (da 

presença [Ser-aí]). (HEIDEGGER, 2006, p. 493 [400]) 

 

Na continuação, ele ressalta as seguintes colocações de Yorck na correspondência com 

Dilthey em 21 de outubro de 1895:  

 

Para o cientista da natureza, além da ciência entendia como espécie de meio 

de tranquilização humana (menschlichem Beruhigungsmittel), resta apenas o 

deleito estético. O conceito de história que o senhor propõe é, no entanto, o de 

uma conexão de forças, de unidades de força, às quais a categoria figura só 

poderia ser aplicada em sentido figurado. (CDY, p. 193 apud HEIDEGGER, 

2006, p. 493 [400]) 

 

Entendemos o termo “tranquilização humana” (menschlichem Beruhigungsmittel) como 

indicação ao âmbito da natureza onde suas forças são controladas tendo como sentido a 

preservação e sobrevivência da espécie humana. Ao mesmo tempo, porém, faz igualmente 

referência ao domínio dos meios da razão para o controle moral necessário à manutenção da 

“humanidade”. Além dessa dominação “material” do mundo, resta do mundo apenas o prazer 

                                                 
90 Usaremos os trechos destacados por Heidegger na correspondência entre os dois filósofos, utilizando-se da sigla 

CDY [Correspondência entre Dilthey e o Conde de Yorck (1877 – 1897)] para indicar o texto referido. Para edição 

original das correspondências, cf. (DILTHEY e YORCK, 1923). 



118 

 

estético através do apego a experiência sensível. A história se desenvolve neste jogo de 

potências como a observação “ocular” deste processo. O mundo histórico é reduzido, nas 

palavras do conde de Yorck, ao testemunho “ocular” das ações humanas. Perde-se a noção do 

histórico como origem e possibilidade da ação histórica, enfatizando o seu caráter de simples 

testemunha de um passado objetivo.  

Em uma carta anterior, que data de quatro de dezembro 1885, Yorck havia aludido a 

origem da compreensão de historiografia como tarefa pragmática: “Ranke é um grande ocular, 

para quem não pode tornar-se realidade o que desapareceu. De maneira bem própria a Ranke, 

também se esclarece a restrição da matéria histórica ao que é exclusivamente político. Somente 

este constitui o dramático” (CDY, p. 60 apud HEIDEGGER, 2006, p. 493 [400]). A perspectiva 

naturalista de mundo reduz a ciência histórica a uma compreensão de mundo ôntica que, do 

ponto de vista do conde de Yorck, implica uma “restrição” em relação ao objeto histórico 

propriamente dito. A representação do “político na história” é uma forma de contemplação 

puramente estética da ação humana, aponta Yorck. Por conseguinte, o conceito de 

historiografia, pautado segundo uma investigação objetiva das ações humanas, depende de uma 

compreensão ocular de mundo que conceba o “desenrolar das ações na história” como 

“espetáculo”, a partir disso, a possibilidade de que esses “estados de tempo” sejam reencenados 

tal como “de fato” ocorreram se torna “real”. Paul Yorck continua na carta: 

 

Pois considero, por exemplo, a chamada Escola Histórica um simples afluente 

de um mesmo leito de rio, representando apenas um dos membros de uma 

antiga contraposição, ainda persistente. O nome tem algo de decepcionante. 

Essa escola não era, absolutamente, histórica (grifo do autor), e sim, 

antiquária, esteticamente construída, em oposição ao grande movimento 

dominante de uma construção mecanicista. Por isso é que, do ponto de vista 

do método, ela apenas acrescentou ao método da racionalidade um sentimento 

de globalidade. (CDY, p. 68-69 apud HEIDEGGER, 2006, p. 493-494 [400]) 

 

Essa crítica atinge diretamente a pretensão universalista que a historiografia procurava 

com todas as forças e que se anunciava no conceito de Ranke de “História Universal” (2.1.2). 

Segundo Yorck, o suposto caráter universal da história científica não muda a tonalidade 

principal, de caráter racionalista e positivista, da compreensão de “história” desses pensadores 

alemães do início do século XIX. A consideração metodológica da ciência histórica como 

“ciência particular do espírito” de modo algum atinge o patamar do questionamento histórico 

do ser. Ela, a Escola Histórica, apesar do nome, “não era, absolutamente, histórica”, pois 

permaneceu no nível da simples constatação “estética”/”ocular” daquilo que é produto, resíduo 



119 

 

objetivo, do essencialmente histórico. O que acontece na historiografia inaugurada pela Escola 

Histórica é que o método racional da ciência natural moderna tenta abranger, através das leis 

da causalidade, também a estrutura “global” da realidade compreendida como “espiritual”. Em 

seu comportamento positivista, a Escola Histórica não conquista a diferença essencial entre o 

caráter histórico da existência e o caráter ôntico dos entes destituídos de historicidade, mas que 

pertencem a “história do mundo” através da existência humana (Ser-aí). Em fevereiro do ano 

anterior (1884), Yorck já havia chamado atenção para o fato de que, no Historicismo, os limites 

sensíveis da racionalidade continuavam atrelados à interpretação simplesmente formal do 

conteúdo histórico: 

 

Os cientistas se comportam face às forças do tempo à semelhança da sociedade 

francesa mais erudita e refinada frente ao movimento revolucionário. Tanto 

aqui como lá, trata-se apenas de formalismo, do culto da forma. Determinar 

relações é a última palavra da sabedoria. Essa orientação de pensamento 

possui naturalmente também – creio eu – a sua história ainda não escrita. A 

falta de solidez do pensamento e da crença em tal pensamento – considerando-

se epistemologicamente é uma atitude metafisica – é um produto histórico. 

(CDY, p. 39 apud HEIDEGGER, 2006, p. 493-494 [400]) 

 

A interpretação superficial das forças do tempo e, igualmente, a incapacidade de lançar 

mão de uma compreensão mais profunda das verdadeiras forças motrizes da histórica, é um 

sinal de decaimento. Yorck escreve no dia 21 de agosto de 1889: 

 

As vibrações levantadas pelo princípio excêntrico que, por mais de 

quatrocentos anos, fez nascer um novo tempo, me parecem ter-se tornado 

extremamente amplas e rasas, o conhecimento progrediu no sentido da 

superação dele próprio, o homem retraiu-se para tão longe de si mesmo que 

não é mais capaz de ser um vendo a si. O “homem moderno”, ou seja, o 

homem desde a Renascença, está pronto para morrer. (CDY, p. 83 apud 

HEIDEGGER, 2006, p. 494 [401]) 

 

O que tiramos dessa citação, em um primeiro momento, é que, na opinião de Yorck, a 

Renascença dispôs uma nova Época na História Humana e, com isso, a história teve recomeço 

no ocidente. A “sociedade moderna” foi gestada e se desenvolveu nos séculos seguintes e, 

através do tempo, envelheceu. Encontrou, no progresso do tempo, motivo mais que suficiente 

para aceitar seu fim. Esse final não possui, porém, o caráter simplesmente negativo. A 

decadência de uma época significa “retrair-se para tão longe” que a tarefa de “se encontrar” 

torna-se, mais uma vez, necessária. O início está presente no final como “possibilidade” 

finalizadora. As forças históricas, porém, não são as simples ações e, menos ainda, o espetáculo 



120 

 

visível que os fatos denotam. Esses fatos são carregados por uma sútil força que, normalmente, 

não se destaca no registro historiográfico. Yorck conclui a carta trocada no dia 07 de agosto de 

1882 com a seguinte constatação: “Na história, o principal não é o espetáculo e o que dá na 

vista. Os nervos são invisíveis tal como o essencial. E da mesma forma que se diz: ‘Guardando 

silêncio, sereis fortes’, também se diz: Guardando silêncio, havereis de perceber, isto é, de 

compreender” (CDY, p. 26 apud HEIDEGGER, 2006, p. 494-495 [401]). Heidegger argumenta: 

 

É pelo conhecimento do caráter ontológico da própria presença (Ser-aí) 

humana e não por uma epistemologia ligada ao objeto da consideração 

histórica que Yorck alcança a compreensão penetrante e clarividente do caráter 

fundamental da história enquanto “virtualidade”. (HEIDEGGER, 2006, p. 495 

[401]) 

 

A explicação de Yorck caminha ainda mais alguns passos e atinge, enfim, a constatação 

ontológica que nos interessa na discussão heideggeriana. No dia 04 de janeiro de 1888, o conde 

escreve para seu amigo: 

 

O ponto nevrálgico da historicidade reside em que a totalidade dos dados 

psicofísicos não é, mas vive. E uma reflexão sobre si mesmo, que não se dirige 

a um eu abstrato, mas à plenitude do meu si-mesmo, é que haverá de me 

encontrar historicamente determinado tal como a física me reconhece 

cosmologicamente determinado. Tanto quanto natureza, eu sou história [...]” 

(CDY, p. 71 apud HEIDEGGER, 2006, p. 495 [401], negrito nosso) 

 

“Eu sou história” marca o ponto central de convergência da temática ontológica do ente 

histórico mais próprio, isto é, do si-mesmo enquanto história. Hans Ruin (1994, p. 124) chama 

atenção para o fato de que: 

 

Quando Yorck fala de como a autopreservação e a historicidade são como a 

respiração e a pressão atmosférica, ele indica uma imagem da historicidade 

como condição inescapável da autoconsciência, uma condição polêmica à 

qual a autoconsciência deve adaptar-se, mas que pode ser distinta ao menos 

em princípio. Enquanto o problema da historicidade for tratado no contexto 

do entendimento histórico, como já foi feito até agora, essa parece ser a 

maneira correta para explicar o tema.91 

 

                                                 
91 Original: “When Yorck speaks of how self-preservation and historicity are like breathing and atmospheric 

pressure he suggests an image of historicity as an inescapable condition of self-consciousness, a polemical 

condition to which self-consciousness must adapt, but from which it can at least in principle be distinguished. As 

long as the problem of historicity is addressed within the context of historical understanding, as has been done so 

far, this seems to be the proper way to state the matter”. 



121 

 

A “historicidade” é a condição sine qua non do ser do homem. Ela é essencial na medida 

em que é o modo como o próprio ser se lança na sua possibilidade mais próxima de existência 

e, segundo a qual, todas as suas ações e escolhas se tornam disponíveis. Por conseguinte, o que 

está em jogo, porém, na afirmação “eu sou história” de Yorck é a condição ontológica segundo 

a qual o “acontecimento” de Ser pode se lançar em sua possibilidade humana de ser: 

 

Mas o que caracteriza Yorck – e isso foi exposto em vários detalhes – é a sua 

insistência em que essa “condição polêmica” não é apenas a condição através 

da qual o si encontra seu si-mesmo no que diz respeito a história, mas uma 

condição que pertence à própria constituição da individualidade enquanto tal. 

(RUIN, 1994, p. 125)92 

 

A “formação da individualidade enquanto tal” significa que aquilo que caracteriza o ser 

humano enquanto histórico diz respeito ao seu “ser” enquanto tal e não é uma simples 

consequência ôntica de sua presença no presente simplesmente dado. Os termos “eu-histórico” 

e “ôntico” prelineia a discussão inicial sobre a discussão da essência da existência desde um 

ponto de vista renovado. Nos anos iniciais de discussão do tema, no início dos anos 20, 

Heidegger utilizará a distinção entre “eu-histórico” e âmbito ôntico (ocular de mundo) para 

desenvolver a tarefa fenomenológica de uma análise da existência. Em 1924, porém o termo 

“Ser-aí” substitui a indicação do ente histórico e a discussão da historicidade se expande dentro 

do horizonte hermenêutico de interpretação do ser em geral. Em Ser e Tempo (1927), a tarefa 

de análise da “historicidade” já está perfeitamente entrosada com a investigação do ser do Ser-

aí a partir da possibilidade da questão do sentido de ser em geral. Heidegger específica:  

 

O problema da diferença entre o ôntico e o histórico só pode ser elaborado 

como problema de pesquisa caso se tenha assegurado preliminarmente o fio 

condutor, através do esclarecimento de uma ontologia fundamental que 

questiona o sentido de ser em geral. Dessa forma se esclarece em que sentido 

a analítica existencial e temporal preparatória da presença (Ser-aí) se decidiu 

por cultivar o espírito do Conde de Yorck para servir à obra de Dilthey. 

(HEIDEGGER, 2006, p. 497 [403-404]). 

 

Com o que foi caracterizado até aqui temos uma breve consideração da posição 

existêncial do debate histórico no pensamento heideggeriano. Observamos o modo como a 

discussão histórica se desenvolve na Alemanha e como o intuito do filósofo, através das 

                                                 
92 Original: “But what characterizes Yorck - and this has been expounded in some detail - is his insistence that this 

polemical condition is not only a condition in which the self finds itself with respect to history, but a condition 

which belongs to the very constitution of selfhood as such”. 



122 

 

considerações de Dilthey e Yorck von Wartenburg, era levar a consideração do problema 

histórico até o nível da questão ontológica sobre o ente que cada um de nós é.  

 

  



123 

 

CONCLUSÃO 

 

O presente trabalho foi apresentado na defesa do título de Mestre em Filosofia na 

Universidade Federal da Paraíba. Dado o cronograma específico do programa, ele representa o 

arco de nossa ocupação pelos últimos dois anos. Não obstante, para além de qualquer 

necessidade burocrática, também significou, para o autor, uma indicação através da qual seu 

pensamento foi guiado em direção à reflexão, mesmo que inicial, sobre o significado da posição 

histórica do ser humano. Em que ponto, porém, nos encontramos em relação a esta discussão? 

Isto é, qual local ocupamos no problema da história?  

Em primeiro lugar, o movimento historicista do século XIX foi um dos principais 

responsáveis pela independência da história em meio às outras ciências. No ambiente positivista 

do século, a história foi considerada desde um ponto de vista científico-factual e estruturada 

metodologicamente como “historiografia”. Com o declínio do sistema hegeliano e com a morte 

de Goethe, se encerrava na Alemanha o último capítulo idealista de sua história. O idealismo 

romântico do século XVIII buscava na possibilidade de antecipação da estrutura do 

conhecimento, o principio máximo de sua validade, em outras palavras, “a realidade só é dada 

de fato na medida em que aceita as categorias a priori do espírito” (BACHELARD, 2004, p. 

16). No sistema totalizante do idealismo, os elementos sustentam uns aos outros a partir de uma 

justaposição e reciprocidade de caráter poético e lógico. A investigação idealista é construtiva 

na medida em que, partindo da certeza de sua hipótese, lança mão de um sentido estruturante 

que abarcar sobre si a totalidade do fato possível. O espírito encontra a verdade de seu 

movimento a priori, isto é, a “verdade” e o “real” correspondem um ao outro porque são 

previamente articulados por uma razão universal (mathesis universalis) que participa 

igualmente de ambos.  

Os primeiros historicistas procuraram afastar a história de qualquer tipo de construção 

idealista do saber. O método científico-experimental, por conseguinte, serviu de ferramenta 

para o ímpeto revolucionário da historiografia alemã. Podemos dizer que a concepção 

experimental de ciência se ofereceu como oportunidade ímpar na superação histórica do projeto 

idealista de conhecimento. O empirismo científico não aponta apenas a necessidade da 

validação experimental do conhecimento, mas também a inabilidade de se traçar qualquer 

estrutura totalizante que esgote as possibilidades do saber. O princípio empirista evita qualquer 

forma idealista do conhecimento na medida em que cada estágio do saber é validado apenas 

parcialmente e pode ser inclusive contestado a partir de novas observações. Positivista, a 



124 

 

investigação científico-experimental circunscreve o interesse investigativo da historiografia aos 

limites sensíveis da observação empírica guiada por um método. No que concerne à ciência 

histórica, a observação tomou a forma de pesquisa documental dos fatos. A maioria dos 

historiadores formados sobre a influência cientificista e positivista do século XIX adotaram a 

máxima de Leopold von Ranke: mostrar tudo “como realmente se passou [wie es eigentlich 

gewesen]”. Sob a pena de perder seu lugar de ciência independente, a história precisava dar 

conta do passado de maneira objetiva. 

O princípio metodológico da investigação historiográfica, por conseguinte, precisa 

ganhar a robustez necessária para sustentar objetivamente uma articulação dos fatos como 

conteúdo positivo. Se o objetivo da ciência histórica é criar uma réplica da realidade tal como 

ela se articulou factualmente em um momento passado, então o método historiográfico deve 

garantir apenas o princípio esquemático de tal réplica factual do passado. O próprio Ranke, com 

seu conceito de “História Universal”, pretende fornecer a base necessária para uma ciência 

objetiva do passado. Segundo ele, o princípio metodológico que deve guiar a investigação 

historiográfica é a “causalidade”. A prática científica da história deve, segundo o princípio da 

causalidade, apresentar a articulação objetiva dos fatos; seu produto final é o esquema 

cronológico da realidade no tempo (do passado ao presente). A exposição neutra do conteúdo 

factual do passado em seu progresso objetivo em direção ao presente circunscreve a tarefa da 

história enquanto historiografia. A historiografia, isto é, a história factual-científica pensada por 

Ranke e pelo movimento historicista em seu início, tem caráter retrospectivo e ocular. 

“Retrospectivo” porque olha apenas para o passado e “ocular” porque, como aponta o Conde 

de Yorck, enxerga na história apenas o cenário, “o palco das ações”, mas não os motivos 

profundos através dos quais a historicidade se torna disponível para aquele que, posicionado 

através de um destino, é capaz de agir. Já no desenvolvimento do próprio historicismo alemão 

durante o século XIX, a revisão dos pressupostos puramente naturalista dos “primeiros” 

historiadores pragmáticos foi preocupação vital. No que chamamos terceira e última fase do 

historicismo, temos o claro exemplo de Wilhelm Dilthey. 

Podemos considerar Dilthey como herdeiro direto da chamada Escola Histórica. Mesmo 

que muitas vezes tenha atuado contra o desenvolvimento de seu pensamento, a intuição 

histórica da Escola continuou viva de forma eficaz e criadora através do historiador. Logo, para 

Dilthey não se trata, de forma alguma, da devolução da história aos esteios idealistas do 

conhecimento. Ao contrário, aquilo que foi conquistado pela historiografia na forma de 

liberdade metodológica deve aprofundar-se como reflexão fundamental sobre o próprio ente 



125 

 

histórico, isto é, sobre aquele ente através do qual toda historiografia se torna possível. A 

questão histórica não retrocede a nenhum idealismo, ela é conduzida ao limiar da questão da 

essência da história, isto é, da historicidade do histórico. Não obstante, a investigação de 

Dilthey, apesar de tomar sua direção, não chega a atingir o âmbito ontológico do 

questionamento da historicidade do Ser-aí. A questão sobre o histórico é gestada em seu 

pensamento de forma peculiar, o historiador toma o caminho inicial de uma “Crítica da Razão 

Histórica” e desenvolve suas considerações no sentido de uma “Filosofia da Vida” que apela 

para o “núcleo vital” como origem de toda possibilidade factual de experiência. 

Em Dilthey, o conceito de “Vida” torna-se o “núcleo enigmático” de onde dimana toda 

possibilidade relacional. A história não apenas é um modo científico através do qual o homem 

descobre seu passado como objeto; ela é o modo próprio através do qual a vida é experienciada 

pelo ser humano enquanto tal. A primazia história do ser humano não depende de sua habilidade 

técnica com algo como a historiografia. A história é anterior a qualquer manifestação científica, 

pois perfaz o modo próprio através do qual descobrimos o horizonte possível de nossa vivência 

humana. A descoberta do âmbito essencial da historicidade humana depõe contra as 

compreensões distorcidas da história que excluem, por exemplo, os povos que não dispõem de 

técnicas historiográficas do elo histórico da humanidade. O “meio” através do qual a vida se 

cristaliza como experiência humana é “histórico”. Isso que se cristaliza como “experiência 

vital” não é apenas uma série de fatos causalmente determinados, mas uma consciência 

intencional que, a partir de sua posição, mantêm uma relação de mão dupla com seu “meio 

histórico”. O meio histórico é o aberto através do qual encontramos não apenas outras 

realidades do mundo, mas a própria “mesmidade do Eu”, nas palavras de Dilthey, como 

“precisão da direção singular em frente”. Ser-histórico significa está lançado no meio histórico 

aberto na Vida como horizonte de sentido. A história se entrelaça com o próprio destino 

humano. Importa-nos essencialmente o aprofundamento da questão histórica em direção ao 

elemento essencial da historicidade humana, esse é o ponto de partida da reflexão histórica 

heideggeriana. 

Martin Heidegger enxerga em Dilthey uma oportunidade. A questão histórica, através 

da “reflexão da vida [Lebensreflexion]” proposta pelo historiador, abre-se mais uma vez para 

questionamento do elemento fundamental de condição humana enquanto histórica. Em sua 

discussão com os princípios neokantianos que margeavam a concepção historicista de seu 

tempo, Dilthey descobre e deixa em aberto a questão sobre a verdadeira origem factual do 

sujeito histórico de toda ação. Nisto Heidegger ver a oportunidade de retomar com radicalidade 



126 

 

fenomenológica a questão sobre a essência histórica do ente que sendo histórico é privilegiado 

na questão: o próprio Ser-aí.  Ao apontar para o “contexto efetivo [Wirkungzsammenhanger]” 

da realidade humana enquanto tal, Dilthey fornece a indicação necessária para o caminho 

ontológico de questionamento da historicidade da história. Essa hermenêutica vitalista da 

factualidade será conduzida fenomenologicamente à questão onto-teleológica do “destino” 

como acontecer histórico originário. Para Dilthey, a vida pode ser interpretada a partir de si 

mesmo pois é o complexo efetivo historial de toda possibilidade humana. A tarefa 

fenomenológica, por fim, deve ter o trabalho de descobrir o caráter temporal próprio de tal 

complexo efetivo da vida. A historicidade é o modo ontológico através do qual a temporalidade 

do Ser-aí acontece, isto é, o resultado ekstático através do qual o Ser-aí assume a si mesmo de 

modo próprio e determinado em um destino. 

A tarefa é determinar o Ser-aí como o ente privilegiado na questão sobre o ente histórico 

enquanto tal. Essa tarefa se confunde com a discussão da estrutura existencial desse ente que, 

através do caráter próprio de seu ser-temporal, se temporaliza historicamente. A temporalidade 

do Ser-aí deve indicar o caminho da pergunta sobre o modo através do qual esse ente lança a si 

mesmo na existência. Como argumenta brilhantemente Dilthey, o âmbito que origina toda 

possibilidade de ação humana não é transcendental e apriorístico, mas histórico. Na analítica 

existencial do Ser-aí, esse elemento a partir do qual a existência assume para si mesma a 

possibilidade de toda decisão existenciária própria ou imprópria é a historicidade. A decisão 

antecipadora através da qual o Ser-aí lança-se como disponível para assumir historicamente 

qualquer possibilidade é o caminho ontológico da questão histórica. Por sua vez, assumir um 

lugar existencial a partir do qual pode se ex-tender como tempo disposto a ação histórica 

permeia as possibilidades próprias do destino do Ser-aí. Ora, no que diz respeito a questão sobre 

a história, ela ganha caminho até a pergunta sobre as estruturas existenciais que sustentam a 

possibilidade da existência de cada um de nós enquanto históricos. Em consequência, a história 

não pode ser a simples revisão historiográfica das fontes, pois no modo de ser histórico do Ser-

aí não apenas o seu ter sido, mas também as possibilidades vindouras que, na atualidade, exigem 

e evocam a ação. 

 

  



127 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

 

BAMBACH, Charles. Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. Ithaca: Cornell 

University Press, 1995. 

BACHELARD, Gaston. Ensaio sobre o Conhecimento Aproximado. Trad. Estela dos Santos 

Abreu. Rio de Janeiro: Editora Contraponto, 2004. 

BOUNER, Edward G. Leopold von Ranke’s Centenary. (1896). In: The Sewanee Review, v. 

4, n. 4 (Aug., 1896), pp. 385-401. 

BUCKHARDT, Jacob. Reflexiones sobre la historia universal (1905). Tradução espanhola 

de Wenceslao Roces. Buenos Aires: Fondo de Cultura Economica, 1999.  

CARR, Edward H. O que é História? Trad. Lúcia Maricio de Alverga. São Paulo: Editora Paz 

e Terra, 2011. 

COLLINGWOOD, Robin George. A Ideia de História. Trad. Alberto Freire. Lisboa: Editorial 

Presença, S/D. 

DILTHEY, Wilhelm. Introdução as Ciências Humanas. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio 

de Janeiro, Editora Forense: 2010.  

 ______. Teoria das Concepções do Mundo. Trad. Artur Mourão. Lisboa: Edições 70, 1991. 

DILTHEY, Wilhelm; YORCK, Paul. Briefwechsel swischen Wilhelm Dilthey und dem 

Grafen Paul Yorck v. Wartenburg (1877 - 1897). Edição de Erich Rothacker. Berlag Mar 

Niemeier, 1923. 

ENCYCLOPÆDIA Britannica. “Johann Salomo Semler”. Disponível em: 

<https://www.britannica.com/biography/Johann-Salomo-Semler>. Acesso: 31 de outubro de 

2019. 

FARIN, Ingo. "Count Paul Yorck von Wartenburg". In: The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Fall 2016 Edition), Edward N. Zalta (ed.). Disponível em 

<https://plato.stanford.edu/archives/fall2016/entries/yorck/>. Acesso: 23 de janeiro de 2020. 

GADAMER, Hans-Georg. “El problema de la historia en la reciente filosofía alemana (1943). 

In: Verdad y Metod II. Tradução espanhola de Manuel Olasagasti. Salamanca: Ediciones 

Sígueme, 1994. 

______. Verdade e Método I. Trad. de Flávio Paulo Meurer. Petrópolis: Editora Vozes, 2008.  

https://www.britannica.com/biography/Johann-Salomo-Semler
https://plato.stanford.edu/archives/fall2016/entries/yorck/


128 

 

HEIDEGGER, Martin. El Concepto de Tiempo (Tratado de 1924). Tradução espanhola de 

Jesús Adrian Escudero. Barcelona: Herder Editorial, S.A., 2008. 

______. Os Problemas Fundamentais da Fenomenologia. Tradução de Marco Antônio 

Casanova. Petrópolis: Editora Vozes, 2012. 

______. Phänomelogie der Anschauung und des Ausdrucks: Theorie der Philosophischen 

Begriffsbildung. Frankfurt: Vitorio Klosterman, 1993.  

______. Phenomenology of intuition and expression: theory of philosophical concept 

formation. Trad. Tracy Colomy. New York: Continumm, 2010. 

______. Ser e Tempo. Tradução de Marcia de Sá Cavalcante Schback. Rio de Janeiro: Vozes, 

2006.  

______. “Sobre a essência da verdade”. In: Marcas do Caminho. Tradução de Enio Paulo 

Giachini e Ernildo Stein. Petrópolis: Editora Vozes, 2008. 

______. Tiempo y Historia. Tradução espanhola de Jesús Adrian Escudero. Madrid: Editorial 

Trotta, S.A., 2009. 

HOWARD, Thomas Albert. Religion and the Rise of Historicism W. M. L. de Wette, Jacob 

Burckhardt, and the Theological Origins of Nineteenth-Century Historical 

Consciousness. New York: Cambridge University Pres, 2000.  

KANT, Immanuel. A Religião nos Limites da Razão Pura. Trad. Artur Mourão. Corvilhã: 

Lusofiapress, 2008. 

______. Crítica da Razão Prática. Trad. Monique Hulshof. Petrópolis: Vozes, 2016. 

______. Crítica da Razão Pura. Trad. Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 2012. 

KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger’s Being and Time. L.A.: University of 

California Press, 1995. 

LE GOFF, Jacques. Must we divide History into periods? Tradução inglesa de M. B. 

DeBevoise. New York: Columbia University Press, 2015. 

NIETZSCHE, Friedrich. “Considerações Extemporâneas”. In: Escritos sobre História. Trad. 

de Noéli Correia de Melo Sobrinho. São Paulo: Loyola, 2005.   

PABÓN, J. M. Vox: Diccionario Manual Griego. Espanha: Editora Anaya, 2009. 

RANKE, Leopold. A História Universal (1831). Trad. de Sério da Mata. In: A História 

Pensada: teoria e método na historiografia do Século XIX. Org. Estevão de Rezende. São 

Paulo: Editora Contexto, 2010. 

RUIN, Hans. Yorck Von Wartenburg and the Problem of Historical Existence. In: Journal of 

the British Society for Phenomenology, v. 25, n. 2, p. 111-130 (1994). 



129 

 

SCHNÄDELBACH, Hebert. Filosofia en Alemania (1831 – 1933). Tradução espanhola de 

Pepa Linares. Madrid: Ediciones Cátedra, 1991. 


	Introdução
	1 O Historicismo Alemão: A Escola Histórica e o Relativismo
	1.1 A Herança Iluminista e as Origens do Pensamento Historicista
	1.2 A História Universal segundo Leopold von Ranke
	1.3 As fases do Historicismo segundo Herbert Schnädelbach

	2 O Problema da História no Pensamento de Wilhelm Dilthey
	2.1 A Crítica da Escola Histórica e a Tarefa do Pensamento
	2.1.1 A Consciência Histórica e o Naturalismo Científico
	2.1.2 A Tarefa de Fundamentação Filosófica da Intuição Histórica

	2.2 A autoconsciência do Relativismo
	2.3 O conceito de “vida” proposto por Dilthey

	3 Uma Questão Fenomenológica sobre a História: O primeiro Heidegger e a Consideração da Historicidade
	3.1 A Desconstrução Fenomenológica de Dilthey e a Possibilidade de uma Hermenêutica da Facticidade
	3.2 A Historicidade como Horizonte Interpretativo Privilegiado na Problemática Existencial do Ser-aí
	3.2.1 O Ser-aí como Subjetividade “Especial”: A Estrutura Compreensiva do Fenômeno de Ser
	3.2.2 O Ser-aí como Ser-no-mundo: A Estrutura Factual do Acontecimento de Mundo
	3.2.3 O Ser-aí como Historicidade: a Estrutural Existencial da Questão Histórica
	3.2.4 A Historicidade Própria ao Ser-aí Humano: Considerações da Correspondência entre Dilthey e o Conde Yorck


	Conclusão
	Referências

