UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LITERATURA E ARTES
COORDENACAO DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

ROGERIO GALDINO TRINDADE

A HISTORIA E SUA SOMBRA:
O PROBLEMA DA HISTORIA ENTRE DILTHEY E HEIDEGGER

JOAO PESSOA
2020



ROGERIO GALDINO TRINDADE

A HISTORIA E SUA SOMBRA:
O PROBLEMA DA HISTORIA ENTRE DILTHEY E HEIDEGGER

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacao em Filosofia da Universidade Federal
da Paraiba como requisito final para a obtengdo do
titulo de Mestre em Filosofia, sob a orientacdo do

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos.

JOAO PESSOA
2020



Catalogagdoc na publicagio
Secdo de Catalogagdo e Classificacgédo

T833h Trindade, Rogerio Galdino.

A Histéria e sua sombra : o problema da histdria entre
Dilthey e Heidegger / Rogerio Galdinoc Trindade. - Jodo
Pessoa, 2020.

127 £.

Orientacdeo: Gilfranco Lucena dos Santos.
Dissertagdo (Mestrado) - UFEB/CCHLA.

1. Filoscfia da histéria. 2. Historicismo. 3.
Historicidade. 4. Onteclogia. 5. Dilthey, Wilhelm. 6.
Heidegger, Martin. 7. Destino - Filosofia. I. Santos,
Gilfranco Lucena dos. II. Titulec.

UFPB/BC CDU 930.1(043)

Elaborado por Larissa Silva Oliveira de Mesguita — CRB-15/746




TUNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA -
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA
—

ATA DA SESSAO PUBLICA DE DEFESA DE DISSERTACAO PARA OBTENCAO DO GRAU DE
MESTRE EM FILOSOFIA DO CANDIDATO ROGERIO GALDING TRINDADE

Aos treze dias do més de agosto de dois mil e vinte, as 10.00h, por videoconferéncia conforme
Portaria 90 e 120/GR/Reitoria/UFPB, Comunicado 02/2020/PRPG/UFPB e Portana 36/CAPES
reuniram-se 08 membros da Comissao Examinadora constituida para examinar a Dissertagao de
Mestrado do (a) mestrando (a) ROGERIO GALDINO TRINDADE . candidato (a) ac grau de
Mestre em Filosofia. A Banca fol constituida pelos professores Or. Gilfranco Lucena dos Santos
(Presidente/UFPB), Dr. Robson Costa Cordeiro (Examinador Interno/UFPB). Dr. Sandro Marcio
Moura de Sena (Membro Externo/UFPE) Dando inicio 3 sassio, o Professar Dr Gilfranco Lucena
. dos Santos, na qualidade de Presidente da Banca Examinadora fez a apresentagao dos demais
membros e, em seguida, passou a palavra ao {a) mestrando (a) Rogerio Galdino Trindade para

que fizesse oralmente a exposicdo de sua Dissedtagao Inttulada “A HISTORIA E SUA

SOMBRA: O PROBLEMA DA HISTORIA ENTRE DILTHEY E HEIDEGGER. Apos a
exposicdo do candidato, 0 mesmao foi sucessivamente arguido por cada um dos membros da
Banca. Terminadas as arguigdes, a Banca retirou-se para deliberar acerca da Dissertagao
apresentada. Apds um breve intervalo. o Presidente. Prof Dr. Gilfranco Lucena dos Santos
comunicou que, de comum acordo com oS demais membros da banca, proclamou APROVADA a

sissertacaoA HISTORIA E SUA SOMBRA: O PROBLEMA DA HISTORIA ENTRE DILTHEY

E HEIDEGGER tendo declarado que seu (a) autor (a) Rogério Galdino Trindade faz jus a0 grau
de Mestre em Filosofia, devendo a Universidade Federal da Paralba, de acordo com Regimento
Geral da Poés-Graduagdo. pronunciar-sé na sentido da expedigao do Diploma de Mestre em
Eilosofia. Nada mais havende a tratar, fol encerrada a Sessdo de Defesa, e eu, Jessica Martins de
Oliveira Secretaria do PPGF lavrei a presente Ata que sera assinada por mim € pelos demais
membros da Banca Jodo Pessoa 13 de agosto de 2020

JESSICA MARTINS DE OLIVEIRA
SECRETARIA DO PPGF

PROF. DR GILFRANCO LUCENA DOS SANTOS
PRESIDENTE/UFPE

6L 0 ...

MEMBRO INTERNO/UFPB

PROF DR SANDRO MARCIO MOURA DE SENA
MEMBRO EXTERNO/UFPE



Para Romero, Maria ¢ Manuel (In memorian).



“Toda historiografia calcula o futuro a partir das
imagens do passado que lhe define o presente. A
historiografia ¢, assim, a constante destruicdo do
futuro e da relacdo historial com o advento do que é
destinado”

Martin Heidegger, A Sentenga de Anaximandro,
trad. Ernildo Stein, in: Os Pré-socraticos, 1 ed. Sdo
Paulo: Abril S. A. Cultural e Industrial, 1973, p. 28

(Colegao Os Pensadores).



AGRADECIMENTOS

A Universidade Federal da Paraiba, especialmente ao corpo docente e servidores do
Programa de Pés-graduagao em Filosofia desta universidade.

A minha familia pelo apoio e paciéncia. Em especial, 2 minha mie, pelo esfor¢o sem
tamanho e o amor maior ainda com que me ajudou. E a minha prima, Joelma, pelo amor fraterno
e o cuidado oferecido nesta etapa de minha vida.

A todos os amigos pela forca e companhia. Em especial a Lucas e Aurélio, pela
rivalidade saudavel, pelos ouvidos pacientes e incentivo constante.

Ao meu carissimo orientador Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos, pela paciéncia,
ajuda e pelos conselhos tdo valiosos.

A todos os professores que contribuiram de alguma forma com a minha forma¢do. Em
especial, a Prof. Dr. Josali do Amaral (IFPB) por ter me ensinado sobre a existéncia da filosofia.

Aos o6rgaos de financiamento a pesquisa no Brasil. Em especial, a CAPES que, através

de grandes lutas, oferece ainda a oportunidade para estudos como este.



RESUMO

O trabalho procura trazer a “questao historica” para o horizonte de uma reflexao filoséfica, ou
seja, reconhecer na ‘“historicidade [Geschichtlichkeit]” o ambito fundamental de
questionamento daquilo que ¢ propriamente histérico. “Historicidade” ¢ a possibilidade de
atualizacdo de si-mesmo do ser-ai historico. O termo cunhado por Martin Heidegger a partir da
palavra alema “Geschichtlich” (Histoéria) destoa do uso comum germanico da palavra como
sinonimo de “Historie” (historiografia/ciéncia historia). Através desse termo, o fildsofo aponta
para aquilo que perfaz a possibilidade de articulagdo essencial de nossa condigdo histdrica de
ser em um mundo. Nao € apenas porque fazemos livros de histéria que possuimos uma histéria
nos proprios. Antes, somos historicos porque nos deparamos com uma realidade que, de certa
forma, foi herdada, mas que se abre como possibilidades vindouras a serem continuadas,
elaboradas ou superadas, isto €, apropriadas ou ndo. Conseguintemente, a historia deve ser
considerada a partir de seu ambito essencial: surgir como fundamento do estar langado proprio
ao ser humano em um destino. Diferente da simples ciéncia factual, a historicidade, enquanto
constituinte fundamental de cada um de nos, seres historicos, € uma forma de experiéncia do
tempo que nos atualiza e nos lanca nas possibilidades proprias e improprias de nossa existéncia.
Assim, no presente trabalho, nos limitamos a uma articulagao conceitual introdutéria da questao

histérica do ser nos pensamentos de Wilhelm Dilthey e Martin Heidegger.

Palavras-chave: Historia, Historicismo, Historicidade, Ontologia, Destino.



ABSTRACT

The work seeks to bring the “historical question” to the horizon of a philosophical reflection,
that is, to recognize in “historicity [Geschichtlichkeit]” the fundamental scope of questioning
what is properly historical. “Historicity” is the possibility of updating oneself of being as
historical being-there. The term coined by Martin Heidegger from the German word
“Geschichte” (History) is different from the common Germanic use of the word as a synonym
for “Historie” (historiography/historical science). With the word "historicity", Heidegger
points to what makes up the possibility of essential articulation of our historical condition of
being in a world. It is not just because we make history books that we have a history ourselves.
Rather, we are historical because we are faced with a reality that, in a way, was inherited, but
that opens up as future possibilities to be continued, elaborated or overcome, that is, appropriate
or not. Consequently, history must be considered from its essential scope, that is, to appear as
the foundation of being launched proper to the human being in a destination. Unlike simple
factual science, history, as a fundamental constituent of each of us, historical beings, is a form
of time experience that updates us and launches us into the proper and inappropriate possibilities
of our existence. Thus, in the present work, we limit ourselves to an introductory conceptual
articulation of the historical question of being in the thoughts of Wilhelm Dilthey and Martin
Heidegger.

Keywords: History, Historicism, Historicity, Ontology, Destination.



Sumario

INEPOAUGAOD .....ooveeeieec e e e e e e e e e e e e e e s aa e rreaaeeaaann 10
1 O Historicismo Aleméao: A Escola Historica e o Relativismo......................ccccooiin 17
1.1 A Heranga Iluminista e as Origens do Pensamento Historicista........ccccovcveviieeiiieniinnennne 20
1.2 A Historia Universal segundo Leopold von Ranke ..........ccccocvviiiiiiiiiiiie e 26
1.3 As fases do Historicismo segundo Herbert Schnddelbach.............ccooeiiiiiniiiiiis 31
2 O Problema da Historia no Pensamento de Wilhelm Dilthey ......................cccooii 37
2.1 A Critica da Escola Histdrica e a Tarefa do Pensamento..........cccoocvvvveniiiiiiniiiiiienieeine 38

2.1.1 A Consciéncia Historica e o Naturalismo CientifiCo ........cccooouerieenieiiinniiiiiesieeiee 39

2.1.2 A Tarefa de Fundamentagao Filosofica da Intuigao HistOrica .........ccocceevveiiiirnieninnne 42
2.2 A autoconsciéncia do RelatiVISmO ........cuueiueiiiieiiiiiieiie e 47
2.3 O conceito de “vida” proposto por Dilthey ..o 53

3 Uma Questio Fenomenologica sobre a Historia: O primeiro Heidegger e a Consideracio

A HISTOVICIAQAE..................oooooeeeeeeeeeee ettt e e ettt e et e e et e e et e e e et rreerebn s 59

3.1 A Desconstrugao Fenomenologica de Dilthey e a Possibilidade de uma Hermenéutica da

) 2 To] 5 (o3 (o £z Vo (<R 59

3.2 A Historicidade como Horizonte Interpretativo Privilegiado na Problematica Existencial do

=2 G 78
3.2.2 O Ser-ai como Ser-no-mundo: A Estrutura Factual do Acontecimento de Mundo.....84
3.2.3 O Ser-ai como Historicidade: a Estrutural Existencial da Questao Historica........... 100

3.2.4 A Historicidade Propria ao Ser-ai Humano: Considera¢des da Correspondéncia entre

Dilthey € 0 Conde YOTCK .......coiiiiiiiiiiiie e 115
COMCIUSAD ... neennes 123

| 2 (3 ¢ 1 L 1 1 TSR 127



INTRODUCAO

Nossa investigacao se posiciona na tensdo entre o pensamento de Wilhelm Dilthey e
Martin Heidegger ou, grosso modo, na tensdo entre a historia e a filosofia no final do século
XIX e inicio do XX. O interesse ¢ colocar-nos no horizonte de possibilidade da “meditacao
histérica” (geschichtliche Besimmung) tal como anunciada por Martin Heidegger, a saber, no
questionamento guiado por uma relagdo compreensiva com a primazia ontologica que
caracteriza o Ser-ai (Dasein)! como aquele ente que estd originariamente lancado na historia
através de um destino. Nao temos, porém, a pretensdo de corrigir o trabalho de nenhum
historiador. Ao contrario, como procuraremos ilustrar ao longo do trabalho, uma pergunta
filosofica sobre o que € o “historico” se mantém mais firme em seu caminho na medida em que
compreende sua investigagdo para além do simples método historiografico de uma possivel
ciéncia positiva dos fatos. Para tanto, o que deve nos guiar ¢ a consideracdo do “historico”
enquanto “historicidade”, ou seja, desde o que lhe ¢ essencial do ponto de vista da ontologia
heideggeriana, a saber, do “acontecer histérico” do Ser-ai (Dasein) em sua temporalidade
existencial. A historicidade (Geschichtlichkeit) ¢ o que perfaz, de modo essencial, o ser-
histérico do Ser-ai, ela ¢ a possibilidade temporal de atualizagdo deste ente em sua
temporalidade propria. Portanto, ela diz respeito ao ambito ontologico a partir do qual o Ser-ai
estd lancado como “primeiramente historico” (HEIDEGGER, 2006, p. 473 [381]).

Uma pergunta sobre a “historicidade”, por fim, se relaciona com as ciéncias factuais
(historisch) e com a historiografia (Historie) apenas na medida em que questiona a
possibilidade e a origem do modo cientifico de descoberta dos fatos histéricos: “E somente a

partir do modo de ser da historia, a historicidade, e de seu enraizamento na temporalidade que

1O termo “Ser-ai” (Dasein) constitui a unidade reflexiva basica no pensamento ontolégico heideggeriano. Ele é o
ente que, disposto existencialmente, ¢ ponto de origem, possibilidade, de todo questionamento. Os caracteres
ontolégicos que distinguem o Ser-ai enquanto “ente privilegiado” sdo chamados por Heidegger, em fungdo dessa
diferenca especifica, de “existenciais”. Ao mesmo tempo, deve ficar claro que “ente” e “ser” se encontram no Ser-
af através dos modos de “intepretagdo” e “compreensdo”. Toda investigacao s6 pode ter origem na existéncia, isto
é, na pré-disposi¢do do Ser-ai enquanto existente para um ser-no-mundo. E, por isso, que o Ser-ai serd, mais a
frente (especialmente em 3.2.1), caracterizado como o “interrogado” na “questao do ser”. E € por isso também que
o termo “Ser-ai” pode ser entendido como uma “indica¢ao formal” da estrutura ontoloégico-temporal da cura: aquilo
que torna possivel a relacdo primordial entre a mundanidade do mundo (o que) e a existéncia questionante (o
“quem”) da existéncia; neste caso, Ser-ai significa, para Heidegger, o fendmeno do “ser-no-mundo” (3.3.2).

10



se podera concluir de que maneira a historia pode tornar-se objeto possivel da historiografia”
(HEIDEGGER, 2006, p. 466-467 [375]).

O ensino de historia como parte da educacao escolar dos jovens foi uma conquista
francesa: com a criacao dos /ycées por Bonaparte em 1802, ela se tornou disciplina obrigatoria
no curriculo do ensino secundario francés (LE GOFF, 2015, p. 26). Nao obstante, no que diz

respeito ao ensino superior e a investigacao académica,

Primeiramente, a Histdria foi reconhecida como um galho independente do
saber na Alemanha. Foi 14, também, que a histéria foi ensinada primeiro, e
onde mais profundamente permeou a vida intelectual como personificagdo do
espirito nacional, a despeito das divisdes politicas do pais. A Reforma deu
impeto adicional a esse movimento. (LE GOFF, 2015, p. 27)*

Ja no século XVI, a Histoéria era considerada parte do curriculo das universidades
protestantes de Marburg (1527) e Tiibingen (1535-36) (LE GOFF, 2015, p. 28); também foi
acolhida como parte do curriculo académico de Konigsberg (1544), Greifswald (1544), Jena
(1548), Heidelberg (1558), Rostock (1564) e, finalmente, Freiburg (1568). Apesar disso, como
continua Le Goft (2015, p. 30), foi apenas “no século XIX que a ideia de ciéncia historiografica
adquiriu, a0 menos na sociedade ocidental, o seu carater distintivo™.

No século XIX, em meio a crise do sistema hegeliano, ¢ gestado no seio académico
alemao um novo modo de investigagdo factual que procura se estabelecer independentemente
de qualquer influéncia idealista do discurso filosofico. De espirito extremamente positivista,
essa ciéncia factual ¢ marcada, inicialmente, pela “busca objetiva” dos fatos através de seus
vestigios, os documentos. A justificativa tedrica dos primeiros historiadores do século XIX
beirava o realismo ingénuo. Isso ndo evitou, porém, que, nos ultimos duzentos anos, as
chamadas “ciéncias historicas” tivessem um turbulento e acelerado desenvolvimento.

Como se vé€, o tema das ciéncias historicas, por ser amplo, deve ser considerado de
forma estratégica. Qual ¢, porém, o “fio de Ariadne” que nos conduz através deste labirinto?

Nossa pergunta ¢ ontologica. Ela, em sua formulagdo, ja nos inscreve dentro dos limites do

2 Acrescentamos 4 data da edigdo consultada do livro, o ano de publicacdo do original e também, entre colchetes,
a pagina original.

% Original: “History was first recognized as an independent branch of knowledge in Germany. It was there, too,
that history was first taught and where it most deeply permeated intellectual life as an embodiment of the national
spirit, notwithstanding the country’s political division. The Reformation gave additional impetus to his
movement”. Fica implicito que as proximas citagcdes sdo tradugdes nossas sempre que o original acompanhar a
citacdo como nota de rodapé.

4 Original: “It was in the nineteenth century, then, that history acquired at least in the Western world, its distinctive
character”.

11



pensamento heideggeriano sobre o Aistorico. Por sua vez, as elabora¢des de Martin Heidegger
sobre o sentido da “historia” partem do aproveitamento fenomenologico radical da questiao que
vém a tona na literatura de Wilhelm Dilthey e, principalmente, nos didlogos que manteve com
o Conde de Yorck: a pergunta sobre o contexto efetivo da realidade historica. “A discussao
empreendida acerca do problema da historia nasceu da assimilag@o do trabalho de Dilthey. Foi
confirmada e consolidada pelas teses do Conde Yorck, dispersas em sua correspondéncia com
Dilthey” (HEIDEGGER, 2006, p. 490-491 [397]).

De um lado, Wilhelm Dilthey se conecta, como herdeiro, aos pensadores e historiégrafos
alemdes que compuseram a chamada Escola Historica, uma coliga¢do que, durante o século
XIX, procurou levar a cabo a emancipag¢do da ciéncia historica de qualquer pressuposto
hipotético e metafisico que a conectasse com a filosofia idealista do século anterior. O produto
deste movimento, enfim, é referido na tradicdo através da alcunha de historicismo. A
“emancipa¢do da historia dos pressupostos filosoficos” através de uma consideragdo
estritamente cientifica do objeto historiografico, ou seja, de uma historiografia pragmatica, era
0 objetivo primeiro da Escola Histérica e do movimento historicista que ela representava.

De outro lado, o Conde Paul Yorck de Wartenburg, contemporaneo a Dilthey, reivindica
em correspondéncias com o amigo, a heranca de outra tradi¢do alema. O Conde cobra, para o
“historico”, uma profundidade que o historicismo parecia perder de vista em sua missdo anti-
idealista. O que antecede ontologicamente qualquer consideracao cientifica do residuo factual
e, a0 mesmo tempo, ¢ origem de toda descoberta histdrica, constitui a “historicidade do
historico” do ponto de vista de Yorck, isto €, a origem de todo destino e de toda histdria. Ao
identificar no “destino” o ponto nevralgico e secreto de toda possibilidade de abertura do mundo
como historico, o Conde se reconecta com a discussdo critica de Nietzsche e também do
romantismo alemdo em sua vertente ilustrada. O elemento fundamental da historicidade
humana ¢ origem da possibilidade historica na medida em que dispensa a a¢ao livre do homem
no campo aberto do destino. Heidegger, quando questiona sobre a constituicdo ontologico-
existencial da historicidade do Ser-ai, procura justamente o “destino” enquanto abertura para
os modos proprios e improprios através dos quais o Ser-ai assume a si mesmo diante das
possibilidades herdadas e, ao mesmo tempo, vindouras.

No itinerario entre a compreensao historiografica da Escola Historica e a questdo
ontologica de Martin Heidegger guiada pelas investigagdes do Conde de Yorck, se ilustra,
mesmo que de forma parcial, o desenvolvimento do conceito de “historia” entre o final do

século XIX e inicio do século XX na cultura ocidental. Neste periodo, o lugar reservado a

12



ciéncia histérica passou por uma crise fundamental. Enfim, argumentamos que o recorte
temporal (da Escola Historica a Heidegger) ¢ suficiente para uma aproximac¢do do lugar de
questionamento ontologico da “histéria” no inicio século XX, do qual somos herdeiros.
Observar-se-4 que utilizamos de forma recorrente no trabalho os termos “historiografia”
(Historie) e “historicidade” (Geschichtlichkeit) porque estes sdo cunhados por Heidegger para
demarcar a diferenca conceitual fundamental entre a investigagdo factual da historica cientifica
e a esséncia ontologico-temporal do ser que, lan¢ado no destino, é primeiramente historico.

Tal como promovido na academia alema do século XIX, o “método historico”, em seu
tom cientifico, deveria acolher o principio de objetividade como guia para verificacdo do
conteudo de sua ciéncia. Para esses historiadores, o principio objetivo da causalidade historica
tem sua origem e justificativa na estrutura factual do proprio mundo. Nas palavras de Leopold
von Ranke (2010), a preocupagao do historiador ¢ puramente factual e causal, ele deve “apenas
mostrar como realmente se passou [wie es eigentlich gewesen]”. Em consequéncia, o debate
académico neste periodo em torno do método historico acabou por conceber a “historia” como
um tipo de ciéncia positiva de carater neutro e objetivo. E a esta compreensdo cientifica de
historia e seus desenvolvimentos tedricos que Heidegger nomeia com o termo “historiografia”
(Historie).

Por outro lado, a preocupacdo estritamente cientifica com o objeto da historia criou
distor¢cdes que ndo podiam ser ignoradas nem mesmo pelos herdeiros desta primeira geragao
historicista. Dilthey era um destes herdeiros que ja demonstrava sinais de distanciamento do
positivismo caracteristico da discussdo empreendida pelas primeiras geracdes da Escola
Historica. Ele ¢ um ponto insigne de transicdo do pensamento historicista positivista do inicio
do século XIX para um novo paradigma historico de investigacdo; paradigma gestado as
margens do pensamento académico de divulgagcdo. Em conjunto com as consideragdes do
Conde de Yorck e a critica ao historicismo desenvolvida por autores como Nietzsche, Heidegger
enxerga em Dilthey o ponto de revolugio da pergunta sobre a historia do espirito humano. E
em Dilthey que questdo historica deixa de ter carater puramente metodologico para tornar-se
uma investigacao sobre o nucleo essencial da historia humana enquanto tal, ou seja, sobre aquilo
que Heidegger aponta com o termo “historicidade” (Geschichtlichkeit).

Com efeito, o termo “historicidade” ¢ usado para indicar este ambito de discussao
ontoldgico da histéria, a saber, que ultrapassa qualquer questdo simplesmente metodologica
sobre a historiografia e adentra a consideracdo fenomenologica, isto ¢é, ontologica, do

“acontecer historico” enquanto tal. A mudanga nao ¢ tdo sutil quanto parece: A historiografia

13



enxerga o ambito de consideracdo cientifica da realidade factual e reconstréi essa realidade
através dos vestigios objetivos articulados teoricamente. O produto da historica cientifica ¢ a
expressao objetiva da verdade cronologica dos fatos. Ao contrario, a “historicidade” ¢ um modo
de temporaliza¢ao do Ser-ai que tem origem na sua temporalidade propria deste ente que, como
factualidade, dispde da possibilidade origindria de descoberta de toda significancia
historiografica. Por ultimo, enquanto a histéria factual moderna possui uma base
epistemologica e antropologica de compreensdao do homem, a ontologia heideggeriana esta
ligada a compreensao ontologica do Ser-ai enquanto existencial. A historicidade heideggeriana
aponta para o evento da temporalidade propria que circunscreve as possibilidades de atualizagao
do Ser-ai enquanto essencialmente historico.

Nosso, portanto, trabalho esta dividido em trés capitulos. O primeiro, “O Historicismo
Alemao: A Escola Historica e o Relativismo”, versa sobre o conceito de historia tal como
concebido pelo grupo de historiadores alemaes que, conhecidos como Escola Historica,
influenciardo de forma decisiva a compreensdo ocidental do significado comum de histdria a
partir do século XIX. No topico 1.1, “A Herancga Iluminista e as Origens do Pensamento
Historicista”, procuramos ilustrar brevemente o contexto politico e académico que deu vasao a
compreensdo cientifica de “histérica” no periodo. De inicio, trata-se de recriar e ilustrar o
contexto no qual algo como uma compreensao cientifica de histéria, com seu paradigma factual
objetivo, torna-se raiz para o conceito de “consciéncia historica”. Este ultimo termo, porém,
remonta ao iluminismo e, através dele, ao renascimento ocidental. Em consequéncia e de modo
sucinto, levamos a cabo uma breve caracterizacdo do conceito de “historia” neste periodo. No
topico 1.2, aproximamo-nos de modo mais especifico da discussdo histérica do século XIX e,
através dos escritos sobre a “Historia Universal” de Leopold von Ranke, procuramos ilustrar a
concepcao historiografica defendida pela primeira geracdo do historicismo Alemao. No topico
1.3, “As fases do Historicismo”, utilizamos a tradu¢do espanhola da obra de Herbert
Schnédelbach, “Filosofia en Alemania (1831 — 1933)” (1991), para desenhar um prospecto
geral do movimento historicista alemdo em seus trés momentos constitutivos durante o século
XIX. A utilidade dessa esquematizacdo ¢ a de ilustrar brevemente o desenvolvimento da
problematica historica no pensamento académico alemao até a nomeada “ultima geragdo” do
historicismo, culminando, em nosso trabalho, na figura de Wilhelm Dilthey.

No segundo capitulo, “O Problema da Historia em Wilhelm Dilthey”, se iniciam
consideracdes de outro tipo: procuramos uma caracterizagdo do pensamento de Dilthey desde

o ponto de vista de suas proprias reflexdes sobre a esséncia da historia. No topico 2.1 aparece

14



a critica de Dilthey a Escola Historica como primeiro ponto de rompimento com a estrutura do
método historiografico de carater positivista da primeira geragdo da Escola Historica,
enfatizamos a cisdo entre essa primeira compreensao historicista da primeira e segunda geragao
historicista e o pensamento diltheyano. O “naturalismo” implicito no empirismo metodologico
da Escola Historica ¢ retomado criticamente pelo autor como ponto de partida para uma
discussdo sobre a necessidade de fundamentagdo das ciéncias do espirito e do proprio espirito
humano. No topico 2.2, atentamos para um trago extremamente interessante do pensamento de
Dilthey: o fato de que ele se torna progressivamente consciente do relativismo implicito na
consideracdo historicista de mundo e tenciona esse relativismo da segunda fase do historicismo
até a possibilidade de sua superacdo. Apesar disso, porém, Dilthey parece manter-se no mesmo
esteio investigativo da Escola Historica e evita, quando possivel, tomar os caminhos abertos
por sua propria investigagao.

A consciéncia historica, que parecia sempre abordar o homem na forma de um
“ceticismo radical”, ¢ forgada por Dilthey a retornar sobre si mesma e refletir-se em um
fendmeno mais origindrio desde o ponto de vista histérico: a Vida. O topico 2.3, por
conseguinte, denominamos de “O conceito de vida proposto por Dilthey”; ele tem como sentido
especificar melhor na literatura de Dilthey o conceito fundamental de “Vida” como nucleo de
toda experiéncia historica. A vida, para ele, ndo possui uma conotagao simplesmente biologica.
Ao contrario, ela circunscreve de forma totalizante as possibilidades de “experiéncia de mundo”
e esta no cerne de toda investiga¢do potencial sobre o mundo. Por fim, a experiéncia humana
da vida tem o carater proprio de ser historica.

No terceiro e ultimo capitulo, “Uma Questdo Fenomenologica sobre a Historia”,
procuramos ilustrar as consideragdes de Martin Heidegger sobre o assunto. O primeiro topico
do terceiro capitulo (3.1) busca, em 1920, o primeiro comentdrio de Heidegger sobre o
pensamento de Dilthey. Essa prelecdo, anterior a publicag¢@o das correspondéncias entre Dilthey
e Yorck em 1924, ilustra perfeitamente a imagem que o jovem Heidegger fazia do trabalho de
Dilthey e também o modo radical como ele concebia a tarefa fenomenologica de discussao da
historia. Por ultimo, no topico 3.2, “A historicidade como horizonte interpretativo privilegiado
na problematica existencial do Ser-ai”, procuramos ilustrar a abertura existencial do problema
da historicidade na obra de Heidegger no periodo em torno de Ser e tempo. A estrutura
ontoldgica da historia, a historicidade, determina o modo de atualizagdao de si mesmo do Ser-ai

em sua temporalidade e deve ser esclarecida como eixo fundamental de toda possibilidade

15



historico-factual positiva. A investigacao historiografica deve ser conduzida até a consideracao
ontoldgica da existéncia primordialmente historica do Ser-ai.

Trata-se aqui de contextualizar o pensamento historicista alemao a fim de liberar o
horizonte propriamente historico do ser como questao tal como pensada por Heidegger, ou seja,
dentro de uma atitude onto-fenomenoldgica. O que se segue, portanto, ¢ a tentativa de
caracterizacdo do desenvolvimento da historiografia como ciéncia factual no pensamento
ocidental. E a esse desenvolvimento cientifico do significado da histéria que Heidegger coloca
em debate na questdo ontoldgica da historicidade do Ser-ai. Em outras palavras, trata-se de uma
propedéutica a questdo histdrica do ser no século XX. Caso se efetive, a discussdo deve guiar-
nos a umbreira da questdo historica do ser que emerge como “meditagdo historica” no

pensamento de Martin Heidegger e aponta para a “viragem” caracteristica de sua reflexao

posterior.

16



1 O HISTORICISMO ALEMAO: A ESCOLA HISTORICA E O RELATIVISMO

Para compreender o desenvolvimento das ciéncias historicas e, em consequéncia, aquilo
que se caracterizou como ‘“historicismo”, devemos localizar-nos junto ao pensamento alemao
do século XIX. Profundamente marcado pela “crise do idealismo e do romantismo”, esse
periodo ¢ identificado como ponto de culminancia da “intui¢do historica” junto ao pensamento

ocidental. Schnidelbach (1991, p. 13°) comenta:

O ano de 1831, da morte de Hegel, se identifica frequentemente com o que se
chamou, com certa carga melodramatica, de “colapso do idealismo”. [...] Em
1832, com a morte do poeta, acabou a chamada “Idade de Goethe”, que, junto
ao idealismo, havia abrangido o classicismo e¢ o romantismo, ¢ com ela se
extinguiu o periodo de relativa uniformidade cultural que houve entre os anos
de 1770 e 1830.

O chamado “colapso do idealismo” se manifestou de multiplas formas na mentalidade
alema. Na academia, no que diz respeito ao método de investigacdo, procurou-se uma “teoria
do conhecimento” suficientemente independente do sistema hegeliano, isto é, livre do
pressuposto de qualquer absolutismo ideal do espirito. Gadamer (2008, p. 224-225) explica que

o proprio conceito de “teoria do conhecimento” ilustra a situa¢do no periodo:

As ciéncias historicas conferem agora ao problema da teoria do conhecimento
uma nova atualidade. Isso ja se pode comprovar na historia da palavra, na
medida em que a expressdo "teoria do conhecimento" aparece somente na
época pos-hegeliana. Comecou a ser usada quando a investigagdo empirica
havia desacreditado o sistema hegeliano. O século XIX se converteu no século
da teoria do conhecimento, pois somente com a dissolu¢do da filosofia
hegeliana ficou definitivamente destruida a correspondéncia 6bvia de logos e
ser.

Com o declive da filosofia hegeliana, o “logos idealista’ perdeu rapidamente terreno
para uma intepretacdo naturalista e empirista do ser. O declinio do idealismo implicava o

destino de toda a estrutura compreensiva que sustentara a cultura alema nos ultimos 50 anos. O

5 Original: “El afio 1832, el de la muerte de Hegel, se identifica a menudo con lo que se ha dado en llamar con
cierta carga melodramatica, ‘el desplome del idealismo’. [...] En 2832, con la muerte del poeta, acab¢ la llamada
‘Edad de Goethe’, que, ademas del idealismo, habia abarcado el clasicismo y el romanticismo, y con ella se
extinguio el periodo de relativa uniformidad cultural habido entre los afios 1770 e 1830”.

17



empenho da academia no inicio do século XIX de refundar as bases do conhecimento denota,
portanto, o panorama comum a mentalidade revolucionaria do periodo.

Em nosso trabalho procuramos acompanhar a maneira como, no afa de superacao do
idealismo hegeliano, o movimento positivista vivido pelas ciéncias historicas neste periodo nao
conseguiu cumprir seu objetivo, isto €, conquistar uma estrutura hermenéutica solida o
suficiente para garantir algo como uma compreensao do sentido universal da histéria humana.
Longe de realizar sua meta, a atitude positivista teve efeito contrario, instaurou como crise a
possibilidade de debate da propria realidade do método cientifico, principalmente em relagao
ao objeto das ciéncias humanas. A crise — crise em relagdo a possibilidade de um “objeto
absoluto do conhecimento” — revela a si mesma como relativismo (Relativismus). O termo
“relativismo” ndo indica apenas o ceticismo em sentido amplo, mas a condi¢do propria ao
“homem moderno”, herdeiro da crise idealista do conhecimento e que, com isso, carrega as
possibilidades que sdo proprias a sua época.

A “crise do idealismo” coloca em cheque ndo apenas o dominio da razdo (logos) como
disposi¢do absoluta do conhecimento humano, mas também a crenga de que qualquer outro
ideal pode ocupar o lugar deixado vago pela razdo e estabelecer, por assim dizer, outro tipo de
relagdo entre 0 “conhecimento” e a “verdade”. E a este cenario que se fazemos alusdo com o
termo “relativismo™: a descrenca em qualquer possibilidade de fundamento para o
conhecimento, isto ¢, a negacao do ideal que sustém a possibilidade de conhecermos a verdade
propriamente dita segundo um principio determinado. Para o relativista algo pode ser valido
em um contexto, mas nunca absolutamente verdadeiro. A filosofia ndo pode mais ter nenhum
fundamento metafisico, ela deve ser “ciéncia primordial” apenas no sentido de que investiga a
estrutura de todas as ciéncias particulares, ela € uma “teoria do conhecimento”. Cabe investigar
at¢é que ponto o problema da verdade se expressa como “problema da validade do
conhecimento” e se essa colocagdo foi profunda o suficiente para langar mdo de uma nova
compreensdo do conhecimento ou, mesmo, se partiu ja de um distanciamento do fendmeno
enquanto tal.

Existem tantos aspectos de Relativismo quantos tipos particulares de ciéncia no século
XIX, no presente trabalho falamos de um tipo especifico de relativismo: o historicismo. Sendo
um ente estritamente historico, a compreensdao do homem deriva de seu contexto historico de
tal modo que ¢ impossivel haver apenas um principio para o conhecimento. Para o historicismo,
a verdade depende de sua época: ndo ha verdades absolutas, mas narrativas que sdo aceitas ou

ndo em determinado momento da historia. O conceito de “consciéncia historica” e seu

18



desenvolvimento estd intimamente ligado a esse tipo especificamente historico de relativismo.
A “consciéncia historica”, na medida em que se desenvolveu como conceito em nossa cultura,
pressionou a compreensdo geral de mundo até o estado de relativismo cultural extremo:
“barbaros com convicgdes ou relativistas refinados” (SCHNADELBACH, 1991, p. 50). Essa
atitude relativista que caracteriza o pensamento historico alemao do inicio do século XIX ¢
personificada pelos pensadores que se reuniram em torno da chamada Escola Historica.

A estrutura de investigagao proposta € a seguinte: primeiro, ilustrar o processo através
do qual o historicismo, na figura da Escola Historica, buscou abandonar qualquer idealismo
filosofico para enfatizou o cardter objetivo, factual e estritamente relativo do saber
historiografico (Cap. 1). Assim desenvolvida, a discussdo guiara o conceito de “historia” até o
que ¢ investigado no campo da meditacdo diltheyana sobre a realidade historica do homem
(Cap. 2). Por ultimo, considerar o conceito de ‘“historicidade” tal como desenvolvido na
primeira fase do pensamento de Heidegger (Cap. 3).

A pretensdo intelectual da Escola Historica era conseguir, abandonando qualquer

apriorismo filoso6fico, entender a historia de fato:

A Escola propunha observar e compreender o individual histérico em sua
individualidade e em cada momento concreto, o que significa: descartar o
projeto de descobrir conexdes possiveis, ainda mais, isso ¢ uma exigéncia,
pois 0 método baseado na observagdo e compreensdo so € possivel quando se
pode demonstrar o processo pelo qual as coisas se desenvolveram [...]. Em
todo caso, a condicao indispensavel para o estabelecimento de alguma relagdo
entre as individualidades historicas é que essa se desprenda da observagado da
historia e ndo de leis previamente estabelecidas; do mais, sdo aceitas hipoteses
explicativas. A “observagdo” foi, para a Escola Historica, o principio que
separava essencialmente a atitude cientifica da especulagdo filoséfica no
campo da historia. (SCHNADELBACH, 1991, p. 59°).

A Escola Historica ¢ um importante ponto de inflexdo da compreensdo cientifica de
mundo e deve ser o assunto do presente capitulo. Em primeiro lugar, trata-se de rastrear
brevemente a origem espiritual do conceito de “consciéncia historica” e sua cristalizagao final
na forma cientifica de Historicismo (1.1); em segundo lugar, devemos exemplificar a pretensao

destes historiadores e sua compreensao de mundo através da interpretagdo da ideia de “historia

® No original: “La Escuela proponia observar y comprender lo individual historico en su individualidad y en cada
momento concreto, lo que no significa descartar del plano el descubrimiento de posibles conexiones, es mas, lo
requiere, ya que el método basado en observar y comprender solo es posible cuando puede demostrar coémo
llegaron a desarrollarse las cosas [...] En todo caso, condicion indispensable para el establecimiento de alguna
relacion entre las individualidades historicas es que ésta se desprenda de la observacion de la historia y no de leyes
previamente establecidas; todo lo més, se admiten hipotesis explicativas. La observacion fue para la Escuela el
principio que separa esencialmente la actitud cientifica de la especulacion filoséfica en materia historica.”

19



universal” apresentada por Leopold von Ranke (1.2); por tltimo, acompanhamos a indicag@o
de Schnédelbach e dividimos o Historicismo em trés fases distintas, marcando cada um destes
estagios como consequéncia necessaria do anterior (1.3). Cada fase do historicismo, em
consequéncia, deve ser compreendida como momento de transi¢ao entre o problema da simples
historiografia e a investigacao filosofica da historicidade.

Considerados em sua unidade, os topicos que seguem procuram ilustrar o cendrio geral
que propiciou ao pensamento historico florescer na cultura alema do século XIX como
discussao metodologica acerca da forma de condugao das ciéncias particulares do homem e da
sociedade. Nos permitird também notar com maior clareza a fase em que, através de uma
progressiva autoconsciéncia do problema do relativismo, o proprio historicismo descobriu a
necessidade de uma fundamentacao filosofica propria. A ultima fase do pensamento historico
alemao se expressa através da figura de Wilhelm Dilthey e deve ser compreendida em seu valor
positivo, isto é, como porta de entrada para o ambito de discussdo do problema da
“historicidade”. De inicio, devemos discutir brevemente o cendrio politico-cultural que serve

de ponto de partida para o pensamento historico alemao.

1.1 A Heranga Iluminista e as Origens do Pensamento Historicista

Nos estagios iniciais do método historico o que estd em jogo ¢ a liberdade de
interpretagdo e observag¢do do mundo. A vontade iluminista de completa autonomia do saber
diante de qualquer principio dogmaético continua vigente através do século XIX. Assim, também
a Historie, como ciéncia historiografica, busca a emancipacdo do “homem” das formas
dogmaticas da tradicdo metafisica do conhecimento. A “observagdo metddica” € enfatizada em
detrimento da “autoridade revelada™; o método utilizado deve ser cientifico-critico, isto é,
buscar a validade de seu objeto fora de qualquer esquematismo dogmatico tradicional. Pode-se
entender esse processo como secularizagdo: a historia € interpretada como tendo sido, até entao,
alienada de si mesma, na medida em que seus postulados foram derivados de principios

absolutos e, por consequéncia, a-historicos’. A tarefa seria, entdo, encontrar outro modo de

7 Essa secularizagdo ndo significa, porém, um ateismo irrestrito. Em muitos casos, a figura de Deus continua a
desempenhar importante papel na concep¢do de mundo dos historiadores; de qualquer forma, a ideia de “Deus’
ndo é mais tomada como principio dogmatico a partir do qual o método histdrico deve ser organizado. Enfim, a
historia nao deve subordinar-se a nenhum principio filoséfico ou teoldgico (cf. RANKE, 2010, pp. 204-205): “[...]
o filosofo, partindo de um lugar completamente diferente, de uma verdade descoberta de uma maneira que lhe é
propria, constroi a totalidade da Histéria — como se ela tivesse de ser reduzida a partir de seu conceito de

20



fundamentagdo da verdade historica e estabelecer seus principios metodoldgicos de forma
cientifica e independente. Assim, uma pergunta sobre o historicismo € uma pergunta sobre a

“verdade historica” e sobre o paradigma fundamental que sustém tal verdade.

Com o fim da Idade Média teve inicio a emancipagdo das ci€ncias particulares.
No entanto, a ciéncia da sociedade e a ciéncia historica continuaram por um
longo tempo, até o cerne do século passado, a servigo da metafisica. Sim, para
essas ciéncias, o poder crescente do conhecimento da natureza teve como
consequéncia uma nova relagdo de submissdo, que ndo foi menos opressora
do que a anterior. (DILTHEY, 2010, p. 3)

As “ciéncias particulares”, dentro do espectro moderno de compreensdo, se desprendem
do corpo dogmatico medieval e buscam estabelecer-se de forma independente através de uma
fundamentagdo préopria. Porém, elas caracterizam-se, desde o inicio, como ‘“ciéncias
matematicas da natureza”. Sua validade funda-se na razdo universal entre o objeto externo (res
extensa) e um sujeito do conhecimento que existe enquanto pensa (res cogitans). A afirmagao
de um sujeito-pensante como ponto de validade para todo saber externo ¢ a grande invengao
moderna, ela continua ativa na formulacao inicial do método histérico. Em Kant esse “sujeito
do pensamento” adquire seu valor maximo e, através do neokantismo, a ideia de ciéncia no
século XIX ainda se encontra atrelada a concepg¢ao de um sujeito puro capaz de representar, de
forma intelectual, as leis da natureza.

A concepgao de “ciéncias do espirito” ¢ gestada dentro desta compreensao de mundo e,
em um primeiro momento, entende sua investigagdo como desdobramento psicologico
(espiritual) do processo natural de mundo tal como constatado pela fisica. A “consciéncia
historica” € um processo natural e tem sua origem no movimento fisico do mundo tal como
concebido pelas ciéncias naturais. Neste sentido, o “espirito” ¢ sindnimo de “cultura”, isto ¢, a
vivéncia das estruturas que sdo consolidadas sobre um mundo fisico dado. Essa caracterizacao

cientifico-materialista do objeto das ciéncias do espirito ndo €, como argumenta Dilthey,

humanidade. Em seguida, ndo satisfeito em ter que de verificar se seu conceito ¢ verdadeiro ou falso a partir do
decurso do que realmente aconteceu, ele passa a adequar os eventos ao conceito. Ele reconhece a verdade da
Historia (Geschichte) unicamente na medida em que ela se submete ao seu conceito. E isso que se chama construir
a Historia (Historie). [...] A teologia ja havia tido tais pretensdes antigamente; também ela pretendeu — num
entendimento, sem duvidas, falso — dividir toda a historia humana em periodos de pecado, redengdo e império de
mil anos; ou nas quatro monarquias profetizadas por Daniel e aprisionar a totalidade dos eventos a partir de
algumas frases do livro do Apocalipse. Tanto numa perspectiva quanto na outra, a Historia perderia seu fundamento
e carater cientificos, e de forma alguma poderiamos falar de um elemento que fosse proprio, e a partir do qual ela
viveria”. Outro ponto importante ¢ uso que Ranke faz dos termos “Geschichte ” e “Historie”; eles aparecem como
sindnimos de historia em sentido geral, comportamento comum a linguagem alema. Porém, justamente distingao
proposta por Heidegger entre o sentido de historia (Geschichte) e historiografia (Historie) pavimenta a discussao
do terceiro e ultimo capitulo da presente dissertagao.

21



suficiente. Ao contrario, a histéria ¢ mais uma vez submetida a principios a-histdoricos de
conhecimento, mas, dessa vez, esses principios dogmaticos do saber t€ém origem na concepgao
de mundo fisico-material das ciéncias naturais. Qualquer fundamentagcdo puramente material
das ciéncias do espirito deve ser colocada em discussdo quando a tarefa é ontologica. Contudo,
ainda ndo devemos entrar na proposta de fundamentacdo da qual Dilthey langa mao para
solucionar, em principio, o problema da dissonancia entre os dmbitos particulares das ciéncias
da natureza e das ciéncias positivas do espirito. Por enquanto, podemos apenas apontar o
“espirito de autoafirma¢ao” que caracteriza a atmosfera do pensamento alemao do século XIX
no que concerne a investigagao historica.

O que garante a compreensdo humana do processo de sua historia? Em um momento de
sua conferéncia de 1943, intitulada Sobre a esséncia da verdade (2008), Heidegger discute, de
modo geral, o pressuposto acerca da verdade que perpassa a compreensao medieval e moderna
de conhecimento. Para ele, a formula da compreensio de mundo cristd ¢ a seguinte:
“adaequatio rei [creandae] ad intellectum [divinum]” (“adequacdo das coisas [criadas] ao

intelecto [divino]”):

[...] a formula acima decorre da fé cristd e da ideia teologica segundo as quais
as coisas, em sua esséncia e existéncia, na medida, como criaturas singulares
(ens creatum), correspondem a ideia previamente concebida pelo intellectus
divinus, isto é, pelo espirito de Deus. (HEIDEGGER, 2008, p. 332).

Para a teologia medieval, a vida humana ¢ um caminho através do qual o homem se
aproxima de Deus. O destino humano integra-se na verdade da ‘“‘historia universal” que, por sua
vez, ¢ pensada por Deus como plano para a criacdo. A “verdade da historia” deriva da vontade
divina que congrega e faz progredir o universo segundo seu designio perfeito. Assim, o
conhecimento da historia € possivel porque ela segue o Aoyog do que foi disposto por Deus
como destino, isto ¢é, a histéria humana também se adequa ao intelecto e plano divinos. A
inteligéncia humana, enquanto coisa criada junto as outras, compreende a historia na medida
em que capta a harmonia ja estabelecida no universo pelo intelecto divino. O fundamento do
conhecimento como todo, inclusive no que diz respeito ao desenvolvimento da histéria
universal, portanto, ¢ a revelagdo. Sua validade € o dogma e a sua manutencao se da através da

autoridade daquele que revela:

Veritas significa por toda parte e essencialmente a convenientia e a
concordancia dos entes entre si que, por sua vez, se fundam sobre a

22



concordancia das criaturas com o criador, “harmonia” determinada pela ordem
da criagdo. (HEIDEGGER, 2008, p. 332)

Quando, porém, o proprio Deus possui representante entre os homens, sua autoridade
¢ partilhada com alguns e pode ser imposta através de um argumento de autoridade. Interpretar
o plano divino ¢ prerrogativa da Igreja que o representa e ela deve garantir, impor se necessario,
a harmonia do real com o que foi revelado. Nao se trata de interpretacdo, mas de ordem. A
concepgdo moderna de verdade, por sua vez, desabrocha neste cenario como forga contraria a
hierarquia interpretativa imposta pela Igreja a cultura ocidental. Heidegger (2008, p. 332)

aponta:

Mas essa ordem pode também — desligada da ideia de criacdo — ser
representada de modo geral e indeterminado como ordem do mundo. Em lugar
da ordem da criacgdo teologicamente determinada, surge a ordenagdo possivel
de todos os objetos pelo espirito que, como razao universal (mathesis
universalis), se d4 a si mesmo sua lei e postula, assim, a inteligibilidade
imediata das articulagdes de seu processo [...]. Assim, a formula da esséncia
da verdade (veritas est adaequatio intellectus et rei) adquire, para cada um e
imediatamente, uma evidente validez.

A determinacdo dos objetos pelo espirito através de uma “razao universal” fundamenta
a compreensdo de “verdade” presente na modernidade. A “evidente validez” do objeto
cientifico, enfim, garante o funcionamento do método investigativo das cié€ncias particulares.
Ambas as justificativas (a crista e a moderna) estdo fundamentadas numa mesma compreensao
da verdade como “concordancia”, isto ¢, ambas possuem uma origem comum, “segundo a qual
a verdade consiste na concordancia de uma enunciagdo (Aoyog) com seu objeto (mpayua)”
(HEIDEGGER, 2008, p. 333).

Nao obstante sua concordancia, as teses modernas e medievais se equiparam através de
uma oposicao politica real. O tedrico medieval busca, através da fé de que somos capazes de
conhecer o plano revelado de Deus, a concordancia das coisas descobertas pelo homem com o
intuito divino. O tedrico moderno, ao contrario, procura na “evidéncia do mundo” justificativa
suficiente para o “saber”, isto €, que justifique o método experimental como modo de acesso a
razao universal que estrutura o universo conhecido, a saber, a verdade matemadtica acerca da
articulagdo das coisas tal como estabelecida pela razdo universal. No que diz respeito a “historia
humana”, ambos os pensamentos partilham, porém, da ideia de que existe um sentido a ser

explicitado e percebido na historia e para o qual o homem deve ser guiado. O carater da historia

23



r

humana ¢ que ele é escatologico/teleologico, a saber, versa sobre o fim do homem como
realizagdo do seu potencial divino, evolutivo ou cultural.

Pode-se dizer que o apelo a “evidéncia” de Galileu, de Giordano Bruno, de Descartes ¢
assim por diante, ¢ uma critica a hierarquia interpretativa mantida pela Igreja, ou seja, a
imposi¢do de uma interpretagao unilateral de mundo. Essa vontade de emancipagdo também se
expressou, embora sobre outras roupas, na forma do “Protestantismo”. Por exemplo, o que
estava em jogo na tradugdo da biblia feita por Lutero era uma assercdo contra a suposta
prerrogativa hermenéutica da Igreja Catodlica sobre o texto divino. Esse gesto ¢ um ato de
questionamento da autoridade exterior da Igreja acerca de todas as possiveis interpretagdes da
Biblia. Em termos simples, a Biblia possuia uma “unidade de significado” tal que dispensava
qualquer interven¢do autoritdria exterior para sua interpretagcdo, ou seja, o texto biblico podia
ser entendido por cada cristdo. Na verdade, a propria interpretagdo da Biblia era parte do
processo para se tornar efetivamente um cristdo. Sola scriptura: O texto divino devia ser aceito
por si mesmo, ele cobrava uma interpretagdo pessoal que se realizasse através da unidade do
proprio texto. Assim, a ideia da vivéncia pessoal de Deus e da interpretacdo particular de sua
palavra torna-se um dos fundamentos da chamada Reforma Protestante.

E o mesmo dilema, relacionado com a interpretagio do texto sagrado, que da a
tonalidade especifica do que se chamou Hermenéutica Romantica no final do século XVIIIL. O
Romantismo Alemao compartilha o ideal do século das luzes: a emancipa¢do completa do
homem. Defende, porém, que essa evolugdo espiritual tem seu lugar no desenvolvimento e no
cultivo do espirito de um povo através da liberdade e da educacdo do sujeito de uma cultura. A
hermenéutica defendida por esse movimento, em consequéncia, busca, de forma cada vez mais
clara, afastar qualquer dogma da tarefa de interpretacdo da Biblia € mesmo de qualquer outro

texto. O Romantismo quer dar um passo a frente do Protestantismo, pois:

[...] namedida em que a teologia da Reforma apela a este principio [da unidade
de significado presente no proprio texto] para a sua interpretagao da Escritura
Sagrada, continua, de fato, presa a uma pressuposi¢do, cujo fundamento €
dogmatico. Pressupde que a propria Biblia ¢ uma unidade. Julgada a partir do
ponto de vista historico, a que se chegou ao século XVIII, também a teologia
da Reforma ¢ dogmatica e confunde o caminho a uma si interpretacio
individual da Escritura Sagrada, que tivesse em mente o conjunto relativo de
uma escritura, sua finalidade e sua composi¢do, cada vez em separado.
(GADAMER, 2008, p. 179-180, entre colchetes acréscimo nosso.)

No Romantismo, a énfase interpretativa foi deslocada da unidade do texto interpretado
para o autor e interprete. Para a “consciéncia historica”, no estagio em que se encontrava no

24



século XVIII, era impossivel conceber qualquer obra, mesmo as Escrituras, como uma unidade
que pudesse ser interpretada por si mesma, desconsiderando, por exemplo, o contexto no qual
foi escrita (universo do autor) e o contexto através do qual ¢ lida (universo do leitor) e ainda a

finalidade que cada época encontrou em sua leitura.

A hermenéutica teve que comegar por desvencilhar-se de todos os
enquadramentos dogmaticos e liberar-se a si mesma para elevar-se ao
significado universal de um organon historico. Isto ocorreu no século XVIII,
quando homens como Semler e Ernesti reconheceram que, para compreender
adequadamente a Escritura, pressupde-se reconhecer a diversidade de seus
autores, e abandonar, por consequéncia, a unidade dogmatica do cdnon. Com
essa "liberagdo da interpretacdo do dogma" (Dilthey), a reunido das Escrituras
Sagradas da cristandade assume o papel de reunir fontes histdricas que, na
qualidade de obras escritas, tém de se submeter a uma interpretacdo nao
apenas gramatical, mas também historica. (GADAMER, 2008, p. 180).

Da mesma forma, a consciéncia historica se desenvolveu o suficiente para, no século
seguinte, interpretar as ideias de “sujeito transcendental da razdo” kantiano e de “espirito
absoluto” hegeliano como distanciamentos da historia para o apriorismo dogmatico da razao.

Qualquer tentativa de compreensao da historia a partir de principios hipotéticos foi vista
pelo século XIX como dogmatica e limitante no que diz respeito a investigagao cientifica do
“fato historico”. A tentativa de superagdo de qualquer fundamentagado teologica por parte das
ciéncias espirituais tem lugar de destaque na chamada “crise do idealismo”. Nenhum ideal a-
historico pode governar a histdoria, mas como todos os ideais sdo a-historicos se tomados como
“absolutos”, nenhum idealismo faz sentido para a “consciéncia histdrica”. De qualquer forma,
percebemos que o movimento desta reflexdo carrega uma ligagdo direta com objetivo
iluminista: desvencilhar-se de qualquer imposicdo dogmatica, e, portanto, ahistorica, na
interpretagdo do mundo e de suas fontes. A posi¢do assumida pela Escola Historia ressoa esse
humor: a ciéncia da historia (Historie) deve procurar seu objeto dentro da propria historia. Se o
objeto ¢ o fato, a finitude dos fatos deve ser considerada como fundamental em toda
investigacao da ciéncia historica. A histéria nao depende de um fim (téAog) estabelecido desde
o lado de fora da propria historia, desde o atemporal, mas de um objeto tornado disponivel, de
forma metodoldgica, dentro do proprio tempo humano. Através do postulado da “causalidade”
se buscou a ideia de uma Historia Universal, capaz de abranger e explicar os fatos a partir de
um quadro totalizante e condicionante. Essa visdo “pragmatica e positiva” de ciéncia histdrica

deve ser exemplificada no tdpico seguinte.

25



1.2 A Histoéria Universal segundo Leopold von Ranke

Leopold von Ranke (1775 — 1886)8 da vasdo a pretensdo historicista e vitalista de seu
periodo ao escrever a prelecdo intitulada “O conceito universal de historia” em 1831. Nessa
prelecao, o historiador pretende fundamentar uma historia universal que, independentemente
de qualquer necessidade hipotética, extrai sua validade da relagdo causal que determina todas
as experiéncias factuais da histéria. Assim, a ci€ncia historiografica (Historie) tem por tarefa o
recorte € a apresentagdo destas relacdes causais a partir de seus vestigios objetivos: os fatos.
Para tanto, informa Ranke (2010, p. 206), ¢ necessaria uma distingdo fundamental entre a

pesquisa historica e a filosofica:

Enquanto o filésofo, observando a Historia a partir do seu campo, busca o
infinito por meio do progresso, do desenvolvimento e da totalidade, a Historia
reconhece o infinito em cada coisa viva, algo de eterno e vindo de Deus em
cada instante, em cada ser; € este seu principio vital.

O argumento de Ranke ¢ que a tradi¢do filosofica, na sua busca por principios imutaveis
e que, portanto, subsistissem aos fendmenos, abandonou algo fundamental para a investigagcdo
historica: a verdade que permeia o mundo de forma viva e que, mesmo em sua mutabilidade,

mantém sua consisténcia. A “verdade historia” pode ser apreendida de forma objetiva na

~,

8 Segundo Jacques Le Goff (2015, p. 37), Ranke é um dos “fundadores da escola historica alema”; também Edward
Gaylord Bourne (1896, p. 385) comenta sobre a importancia do historiador para o “progresso do conhecimento
positivo acerca da historia” na Alemanha e na cultura ocidental do século XIX. Ainda segundo Bourne (1896, p.
390), Ranke “acreditava que a narrativa historica era [...] mais aprazivel e mais interessante que a ficcao. Ele se
distanciou da fic¢do e resolveu em seu trabalho evitar todo elemento ficticio ou imaginario e se enderegar
estritamente aos fatos”. O proprio Ranke escreve: “A rigorosa apresentacdo dos fatos, por mais condicional e
carente de beleza que seja, ¢ sem duvida a lei suprema” (RANKE, Geschichte der Rom. und Germ. Voélker, p. vii,
apud BOUNER, 1896, p. 390). Sua influéncia, em consequéncia, ndo provém estritamente do trabalho de pesquisa
historiografica que realizou, mas da concepcao de histéria como “exercicio pragmatico de interpretacdo dos fatos”
que ele defendeu durante sua vida profissional. Enquanto professor das universidades de Frankfurt e Berlin, Ranke
defendeu uma compreensao bastante estrita de “ciéncia histérica” e buscou de seus alunos uma “formagao pratica”
para a investigagao historiografica objetiva e neutra. Em seus “laboratoérios de pratica historiografica”, Ranke tinha
como principios fundamentais: “criticismo, precisdo e penetragdo em relagdo as fontes originais”. Os cursos assim
ofertados tinham como publico alvo profissionais da area de ensino ou pesquisa historiografica, isto €, aqueles que
“quisessem fazer da historiografia seu exercicio profissional” (BOURNE, 1896, p. 394). “Através da influéncia de
seu ensino e de sua escrita, e da influéncia dos seus discipulos e dos discipulos destes até a terceira ou quarta
geracdo, o estudo e investigacdo da historia foram transformados e vivificados até um grau extraordinario”
(BOURNE, 1896, p. 393). Leopold von Ranke, portanto, ¢ o “mais bem-sucedido fundador e lider de uma escola
historica” (BOURNE, 1896, p. 395). “Sua devocdo a verdade historica, mantendo tudo subordinado a
demonstragdo de ‘como exatamente se deu’, o expds a critica de indiferenca diante dos problemas filosoficos e
religiosos. O que ele repelia vigorosamente [...]. Ele morreu com a idade de noventa anos, tendo dedicado cerca
de sessenta anos de incessante trabalho para interpretar a vida humana desde o comeco da historia escrita até sua
proépria época” (BOURNE, 1896, p. 398ss).

26



expressdo do real e na relagdo causal que esta implicada na realidade. Assim, para evitar saltar
por cima de seu proprio objeto, a investigacdo historiografica deve renunciar a qualquer

pretensao idealizada da totalidade e focar seus esforgos naquilo que € particular:

Por essa razdo, como dissemos, a historia se inclina com simpatia para o
especifico. Por essa razdo, ela reivindica o interesse em particular, reconhece
o0 existente e o que tem valor; opde-se ao mudancismo negador; ela reconhece
até mesmo no erro a sua parcela de verdade; eis porque ela vé nas filosofias ja
abandonadas, anteriormente vigentes, uma parcela do conhecimento eterno.
(RANKE, 2010, p. 207).

Assim, fica claro quando Gadamer (2008, p. 206) diz que, desse ponto de vista, a
“historia universal” ndo possui “nenhum thelos que se possa descobrir e fixar fora dela”. Ao
contrario, “na historia ndo domina nenhuma necessidade que se possa ser concebida a priori”
(GADAMER, 2008, p. 206). Para Ranke e contemporaneos, o carater passageiro dos fatos que
constituem a historia ndo depde contra a verdade cientifica da historiografia. Ao contrério, a
possibilidade de “mudanca” e “progresso” determina o fato historico naquilo que lhe ¢ proprio:
como continuo brotar da vida, passivel de acerto ou de erro e carregando, em ambos 0s casos,
uma parcela do “conhecimento eterno” acerca da realidade investigada pelo historiador. O
elemento determinante da histéria enquanto tal ndo € “atemporal”, ele € o proprio movimento
da historia “no tempo”. Esse estado de pensamento denota a situagdo descrita por Schnidelbach

(1991, p. 54):

Consciéncia do historico e consciéncia de si mesmo como algo historico, que
se localiza no processo da historia e que ja ndo pode considerar-se mensuravel
nos termos de nossas condi¢gdes normais para interpretar e compreender. Ela
[a consciéncia historica], como ndo poderia deixar de ser, supde a consciéncia
de sua propria finitude e da limitada autonomia frente a forga superior da
totalidade historica; isso explica o carater do pensamento historicista — cético,
inclinado ao relativismo e, inclusive, frequentemente resignado —, que o gosto
da Ilustracdo tradicional considerava debilidade intelectual ou derrotismo
pratico. ®

E por ser “finito” e “limitado” que um acontecimento pertence ao nexo causal da historia

e torna-se um fato, um efeito. Esse efeito ¢ também a causa do efeito seguinte e assim por

® Original: “Consciencia de lo histérico y conciencia de si mismo como algo historico, que se localiza en el proceso
de la historia, y que ya no puede considerarse mensurable en los términos de nuestras condiciones normales para
interpretar y comprender. Ello supone, como no podia ser de otro modo, conciencia de la propia finitud y limitada
autonomia frente a la fuerza superior de la totalidad historica, y explica el caracter del pensamiento historicista —
escéptico, inclinado al relativismo e, incluso, frecuentemente resignado —, que el gusto de la Ilustracion tradicional
considera debilidad intelectual o derrotismo practico”.

27



diante, criando-se uma entrelacada corrente de relagdes mutuas que se dirige a um “interesse
universal” e a “infinidade” em termos historiograficos (RANKE, 2010, p. 208).

Para Ranke, em consequéncia, um fato engendra outros fatos: o resultado ¢ uma corrente
de fatos interligados, esta cadeia factual ¢ o que torna possivel que a historiografia seja a
observagao do que “se deu”; seguindo a linha que liga os fatos segundo a lei da causalidade, o
historiador pode reconstruir os elementos que constituiram esse fato “tal como se deu”. A
“factualidade” ¢é insinuada como ambito do acontecimento historico, como estrutura do
acontecimento concreto da realidade: “[...] o proprio fendmeno, em e por si mesmo, sera
elevado a Historia por causa de seu conteudo [...] a Histdria dedica seus esforgos ao concreto,
e ndo apenas ao abstrato que nele estaria contido” (RANKE, 2010, p. 207). Através da discussao
herdada do Romantismo Alemdo, a Escola Histérica consegue, mesmo que de forma pré-
fenomenologica, se aproximar do cardter temporal finito e concreto do acontecer historico e de
sua factualidade.

O sentido da histoéria, porém, € completamente determinado como historiogrdfico, isto
¢, como conteudo positivo que pode ser considerado a partir de uma fixagdo dos relatos e
documentos que depdem sobre determinada sucessdo de fatos dentro do tempo. Como aponta

1

Gadamer (2008, p. 180), trata-se da afirmacgdo do ‘““organon historico” em detrimento da
investigacao hipotética ou sistematica da filosofia ou teologia, o canone. O termo “6rganon”
vem do grego 8pyavov: e tem o sentido de “ferramenta” (PABON, 2009), no corpo, aquilo que
cumpre funcdo vital. Através dessa interpretacdo, a historia ganha seu carater instrumental, isto
¢, pragmatico. Ranke compreende o trabalho “pragmatico” do historiador a partir de seis

exigéncias metodologicas basicas:

i.  “Aprimeira delas é o amor a verdade” (RANKE, 2010, p. 207). Esse principio exclui
do escopo da investigacdo historica qualquer participagdo imaginativa do
historiador, que deve atentar-se, exclusivamente, a descri¢do ‘“daquilo que
aconteceu, se passou, se manifestou” (RANKE, 2010, p. 207). Essa limitacao deve
ser apreendida dentro do limite objetivo da propria historiografia: “com isso ndo se
estd sugerindo que devamos apenas nos aferrar ao fendmeno, ao seu ‘quando’ e ao
seu ‘aonde’. Com isso nos apossariamos somente de uma manifestacdo externa,
enquanto nosso principio nos remete ao que ¢ interno” (RANKE, 2010, pp. 207-
208). E importante atentar para o fato de que a “verdade”, portanto, ndo é apenas o

residuo empirico e externo da agdo espiritual (o documental), mas o movimento do

28



espirito humano que resultou na producao de tal residuo e que se apresenta, através
dele, no fato.

Portanto, o seguinte principio que deve reger a pesquisa historica, continua Ranke,
¢ o de “uma investigacdo documental, pormenorizada e aprofundada” (RANKE,
2010, p. 208). O conteudo do fendmeno histdrico € espiritual, contudo, ele deve ser
apurado a partir do residuo objetivo que o denota. O documento deve ser elevado,
através da pesquisa historiografica, a categoria de indicagdo do fendmeno histérico
como “fato”.

3

Em terceiro lugar, os fatos estdo agrupados dentro de “um interesse universal”
(RANKE, 2010, p. 208). A partir desse preceito, a pesquisa histérica considera seu
objeto dentro de uma universalidade causal propria: os fatos estdo encadeados entre
si de tal forma que ¢ vital ao interesse historiografico concebé-los como
“condicionando-se mutuamente” em totalidade, ou seja, universalmente. Assim, as
multiplas areas da investigacao historica, por mais distintas que possam ser dentro
do escopo da historiografia, se influenciam umas as outras e compde a “estrutura
universal” do “acontecido”.

Essa totalidade factual, porém, nao esta simplesmente dispersa aleatoriamente, ela
pode ser articulada dentro de uma investigacao segundo um “nexo causal” (RANKE,
2010, p. 209). Além da sucessdo no tempo necessaria para a constru¢do de uma
exposi¢ado historiografica dos fatos, € necessario que exista entre eles uma conexdo
causal: “o que ocorre ao mesmo tempo se toca e influencia mutuamente”, isto €, “o
precedente condiciona o anterior” (RANKE, 2010, p. 209). A totalidade, entdo, ndo
precisa ser compreendida por inteiro a cada momento, mas pode ser articulada em
seccOes menores segundo o principio de causa e efeito. A investigag@o historica que
explicita a relagdo causal entre os eventos segundo seus residuos ¢ denominada, pelo
historiador, como “histoéria pragmatica”.

Em quinto lugar, a historia pragmatica € regida pelo principio de “apartidarismo”
(RANKE, 2010, p. 210). A investigag¢do historica, nesse caso, preocupada com a
concepcao de verdade historiografica apresentada, ndo deve tomar partido por
nenhuma narrativa especifica, certa ou errada: “Nos, que buscamos a verdade mesmo
no erro [...] temos, sobretudo, de nos tornamos internamente livres” (RANKE, 2010,
p. 210). Isso significa: “cada um dos partidos [que tomam papel na histéria universal]

devera ser avaliado em sua situagdo propria. E necessario compreendé-los antes de

29



julgéa-los” (RANKE, 2010, p. 210, entre colchetes colocagdes nossas). A histéria ndo
deve julgar quem esté certo ou errado, ela destaca a “forma junto a forma, vida junto
a vida, efeito e contra-efeito. Nossa tarefa [a tarefa do historiador] é penetra-los até
o fundamento de sua existéncia e apresenta-los com total objetividade” (RANKE,
2010, p. 211, entre colchetes colocagoes nossas).

vi.  Por ultimo, compde a nogdo de ciéncia historiografica a intencdo de uma
“compreensao da totalidade” (RANKE, 2010, p. 212). Cada fato, em sua relacao
mutua de condicionamento, implica todos os outros em uma cadeia de influéncia que
tem como sentido a totalidade da “historia universal”. A totalidade da historia de um
povo, por exemplo, ndo ¢ a soma de “todos os seus elementos individuais de suas
manifestagdes vivas, mas, sim, o conjunto de seu processo de desenvolvimento, de
seus feitos, de suas instituigdes, de sua literatura” (RANKE, 2010, p. 212). Ranke
conclui com a asser¢do de que somente a Deus cabe o conhecimento pleno da
“historia universal”, ao homem resta a possibilidade de, através da investigagdo
historiogréfica, aludir ao nexo causal que retine cada parte especifica como uma

indicagao da totalidade disponivel.

Esses seis principios, do ponto de vista rankeano, circundam a pesquisa historiografica
dentro de uma concepgao cientifico-objetiva. O historiador pretende, através da neutralidade da
investigagdo, ascender a consideracdo do objeto historico em si mesmo e possa, assim, extrair
uma verdade objetiva acerca do processo espiritual que gerou aquela realidade factual com a
qual ele se depara. Qual designio, porém, guia a tarefa de planificagdo da pesquisa
historiografica? A resposta de Ranke a essa questao difere das concepcdes que lhe precederam:
para ele, a histdria € desprovida de um fim em si mesmo (de um telos/téAog). Acontece, porém,
que o sentido historico dos fatos objetivos pode ser reconstruido temporalmente através do

“nexo causal” que rege sua articulagao.

A estrutura ontoldgica da historia, portanto, embora ndo tenha thelos [tédoc],
¢ em si mesma teleoldgica. O conceito da agdo verdadeiramente histérico-
universal, que Ranke utiliza, define-se precisamente por isso. Ela é tal, quando
faz historia, isto é, quando tem um efeito que lhe confere um significado
historico duradouro. Os elementos do nexo historico determinam-se, pois, de
fato, no sentido de uma teleologia inconsciente que os congrega e que exclui
deles o que nao tem significado. (GADAMER, 2008, p. 207)

30



A histéria, em seu nexo ontologico, se estende através do tempo. Seu acontecimento
primeiro ¢ a acdo humana e sua marca e indicagdo ¢ o fato histérico. Nessa continuidade de
acdo humana ndo existe uma forga consciente que organiza os fatos de forma derradeira. O
principio de causalidade, porém, determina a relacdo dessas acdes de forma estrita e objetiva.
A razdo historica da acdo do individuo pode lhe ser inconsciente, mas ela continua a ter
significado para a investigacdo historica posterior. Existe, no fundo, uma estrita liga¢do entre
essa compreensao de historia e a exigéncia moderna de um método objetivo como fundamento
de validade de qualquer ciéncia particular. Como esclarece Bambach (1995, p. 42, nota 53),
para Ranke e seus contemporaneos, a teoria da historia ndo podia ser acusada de qualquer

relativismo, ao contrario, ela se aproximava da “verdade objetiva” presente no “historico’:

Nesse sentido, Ranke, como a maioria dos primeiros historicistas, ndo
conhecia nenhum relativismo de valores; seu “mundo de fatos historicos” era
sempre ancorado pela certeza da verdade objetiva. [...] Como Humboldt ¢
Droyse, ele [Ranke] acreditava que a propria estrutura da historia é cheia de
sentido porque repousa em um balango precario entre forcas ético-espirituais
e o mundo da vontade humana?®.

As consideragdes de Ranke sobre o conceito de Historia Universal, no entanto, sdo
paradigmaticas, elas lancam luz sobre o pensamento historicista alemdo em suas primeiras
formulagdes. Seu argumento empirico-historicista marca o que Hebert Schanadélbach (1991)
nomeia como “primeira fase do historicismo”. A principal critica, porém, feita a essa
interpretagdo historicista de mundo ¢ que ela considera a realidade em termos puramente
estéticos (sensiveis) e, em consequéncia, se mantém nos esteios do pensamento kantiano sobre
o mundo. Devemos, em seguida, enumerar e descrever melhor as “fases do historicismo™ a fim

de compreender os seus estagios de desenvolvimento e autoconsciéncia tedrica (2.1.3).

1.3 As fases do Historicismo segundo Herbert Schnddelbach

O século XIX parecia querer expurgar toda forma de dogmatismo do conhecimento

humano. Essa pretensdao afetou a cultura alema como um todo. Nas ciéncias historicas, ela

tomou refugio na afirmacdo da evidéncia contra a autoridade, do método cientifico em

10 Original: “In this sense Ranke, like most early historicists, knew no value relativism; his world of historical facts
was always anchored by certainty of objective truth. [...] Like Humboldt and Droysen, he [Ranke] believed that
the very structure of history is meaningful because it rests on a precarious balance between ethical-spiritual forces
and the world of human volition.”

31



detrimento da revelagdo, da organizagdo do saber em lugar da deducgdo de principios, enfim,
de uma hermenéutica que fosse independentemente de qualquer canone dogmatico. Poder-se-
ia mesmo dizer que, em seus estagios iniciais de desenvolvimento, as ciéncias historicas
partilhavam o mesmo paradigma que as ci€ncias naturais. Tal como as ciéncias naturais, elas se
caracterizavam como critica cientifica, isto ¢, queriam livrar-se de qualquer dogma na
constru¢ao de uma compreensdo espiritual de mundo e afirmavam a observagdo como crivo
fundamental para qualquer investigacdo. “Com a historicidade da histéria, se descartou o
modelo suprahistorico que garantia, a priori, a racionalidade ou, pelo menos, a inteligibilidade
de um processo histérico” (SCHNADELBACH, 1991, p. 531%).

A historiografia, isto €, o historico expresso em termos puramente cientifico, surge como
fruto da “consciéncia histérica” que também foi cultivada pelo empenho romantico do século
XVIII e suas hermenéuticas ndo-dogmaticas. Porém, a historia s6 se tornard aquilo que
conhecemos como “historia cientifica” no século XIX no seio da academia alema e como parte
de sua cruzada contra o idealismo e também contra a ilustra¢cdo romantica do século anterior.
Enquanto ciéncia da consciéncia historica, a historiografia do século XIX lutava por uma
fundamentagdo que nao dependesse da “razdo universal” (mathesis universalis), pois
compreendia nesta ja uma limitacao da realidade histérica por principios externos a ela, isto €,
a-historicos. Assim, continua Schnidelbach (1991, p. 54'2), “a histéria assumiu o novo
fundamento normativo, tanto para a a¢do, quanto para o pensamento, isto €, se viu obrigada a
aportar o que ja nao se esperava da razao”.

Aos poucos, dada a peculiaridade do objeto das ciéncias espirituais, os métodos das
ciéncias naturais comecaram a se mostrar insuficientes para a investigacao pretendida pelas
ciéncias historicas. Da mesma forma, a concepg¢ao naturalista de realidade se mostrou limitada
para a interpretacdo das formas espirituais através das quais nos (seres humanos) nos
expressamos através da historia. A consequéncia desta constatacdo ¢ um conflito fundamental

na consciéncia historicista:

Essa “historicizag¢ao” da realidade inicia a uma nova abordagem para as coisas
humanas, desafia radicalmente muitas das teorias do Iluminismo acerca da
natureza humana, do mundo natural, da sociedade civil, e mesmo o ideal da
razdo. No entanto, a0 mesmo tempo, esse processo de “historicizacdo” se deu
dentro das mesmas categorias do pensamento Iluminista, criando uma tensdo

11 Tradugio consultada: “Con la historicidad de la historia, quedaba descartado el modelo suprahistorico, que
garantiza a priori la racionalidad o, simplemente, la inteligibilidad de un proceso histérico”.

12 Tradugio consultada: “[...] la historia sumi6 el nuevo fundamento normativo, tanto para la acciéon como para el
pensamiento, es decir, se vio obligada a aportar lo que ya nadie esperaba de la razén”.

32



no iluminismo entre suas raizes na hermenéutica romantica, nas humanidades
classicas, e os objetivos iluministas de alcangar uma verdade cientificamente
objetiva, essa tensdo marca toda a historia das Geisteswissenschaften na
Alemanha. (BAMBACH, 1995, p. 41, nota 53%%)

O ideal cientifico da objetividade influenciou a nogao de histéria do século XIX, dando
origem a uma compreensao particular do que se chamou “historia universal”. Da mesma forma,
a influéncia da consciéncia historica sobre o ideal cientifico ¢ inegavel. Para a primeira fase do
Historicismo, todas as ciéncias, naturais e espirituais, fluiam na mesma direcdo: a criacao de
um sistema unificado de mundo objetivamente valido e universal. Historia e ciéncias naturais,
portanto, divergiam apenas aparentemente. Edward Hallet Carr (2011, p. 44-45) comenta a

situacao de forma clara:

O século XIX foi uma grande época para fatos. “O que eu quero”, disse o sr.
Gradgrind em Hard Times', “sio fatos... Na vida queremos fatos.” Os
historiadores do século XIX em geral concordavam com ele. Quando Ranke,
por volta de 1830, num protesto legitimo contra a historia moralizante,
acentuou que a tarefa do historiador era “apenas mostrar como realmente se
passou” (wie es eigentlich gewesen)™, este aforisma ndo muito profundo teve
um éxito espantoso. Trés geracdes de historiadores alemaes, ingleses € mesmo
franceses marcharam para a batalha entoando as palavras magicas [...]. Os
positivistas, ansiosos por sustentar sua afirmac¢do da histdria como uma
ciéncia, contribuiram com o peso de sua influéncia para este culto dos fatos.
Primeiro verifique os fatos, diziam os positivistas, depois tire suas conclusoes.

Temos aqui o primeiro tipo de historicismo (1) identificado por Schniddelbach (1991, p.

49-501):

O termo ‘historicismo (1)’ significa, em primeiro lugar, positivismo pratico
das ciéncias do espirito; e consiste em um acoplamento ndo seletivo de
materiais ¢ fatos, a margem de qualquer estratificacdo ou consideragdo

13 Original: “This “historicization” of reality, which began as a new approach to things human, radically challenged
many Enlightenment theories on human nature, the natural world, civil society, and the ideal of reason. Yet, at the
same time, the process of historicization occurred within the very categories of Enlightenment thought and lead to
a tension within historicism between its romantic-hermeneutic roots in the classical humanities and its enlightened
aims of achieving scientifically objective truth, a tension that marks the whole history of the Geisteswissenschaften
in Germany”.

14 Carr faz referéncia a décima obra de Charles Dickens publicada em 1854. O personagem é Thomas Gradgrind,
que defende, durante todo o romance, ideias de carater extremamente utilitaristas.

15 A referéncia aqui € ao texto de Ranke (<1831>, 2010) usado no topico anterior (1.2).

16 Traducdo consultada: “El término ‘historicismo (1)’ significa, en primer lugar, positivismo practico de las
ciencias del espiritu; y consiste en un acopio no selectivo de materiales y hechos, al margen de cualquier
estratificacion o consideracion jerarquica de los mismos, que, no obstante, busca la objetividad cientifica. El
término indica una forma peculiar de practica cientifica meramente contemplativa, que se abstiene de
consideraciones de tipo practico, las cuestiones de relevancia y los problemas de practica politica se dejan a un
lado, con la tranquilidad que se desprende de la propia logica de una tal concepcion.”

33



hierarquica dos mesmos, que, ndo obstante, busca a objetividade cientifica. O
termo indica uma forma peculiar de pratica cientifica meramente
contemplativa e os problemas de pratica politica se deixam de lado, com a
tranquilidade que se desprende da propria logica de tal concepgao.

A aceitagdo da teoria evolucionista de Charles Darwin é exemplo claro da mentalidade
académica da sociedade alema. Darwin influenciou de forma profunda a compreensdo da
narrativa da origem historica humana e serviu de fundamento para a pretensdo de captar
objetivamente a “histéria universal” em sua “evolucdo natural”. Essa primeira caracterizagao
positivista do historicismo (1) ndo faz jus, porém, ao significado completo que o termo adquiriu
na cultura ocidental. O “positivismo pratico” da primeira fase necessitard, por sua vez, de uma
Jjustificagdo tedrica. Temos, entdo, o que Schniddelbach chamara de segundo tipo de

historicismo (2):

[...] o termo aqui possui o sentido de um relativismo histdrico, como posi¢ao
filoséfica que, invocando as condigdes historicas e a variabilidade natural dos
fendmenos, recusa nao ja a grosseira classificagdo, mas qualquer pretensao de
validade absoluta, seja esta cientifica, normativa ou estética.
(SCHNADELBACH, 1991, p. 50)

O segundo tipo de historicismo (2) ¢ um ceticismo histérico que apela para uma
caracterizacao tdo geral da histéria do mundo que destréi qualquer possibilidade de um sistema
especifico que abarque a realidade do conhecimento. Nao se trata de defender um sistema em
detrimento do outro, mas perceber a finitude e, consequentemente, a validade extremamente
restrita de cada projeto humano de conhecimento. Em sua segunda fase, o historicismo (2) “nos
situa diante da alternativa de sermos barbaros com convic¢des ou relativistas refinados™

(SCHNADELBACH, 1991, p. 50). Assim:

Se as nogdes de norma e valor ja ndo possuem justificagdo cientifica, também
ndo se podera derivar for¢a normativa alguma do objeto desta ciéncia, nem se
podera esperar algum efeito moralizante sobre o sujeito que a pratica. O
relativismo, entdo, vem a ser a ultima palavra de uma cultura que considera a
si mesma como cientifica. (SCHNADELBACH, 1991, p. 50'¢)

17 Tradugdo consultada: “[...] el término tiene aqui el sentido de relativismo histérico, como posicion filosofica
que, invocando las condiciones historicas y la variabilidad natural de los fendmenos culturales, rechaza no ya la
burda clasificacion, sino cualquier pretension de validez absoluta, sea ésta cientifica, normativa o estética.”

18 Traducdo consultada: “Si las nociones de norma y valor ya no tienen justificacion cientifica, tampoco podra
derivarse fuerza normativa alguna del objeto de la ciencia, ni podra esperarse algun efecto moralizador sobre el
sujeto que la practica. El relativismo entonces viene a ser la ultima palabra de una cultura que se considera a si
misma cientifica.”

34



Esse historicismo (2) “¢ o produto daquela Ilustracdo historicista que Nietzsche
descreveu como niilismo®” (SCHNADELBACH, 1991, p. 56). Os dois primeiros tipos de
historicismo se complementam, o primeiro como consequéncia € motivo do outro do outro.
Ambos tém em comum a busca por uma histéria que se defina como investigacdo objetiva da
realidade factual humana. Quando a historia é considerada desde um ponto de vista puramente
factual, porém, se constata a perda de objeto na multiplicidade infinita de referéncias. A
compreensao historicista se instaura no conhecimento como crise, ela recusa qualquer teoria do
conhecimento absoluta acusando-a a priori de “idealismo”. O relativismo da segunda fase do
pensamento historicista se torna uma pedra no sapato da propria investigacao cientifica e de seu
ideal absoluto de conhecimento objetivo. “Assim, a segunda fase do historicismo se
caracterizou por um acelerado e constante abandono da historia e pela debilitagdo de sua
lideranga cultural” (SCHNADELBACH, 1991, p. 56%).

Apontamos mais uma vez para o fato de que “relativismo historico” que caracteriza a
segunda fase do Historicismo ¢ uma consequéncia da expansao da consciéncia historica dentro
de determinada pretensdo cientifico-objetiva; essa “vontade de verdade”, tal como a nomeia
Nietzsche, se mostra infrutifera e perde sentido em meio a infinidade de objetos disponiveis
para sua investigagdo factual. Em outras palavras, a historia acaba soterrada em “fatos”. Os
“fatos” se avolumam e se desconectam logicamente; o interesse estético que movimenta a
investigacao historiografica de cunho puramente positivo e factual, aos poucos, se transforma
em simples curiosidade antiqudria®’. A consciéncia, presa ao interesse puramente documental
e factual da vida, perde a capacidade de esquecer e adoece. E assim que se instaura o que se
chama de “crise do historicismo”. Essa crise, porém, fecunda uma terceira e tultima

compreensao de historicismo propria ao final do século XIX:

1% Em suas “Consideragdes Extemporaneas”, Nietzsche (2005, p. 72-73) diz: “Imaginemos, para tomar um
exemplo extremo, um homem que nao tivesse forca suficiente para esquecer e estivesse condenado a ver em tudo
um devir (Werden): um homem assim ndo acreditaria mais na sua propria existéncia, ndo acreditaria mais em si,
veria tudo se dissolver numa multiddo de pontos moéveis e deixar-se-ia arrastar por esta torrente do devir; como
um verdadeiro discipulo de Heraclito, ele acabaria por nem sequer ousar mexer um dedo. Toda ac¢do exige
esquecimento, assim como toda vida orgénica exige ndo somente a luz, mas também a escuriddo. Um homem que
quisesse sentir as coisas de maneira absolutamente e exclusivamente historica (Historie) seria semelhante aquele
que fosse obrigado a se privar do sono, ou a um animal que s6 pudesse viver ruminando continuamente os mesmos
alimentos. E, portanto, possivel viver, e mesmo viver feliz, quase sem qualquer lembranga, como demonstra o
animal; mas € absolutamente impossivel viver sem esquecimento. Ou melhor, para me explicar ainda mais
simplesmente a respeito do meu problema: ha um grau de insonia, de ruminagao, de sentido historico (Historischen
Sinn), para além do qual os seres vivos se verdo abalados e finalmente destruidos, quer se trate de um individuo,
de um povo ou de uma cultura”.

2 Tradugdo consultada: “Asi, la segunda fase del historicismo se caracterizé por un acelerado y constante abandono
de la historia y por el debilitamiento de su liderazgo cultural”.

2L Aqui se faz referéncia aos trés tipos de historiografia segundo Nietzsche: antiquiria, monumental e critica.
Comentaremos sobre essa estruturagdo da ciéncia historiografica no tdpico 2.3.3 (c).

35



Mas o que chamamos até agora “historicismo” exige, ainda, um significado
positivo: € o historicismo em crise que dar origem a um sentido mais
compreensivo de mundo, partindo da posi¢ao que eleva a historia a principio
geral. Neste sentido, o historicismo (3) consiste em observar, entender e
explicar a totalidade dos fendmenos culturais desde sua historicidade.
(SCHNADELBACH, 1991, p. 50%)

Esse tipo de historicismo (3) se caracteriza, fundamentalmente, por uma recolocagao
das bases filosoficas da investigagdo historica. A “historicidade”, o carater proprio e essencial
da historia, deve tornar-se tema de uma investigagdo sobre a origem de toda possibilidade
historica e ndo apenas a possibilidade cientifica de uma “historiografia do mundo”. A fim de
compreender o passo decisivo do pensamento historico em direcdo a sua terceira fase
recorremos as consideragdes de um dos herdeiros diretos da Escola Histérica e que, do ponto
de vista da literatura especializada, encarna como ninguém o espirito critico-filoséfico que

caracterizou a terceira fase do Historicismo: Wilhelm Dilthey.

22 Tradugdo consultada: “Pero lo que hemos llamado historicismo (3) demanda atn un significado positivo: es el
historicismo en crisis que plantea un sentido méas comprensivo del mundo, partiendo de la posicion, ya indicada,
que eleva a la historia a principio general. En este sentido el historicismo consiste en observar, entender y explicar
la totalidad de los fendmenos culturales desde su historicidad.”

36



2 O PROBLEMA DA HISTORIA NO PENSAMENTO DE WILHELM DILTHEY

Wilhelm Christian Ludwig Dilthey, nascido em 1833, a margem direita do rio Reno,
na cidade de Wiesbaden, foi herdeiro direto da Escola Historica. Professor da Universidade de
Berlin durante quase toda a vida, ¢ considerado de grande importancia na transicdo do
pensamento historico entre os séculos XIX e XX. Dilthey se situa no que Schnidelbach (1.3)
caracterizou como “terceiro momento do historicismo’: momento no qual a pergunta sobre a
“historia” se abriu como questionamento e buscou um “fundamento filos6fico” préprio. Isto &,
0 momento em que o historicismo toma consciéncia do relativismo que acompanha a
compreensdo de mundo de suas fases anteriores e procura movimentar-se em dire¢ao a
compreensdo fundamental do problema. Podemos dizer que ele representa 0 momento em que
0 saber historico comegou a perceber as limitagdes de uma historiografica estritamente
cientifica. Para pensar a “experiéncia historica”, Dilthey abandona a ideia de um “sujeito do
conhecimento puro” para radicar-se na ideia de “experiéncia vital” origindria. A “experiéncia
vital” que emana do um nucleo enigmatico chamado Vida tem, em sua forma humana, o carater
distintivo da historia.

A mudanga de rumo na compreensdo do problema historico, em direg¢do a “consciéncia
vital”, atinge o problema ontoldgico da existéncia histdorica do ser humano. Alguns autores,
como Ortega y Gasset (1961, p. 8), argumentam que o trabalho de Dilthey, apesar do seu carater
inovador e propedéutico, “ndo conseguiu passar efetivamente por nenhuma das portas que

abriu”. Gadamer (1994, pp. 35-362%) também aponta para essa dificuldade:

Ha que se aprender a ler Dilthey contra sua propria autoconcepgao
metodologica. Porque seus trabalhos partilham, aparentemente, o ponto de
partida da problematica epistemologica do neokantismo. [Isso é:] Também
parece estar dominado pela problematica epistemologica que pergunta pela
possiblidade da ciéncia [historica] e ndo pelo que ¢ a historia; mas na realidade
ela ndo se limita a reflexionar sobre o nosso saber da historia, mas sobre o ser
humano enquanto determinado pelo saber de sua propria historia.

23 Tradugdo consultada: Hay que aprender a leer a Dilthey contra su propia autoconcepcion metodologica. Porque
sus trabajos compartieron, aparentemente, el punto de partida con la problematica epistemologica del neokantismo.
[...] También parece estar dominado por la problematica epistemologica que pregunta por la posibilidad de la
ciencia y no por lo que es la historia; pero en realidad no se limita a reflexionar sobre nuestro saber de la historia
tal como ha cristalizado en la ciencia historica, sino que reflexiona sobre el ser humano en cuanto esta determinado
por el saber sobre su propia historia.

37



Da mesma forma, Heidegger (1993, p. 153) comenta:

Pode-se vé-lo como um grande historiador, mas negar seus principais avangos
criativos e filosoficos. Desde o ponto de vista da consideracao historica, ele
procurou um sistema alternativo que nao foi capaz de criar. Esse entendimento
sobre Dilthey ¢ o mais comum e ndo ¢ completamente infundado. Ao
contrario, ¢ uma compreensao necessaria quando se aborda sua filosofia desde
o exterior. Nao obstante, justamente nos limites costumeiramente apontados
da obra de Dilthey, reside, ao nosso ver, seu ponto mais forte. Nao é que
Dilthey ndo pudesse ter chegado a uma formulacdo conceitual, ele, porém,
evitou qualquer aspiragdo sistematica até o fim (apenas no final de sua vida
ele demonstrou aspiragdes sistemdticas). No entanto, Dilthey ndo determinou
o conceito de filosofia a partir de motivagdes externas?.

No presente topico, aproximamo-nos de Dilthey a partir de trés movimentos: primeiro,
sua critica a Escola Histdrica e a tentativa de uma “Critica da Razao Histérica” como tarefa de
fundamentagdo filoséfica das ciéncias do espirito (Topico 2.1); segundo, a consideragdo do
Relativismo presente na consideragao historicista que lhe precede e a questdo da fundamentacao
filosofica da historia (Topico 2.2); e, por ultimo, o desenvolvimento do conceito de “vida” como
limite investigativo da historicidade, isto é, como origem de toda possibilidade concreta e
historica de existéncia humana enquanto tal (Topico 2.3). Nosso objetivo € preparar, através da
analise de obra de Dilthey, o solo para a desconstrucdo fenomenologica elaborada por

Heidegger da compreensdo comum da historicidade humana (Capitulo 3).

2.1 A Critica da Escola Historica e a Tarefa do Pensamento

Devemos, enfim, caracterizar brevemente o pensamento de Dilthey e seguir sua
proposta em relagdo ao relativismo historico. Ele inicia o segundo volume de sua obra completa,
“Introducdo as Ciéncias Humanas” (2010), com uma breve consideracdo sobre a valiosa
intuicao da Escola Historica. Como para Dilthey a fundamentacao oferecida pelas chamadas
“ciéncias da natureza” nao abrangia de modo suficiente o objeto de questionamento das

“ciéncias do espirito” ou “ciéncias humanas” (Geisteswissenschaften), era necessaria, entao,

24 QOriginal: “Man sieht in ihm einen groBen Historiker, spricht ihm aber die urspriinglich schopferische
philosophische Leistung ab. Er habe in einer geschichtlichen Betrachtungsweise einen Ersatz gesucht fiir ein
System, das zu schaffen ihm nicht vergénnt gewesen sei. Diese Auffassung Diltheys ist die iibliche, sie ist auch
nicht einmal ungerecht. Vielmehr mufl man ihn so charakterisieren, wenn man von auflen her an seine Philosophie
herankommt. Aber da, wo man heute die Grenzen Diltheys zu sehen pflegt, dort liegt nach unserer Auffassung
gerade seine Stérke. Es ist nicht so, daf3 Dilthey nicht zu einerbegrifflichen Formulierung hétte kommen kénnen,
sondern er scheute sich bis zuletzt vor einem systematischen Abschlu8 (Nur gegen Ende seines Lebens zeigte er
systematische Bestrebungen.) Allerdings bestimmte Dilthey den Begriff der Philosophie nicht aus seinem
eigentlichen Motiv heraus”.

38



uma discussdo histérica livre de qualquer pressuposto simplesmente naturalista. Ele diz:
13 . J ~ . . .

Somente a Escola Histdrica — essa expressdo tomada aqui em um sentido mais abrangente —
levou a cabo uma emancipacao da consciéncia historia e da ciéncia historica” (DILTHEY, 2010,
p. 3). Isto é: somente a Escola Historica elevou, pela primeira vez, o pensamento até a diferenga
elementar entre o objeto natural-fisioldgico das ciéncias naturais e o objeto histdrico-espiritual

das ciéncias humanas.

2.1.1 A Consciéncia Historica e o Naturalismo Cientifico

A Escola Historica surge na Alemanha em resposta ao “sistema de ideias sociais
desenvolvido na Frang¢a nos séculos XVII e XVIII como direito natural, religido natural, teoria
do estado abstrata e economia politica” (DILTHEY, 2010, p. 3). Em detrimento de uma
compreensdo universalista de mundo e sujeito, ela enfatiza o particular como fato constitutivo
da realidade humana. Desenvolve a “intuicdo” de que ¢ no ‘“crescimento histérico como
processo” que “surgem todos os fatos espirituais” (DILTHEY, 2010, p. 4). Essa “intuicao
histérica” € contraposta a “razao universal (mathesis universalis)” que havia sido, até entdo,
base para as ideias sociais do I[luminismo. A “intui¢do historica” cobra um novo fundamento,
para além do naturalismo e do idealismo, que justifique o objeto das ciéncias particulares do
homem e da sociedade. Do ponto de vista de Dilthey, o novo fundamento deveria ser
circunscrito como o “elemento histdrico proprio ao homem”, sua historicidade, ou seja, aquilo
que libera algo como o “ser humano” na disposicdo de uma histéria em comum. A Escola
Historica, porém, ndo foi capaz de dar o passo decisivo na direcdo desta fundamentag¢do
essencial do ser enquanto historico.

Para a Escola, o objeto da historia ndo deveria ser determinado a partir de regras e ideais
a-historicas e umiversais, mas, ao contrario, brotar da propria realidade histdorica. Essa
realidade, enquanto fenomeno empirico, isto €, observavel, € o proprio fato a ser reconstruido,
o objeto da historiografia. Mas como o passado se torna, por assim dizer, disponivel? A resposta
historicista é: o passado se oferece retrospectivamente através das marcas deixadas pela agdo
do homem no mundo. Essas marcas indicam o “fato singular do espirito” que, por sua vez,
oferece a possibilidade de reconstrugdo deste fato através da representacio na consciéncia. E
possivel representar uma acao passada porque ela estd indissociavelmente atrelada ao que lhe
sucedeu e que se estende até o momento presente investigado pelo historiador. Assim, o presente

oferece evidéncias sobre o passado porque estd causalmente ligado a ele. Em outras palavras, a

39



pesquisa historica descobre a relacdo causal que determina as agdes humanas. Neste caso, as
acdes tém seu lugar no palco do mundo, isto €, na realidade tal como ela ¢ percebida por uma
consciéncia. Em sentido kantiano, a contemplagao da historia concebida pela Escola Historica
¢ puramente estética, isto €, contenta-se em organizar e observar os fatos dentro de um esquema
estritamente empirico de mundo sensivel.

A consciéncia espiritual, para a Escola Histdrica, ¢ a consciéncia do processo que
originou determinada configuragdo de mundo como “atual”. As “configuracdes de mundo”
possuem a propriedade de poderem ser investigadas e descobertas nos relatos que denotam o
processo de seu desenvolvimento. De um ponto de vista estritamente historiografico, trata-se
apenas da descoberta de registros que denotam (indicam) a existéncia de um processo e, em
seguida, da relacdo de causas que determina a unidade objetiva do material examinado. A
colecao de documentos aponta para a totalidade dos fatos e ilustra suas conexdes causais. Em
ultima instancia, para a Escola, ¢ a matriz formada pela conexao dos fatos investigados que
recompde a realidade espiritual humana como possivel de ser revisitada: “a vida espiritual” é
composta por fatos historicos e pode, por isso, ser descoberta pela consciéncia historica. A
Escola Histdria acreditava que a intuicdo desse “processo” deveria guiar o método histdrico até
o patamar de uma ciéncia objetiva, isto ¢é, elevar o objeto da historiografia ao ambito
propriamente objetivo de uma ciéncia particular independente. A vida espiritual € entrevista
como estrutura que possui, em suas relagdes causais, a objetividade necessaria a ciéncia
historica.

Porém, a intuicdo da Escola, aponta Dilthey, ainda opera dentro das restricdes empiricas
da ciéncia moderna: “a escola historica ndo rompeu até hoje as barreiras internas que acabaram
inevitavelmente por obstruir a sua formagao tedrica tanto quanto a sua influéncia sobre a vida”
(DILTHEY, 2010, p. 4). Na medida em que o “histdrico” é determinado pela Escola dentro de
um horizonte estritamente cientifico-natural, a investiga¢do histérica adquire um valor
puramente pragmatico: ela, a historia, deve esclarecer e regrar “a vida do presente” a partir de
uma observagio metodologica do passado. E em fungéo disso que Dilthey continua o texto com

uma critica aos limites da intui¢ao historica da Escola alema:

Faltou ao seu estudo e ao seu aproveitamento dos fendmenos historicos a
conexdo com a analise dos fatos da consciéncia, por conseguinte uma
fundamentagdo com vistas ao Unico saber que ¢ em ultima instincia seguro,
em suma, uma fundamentacdo filosofica. (DILTHEY, 2010, p. 4).

40



Quais sdo essas “barreiras internas” que limitaram a Escola Historica do ponto de vista
de Dilthey? Ele nos d4 uma dica quando se refere ao método da Escola como “puramente
empirico”. “Puramente empirico” aponta para a “pré-compreensao” da realidade como ambito
puramente “sensivel”, ou seja, uma consideragdo do objeto desde um ponto de vista
estritamente naturalista. No texto “Os Tipos de Concepc¢ao de Mundo”, topico 1V, Dilthey faz
uma referéncia direta a estrutura naturalista das ciéncias experimentais de carater moderno. Ele

comec¢a dando uma defini¢ao do “naturalismo” como a concepg¢ao de que:

[...] o processo da natureza € a Unica ¢ a integral realidade; fora dela nada ha;
a vida espiritual distingue-se da natureza fisica apenas formalmente como
consciéncia, de acordo com as propriedades nesta contidas, ¢ a determinidade
conteudalmente vazia da consciéncia brota da realidade fisica, segundo a
causalidade natural. (DILTHEY, 1992, p. 37).

Qual, porém, a base epistemologica de tal compreensdao de mundo? Ou, nas palavras de
Dilthey, qual o “aspecto gnosiologico do naturalismo” (DILTHEY, 1992, p. 38)? Para o
pensamento naturalista, a realidade tem sua validagao tltima nos sentidos, ou seja, ¢ real aquilo
que ¢ percebido e, em consequéncia, a validagdo de qualquer saber tem como “fundamento” o

“sensivel” (DILTHEY, 1992, p. 38). Ele continua:

O sensualista ndo nega nem o facto da experiéncia interna nem o da conexao
pensante do dado, mas encontra na ordem fisica a base de todo o conhecimento
da conexao legal do real, e as propriedades do pensar tornam-se para ele, de
uma maneira dbvia ou por meio de uma teoria, parte da experiéncia sensivel.
(DILTHEY, 1992, p. 38).

Essa compreensdo de mundo, naturalista, remonta o pensamento antigo. Para Dilthey,
tal modo de pensar esta intimamente relacionado com a possibilidade de surgimento da
investigagdo cientifica na antiguidade. J4 Protdgoras “ensinou que a percepgdo brota da
cooperagdo de dois movimentos, um exterior € outro organico, que transcorre no homem”
(DILTHEY, 1992, p. 38). O que Dilthey chama de “ceticismo” tem origem na assun¢do do
“elemento humano” como a determinagdo de toda “posi¢cdo axioldgica ou toda a fixagao de
fins” (DILTHEY, 1992, p. 39). Essa assun¢ao do elemento humano como base da consideracao
da realidade leva a conclusdes céticas porque, na medida em que aponta para a limitacdo dos
sistemas filosoficos, indica a finitude que marca toda obra humana. O pressuposto cético, desde
a antiguidade, ¢ guiado por uma visao de mundo empirista. Para Dilthey (1977, p. 39), as

compreensdes empiricas de mundo coincidem, apesar de sua multiplicidade, em trés

41



pressupostos fundamentais: “(a) a facticidade simplesmente empirica da organizagdo sensivel,
(b) a vinculagao a ela de todo o pensamento e (c) o ordenamento desta organiza¢do na conexao
fisica”.

Porém, mesmo que o ceticismo perpasse toda a historia do pensamento ocidental, na
opinido de Dilthey, somente “a época moderna proporcionou recursos cientificamente validos
para a elucidagdo naturalista do desenvolvimento espiritual” (DILTHEY, 1992, p. 43)?. Ele
enumera os elementos que tornaram possiveis o direcionamento naturalista das ciéncias
modernas da natureza e como este direcionamento perfaz as primeiras consideragdes da Escola

Historica sobre a realidade humana:

[1] a compreensdo da vida espiritual a partir do seu meio, [2] a deriva¢ao da
vida econdmica dos interesses dos individuos, [3] a deriva¢do da cultura
superior desde o progresso econdmico, [4] a teoria da evolugdo [...] que
permitia por na base das propriedades intelectuais e morais do homem a adig@o
de mudangas minimas no tempo. (DILTHEY, 1992, p. 43).

A ideia ¢ que os fundamentos das primeiras investigacdes historicistas partem de uma
intuicao verdadeira sobre a realidade espiritual humana. Essa intui¢do, porém, nao ¢ plenamente
aproveitada, pois estas investigagcdes se deixam guiar por um horizonte tedrico herdado das
ciéncias naturais e sensualistas da modernidade. A critica de Dilthey aponta para o fato de que,
enquanto se mantém dentro da concepc¢ao cientifica tradicional, a Escola Historica € incapaz de
desenvolver uma fundamentagao filosofica suficientemente firme para levar a cabo sua tarefa

de consideracdo realidade “concreta” e “espiritual” da humanidade.

2.1.2 A Tarefa de Fundamentagdo Filosofica da Intui¢do Historica

A critica de Dilthey a Escola Histdrica nos oferecer um insight sobre o ponto de partida

imaginado por ele para uma investigacao historica:

2 Para Dilthey, foi David Hume, no século XVIII, que inaugurou a possibilidade de uma investiga¢io experimental
do mundo de carater estritamente moderno. Hume, ao enfatizar “a facticidade simplesmente empirica da nossa
organizagdo sensivel e do pensamento com ela conexo”, desloca o interesse investigativo do “conhecimento do
mundo para a simples consonancia interna das percepgdes entre si € com os conceitos” (DILTHEY, 1992, p. 40).
Com isso, ele abre as portas para a ideia de “ciéncia experimental” que “limita-se as uniformidades de coexisténcia
e sucessao dos fendmenos” (DILTHEY, 1992, p. 40). Essa uniformidade ¢, em ultima instancia, “o objeto do nosso
saber acerca tanto dos fatos espirituais como dos fisicos: todas as partes do mundo se entrelagam numa mesma
legalidade” (DILTHEY, 1992, p. 40). Ele conclui: “O positivismo tornou-se um método e o proprio naturalismo
fez valer, perante este ponto de vista fenomenalista, a ‘claridade solar do sensivel”” (DILTHEY, 1992, p. 40).

42



E por isso que ela [a Escola Histérica] também nao chegou a um método
explicativo, nem conseguiu tampouco erigir, em virtude de uma intui¢ao
histérica e de um comportamento comparativo, uma conexao autonoma entre
as ciéncias humanas ou conquistar uma influéncia sobre a vida. (DILTHEY,
2010, p. 4, entre colchetes colocagdo nossa).

Na medida em que a Escola Historica, ao ndo se propor uma critica filosofica, manteve-
se restrita ao ideal moderno de cientificidade, ndo desenvolveu plenamente sua intui¢ao original
do principio da historicidade humana, isto ¢, ndo se efetivou como real “influéncia sobre a
vida”. Assim, em Dilthey, estd em questao se a fundamentacdo moderna das ciéncias oferecida
por Descartes, Locke, Hume e Kant, de carater empirista (a posteriori) ou transcendental (a
priori), ¢ capaz de abarcar o interesse investigativo que “todo historiador, todo jurista ou todo
politico reflexivo t€ém em seu coragdo” (DILTHEY, 2010, p. 5). Por conseguinte, a tarefa de
fundamentagdo das ciéncias humanas coincide com a busca da “conexao proposicional que se
encontra na base tanto do juizo do historidégrafo, quanto das conclusdes do economista nacional
e dos conceitos dos juristas e que permite definir a sua seguranga” (DILTHEY, 2010, p. 5).

Em nossa interpretagdo, ao se propor fundamentar as ciéncias do espirito humano,
Dilthey ndo levou em conta apenas o tipo metodologico de investigacdo das ciéncias positivas,
mas procurou um outro nucleo essencial para a constatacdo do elemento humano enquanto
possibilidade historica, ou seja, da historicidade do ser enquanto humano. A “historicidade” ¢
percebida por Dilthey como o elo fundamental entre o Aumano e a vida: o ser do homem ¢
compreendido desde seu nlicleo mais intimo, a Vida, e desde sua expressdo mais propria, a
historia. A vida é ntcleo intimo do qual emana toda possibilidade humana de expressao, ela ¢ a
origem da “realidade efetiva” que se constitui essencialmente como historia. A estrutura e a

forma através da qual a vida se configura em sua forma humana € a “Razdo Historica”:

[...] a teoria do conhecimento até aqui, tanto a empirica quanto a de Kant,
explica a experiéncia e o conhecimento a partir de um estado de fato que

\

pertence a mera representagdo. Nas veias do sujeito cognoscente, que foi
construido por Locke, Hume e Kant, ndo corre sangue real, mas o suco diluido
da razdo como uma mera atividade de pensamento. (DILTHEY, 2010, p. 6).

A critica se dirige ao neokantismo: a “mera representacdo” ¢ um aspecto da realidade
humana. A “lida histdrica e psicolégica” faz com que Dilthey perceba que esse aspecto ndo ¢
suficiente para trazer a tona a realidade na completude exigida pela investigacdo das ciéncias
espirituais. O sujeito cognoscente, aponta Dilthey, foi sustentado em sua base epistemoldgica

kantiana pela tradi¢do historicista; a tarefa, em consequéncia, deveria ser a superacao positiva

43



do “ser congnoscente puro” na direcdo de um “ser que, querendo e sentindo, representa”
(DILTHEY, 2010, p. 7).

O “sujeito da representagdo” permanece, mas “querer” e “sentir” se imiscuem, agora,
como ambitos fundantes do ser que somos, isto ¢, sdo elevados ao nivel de “constituicao do
sujeito histérico”. O “sujeito” ndo possui mais um carater puramente intelectivo, mas, no que
diz respeito a apreensdo da realidade efetiva, ele quer e sente?®. Cabe, por enquanto, chamar
atencdo para a consideragdo da “Vida” como determinagdo ultima de toda experiéncia do
“sujeito historico”. O sujeito ¢ pensando dentro de um “horizonte historico” e em uma conexao
intima com a Vida, isto é, com o nucleo a partir do qual advém tanto a “pessoa” quanto o
“mundo pessoal”: o representante e a representacdo, o desejo e o desejado, o sentido € o
sentimento. O “querer” e o “sentir” devem ser considerados como possibilidades historicas
extraidas da propria Vida, em consequéncia, a realidade nao estd circunscrita por uma
constru¢do de carater puramente intelectual, mas por um horizonte historico possivel, um

destino,um meio. Ortega y Gasset (1961, p. 165) tenta explicar a diferenga entre Dilthey e Kant:

Quando Kant quer fundar a validade da experiéncia buscando suas condi¢des
na consciéncia, o que ele procura sdo as “condigdes de possibilidade da
experiéncia”; isto é, imagina ou constréi a priori os motivos de nossa
consciéncia e de sua relacdo com a realidade para que esta tltima resulte como
inteligivel, é razoavel que essa pretensdo de verdade esteja ligada a nossa
experiéncia efetiva. Por tanto, para Kant as condigdes da experiéncia ndo se
dao dentro da experiéncia, mas sdo uma pura construcdo intelectual e, neste
sentido, uma ficgdo. Os elementos da consciéncia — o que ¢ essencial ao
kantismo — ndo se ddo na consciéncia da qual sdo elementos, ndo sdo fatos da
consciéncia, sendo sdo hipoteses do filosofo?’.

A realidade intelectual e hipotética, aceita pelo neokantismo como base fundamental de
toda realidade percebida, tem sua validez garantida pela consciéncia pura do sujeito da razdo.
O espaco e tempo nao sao realidades impostas sobre a mente, mas “formas puras da intui¢ao”.

Do ponto de vista de Dilthey, porém, as condi¢gdes de possibilidade da realidade nao podem ser

% Sobre o problema da “constituicio do sujeito” na Filosofia da Vida, cf. Topico 3.1 A desconstrugio
fenomenologica de Dilthey.

27 QOriginal: “Cuando Kant quiere fundar la validez de la experiencia buscando sus condiciones en la conciencia,
lo que busca es las “condiciones de la posibilidad de la experiencia”; esto es, imagina o construye a priori como
tendria que ser nuestra conciencia y su relacion con la realidad para que resultase inteligible, razonable esa
pretension de verdad aneja a nuestra efectiva experiencia. Por tanto, para Kant las condiciones de la experiencia
no se dan dentro de la experiencia, sino que son una pura construccion intelectual y, en este sentido, una ficcion.
Los elementos de la conciencia — esto es esencial al kantismo — no se dan en la conciencia cuyos elementos son,
no son hechos de consciencia, sino hipotesis del filosofo.”

44



descobertas apenas de maneira aprioristica. O historiador ndo concorda com a ideia da

“realidade” como simples estrutura de uma consciéncia pura:

A atitude de Dilthey €, ao contrério [ou seja, em detrimento do apriorismo
kantiano], de radical empirismo®®. A experiéncia é uma realidade da
consciéncia, eu me dou conta que diante de mim ha, agora, um papel impresso
e me dou conta que o penso como papel impresso com todos os atributos que
contém. Dar-me conta imediatamente de algo e ser um fato da consciéncia sdo
sinénimos. A experiéncia, o conhecimento, a ciéncia, toda ciéncia, com sua
pretensdo de verdade, ¢ um fato da consciéncia. Fundar a validade dessa
pretensdo [de verdade], que ¢ um fato evidente da consciéncia, ndo pode
consistir sendo em descobrir os elementos ou condi¢des reais da consciéncia,
que integram a experiéncia ¢ engendram, em nossa opinido, sua pretensao.
Nao, pois, condigdes da possibilidade da experiéncia, mas condi¢cdes da
realidade, da facticidade da experiéncia. (ORTEGA'Y GASSET, 1961, p. 165,
entre colchetes colocacdes nossas)®

Se para o kantismo a “coisa em si” transcende os limites do conhecimento humano, a
realidade nunca pode dar-se efetivamente no sentido radical de Dilthey. Pensada
intelectualmente, a realidade kantiana € sempre ¢ apenas “representacao” da consciéncia. A
validade objetiva do conhecimento, em consequéncia, depende da compreensao das estruturas
a priori que sdo responsaveis pela representagdo como expressao do entendimento. Do ponto
de vista de Dilthey, porém, a “coisa em si”, a “realidade efetiva”, ndo ¢ a simples consideragao
intelectual da consciéncia, mesmo essa consideragdo ja €, na linguagem do historiador, produto

de uma “mutilacdo da realidade”. Qualquer representagdo ¢ um tipo especifico de apreensdo da

28 Reproduzimos aqui o termo “radical empirismo” utilizado por Ortega y Gasset, mas fazem-se necessarias
algumas consideragdes: Como fica transparente na critica diltheyana a escola histdrica, o “empirismo” é colocado
em questdo por Dilthey. Em seu pensamento mais maduro, o filésofo circunscreve de maneira enfatica o que
entende por “naturalismo” e “empirismo”, distanciando-se desses ambitos de investigagdo através da pergunta
sobre a historia em seu duplo aspecto essencial e efetivo, em sua historicidade. Para Dilthey, a condi¢do de
determinag@o do real ndo ¢ o empirismo fisicalista, mas, ao contrario, a realidade tal como ¢ imediatamente
derivacdo da propria “Vida”. A realidade concreta, por fim, ndo é a simples realidade fisica dos corpos, mas a
realidade enquanto constituida pela Vida e dada imediatamente como “experiéncia vital”. Pode-se dizer
tranquilamente, com base no texto “Sobre as concepgdes de mundo” (1991), que, para Dilthey, o “empirismo” é
apenas uma das “visdes de mundo” possiveis e que sua origem se encontra na possibilidade dual do aspecto
metafisico da vida, que se apresenta algumas vezes como ideal, outras como natural. Deve-se, em consequéncia,
prestar dupla atengo ao termo “radical” utilizado por Ortega y Gasset. Como discutiremos mais a frente, o termo
“radical” indica que estd em discussdo o proprio conceito de “realidade”; Dilthey se move em direcdo a uma
compreensdo mais originaria em relagdo a efetividade da realidade do que o que fora concebido por qualquer
empirismo ingénuo até ele.

2 QOriginal: “La actitud de Dilthey es, en cambio, de radical empirismo. La experiencia es una realidad de
conciencia: yo me doy cuenta de que ante mi hay ahora un papel impreso y me doy cuenta de que lo pienso como
papel impreso con todos los atributos que esto contiene. Darme cuenta inmediata de algo y ser un hecho de
conciencia son sinénimos. La experiencia, el conocimiento, la ciencia, toda ciencia, con su pretension de verdad,
es un hecho de conciencia. Fundar la validez de esa pretension que es un hecho evidente de conciencia no puede
consistir sino en descubrir los elementos o condiciones reales de la conciencia, que integran la experiencia y
engendran a nuestra vista su pretension. No, pues, condiciones de la posibilidad de la experiencia, sino condiciones
de la realidad, de la facticidad de la experiencia”.

45



“experiéncia da vida”. Em palavras simples, “viver” ¢ condi¢do fundamental para qualquer
representacdo; por conseguinte, a Vida possui primazia ao fendmeno representativo, ela € vivida
pré-teoréticamente. Para Dilthey, o que deve vir a tona ndo sdo as estruturas a priori da
consciéncia, mas as condi¢des de possibilidade da facticidade como aquilo que perfaz, de modo
concreto, toda possiblidade de experiéncia representativa.

Dilthey reconhece que “sé possuimos a realidade efetiva tal como ela ¢ junto aos fatos
da consciéncia dados na experiéncia interna” (DILTHEY, 2010, p. 6). Porém, ele continua: “A
analise desses fatos ¢ o centro das ciéncias humanas e, assim, permanecem, de acordo com o
espirito da Escola Histdrica, o conhecimento dos principios do mundo espiritual no ambito
desse mundo mesmo, ¢ as ciéncias humanas formam um sistema autonomo” (DILTHEY, 2010,
p. 6). Ou seja, se 0 “mundo espiritual” almejado pela Escola Historica se expressa como fato,
uma analise filosofica dos principios da propria facticidade nao contraria a intui¢cdo historica e
mantém a investigacao depurada de qualquer preceito metafisico e a-historico. Para Dilthey, em
consequéncia, a pratica filosofica tem que ser reinserida no pensamento historico, mas isso ndo
deve significar um retrocesso as praticas idealistas. Ao contrario, a filosofia tem que aprender
com sua irma mais nova, a histdria, e tornar-se ela propria uma “hermenéutica da facticidade”.

Como ¢ a propria realidade, o “fato”, que determina a consciéncia humana, ela ndo tem
sua razao em um “sujeito puro” de carater puramente intelectual, mas em um sujeito historico
que “intui” na “experiéncia interna” o seu desenvolvimento espiritual. No gesto de Dilthey em
direcdo ao “acontecer historico” como ambito fundamental humano, mantém-se vivo, porém, o
“espirito da Escola Historica”. Seguindo a intui¢do da Escola, o modo de ser historico deve ser
filosoficamente investigado afim de que se revele para além de um simples sujeito
epistemologico. Para Dilthey, a efetividade da realidade humana s6 pode ser trazida a tona por
uma “razdo histérica” que, através de uma investigagdo mais abrangente e compreensiva,
ultrapassasse a consideragdo puramente empirica da historiografia e psicologia de sua época.
Com efeito, a tarefa a que se propode ¢ andloga a de Kant, mas, enquanto o segundo se dirige
para uma “Critica da Razao Pura”, ou seja, da razao exercida pelo sujeito transcendental puro,
Dilthey pretende elaborar uma “Critica da Razdo Historica”, isto €, da razdo que dimana do
movimento da propria vida em seu desenrolar-se e efetivar-se no espirito histérico humano.
Essa critica historica deve esclarecer o “nexo vital” que sustém e fundamenta o dmbito de

investigacao das ciéncias humanas.

Dai resulta o fato de os componentes mais importantes de nossa imagem e de
nosso conhecimento da realidade efetiva, componentes tais como a unidade

46



pessoal da vida, o mundo exterior, os individuos fora de noés, a sua vida no
tempo e a sua agdo reciproca, poderem ser todos explicados a partir dessa
natureza humana como um todo, uma natureza cujo processo de vida real ndo
possui sendo os seus diversos lados no querer, no sentir e no representar. Nao
¢ a hipdtese de um a priori rigido de nossa faculdade cognitiva, mas apenas a
histéria do desenvolvimento que parte da totalidade de nosso ser, que todos
nos temos de dirigir para a filosofia. (DILTHEY, 2010, p. 7)

O objetivo € encontrar o nexo entre o pensamento abstrato-cientifico e a historica
natureza humana. Para Dilthey, “os componentes mais importantes de nossa imagem e de nosso
conhecimento da realidade efetiva” podem ser explicados a partir da “natureza humana” e do
como como ela extrai toda compreensdo possivel do “progresso da vida real” dos estados do
“querer, sentir e representar”. A ‘“natureza humana”, por consequéncia, ¢ um “status
conscientiae”, que ¢ consciente (que gquer), senciente (que sente) e cognoscente (que
representa), e, através do qual, a Vida expressa a si mesma. A estrutura historica que fundamenta
determinado tipo de consciéncia, isto €, que sustenta todo objeto como possibilidade efetiva de
uma vivéncia particular, ¢ chamada por Dilthey de “visdo de mundo”. O nucleo ultimo desse
movimento ¢ a propria Vida. Por conseguinte, a obra de Dilthey ¢ marcada pela consciéncia de
uma dupla tarefa: (1) do ponto de vista cientifico, procura esclarecer e estabelecer a estrutura
efetivamente determinante do mundo humano em sua totalidade positiva e, desta forma,
oferecer uma ontologia particular para o desenvolvimento do que hoje chamamos “ciéncias
humanas”; (2) do ponto de vista filosofico, porém, a propria Vida, como o acontecimento

nuclear e vital da existéncia, tornou-se tema de sua pesquisa.

2.2 A autoconsciéncia do Relativismo

Na ultima fase de se pensamento, Dilthey ja estabelecera vasto didlogo intelectual com

os pensadores de sua época®

. Elaborou o que entendeu por “Filosofia da Vida
[Lebensphilosophie]” e, sistematicamente, construiu uma investigagao acerca do que acreditava
estar na base de toda e qualquer experiéncia historia: a propria Vida. Dilthey, em fun¢do de seu
posicionamento critico, afasta-se do relativismo historicista que herdara de seus professores e
mestres da Escola Historica. Ele se aproxima lentamente de uma compreensdo historica das

estruturas ontologicas que perfazem, como temporalidade propria, a realidade do existente

30 Entre varios nomes encontramos referéncias diretas a Husser]l e ao Conde de Yorck, com o qual a troca de
correspondéncias foi fundamental para a descoberta do problema da historicidade e que comentaremos mais a
frente (2.3.3).

47



enquanto tal. Tendo consciéncia da tarefa a que Dilthey se propde, a fundamentagdo historica
das ciéncias do espirito, podemos aproximarmo-nos da intui¢cdo que perfaz o ciclo intimo de
seu pensamento e que caracteriza sua Filosofia da Vida como produto do terceiro momento do
pensamento histérico alemao (topico 1.3). O que Dilthey percebeu com sua investigagdo foi o
“elo” que, sendo constitutivo de qualquer possibilidade efetivamente humana, ¢ o fundamento
para que algo se dé como experiéncia efetiva e historica. Tal nexo constitutivo ¢ a Historicidade
ou o historico em sentido proprio; a historicidade dimana da vida como uma de suas
possibilidades, como a possibilidade propriamente humana. Por fim, para Dilthey, o que
caracteriza a possibilidade especifica da experiéncia humana da Vida € o fato de que ela é
historica, isto €, possui historicidade. O historico é aquilo que marca a experiéncia humana em
sua possibilidade mais propria. Pode-se dizer que, para Dilthey, o fato de o homem possuir algo
como um cardter historico ¢ o que difere sua experiéncia de qualquer outra possivel experiéncia
da vida, como, por exemplo, a dos animais e das plantas.

Porém, ndo ocupam os seres vivos ndo-humanos e mesmo os objetos inanimados
ocupam eles proprios um lugar na histéria? Se possuirmos lembrangas e registros de objetos e
de animais e se ¢ possivel uma “histéria do castelo de Versalhes”, tais objetos ndo estdo
inseridos na historia de tal forma que sdo também historicos? O que a teoria de Dilthey aponta
nao € para a impossibilidade de “objetos historicos”, mas para o fato de que tais objetos s6 estao
disponiveis porque o humano os descobriu “dentro de” sua propria historia, ou seja, a partir de
sua historicidade®. No texto Teoria das concepgées do mundo (1991), da Gltima fase do
pensamento de Dilthey, aparece de forma bastante clara o seu interesse em superar o relativismo
que caracteriza o pensamento historico de sua época.

Segundo Dilthey, o tipo de relativismo que lhe € contemporaneo difere do ceticismo que
aflorou em outros momentos da histéria humana. O ceticismo ¢ um movimento comum a toda
a historia do pensamento humano; tem seu fundamento na possivel “anarquia dos sistemas
filosoficos”, isto €, na pretensa universalidade de cada pensamento em contradicdo com sua
multiplicidade. Essas multiplas de opinides, se pretendendo cada uma delas como universal,
“brindam sempre novo alimento ao ceticismo” (DILTHEY, 1992, p. 6). Enfim, sempre que o
homem percebe que a pretensdo de atingir o absoluto acerca das coisas que lhe afetam ndo ¢
unica, ele também observa a arbitrariedade geral que existe entre a sua constatagdo e as outras

posig¢des possiveis acerca do mundo. Neste estado, o pensamento adentra ao que se pode chamar

31 Para esclarecimentos sobre as consideracdes de Heidegger acerca do caréter essencial e primeiramente histérico
da existéncia humana em detrimento dos objetos que “pertencem a Historia do Mundo (Weltgeschichtlich)”,
consultar o topico 3.3.

48



de humor cético: cada sistema €, em potencial, a origem de uma explica¢do Unica e totalizante
acerca do mundo e, a0 mesmo tempo, um contrapde e argumenta contra o outro. O resultado ¢

a dissolugdo generalizada de todos os sistemas.

O que se passa € que essas opinides multiplas, ao aparecer uma junto as outras,
atuam uma sobre as outras, isto &, se criticam mutuamente, se objetam com
incontestavel eficacia e cada uma demonstra o erro da outra. [...] A pretensao
de que cada uma tinha de descobrir a entidade absoluta do mundo, Estado,
sociedade, beleza, linguagem, acaba falida e convicta de seu erro. (ORTEGA
Y GASSET, 1961, p. 154)*

O ceticismo, no sentido referido, ¢ uma consequéncia da propria curiosidade filoséfica
e de sua cristalizacao sistematica através da historia: “Em todas as épocas, desde que existem,
[esses sistemas] excluiram-se e entre si se combateram e ndo se divisa esperanca alguma de
entre eles se poder chegar a uma decisao” (DILTHEY, 1992, p. 6).

Por outro lado, o homem moderno se depara, através do acimulo historiografico, com
uma multiplicidade ainda maior de opinides e culturas. Com efeito, ele torna-se ainda mais

susceptivel ao humor irénico e duvidoso do ceticismo:

[...] esse homem, junto ao seu afa de averiguar o absoluto a respeito das coisas
[O estado, o justo, a sociedade, a beleza, a arte, a linguagem e etc.] por haver
nascido em uma época que acumulou muito saber histdrico, se encontra,
queria ou ndo, com a noticia negativa de que inumeraveis homens antes dele
fizeram as mesmas perguntas e se deram, cada um sua resposta absoluta. [...]
Essa multiplicidade de perguntas ‘absolutas’ anula seu absolutismo.
(ORTEGAY GASSET, 1961, p. 154)*

Dilthey, porém, nao para nesta conclusao sobre o “ceticismo” moderno. Ele diz: “Muito
mais profundas do que as conclusdes cépticas tiradas do antagonismo das opinides humanas
sao as duvidas que dimanaram do desenvolvimento progressivo da consciéncia historica
[moderna]” (DILTHEY, 1992, p. 7). Para o homem moderno ndo importa apenas a
multiplicidade de opinides; o que estd em jogo ¢ propria estrutura através das quais as opinides

se expressam, o fundamento de toda opinido se torna instavel e ameaga desabar sob o crivo da

32 Original: “Lo que pasa es que esas opiniones multiples, al aparecer las unas junto a las otras, actiian las unas
sobre las otras, es decir, que se critican mutuamente, se objetan con incontrastable eficacia y cada cual demuestra
el error de la vecina. [...] La pretension que cada una tenia de haber descubierto la entidad absoluta mundo, Estado,
sociedad, belleza, lenguaje, queda fallida y convicta de error”.

33 Original: “[...] ese hombre, junto a su afdn de averiguar lo absoluto respecto a esas cosas por haber nacido en
una época que ha acumulado mucho saber histdrico, se encuentra, quiera o no con la subrayada noticia de que
hombres innumerables antes que €l se han hecho las mismas preguntas y se han dado, cada cual, su absoluta
respuesta [...] Esta multiplicidad de preguntas ‘absolutas’ anula su absolutismo”.

49



consciéncia histérica da modernidade. O proprio conceito de “existéncia” torna-se
questionavel, pois ndo ¢ possivel que uma mesma estrutura de existéncia atravesse toda a
histéria do mundo sem sofrer nenhuma mudanga em seu significado intimo. Se, porém, a
existéncia passa, ela propria, por modificagdes intimas em sua compreensao, o que garante a
validade de uma dada compreensdo, por maior que seja sua atualidade, diante de outra
interpretagdo da existéncia na histdria das culturas? A consciéncia historica coloca em cheque
o pressuposto fundamental do Iluminismo: a ideia de um “sujeito universal” da historia. A
primeira fase do historicismo, porém, tenta fugir dessa crise fundamental através do jogo
objetivo da verdade. Por outro lado, Dilthey propde uma posi¢cao hermenéutica mais abrangente
e profunda que a compreensao estritamente cientifica do objeto das ciéncias historicas.

O proprio “ser” do humano estd em jogo naquilo que ¢ historico, isto €, ele € historico
em sentido amplo, pois, sendo, estd entregue a uma compreensao de si herdada, construida e,
talvez, imprépria da sua propria existéncia®. O que o cada um é, ele proprio precisa se decidir
junto ao destino. O que se explicita, mesmo que de forma sutil, € que o historicismo percebe a
relagdo profunda de cada sistema filosofico com seu criador e, por consequéncia, com sua
época. Essa relagdo ndo possui apenas carater teorico, mas ¢ “experienciada” através das
manifestagdes da vida, isto ¢, da filosofia, da religido, da poesia, e etc. Cada €época possui uma
pré-compreensao de homem que nao precisa ser tematizada, pois € vivida essencialmente em
sua possibilidade. O ser do homem ¢, por assim dizer, pressuposto, mas ndo como uma
“concepcao verdadeira de homem” que se sustenta a priori.

O “tipo de homem”, como estrutura particular e determinante de ser humano,

pressuposto por cada época possui carater ideal:

Um tipo compacto de homem, equipado com um conteiido determinado,
constituia o pressuposto dominante do pensamento histérico dos Gregos e dos
Romanos. Estava igualmente subjacente a doutrina cristd do primeiro e do
segundo Adao, do Filho do Homem. Pelo mesmo pressuposto era ainda
sustentado o sistema natural do século XVI. (DILTHEY, 1992, p. 7).

3 Ortega y Gasset (2962, p. 255) diz: “[...] el hombre que hacia 2850 frisa en los veinte afios — la generacion de
Dilthey — ha heredado de dos siglos ‘idealistas’ esta ensefianza decisiva: cuando lo que alguien piensa es un error,
lo pensado no tiene realidad, pero queda como realidad el hecho mental de que alguien lo ha pensado. [...] el
pensamiento renuncia a definir, por lo menos directamente, nada que pretenda ser absoluto y se resuelve a
investigar la unica realidad que incuestionablemente encuentra ante si: esos hechos subjetivos del pensar, querer,
sentir, acontecidos en algin lugar y en algun tiempo, es decir, los hechos histéricos. El ‘puro’ o absoluto
pensamiento se convierte en pensamiento histdrico”. Assim, o termo Relativismo, denota no nosso trabalho, esse
novo tipo de ceticismo que tem como razdo de ser a crise do idealismo e o desenvolvimento da compreensdo de
uma “consciéncia historica”.

50



Esse “tipo compacto de homem” fundamenta uma “concep¢ao” de ser humano guiou as
possibilidades gerais de consideragdo. E através dessa “preconcepg¢do” de ser humano que o
homem julgou a si mesmo a partir de seu meio historico. Esse pressuposto nunca havia se
tornado tema de um questionamento historico propriamente dito, isto €, investigado em seu
processo de formagdo historica. Para Dilthey, o “método construtivo” desenvolvido a partir
dessa caracterizagdo comum do ser humano garantiu o horizonte comum que, apesar das
inimeras discussdes e disputas, manteve uma linha mais ou menos coesa de interpretagdo
durante a historia do ocidente. O “método construtivo” opera através da “derivagdo” e

“comparacao’:

[...] derivar algo de comum a partir da comparagdo das formas de vida
historicas, de extrair da multiplicidade dos costumes, das proposicdes
juridicas e das tecnologias, um direto natural, uma teologia natural e uma
moral natural mediante o conceito de um tipo supremo das mesmas.
(DILTHEY, 1992, p. 7).

Tal procedimento “se desenvolvera desde Hipias, através do estoicismo e do
pensamento romano — dominava ainda o século da filosofia construtiva (XVII)” (DILTHEY,
1992, p. 8). A contraposi¢ao e a dissolucdo desse pressuposto t€m inicio apenas no século X VIII
e seu “espirito analitico” (DILTHEY, 1992, p. 8). Em suma, expde Dilthey, a “ideia de
evolugdo” e o “estudo comparado dos povos civilizados e primitivos” nascem junto aos teodricos
do século XVIII, Hume, Winckelmann, Lessing, Helder, etc. Esse pensamento da a tonalidade
do século XIX: “Foi assim possivel desenvolver o ponto de vista historico-evolutivo no estudo
do desenvolvimento natural e historico do homem, e o tipo ‘homem’ dissolveu-se nesse
processo evolutivo” (DILTHEY, 1992, p. 8). O método historico revelou que o “tipo universal
de homem” até entdo pressuposto ndo € absoluto. “Nada ¢ absoluto”, enfim, ¢ 0 mandamento
do qual parte o desenvolvimento de toda a consciéncia historica do século XIX. Essa
consciéncia se depara com o fato de que ndo apenas os objetos sdo determinados de formas e
graus diferentes de acordo com cada cultura, mas o proprio “homem” ¢ compreendido a cada
vez de uma forma diferente e pode, ele proprio, ser uma construgdo histérica. O Historicismo
do século XIX, portanto, ¢ herdeiro da dissolug¢do do “tipo de homem” universal que se iniciou
no século XVIII. “A teoria do desenvolvimento que assim surgiu est4 necessariamente unida ao
conhecimento da relatividade de toda a forma de vida histérica” (DILTHEY, 1992, p. §). Em
consequéncia, o ceticismo do século XIX se manifesta de forma diferente do ceticismo cléssico,

ele é Relativismo:

51



Por isso, a formagdo da consciéncia historica destroi mais radicalmente do que
0 panorama do antagonismo dos sistemas a fé na validade universal de
qualquer filosofia que tenha pretendido expressar a conexao cosmica de modo
convincente, mediante uma conexao de conceitos. (DILTHEY, 1992, p. 9).

Dilthey possui extraordindria consciéncia do relativismo que margeava a teoria de
mundo da Escola Historica. Ele faz parte do terceiro momento do historicismo (3), onde uma
fundamentagdo filoséfica necessaria a compreensao propriamente historica do mundo. Nao
obstante, Dilthey argumenta: “A filosofia ndo deve buscar no mundo, mas no homem, o nexo
interno dos seus conhecimentos” (DILTHEY, 1992, p. 9). Com isso ele faz referéncia a uma
“psicologia hermenéutica” que, dissociada da interpretagdo de sujeito universal da razdo, parte
do meio histérico do sujeito para emprestar-lhe uma determinagdo. A psicologia hermenéutica,
defendida por Dilthey e guiada por uma consciéncia histérica de mundo, nao pretende expressar
a “conexdo cosmica mediante conceitos”, mas trazer a tona como seu objeto a propria

experiéncia vital do homem, isto €, a Vida em seu Ser humano. Assim:

A diversidade dos sistemas empenhados em apreender o vinculo cdsmico
encontra-se numa ligagao patente com a vida; ¢ uma das suas mais importantes
e instrutivas criagoes e, por isso, a formagao da consciéncia histdrica que levou
a cabo uma obra tdo destruidora nos grandes sistemas ajudar-nos-a a superar
a escandalosa contradi¢do entre a pretensdo a validade universal de cada
sistema filosofico e a anarquia historica de tais sistemas. (DILTHEY, 1992, p.
9).

A propria consciéncia historica, responsavel pelo relativismo crescente no século XIX,
deve levar a pretensao historica e filosofica a outro patamar investigativo. Para Dilthey, com
efeito, a consciéncia histérica torna expresso, pela primeira vez, o nucleo de onde a
multiplicidade das visdes de mundo retira sua possibilidade mais intima: a prdpria Vida. A
“importante e instrutiva” descoberta feita pela consciéncia historia ¢ a de um nexo intimo entre
a manifestacdo historica da realidade factual humana e a estrutura vital através da qual o sujeito
dessa realidade percebe a si mesmo e de onde retira o sentido de suas agdes. Que o homem deva
buscar “em si” o nexo do conhecimento filoséfico, quer dizer que Dilthey reconhece o “ser
humano” como privilegiado na colocagao da questao sobre a Vida. Ele propde, enfim, esclarecer
como a totalidade infinda de visdes de mundo emerge da unidade da Vida. Trata-se de dispor
filosoficamente a possibilidade ontoldgica da historia a partir de um ambito originario de
compreensdo do historico. A Vida ¢ o ambito fundamental e “a raiz Gltima de toda

mundividéncia (Weltanschauung)”.
52



2.3 O conceito de “vida” proposto por Dilthey

Inicialmente, ¢ necessario distinguir a Vida como nexo vital ¢ a “vida” tal como
concebida na “experiéncia do viver”. Abstraindo-se de uma conceituagdo biologica, o conceito
de “experiéncia da vida” pode ser apreendido no pensamento diltheyano como a vivéncia-
comum de carater historico. Mas nesse caso, cada ente que encontro se da como real junto a
outros entes reais: o proprio “eu” ¢ apenas mais um ente entre outros. Esse estado de “vigéncia”,
no qual as coisas sdo percebidas por meio dos sentidos externos, porém, ndo € inteiramente

passivo:

Nao capto [na experiéncia da vida] outros homens e coisas apenas como
realidades que se encontram comigo e entre si numa conexdo causal:
referéncias vitais partem de mim para todos os lados, relaciono-me com
homens e coisas, tomo posi¢ao perante eles, satisfaco as suas exigéncias a meu
respeito e deles espero algo. (DILTHEY, 1992, p. 10).

Em consequéncia, o homem sente a “vida” como a “precisdo da direcdo singular em
frente” (DILTHEY, 1992, p. 10): um impulso singular que o lan¢a na vida comum com os outros
ena lida com as coisas. Cada coisa vem a tona como “objeto” no seio de uma “vivéncia comum”
e dentro de um horizonte historico: “O banco diante da porta, a arvore umbrosa, a casa € o
jardim encontram nesta objetivagao o seu ser e o seu significado” (DILTHEY, 1992, p. 10). Mas
seria essa “experiéncia da vida” a propria Vida? A resposta de Dilthey ¢ negativa. A “vida”
experimentada possui sentido derivativo: ela ¢ uma objetivagdo, pois sO € experienciada
individualmente a partir de um nucleo vital independente. A Vida ndo ¢ uma experiéncia
singular, mas o nucleo desde onde toda objetivagdo advém como possibilidade de experiéncia
particular. “A vida proporciona deste modo a si, a partir de cada individuo, o seu proprio
mundo” (DILTHEY, 1992, p. 10). Essa “possibilidade de objetivagdo individual da vida”, ou
seja, de proporcionar um mundo proprio a cada vivente, acontece através do “sentido” que se

desprende da Vida como possibilidade de toda objetivagao:

Os acontecimentos singulares que o feixe de impulsos e sentimentos em nds
suscita na sua confluéncia com o mundo circundante e com o destino
[horizonte histdrico] convertem-se nela [na experiéncia da vida] num saber
objetal e universal. Assim como a natureza humana é sempre a mesma,
também os rasgos fundamentais da vida s@o a todos comuns. (DILTHEY,
1992, p. 10, entre colchetes colocagoes nossas).

53



Qual ¢ a unidade destes rasgos fundamentais que permite aos individuos configurar, de
modos diversos, “a experiéncia da vida”? O que constitui o “subsolo comum” a todas as

intuicoes da vida tidas pelos individuos? Segundo Dilthey (DILTHEY, 1992, p. 11) sdo as:

[...] intui¢des acerca do poder do acaso, da corruptibilidade de tudo o que
possuimos, amamos ou também odiamos e tememos, e da incessante presenca
da morte, que determina poderosamente a cada um de nds o significado e o
sentido da vida.

A experiéncia da vida é, entdo, marcada individualmente a partir de referenciais
absolutos: 0 ocaso, a finitude de tudo que nos cerca e a nossa propria finitude. A vida, porém,
nao ¢ fruto de uma experiéncia Unica, ela ¢ vivida em comum, isto €, sua experiéncia € coletiva
e possui um caréter derivado de estruturacio. E numa “cadeia de individuos” que a “experiéncia
geral da vida” surge como determinante (DILTHEY, 1992, p. 11). O horizonte histérico € aquilo
que permite a articulagdo de um sentido para o que € vivido na experiéncia-comum do Ser pelo
humano. Essa “experiéncia-comum”, vivéncia historicamente determinada, impde-se a cada
individuo como “costumes, convengao e tradi¢cdo”; sua origem esta relacionada com os rasgos
fundamentais que determinam a “experiéncia da vida humana” desde seu nucleo. O tradicional
nao ¢ resultado da produgdo do individuo, mas o proprio “individual” ¢ parte do processo
através do qual a vida langa-se como possibilidade historica. Para Dilthey, porém, o individual
ndo se apaga como simples resultado, ao contrario, enquanto sente e deseja, cada um age
ativamente sobre seu contexto.

Podemos perguntar o porqué de, em um primeiro momento, o horizonte historico se
impor a0 homem na forma de “tradicdes e costumes”. Deve-se, para tanto, levar em
consideracdo o conhecimento obtido através do esfor¢o conjunto da vivéncia historica das
geragdes. Para Dilthey, a tradigado ¢ fruto de um acumulo de saber indicativo, ela € uma estrutura
de saberes referenciais que, com o passar do tempo, foram sendo discutidos, aprimorados ou
esquecidos. Para ele, a tradi¢do adquire sua validade empirica através de um “niimero sempre
crescente dos casos de que tiramos conclusdes, na subordina¢cdo das mesmas a generalizagdes
ja existentes no exame incessante” (DILTHEY, 1992, p. 11). Essa “validade” da tradigdo, que
tem a ver muitas vezes apenas com a aceitagao geral e mediana do senso comum, procura impor-
se sobre cada um que experiéncia a vida como herdeiro de um povo. Em um primeiro momento,
a sociedade aplica e zela por suas tradi¢des e costumes através de um cuidado improprio: aliena

qualquer possibilidade de superagdo do que ¢ tradicionalmente aceito.

54



O tradicional, porém, indica ndo apenas a forma como homem deve lidar com aquilo
que ¢ externo, mas também o modo como cada “individuo” ¢ capaz de perspectivar e refletir
sobre o seu “si mesmo”. A experiéncia comum da vida, na medida em que se subordina a Vida,
possui trés ambitos constitutivos fundamentais: (1) o sistema referencial das coisas com as quais
nos deparamos na realidade externa dos sentidos; (2) a realidade interna que atribuimos na
maioria das vezes ao “Si mesmo” que preenche a referéncia ao Eu (a “mesmidade do Eu”)®; e
(3) o impulso intencional que direcionamos aos “outros” e as coisas com que nos relacionamos
na experiéncia comum da vida. Dilthey designa os objetos que aparecem para a experiéncia
interna e externa da consciéncia — “o eu, as pessoas ¢ as coisas a nossa volta” — de fatores da
consciéncia; “as relagdes reciprocas destes fatores da consci€ncia” garantem a “consisténcia
empirica” da experiéncia sensivel (DILTHEY, 1992, p. 12). Por mais singularizada, porém, que
seja a experiéncia empirica, ela ndo ¢ totalmente isolada em si mesma. Todo experienciar
acontece a partir dos “pressupostos determinantes da propria Vida, indestrutiveis como ela e
nao modificadveis por pensamento algum, pois radicam nas experiéncias vitais de inimeras

geracdes” (DILTHEY, 1992, p. 12). Isto é:

Das experiéncias mutaveis da vida emerge, para a apreensao dirigida ao todo,
o rosto da Vida, cheio de contradi¢des, ao mesmo tempo vitalidade e lei, razao
e arbitrariedade, mostrando sempre aspectos novos e, embora talvez clara nos
pormenores, inteiramente enigmatica na totalidade. (DILTHEY, 1992, p. 12).

A Vida ¢ o nucleo que garante toda possibilidade de compreensao, lei e razdo, mas ao
mesmo tempo, enquanto ela propria se mantém “inteiramente enigmatica na totalidade”,
garante a infinita variedade de possibilidades experienciais. A “historia” ndo ¢ a simples
“historiografia”, o estudo cientifico das fontes histdricas, mas a consideracdo dessa intima
caracteristica humana: o ser historico. Ser historico é o que caracteriza de forma mais
elementar a experiéncia humana da Vida. A conclusao de Dilthey € de que “a questao da historia
ndo afeta a humanidade como um problema de conhecimento cientifico, mas de sua propria
consciéncia vital” (GADAMER, 1994, p. 35)%. A concepgdo da histéria como nucleo
determinante de toda possibilidade humana de experiéncia da vida, conduz o historiador ao

horizonte de uma questdo acerca da historicidade humana, isto ¢, uma questao acerca do

% “Entre essas experiéncias da vida imiscui-se também o s6lido sistema referencial em que a mesmidade do Eu se
entrosa com outras pessoas € com objetos externos. A realidade desse Si mesmo, das outras pessoas, das coisas a
nossa volta e as relagdes singulares entre eles constituem a estrutura da experiéncia vital e da consciéncia empirica
que nela se constitui” (DILTHEY, 1992, p. 11).

% Tradugdio consultada: “[...] la cuestion de la historia no afecta a la humanidade como um problema de
conocimiento cientifico, sino de su propia consciéncia vital”.

55



“carater historico da existéncia humana” (GADAMER, 1994, p. 33). Nas palavras de Heidegger
(2009, p. 11, grifos nossos): “[Em Dilthey] se trata de compreender a historicidade e nao de
reflexionar sobre a histéria (do mundo). Por historicidade se entende o ser historico daquele
que é enquanto historia”’.

Por enquanto, trata-se de ilustrar o fato de que a pesquisa de Dilthey ndo se moveu
dentro de uma questdo estritamente metodoldgica, isto €, de uma discussdo do método da
ciéncia historiografica. Ao contrario, sua investigacdo aponta para uma discussao filos6fica em

torno da historicidade humana enquanto tal. Com o termo “vida”, em consequéncia, o filosofo

aponta para o:

[...] carater fundamental da existéncia humana. Essa vida € para ele o fato
nuclear em que repousa definitivamente o conhecimento historico. Toda a
dimensao objetiva da vida humana radica no trabalho reflexivo da vida e ndo
no sujeito de uma teoria do conhecimento. [...] A ilustragdo histérica carrega
a ideia do condicionado do incondicional, a ideia da relatividade historica.
Nao por isso passa a ser Dilthey um defensor do relativismo, mas do fato
nuclear da vida que subjaz toda relatividade. (GADAMER, 1994, p. 36)%®

Em outras palavras, Dilthey recupera o debate historicista através da ideia de um nucleo
ontoldgico determinante do ser humano enquanto histérico e, neste caso, “ser historico”
coincide com a determinagdo fundamental de todo ser humano. A objetivagdo e sistematicidade
dos sistemas filosoficos, religiosos e poéticos, isto €, as “estruturas da vivéncia no tempo”, as
“visdes de mundo”, as “épocas” da historia da humanidade, dimanam do nucleo enigmatico
chamado Vida. A busca por uma fundamentagdo filosofica, em consequéncia, deve ocupar-se
da Vida e ndo da estrutura de um sujeito cognoscente que tem como objeto a “natureza” ou a
“cultura”. “Isso significa, em termos negativos, que a vida tem que libertar-se do conhecimento
por meio de conceitos para formar suas objetivagdes” (GADAMER, 1994, p. 38)*°.

Para Dilthey, a Vida como nucleo ontoldgico de toda possibilidade singular humana “é

clara nos pormenores, mas inteiramente enigmatica na totalidade”. A Vida nao se d4 a si mesma

como objeto cientifico, mas como “enigma”, isto €, como aquilo que, na objetivacdo e apesar

37 Original: “Se trata de comprender la historicidad y no de reflexionar sobre la historia (la historia del mundo).
Por historicidad entiende el ser historico de aquello que es en cuanto historia.”

% Original: “[...] caracter fundamental de la existencia humana. Esa vida es para él el hecho “nuclear” en que
descansa en definitiva el conocimiento historico. Toda la dimension objetiva de la vida humana radica en lo labor
reflexivo de la vida y no en el sujeto de una teoria del conocimiento. [...] La ilustracion historica lleva a la idea
del condicionamiento de lo incondicional, la idea de la relatividad histérica. No por ello pasa a ser Dilthey un
defensor del relativismo historico, ya que sua pensamiento no se ocupa de la relatividad, sino del hecho “nuclear”
de la vida que subyace en toda relatividad.”

%9 QOriginal: “Esto significa, en términos negativos que la vida ha de liberarse del conocimiento por medio de
conceptos para formar sus objetivaciones”.

56



dela, se mantém estranho e motiva o pensamento a manter-se em constante processo de

esclarecimento:

Emergem [da propria vida] contradi¢des raras que, na experiéncia da vida, se
impdem com maior forga a consequéncia e nunca podem ser resolvidas: a
caducidade universal e a vontade em nos de algo firme, o poder da natureza e
a autonomia da nossa vontade, a limitagdo de cada coisa no tempo € no espago
e a nossa faculdade de ultrapassar os limites. (DILTHEY, 1992, p. 13)

Ora, se a consciéncia empirica se objetiva a partir da Vida, a propria Vida, em sua
totalidade, ndo nunca pode tornar-se objeto de si mesma. Sua totalidade exclui qualquer
possibilidade de derivacdo objetiva, uma vez que isso ja implicaria uma limitacdo de seu
conteudo, por defini¢do, ilimitado. Assim, a vida carrega a totalidade referencial de todos os
objetos, mas nunca pode ela propria tornar-se acessivel como simples objeto referencial. A
filosofia da vida que perpasssa a obra de Dilthey entende a Vida como uma “totalidade efetiva”
de sentidos que carrega em si toda possibilidade de objetivacdo real, origem também das
estruturas que determinam toda cultura humana em suas “visdes de mundo”.

Para a observacao cientifica, a totalidade do mundo aparece como simples fato exterior,
isto ¢, como “algo de estranho, como um espetaculo variegado e fugaz”. Ao contrério, para a
experiéncia da vida pessoal, isto ¢, da realidade imediata de nosso arredor, guiada pela
historicidade como modo préprio de assun¢do de um destino, a vida aparece de forma familiar
(DILTHEY, 1992, p. 14). A familiaridade da vida extrai seu sentido a partir de uma articulagao
do horizonte histérico como “meio”, isto ¢, como aquilo que a circunscreve dentro de um
contexto (Zusammenhang): a geragao, a época, a comunidade, etc. Para Dilthey, a familiaridade
do mundo se funda no carater essencialmente historico do ser humano, ou seja, na historicidade

da vida humana e nos seus modos de cristalizacdo como “visdes de mundo”.

Obtiveram-se até aqui apenas indicacgdes para o trato da questdo historica, mas isso ndo
deve ser subestimado. Observamos como as ciéncias historicas trataram o “objeto historico” no
século XIX e o caminho critico que elas percorreram até adquirir a maior consciéncia possivel
acerca de seu método e do que nele esta em jogo. O pensamento de Dilthey trouxe a tona a
questdo acerca da “diferenca ontoldgica” presente também na discuss@o historica, isto ¢, a
diferenca entre o “sujeito historico” das ciéncias historicas, da historiografia, e o “ser historico”
que caracteriza o acontecimento de Ser em atualidade e através de sua historicidade. Com esse

passo em dire¢do a questdo ontoldgica, encaminhamos a investigacao diltheyana para o limiar

57



do pensamento de Martin Heidegger. A reacdo filosofica de Heidegger a heranga historicista do

século XIX deve ser o tema do proximo topico (3).

58



3 UMA QUESTAO FENOMENOLOGICA SOBRE A HISTORIA: O PRIMEIRO
HEIDEGGER E A CONSIDERACAO DA HISTORICIDADE

Até aqui preparamos o passo em dire¢do ao questionamento da histéria humana em sua
historicidade. Tratar-se-a, a partir de agora, de tornar o questionamento sobre a historicidade
explicito no pensamento heideggeriano no periodo em torno de Ser e tempo. Dividimos o
presente topico em duas partes: A primeira discute a investigacao de Dilthey desde o ponto de
vista onto-fenomenoldgico elaborada por Heidegger (3.1). O segundo concebe, através das

consideracdes expostas em Ser e tempo, o arcabouco da questdo historica do Ser (3.2).

3.1 A Desconstru¢ao Fenomenolodgica de Dilthey e a Possibilidade de uma Hermenéutica da

Facticidade

No semestre de verdo do ano de 1920, Heidegger ministrou em Freiburg um curso
intitulado Phdnomenologie der Anschauung und des Ausdrucks: Theorie der philosophischen
Begriffsbildung®®. O interesse heideggeriano era interpretar fenomenologicamente as duas
principais concepgdes de filosofia que entendia como suas contemporaneas (a filosofia
transcendental e a filosofia da vida). A “Transzendentalphilosophie” ¢ defendida pelo
neokantismo, Heidegger escolhe particularmente o filosofo Paul Nartop como representante
desta linha de pensamento. J4 a “Lebensphilosophie” ¢ representada por Dilthey e, na
perspectiva de Heidegger, se opde a interpretagao transcendental de mundo, lan¢ando raizes no
pensamento historico para refletir sobre a “realidade” a partir da concretude da Vida. Em fung¢ao
de tanto, a segunda sessdo da segunda parte do curso, disponivel gracas as notas de classe feitas
por Oscar Becker, ¢ dedicada a interpretacao do pensamento de diltheyano naquilo que o torna
original desde o ponto de vista fenomenologico. A sessdo recebe o nome de “A destruigdo
fenomenoldgica da posigao diltheyana” e ¢ com base nestes escritos que procuramos interpretar

a recepcao inicial do pensamento de Dilthey por Heidegger.

40 Na indisponibilidade de uma tradugio portuguesa do texto referido, apresentamos tradugdo parcial nossa
acrescentando, em nota, o texto original em alemao (1993). Também foi consultada a traducdo inglesa de Tracy
Colony (2010), cf. Referéncias.

59



“Dilthey pretende fornecer uma Critica da Razao Historica como suplemento a Kant, o
que nio foi alcangado nem mesmo pelo Neokantismo” (HEIDEGGER, 1993, p. 155)*. Dilthey
estava preocupado com a fundamentacao filosofica das “ciéncias do espirito” e sua investigagao
se liga a discussdao da validade absoluta da fundamentacao epistemologica kantiana de um
“sujeito da razao pura”. O “sujeito” da “razao historica”, diferente do sujeito da razao pura, nao
depende do apriorismo das estruturas do entendimento simplesmente dado, mas, na medida em
que se vincula a propria vida em sua totalidade, s6 pode ser perspectivado uma interpretagao
que leve em conta a experiéncia efetiva da Vida humana.

Para Dilthey, a tarefa de clarificagdo parte da compreensdo da “consciéncia historica”
como ponto definitivo através do qual estamos “inseridos” na Vida. O “sujeito” ndo é um extrato
intelectual puro, mas uma consciéncia de mundo que, em consequéncia, s6 pode ser interpretada
por uma “psicologia hermenéutica”, isto €, uma teoria interpretativa que leve em consideracao
o meio contextual e propriamente historico da consciéncia. O “sujeito historico” dispensa
qualquer clarificagdo que tenha como ponto de partida a ideia de uma intelectualidade ou
moralidade pura. Para Dilthey, toda consideracao filosofica sobre um “eu puro da representacao
ou do agir moral” deve ser pensada como manifestacdo possivel da Vida e, no caso da
interpretagdo transcendental, da vida em sua possibilidade de abstragdo.

Com efeito, a justificativa da investigacao filosofica ndo estd, para Dilthey, na simples
verdade gnosioldgica de seu sistema de conhecimento, mas no fato de que a filosofia langa
raizes profundas e primordiais na propria Vida. A Vida, portanto, ¢ a origem de qualquer
compreensdo possivel. Toda filosofia se anuncia como um nexo possivel entre um saber (um
conhecer) e a propria vida (capaz de ser conhecida), o filosofar ¢ uma extensao da “reflexdo da

vida’:

A Filosofia ¢ o assegurar e a clarificar cuidadoso da Vida em si mesma. Ela ¢
apenas uma continuacao da reflexdo da vida (Lebensreflexion) e uma forma
de se assegurar contra as duvidas que emergem da vida. Seu “pensamento” é
o ponto alto do saber sobre o saber, consciéncia da consciéncia. Aqui Dilthey
acrescenta a importante colocacao: “O pensamento esté ligado a vida por uma
necessidade interna, ele proprio é uma forma (Gestalt) da vida™2,
(HEIDEGGER, 1993, p. 156)*

4 Original: “Dilthey beabsichtigte, eine Kritik der historischen Vernunft zu geben, als Erginzung Kants, die auch
durch den Neukantianismus nicht geleistet war”.

42 Apud: DILTHEY, Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, 1905.

4 Original: “Die Philosophie ist die denkmiBige Sicherung und Klirung des Lebens selbst. Sie ist nur eine
Fortfilhrung der Lebensreflexion und deren Sicherung gegen die Zweifel des Lebens. Das Denken ist auf seinem
Hohepunkt das Wissen des Wissens, BewuBtsein des Bewultseins. Hier fiigt Dilthey de bedeutsamen Satz hinzu:

(31

‘Das Deken ist durch eine innere Notigung an das Leben gebuden, es ist selbst eine Gestalt des Lebens ‘.

60



Nao obstante, o “filos6fico” ¢ uma das mais altas formas de expressdo da vida. Junto ao
religioso e ao poético, o pensamento filoséfico representa o trabalho de dar suporte (Halt geben)
e estabelecer o valor de qualquer compreensao propria da “vida” enquanto tal: “Se o filésofo ¢
retirado da vida e tem em vista uma ordem eterna, ele esta relacionado com o poeta e com o
religioso. Eles também desejam dar suporte (Halt geben) a vida” (HEIDEGGER, 1993, p.
156)*. A conclusio a que Heidegger nos leva é a de que, para Dilthey, “pensar ¢ [...] entender
a Vida” (HEIDEGGER, 1993, p. 156)*. Ela, a Vida em sentido proprio, circunscreve toda
possibilidade de reflexdo sobre o mundo. Os limites da consideracdo reflexiva da Vida sao de
tré€s tipos: metafisico (ou filosofico), religioso e poético. Por ultimo, o modo através do qual o
humano coloca a si mesmo em meio a esse acontecimento vital € Aistorico.

No ato de dobrar-se sobre si mesma, a Vida se oferece como multiplicidade. Essa
multiplicidade pode, entdo, aparece a partir de sentidos familiares com os quais nos deparamos

a cada experiéncia:

Todas as palavras e todos os atos sdo entendidos apenas porque expressos a
partir de um solo comum de compreensdo (o que chamamos de “empatia”
[Einfiihlung]). Tudo que emerge historicamente traz em si a marca deste solo
comum. Além disso, toda objetividade estd integrada ao contexto
(Zusammenhang) da natureza. — O objetivo ¢ elaborado, ¢ criado. Porém, os
objetos mantém sua efetividade mesmo se forem afastados da vida, pois,
apesar disso, mantém-se como parte dela. (HEIDEGGER, 1993, p. 156-157)%

O “pensamento filosofico aprioristico” ou a “reflexdo cristd sobre o mundo” sdo
interpretagdes de mundo que tentam abarcar a complexidade da vida a partir de uma unica
estrutura de sentido. Em ultima instancia, os complexos articulados de cada vivéncia particular
se agrupam em ambitos compreensivos que, por sua vez, se agrupam em uma experiéncia
comum e coletiva de mundo: “Esses contextos (Zusammenhdnge) ainda ndo sao as formas mais

compreensivas. Elas sdo circunscritas pelo contexto (Zusammenhang) de uma geracao, de uma

4 Original: “Sofern der Philosoph hinausgehoben ist gegeniiber dem Leben und eine ewige Ordnung vor sich hat,
ist er dem Dichter oder dem Religidsen verwandt. Auch sie wollen dem Leben einen Halt geben”.

4 Original: “Das Denken ist [...] das Leben verstehen”.

46 Original: “Jedes Wort, jede Tat wird nur dadurch verstanden, daB der sic AuBernde mit dem Verstehenden in
einer Gemeinsamkeit steht. (Was wir jetzt ,Einfiihlung‘ nennen.). Alles geschichtlich Entstandene triagt die Marke
der Gemeinsamkeit an sich. Alle Objektivitét ist weiterhin eingebettet in den Zusammenhang der Natur. -- Das
Objektive ist das Gewirkte, Geschaffene. Doch behalten die Objektdten wenn sie auch hinaugesetzt sind aus dem
Leben, doch ihre Wirksamkeit und bleiben damit im Leben”.

61



Epoca ou de uma Era que determina a totalidade da Vida” (HEIDEGGER, 1993, p. 157)*.
Todas as cristalizagdes que perfazem o modo como um povo experimenta determinado
horizonte de sentido desde uma compreensdo-comum da vida estdo circunscritas aos limites
histéricos de determinacdo e compreensao da Vida. A estrutura geral que limita a experiéncia
da vida a determinado horizonte de sentido recebe muitos nomes (Epoca, Geragao, Era, etc.),
mas o que importa ¢ compreender como ela constitui, para o historiador, o “contexto efetivo”

(Wirkungzsammenhanger) de toda experiéncia humana de mundo e, em consequéncia, de toda

factualidade.

Dilthey nomeia esse “contexto efetivo” (Wirkungzsammenhanger) de Epoca
(Epoche), etc. Este ¢ o conceito fundamental das ciéncias do espirito: aqui as
ciéncias espirituais se dividem entre sistematicas e histdricas. As ciéncias do
espirito precisam determinar e sistematicamente expandir o que ¢ dado. A
totalidade do mundo serve como plano de fundo para uma compreensio
histérica concreta. (HEIDEGGER, 1993, p. 157)*

Para Dilthey, o “todo do mundo”, isto ¢, sua totalidade estrutural, adquire sua validade
Gltima para cada um de nds através de uma Epoca (Epoche). Ela é o plano de fundo de toda
experiéncia humana, de todo povo. Em ultima instancia, Epoca (Epoche) é o constitutivo de
mundo que perfaz, como possibilidade, a propria factualidade, isto €, toda experiéncia efetiva
de ser. Com efeito, ¢ a partir da experiéncia histérica com uma época, geragao, etc., ou seja,
desde uma experiéncia de carater historial (Geschichtscharakter), que cada um de nés adquire
a conceituagdo mundana que guia nossa experiéncia com o mundo. A estrutura dessa
conceituagdo determinante ¢ que se nomeia com o termo “visdo de mundo”. Uma “visao de
mundo” &, entdo, o universo interno de sentido através do qual os conceitos sao articulados para
tornar possivel toda experiéncia mundana.

Para Dilthey ¢ importante esclarecer a origem e o nucleo vital de toda experiéncia
histérica de mundo. O sujeito da experiéncia historica deve ser esclarecido a partir de uma
psicologia hermenéutica e concebido como a “célula primaria” que, em meio ao mundo,

experimenta o contexto efetivo da realidade através de uma conceituagdo comum.

47 Original: “Diese Zusammenhiinge sind noch nicht die umfassendsten Formen. Sie werden umgriffen vom
geistigen Zusammenhang einer Generation, einer Epoche oder eines Zeitalters, die das gewordene Ganze des
Lebens bestimmen”.

48 Qriginal: “Dilthey nennt dies >Wirkungszusammenhanger<, Epoche etc. Dies ist der Grundbegriff der
Geisteswissenchaften: von hier aus gliedern sich die historischen und sytematischen Geisteswissenschaften. Die
Geisteswissenschaft hat das Normgabende zu bestimmen und systematisch zu erweitern. Das Ganze der Welt dient
der konkreten historischen Auffassung als Hintergrund”.

62



Qual o coragdo, o elemento primario deste “contexto efetivo”? A verdadeira
célula primaria ¢ o individuo, a unidade da vida, desde que viva em um “meio”
(Milieu). Origina-se assim a tarefa de uma teoria geral da estrutura unitaria da
vida. Ela é retirada de sua facticidade na medida em que é observada de modo
tipoldgico. Esses “contextos estruturais” sdo investigados pela Psicologia.
Eles ndo sdo separados da vida, mas se dao eles proprios como unidades da
vida, sdo vividos de forma pré-teorética. (HEIDEGGER, 1993, p. 157)*°

A tarefa da Psicologia, na opinido de Dilthey, esbarra com a clarificagdo daquilo que,
oferecendo-se como unidade da consciéncia na vida, € sujeito de toda experiéncia historica de
mundo. Essa unidade psicologica ndo possui uma origem puramente interior, ao contrario, sua
origem ¢ factual, isto €, sua compreensdo s6 € possivel a partir de um meio (Milieu) dado
historicamente. A psicologia proposta por Dilthey, por fim, tem carater hermenéutico porque
carrega como principio a intuicdo de que o meio deve ser interpretado caso se queira entender
0 sujeito em sua vivéncia efetiva. Isto quer dizer: na medida em que a experiéncia unitdria da
vida possui o carater de facticidade, a realidade histérica possui primazia frente a qualquer
estrutura aprioristica do entendimento.

Afinal de contas, para Dilthey, € a Epoche o que constitui o contexto efetivo de onde a
consciéncia deriva como estrutura formal de toda articulacdo conceitual de mundo. A
consciéncia ¢ um momentum da vida para consigo mesma, ela se dd como acontecer proprio do
vivente dentro de um contexto historico efetivo. Nesta intepretagdo se observa “um gradual
amadurecimento dos conceitos diltheyanos, que sdo descobertos fora da concretude”
(HEIDEGGER, 1993, p. 158)%. A consciéncia como objeto de uma psicologia hermenéutica é
caracterizada como um “status conscientiae” composto de trés processos: o representar, o sentir

e o desejar:

Este € o status conscientiae, o estado imovel de consciéncia, que é comparado
com o outro. Ele é caracterizado pelo Representar, pelo Sentir e pelo Desejar.
Mas em cada um desses momentos, os outros também sido encontrados. Nao
se trata da preponderancia quantitativa de um dos fatores, mas de como a
relacdo interna dos contextos das vivéncias (Erlebniszusammenhdinge)
mostram varios tipos de estruturas que sdo perpassadas de modo tnico por um
sentido especifico. (HEIDEGGER, 1993, p. 158)

49 Original: “Was ist der Kern, das Urelement des Wirkungszammenhangs? Die eigentliche Urzulle ist das
Individuum, die Lebenseiheit, sofern sie in ihrem Milieu lebt. Es entsteht so die Aufgabe einer allgemeinen
Strukturlehre der Lebenseinheit. Diese werden losgeldst von ihrer Faktizitit auf das Typische hinagesehen. Diese
Strukturzusammenhédnge untersucht die Psychologie. Sie werden nicht erschlossen, sondern sind inn den
Lebenseinheiten selbst gegeben, sie werden gelebt im Vortheoretischen™.

% Original: “Man sieht hier ein allmihliches Erwachsen der Diltheyschen Begriffe, die aus dem Konkreten
herausgefunden sind”.

51 Original: “Dies ist der status conscientiae, der stillgestellte BewuBtseinszustand, der verglichen wird mit einem
anderen. Er ist charakterisiert durch Vorstellungen, Gefiihls - und Willensvorgénge. Doch ist in jedem dieser

63



A experiéncia da vida, a vivéncia, com efeito, tem carater processual: “Tudo que ¢ fisico
¢ um processo. A unica coisa que ¢ permanente no processo € o si mesmo (Selbst) em sua
correlagdo (Korrelatverhdltnis) com o meio (milieu) (que € reciproca)” (HEIDEGGER, 1993,
p. 158)%2. A efetividade da realidade niio depende de um eu interior que garante um pensamento
representativo, mas ¢ determinada pela relacdo reciproca entre o si-mesmo, como suporte de
uma vivéncia, € o seu horizonte historico, seu meio (Milieu). Essa correlacao
(Korrelatverhdltnis) nao ¢ unilateral, mas “reciproca” (gegenseitig): ela instaura,
simultaneamente, duas possibilidades (o si mesmo e 0 “meio”’). Para Heidegger (<1920>, 1993,

p. 158):

[...] essa “correlacdo” entre o si-mesmo e o0 meio deve ser considerada em sua
primazia e ndo pode ser concebida teoricamente. Dilthey interpreta o si mesmo
como experiéncia de resisténcia (Widerstandserfahrung): ele encontra a
resisténcia de coisas vivas e ndo de caracteres mortos.>®

Ou seja, a experiéncia do si mesmo e do mundo tem carater pré-teorético; ela ¢ uma
“experiéncia de resisténcia” (Widerstandserfahrung). Devem-se conceber, entdo, duas linhas de

desenvolvimento a partir da relagao reciproca entre o si-mesmo € o meio:

1. “[...] uma de acordo com o pensamento: das sensagdes através de associagdes até o
processo do pensamento. Ela vai do meio (Milieu) em dire¢do ao si-mesmo”
(HEIDEGGER, 1993, p.159)%. Isto ¢, um movimento introspectivo, onde o contexto
se impde sobre o si-mesmo e o realiza.

2. E, em outro momento, uma linha de movimento “de acordo com a vontade: motivo

através do qual o si-mesmo decide suas proprias acoes [sobre o meio]. Dire¢do: do

Momente der andere mit anzutreffen. Es handelt sich nicht um ein quantitatives Uberwiegen eines Faktors, sondern
die innere Beziehung der Erlebniszusammenhdnge zeigt verschiedene Struktur, die einheitlich von einem
bestimmten Sinn durchherrscht wird”.

52 Original: “Alles Psychische ist Vorgang. - Das einzige, was in diesem Vorgang ganz permanent ist, ist das Selbst
in seinem Korrelatverhidltnis zum Milieu (das gegenseitig ist)”.

53 Original: “Dieses Korrelatverhiltnis von Selbst und Milieu muB urspriinglich und darf nicht theoretisch gefaB3t
werden. Dilthey interpretiert es als Widerstandserfahrung des Selbst: es trifft auf einen Widerstand von
lebendigem, nicht totem Charakter”.

5 Original: “Zwei Entwicklungsreihen sind im Seelischen zu unterscheiden: eine denkmiBige: von den
Empfundungen iiber die Assoziationen usw. bis zum Deprozef3. Diese geht in der Richtung vom Milieu zom
Selbst”.

64



si-mesmo para o meio” (HEIDEGGER, 1993, p. 159)*°. Um movimento

extrospectivo, onde o si-mesmo se lanca em direcdo ao seu meio e age sobre ele.

Nesses momentos, que se distinguem apenas analiticamente, o acontecer unitario da
vida toma suas dire¢des e libera 0 mundo como circunscri¢do de toda possibilidade de acao,
isto ¢, libera 0 homem em sua capacidade de, através da vontade, decidir sobre seu agir a partir
de seu meio. Nao importando, porém, a direcdo do desenvolvimento, se associativo ou

livremente determinado, fica claro que, segundo o posicionamento de Dilthey:

Se a consciéncia fosse apenas consciéncia representativa, entdo nao haveria
nenhuma relag¢do causal entre o si mesmo € o seu meio [...] A consciéncia
estaria como que morta, pois suas acdes s6 podem ser iniciadas por motivos,
por valores, que sdo sentidos. A experiéncia do si-mesmo se torna um possivel
motivo para a ag¢do. O derradeiro si-mesmo ¢, em seu nucleo, desejo ¢
sentimento. O que resulta ¢ um agrupamento/feixe (Biindel) de desejos e
sentimentos como centro ultimo [de toda experiéncia da vida].
(HEIDEGGER, 1993, p. 159-160, entre colchetes colocacdes nossas)*®

O si-mesmo se aproxima do que Husserl nomeia de “consciéncia intencional”. A

conclusdo de Heidegger € curiosa:

Para Dilthey, que considerava tudo como um historiador, a percepcao interna
nao ¢ uma evidéncia absoluta tal como considerado pelos fenomendlogos na
maioria das vezes. Ao contrario, ele considera essa percepgdo segundo a
multiplicidade de suas estruturas. De acordo com Dilthey, a percepgdo interna
tem uma intelectualidade interna que € atravessada por uma conceituagdo.
(HEIDEGGER, 1993, p. 161)*’

Ou seja, a “conceituacao” que, por assim dizer, integraliza a experiéncia intelectual
interna, tem origem “exterior”, ou melhor, ndo se origina em um individuo, mas em um povo.
O “meio” (Milieu), em sua origem historica e vital, perfaz a existéncia como possiblidade de

toda circunscri¢ao e compreensao factual. O representar, o sentir € o desejar sao modos de

% QOriginal: “Die andere willensmdif3ige: Motiv, unter dem das Selbst sich entscheidet.... Handlung. Richtung: vom
Selbst zum Milieu”.
% Original: “Wire das BewuBtsein nur vorstellendes BewuBtsein, so giibe es zwischen dem Selbst und dem Milieu
keine ursdchliche Beziehung. [...] Das Bewufltsein wére dann unbeweblich und tot, denn eine Handlung wird nur
durch Motive ausgelost, durch Werte, die gefiihlt werden. Das Erfahren selbst wird zu einem moglichen Motiv fiir
eine Handlung. Das letzte Selbst ist in seinem Kern Trieb und Gefiihl. Es ergibt sich ein Biindel von Gefiihlen und
Trieben als letztes Zentrum”.
57 Original: “[...] die innere Wahrnehmung har fiir Dilthey, der alles als Historiker betrachtet, nicht jene absolute
Evidenz, die ihr meistens die Phdnomenologen zuschreiben. Sondern er betrachtet den Reichtum ihrer Struktur.
Die innere Wahrnehmung hat nach Dilthey eine innere Intellektualitit, sie ist durchherrscht von einer inneren
Begrifflichkeit”.

65



afinacdo do Ser do humano com seu horizonte historico, isto é, de relagdo com seu meio
(Milieu). Pré-teoreticamente, o sujeito encontra-se afinado com seu “meio” de tal modo que,

dessa relagdo, emerge também o sentimento do “si mesmo”:

Toda pessoa vive em um sentimento de si mesmo, no qual valoriza ou
desvaloriza sua propria existéncia (Ser-ai). Toda vivéncia possui um valor —
ou um nao-valor — de acordo com um contexto mental. Essa “consideracao
de valores” (Weltbetontheit) € o fio condutor para a reconstru¢do do modelo
no qual algo como uma intuicdo interna se dd. A psicologia genuina
acompanha isso de forma concreta, permanecendo na relagdo do si-mesmo e
do mundo; a psicologia ndo ¢ outra coisa sendo a explicagdo da experi€ncia
mundana do si-mesmo. (HEIDEGGER, 1993, p. 162)%%.

A psicologia hermenéutica procura conhecimentos sobre o sujeito desde sua
“concretude” existencial. O nucleo da vivéncia e objeto de uma psicologia concreta ainda ¢
determinado como sujeito, sua constituicdo depende das relagdes de representar, desejar e sentir.
Apesar da descoberta do vinculo originério entre o ser e sua facticidade, a questao historica do
Ser ndo ¢ levada por Dilthey até as tltimas consequéncias. Heidegger (1993, p. 162) elabora:
“Essa abordagem nao ¢ levada a frente por Dilthey. No entanto, lida com o problema da vivéncia
de forma originaria, e deve-se ver nisto um direcionamento que ainda néo foi esgotado’®.

E a partir de uma experiéncia pré-teorética de si-mesmo e de seu posicionamento
historico que o todo da experiéncia adquire sentido contextual para o humano: “O conceito de
contexto (contexto estrutural, contexto adquirido, contexto efetivo) ¢ fundamental para Dilthey.
A totalidade da experiéncia ¢ um contexto efetivo. A vivéncia carrega o carater fundamental da
realidade” (HEIDEGGER, 1993, p. 165)%°. Aqui se torna clara a divisio feita por Heidegger,
nesta época, entre o pensamento diltheyano e as outras tradicdes neokantianas da academia
alema: “Para a filosofia transcendental o contexto efetivo ¢ um objeto afilosofico, pois a

filosofia transcendental esta preocupada apenas com a constitui¢do [do sujeito transcendental]”

(HEIDEGGER, 1993, p. 165, entre colchetes adi¢oes nossas)®*. Grosso modo, a facticidade e,

%8 Original: “Jede lebendige Person lebt in einem Sich-Fiihlen, in dem sie den Wert oder Unwert des eigenen
Daseins gegenstdndlich hat. Jedes Erlebnis hat diese Wert - und Unwertbetotheit im seelischen Zusammenhang.
Diese Wertbetontheit ist der Leitfaden zur Nachkonstruktion dessen, was in der inneren Anschauung gegeben ist.
Die echte Psychologie geht konkret mit, sie steht im Zusammenhang mit der Selbstwelt; das Psychologische ist
nichts anderes als die Explikation der selbstweltlichen Erfahrung”.

% Original: “Diese Ansitze sind von Dilthey nicht durchgefiihrt worden. Aber sofern man das Erlebnisproblem
wirklich urspriinglich anfaf3t, mufl man hierin eine Anweisung sehen, die noch nicht erschopft ist”.

8 Original: “Der Begriff des Zusammenhangs (Strukturzusammenhang, erworbener Zusammenhang,
Wirkungszusammenhang) ist bei Dilthey fundamental. Das Ganze des Erlebens ist ein Wirkungszammenhang.
Das Erlebnis hat den Grundcharakter einer Wirklichkeit”.

61 Original: “Der Wirkungszusammenhang ist fiir die Transzendentalphilosophie ein unphilosophischer
Gegenstand, denn die Transzendentalphilosophie hat es nur mit Konstitution zu tun”.

66



por assim dizer, o “aspecto bruto da realidade”, ndo guardava nenhum valor filos6fico para a
filosofia transcendental, sendo considerado inapreensivel e, por conseguinte, fora dos limites
da razdo. Para Dilthey era diferente, importava trazer a tona justamente o primeiro € mais
proximo aspecto da vivéncia: o niicleo bruto que, dimanando da propria Vida, dava ao si-mesmo
e, a0 mesmo tempo, o “meio historico” (Milieu) de toda vivéncia. Toda forma de saber, em
consequéncia, deriva desse primeiro estado de ser que, pré-teoreticamente, se organiza a partir
da vivéncia do imediatamente “histdrico”.

Heidegger comenta: “Dilthey pretende compreender todo o mundo segundo a Vida. Mas
nao obtém sucesso porque o momento da constitui¢do [de um sujeito da vivéncia] também se
infiltra em sua filosofia” (HEIDEGGER, 1993, p. 165, entre colchetes colocagoes nossas)Gz.
Quando procura dar consisténcia a sua especulagdo histdrica, Dilthey encontra como centro de
toda vivéncia um sujeito marcado pelos limites da representacdo, do desejo e do sentimento.
Acontece que, para Heidegger, quando o sujeito que sustém o nucleo psicoldgico de toda
vivéncia ¢ determinado como sujeito de um representar, sentir ¢ desejar, essa determinagdo nao
possui o radicalismo necessario para colocar a questdo ontoldgica sobre a realidade historica e

efetiva do Ser.

O contexto da vivéncia ¢ visto de tal forma que suas estruturas particulares se
tornam claras como condicdo de possibilidade do entendimento da vida em
sua unidade. O contexto efetivo contém o que torna possivel a unidade da vida.
(HEIDEGGER, 1993, p. 165)%

Porém, quem vive em meio a essas estruturas de forma originaria? Para responder essa
questdo, Dilthey se implica gravemente na tradicdo e assume a realidade um sujeito historico

que ¢ instaurado pela vida como receptaculo de toda experiéncia possivel:

Quando determina o nicleo ultimo da unidade psicoldgica, ele diz: 0 homem
¢ originalmente um emaranhado [ein Biindel] de sentimentos e impulsos; a
forca da vontade, a necessidade e a satisfagdo sdo os poderes psicologicos
mais elementares. Com isso, porém, a realidade mental é construida de
maneira circunstancial, objetiva e conveniente. [...] A vivéncia é em si mesma
uma pré-forma do entendimento (no modo de uma razdo historica). As
ciéncias humanas (Geisteswissenschaften) sao apenas elaboragdes com base

62 QOriginal: “Dilthey versucht, vom Leben aus die ganze Welt zu verstehen. Aber es gelingt ihm nicht, denn
Moment der Konstitution schleicht sich auch in seine Philosophie ein”.

8 Original: “Der Erlebniszusammenhang wird gesehen, so, daB seine einzelnen Strukturen klar werden als die
Bedingung der Méglichkeit des Vertehens der Lebens-Einheit. Der Wirkungzsusammenhang enthilt das, was die
Lebenseinheit moglich macht.”.

67



na experiéncia fatica da vida. Desde seu inicio, a vida possui o carater de um
entendimento. (HEIDEGGER, 1993, p. 166)%

O pensamento de Dilthey leva a dupla conclusao sobre a Vida: “A Vida € 1. o complexo
efetivo, ndo uma relagdo logica ou dialética; 2. O complexo da vivéncia ¢ um complexo
historial. Ele se mantém em desenvolvimento, carrega em si mesmo uma articulacdo e uma
racionalidade. A Vida pode ser interpretada a partir de si mesma” (HEIDEGGER, 1993, p.
166)%°. Resta a pergunta acerca da consisténcia da experiéncia mental em meio a situacgdo
histérica do Ser, isto ¢, “O que se da como entendimento mental concreto?” (HEIDEGGER,
1993, p. 167)%. Para Heidegger, o sujeito histérico anunciado pelo pensamento de Dilthey ainda

¢ desprovido da consisténcia ontologica necessaria a questao do Ser:

Dilthey enxerga o “mental” apenas a partir do exterior, ndo o exterior da
natureza, mas a partir do exterior de historia intelectual, como uma forma,
circunstancial, ‘estética’ (o ideal de harmonia). Nestas bases, ele interpreta a
realidade através do conceito de “‘contexto” (Zusammenhangs).
(HEIDEGGER, 1993, p. 167)%’

Desde o ponto de vista de Dilthey, o “eu” ndo ¢ nada mais do que o “ponto de partida”
para um direcionamento que encontra, no “contexto efetivo do mundo”, um “sentido”: “O si-
mesmo que mantém a unidade do mental possui o papel de forca motriz que impulsiona o
desenvolvimento. Em tltima instancia, o nicleo do mental repousa sobre um emaranhado de
forcas” (HEIDEGGER, 1993, p. 167)%. A constitui¢io do “eu” como consciéncia que deseja,
sente e representa, ndo oferece o radicalismo necessario para uma conquista ontologica além

do que fora ja considerado pela propria filosofia transcendental.

8 Original: “Wenn er den letzten Kern der psychischen Einheit bestimmen will, sagt er: der Mensche ist zunéchst
urspriinglich ein Biindel von Gefiihl und Trieben; die Kréfte des Willens, das Bediirfnis, die Befriedigung sind die
elementaren seelischen Kréfte. Damit wird aber die seelische Wirklichkeit zustindlich, objektiv, dinglich
konstruiert. [...] Das Erleben ist selbst eine Vorforme des Verstehens (von der Art des historischen Verstehens). Die
Geisteswissenschaften sind nur eine Ausformung der faktischen Lebenserfahrung. Das Leben hat von vornherein
den Charakter eines Verstehens”.

8 Original: “Leben ist 1. Wirkungzsusammenhang, keine logische, dialektische Beziehung; 2. der
Erlebniszusammenhang ist historischer Zusammenhang. Er steht in einer Entwicklung, er trigt in sich selbst eine
Artikulation and Rationalitit. Das Leben kann aus sich selbst heraus interpretiert werden”.

% Qriginal: “Was ergibt sich als konkretes seelisches Verstehen?”.

87 Original: “Dilthey sieht das Seelische auch nur von aulen, wenn auch nicht vom AuBen der Natur, sondern vom
AuBender Geistesgeschichte, als eine Gestaltzustindlich, ,asthetisch® (das Ideal der Harmonie). Von da ausdeutet
er die seelische Wirklichkeit, daher kommt sein Begriff des ,Zusammenhangs”.

% Original: “Das Selbst, das die Einheit des Seelischen zusammenhiilt, spielt nur die Rolle der Triebkrifte, das
Antriebs fiir die Entwicklung. Letztlich liegt der Kern des Seelischen im Biindel der Triebe™.

68



Apesar do avango iminente em relagdo ao “ambito efetivo” de discussdo do problema
da realidade efetiva do Ser, a investigagdo de Dilthey ndo atingiu o radicalismo ontologico

necessario para determinar de forma primordial a constituicdo do ser historico enquanto tal.

De novo, o proprio Dilthey ndo esclarece aquilo para onde seus esforgos se
direcionam. Ele ndo enxerga que apenas com o radicalismo (Radikalismus)
pode ir mais adiante. A totalidade da conceituacdo material deve ser refundada
através de uma apreensdo primordial. Esta é a tendéncia particular da
fenomenologia. (HEIDEGGER, 1993, p. 168)%°

A escolha de Dilthey por um “sujeito da histdéria” na forma de “consciéncia”, marcado
pelo desejo e pelo sentimento do mundo, encerra as possibilidades ontologicas originarias de
sua investigacdo. Em tltima instancia, do ponto de vista de Heidegger, a facticidade, tal como
concebida por Dilthey, ndo dispde ainda de fundamentacdo suficientemente radical para
sustentar uma questdo ontologica sobre a realidade de nossa existéncia historica e suas

possibilidades atualizadoras, isto é, sobre a historicidade do Ser-ai:

O Ser-ai atual nunca se torna um problema possivel. [...] A razdo disso esta
no fato de que o motivo primordial da filosofia foi esquecido € ndo mais ¢é
levado em considera¢do como tarefa do filosofar, ao invés, tomar lugar um
lapso de atitude, o cultivo de certas atividades de acréscimo do conhecimento
(em sentido teorético), em dire¢do a uma apreensdo Ultima. No entanto, o
motivo filoséfico ndo ¢ inteiramente esquecido, a tendéncia para a filosofia
permanece através das visdes de mundo. (HEIDEGGER, 1993, p. 170)7°

Como “visdo de mundo”, a filosofia nunca podera atingir a concretude necessaria para
tornar-se “ciéncia primordial”: “Toda filosofia de ‘visdo de mundo’ estraga o motivo primordial
de todo filosofar” (HEIDEGGER, 1993, p. 170)"L. Neste caso, a dupla possibilidade pensada
para a filosofia, como sistematica da razdo ou como estrutura historica de uma “visdo de
mundo”, impede a descoberta do ambito concreto da existéncia (Ser-ai), ao qual a filosofia

deveria fazer referéncia de modo primordial. Para Heidegger (1993, p. 170-171), “a filosofia

8 Qriginal: “Dilthey ist sich selbst unklar iiber das Neue, worauf er hinstrebt. Er sieht nicht, daB nur ein alle
Begriffe fraglich machender Radikalismus weiterfiihren kann. Das ganze Begreffsmaterial muf in urspriinglicher
Erfassung neu bestimmt werden. Das ist die eigentiimliche Tendenz der Phénomenlogie”.

" Original: “Das aktuelle Dasein wird nicht zum méglichen Problem. [...] Der Grund dafiir liegt darin, daB das
urspriingliche Motiv der Philosophie vergessen wurde und es nicht mehr in die Aufgabe der Philosophie
hineingenommen wird, stattdessen vielmehr ein Abgleiten in eine ,Einstellung’ stattfindet, eine Herausbildung
bestimmter Erkenntnisaufgaben, eine Tendenz auf Erkenntnis (im theorestischen Sinn), auf letzte Erfassung.
Sofern das philosophische Motiv nicht ganz vergessen wird, bleibt die Tendenz der Philosophie auf
Weltanschauung”.

" Original: “Alle Weltanschauungsphilosophie verdirbt das urspriingliche Motiv alles Philosophierens*.

69



cientifica ndo pode ser concretizada como ciéncia das visdes de mundo e nem sistematica da
razio, pois estas sio maneiras circunstanciais de observacio”’?. A filosofia ndo possui
pretensdes absolutas: “[...] ndo temos nem uma consciéncia absoluta, nem uma facticidade
absoluta. O si-mesmo em seu vinculo atual com a experiéncia da vida, em uma experiéncia dele

proprio, ¢ a realidade primeira” (HEIDEGGER, 1993, p. 173)".

O mundo circundante, o mundo compartilhado ¢ o mundo proprio nao sao
areas do ser, nem determinados por qualquer coisa. Toda realidade recebe seu
sentido origindrio através da angustia (Bekiimmerung) do si-mesmo. As
maneiras de possuir ou afastar o mundo circundante estdo conectadas as
modificagdo possiveis da angustia do si-mesmo. (HEIDEGGER, 1993, p.
173)™

O mundo circundante e compartilhado, por fim, ndo ¢ uma realidade em separado, mas
acontece em conjunto com o si-mesmo da existéncia. O modo como o acontecimento da
existéncia reflete-se sobre o si-mesmo ¢ através do sentimento essencial da angustia

(Bekiimmerung). A tarefa da filosofia esta ligada a essa tarefa essencial:

A Filosofia tem a tarefa de preservar a facticidade da vida e promover a
facticidade do Dasein. A Filosofia como experiéncia da vida fatica requer um
motivo no qual a preocupagdo com a vida fatica em si mesma permaneca. Nos
devemos chamar isso de experiéncia filoséfica fundamental. (Essa ¢ a prova
desse motivo.) Ndo se trata de uma iluminagdo, mas de uma possibilidade
concreta da existéncia aonde a angustia retorna para o Dasein atual. Nesta
reversdo da renovacdo, estda direcionada para o mundo proprio e dai a
totalidade conceitual da filosofia deve ser entendido e determinado.
(HEIDEGGER, 1993, p. 174)"®

Heidegger conclui:

2 Qriginal: “Wissenschaftliche Philosophie ist weder Wissenschaft von Weltanschauungsarten noch eine
Systematik der Vernunft als tradierbare Aufgabe, auch keine Beschreibung des BewuBtseins, weil das eine
zustdndliche Betrachtungsweise ist”.

8 QOriginal: “Wir haben aber weder ein absolutes BewuBtsein, noch eine absolute Faktizitit. Das Selbst im
aktuellen vollzug der Lebenserfahrung, das Selbst im Erfahren seiner selbst ist die Urwirklichkeit”.

™ Original: “Umwelt, Mitwelt und Selbstwelt sind keine Seinsbereiche, nicht bestimmt in irgendetwas. Alle
Wirklichkeit erhdlt ihren urspriinglichen Sinn durch die Bekiimmerung des Selbst. Die Weisen des Habens und der
Verdrangung der Umwelt hdngen zusammen mit der Modifikation der Bekiimmerung des Selbst”.

75 Original: “Die Philosophie hat die Aufgabe, die Faktizitiit des Lebens zu erhalten und die Faktizitit des Daseins
zu starken. Philosophie als faktische Lebenserfahrung bedarf eines Motivs, wo die Bekiimmerung um die faktische
Lebenserfahrung selbst verbleibt. Das bezeichnen wir als philosophische Grunderfahrung. (Das ist die Bewédhrung
dieses Motivs.) Sie ist keine besondere Erleuchtung, sondern in jedem konkreten Dasein mdglich, wo die
Bekiimmerung sich auf das aktuelle Dasein zuriickbringt. - In der Umkehr dieser Erneuerung ist auf die Selbstwelt
gerichtet, und von da aus ist die ganze Begrifflichkeit der Philosophie zu verstehen und zu bestimmen”.

70



E tarefa da fenomenologia se colocar ela propria na tendéncia em diregéo ao
Dasein atual e original e atirar a tocha contra toda filosofia objetivo-
sistemética. (HEIDEGGER, 1993, p. 174)®

O radicalismo literario adotado por Heidegger nesta fase inicial de seu pensamento
transparece as ambicdes revolucionarios de seu projeto. A analitica do Ser-ai, que tem como
método fundamental a fenomenologia, toma para si o sentido revolucionario de “destrui¢ao” da
historia da tradicdo. Nos anos seguintes, o projeto heideggeriano amadurece e sua discussao
ganha a estrutura de uma questdo ontoldgica sobre o Ser através de Ser e tempo. Sendo assim,
nosso proximo tépico ocupar-se-4 da estrutura ontoldgico-fundamental do ente que nos,
enquanto existentes, somos, o Ser-ai. A inten¢do € revisar o questionamento da “historicidade”
na obra de Heidegger desde o horizonte originario de possibilidade historica, a saber, a

temporalidade propria do Ser-ai.

3.2 A Historicidade como Horizonte Interpretativo Privilegiado na Problemadtica Existencial do

Ser-ai

Lentamente nossa investigacdo ganhou o passo de uma discussdo fenomenoldgica sobre
a historicidade. Devemos, em consequéncia, assegurar os objetos da investigacdo (o ser e seu
destino) e dispd-los de forma que aparecam mais claramente em sua relacao co-determinada. O
historicismo, especialmente em sua terceira fase, pde novamente em questao o cardter proprio
da existéncia humana, isto €, daquilo que se relaciona com as constituicdes mais elementares
da constitui¢do do ser humano enquanto tal. A discussdo desencadeada pela Escola Historica
estabelece uma suposta cisdo entre ciéncias humanas (espirituais) e ciéncias exatas e naturais;
essa antiga dualidade entre cultura e natureza gira em torno de pressupostos ontologicos
multiplos. Porém, por mais que dificilmente essas ontologias particulares resolvam de uma vez
por todos seus problemas, elas ndo devem indicar apenas o descompasso do entendimento
humano acerca dos temas essenciais. Em outras palavras, pensamos que a constatacdo das
dificuldades implicitas na suposta dualidade teoérica entre as ciéncias particulares nao deve nos
conduzir ao humor cético. Ao contrario, sdo indica¢des de um acontecimento mais sutil e, por
isso mesmo, muitas vezes despercebido em sua essencialidade para alguns tipos de investigacao

sobre 0o mundo. A fenomenologia ¢ o método que deve, entdo, segundo a literatura

76 Original: “Es ist die Aufgabe der Phiinomenologie, sich in jene Tendenz auf das aktuelle urspriingliche Dasein
einzustellen und immer von neuem die Brandfackel in alle sachlich-sytematische Philosophie zu werfen”.

71



heideggeriana, superar qualquer investigacdo teorizadora sobre o mundo e trazer a tona, esse
acontecimento sutil que ¢ possibilidade limite de toda cientificidade. Em Ser e Tempo, a
fenomenologia tem a tarefa primeira de uma analitica do Ser-ai, ou seja, descortinar as
estruturas essenciais do ente que ¢ origem e unidade de toda ciéncia particular enquanto
possibilidade. Devemos, enfim, esclarecer o que se entende com o conceito existencial de Ser-
ai.

Para Heidegger, embora sejam empenhos filosoficos validos, as ontologias particulares,
que colocam de um lado as ciéncias humanas e de outro as ciéncias exatas, ndo sao decisivas
em ultimo grau. Elas possuem, sem duvida, um valor pratico enorme, mas, além disso, indicam
uma questdo fundamental que permanece sempre em aberto: Em qual ponto todas as ontologias
particulares atingem sua unidade decisiva e necessdria? Ao dirigir esse acontecimento
fundamental para a unidade da vida, Dilthey estava no caminho certo: a fenomenologia deve
buscar a origem da unidade do ser naquilo que carrega em si também a possibilidade da propria
vida. Para Heidegger, a pergunta de Dilthey deve ser levada ao radicalismo fenomenologico: o
que estd na origem de toda possibilidade de vida ¢ o proprio Ser. Mas como se pode
compreender o Ser se ndo através do ente que esta, ao mesmo tempo, na base (no “ponto de
partida”) e no objetivo (no “ponto de encontro”) de toda investigacdo? A verdade é que
somente um ente faz ciéncia: esse ente que nés mesmos somos e ao qual Heidegger faz
alusido com o termo Ser-ai. Se a questdo do cardater propriamente humano da existéncia for
levada a sério e atinja, neste caso, o nivel de uma consideracao existencial, entdo, a dualidade
que caracteriza determinada ciéncia particular como prdtica ou tedrica, exata ou humana se
tornard um falso problema. O esfor¢o de cisdo entre os tipos de ciéncia s6 pode encontrar
alguma legitimidade caso se verifique a solidez do que estd na base de toda investigacao
cientifica: o proprio ser humano. A investigagdo existencial se dirige para o ente particular que,
estando no nd central de toda possibilidade investigativa, também carrega, intrinsicamente, a
“compreensdo de ser” como possibilidade limite, seja essa ‘“compreensdao” propria ou
impropria.

Nao se trata, porém, de descobrir esse ente particular em sua particularidade humana,
como faz, por exemplo, a antropologia; o interesse de Heidegger ¢ ontoldgico. Trata-se, em
consequéncia, ndo de conquistar um conhecimento tedrico sobre A ou Y, mas estabelecer o
ambito, o lugar efetivo, de discussdao do que Heidegger nomeia de “questdo sobre o sentido do
ser”. “Ente” e “ser” devem ser trazidos a tona na unidade da “existéncia” e, a0 mesmo tempo,

na diferenca ontoldgica elementar que os perfaz. Deve-se entender que o ser ndo ¢ um ente, ou

72



seja, ndo pode ser entendido segundo o esquema de categorias que, por assim dizer, classificam
e distinguem os entes de maneira genérica, isto €, segundo seu género e semelhanga. O “ser”
dar-se segundo “modos de ser”, o modo de ser aquilo que nds mesmos somos € o “existente”,
a “existéncia” ¢ o que perfaz de modo especifico o ser do ente que ndés mesmos SOMos;
Heidegger utiliza, por fim, o termo Ser-ai para referenciar essa “condi¢do” especifica de
existente: Ser-ai é aquele que possui a condicao de ser um existente, isto €, ndo pode ser distinto
em categorias, mas segundo caracteres ontoldgicos, 1. €, seus modos de ser. Mas e com a palavra
“ente”, o que Heidegger nomeia? Ele diz: “Chamamos de ‘ente’ muitas coisas ¢ em sentidos
diversos. Ente ¢ tudo que falamos dessa ou daquela maneira, ente é também o que € como nds
mesmo somos” (HEIDEGGER<1927a>, 2006, p. 40 [7]). “Ente” ¢ uma coisa, ou melhor, ¢
qualquer coisa, nao importando o sentido, a qual podemos referir-nos expressa ou
implicitamente. O ser ¢ também um ente? Nao. Na medida em que todos os entes “sdo”, o “ser”
nao pode ser simplesmente determinado como um ente possivel. Isto €, a articulagdo “de ser”
perpassa, na forma de pressuposto, todo o conjunto possivel dos entes e nao pode, em
consequéncia, ser considerada ela propria um ente. Na medida, porém, que € pressuposto em
toda enunciacdo, “ser” foi elaborado pela tradicdo como “o conceito mais universal”,
“indefinivel” e, por tudo isso, “evidente por si mesmo”.

Para Heidegger, a aparéncia de compreensdo que a generalidade e a necessidade
fornecem ao conceito de “ser”, porém, ndo dispensa a colocacao de sua questdo. O “ser” que se
imiscui, de forma misteriosa, em toda afirmacdo. Realmente, ndo apenas para Heidegger, mas
para todos nds, € curioso que aquilo que estd na base de toda enuncia¢do nunca tenha recebido
uma resposta definitiva. Em outras palavras, que em toda a historia da humanidade nunca se
tenha conseguido responder de forma definitiva a pergunta: “O que € o que ¢?”. Em Ser e
Tempo, essa questdo, a questdo do ser e de seu sentido, ¢ levada a sério. Para Heidegger,
independentemente de qualquer objecdo feita pela tradi¢do ou pelo senso comum, a “questdo
de ser” deve ser formulada e compreendida em sua primazia frente a qualquer outra questdao
particular’’. Com efeito, ele intenciona, em sua obra, a formulagdo explicita do “horizonte de
questionamento” do “Ser em geral”, isto ¢, da “unidade da analogia”.

Nao obstante, a formula¢do do “horizonte de investigagdo do ser em geral” se depara,
inicialmente, com duas tarefas fundamentais: a primeira, mais simples, ¢ explicitar a estrutura
formal exigida para que qualquer questionamento se torne uma investigagdo; a segunda ¢

conquistar e elaborar os requisitos formais ja explicitados. O que ¢ requisitado na “questdao do

77 Primazia onto-ontolégica da questiio do ser.

73



ser” deve atender as exigéncias especificas de uma investigacao que tenha como culminéncia o
sentido proprio de “ser”. O filésofo entende como propedéutica a questdo do ser em geral a
analitica fundamental do Ser-ai.

Trata-se de seguir os passos necessarios para o tratamento de algo tdo abrangente quanto
a “questdo do ser”, isto é, localiza-la dentro de um horizonte hermenéutico possivel. Mas o que

significa “questionar”?

Todo questionar ¢ um buscar. Toda busca retira do que se busca a sua dire¢ao
prévia. Questionar ¢ buscar cientemente o ente naquilo que ele ¢ e como ele
€. A busca ciente pode se transformar-se em “investigacdo” se o que se
questiona for determinado de maneira libertadora. (HEIDEGGER, 2006, p. 40

[5D).

Heidegger se ocupa, entdo, em esclarecer os momentos constitutivos que determinam

formalmente todo e qualquer “questionar”:

O questionar enquanto “questionar acerca de alguma coisa” possui um
questionado (Gefragtes). Todo questionar acerca de... €, de algum modo, um
interrogar sobre... Além do questionado, pertence ao questionar um

r

interrogado (Befragtes). Na questdo investigadora, isto €, na questdo
especificamente teorica, deve-se determinar e chegar a conceber o
questionado. No questionado reside, pois, o perguntado (Erfragtes), enquanto
0 que propriamente se intenciona, aquilo em que o questionamento alcanga
sua meta. (HEIDEGGER, 2006, p. 40 [5]).

Um “questionar acerca de alguma coisa” possui trés “momentos constitutivos” que
indicam a possibilidade de sua elaboracao formal: um questionado (Gefragtes), um interrogado
(Befragtes) e um perguntado (Erfragtes). Na questdo sobre o ser, o “proprio ser” é o que ¢
questionado: “O questionado da questdo a ser elaborada ¢ o ser, o que determina o ente como
ente, o em vista de que o ente j& estda sempre compreendido, em qualquer discussao”
(HEIDEGGER, 2006, p. 41 [6]). O “ser” ¢ ser de um ente, mas ndo ¢ ele proprio um ente. Em
consonancia, uma questdo sobre o ser nao visa trazer a tona um ente qualquer e “determinar a
proveniéncia do ente como ente, reconduzindo-o a outro ente, como se ser tivesse o carater de
um ente possivel” (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [6]). O que ¢ perguntado na questao do ser ¢, em
ultima instancia, a articulagdo que sustém “o ente como ente”, aquilo que o mantém em seu ser
e “em vista de que o ente ja estd sempre sendo compreendido”: o seu sentido. O “sentido de
ser” ndo pode ser pensado como um objetivo ou meta ao qual um ente simplesmente se

endereca. O ser ndo ¢ um ente, mas carrega, como possibilidade, os entes que sdo. “Carregar a

74



possibilidade do ente” ndo se refere a uma categoria geral, como se “ser” fosse apenas um
conceito vazio. Ser € o “em poténcia” de todo ente. O “sentido do ser" deve ser pensado dentro
de um ambito compreensivo para além de qualquer sentido utilitario, pois ele nao encontra seu
sentido em um fim pré-determinado por uma ocupagdo. Ser determinado pela ocupagdao no
mundo ¢ o caso de um tipo especifico de ente intramundano: o objeto de uso, o instrumento.
Enquanto pode-se dizer que o “sentido” da chave ¢ abrir a porta e, neste caso, “o sentido da
chave” pode ser entendido a partir do projeto da fechadura, o mesmo nado pode ser dito do
proprio “ser”.

De todos, porém, um ente em especifico se relaciona com o ser de maneira propria. Para
Heidegger, o modo proprio através do qual esse ente se relaciona, de maneira especifica, com
o ser ¢ a existéncia, a existéncia possui como modo de ser o ser-no-mundo. “Existir” ¢ a marca
intrinseca de um ente: o Ser-ai ¢ o ente que se dispde no mundo na forma de existente, que é
no mundo. Ser um existencial significa: o sentido de ser circunscreve de forma totalizante
(como mundanidade) todas as possibilidades do Ser-ai, ¢ este se relaciona com suas
possibilidades como o “quem” que esta tensionado nas possibilidades maximamente finitas da
vida: o “entre” do nascimento e da morte. “Existente” também significa: a tensdo entre as
possibilidades do Ser-ai sdo temporalizagdes derivadas do carater temporal especifico desse
ente enquanto “existéncia”: a temporalidade. E a condigdo de existente que resguarda ao Ser-
ai o lugar de “interrogado” na questdo sobre o sentindo do ser. Também ¢ devido a essa
condi¢do especial do Ser-ai, que ele proprio também requer “uma conceituagdo original que,
por sua vez, também se diferencia dos conceitos em que o ente alcanca a determinagdo de seu
significado [as categorias]” (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [6]).

“Como ser constitui o guestionado e ser diz sempre ser de um ente, o que resulta como
interrogado na questdo do ser € o proprio ente” (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [6]). Determinar o
ente que pode, na questdo do ser, assumir a responsabilidade de ser interrogado ou interrogar-
se sobre o seu sentido € o terceiro momento constitutivo da estrutura formal-investigativa.
Deve-se visualizar, em consequéncia, o Ser-ai como o ente privilegiado que, na possibilidade
existencial de elaboragdo de toda questdo, se pergunta acerca do sentido de ser. Além disso,
também ¢ necessario, se for o caso, garantir um acesso firme ao Ser-ai, esse ente que “nos
mesmos somos” € que “se questiona”. Se o que ¢ questionado € o proprio Ser € o interrogado
na questdo € o Dasein, o que € perguntado na “questao do ser”? O que € perguntado na questao
do ser, em fung¢do do carater proprio da articulagdo do mundo para o ente como ““ser-no-mundo”,

¢ o “sentido de ser”. Alcangar o que ¢ perguntado no modo de compreensdo do sentido de ser

75



¢ o objetivo da questdo heideggeriana; no caso da “questdo do ser” faz-se necessario que o
interrogado, o Ser-ai, seja previamente liberado, isto ¢, tornado livre para questionar-se sobre o
sentido de ser. “Liberar previamente” diz: esclarecer a estrutura ontoldgica do Ser-ai como
existente, isto &, o Ser-ai deve ser entendido a partir de seu carater existencial e ndo apenas do
ponto de vista das categorias.

Consequentemente, a colocacdo da questdo do ser exige, em sua elaboragdo, quatro

passos distintos:

[...] (1) a explicitagdo da maneira de se visualizar o ser, (2) de se compreender
e apreender conceitualmente o sentido, (3) a preparag@o da possibilidade de
uma escolha correta do ente exemplar, (4) a elaboracdo do meio do modo
genuino de acesso a esse ente. (HEIDEGGER, 2006, p. 42 [7], numeragdo
nossa).

(1) O primeiro passo, “a explicitacdo da maneira de se visualizar o ser” corresponde a
conquista do verdadeiro horizonte através do qual algo como o “ser em geral” pode se tornar
questionavel. Esse horizonte, no que diz respeito ao Ser, € o proprio Tempo. A elaboracao,
porém, da estrutura “temporanea do ser” esbarra, em Ser e Tempo, com uma tarefa preliminar
de clarificagdo do horizonte temporal proprio ao Ser-ai, a temporalidade, isto é, o ser do tempo.
A temporalidade ¢ a forma de temporalizagdo que configura experiéncia do tempo do Ser-ai
enquanto existente.

(2) O passo seguinte, “compreender e apreender conceitualmente o sentido desse ser”
significa: levar a termo a diferenca referencial especifica entre os conceitos categoriais, as
“categorias”, e os modos de ser do existente, os “existenciais”. Os primeiros sao necessarios
para referir-se aos ‘“entes enquanto entes” e segundo seus géneros especificos, ja os
“existenciais” fazem referéncia a estrutura ontologica do “acontecimento de ser” de um ente
especifico, o Ser-ai em sua existéncia.

(3) Em terceiro lugar, deve-se preparar “a escolha correta do ente exemplar” na questao
do ser. Isso equivale a seguinte pergunta: “De qual ente deve partir a abertura para o ser?”
(HEIDEGGER, 2006, p. 42 [7]). A escolha desse ente exemplar deve ter como partida a
estrutura formal da propria questdo, Heidegger diz: “Visualizar, compreender, escolher,
ascender a sdo atitudes constitutivas do questionar e, ao mesmo tempo, modos de ser de um
determinado ente, daquele ente que n6s mesmos, 0s que sempre questionam, sempre somos”
(HEIDEGGER, 2006, p. 42 [7]). O ente privilegiado, que talvez nos dé acesso a questdo do ser,

¢ o ente que nés mesmos somos, o Ser-ai: “Designamos com o termo presenca (Ser-ai) esse

76



ente que cada um de nés mesmo sempre somos € que, entre outras coisas, possui em seu ser a
possibilidade de questionar” (HEIDEGGER, 2006, p. 43 [7]). Em consequéncia, a “presenca (o
Ser-ai) mostrou-se, assim, como o ente que deve ser trabalhado e desenvolvido em seu ser de
maneira suficiente para que o questionamento se torne transparente” (HEIDEGGER, 2006, p.
51 [14]).

(4) O ultimo passo ¢ o de “a elaboragdo de um meio genuino de acesso a esse ente”, ou
seja, elaborar conceitualmente a temporalidade propria ao Ser-ai como modo de acesso ao ente
que a cada vez somos.

Essas etapas t€ém como objetivo, segundo Heidegger, esclarecer e dispor o horizonte da
questdo do “ser em geral”, a temporaneidade. O ente que tem acesso a tal horizonte de
questionamento € o Ser-ai. Porém, para entender o carater privilegiado do Ser-ai na questao
existencial do sentido de ser € necessario recuperar um pouco a discussao estabelecida pelas
ontologias modernas acerca do “sujeito” do conhecimento.

A opc¢do da filosofia moderna por um sujeito do conhecimento, seja empirico,
transcendental ou histérico, aponta para o insigne carater que a “subjetividade” teve na
articulagdo ultima de toda possibilidade de conhecimento para a época. Em Dilthey, porém, o
sujeito encontrado por Kant e assinalado como, ao mesmo tempo, “sujeito transcendental” e
“pessoa livre”, ndo pode ser “puro” e, neste sentido, determinado apenas por uma razao
ahistorica. Ao contrario, ele extrai sua esséncia de um mundo ja construido, ele ¢ historico
nesse sentido. Em contraposicdo ao ponto de vista de kantiano, para Dilthey, o “ser” ndo pode
ser confundido com um “nucleo egoico” que apenas desencadeia, como estimulante, o processo
do raciocinio e da agdo livre a partir de uma estrutura aprioristica. Temos, como produto dessa
confrontagdo, duas posicOes extremamente ilustrativas sobre o “ser” do ser humano. Nao
obstante, para Heidegger, algo se mantém inquestionado nestas posigdes, algo parece
esquecido. Em ambos os casos, Ser ¢ compreendido em sentidos completamente distintos, sem
que essa ambiguidade venha a tona. Ser, no caso de Dilthey, diz “ser” no sentido do “sendo”
que, a cada vez, ¢ onticamente determinado. Do ponto de vista kantiano, “ser”” ¢ o modo como
determinada compreensdo de ser se estrutura ontologicamente desde um ponto de vista
epistemologico. Para Heidegger, ¢ a confusdo entre o dntico e o ontologico que nos mantém no
escuro em relagdo a determinagdo da existéncia do ente que, habitando entre o Ontico e o
ontoldgico, € pré-ontologico: o Ser-ai.

Como apontamos, porém, questionar o Ser-ai em sua existéncia, porém, ndo ¢ uma

tarefa antropoldgica. Seria o caso, se Ser-ai fosse o “ente humano” em suas determinagdes

77



tradicionais e pudesse ser esclarecido através de categorias genéricas de qualquer tipo. O Ser-
ai, porém, ¢ uma experiéncia existencial, isto é, uma experiéncia do ser enquanto tal. Por
consequéncia, trata-se de uma investigacao ontoldgica que deve tornar claro o “ser” deste ente,
o Ser-ai, em seus modos caracteristicos, os chamados “existenciais”. Para Heidegger, ser ¢ a
condi¢do primeira de possibilidade de todo “ente”, ele libera o “ente” na possibilidade de um
“mundo” e, com efeito, “a questdo do ser possui uma primazia Ontica e ontoldgica frente a
qualquer investigagdo particular”. E por isso que, principalmente nos anos que marcam o
periodo de elaboragao e repercussao de Ser e Tempo, Heidegger entende que o horizonte para
uma questao filosofica sobre o Ser deve ser conquistado através do esclarecimento da diferenca
ontologica entre ente e ser.

A questdo sobre a configuracdo do ente histdrico ¢ tocada, de forma profunda, pela
discussdo ontologica da estrutura existencial do Ser-ai. Que a historicidade seja a forma
privilegiada através da qual o Ser-ai experimenta o ser quer dizer apenas que o ser que Somos
¢ determinado por uma experiéncia de fempo. A historicidade, por assim dizer, temporaliza o
Ser-ai em um meio fatico. A partir daqui a questao sobre o “historico” sé se esclarecera a partir
da consideragdo dos modos proprios e improprios da temporalidade propria ao Ser-ai.
Heidegger diz: “A colocagdo explicita e transparente da questdo sobre o sentido do ser requer
uma explicacdo prévia e adequada de um ente (da presenga [Ser-ai]) no tocante a seu ser"
(HEIDEGGER, 2006, p. 43 [7]). Em outras palavras, ¢ a partir da explicitacdo ontologica da
temporalidade propria ao Ser-ai, da analitica fundamental do ente historico, que algo como a
“historicidade” pode ser tomado como questdo desde um ambito de investigacdo

fenomenologico.

3.2.1 O Ser-ai como Subjetividade “Especial”: A Estrutura Compreensiva do Fenomeno de Ser

Como vimos, Heidegger oferece a seguinte formulagao acerca do Ser-ai: “esse ente que
cada um de ndés mesmo sempre somos € que, entre outras coisas, possui em seu ser a
possibilidade de questionar” (HEIDEGGER, 2006, p. 43 [7]). “Possuir a possibilidade de
questionar” quer dizer que, sendo, o Ser-ai estd em uma relagdo especial com a existéncia e
com o mundo, essa relacdo se caracteriza como compreensdo € interpretagdo. A interpretagao
e a compreensao mediana de ser, porém, estdo sujeitas as mais diversas interferéncias. Por
exemplo, desde um ponto de vista tedrico, o “eu” se oferece como a principal determinagao

desse ente que vive. Relacionamo-nos com o mundo, dessa ou daquela maneira, como se

78



fossemos algo distinto e que, em meio ao que lhe ¢ diferente, existe. A nossa existéncia interior
parece adquirir validade na medida em que se contrapde a tudo que ndo € ela. A realidade
externa e a interna, em um primeiro momento, se equivalem em confiabilidade e pensamos
nossa existéncia da mesma forma como pensamos a existéncia do que nos ¢ exterior: como
simplesmente dadas. Apenas em um segundo momento, também de carater teorico, algo como
arealidade interna ou a realidade externa podem ser destacadas como de primeira ou de segunda
importancia; ou a realidade interna se torna ponto de acesso para a realidade externa ou vice-
versa. Assim: “Do ponto de vista ontoldgico [tradicional], nds o entendemos [0 Ser-ai] como
algo simplesmente dado para e numa regido fechada que num sentido privilegiado, oferece a
base enquanto subjectum” (HEIDEGGER, 2006, p. 170 [114]). Essa defini¢do explica, por
assim dizer, o porqué do destaque kantiano de uma pessoa transcendental na figura do eu-puro
do pensamento.

A afirmagdo do “eu penso” de Descartes serviu para destacar o “eu” e desloca-lo para a
base epistemologica fundamental de todo conhecimento tedrico. Uma fundamentacio
ontolodgica de algo como um “eu puro” seria capaz, entdo, de resolver de uma vez por todas os
problemas da validade do conhecimento? Kant pareceu acreditar que sim, mas existe um

problema quanto a essa afirmagao:

A evidéncia Ontica da afirmacao de que sou eu que sempre sou a presen¢a nao
deve fazer pensar que, com isso, ja se delineou inequivocamente o caminho
de uma interpretacdo ontologica do que assim ¢ “dado”. Parece questionavel
até mesmo se o conteudo ontico dessa afirmagado reproduz de forma adequada
o teor fenomenal da presenca (Ser-ai) cotidiana. Pode ser que o quem da
presenga (Ser-ai) cotidiana justamente ndo seja sempre eu mesmo.
(HEIDEGGER, 2006, p. 171[115])

No fundo, resta a davida de que, tanto em sentido epistemologico quanto para uma
vivéncia imediata e cotidiana, o “eu” seja a estrutura mais sélida e verdadeira: “Ao se referir
diretamente a si mesma, talvez a presenga (o Ser-ai) sempre diga: eu sou, e o faz também em
alto e bom tom quando ela ‘ndo’ ¢ esse ente” (HEIDEGGER, 2006, p. 171 [115]). Como “eu-
penso”, o “eu” adquire a imediata validade de um sujeito epistemologico, ou seja, do “sujeito
de todo conhecimento”. Porém, algo como um subjectum exige uma objetividade diante da qual
ele pode colocar-se como oposi¢ao. Nessa relacdo, que € pensada em nivel puramente teorico,
0 “eu” enquanto subjectum adquire a mesma validade das coisas com as quais se depara

objetivamente. No fundo, continua carente de uma analitica existencial propria. Se este € o caso,

79



porém, o “eu” ndo pode ser desprezado como constituinte do fendmeno de nossa existéncia. Ele

deve ser pensado dentro dos limites de uma “indicagdo formal:

O “eu” so6 pode ser entendido no sentido de uma indicacdo formal nao
constringente de algo que, em cada contexto ontoldgico fenomenal, pode
talvez se revelar como o “seu contrario”. Nesse caso, 0 “nao eu” ndo diz, de
forma alguma, um ente em sua esséncia desprovido de “eu”, mas indica um
determinado modo de ser do proprio “eu” como, por exemplo, a perda si.
(HEIDEGGER, 2006, p. 172 [116]).

O determinante, porém, € que o Ser-ai, enquanto existente, sempre estabelece uma
relacdo com a existéncia. Enquanto existe, isto ¢, no seu sendo, o Ser-ai aposta o ser com a
existéncia’®. Se se trata de uma relagio, porém, deve existir um parceiro com o qual o Ser-af
pode relacionar-se. O “parceiro” do Ser-ai € a propria existéncia: “Chamamos existéncia ao
proprio ser com o qual a presencga (Ser-ai) pode relacionar-se dessa ou daquela maneira € com
o qual ela sempre se relaciona de alguma maneira” (HEIDEGGER, 2006, p. 48 [12]). No caso
de uma aposta, por exemplo, restam para o Ser-ai as seguintes possibilidades: perder (e isso
significa perder-se de si mesmo) e ganhar (e isso significa encontrar-se a si mesmo). Perder,
porém, ndo € 0 mesmo que ndo-existir, pois ainda subsiste neste modo de ser uma determinada
relacdo com a existéncia. Ao contrario, perdendo-se, o Ser-ai encontra-se com aquilo que, na
maioria das vezes, ele interpreta como sendo em uma dupla possibilidade, isto €, o seu “eu”
mais proximo e familiar e, 20 mesmo tempo, também como fundamento de toda “objetividade”:
o sujeito do conhecimento. E da possibilidade de “perder-se a si mesmo™ que o Ser-af extrai as
possibilidades cotidianas mais proximas e através das quais, na maioria das vezes, ele opera em
sua “vida comum” e no “mundo ptblico”. E também uma formar de “perder a si mesmo”, a
conquista tedrica de uma teoria do conhecimento objetificador.

O caso ¢ o seguinte: Se o Ser-ai “sempre se relaciona de alguma maneira” com o ser e
se isso caracteriza sua condi¢do de existéncia, entdo, mesmo na possibilidade de perder-se, ele
nao pode encontrar-se com o ser de forma simplesmente negativa. Ao contrario, ¢ necessario
que, mesmo na perda de si mesmo, um modo de ser se oferega como possivel. Esse “modo de
ser”, no qual o Ser-ai ndo precisa ser “si mesmo” e pode, livrando-se de qualquer preocupacao
existencial propria, partilhar um ser-como-outros, um “ser como todo mundo ¢”, ¢ chamado por

Heidegger de “impessoalidade”. Nesse “modo mediano” de ser, o Ser-ai ndo extrai suas

78 Isso significa: “A presenca (o Dasein) nio é apenas um ente que ocorre entre outros entes. Ao contrério, ela se
distingue, onticamente, pelo privilégio de, em seu ser, isto é, sendo, estar em jogo o seu proprio ser”
(HEIDEGGER, <1927a>, 2006, p. 48 [12]).

80



possibilidades de si mesmo, mas das regras comuns ¢ das indicagdes disponiveis em seu meio,
ele ¢ como os outros sdo e se sente a partir desse pertencimento.

O “quem” da impessoalidade ¢ o impessoal, o “impessoal”, por sua vez, ¢ a forma de
encontrar-se no superficial e no imediatamente expresso do mundo circundante. No modo do
impessoal, o Ser-ai identifica a si mesmo como aquele que opera do mesmo jeito que todo
mundo; ele age para responder com o seu melhor ao que lhe ¢ exigido, ele espelha-se nos outros
para ser pai, mae, filha, cidadao, professor, médica, etc. Para o Ser-ai faz sentido. Cada um
pensa: “essas exigéncias sao exteriores a minha pessoa, ¢ verdade, mas elas sdo aceitas por
mim, interiormente; dessa forma, quando aceito o que me pedem, me torno isso que aceito ser”.
Nio esta errado. E gragas a esse tipo de pensamento que um médico pode, por exemplo, afirmar
“Eu sou médico” e ter orgulho disto; ¢ também por isso que outros podem dizer se ele ¢ um
bom médico ou um mau médico baseado naquilo que se espera de um médico’®. Que ele seja
médico ou pai, porém, é uma consequéncia, uma derivacdo situacional® de um acontecimento
mais originario do ponto de vista ontologico existencial. Esse acontecimento originario ¢ a
“decisdo” que pdem em jogo o ser no tempo. De tal forma que o destino, aquilo que leva, por
exemplo, a culminag@o do ser na possibilidade de “ser médico”, ndo tem origem na simples
escolha ou sujeicdo momentanea e atual, mas, ontologicamente falando, brota da decisdo
primeira do Ser de lancar-se no tempo como temporalidade, isto €, no dispor-se a si mesmo
como existéncia/Ser-ai.

Por enquanto, cabe notar que, dentro de uma compreensao existencial de ser, o “ndo-
eu” ndo ¢ simples privagdo, mas um modo através do qual o “proprio ser” pode assumir seus
modos improprios € impessoais de relacdo com o mundo; esses modos improprios sao vividos
pela impessoalidade como o mais confidvel e, mantém nas suas possibilidades positivas, a
coesdo social e o respeito a lei, as aberturas decisivas de todo comportamento social, mas

apenas desde um ponto de vista ontico. O que ocupa Heidegger, porém, ¢ a possibilidade

9 Sobre esse exemplo deve-se ter em conta que o “ser-com” é uma determinacio essencial do Dasein enquanto
“ser-no-mundo”, perfazendo, portanto, também o modo da impessoalidade. Utilizamos o termo ‘“‘ser-com-outros
superficial e simples” para denotar a relagdo impessoal com a copresenga dos outros. Para esclarecimentos sobre
0 modo proprio do ser-com e mais referéncias sobre o assunto, ver a alinea (B — O Dasein como ser-no-mundo)
deste mesmo topico.

8 Neste ponto, ser uma “derivagdo” ndo significa “ser posterior”, no sentido de um acontecimento posteriormente
assentado em uma cronologia qualquer. Ao contrario, nos termos heideggerianos, algo ¢ derivado propriamente de
algo, quando obtém a sua “condicdo de possibilidade” do segundo. Que o “ser” (Sein) seja condicdo de
possibilidade do “sendo” (Dasein) parece uma obviedade, mas, pensado desde um ponto de vista ontologico, isso
quer dizer que o ser ¢ a possibilidade ultima de que qualquer um seja desse ou daquele modo. Uma questdo que
procure o Ser de forma séria, portanto, se depara com a totalidade horizontal e vertical de todas as possibilidades
do sendo.

81



ontoldgica do ser do Ser-ai: o lanc¢ar-se originariamente como possibilidade de ganhar ou
perder a si mesmo no sendo.

Se partirmos de tal intuigcdo, percebemos que a explicacdo apofantico-formal do “eu”
oferecida pela interpretagdao ontologica kantiana, apesar de todo seu valor, ndo consegue pensar
o0 “ndo-eu” de forma existencialmente satisfatoria. O “ndo-eu” € considerado por Kant, no esteio
de toda a tradicdo, como simples negagdo, como privagdo. No discurso kantiano, o “ndo-eu”
nao ¢ sequer considerado, ele ¢ desconsiderado, por exemplo, como aspecto simplesmente
privativo de ser do eu-puro transcendental, mais especificamente, como sua negagdo logica.
Porém, se o “eu” ¢ uma forma de encontro do Ser-ai com algo que lhe constitui do ponto de
vista ontoldgico-existencial, o “ndo-eu” nao pode ser a simples negacdo do “eu”, mas uma
“outra” forma de encontro com o “ser”. O “ndo-eu” ¢ um modo de ser, ele € a indeterminagao
da determinagao do “eu” enquanto possibilidade realizada no outro. Em consequéncia, o carater
insigne do “ente” privilegiado na questao do ser deve ser levado em questdo desde um ponto de
vista ontologico-existencial que ultrapasse as consideragdes transcendentais de Immanuel Kant.
Isso ndo significa perder de vista o fendmeno da subjetividade transcendental conquistado pelo
pensamento moderno, mas considera-lo desde um ponto de vista radical, ou, como entende
Heidegger, a partir da tarefa de uma destruicao fenomenoldgica.

O Ser-ai possui uma “subjetividade especial”, pois ele € pré-ontoldgico. Nas palavras
de Heidegger: “Para que possa ser uma constituicao essencial da presenga (Ser-ai), o ‘eu’ deve
ser interpretado existencialmente” (HEIDEGGER, 2006, p. 172-173 [117]). O “eu” deve ser
revelado como tendo sua origem na condicdo propria ao Ser-ai enquanto existente.
Aproveitando a discussdo elaborada, na mesma época, por Heidegger através da obra “As
Questdes Fundamentais da Fenomenologia™ (2012), podemos perceber claramente a margem
entre a caracterizacdo heideggeriana do Ser-ai e a concepgdo kantiana do eu-transcendental

como “autoconsciéncia”, ou melhor, como cogitare me cogitare.

O “dirigir-se intencionalmente para’ ndao é simplesmente um brilho de um ato
que emana de um centro egdico, que so ulteriormente precisaria ser ligado ao
eu, de tal modo que esse eu se dirigiria de volta em um segundo ato ao
primeiro. Ao contrario, pertence a intencionalidade o codescerramento do si
mesmo. (HEIDEGGER, 2012, p. 233).

A intencionalidade descerra simultaneamente o “si mesmo” e a “objetividade oposta”

com a qual este se depara. O “si mesmo”, porém, nao pode ser pensado como simples posi¢ao

82



reflexiva que dimana de um “centro ego6ico” qualquer; nao pode ser simplesmente reflexivo e,

desta forma, se opor a algo sensivel presente a vista:

Fle acrescenta:

De que maneira o si mesmo ¢ dado? Nao do modo como se poderia pensar em
articulacdo com Kant, de tal forma que eu-penso acompanharia todas as
representagdes € seguiria junto com os atos dirigidos para algo presente a
vista, ou seja, como um ato reflexivo, que estaria dirigido para o primeiro ato.
(HEIDEGGER, 2012, p. 233).

Formalmente, o discurso acerca do e como consciéncia de algo, que é ao
mesmo tempo consciéncia de si mesmo, € irretocavel, e a caracterizacdo da
res cogitans como cogito me cogitare, como autoconsciéncia, ¢ correta. Estas
determinagdes formais, no entanto, que fornecem o aparato para a dialética da
consciéncia do idealismo, estdo de qualquer maneira muito distantes de uma
interpretacdo dos estados de fatos fenomenais do ser-ai, isto é, do modo como
esse ente se mostra para ele mesmo em sua existéncia fatica, quando ndo se
violenta o ser-ai com conceitos preconcebidos de “eu” e de “sujeito”
caracteristicos da epistemologia. (HEIDEGGER, 2012, p. 233).

Para o Ser-ai, em sua condigao fatica, o ser ndo ¢ uma simples reflexao teorica. Por mais

que a teoria seja sempre uma possibilidade metodologica, a experiéncia do ser para o Ser-ai é

imediata e, desta forma, o mais real tem carater pré-teorético: “O si mesmo esta presente para

o ser-ai (Dasein) ele mesmo, sem reflexdo e sem percepcao interna, antes de toda reflexdo. A

reflexdo no sentido do retorno ¢ apenas um modo de autoapreensdo, mas nio o modo do

autodescerramento originario” (HEIDEGGER, 2012, p. 233). Ou seja, 0 si mesmo nao se nos

oferece como simples representagdo, ele nao pode ser tomado como simples retorno de uma

percepcao sobre o mundo depois de ter sido dispensada por um “eu” da afec¢ao. No ultimo

caso, o ‘“eu” ¢ compreendido como “simples” um ‘“nucleo egoico” que, dispensando a

possibilidade a priori do sentir, recebe de volta o “sentimento” na forma de produto da

representacao. Para Heidegger, um modo de reflexdo diferente esta em jogo no fendmeno do

“si mesmo’’;

O modo no qual o si mesmo ¢ desvelado a si mesmo no ser-ai (Dasein) fatico
pode ser designado, contudo, de maneira pertinente, como reflexdo. S6 nao se
pode compreender por reflexdo aquilo que comumente se compreende por
essa expressdo: uma autocontemplagao voltada sobre o eu, mas um nexo, tal
como o significado 6tico do termo “reflexdo” o anuncia. Refletir significa
aqui: quebrar-se junto a algo, irradiar-se a partir dai de volta, isto é,
mostrar-se a partir dai no reflexo. (HEIDEGGER, 2012, p. 233-234, negrito
nosso).

83



O Ser-ai tem, como cardater especial, um modo proprio de “refletir-se”, isto ¢, de
“quebrar-se junto a algo”, irradiando-se, e “a partir dai voltar”, como “reflexo”, no que foi
lancado. Isso ¢ formulado, em Ser e tempo (2006, p. 98 [53]), com outras palavras: “A presenga
(Ser-ai) ¢ um sendo, que em seu ser relaciona-se com esse ser numa compreensdo”. A
“propriedade”, de um ponto de vista existencial, ¢ uma das possibilidades do jogo do ser: “Ser
sempre minha pertence a existéncia da presenga (Ser-ai) como condi¢do de possibilidade de
propriedade e impropriedade” (HEIDEGGER, 2006, p. 98 [53]). Nesse relacionar-se, em
“compreendendo”, com ser, o Ser-ai revela-se como o “ser-no-mundo”. Neste caso, “ser-no-
mundo” ¢ a configuracdo fenomenologica mais basica do acontecer desse ente: “Estas
determinagdes [as estruturas da mundanidade] do ser da presenga (Ser-ai), todavia devem
agora ser vistas e compreendidas a priori, com base na constituicdo de ser que designamos de
‘ser-no-mundo’.” (HEIDEGGER, 2006, p. 98 [53], entre colchetes colocagoes nossas).

“Ser-no-mundo” indica a unidade entre todos os aspectos constitutivos da
existencialidade, ou seja, os caracteres existenciais do Ser-ai. O ser-no-mundo pode ser
analiticamente decomposto em trés ambitos constitutivos: (1) O primeiro, “em-um-mundo”,
refere-se a “estrutura ontologica de ‘mundo’, a “ideia de mundanidade como tal”
(HEIDEGGER, 2006, p. 99 [53]). (2) O segundo ambito constitutivo ¢ aquele que corresponde
ao ente que ¢ “segundo o modo de ser-no-mundo”, o “quem” da “cotidianidade mediana da
presenca (Ser-ai)” (HEIDEGGER, 2006, p. 99 [53]). (3) Por ultimo, temos o “ser-em como tal”,
a “constituicao ontologica do proprio em” (HEIDEGGER, 2006, p. 99 [53]), ou seja, a propria
relagdo entre o “mundo” e o0 “quem”, considerados desde sua constituicdo ontoldgica originaria.

Devemos nos ocupar desses trés momentos constitutivos na proxima alinea.

3.2.2 O Ser-ai como Ser-no-mundo: A Estrutura Factual do Acontecimento de Mundo

Como apontamos, o “ser-no-mundo” versa sobre a constituicdo factual do Ser-ai.
Devemos, com efeito, considerar a caracterizacdo de Heidegger acerca do “ser-no-mundo” a
partir de trés momentos constitutivos: o "mundo”, o “quem” e o “ser-em”. Essa caracterizagdo
tem fungdo puramente analitica, pois estes trés ambitos perfazem a unidade da existéncia no
mundo de forma indissocidvel. A indicagdo heideggeriana sobre o ‘“‘ser-no-mundo” ¢

apresentada de modo tripartido:

84



(1) O “mundo” significa “a totalidade que circunscreve todas as possibilidades da
existéncia”; esse “mundo” ¢ um “em-que” no qual a existéncia dar-se como Ser-ai. “Em-que”,
porém, nao pode ser compreendido como um simples “lugar” no qual um ente fisico pode dar-

se dentro de forma espaciotemporal.

Com este “dentro” [espaciotemporal] indicamos a relag@o reciproca de ser de
dois entes extensos ‘dentro’ do espago, no tocante a seu lugar neste mesmo
espago. Ser simplesmente dado ‘dentro’ do que esta dado, o ser simplesmente
dado junto com algo dotado do mesmo modo de ser, no sentido de uma
determinada relacdo de lugar, sdo caracteres ontologicos que chamamos de
categoriais. [...] O ser-em, ao contrario, significa uma constitui¢do de ser da
presenca (Ser-ai), € um existencial. Com ele, portanto, ndo se pode pensar no
ser simplesmente dado de uma coisa corporea (o corpo vivo do humano)
‘dentro’ de um ente simplesmente dado. O ser-em nao pode indicar que uma
coisa simplesmente dada esta, espacialmente, ‘dentro de outra’ porque, em sua
origem, o ‘em’ nao significa de forma alguma uma relacdo espacial dessa
espécie; ‘em’ deriva-se de innan-, morar, habitar, deter-se; ‘an’ significa: estou
acostumado a, habituado a, familiarizado com, cultivo alguma coisa; possui o
significado de colo, no sentido de habito e diligo. (HEIDEGGER, 2006, p. 99-
100 [54)).

“Mundo” faz referéncia ao ambito geral e a priori através do qual todo fenomeno ¢
circunscrito dentro da totalidade referencial do ser-em. Neste caso, o mundo ¢ pensado como
habitagdo do ser. A espacialidade que constitui 0 eixo de uma circunscri¢do deste tipo ¢
existencial e ndo categorial, e isso quer dizer: a “espacialidade [Rdumlichkeit] do Ser-ai” ¢ um
dar-espago que antecede, como possibilidade, qualquer consideragdo tedrico-categorial sobre o
carater espacial das coisas simplesmente dadas. A consideragdo da espacialidade, ou seja, do
espago desde o ponto de vista existencial, ndo se restringe ao espaco fisico da concepcao
moderna, ou seja, espacialidade como simples extensdo espacial. Ao contrario, todos os
horizontes valorativos, sensiveis, teoricos, direcionais e intencionais, ja se dao a partir de certa
“familiaridade” com o mundo, ou seja, sdo liberados “dentro”” de um mundo em sua totalidade
possivel.

A estrutura a priori de todo mundo possivel ¢ a “mundanidade [Weltlichkeit]”. O
movimento no qual o Ser-ai dar-se junto ao mundo, constitui-se sempre como um “dar-se
espacgo”. Dar-se espago significa deixar com que as coisas venham a tona em sua proximidade,
um direcionamento (Ent-fernung), e, ao mesmo tempo, que delas resguardem certa distancia,
um distanciamento (Ausrichtung). Dentro de uma consideragdo tedrica, o espaco pode ser
considerado a partir de seus aspectos particulares e, entdo, destacado em sua possibilidade

extensiva: o espago extensivo, em consequéncia, ¢ um tipo de consideracao tedrica de “mundo”.

85



Somente a partir do “direcionamento” e do “distanciamento” proprios ao Ser-ai, enquanto
existente, o espacial pode aparecer como consideracdo tedrica dos limites impostos aos entes,
ou seja, como extensdo categorial. Segue-se que, na acepcao existencial, mundo nao quer dizer
somente a soma de extensdes possiveis, mas antes se refere ao fendmeno da “mundanidade”
como constituinte essencial do “ser-no-mundo”, isto é, como estrutura que circunscreve toda e
qualquer possibilidade de ser do Ser-ai enquanto ente.

Repetimos: na medida em que perfaz o mundo do Ser-ai em todos os sentidos, o
fendmeno da mundanidade nao deve ser pensado como uma realidade objetiva que s6 pode ser
considerada desde um ponto de vista tedrico-representativo. A mundanidade ¢ aquilo que
constitui a totalidade do mundo no qual o Ser-ai existe. Ela diz respeito a totalidade familiar na
qual o “ser-em”, a relagdo original, pode instaurar-se como um “quem”: “Mundanidade ¢ um
conceito ontologico e significa a estrutura de um momento constitutivo de ser-no-mundo”
(HEIDEGGER, 2006, p. 111 [64]). Totalidade ndo significa “a totalidade dos entes que se
podem simplesmente dar dentro do mundo” (HEIDEGGER, 2006, p. 112 [64]). Também nao
significa o ser de um grupo de entes considerados a partir de determinada concepc¢ao, como se
fosse uma ontologia particular qualquer (HEIDEGGER, 2006, p. 112 [64]). A verdade ¢ que,
desde um ponto de vista dntico, o mundo se da como o horizonte historico imediatamente mais
proximo aquele que vive sua cotidianidade. Neste caso, o mundo ¢ a forma como o destino vem
a tona para esse vivente em sua necessidade e uso, por exemplo, 0 campo para um campones
ou a empresa para um trabalhador urbano.

O mundo ¢ a totalidade de direcionamentos possiveis para a existéncia. “Deste sentido
resultam diversas possibilidades: o mundo ora indica o mundo ‘ptblico’ do nds, ora o0 mundo
circundante mais proximo (doméstico) e ‘proprio’.” (HEIDEGGER, 2006, p. 112 [65]). Nao
obstante, desde um ponto de vista ontologico, “mundo” diz respeito a totalidade das
possibilidades existenciais do Ser-ai, ele ¢ constituido pela “mundanidade” como condi¢do de
possibilidade de mundo em geral, ou seja, como ‘“conjunto de estruturas de ‘mundos’
particulares, embora inclua em si o a priori da mundanidade em geral” (HEIDEGGER, 2006,
p. 112 [65]).

E para indicar o mundo da vivéncia comum e ontica e o constitutivo ontologico-
estrutural de toda possibilidade particular de mundo do Ser-ai, que Heidegger usa os conceitos
mundo (Welt) e mundanidade (Weltlichkeit). No momento, interessa-nos a mundanidade, isto €,
a possibilidade ontologica de articulagdo do horizonte existencial que, portanto, inclui toda

possibilidade efetiva do Ser-ai. Essa mundanidade ¢, em sentido proprio, historica, isto €, ela

86



se configura como o encontro do Ser-ai com seu destino no tempo. Ela, a mundanidade, ¢
disposta segundo a possibilidade propria de temporalizagio do Ser-ai a partir de sua
temporalidade, a possibilidade existencial de que tal temporalizagao se dé ¢ o que Heidegger
acusa como historicidade. Neste caso, ¢ a historicidade que perfaz a mundanidade ¢ cria a
facticidade. Nosso objetivo € conceber a interconexdo entre mundanidade e historicidade como
facticidade. Esse objetivo, porém, estd obnubilado por uma série de oposicdes que deve ser
levada em consideragdo antes de darmos prosseguimento a dissertacao.

Antes de darmos continuidade a investigacao, porém, temos que levar em consideracao
a critica com a qual o proprio Heidegger se depara no inicio de sua investigagdo: a de que se
trata de uma mera feorizagdo sobre algo que, no fundo, ndo encontra lugar na vida comum. A
investigacdo sobre o ser, guiada pelo horizonte da filosofia de Heidegger, estaria fechada em
“si-mesma” e seu movimento significaria um “circulo vicioso” sem nenhuma importancia para
a consideragdo alheia. O filésofo defende-se de criticas desse tipo a partir da elaboragdo do
fenomeno da cotidianidade como primeiro e mais préximo ambito de encontro do Ser-ai com
o mundo. Ora, como ¢ na cotidianidade que encontramos, pela primeira vez € quase sempre,
cada coisa na sua forma mais proxima e vivida, uma questao sobre esse fendmeno nao pode ser
um simples tiro no vazio. No cotidiano, de fato, o Ser-ai encontra-se distraido pela propria
existéncia. Essa existéncia possui uma transparéncia que lhe € propria e que parece dispensar
qualquer questdo mais profunda sobre o “existir comum e ordindrio”. Mas basta um momento
de distrac¢do e logo nos vemos abalados pelo profundo mistério de nossa existéncia. Por mais
que no seu dia-a-dia, o Ser-ai encontre-se, a cada vez, “familiarizado” com aquilo que o cerca,
ele nunca tem certeza do que ele proprio € e, em consequéncia, do que perfaz a existéncia
daquilo que o cerca.

Hipoteses sdo possiveis e a crenga da o tom de certeza a algumas dessas suposigoes,
construindo ideologias. Porém, nenhuma hipotese encontra uma resposta definitiva que
satisfaca plenamente o anseio de saber o que somos. Restam duas saidas: ignorar essa questao
e tentar cada vez mais distrair-se pelo mundo ou levar a sério isso que se mantém implicito em
cada vivéncia de ser e, mesmo assim, permanece sem resposta. Em funcdo do dilema
apresentado (“ser sem saber o que somos”), ndo podemos pensar que as Unicas consideragdes
validas sejam aquelas que ajudem o Ser-ai a familiarizar-se de forma perfeita com o seu meio
comum e esquecer toda a inquietacdo que estranhamente lhe afeta. A anélise do fendmeno da
impessoalidade revela o quao proéximo de perder a si mesmo estamos quando ocupados apenas

com o pragmatismo da vida comum. Da mesma forma, nossa investigagdo ndo ¢ uma teoria

87



sobre A ou B, mas um exercicio de estranhamento e, em consequéncia, de suspeicao daquilo
que parece comum: o fato de que somos histéricos. Contudo, como o ser-no-mundo cotidiano
ndo pode ser pensado como exterior ao destino de ninguém, a propria cotidianidade terd de
tornar-se clara como fendmeno histérico e oferecer a nossa curiosidade algum sentido. Nas
palavras de Heidegger: “Para se ver o mundo €, pois, necessario visualizar o ser-no-mundo
cotidiano em sua sustentacdo fenomenal” (HEIDEGGER, 2006, p. 113 [66]). Como se dar,
porém, o mundo “em-que” somos numa primeira aproximagao € na maioria das vezes, isto €,
no cotidiano? Retomamos ao eixo de nossa questao sobre o cardter de mundanidade do mundo
circundante. A partir da cotidianidade, o fenomeno do mundo tem que ser pensado a partir de
uma relagdo pré-teoretica com o ser, a mundanidade dispde o Ser-ai a partir de duas atitudes
originarias: a ocupagdo € a preocupagdo.

A cotidianidade, o mundo na sua proximidade imediata, ndo se cristaliza na forma de
uma reflexdo X ou Y que explica A ou B dentro de um universo hipotético C. Ao contrario, a
presenga constantemente se ocupa com aquilo que “no mundo” vem ao encontro como
instrumento (Zeug) na necessidade de uma ocupagdo. Dito de forma geral, o mundo dos entes
intramundanos mais proximos vem ao encontro do Ser-ai como ocupagdo e Heidegger
denomina “o ente que vem ao encontro na ocupagdo de instrumento (Zeug)” (HEIDEGGER,
2006, p. 116 [68]). Para o fil6sofo, na medida em que ¢ “em” um mundo, o Ser-ai encontra-se,
no primeiro momento, em meio ao manuseio dos instrumentos (Zeug) que circunscrevem a vida
cotidiana; ele (o Ser-ai) encontra-se ocupado no mundo. Enquanto estamos ocupados, nao
temos tempo para prestar atengdo nem mesmo nos instrumentos que estamos usando, nds nos
ocupamos com a obra. O funcionamento pleno dos instrumentos que compde o cotidiano
possui, em consequéncia, um carater proprio de transparéncia, isto quer dizer: se o instrumento
funciona, ele desaparece no uso em funcao da obra. A referéncia do instrumento a realiza¢ao
obra € o seu “ser-para”. Ao contrario de qualquer atitude teorética, o camponés nao descobre a
pa, a enxada, o campo e etc., como objetos possiveis sobre o qual refletira e s6 depois lhes dara
um uso. Da mesma forma, o trabalhador urbano nao considera o 6nibus que o leva para trabalho
ou mesmo as dependéncias de seu escritério como meros corpos extensos. O campo, as
ferramentas de trabalho, a espera do onibus e o escritorio sdo descobertos a partir de sua
pertinéncia ao uso, no seu “ser-para”. O uso dos instrumentos, com efeito, ndo ¢ levado a cabo
através de uma consideragao teodrica. Mas também nao se d4 de forma descompassada e “cega”,
o uso dos instrumentos ¢ guiado por uma circunvisao (Umsicht). A circunvisdo que dispde cada

objeto, segundo o seu “ser-para”, em uma totalidade instrumental:

88



O instrumento sempre corresponde a seu carater instrumental a partir da
pertinéncia a outros instrumentos: instrumento para escrever, pena, tinta,
papel, suporte, mesa, lampada, movel, janela, portas, quarto. Essas “coisas”
nunca se mostram primeiro por si, para entdo encherem um quarto como um
conjunto de coisas reais. Embora ndo apreendido tematicamente, o que
primeiro vem ao encontro ¢ o quarto, ndo como o “entre quatro paredes”, no
sentido do espago geométrico, mas como instrumento de habitagdo. E a partir
dele que se mostra a instalagdo e, nela, os diversos instrumentos “singulares”.
Antes deles, sempre ja4 se descobriu uma totalidade instrumental.
(HEIDEGGER, 2006, pp. 116-117 [68])

Da mesma forma, a fazenda revela a enxada e outros instrumentos como partes
necessarias do ato de cultivar. O cultivo est4 circunscrito por uma totalidade instrumental que
tem como “‘ser-para” a obra: um campo florido. O destino da obra, porém, ndo se esgota em si
mesmo. O agricultor quer alimentar sua familia, o escritor quer ser lido, o habitante deseja se
sentir protegido. O Onibus vem como meio de acesso ao trabalho, o escritdrio como ambiente
onde um salario ¢ produzido como obra e o salario € o sustento da familia. Em um primeiro
momento, porém, importa para Heidegger destacar a “conjuntura instrumental” que
circunscreve a vivéncia cotidiana do Ser-ai.

Os instrumentos se coordenam entre si de tal forma que dedicam seu ser ao que deve ser
produzido e se tornam “transparentes”: se tudo funcionar, o Ser-af precisa se atentar 0 menos
possivel para esses objetos de uso. Na verdade, os instrumentos sdo planejados para integrarem
a vida de modo que, em seu funcionamento, niio precisam tornar-se tema de consideracio®l. O
pleno funcionamento de um instrumento faz com que ele ndo chame atencdo em particular na
realizacdo da obra. No ocupar-se, ndo ¢ o instrumento que deve chamar atengdo daquele que se
ocupa, ao contrario, o usuario deve concentrar-se 0 maximo possivel na obra a ser realizada.
Obviamente, nem sempre um “instrumento” cumpre perfeitamente seu papel dentro de uma

conjuntura:

Na ocupacdo, o ente que estd a mais imediatamente & mao (o instrumento)
pode ser encontrado como algo que ndo ¢ passivel de ser empregado ou como
algo que ndo se acha em condigdes de cumprir seu emprego especifico. O
utensilio se apresenta danificado, o material inadequado. (HEIDEGGER,
2006, p. 121 [73])

81 Obviamente, conjunturas mais complexas, como, por exemplo, pilotar um avido, exige preparo técnico. Quanto
mais preparado, porém, for o piloto, mas familiar e transparente ira lhe aparecer a estrutura que compde a cabine
do avido. Esse estudo, no caso, ndo ¢ uma simples consideracdo teodrica, mas um modo de acostumar-se e
naturalizar-se com o que no cotidiano de sua profissdo aprece como conjuntura instrumental.

89



O defeito do instrumento de uma conjuntura instrumental revela o seu ser na surpresa
(Auffallen), isto ¢é, diante de um instrumento que ndo funciona, nos surpreendemos. A surpresa
retira o instrumento de sua familiaridade e o exibe como coisa simplesmente presente, quer
dizer, o que estava integrado ao uso aparece como “coisa” que nao pode ser utilizada. Nesse
“aparecer”, se expressam os modos deficientes de ocupagdo do Ser-ai para com o mundo.
Quando um instrumento falha, isto ¢, por um defeito ndo pode ser empregado, surge entdo o
primeiro tipo deficiente de ocupagao. O instrumento se destaca da “transparéncia” que possuia
junto conjuntura instrumental da obra, pois a pertinéncia entre ele e os outros instrumentos da
conjuntura ¢ interrompida. O Ser-af surpreende-se, pois agora precisa levar em considera¢do o
que antes estava integrado ao uso. Na “falha” o instrumento ¢ descoberto como o que falta para
atingir a obra, deve ser reconsiderado como coisa a ser descartada ou recuperada.

Porém, além da surpresa, a importunidade (Aufdinglichkeitf) também ¢ um modo
deficiente de encontro com o manual; neste caso o instrumento ndo apresenta uma falha, mas

se encontra em falta:

Ao constatar o que ndo estd a mao, o manual assume o modo de importunidade
(Aufdringlichkeit). Quanto maior for a falta do necessario, quanto mais
propriamente ele (o instrumento) se der ao encontro nao estando a méo, tanto
mais importuno torna-se o manual, e isso de tal maneira que parece perder o
carater de manualidade. Ele se desvela como algo simplesmente dado que nao
pode mover-se sem o que falta. Ficar sem saber o que fazer é um modo
deficiente de ocupagdo que descobre o ser simplesmente dado de um manual.
(HEIDEGGER, 2006, p. 122, [73])

Além da surpresa e importunidade, Heidegger enumera um terceiro tipo de encontro
falho com o manual, a impertinéncia (Aufsdssigkeit). O impertinente ¢ um objeto sobressalente,
isto €, que ndo cumpre uma fun¢do, mas ainda assim esté presente: “Aquilo para que a ocupagao
nao pode voltar-se, aquilo para que ela ndo tem “tempo”, ¢ um ndo manual, no modo do que
ndo pertence ou ndo se finalizou. Esse ndo estar & mao perturba e faz aparecer a impertinéncia”
(HEIDEGGER, 2006, p. 122 [73-74]).

Porém, desde que nao falhe, falte ou atrapalhe, o instrumento ¢ descoberto pela
circunvisao (Umsicht) a partir da estrutura que aludimos como “totalidade instrumental” e se
expressa desde uma “transparéncia” que lhe é propria. Essa ‘“conjuntura” ¢é previamente
instaurada segundo um projeto que tem como referéncia o “para qué” (Wozu) de uma obra
qualquer. Todo instrumento € “ser para” (Um-zu) e € descoberto em sua manualidade a partir

do projeto prévio de uma obra. O instrumento ¢ descoberto na referéncia de seu “para qué” e,

90



na medida em que ele estd “a mao”, livre para o manuseio, trata-se de um “manual”. O “manual”
¢ nomeado, portanto, em sua constituicao fundamental como “manualidade”. A “manualidade”
corresponde ao guia de uso do instrumento segundo uma circunvisao (Umsicht); ela € “o modo
de ser do instrumento em que ele se revela por si mesmo” (HEIDEGGER, 2006, p. 117 [68]).
Heidegger diz: “O modo de lidar com instrumentos subordina-se a multiplicidade de referéncias
do ‘ser para’ (Um-zu). A visdo desse subordinar-se [do instrumento ao ‘ser para’ de sua
manualidade] € a circunvisao (Umsicht)” (HEIDEGGER, 2006, p. 117 [69]).

A circunvisdo (Umsicht) descobre o instrumento ja a partir do “ser para” que constitui
sua manualidade, ela garante, para o Ser-ai, 0 modo como cada instrumento deve agrupar-se
para a realizag¢do da obra. A circunvisdo (Umsicht) ndo ¢ uma reflexdo teorica, mas um modo
de reunir os instrumentos a partir de seu “ser para uma obra” e estrutura-los em uma totalidade
instrumental. Os instrumentos realizam o seu “ser” como “ser para”, isto ¢, dentro de um
projeto. No entanto, o referencial ultimo de todo projeto ndo é a obra como simplesmente dada,
mas segundo sua serventia para um Ser-ai e para aqueles que sdo copresentes (Mitsein). O “ser-
para” indica o sentido que inaugura o instrumento como pertinente para uma tarefa intencionada
e planejada, a tarefa é a “obra” e o sentido da obra ¢é o proprio Ser-ai. A transparéncia ¢ o modo
de ser especifico dos instrumentos na lida, ela determina de modo fundamental a manualidade
do manual. Heidegger ilustra esse comportamento peculiar com os famosos exemplos do
martelo que, ao martelar, desaparece na fungao de pregar e dos 6culos que, em direcdo a obra
de arte, desaparecem na funcdo de ver.

Tudo isso indica uma coisa: o Ser-ai ndo se move no dia-a-dia, ou seja, em um primeiro
momento e a cada vez, a partir de uma visualizagdo teodrica do mundo. Ao contrario, o mundo
se abre para esse ente especifico a partir de duas atitudes pre-teoréticas: a ocupagdo € a
preocupagdo. A ocupagdo, como ja tratamos, faz referéncia ao mundo dos instrumentos que,
sempre a mao, circundam a vida de todos nds. Nela, na “ocupagdo”, as conjunturas
instrumentais sdo pré-determinadas segundo um ‘‘ser-para” especifico. A “circunvisdo
(Umsicht)” ¢ o modo através do qual a “mundanidade” (Weltlichkeit) ¢ descoberta como
habitavel, como habitacdo, essa descoberta se dar a partir do ‘ser para’ (Wozu) de cada
conjuntura instrumental, por exemplo, a casa e seus moveis servem para nos abrigar. A
“circunvisao (Umsicht)” nao ¢ uma consideracao tedrica ou um modo de ver simplesmente
empirico, ao contrario, ela € a articulacao implicita do sentido do ““ser para” do instrumento. O

“ser para” se realiza referencialmente na obra:

91



O que estd a mdo, o manual, nem se apreende teoricamente nem se torna
diretamente tema da circunvisao (Umsicht). O que estd imediatamente & mao
caracteriza-se por um recolher-se na sua manualidade para, justamente assim,
ficar a mdo. A lida cotidiana ndo se detém diretamente nos utensilios em si
mesmos. Aquilo com que primeiro se ocupa e, consequentemente, o que
primeiro esta 3 mio é a obra a ser produzida. E a obra que sustenta a totalidade
das referéncias na qual o instrumento vem ao encontro. (HEIDEGGER, 2006,
p. 118 [69-70]).

No caso da “preocupacdo”, devemos investiga-la como possibilidade propria de
encontro, no mundo, com os outros que também possuem o carater de Ser-ai. Ela deve ser
tratada, nos proximos paragrafos, a partir da experiéncia do “quem” e do “outro”, isto ¢, como
copresen¢a mundana.

(2) No exemplo do trabalhador do campo ¢ do trabalhador urbano, tentamos apontar
para o fato de que, apesar de ser o referencial do “para qué” Ontico que constitui todo
instrumento, a obra ndo ¢ a referéncia ultima de sentido do “para qué” ontoldgico que descobre
0 objeto no mundo. Isto ¢, a obra ndo se realiza em si mesma, ela sempre faz referéncia ao
proprio ser-no-mundo na forma de copresenca: os proprios trabalhadores e suas familias, no
exemplo dado, sdo copresentes. Enfim, a obra tem como referéncia ultima (isto é, seu “para qué
primordial”) o proprio Ser-ai e os outros que lhe sdo coexistentes. O “quem” da existéncia
comum, ao qual a obra sempre faz referéncia, ¢ apontado por Heidegger como um dos

momentos constitutivos do fendmeno do ser-no-mundo:

O quem responde a partir de um eu mesmo, do ‘sujeito’, do si-mesmo. O
pronome “quem” € aquilo que, nas mudangas de atitude e vivéncia, mantém-
se idéntico e, assim, refere-se a esta multiplicidade. Do ponto de vista
ontoldgico [tradicional ] nds o entendemos como algo simplesmente dado para
e numa regido fechada que, num sentido privilegiado, oferece uma base
enquanto subjectum. (HEIDEGGER, 2006, p. 170 [114]).

Desde um ponto de vista ontologico-existencial, porém, o “quem” do fendmeno do
mundo, “sendo sempre o0 mesmo, possui, nas muitas alteracdes o carater de si-mesmo (Selbst)”
(HEIDEGGER, 2006, p. 170 [114]). A partir do “quem do si-mesmo” devem ser elaboradas as
estruturas do ente que “vive” junto ao “mundo” de forma compartilhada com outros, isto ¢, do
ente que se instaura em uma mundanidade e assume as possibilidades fdticas do mundo. Esse
ente compartilha o mundo de tal forma que possui como caractere essencial o “ser-com”
(Mitsein). Ja fizemos referéncia a esse “ser-com” (Mitsein) quando comentamos sobre o modo

de ser do “impessoal” na sec¢do inicial do presente capitulo. Agora, porém, trata-se de ilustrar

92



como, para Heidegger, o momento constitutivo do “ser-com” adquire sua efetividade originaria,

ou seja, seu si-mesmo. Ele diz:

A “descricao” do mundo circundante mais proximo, por exemplo, do mundo
do artesdo, mostrou que, com o instrumento em a¢do, também “vém ao
encontro” os outros, aos quais a “obra” se destina. No modo de ser do manual,
ou seja, em sua conjuntura, subsiste uma referéncia essencial a possiveis

LaN13

portadores para os quais a obra esta “sendo tralhada sob medida”. Do mesmo
modo, junto com o material empregado, também vem ao encontro o seu
produtor ou o “fornecedor”, enquanto aquele que serve bem ou mal.
(HEIDEGGER, 2006, p. 173 [117])

Assim como os instrumentos tém como referéncia a “obra”, esta tem como referéncia
essencial o proprio Ser-ai. Porém, o Ser-ai nao esta so0, afinal de contas a obra nao faz referéncia
apenas a quem a executa, mas também a quem se destina e a quem participa da execucao, como
fornecedor, servidor, comprador e etc. A existéncia ndo ¢ realizada sozinha e, em consequéncia,
também “vém ao encontro” em toda obra, ndo apenas o Ser-ai, mas também os “outros” com
quem ele compartilha o mundo: “Os outros que assim ‘vém ao encontro’ no conjunto
instrumental 8 mao no mundo circundante, ndo sdo algo acrescentado pelo pensamento a uma
coisa ja antes simplesmente dada” (HEIDEGGER, 2006, p. 174 [118]). Se pensarmos
novamente o exemplo de um “médico”, percebemos que o “ser médico” ndo ¢ apenas um estado
psicoldgico que proporciona o uso-fruto do aparato técnico das ciéncias médicas e o qual
podemos atribuir a um sujeito qualquer. Um meédico, para um vilarejo, por exemplo, significa
um marco fundamental no destino de todos: a vila pode perecer ou nao perecer desde que tenha
um bom médico. Ninguém ¢ simplesmente médico e estd isolado, ao contrério, estd desde
sempre imerso no destino comum de seus vizinhos. Nao ter um médico significa o risco a
comunidade, ter um médico significa uma felicidade e uma chance. Por mais que um sujeito
psicologico se identifique como sendo médico, o “ser fatico” que esta em jogo € pertinente a
todos. O médico pode encontrar-se na profissdo e até mesmo criar fugas do significado
originario do trabalho através de modos impessoais de agir, isso se funda, na “facticidade” que
0 marca como existencial. Heidegger (<1927a>, 2006, p. 102 [56]) define o conceito da

facticidade da seguinte forma:

Chamamos de facticidade (Faktizitit) o carater de fatualidade do fato da
presenga em que, como tal, cada presenga sempre é. A luz da elaboragio das
constituicdes existenciais basicas da presenga, a estrutura complexa desta
determinagdo ontoldgica s6 poderd ser apreendida em si mesma como
problema. O conceito de facticidade abriga em si o ser-no-mundo de um ente

93



“intramundano”, de maneira que este ente possa ser compreendido como algo
que, em seu “destino”, esté ligado ao dos entes que lhe vém ao encontro dentro
de seu préprio mundo.

O fato ¢ que “deparamo-nos” constantemente com esses outros, mas nés mesmos nos

figuramos entre eles:

O mundo da presenca (Ser-ai) libera, portanto, entes que ndo apenas se
distinguem dos instrumentos e das coisas, mas que, de acordo com seu modo
de ser de presenca (Ser-ai), sdo e estdo “no” mundo em que vém ao encontro
segundo 0 modo de ser-no-mundo. N2o sdo algo simplesmente dado ¢ nem
algo a mao. Sdo como a propria presenca liberadora — sfo também
copresencas. [...] O mundo da presenca ¢ mundo compartilhado. O ser-em ¢
ser-com (Mitsein) os outros. O ser-em-si intramundano desses outros € a
copresenca. (HEIDEGGER, 2006, p. 174-175 [118]).

O que responde originariamente a resposta pelo “quem” do fenomeno do mundo ¢ esse
ser compartilhado. O termo “Ser-ai” sempre ¢é referéncia ao acontecimento singular do ser
enquanto ente privilegiado na questdo do Ser, esse ente, porém, ¢ comum a todos nos que, como
Ser-com (Mitsein), existimos pré-ontologicamente. Quando, em consequéncia, se fala de
“sentido de ser do Ser-ai”, esse sentido € o que perfaz, de forma comum e originaria, o “ser” de
todos nos, que somos copresentes. O destino-comum nao pode ser compreendido como uma
superestrutura que ultrapassava, por valor, qualquer individualidade e agrupa a vontade de uma
maioria, por exemplo. Ao contrario, o “ser-comum” perfaz a todos como o acontecimento
originario do ‘“si-mesmo”, isto €, o envio-comum dispde o destino de cada um em sua
possibilidade bésica. Ser-com significa “ser-com-o-outro no mundo” e diz respeito a todos os
que compartilham o modo de ser do Ser-ai, ou seja, a todos nos que estamos na disposicao de

ser. Heidegger diz:

A expressdo “presenga” (Ser-ai) mostra claramente que “numa primeira
aproximagao”, esse ente ndo se acha remetido a outros e que apenas
posteriormente € que também pode ser “co”-presente com outros. Nao se deve,
contudo, desconsiderar que usamos o termo copresenga para designar o ser em
direcdo ao qual os outros sdo liberados dentro do mundo. Dentro do mundo,
essa copresenca dos outros s6 se abre para uma presenca (Ser-ai) e assim
também para os copresentes, visto que a presenca (Ser-ai) € em si mesma,
essencialmente, ser-com (Mitsein). (HEIDEGGER, 2006, p. 176 [120]).

Assim como a mundanidade carrega a estrutura a priori de todos os mundos possiveis,
a estrutura existencial do “quem” deve incluir a condigdo de possibilidade, o “a priori”

heideggeriano, de todos os sentidos vividos particularmente pelo Ser-ai como ente faticamente
94



disposto. Com efeito, deve haver, na circunscri¢do do ser-com, uma determinagdo ontologica
da origem de todo comportamento do Ser-ai enquanto ser-no-mundo em conjunto. O que
circunscreve o ser-com? No mundo, o Ser-ai encontra os outros como copresentes. A
copresenga se expressa tanto em formas positivas, quanto em formas negativas de disposigao.
Ambas as formas de disposi¢do, porém, coincidem no modo de ser do Ser-af e sua possibilidade
de ser-com (Mitsein). A abertura original do Ser-ai em sua facticidade ¢ ontoldgica, ele se dispde
a partir da estrutura ekstatica do ser-para-morte e essa estrutura ¢ regida, em sua temporalidade,
a partir do fendmeno originario da cura (Sorge). Heidegger reservara o termo “cura” (Sorge)
para referir-se ao constitutivo ontoldgico fundamental através da qual o Ser-ai langa-se no ser-
com como possibilidade de preocupagdo: “Se o ser-com constitui existencialmente o ser-no-
mundo, ele deve poder ser interpretado pelo fendmeno da cura, da mesma forma que o modo
de lidar da circunvisdo (Umsicht) com o manual intramundano que, previamente, concebemos
como ocupag¢io” (HEIDEGGER, 2006, p. 177 [121])%.

Os “outros” com os quais o Ser-ai se encontra ndo sdo simplesmente dados teoéricos
passiveis de apreensdo, também nao sdo instrumentos de uma ocupagdo e passiveis de
manuseio. Os “outros” sdo como nos e, por isso, nos “ocupamos” com eles antes de tudo, de
tal forma que podemos dizer que com os outros nds nos pre-ocupamos: “O ente com o qual a
presenca (Ser-ai) se relaciona enquanto ser-com (Mitsein), também nao possui o modo de ser
do instrumento a mao, pois ele mesmo € presenca (Ser-af). Desse ente ndo se ocupa, com ele se
preocupa (Fiirsorge)” (HEIDEGGER, 2006, p. 177 [121]).

A “preocupagdo” ¢ o modo como descobrimos os outros na sua copresenga “no” mundo.
A atitude tedrica desvela seus objetos através de um método. J& a atitude cotidiana se move
dentro da transparéncia da ocupagdo e nao langa mao imediatamente de nenhum método teorico,
o Ser-ai descobre o mundo circundante dos instrumentos na ocupagdo através da “circunvisao
(Umsicht)”. Porém, o mundo também se torna acessivel para o Ser-ai de um terceiro modo: na
forma dos “outros” com quem o mundo ¢ “compartilhado”. Neste caso, os outros ndo vém ao
encontro como objetos tedricos € nem como instrumentos, eles sdo descobertos no mundo
através da preocupagdo. A preocupacgao nao possui um método ou uma circunvisao (Umsicht)
como modo de descoberta do que vem ao encontro nesta relagdo, o “outro” ndo pode ser um
objeto tedrico e nem um instrumento a mao, ele € algo como o Ser-ai, um existente. A descoberta

do outro na preocupagdo nao se da através de uma estrutura metodologica e nem como parte

82 Em nosso trabalho, continuamos o debate em torno dos termos “ser-com” e “cura” como participes fundamentais
no fendmeno da historicidade do Ser-ai no tépico seguinte (3.3.3), especificamente na parte onde a clarificagao
temporal do acontecer historico do Ser-ai como destino se faz necessaria.

95



de uma conjuntura instrumental. O outro ¢ descoberto pelo Ser-af, na atitude pré-tedrica da

preocupagdo, através dos modos de consideragdo e tolerancia:

Assim como a circunvisdo (Umsicht) pertence a ocupacao, enquanto modo de
descoberta do manual, a preocupacdo estd guiada pela consideragdo e pela
tolerancia. Ambas podem acompanhar os modos deficientes e indiferentes
correspondentes a preocupagao, até a total desconsideragao e a tolerancia, que
guia a indiferenca. (HEIDEGGER, 2006, p. 179 [123]).

Apenas em um segundo momento, o mundo se torna acessivel teoricamente a partir de
uma atitude de carater contemplativo. Ao contrario, no primeiro contato ¢ na maioria das vezes,
0 Ser-ai se encontra com o mundo a partir de suas atitudes pré-tedricas: a ocupagdo ¢ a
preocupagdo. Heidegger esclarece: “O mundo libera ndo apenas o manual enquanto ente que
vem ao encontro dentro do mundo, mas também presenca (Ser-ai), 0s outros em sua
copresenga” (HEIDEGGER, 2006, p. 179 [123]). Enquanto o manual estd a mao segundo uma
ocupagdo, o “outro” ¢ o “si mesmo” do Ser-ai estdo presentes através da preocupag¢do. A
preocupagdo (Fiirsorge), por sua vez, aponta para o nexo elementar do evento do ser como ser-
com: a Cura (Sorge). Antes de qualquer ocupacgdo, antes de qualquer coisa, o ser esta pre-
ocupado (Fiir-sorge) e isto porque enquanto “sendo” ¢ determinado pela estrutura ontologica
da cura (Sorge). Assim, “o ‘ser-no-mundo’ tem a cunhagem da ‘cura’, na medida do ser”
(HEIDEGGER, 2006, p. 266 [198]). Esse conceito ndo deve ser compreendido a partir do
sentido Ontico, como um simples cuidado prestado a outrem. Mais a frente, no paragrafo 42,
Heidegger faz alusdo a Fabula de Higino (265-266 [197-198]) para esclarecer a “cura” (Sorge)
como o que perfaz o homem desde criagdo, desde sua possibilidade primeira de ser, e através
de toda sua existéncia, ou seja, em todas as possibilidades de ser derivadas até o acontecimento
derradeiro da “morte”.

Deve-se considerar, porém, que as possibilidades dnticas de “cuidar” ou “descuidar” dos
outros ndo se dao de forma gratuita, ao contrario, a preocupagdo € possivel porque se origina
no nucleo essencial que libera enquanto tal o “ente que nds mesmos somos”, esse nucleo
original ¢ a cura (Sorge). Assim, nas palavras de Heidegger, a “condi¢do de possibilidade de
‘uma preocupacdo com a vida’ e ‘dedicacdo’ deve ser concebida como cura (Sorge) em um
sentido originario, ou seja, ontologico” (HEIDEGGER, 2006, p. 267 [199]). A cura (Sorge) ¢
uma estrutura de articulagdo ontologica do Ser-ai, ela garante nao apenas a origem deste ente,
mas sua coesdo e circunscri¢ao existencial. Entregue a cura (Sorge), o ente que nds mesmos

somos (o Ser-af) adquire sua possibilidade de ser-com: “Em vista disso, a propria constitui¢ao

96



da presencga (Ser-ai) em seu todo ndo ¢ simples em sua unidade, mostrando uma articulagao
estrutural que se exprime no conceito existencial de cura” (HEIDEGGER, 2006, p. 268 [200]).
O que nos interessa, no entanto, ¢ que, enquanto determinado ontologicamente pela cura

(Sorge), o Ser-ai €, em suas possibilidades Onticas mais proximas, “ser para o outro”:

r

O ser para o outro ndo ¢ apenas uma remissdo ontologica irredutivel e
autonoma. Ele ja esta sendo, enquanto ser-com, o ser da presenga (Ser-ai). Na
verdade, ndo se pode discutir que, com base no ser-com, o conhecer-se
reciprocamente concreto depende, muitas vezes, do alcance em que a propria
presenga (Ser-ai) sempre se compreende a si mesma; no entanto, isso diz
apenas o alcance em que o ser-com 0s outros essencial se tornou transparente
e ndo se deturpou, o que so € possivel porque a presenca (Ser-ai), enquanto
ser-com, ja € sempre com os outros. Ndo ¢ a “empatia” que constitui o ser-
com. Ao contrério, empatia so € possivel com base no ser-com, ndo podendo
ser evitada em seus modos deficientes e predominantes do ser-com, ja que
estes a motivam. (HEIDEGGER, 2006, p. 182 [125]).

(3) Tendo esclarecido os dois momentos constitutivos (a mundanidade ¢ o quem) do
ser-no-mundo, o proéximo passo, para Heidegger, ¢ estabelecer a estrutura da propria relagao
que constitui o fendmeno do ser-no-mundo: o ser-em enquanto tal. Ele diz: “Agora, porém,
trata-se de reconduzir a interpretacdo ao fendmeno do ser-em, conservando o que se adquiriu
nas analises concretas do mundo e do quem” (HEIDEGGER, 2006, p. 189 [131]). O “mundo”
e 0 “quem” se copertencem originariamente no ‘“‘ser-em”, essa relacdo ¢ apontada como o
“entre” do “fendmeno do mundo”, a “abertura” na qual o Ser-ai esta existencialmente situado.
O ser-em como tal, portanto, deve ser esclarecido como o ambito fundamental através do qual

o mundo se abre em sua possibilidade mais propria para o Ser-ai. Heidegger se questiona:

Em que direcdo deve-se olhar para que se possa caracterizar fenomenalmente
o ser-em como tal? A resposta encontra-se, quando se recorda o que, na
indicagdo do fenomeno, ja foi confiado & visdo fenomenologica: o ser-em
difere da interioridade de algo simplesmente dado “em” um outro; o ser-em
ndo ¢ propriedade de um sujeito simplesmente dado, separada ou apenas
provocada pelo ser simplesmente dado do “mundo”; ao contrario, o ser-em é
um modo de ser essencial do proprio sujeito. (HEIDEGGER, 2006, p. 190
[132])

O alerta de Heidegger ¢ de que ndo podemos interpretar o ser-em, aquilo que perfaz o
ser-com e ser-junto da experiéncia comum de mundo, como “um commercium simplesmente
dado entre um sujeito simplesmente dado e um objeto simplesmente dado” (HEIDEGGER,
2006, p. 190 [132]). Nao se trata de uma relagdo entre dois “entes simplesmente dados”, dois

sujeitos que estando “dentro” de um mundo se encontram e estabelecem um commercium. Na
97



opinido do filésofo, no ser-em, o Ser-ai ¢ sua propria abertura, isto €, o “lugar existencial” e a
“posi¢ao” desde a qual todas as coisas se tornam “acessiveis”. O Ser-ai é o “entre” que

configura o “sendo”:

Esta interpretagdo aproximar-se-ia dos dados fenomenais se dissesse: a
presenca ¢ o ser deste ‘entre’. Mesmo assim a orientagdo pelo ‘entre’
continuaria provocando mal-entendidos, pois impediria de se ver a
indeterminacao ontologica do ponto de partida de um ente em meio ao qual ‘¢
e estd’ este entre como tal. (HEIDEGGER, 2006, p. 191 [132]).

O Ser-ai ““é e estd” no “entre”, o entre é a sua posi¢io existencial, seu pre (a7 - Da)®®. O
“entre”, como posicionamento existencial, sustém toda possibilidade de compreensdo e
interpretagdo. Na linguagem heideggeriana, esse ‘“‘entre” aponta para a o carater de
espacialidade propria do Ser-ai enquanto existente: o “pre” (ai - Da) do Ser-ai, seu “ponto”
existencial, ¢ a origem de toda perspectiva espacial e pode ser indicado formalmente como a
espacialidade propria da existéncia. Esse “pre” (ai — Da), porém, ndo pode ser confundido com
um simples estado fisico predisposto: “O que se constitui essencialmente pelo ser-no-mundo ¢
sempre em si mesmo o pre (ai - Da) de sua presenca (Ser-ai)” (HEIDEGGER, 2006, p. 191
[132]). Esse “pre” libera o “aqui” e o “l4” para os quais a presenga esta disposta: “Segundo o
significado corrente da palavra, o “pre” (ai - Da) da presenca (Ser-ai) remete ao ‘aqui’ e ‘18’
(HEIDEGGER, 2006, p. 191 [132]). O “aqui” e o “l4”, porém, nao sdo simples posi¢des em um
espaco puro, sdo referenciais através do quais o Ser-ai se guia na descoberta de um mundo.
Todo “aqui e 14” ¢, para o Ser-ai, um direcionamento em um mundo:

r99

O “aqui” de um “eu-aqui” sempre se compreende a partir de um “1a” a mao,
no sentido de um ser que se dis-tancia e se direciona numa ocupacgdo. A
espacialidade existencial da presenca que lhe determina o “lugar” ja esta

fundada no ser-no-mundo. O “l4” é a determinagdo daquilo que vem ao
encontro dentro do mundo. (HEIDEGGER, 2006, p. 191 [132]).

No “pre” (ai — Da) encontramos o ponto primevo de abertura do Ser-ai como existente

em um mundo:

8 Alguns tradutores, como é o caso de Marcos Antdnio Casanova, traduzem o termo “Dasein” utilizado por
Heidegger como “ser-ai”, essa tradugdo faz referéncia, justamente, a posi¢ao existencial-originaria do Dasein no
“ai” de sua espacialidade. Ela desperta, porém, alguns mal entendidos quando confrontada com a conotacgao
comum do espago como “extensdo” e como ‘“‘exterioridade e interioridade”. No caso da tradu¢do da Maria
Cavalcantti de Sa, que usamos nas citagdes, Dasein é traduzido por “presenca” e o “pre” destacado como
constitutivo espacial da “pre-senca”. Nas citagdes mantemos a op¢do da edicdo da Maria Cavalcantti de Sa, mas
oferecemos a tradu¢do auxiliar e o original entre parénteses por questdo de clareza.

98



“Aqui” e “la” sdo apenas possiveis no “pre” (ai — Da) da presenca (Ser-ai),
isto é, quando se da um entre que, enquanto ser do “pre” (ai — Da) da presenga
(Ser-ai), abriu a espacialidade. Em seu ser mais proprio, este entre traz o
carater de ndo fechamento. A expressdo “pre” refere-se a essa abertura
essencial. Através dela, esse ente (o Ser-ai) estd junto a pre-senga do mundo,
fazendo-se presenca (Ser-ai) para si mesmo. (HEIDEGGER, 2006, p. 191
[132]).

No “entre” que caracteriza a existéncia do Ser-ai, o “ser” vem ao encontro como

“esclarecido’:

Ser “esclarecido” significa: estar em si mesmo iluminado como ser-no-mundo,
nao através de um outro ente, mas de tal maneira que ele mesmo seja a clareira.
A presenga sempre traz consigo seu pre e, desprovida dele, ela ndo apenas
deixa faticamente de ser, como também deixa de ser o ente dessa esséncia. A
presenga € sua abertura. [...] Encontramos os dois modos constitutivos de ser
do pre, igualmente originarios, na disposi¢do e no compreender; sua analise
sempre recebe a confirmacdo fenomenal necessaria da interpretagdo de um
modo concreto ¢ importante para toda a problematica seguinte. A disposigdo
e o compreender sdo, de maneira igualmente originaria, determinados pela fala
(Rede). (HEIDEGGER, 2006, p. 191-192 [133]).

O Ser-ai, em consequéncia, a partir de sua estrutura temporal propria, sua
temporalidade, ¢ o ente privilegiado em toda questdo acerca da possibilidade de uma
intepretacdo ontoldgica da histéria, da historicidade. O Ser-ai se da factualmente como
fendmeno de ““ser-no-mundo”; ser-histérico, por conseguinte, significa temporalizar-se de tal
modo que a tensdo entre o si-mesmo e o mundo se lance dentro de uma relagao propria (de
compreensdo € interpretagdo) e constitua a efetividade do vivido enquanto vivéncia. Nao
obstante, ser-historico ¢ uma possibilidade de ser restrita ao Ser-ai, isto €, depende da estrutura
de sua temporalidade segundo o modo de ser da cura. Por “estar-lancado” no mundo como ser-
historico, se diz que o Ser-ai ¢ constituido essencialmente por sua historicidade. A ciéncia
historica, isto €, a historiografia, ¢, desde um ponto de vista existencial, uma possibilidade do
Ser-ai que se sustém a partir do modo como o Ser-ai descobre “no mundo” aquilo que pertenceu
ao seu “vigor-ter-sido”. Como ¢ carateristico, porém, da condi¢ao do Ser-ai enquanto existente,
todas as suas possibilidades possuem maneiras proprias e improprias de vigéncia € com a
historiografia ndo ¢ diferente. No proximo subtopico, devemos finalmente conceber a visdo
heideggeriana da historicidade e, em consequéncia, das possibilidades proprias e improprias da

historiografia enquanto ciéncia positiva.

99



3.2.3 O Ser-ai como Historicidade: a Estrutural Existencial da Questdo Historica

Até o momento fizemos referéncia a estrutura que constitui o fenomeno do “ser-no-
mundo” desde um ponto de vista ontoldgico. Essa estrutura, porém, nao ¢ estatica, ela acontece
como evento temporal singular. E através do carater temporal proprio ao acontecimento do Ser-

ai que temos acesso a questdo sobre o fendmeno da historicidade.

A presenca (Ser-ai) so se fez tema existindo, por assim dizer, “para frente”,
deixando, com isso, “para tras” de si todo o ter sido. Ndo apenas se
desconsiderou o ser para o comego, mas, sobretudo, a ex-tensdo (Erstreckung)
da presenca (Ser-ai) entre nascimento e morte. Na analise do ser-todo, passou-
se por cima do “nexo da vida” em que a presenca (Ser-ai), constantemente e
de algum modo, se mantém. (HEIDEGGER, 2006, p. 464 [373])

A ex-tensdo (Erstreckung) é temporal: o Ser-ai se estende através de um tempo proprio,
aquele tempo “entre” o nascimento e a morte. O “nexo da vida”, por conseguinte, aquilo que
mantém atada a experiéncia que resiste ao projetar-se originario, o nascer, € ao porvir decisivo,
amorte, ¢ o destino. A discussdo da “ex-tensdo do Ser-af entre o nascimento € morte”, a questao
do “nexo da vida”, é o ponto onde a analitica existencial toca a problemadtica iniciada por
Dilthey sobre a historicidade que caracteriza o acontecimento da vida humana.

O Ser-ai, pensado em seus caracteres temporais, ndo depende da estruturacio
cronoldgica e positiva do tempo como “soma de realidades momentaneas de vivéncias que vém
e desaparecem uma apos a outra” (HEIDEGGER, 2006, p. 465 [374]). Nao se pode pensar na
vida como uma simples moldura de fatos, ainda mais quando o “passado” (no sentido “do que
passou”) e o “futuro” (no sentido de “advento da realidade”) sdo articulados e compreendidos
como privagdes do “agora” (do “presente no tempo™) como Unico momento “real”®. Com

carater simplesmente negativo, a “morte” e o “nascimento” estdo sempre fora do alcance do

8 Aproveitamos o topico para tentar familiarizar o possivel leitor com a linguagem heideggeriana sobre o tempo.
Como o titulo de sua obra denuncia, para Heidegger, o “tempo” estd em relacionado de forma direta com o
acontecimento proprio de “Ser”. Néo obstante, a compressdo “vulgar do tempo”, na medida em que determina o
passado e o futuro a partir da simples privagdo de um “agora” presente, ndo alcanga a discussdo do tempo em
sentido ontoldgico, ou seja, o tempo do acontecimento do Ser. Por tanto, o ser-no-mundo nio possui apenas uma
espacialidade, mas também uma temporalidade propria. Sua temporalidade, porém, ndo gira em torno do “agora”,
mas através da simultaneidade temporal daquilo que ele nomeara “ekstasis temporais”: o vigor de ter sido, a
atualidade e porvir. A discussdo deste topico, por conseguinte, acompanha a reflexdo heideggeriana da
historicidade como modo através da qual o Ser-ai se estende em sua ex-tensao temporal propria. O “ekstatico” nao
se confunde com “estatico”; enquanto este aponta para a suposta estabilidade e inércia no espaco-tempo, aquele
fala sobre o acontecimento simultdneo da temporalidade do Ser-ai. A temporalidade do Ser-ai ¢ “ekstatica” na
medida em que ndo possui o carater temporal comum, mas €, ontologicamente falando, a origem e possibilidade
de toda percepg¢ao cronologica, isto ¢, de toda concepcao cientifica ou cotidiana do tempo.

100



“real” como “vivéncia atual” do “agora”. Em consequéncia, se interpretarmos a existéncia como
simples sucessdo de momentos que vigem apenas enquanto “atuais”, ndo conseguiremos pensa-
la em termos proprios. A ideia de uma “soma das realidades momentaneas” implica uma
compreensdo do Ser-ai como simplesmente dado “no tempo”. A conclusao ¢ a de que “toda
tentativa de se caracterizar ontologicamente o ser ‘entre’ nascimento ¢ morte, tomando como
ponto de partida ontoldgico implicito a determinagdo desse ente como algo simplesmente dado
‘no tempo’, esta fadada ao fracasso” (HEIDEGGER, 2006, p. 465 [374]).

Com efeito, segundo a intencdo fenomenoldgica de Heidegger, ndo se pode pensar o
Ser-ai como um constante “presente no tempo” que se opGe ao passado e ao futuro como
“vigéncia atual”. “Através das fases de suas realidades momentaneas, a presenca (Ser-ai) ndo
preenche um trajeto e nem um trecho ‘da vida’ ja simplesmente dado. Ao contrario, ela se
estende a si mesma de tal maneira que seu proprio ser ja se constitui como ex-tensdo”
(HEIDEGGER, 2006, p. 465 [374]). “Ex-tensao” (Erstreckung) ndo diz uma propriedade fisica,
mas 0 modo temporal em que o0 Ser-ai ocupa 0 tempo de sua vida, isto ¢, “a movimentagdo da
existéncia”. Ele (0 Ser-ai) se lanca temporalmente na vivéncia de seu si mesmo através do
tempo que se “estende” na “historia”, estender-se na historia pertence tdo essencialmente ao
Ser-ai que eles se confundem. Uma vez que o0 “nexo da vida”, enquanto ex-tensdo temporal do
Ser-ai, ndo pode ser “simplesmente dado”, sua conceituagdo tem que levar em conta o carater

existencial do préprio Ser-ai:

A movimentag¢do da existéncia ndo ¢ o movimento de algo simplesmente dado.
Ela se determina pela ex-tensdo da presenca (Ser-ai). Chamamos de acontecer
da presenca (Ser-ai), a movimentacdo especifica deste estender-se na
extensdo. A questdo sobre o “nexo” da presenca (Ser-ai) é o problema
ontoldgico de seu acontecer. Liberar a estrutura do acontecer e suas
condicdes existenciais e temporais de possibilidade significa conquistar
uma compreensiao ontolégica da historicidade. (HEIDEGGER, 2006, p.
466, [375], negrito nosso)

Se se deve compreender ontologicamente a possibilidade historica do ente que nos
mesmos somos, entdo se deve também esclarecer as “condi¢des existenciais e temporais” do
“acontecer” que nos libera naquilo e para aquilo que somos, isto €, como “existentes”. A
historicidade, o modo de ser da historia, por fim, perfaz o “acontecer” do Ser-ai em seu
“estender-se” na “ex-tensdo temporal” da existéncia. O nexo do acontecimento originario do
Ser-ai ¢ a “historicidade em sentido proprio” e, desde um ponto de vista ontoldgico-existencial,

a historicidade € a temporalizagdo do ser no seu acontecer. A questao da historicidade refaz o

101



caminho até o nucleo desde o qual o Ser-ai lanca a si mesmo nas possibilidades de sua

existéncia, ou seja, até a origem essencialmente histdrica de seu acontecer.

Se a questdo da historicidade remonta a essas “origens” [do acontecer do Ser-
ai], entdo, com ela, j& se decidiu o lugar do problema da histéria. Nao ¢é na
historiografia enquanto ciéncia da historia que se deve buscar a historia, [...].
E somente a partir do modo de ser da historia, a historicidade, e de seu
enraizamento na temporalidade que se podera concluir de que maneira a
historia pode tornar-se objeto possivel da historiografia. (HEIDEGGER, 2006,
p. 466-467 [375])

Nao se trata de uma investigacao sobre a disposi¢ao cronoldgica dos fatos, mas sobre o
“modo de ser” da historia, isto €, de como o Ser-ai se abre temporalmente de tal forma que seu
acontecer tem carater essencialmente historico. Como apontamos, o pensamento heideggeriano
objetiva esclarecer as estruturas ontoldgicas, isto €, existenciais, do acontecer do Ser-ai, e,
através de uma “constru¢do fenomenolodgica”, superar a oposi¢do sujeito/objeto que estd
presente na concepgdo estritamente cientifica da histéria. Por conseguinte, o objetivo
fenomenologico da investigacdo sobre a “histéria” é desencobrir o “ente-histérico” em seu
ambito essencial, isto €, a historicidade que permeia essencialmente o ente que somos. Historico
somos nos, enquanto existentes e langados na possibilidade de Ser-ai, isto €, de surgir através

de um destino na “temporaliza¢do” (Zeitigung) de nossa temporalidade:

Se a propria historicidade deve esclarecer-se a partir da temporalidade e,
originariamente, a partir da temporalidade propria, entdo na esséncia desta
tarefa estd s6 poder ser desenvolvida através de uma construgdo
fenomenologica. A constituicdo ontologico-existencial da historicidade deve
ser conquistada por oposi¢ao a interpretacao vulgar que encobre a histéria da
presenca (Ser-ai). A construcdo existencial da historicidade possui
determinados suportes na compreensao vulgar da presenca (Ser-ai) e deve ser
guiada pelas estruturas existenciais até aqui obtidas. (HEIDEGGER, 2006, p.
467 [375-376]).

As interpretagdes tradicionais do “ser-cotidiano” partem da “concepc¢do vulgar” de
tempo e encobrem a possibilidade originaria de descoberta do “histérico” como constituicao
propria do ser do Ser-ai. A interpretagdo vulgar do tempo dispde a “histéria humana” como
“historia do mundo”, ou seja, como movimento de algo simplesmente dado “no tempo”; o
“historico”, refletido dessa forma, s6 pode torna-se acessivel através do interesse objetivo e
historiografico guiado por método cientifico. O crivo objetivo das ciéncias naturais serve de
balanca para a descoberta historiografica do dmbito objetivo da histéria. O positivismo do

pensamento historicista do inicio do século XIX determinou, de forma elementar, a
102



compreensdo comum de histéria como “ciéncia objetiva” e mantém, ainda hoje, grande
influéncia sobre o significado do significado do termo. A histdria tornou-se sindnimo de
“ciéncia historica”; com que direito, porém, a ciéncia langou mao do conceito de “historia” de
forma decisiva? Se levarmos em consideragdo a perspectiva heideggeriana de investigacao, a
primazia do conceito cientifico de “historia” deve ser reconsiderada. Ela defende que a
concepgao expressa pelo conceito de “historiografia” (Historie) ndo esgota a multiplicidade de
sentidos que a historia possui. “Ha significados de ‘historia’ que nao possuem o sentido de
ciéncia historica nem a visam como objeto” (HEIDEGGER, 2006, p. 470 [478]).

Ha, por exemplo, grande diferenca entre o “passado” objetivo do interesse
historiografico e o “passado” como o “ente” com o qual nos relacionamos comumente ¢ na
maioria das vezes. Considerado como um “ente” com o qual nos relacionamos cotidianamente,
o “passado” ¢ pré-cientifico, ¢ aquilo que pode ser lembrado ou esquecido, que esta longe e,
mesmo assim, segue como influéncia. Por outro lado, o passado enquanto “objeto cientifico”
interessa apenas enquanto depde sobre o acontecido “tal como se deu”, para a experiéncia
cotidiana o passado ¢ vivido de forma pré-teorética. O Ser-ai, aquele ente que ndés mesmo
somos, estd entregue ao seu “passado”, num primeiro momento € na maioria das vezes, através
de uma experiéncia imediata que ndo se estrutura como teoricamente, isto €, como
historiografia. O passado, em seu aspecto primeiro, vem a tona como aquilo que “pertence a
histéria”, isto €, que nao esta mais disponivel porque passou, mas ¢ lembrado como “privagao”
e “legado”. O “passado” também se manifesta como o que, apesar de ter deixado de ser, mantém
uma influéncia sobre o presente: “Como quer que seja, o histdrico na acepgdo de ‘passado’, &
compreendido numa relagdo positiva ou privativa de efeito sobre o ‘presente’, no sentido de
‘aqui e agora’ real” (HEIDEGGER, 2006, p. 470 [478]). O modo cotidiano de relagdo com o
passado possui o que Heidegger chama de “curiosa duplicidade de sentido”, pois o que ndo ¢
mais vigente, por isso mesmo, se mantém. O “passado” vem a tona na experiéncia cotidiana
ndo como “objeto de investigagdo”, mas como o que “ndo estando mais presente, ainda
influencia o que €”.

Para além da percepgao cotidiana de “passado” como ente com o qual nos relacionamos
de forma peculiar, o segundo sentido pré-teorético de historia € o que € concebido como origem,

proveniéncia, do atual e, a0 mesmo tempo, liberdade para um futuro.

Historia ndo significa apenas o “passado” no sentido do que passou, mas
também sua proveniéncia. O que “tem historia” encontra-se inserido num
devir. O seu “desenvolvimento” pode ser ora ascensdo, ora queda. O que,
desse modo, “tem uma historia” pode, ao mesmo tempo, “fazer” historia.

103



“Fazendo época”, determina-se numa “atualizagdo”, o “futuro”. Historia
significa, aqui, um “conjunto de acontecimentos e influéncias” que atravessa
“passado”, “presente” e “futuro”. Aqui, o passado ndo tem primazia.
(HEIDEGGER, 2006, p. 470 [378-379])

Histéria como “proveniéncia”, como o que determina o “atual” e projeta o futuro. Esse
¢ o segundo modo através do qual o que ¢ “historico” se torna acessivel para nos. Ele ndo esta
numa simples relagcdo privativa ou positiva com o presente, também nao se trata de um objeto
a ser reconstruido segundo um método cientifico. O “historico” neste sentido € articulado como
a constante “atualizacdo” que, vinda de uma origem no “passado”, transborda para um “futuro”.
Neste modo de determinagdo, o “histérico” € expresso sem que o “passado” possua qualquer
primazia, isto €, o “presente” e o “futuro” sdo considerados igualmente histoéricos. O “histérico”
¢ aquilo que, originado no “ter-sido”, transpassa o “atual” e se langa no “devir”; com isso uma
terceira acepgao pré-cientifica de “historia” se torna evidente.

Ainda ¢ possivel, porém, pensar uma quarta ¢ ultima acep¢do nao-propriamente

cientifica da historia:

Historia significa, ademais, por oposi¢do a natureza, que também se move “no
tempo”, os entes passageiros “do tempo”, isto €, as transformacdes e destinos
dos homens, dos grupos humanos e de sua “cultura”. Neste caso, historia ndo
significa tanto o acontecer enquanto modo de ser, mas a regido daquele ente
que se distingue da natureza, no que respeita a determinacdo essencial da
existéncia do homem como “espirito” e “cultura”, embora a natureza, de certo
modo, pertenca a historia assim entendida. (HEIDEGGER, 2006, p. 470
[3791)

Na medida em que “faz histdéria”, o homem possui uma existéncia espiritual. Espirito
significa a “regido” que abriga espécie humana como historica. A “humanidade”, sua cultura, ¢
o que distingue a existéncia humana da vida momentanea da “natureza”, essa “natureza”
pertence a historia humana apenas como ambiente. A agdo humana, diferente do simples “passar
no tempo” natural, se articula e molda, ela propria, o “seu tempo”. Neste ponto, Heidegger
(2006, p. 471 [379]) deduz a ultima compreensao pré-cientifica de “historia”: “Por fim, vale
ainda como ‘historico’ o que ¢ legado na tradicao, quer seja conhecido historiograficamente,
admitido como evidente ou ainda encoberto em sua proveniéncia”.

Temos, além da compreensdo cientifica-teorética, outros quatro significados pré-
teoréticos do conceito de “histéria”: (1) “historia” é o passado que estd numa relagdo privativa

e, a0 mesmo tempo, positiva com o “presente”; (2) “histéria” € aquilo que esta na origem, na

proveniéncia do presente, e na possibilidade de todo futuro; (3) “historia” ¢ a regido

104



propriamente humana da vida que engloba espiritualmente todas as culturas; e, por fim, (4)
“historia” ¢ aquilo que ¢ legado como “tradi¢do” por nossos ancestrais, que ¢ aceita, conhecida

ou encoberta por nos:

Resumindo os quatro significados mencionados, resulta entdo: historia € o
acontecer especifico da presenca (Ser-ai) existente que se da no tempo. E esse
acontecer que vale, como historia, em sentido forte, tanto o “passado” como
também o “legado” que ainda influi na convivéncia. (HEIDEGGER, 2006, p.
471 [379)).

Essas quatro possibilidades, que marcam o que Heidegger chama de “historia em sentido
forte”, carregam em comum uma caracteristica bastante peculiar: elas ndo sdo derivadas da
compreensao cientifica de historia. Ao contrario, a historiografia aparece como uma ferramenta
que pode ou ndo conduzir, aprimorar € mesmo obscurecer o “contato” com a histéria. Com isso,
nos aproximamos da questdo que, a nosso ver, marca fundamentalmente a diferenca entre a
concepgao cientifica e positiva do historicismo e a concepcao heideggeriana de “acontecimento

historico”:

Serd o acontecer uma sequéncia de processos, uma alternancia de
aparecimento e desaparecimento de dados? De que maneira esse acontecer da
historia pertence a presenga (Ser-ai)? Serd que a presenga (Ser-ai) de fato é
primeiro “algo simplesmente dado” para depois, oportunamente, entrar “numa
historia”? Sera que a presenga (Ser-ai) se torna histdrica, enredando-se em
circunstancias e dados? Ou sera que o ser da presenca (Ser-ai) se constitui,
primeiramente, pelo acontecer, de tal modo que somente porque a
presenca (Ser-ai) €, em seu ser, historica é que circunstincias, dados e
envios se tornam ontologicamente possiveis? (HEIDEGGER, 2006, p. 471
[379], negrito nosso)

A primazia existencial do Ser-ai diante daquilo que vém ao encontro dentro do mundo,
0s objetos intramundanos, cria uma inversao da compreensao de origem historica do contetdo
do mundo e marca a interpretacdo de Heidegger do “ente histdrico”. O Ser-ai ndo ¢ histérico
quando coleciona e descobre, por exemplo, “antiguidades” que um dia pertenceram a seus
ancestrais. Ao contrario, a busca, a pesquisa e a descoberta dos relatos historicos, das
antiguidades, e tudo o que pode compor uma historiografia, da-se somente porque o Ser-ai ja
se abriu desde o inicio como um ente historico, isto ¢, como capaz de ‘“atualizar” as
possibilidades que remanescem como “vigor de ter sido”®®. Para Heidegger, o carater de

“antiguidade” de uma pega de museu deriva do fato de ela ja ter sido utilizada por um Ser-ai e

8 Ver nota anterior [87].

105



teve o sentido atrelado a uma conjuntura de mundo que “nao existe mais”. Hoje, o que é exposto
ndo funciona mais, mas atualiza e expdem o “ter sido” do Ser-af histérico que o manuseou um

dia:

As antiguidades ainda simplesmente dadas possuem um carater “passado” e
histdrico, com base em sua pertinéncia instrumental e proveniéncia do ter sido
de um mundo que pertence a uma presenca (Ser-ai) que € vigor de ter sido
presenca (Ser-ai). Isto € o primordialmente historico. (HEIDEGGER, 2006, p.
472 [381)])

Mas o que exatamente vem a tona na atualizagdo do “ter sido” do Ser-ai? “Sera a
presenga (Ser-ai) o ter sido apenas no sentido do vigor de ter sido presenga, ou sera ela o ter
sido enquanto atualizante e porvindouro, ou seja, na temporalizagdo de sua temporalidade?”
(HEIDEGGER, 2006, p. 473 [381]). Enquanto “por vindouro” e “atualizante”, o Ser-ai recupera
o passado, ndo como simples “passado”, mas como “vigor de ter sido”, isto €, como poténcia
capaz de uma vez mais criar futuro; nesse acesso, o proprio Ser-ai temporaliza sua
temporalidade como “histdria” e se percebe, ele proprio, como possibilidade historica lancada
para o porvir. O que vem ao encontro do Ser-ai como historico tem o carater de “apropriagao
[Ereignis]”. Somente através de uma atitude apropriadora, o Ser-ai € capaz de criar historia e,
em um segundo momento, organizar o produto de sua criagdo, isto ¢, o conteudo historico, na

forma de uma ciéncia. A primazia historica €, conseguintemente, do Ser-ai:

Primariamente histdrico, diziamos, ¢ a presenca (Ser-ai). Secundariamente
historico é, porém, o que vem ao encontro dentro do mundo, ndo apenas o

\

instrumento & mao em sentido amplo, mas também a natureza do mundo
circundante, como “solo histdrico”. Chamamos de ente pertencente a historia
do mundo (Weltgeschichtlich) o ente ndo dotado do carater de presenca (Ser-
ai), mas que ¢ historico por pertencer ao mundo. [...] O que pertence a historia
do mundo ndo ¢ historico devido a uma objetivacao historiografica. Mas ja o
€ em si mesmo enquanto ente que vem ao encontro dentro do mundo.
(HEIDEGGER, 2006, p. 473 [381])

O ente que no horizonte histdrico aberto pelo Ser-ai vem ao seu encontro dentro do
mundo sdo secundariamente historicos, sdo aqueles que Heidegger nomeia “pertencentes a
historia do mundo [Weltgeschchtlich]”. Os entes que pertencem a histéria do mundo vém ao
encontro do Ser-ai a partir da histéria aberta inicialmente pelo cardter de historicidade do
proprio Ser-ai. Esse destino historico, porém, ndo ¢ aberto por uma Unica e individualizante
decisdo existenciaria. Assim como o “ser-com” perfaz essencialmente o fenomeno do ser-no-

mundo do Ser-ai, ele também determina essencialmente o seu modo histérico de langar-se como

106



destino. Como copresente, o Ser-ai ndo extrai suas possibilidades a partir de um sujeito puro
que, s6 em um segundo momento, se coloca diante do mundo e dentro de uma “histéria”. O
modo de ser historico que perfaz de modo fundamental a historicidade do Ser-ai tem o carater
de envio comum. O envio comum designa “o acontecer da comunidade, do povo”
(HEIDEGGER, 2006, p. 477 [385]).

A verdade ¢ que ninguém ¢ capaz de decidir seu destino a partir do vazio, toda
possibilidade existenciaria de escolha ja esta “previamente orientada” pela convivéncia comum
no seio de uma comunidade. O “ser-com” determina de tal forma a compreensao do ““si-mesmo”
que, na maioria das vezes, o Ser-ai extrai sua “compreensdo existenciaria das escolhas que
toma” de uma “intepretacao legada” e sobre a qual, normalmente, ndo possui nenhuma
compreensio tematica. E desse modo de “ser comum” que o Ser-ai pode mesmo passar ao largo
de qualquer compreensao de seu destino. Mesmo, porém, que feita de modo “inconsciente”, a
escolha existenciaria sempre depende do “legado”. A escolha de uma possiblidade a partir de
uma “interpretacdo legada”, “contra ela, mas sempre a seu favor”, caracteriza aquilo que
Heidegger denomina como historicidade imprépria®. O modo proprio da historicidade do Ser-
ai, porém, nao se confunde com as decisdes existenciarias deste ente, embora as influencie e as
guie através da possibilidade de medicdo sobre sua origem. Como ficou claro, também ndo se
trata da “historicidade propria” no sentido de uma relagdo objetiva e tedrica com o objeto de
uma ciéncia historia. A historicidade propria do Ser-ai ¢ um evento ontologico. Ela perfaz o
modo originario através do qual o Ser “ocupa” o tempo de tal maneira que se posiciona como
historico, isto €, abre-se para a simplicidade de seu destino. A historicidade em sentido proprio
¢ 0 modo de atualizag@o do si mesmo do Ser-ai como possibilidade historica do “ser livre para

a morte”:

Somente o ser livre para a morte propicia a presenca (Ser-ai) a meta
incondicional, colocando a existéncia em sua finitude. Assim apreendida, a
finitude da existéncia retira a presenga (Ser-ai) da multiplicidade infinda das

8 A historicidade imprépria é o modo como a histéria é descoberta por cada existente no mundo “piblico” e
“cotidiano” de seu ser. Anterior a qualquer tematizagdo cientifica, a historicidade ¢ vivida pelo Ser-ai em sua
cotidianidade como a determinag@o mais proxima e, como origem de toda decisdo existenciaria. O que configura,
porém, esse modo improprio de relagdo com a historia € a alienagdo que separa cada escolha dos verdadeiros
motivos de sua demanda. Fica claro que “alienagdo” ndo significa apenas concordancia irrestrita e sem
questionamento. No impessoal também ¢ possivel se revoltar contra o que nos ¢ legado, esse modo peculiar de
indignag¢do, porém, ndo obstante se posicionar “contra o que ¢ legado”, depende tdo essencialmente daquilo ao que
se opde que o perpetua (conscientemente ou nao). A estrutura da historicidade improépria retira sua possibilidade
ontologica de um modo mais préoprio e originario de historicidade do Ser-ai e sua decisdo: “A decisao em que a
presenga (Ser-ai) volta para si mesma abre uma das possibilidades fatuais de existir propriamente a partir da
heranga que ela, enquanto langada, assume. A volta decidida para o estar-lancado abriga a si uma transmissdo de
possibilidades legadas, embora ndo necessariamente como legadas” (HEIDEGGER, 2006, p. 476 [383]).

107



possibilidades de bem-estar, de simplificar e esquivar-se, que de imediato se
oferecem, colocando a presen¢a (Ser-ai) na simplicidade de seu destino.
(HEIDEGGER, 2006, p. 476 [383-384])

Através de sua atualizagdo livre, o Ser-ai, como ser-para-a-morte, abre a possibilidade
de, a cada momento, se concentrar e dispor-se “na simplicidade de seu destino”. O “destino” ¢
0 momento originario onde o Ser-ai encontra a possibilidade propria de sua existéncia, isto &,

onde ele mesmo se abre como originariamente histdrico:

Esse termo [destino] designa o acontecer origindrio da presenga, que reside na
decisdo propria, onde ela, livre pra a morte, se transmite a si mesma numa
possibilidade herdada, mas igualmente escolhida. (HEIDEGGER, 2006, p.
476 [384))

No “destino” o Ser-ai se encontra com as possibilidades legadas como o que pode ser
assumido em sua atualizag@o historica original. Esse destino, portanto, ndo pode ser pensado
em termos simplesmente cronoldgicos de “passado”, “presente” e “futuro”. Ele possui sua
determinagdo fundamental na estrutura temporal ontologica do Ser-ai, em sua temporalidade.
A temporalidade ¢ o modo unificador e simultaneo através do qual o ser se estabelece em seu
modo histdrico de acontecer. A cronologia historiografica, por exemplo, circunscreve os entes
que “estdo no tempo” através da referéncia ao movimento do Ser-ai “no mundo”, como
consequéncia, tudo que possui uma cronologia “estd no mundo” como ente. A temporalidade,
porém, ndo versa sobre o “passar no tempo como vigéncia”, ao contrario, ela se dirige ao
acontecimento temporal do Ser-ai enquanto “existente” e possibilidade de abertura para toda
cronologia. Os referenciais temporais do acontecer do Ser-ai, com efeito, devem ter o carater
de existenciais. Heidegger nomeia os existenciais que constituem o acontecimento temporal
proprio do Ser-ai como “ekstasis temporais”. O “porvir” (Zukunft), o “vigor de ter sido”
(Gewesenheit) e a “atualidade” (Gegenwart) sdo as ekstasis temporais que perfazem o
acontecimento do Ser-ai enquanto temporalidade propria. Devemos esclarecer um pouco mais
a forma como Heidegger entende cada um desses “momentos constitutivos” da estrutura

temporal do Ser-ai.

No projeto existencial originario da existéncia, o projetado desvelou-se como
decisdo antecipadora. O que possibilita que a presencga (Ser-ai) seja toda em
sentido proprio na unidade de toda a sua estrutura de articulagao? Apreendida
formal e existencialmente, sem que se nomeie agora constantemente o
conteudo pleno de sua estrutura, a decisdo antecipadora ¢ o ser para o poder-
ser mais proprio e privilegiado. Isto s6 € possivel caso a presenca (Ser-ai)

108



possa de todo modo vir-a-si em sua possibilidade mais propria e, deixando-se
vir-a-si, suporte a possibilidade enquanto possibilidade, ou seja, exista.
(HEIDEGGER, 2006, p. 409 [325])

Existir, para o Ser-ai e a partir de sua temporalidade propria, significa langar-se como
abertura para suas possibilidades proprias e improprias. A origem desse evento, para Heidegger,
se encontra na atitude ontoldgica da “decisdo antecipadora” que conquista um lugar historico
proprio para a ex-tensdo temporal do Ser-ai. Esse decidir ndo tem o carater ontico de uma
escolha entre outras escolhas existenciarias possiveis, a “decisdo antecipadora” ¢ o modo
proprio em que o Ser-ai langa mao de si mesmo de tal forma que, com esse movimento, se langa
como possibilidade histérica existente. O deixar-se-vir-a-si proprio do existente ¢ sustentado
pelo “ser-para-morte”, isto €, pelo “porvir” que, como “morte”, sintoniza (afina) o Ser-ai em

sua finitude e, com isso, o dispde em seu destino (como o que “é e esta por vir’”):

Este deixar-se-vir-a-si que, na possibilidade privilegiada a sustém [o Ser-ai] é
o fendmeno originario do porvir (Zukunf?). Se, ao ser da presenga (Ser-ai),
pertence o ser-para-a-morte, proprio ou improprio, este entdo s6 € possivel
como porvindouro, no sentido agora indicado e que ainda deve ser
determinado de forma mais precisa. “Porvir” ndo significa aqui um agora que,
ainda-ndo tendo se tornado real, algum dia o sera. Porvir significa o advento
em que a presenca vem a si em seu poder-ser mais proprio. O antecipar
torna a presenca (Ser-ai) propriamente porvindoura, de tal maneira que o
proprio antecipar s6 € possivel quando a presenca, enquanto sendo, sempre ja
vem a si, ou seja, em seu ser, € e estd por vir. (HEIDEGGER, 2006, p. 410
[325], negrito nosso)

Se o “porvir” € aquilo que se antecipa como “advento” a todo poder-ser do Ser-ai; o
“ter-sido” € o que, diante deste porvir, antecipa (recupera) o Ser-ai na “possibilidade de ser”
aberta pelo “porvir”. A morte, o definitivo porvir que circunscreve a finitude humana, ¢ que
abre a possibilidade de cada atualizacdo. E por isso que, apenas através da “antecipacdo” do
13 : ED) r oz . . . ~ ,

ter-sido”, o Ser-ai ¢ capaz de recuperar seu instante como livre para atualizagdo. Através do
“ter-sido”, o Ser-ai assume a possibilidade histérica de seu “estar langado™ e, a partir dela se

direciona mais uma vez para o porvir, mas agora como poténcia atualizadora:

Assumir o estar-langado significa, porém, ser, em sentido proprio, a presenga
(Ser-ai), no modo em que ela sempre ja foi. S6 € possivel assumir o estar-
langado na medida em que a presenga (Ser-ai) por vir possa ser “como ja
sempre foi”, no sentido mais proprio, isto €, possa ser o seu “ter sido”
(Gewesen). Somente enquanto a presenga (Ser-ai) € como eu sou o ter-sido ¢
que ela, enquanto porvir, pode vir-a-si de maneira a vir de volta. Propria e
porvindoura, a presenga (Ser-ai) ¢ propriamente o ter sido. Antecipar da
possibilidade mais propria e extrema € vir de volta, em compreendendo, para

109



o ter sido mais proprio. A presenca (Ser-ai) s6 pode ser o ter sido sendo por-
vindoura. O vigor de ter sido surge, de certo modo, do porvir. (HEIDEGGER,
2006, p. 410 [325-326], negrito nosso)

O porvir € a origem do vigor de ter sido. Depois de ter caracterizado o povir através da
morte como fendmeno existencial, essa afirmac¢ao se torna acima enigmatica. Nao resta
davidas, porém, que o carater de antecipagdo do vigor de ter sido aponta para uma primazia
existencial ultima da morte. A morte como fendmeno existencial ndo ¢ o findar, mas o modo
através do qual a propria finitude que caracteriza propriamente a existéncia do Ser-ai abre a
possibilidade definitiva de se historicizar. No “entre” do movimento existencial do Ser-ai se
abre a possibilidade de uma atualizacdo como instante. Como “porvir” e através da “decisdo

antecipadora”, o Ser-ai abre seu “vigor de ter sido” como possibilidade de “atualizac¢ao”.

A decisdo antecipadora abre de tal maneira cada situagdo do pre (ai — Das)
que, agindo, a existéncia se ocupa numa circunvisiao do que, faticamente, esta
a mao no mundo circundante. O ser que se abre junto ao que, na situacio,
estd 2 mao, isto é, o deixar vir ao encontro na aciao do que é vigente no
mundo circundante, s6 é possivel numa atualidade (Gegenwarf) de uma
atualizacgio, ou seja, o deixar vir ao encontro, sem deturpacdes, daquilo que
ela capta na a¢dao. (HEIDEGGER, 2006, p. 410 [326], negrito nosso)

Heidegger sumariza: “Vindo-a-si mesma num porvir, a decisdo atualiza-se na situagao”
(HEIDEGGER, 2006, p. 410 [326]). Tendo a “morte” como porvir decisivo, o Ser-ai alcanca
no “vigor de ter sido” o seu ponto de “fuga”, aonde pode encarar o porvir definitivo, a morte,
como possibilidade decisiva ou fugir dela no modo da impessoalidade. O carater de
“antecipacdo” da “decisdo” que langa o Ser-ai em sua situag¢do faz referéncia ao movimento
existencial que, tendo origem no “porvir da morte”, se lanca em dire¢do ao “vigor de ter sido”
como possibilidade de “atualizagdo”. Da abertura que parte do “porvir” em dire¢do ao “vigor
de ter sido” do Ser-ai surge a abertura origindria que possibilita ao “vigor de ter sido” se
“atualizar” como “vir-a-ser”. “O vigor de ter sido surge do porvir e isso de tal maneira que o
porvir do ter sido (melhor, do que tem sido) deixa vir-a-si a atualidade” (HEIDEGGER, 2006,
p. 410 [326]). Esse movimento ¢, enfim, delimitado por Heidegger como a conceituagdo

existencial do termo “temporalidade”:

Chamamos de temporalidade este fendmeno unificador do porvir que atualiza
o vigor de ter sido. Somente determinada como temporalidade ¢ que a
presenca (Ser-ai) possibilita para si mesma o poder-ser toda em sentido
proprio da decisdo antecipadora. Temporalidade desvela-se como o sentido da
cura propriamente dito. (HEIDEGGER, 2006, p. 411 [326])

110



A temporalidade do Ser-ai se fundamenta na decisdo antecipadora, ou seja, na doacao
de sentido que abre o ente, em seu tempo, na forma de destino. A historicidade propria nomeia
o movimento ontolégico fundamental do Ser-ai. “A decisdo em que a presenga (Ser-ai) volta
para si mesma abre cada uma das possibilidades factuais de existir propriamente a partir da
heran¢a que ela, enquanto lancgada, assume” (HEIDEGGER, 2006, p. 476 [383], grifos do
autor). Heidegger indica com o termo ‘“historicidade”, em seu sentido proprio, o modo
unificador através do qual o Ser-ai se langca em sua possibilidade primeira de descoberta do
mundo; o modo como o Ser-ai se “estende” através da existéncia ¢ temporal. “A cura funda-se
na temporalidade. E, pois, no &mbito da temporalidade que devemos buscar um acontecer que
determine a existéncia como histérica” (HEIDEGGER, 2006, p. 474). Como aludimos no sub-
topico anterior (3.3.2), faz parte do fenomeno de ser-no-mundo o modo compartilhado da vida
conjunta que, em seus elementos fundamentais, se constitui como ser-com o outro em um
mundo. Se justamente, o ser-com caracteriza fundamentalmente o estar-no-mundo do Ser-ai, o
seu acontecimento temporal ndo pode ser um “acontecer isolado e solitario” na historia. O Ser-
ai enquanto historico, isto €, disposto no seu acontecimento temporal proprio, se caracteriza
pelo “acontecer-com” da comunidade e do povo. “Se, porém, a presenga (Ser-ai), marcada por
um destino, s6 existe essencialmente como ser-no-mundo no ser-com 0s outros, o seu acontecer
¢ um acontecer-com, determinando-se como envio comum” (HEIDEGGER, 2006, p. 476-476
[384], grifos do autor).

Se o acontecer do Ser-ai tem essencialmente o0 modo do ser-com, a condigdo histérica
através da qual o seu “acontecimento historico” tem lugar s6 pode ser abarcado pelo signo
comunidade e de um povo. “Geragdo” significa, nesta compreensao, a referéncia pessoal ou
impessoal com o acontecer do Ser-ai enquanto historico. Uma “geragdo”, do ponto de vista da
historicidade do Ser-ai ¢ um modo comum através do qual o Ser-ai assume um acontecimento
que nio se limita pela simples possibilidade individual, mas por uma Epoca do Ser. “O envio
comum dos destinos da presenca (Ser-ai) em e com a sua ‘geracao’ constitui o acontecer pleno
e proprio da presenca (Ser-ai)” (HEIDEGGER, 2006, p. 477 [385]). De modo que, assim como
0 “quem” do “ser-no-mundo”, aquele que, a cada vez, recupera a possibilidade de ser como
lancado em um destino, nao tem o carater de um simples sujeito ou individuo. Em sua condigao
existencial, o Ser-ai estd essencialmente langado na existéncia junto a outros. Por conseguinte,
também o destino, lugar originario de toda historia, também tem o carater essencial de ser

compartilhado. Porém, por mais circunstancial que sejam todas as escolhas existencidrias do

111



Ser-ai em sua vida, o modo de ser que determina essencialmente a experiéncia desse ente com

sua existéncia ndo ¢ a simples coletividade genérica.

O ente que, em seu ser, ¢ essencialmente porvir, de tal maneira que, livre para
sua morte, nela pode despedacar-se e deixar-se relangar para a facticidade de
seu “pre” (ai — Da) € um ente que, sendo porvir, ¢ de modo igualmente
originario o vigor de ter sido. Somente este ente, transmitindo para si mesmo
a possibilidade herdada, pode assumir o seu proprio estar-lancado e ser no
modo do instante para o “seu tempo”. Somente a temporalidade propria, que
¢ também finita, torna possivel o destino, isto €, a historicidade em sentido
préprio. (HEIDEGGER, 2006, p. 477 [385], grifos do autor)

O destino ¢ a “historicidade em sentido proprio”, ele ¢ o “despedagar-se” no porvir, ou
seja, a finitude que abre originariamente o vigor de ter sido como possibilidade de se “relangar

[P 4

para a facticidade de seu ai”. O mbito existencial ekstatico (o “ai” do Ser-ai)®’

no qual o “vigor
de ter sido” se “atualiza” como resposta ao “porvir” € o instante. Nao por acaso, o modo através
do qual o Ser-ai estd lancado em “seu tempo” € o instante. A historicidade propria, isto €, o
acontecer originario do “lancar-se” na simplicidade de um destino, desvela a ex-tensao do Ser-
ai como “nexo da vida” e, a partir do qual, na liberdade para a morte, cada um pode “assumir
para si mesmo a possibilidade herdada”. Por outro lado, a historicidade impropria atualiza o
Ser-ai no simples hoje, sem dimensdo do verdadeiro carter temporal de seu destino. Ela ndo

estd, porém, desconectada da possibilidade de relacdo com seu destino, mas “inconsciente” das

possibilidades originérias de sua existéncia:

Inconsistente enquanto impessoalmente-si-mesma, a presenga (Ser-ai)
atualiza o seu “hoje”. Aguardando o imediatamente novo, ela ja se esqueceu
do antigo. O impessoal se furta a escolha. Cego para as possibilidades, ele ndo
¢ capaz de tornar o ter sido, mantendo e sustentando apenas o “real” que
sobrou do vigor da histéria do mundo, as sobras e os antincios simplesmente
dados. Perdidos na atualiza¢do do hoje, o impessoal compreende o “passado”
a partir do “presente”. (HEIDEGGER, 2006, p. 484 [391])

Nossa compreensao da “historiografia” pode ser determinada a partir do modo proprio
ou improprio de relagdo com a historicidade do Ser-ai. “A ideia de historiografia como ciéncia
reside em assumir como tarefa propria a abertura do que ¢ historico” (HEIDEGGER, 2006, p.
486 [486]). Em consequéncia, a compreensdo do “historico” que vige como determinacao
ultima da ciéncia historica define a metodologia e o objetivo de suas investigacdes. Enquanto

guiada pela historicidade impropria, a historiografia esta cega para a verdadeira esséncia

87 Ver topico 3.3.2 (1).
112



historica do homem, ela cataloga e coleciona “antiguidades”, buscando nessas apenas o “‘real’
que sobrou do vigor da histéria do mundo”. Quando, porém, a historiografia se determina a
partir de uma tematizagao do essencial historico, seu projeto cientifico adquire o sentido proprio
de liberagao do “historico” na relagdo com ente que verdadeira e originalmente lhe pertence

como “possibilidade”, o Ser-ai:

E porque a presenca (Ser-ai) e somente ela € originariamente histdrica, aquilo
que a tematizacao historiografica apresenta como objeto possivel de pesquisa
deve ter o modo de ser da presenca (Ser-ai) que vigora por ter sido presenca
(Ser-ai). Com a presenca (Ser-ai) fatica, na condi¢do de ser-no-mundo,
também ja se da uma histéria do mundo. Se a presenga (Ser-ai) nao for mais
presente entdo o mundo vigora por ter sido presenga. (HEIDEGGER, 2006, p.
486 [393], grifos do autor)

A “antiguidade” ndo se sustenta apenas como “o que sobrou da histéria do mundo”. A
propria historia do mundo € vista a partir do viés de seu pertencimento origindrio ao ser historico
do Ser-ai. O “vigor de ter sido” ndo ¢ simplesmente o que ndo ¢ hodierno, ao contrario, ele ¢
uma “possibilidade” de “atualizagdo”. O objeto da historiografia passa a ser a propria
possibilidade de que o Ser-ai encontre a si mesmo como aquele que se atualiza na heranca de
suas possibilidades: “O ‘nascimento’ da historiografia a partir da historicidade propria significa,
entdo: a tematizacao primaria do objeto historico projeta a presenga (Ser-ai) que vigora por ter
sido presenca (Ser-ai) em sua possibilidade mais propria de existir” (HEIDEGGER, 2006, p.
487 [394]). A pergunta a ser feita depois de uma ilustracdo desse tipo ¢ a seguinte: “Serd,
portanto, o possivel tema da historiografia? Todo o seu sentido ndo reside, unicamente, nos
‘fatos’, isto ¢, no modo como de fato foi?” (HEIDEGGER, 2006, p. 487 [394]). Como
investigacao objetiva sobre os “fatos”, como ciéncia do factual, como a “possibilidade” pode
ser objeto tematico da historiografia? Do ponto de vista heideggeriano, porém, a propria
facticidade deve ser levada em consideracao desde o ponto de vista do ente que sustém toda e
qualquer situagdo como possibilidade de ser um fato: o Ser-ai. “Mas o que significa: presenca
(Ser-ai) ¢ ‘de fato’? Se a presencga (Ser-ai) s6 ¢ propriamente real na existéncia, entdo sua
fatualidade se constitui justamente no projetar-se decidido para um poder-ser escolhido”
(HEIDEGGER, 2006, p. 487 [394]). A ideia de um modo de ser histérico abre uma possibilidade
de reflexdo sobre a abertura tematica da historiografia para além da catalogagdo de fatos
objetivos a partir de uma causalidade universal. A abertura historiografia adquire seu sentido

investigativo a partir da constitui¢do da temporalidade do Ser-ai:

113



Seu tema [da historiografia] ndo € o que aconteceu uma Unica vez nem um
universal que paria sobre a singularidade, mas a possibilidade que faticamente
vigorou na existéncia. [...] A abertura historiografica também se temporaliza a
partir do porvir. A “selec@o” do que deve tornar-se objeto possivel da
historiografia ja foi feita na escolha existenciaria e fatica da historicidade da
presenga (Ser-ai), onde somente a historiografia surge e unicamente €.
(HEIDEGGER, 2006, p. 488 [395])

[.]

Nesse sentido, a historicidade propria de um “tempo” também ndo se
comprova pelo interesse historiografico altamente diferenciado que abrange
até mesmo as culturas mais primitivas e distantes. Ter aparecido o problema
do “historicismo” € o sinal mais claro que a historiografia pretende alienar a
presenca (Ser-ai) de sua historicidade propria. Esta ndo precisa,
necessariamente, da historiografia. Epocas sem historiografia ndo sdo, em si
mesmas, sem historia. (HEIDEGGER, 2006, p. 489 [396])

A mudanga de sentido em dire¢ao ao tematico na historiografia implica também a tarefa
de clarificar como os tipos de historiografia possiveis se fundamentam na temporalidade
fundamental do Ser-ai. Heidegger utiliza a divisdo feita por Nietzsche na “Segunda
Consideragdo Intempestiva” (1874): historiografia antiquaria, monumental e critica. O que
Heidegger pretende mostrar, entdo, ¢ que “a triade da historiografia estd prelineada na
historicidade da presenca (Ser-ai)” (HEIDEGGER, 2006, p. 489 [396]). A temporalidade “se
temporaliza na unidade ekstatica e horizontal de suas retratagdes” (HEIDEGGER, 2006, p. 489
[396]). Devem-se analisar os comportamentos comuns a interpretacao historiografica do mundo

a partir das ekstaseon temporais, em fun¢do disso, Heidegger comenta:

(1) A presenca (Ser-ai) existe propriamente como povir na abertura decidida
de uma possibilidade escolhida. Voltando a si numa decisdo, ela se abre em
retomadas para as possibilidades “monumentais” da existéncia humana. A
historiografia que surge de tal historicidade ¢ “monumental”. (HEIDEGGER,
2006, p. 489 [396], negrito nosso)

(2) Enquanto vigor de ter sido, a presenca (Ser-ai) e estd entregue a
responsabilidade de seu estar-lancado. Ao se apropriar do possivel nas
retomadas, também se prelineia a possibilidade de se venerar a existéncia que
vigora por ter sido presenca, preservada e revelada na possibilidade assumida.
Monumental, a historiografia propria ¢é, por isso, ‘“antiquaria”.
(HEIDEGGER, 2006, p. 490 [396], negrito nosso)

(3) A presenga (Ser-ai) se temporaliza como atualizacio na unidade do porvir
e do vigor de ter sido. A atualidade abre, como instante, o hoje em sentido
proprio. Interpretando o instante a partir da compreensdo porvindoura nas
retomadas de uma possibilidade de existéncia assumida, a historiografia

114



monumental e antiquaria €, necessariamente, uma critica do “presente”.
(HEIDEGGER, 2006, p. 490 [397], negrito nosso)

O “porvir”, o “vigor de ter sido” e a “atualizacdo” da temporalidade do Ser-ai sustém,
em ultima instancia, também as trés possibilidades essenciais da historiografia: ““A historicidade
propria € o fundamento da unidade possivel das trés esséncias da historiografia. O solo em que
se funda a historiografia propria ¢, no entanto, a temporalidade enquanto sentido ontologico e
existencial da cura” (HEIDEGGER, 2006, p. 490 [397]). O “porvir” revive, por assim dizer, as
possibilidades monumentais que o Ser-ai projeta; o “vigor de ter sido” se preocupa em
“recuperar” essas possibilidades monumentais através do rigor antiquario; e a atualizagdo, por

sua vez, assume o “presente” como ponto de inflexdo e critica daquilo que lhe ¢ historico.

E a partir da abertura propria (“verdade™) da existéncia histérica que se deve
expor a possibilidade e a estrutura da verdade histérica. Porque, no entanto,
quer referidos a seus objetos ou a seus modos de tratamento, os conceitos
fundamentais das ciéncias historicas sdo conceitos existenciais, a teoria das
ciéncias do espirito pressupde uma interpretacdo existencial temdtica da
historicidade da presenca (Ser-ai). Ela é a meta constante do trabalho de
pesquisa de W. Dilthey, e se esclarece, mais profundamente, através das ideias
do Conde Yorck von Wartenburg. (HEIDEGGER, 2006, p. 490 [397])

3.2.4 A Historicidade Propria ao Ser-ai Humano: Consideragoes da Correspondéncia entre

Dilthey e o Conde Yorck

Segundo Ingo Farin, em seu artigo para a Enciclopédia de Stanford (2016), Paul Yorck,
o Conde de Wartenburg, nasceu em Berlin no primeiro dia de marco do ano de 1835. Tendo
raizes na elite nobre da Prussia, seu avd, o Marechal de Campo Marshal Hans David Ludwig
Yorck, ficou famoso por assinar a Conven¢ao de Taurogen em 1812, tratado que reunia a “Sexta
Coalizacao”, formada pelos exércitos da Prussia, Austria, Russia e Suécia, contra as tropas de
Napoledo. Seu pai, Ludwig David Yorck, administrou os negocios da familia no estado de
Klein-Oels na Silésia (proximo a Breslau, hoje chamado Wroktaw), onde Paul Yorck cresceu.
Extremamente saudavel e bem versada, a familia Yorck mantinha vinculo com diversos
intelectuais, artistas e filosofos da época. Paul York manteve durante toda a vida um vivo
interesse em filosofia e historia, mas dedicou-se pouco a produgdo académica, legando poucas
obras escritas para a posteridade.

Em 1855, ele comegou os estudos em direito na Universidade de Bonn, mas transferiu

seus estudos para a Faculdade de Filosofia em Breslau. Em 1865, com a morte de seu pai,

115



assume a administragdo dos negocios da familia em Klein-Oels, herdando também um lugar na
cupula da nobreza prussiana. Tomou parte na Guerra da Prussia (1870-1871) e, em 1871, estava
presente na proclamagao do Império Alemao no Salao dos Espelhos em Versalhes. Neste mesmo
ano, entrou em contato, pela primeira vez, com Wilhelm Dilthey; o encontro aconteceu na
Universidade de Bonn e eles cultivaram uma amizade que durou até o da morte do Conde de
Yorck em 1897. Desta prolifica amizade nasceu uma extensa troca de correspondéncias que,
publicadas postumamente, esclareceram o lugar ilustre de Paul Yorck entre os maiores
pensadores de sua geracao. Na ocasido de lancamento da primeira edi¢cao da correspondéncia

entre Dilthey e o Conde Yorck no ano 1923, Heidegger (2008, p. 11) comenta o seguinte:

A publica¢do da correspondéncia entre Wilhelm Dilthey e o conde Paul Yorck
de Wartenburg me brinda a ocasido de comunicar, de maneira provisoéria, a
seguinte investiga¢do sobre o tempo. [...] Em uma carta de 4 de junho de
1895, Yorck indica o objetivo original e, por conseguinte, mais genuino de sua
amizade exemplar: “nosso interesse comum em compreender a historicidade
[...]I” (p. 185). [...] Trata-se de compreender a historicidade ¢ nao de refletir
sobre a historia (a histéria do mundo). Por historicidade se entende o ser
histérico daquele que é enquanto historia.®

E mais a frente:

A historicidade ¢ um carater ontoldgico; mas de que ente? Este € o ontologico
do Ser-ai humano. Nossa tarefa, por tanto, consiste em descobrir este ente
mesmo a fim de determina-lo em seu ser. A constituigdo ontoldgica
fundamental do Ser-ai, a partir da qual se torna possivel apreender
ontologicamente a historicidade, ¢ a temporalidade. Desta maneira, a tarefa de
compreender a historicidade nos conduz a explicagdo fenomenologica do
tempo. (HEIDEGGER, 2008, p. 12-13)%

Nesse texto, Heidegger expde o carater temporal do Ser-ai e o seu entrosamento com a
ideia existencial de historicidade. Ja aparecem neste escrito todos os contornos da analitica

prévia do Ser-ai como existencial, isto €, como per-feito por uma temporalidade que esta

8 Traducdo consultada: “La publicacion de la correspondencia entre Wilhelm Dilthey y el conde Paul Yorck de
Wartenburg me brinda la ocasion para comunicar de manera provisional la siguiente investigacion sobre el tiempo.
[...] En una carta del 4 de junio de 1895, Yorck sefiala el origen objetivo y, por consiguiente, mas genuino de esta
ejemplar amistad filosofica: “nuestro comun interés por comprender la historicidad [...]” (p. 185). [....] Se trata
de comprender la historicidad y no de reflexionar sobre la historia (la historia del mundo). Por historicidad se
entiende el ser historico de aquello que es en cuanto historia”.

8 Tradugio consultada: “La historicidad es un caracter ontologico; pero ;de qué ente? Este es el caracter ontologico
del Dasein humano. Nuestra tarea, por tanto, consiste en poner al descubierto este mismo ente con el fin de
determinarlo en su ser. La constitucién ontologica fundamental del Dasein, a partir de la cual resulta posible
aprehender ontoldégicamente la historicidad, es la temporalidad. De esta manera, la tarea de comprender la
historicidad nos conduce a la explicacion fenomenologica del tiempo™.

116



imediatamente ligada ao carater historico essencial da existéncia humana (a historicidade). A
analise da estrutura ontologica do Ser-af ird amadurecer no pensamento de Heidegger nos anos
que se seguem e serd formulada, de forma mais completa, em Ser e Tempo.

A caracterizagdo inicial do Ser-ai como ‘“‘eu-historico” em detrimento de uma
subjetividade simplesmente dada (Ontica) ¢ prelineada, para Heidegger, no ativo debate entre
esses dois filésofos (Dilthey e Yorck). Ele aponta para o fato de que o Conde de Yorck critica a
falta de radicalismo das consideracdes de Dilthey; o conde esclarece sobre as dificuldades que
a heranca da Escola Historica impde a uma compreensao verdadeiramente historica por parte
de seu colega historiador. O crivo positivista que Ranke e outros deram a “discussao historica”
na Alemanha implica, para Yorck, no declinio na possibilidade de compreensao da historia no
que a constitui de forma essencial. O conde indica que as investigacdes de Dilthey “salientam
pouco a diferenca genérica entre o éntico e o histérico (grifo do autor)” (CDY®, p. 191 apud

HEIDEGGER, 2006, p. 493 [400]). Para Heidegger:

Da mesma maneira que a logica de Platdo e de Aristoteles, estas exigéncias de
Yorck constituem, no fundo, uma légica que precede e conduz as ciéncias.
Nela se insere a tarefa de elaborar, positiva e radicalmente, as diferentes
estruturas categoriais dos entes: da natureza e daquele ente que ¢ historia (da
presenca [Ser-ai]). (HEIDEGGER, 2006, p. 493 [400])

Na continuacao, ele ressalta as seguintes colocacdes de Yorck na correspondéncia com

Dilthey em 21 de outubro de 1895:

Para o cientista da natureza, além da ciéncia entendia como espécie de meio
de tranquilizacdo humana (menschlichem Beruhigungsmittel), resta apenas o
deleito estético. O conceito de historia que o senhor propde €, no entanto, o de
uma conexdo de forgas, de unidades de forga, as quais a categoria figura sé
poderia ser aplicada em sentido figurado. (CDY, p. 193 apud HEIDEGGER,
2006, p. 493 [400])

Entendemos o termo “tranquilizagdo humana” (menschlichem Beruhigungsmittel) como
indicacdo ao ambito da natureza onde suas forgas sdo controladas tendo como sentido a
preservacdo e sobrevivéncia da espécie humana. Ao mesmo tempo, porém, faz igualmente
referéncia ao dominio dos meios da razdo para o controle moral necessario a manutengao da

“humanidade”. Além dessa dominagao “material” do mundo, resta do mundo apenas o prazer

% Usaremos os trechos destacados por Heidegger na correspondéncia entre os dois filésofos, utilizando-se da sigla
CDY [Correspondéncia entre Dilthey e o Conde de Yorck (1877 — 1897)] para indicar o texto referido. Para edigao
original das correspondéncias, cf. (DILTHEY e YORCK, 1923).

117



estético através do apego a experiéncia sensivel. A historia se desenvolve neste jogo de
poténcias como a observagdo “ocular” deste processo. O mundo histérico € reduzido, nas
palavras do conde de Yorck, ao testemunho “ocular” das a¢cdes humanas. Perde-se a nogao do
histérico como origem e possibilidade da acao historica, enfatizando o seu carater de simples
testemunha de um passado objetivo.

Em uma carta anterior, que data de quatro de dezembro 1885, Yorck havia aludido a
origem da compreensao de historiografia como tarefa pragmatica: “Ranke ¢ um grande ocular,
para quem nao pode tornar-se realidade o que desapareceu. De maneira bem propria a Ranke,
também se esclarece a restricdo da matéria historica ao que ¢ exclusivamente politico. Somente
este constitui o dramatico” (CDY, p. 60 apud HEIDEGGER, 2006, p. 493 [400]). A perspectiva
naturalista de mundo reduz a ciéncia histérica a uma compreensdao de mundo ontica que, do
ponto de vista do conde de Yorck, implica uma “restricdo” em relagdo ao objeto histdrico
propriamente dito. A representacdo do “politico na histéria” ¢ uma forma de contemplagdo
puramente estética da acdo humana, aponta Yorck. Por conseguinte, o conceito de
historiografia, pautado segundo uma investigacao objetiva das acdes humanas, depende de uma
compreensdo ocular de mundo que conceba o “desenrolar das agdes na historia” como
“espetaculo”, a partir disso, a possibilidade de que esses “estados de tempo” sejam reencenados

tal como “de fato” ocorreram se torna “real”. Paul Yorck continua na carta:

Pois considero, por exemplo, a chamada Escola Histoérica um simples afluente
de um mesmo leito de rio, representando apenas um dos membros de uma
antiga contraposi¢do, ainda persistente. O nome tem algo de decepcionante.
Essa escola ndo era, absolutamente, histérica (grifo do autor), e sim,
antiquaria, esteticamente construida, em oposi¢do ao grande movimento
dominante de uma construgdo mecanicista. Por isso ¢ que, do ponto de vista
do método, ela apenas acrescentou ao método da racionalidade um sentimento
de globalidade. (CDY, p. 68-69 apud HEIDEGGER, 2006, p. 493-494 [400])

Essa critica atinge diretamente a pretensdo universalista que a historiografia procurava
com todas as forcas e que se anunciava no conceito de Ranke de “Historia Universal” (2.1.2).
Segundo Yorck, o suposto carater universal da histéria cientifica ndo muda a tonalidade
principal, de carater racionalista e positivista, da compreensao de “historia” desses pensadores
alemdes do inicio do século XIX. A consideracdo metodoldégica da ciéncia histdrica como
“ciéncia particular do espirito” de modo algum atinge o patamar do questionamento histdrico
do ser. Ela, a Escola Historica, apesar do nome, “ndo era, absolutamente, histérica”, pois

permaneceu no nivel da simples constatagdo “estética”/’ocular” daquilo que ¢ produto, residuo

118



objetivo, do essencialmente historico. O que acontece na historiografia inaugurada pela Escola
Historica ¢ que o método racional da ciéncia natural moderna tenta abranger, através das leis
da causalidade, também a estrutura “global” da realidade compreendida como “espiritual”. Em
seu comportamento positivista, a Escola Histérica ndo conquista a diferenga essencial entre o
carater histérico da existéncia e o carater ontico dos entes destituidos de historicidade, mas que
pertencem a “histéria do mundo” através da existéncia humana (Ser-ai). Em fevereiro do ano
anterior (1884), Yorck ja havia chamado atencao para o fato de que, no Historicismo, os limites
sensiveis da racionalidade continuavam atrelados a interpretacdo simplesmente formal do

conteudo historico:

Os cientistas se comportam face as forgas do tempo a semelhanga da sociedade
francesa mais erudita e refinada frente a0 movimento revolucionario. Tanto
aqui como 14, trata-se apenas de formalismo, do culto da forma. Determinar
relacdes ¢ a ultima palavra da sabedoria. Essa orientagdo de pensamento
possui naturalmente também — creio eu — a sua historia ainda ndo escrita. A
falta de solidez do pensamento e da crenga em tal pensamento — considerando-
se epistemologicamente ¢ uma atitude metafisica — é um produto historico.
(CDY, p. 39 apud HEIDEGGER, 2006, p. 493-494 [400])

A interpretacao superficial das for¢as do tempo e, igualmente, a incapacidade de lancar
mao de uma compreensdo mais profunda das verdadeiras for¢as motrizes da historica, ¢ um

sinal de decaimento. Yorck escreve no dia 21 de agosto de 1889:

As vibragdes levantadas pelo principio excéntrico que, por mais de
quatrocentos anos, fez nascer um novo tempo, me parecem ter-se tornado
extremamente amplas e rasas, o conhecimento progrediu no sentido da
superacao dele proprio, o homem retraiu-se para tdo longe de si mesmo que
ndo ¢ mais capaz de ser um vendo a si. O “homem moderno”, ou seja, o
homem desde a Renascenga, esta pronto para morrer. (CDY, p. 83 apud
HEIDEGGER, 2006, p. 494 [401])

O que tiramos dessa citagdo, em um primeiro momento, ¢ que, na opinido de Yorck, a
Renascenca dispds uma nova Epoca na Histéria Humana e, com isso, a histéria teve recomego
no ocidente. A “sociedade moderna” foi gestada e se desenvolveu nos séculos seguintes e,
através do tempo, envelheceu. Encontrou, no progresso do tempo, motivo mais que suficiente
para aceitar seu fim. Esse final ndo possui, porém, o cariter simplesmente negativo. A
decadéncia de uma época significa “retrair-se para tdo longe” que a tarefa de “se encontrar”
torna-se, mais uma vez, necessaria. O inicio estd presente no final como “possibilidade”

finalizadora. As forgas historicas, porém, ndo sao as simples agdes e, menos ainda, o espetaculo

119



visivel que os fatos denotam. Esses fatos sdo carregados por uma sutil for¢a que, normalmente,
ndo se destaca no registro historiografico. Yorck conclui a carta trocada no dia 07 de agosto de
1882 com a seguinte constatacdo: “Na historia, o principal ndo € o espetaculo e o que da na
vista. Os nervos sao invisiveis tal como o essencial. E da mesma forma que se diz: ‘Guardando
siléncio, sereis fortes’, também se diz: Guardando siléncio, havereis de perceber, isto ¢, de

compreender” (CDY, p. 26 apud HEIDEGGER, 2006, p. 494-495 [401]). Heidegger argumenta:

E pelo conhecimento do cardter ontologico da propria presenga (Ser-ai)
humana e ndo por uma epistemologia ligada ao objeto da consideragdo
historica que Yorck alcanga a compreensao penetrante e clarividente do carater
fundamental da histéria enquanto “virtualidade”. (HEIDEGGER, 2006, p. 495
[401])

A explicagdo de Yorck caminha ainda mais alguns passos e atinge, enfim, a constatacao
ontoldgica que nos interessa na discussao heideggeriana. No dia 04 de janeiro de 1888, o conde

escreve para seu amigo:

O ponto nevralgico da historicidade reside em que a totalidade dos dados
psicofisicos ndo ¢, mas vive. E uma reflex@o sobre si mesmo, que ndo se dirige
a um eu abstrato, mas a plenitude do meu si-mesmo, ¢ que havera de me
encontrar historicamente determinado tal como a fisica me reconhece
cosmologicamente determinado. Tanto quanto natureza, eu sou historia [...]”
(CDY, p. 71 apud HEIDEGGER, 2006, p. 495 [401], negrito nosso)

“Eu sou historia” marca o ponto central de convergéncia da tematica ontologica do ente
histérico mais proprio, isto €, do si-mesmo enquanto histéria. Hans Ruin (1994, p. 124) chama

atengdo para o fato de que:

Quando Yorck fala de como a autopreservacao e a historicidade sdo como a
respiracdo e a pressdo atmosférica, ele indica uma imagem da historicidade
como condi¢do inescapavel da autoconsciéncia, uma condi¢do polémica a
qual a autoconsciéncia deve adaptar-se, mas que pode ser distinta a0 menos
em principio. Enquanto o problema da historicidade for tratado no contexto
do entendimento histérico, como ja foi feito até agora, essa parece ser a
maneira correta para explicar o tema.%!

% Original: “When Yorck speaks of how self-preservation and historicity are like breathing and atmospheric
pressure he suggests an image of historicity as an inescapable condition of self-consciousness, a polemical
condition to which self-consciousness must adapt, but from which it can at least in principle be distinguished. As
long as the problem of historicity is addressed within the context of historical understanding, as has been done so
far, this seems to be the proper way to state the matter”.

120



A “historicidade” ¢ a condicao sine qua non do ser do homem. Ela ¢ essencial na medida
em que ¢ 0 modo como o proprio ser se lanca na sua possibilidade mais proxima de existéncia
e, segundo a qual, todas as suas acdes e escolhas se tornam disponiveis. Por conseguinte, o que
esta em jogo, porém, na afirmac¢ao “eu sou historia” de Yorck ¢ a condi¢do ontologica segundo

a qual o “acontecimento” de Ser pode se langar em sua possibilidade humana de ser:

Mas o que caracteriza Yorck — e isso foi exposto em varios detalhes — ¢ a sua
insisténcia em que essa “condi¢do polémica” nio € apenas a condigdo através
da qual o si encontra seu si-mesmo no que diz respeito a histoéria, mas uma
condi¢do que pertence a propria constituicdo da individualidade enquanto tal.
(RUIN, 1994, p. 125)%

A “formacao da individualidade enquanto tal” significa que aquilo que caracteriza o ser
humano enquanto histérico diz respeito ao seu “ser” enquanto tal e ndo ¢ uma simples
consequéncia Ontica de sua presenca no presente simplesmente dado. Os termos “eu-historico”
e “Ontico” prelineia a discussdo inicial sobre a discussdo da esséncia da existéncia desde um
ponto de vista renovado. Nos anos iniciais de discussdo do tema, no inicio dos anos 20,
Heidegger utilizara a disting@o entre “eu-historico” e ambito Ontico (ocular de mundo) para
desenvolver a tarefa fenomenologica de uma analise da existéncia. Em 1924, porém o termo
“Ser-ai” substitui a indicag@o do ente historico e a discussdo da historicidade se expande dentro
do horizonte hermenéutico de interpretagdo do ser em geral. Em Ser e Tempo (1927), a tarefa

de andlise da “historicidade” ja esta perfeitamente entrosada com a investigacdo do ser do Ser-

ai a partir da possibilidade da questdo do sentido de ser em geral. Heidegger especifica:

O problema da diferenga entre o ontico e o histdrico s6 pode ser elaborado
como problema de pesquisa caso se tenha assegurado preliminarmente o fio
condutor, através do esclarecimento de uma ontologia fundamental que
questiona o sentido de ser em geral. Dessa forma se esclarece em que sentido
a analitica existencial e temporal preparatoria da presenga (Ser-ai) se decidiu
por cultivar o espirito do Conde de Yorck para servir a obra de Dilthey.
(HEIDEGGER, 2006, p. 497 [403-404]).

Com o que foi caracterizado até aqui temos uma breve consideracdo da posicao
existéncial do debate histérico no pensamento heideggeriano. Observamos o modo como a

discussao historica se desenvolve na Alemanha e como o intuito do filésofo, através das

92 Original: “But what characterizes Yorck - and this has been expounded in some detail - is his insistence that this
polemical condition is not only a condition in which the self finds itself with respect to history, but a condition
which belongs to the very constitution of selfhood as such”.

121



consideragdes de Dilthey e Yorck von Wartenburg, era levar a consideragdo do problema

historico até o nivel da questdo ontoldgica sobre o ente que cada um de nds é.

122



CONCLUSAO

O presente trabalho foi apresentado na defesa do titulo de Mestre em Filosofia na
Universidade Federal da Paraiba. Dado o cronograma especifico do programa, ele representa o
arco de nossa ocupacdo pelos ultimos dois anos. Nao obstante, para além de qualquer
necessidade burocratica, também significou, para o autor, uma indicagdo através da qual seu
pensamento foi guiado em dire¢do a reflexdao, mesmo que inicial, sobre o significado da posi¢ao
histérica do ser humano. Em que ponto, porém, nos encontramos em relagao a esta discussao?
Isto ¢, qual local ocupamos no problema da historia?

Em primeiro lugar, o movimento historicista do século XIX foi um dos principais
responsaveis pela independéncia da historia em meio as outras ciéncias. No ambiente positivista
do século, a histéria foi considerada desde um ponto de vista cientifico-factual e estruturada
metodologicamente como “historiografia”. Com o declinio do sistema hegeliano e com a morte
de Goethe, se encerrava na Alemanha o ultimo capitulo idealista de sua historia. O idealismo
romantico do século XVIII buscava na possibilidade de antecipagdo da estrutura do
conhecimento, o principio maximo de sua validade, em outras palavras, “a realidade s6 ¢ dada
de fato na medida em que aceita as categorias a priori do espirito” (BACHELARD, 2004, p.
16). No sistema totalizante do idealismo, os elementos sustentam uns aos outros a partir de uma
justaposi¢do e reciprocidade de carater poético e 16gico. A investigacao idealista € construtiva
na medida em que, partindo da certeza de sua hipotese, lanca mao de um sentido estruturante
que abarcar sobre si a totalidade do fato possivel. O espirito encontra a verdade de seu
movimento a priori, isto €, a “verdade” e o “real” correspondem um ao outro porque sao
previamente articulados por uma razdo universal (mathesis universalis) que participa
igualmente de ambos.

Os primeiros historicistas procuraram afastar a historia de qualquer tipo de construcao
idealista do saber. O método cientifico-experimental, por conseguinte, serviu de ferramenta
para o impeto revolucionario da historiografia alema. Podemos dizer que a concepgao
experimental de ciéncia se ofereceu como oportunidade impar na superacao histérica do projeto
idealista de conhecimento. O empirismo cientifico ndo aponta apenas a necessidade da
validacdo experimental do conhecimento, mas também a inabilidade de se tragar qualquer
estrutura totalizante que esgote as possibilidades do saber. O principio empirista evita qualquer
forma idealista do conhecimento na medida em que cada estdgio do saber ¢ validado apenas

parcialmente e pode ser inclusive contestado a partir de novas observacdes. Positivista, a

123



investigacao cientifico-experimental circunscreve o interesse investigativo da historiografia aos
limites sensiveis da observacdo empirica guiada por um método. No que concerne a ciéncia
histérica, a observacdo tomou a forma de pesquisa documental dos fatos. A maioria dos
historiadores formados sobre a influéncia cientificista e positivista do século XIX adotaram a
maxima de Leopold von Ranke: mostrar tudo “como realmente se passou [wie es eigentlich
gewesen]”. Sob a pena de perder seu lugar de ciéncia independente, a histéria precisava dar
conta do passado de maneira objetiva.

O principio metodolégico da investigagao historiografica, por conseguinte, precisa
ganhar a robustez necessaria para sustentar objetivamente uma articulacdo dos fatos como
conteudo positivo. Se o objetivo da ciéncia historica € criar uma réplica da realidade tal como
ela se articulou factualmente em um momento passado, entdo o método historiografico deve
garantir apenas o principio esquematico de tal réplica factual do passado. O préprio Ranke, com
seu conceito de “Historia Universal”, pretende fornecer a base necessaria para uma ciéncia
objetiva do passado. Segundo ele, o principio metodoldgico que deve guiar a investigagao
historiografica ¢ a “causalidade”. A pratica cientifica da histéria deve, segundo o principio da
causalidade, apresentar a articulagdo objetiva dos fatos; seu produto final ¢ o esquema
cronologico da realidade no tempo (do passado ao presente). A exposi¢ao neutra do contetdo
factual do passado em seu progresso objetivo em dire¢do ao presente circunscreve a tarefa da
histéria enquanto historiografia. A historiografia, isto €, a historia factual-cientifica pensada por
Ranke e pelo movimento historicista em seu inicio, tem cardter retrospectivo e ocular.
“Retrospectivo” porque olha apenas para o passado e “ocular” porque, como aponta o Conde
de Yorck, enxerga na histéria apenas o cenario, “o palco das agdes”, mas ndo os motivos
profundos através dos quais a historicidade se torna disponivel para aquele que, posicionado
através de um destino, ¢ capaz de agir. J4 no desenvolvimento do proprio historicismo alemao
durante o século XIX, a revisdo dos pressupostos puramente naturalista dos “primeiros”
historiadores pragmaticos foi preocupagdo vital. No que chamamos terceira e tltima fase do
historicismo, temos o claro exemplo de Wilhelm Dilthey.

Podemos considerar Dilthey como herdeiro direto da chamada Escola Histérica. Mesmo
que muitas vezes tenha atuado contra o desenvolvimento de seu pensamento, a intuigdo
histérica da Escola continuou viva de forma eficaz e criadora através do historiador. Logo, para
Dilthey ndo se trata, de forma alguma, da devolucdo da historia aos esteios idealistas do
conhecimento. Ao contrario, aquilo que foi conquistado pela historiografia na forma de

liberdade metodologica deve aprofundar-se como reflexdo fundamental sobre o proprio ente

124



historico, isto ¢, sobre aquele ente através do qual toda historiografia se torna possivel. A
questdo histdrica ndo retrocede a nenhum idealismo, ela é conduzida ao limiar da questao da
esséncia da historia, isto €, da historicidade do historico. Nao obstante, a investigacdo de
Dilthey, apesar de tomar sua dire¢do, ndo chega a atingir o ambito ontologico do
questionamento da historicidade do Ser-ai. A questdo sobre o histérico ¢ gestada em seu
pensamento de forma peculiar, o historiador toma o caminho inicial de uma “Critica da Razao
Historica” e desenvolve suas consideragdes no sentido de uma “Filosofia da Vida” que apela
para o “nucleo vital” como origem de toda possibilidade factual de experiéncia.

Em Dilthey, o conceito de “Vida” torna-se o “nucleo enigmatico” de onde dimana toda
possibilidade relacional. A historia ndo apenas ¢ um modo cientifico através do qual o homem
descobre seu passado como objeto; ela ¢ o modo proprio através do qual a vida € experienciada
pelo ser humano enquanto tal. A primazia historia do ser humano nao depende de sua habilidade
técnica com algo como a historiografia. A historia € anterior a qualquer manifestagao cientifica,
pois perfaz o modo proprio através do qual descobrimos o horizonte possivel de nossa vivéncia
humana. A descoberta do ambito essencial da historicidade humana depde contra as
compreensoes distorcidas da historia que excluem, por exemplo, os povos que nao dispdem de
técnicas historiograficas do elo histérico da humanidade. O “meio” através do qual a vida se
cristaliza como experiéncia humana ¢ “historico”. Isso que se cristaliza como “experiéncia
vital” ndo € apenas uma série de fatos causalmente determinados, mas uma consciéncia
intencional que, a partir de sua posi¢do, mantém uma relacdo de mao dupla com seu “meio
historico”. O meio historico ¢ o aberto através do qual encontramos ndo apenas outras
realidades do mundo, mas a propria “mesmidade do Eu”, nas palavras de Dilthey, como
“precisdo da dire¢do singular em frente”. Ser-historico significa esta lancado no meio histdrico
aberto na Vida como horizonte de sentido. A histdria se entrelaga com o proprio destino
humano. Importa-nos essencialmente o aprofundamento da questdo histérica em dire¢do ao
elemento essencial da historicidade humana, esse ¢ o ponto de partida da reflexdo historica
heideggeriana.

Martin Heidegger enxerga em Dilthey uma oportunidade. A questdo historica, através
da “reflexdo da vida [Lebensreflexion]” proposta pelo historiador, abre-se mais uma vez para
questionamento do elemento fundamental de condicdo humana enquanto historica. Em sua
discussdo com os principios neokantianos que margeavam a concepg¢ao historicista de seu
tempo, Dilthey descobre e deixa em aberto a questdo sobre a verdadeira origem factual do

sujeito historico de toda acdo. Nisto Heidegger ver a oportunidade de retomar com radicalidade

125



fenomenoldgica a questao sobre a esséncia historica do ente que sendo historico € privilegiado
na questdo: o proprio Ser-ai. Ao apontar para o “contexto efetivo [ Wirkungzsammenhanger]”
da realidade humana enquanto tal, Dilthey fornece a indicagdo necessaria para o caminho
ontologico de questionamento da historicidade da historia. Essa hermenéutica vitalista da
factualidade sera conduzida fenomenologicamente a questdo onto-teleoldgica do “destino”
como acontecer historico originario. Para Dilthey, a vida pode ser interpretada a partir de si
mesmo pois € o complexo efetivo historial de toda possibilidade humana. A tarefa
fenomenolodgica, por fim, deve ter o trabalho de descobrir o carater temporal proprio de tal
complexo efetivo da vida. A historicidade ¢ o modo ontologico através do qual a temporalidade
do Ser-ai acontece, isto €, o resultado ekstatico através do qual o Ser-ai assume a si mesmo de
modo proprio e determinado em um destino.

A tarefa ¢ determinar o Ser-ai como o ente privilegiado na questao sobre o ente historico
enquanto tal. Essa tarefa se confunde com a discussdo da estrutura existencial desse ente que,
através do carater proprio de seu ser-temporal, se temporaliza historicamente. A temporalidade
do Ser-ai deve indicar o caminho da pergunta sobre o modo através do qual esse ente langa a si
mesmo na existéncia. Como argumenta brilhantemente Dilthey, o ambito que origina toda
possibilidade de acdo humana ndo ¢ transcendental e aprioristico, mas histérico. Na analitica
existencial do Ser-ai, esse elemento a partir do qual a existéncia assume para si mesma a
possibilidade de toda decisdo existenciaria propria ou impropria € a historicidade. A decisdao
antecipadora através da qual o Ser-ai langa-se como disponivel para assumir historicamente
qualquer possibilidade ¢ o caminho ontoldgico da questdo histérica. Por sua vez, assumir um
lugar existencial a partir do qual pode se ex-tfender como tempo disposto a acdo historica
permeia as possibilidades proprias do destino do Ser-ai. Ora, no que diz respeito a questao sobre
a historia, ela ganha caminho até a pergunta sobre as estruturas existenciais que sustentam a
possibilidade da existéncia de cada um de nds enquanto historicos. Em consequéncia, a historia
nao pode ser a simples revisao historiografica das fontes, pois no modo de ser histérico do Ser-
ai ndo apenas o seu ter sido, mas também as possibilidades vindouras que, na atualidade, exigem

€ evocam a agao.

126



REFERENCIAS

BAMBACH, Charles. Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. Ithaca: Cornell
University Press, 1995.

BACHELARD, Gaston. Ensaio sobre o Conhecimento Aproximado. Trad. Estela dos Santos
Abreu. Rio de Janeiro: Editora Contraponto, 2004.

BOUNER, Edward G. Leopold von Ranke’s Centenary. (1896). In: The Sewanee Review, v.
4,n. 4 (Aug., 1896), pp. 385-401.

BUCKHARDT, Jacob. Reflexiones sobre la historia universal (1905). Tradu¢do espanhola
de Wenceslao Roces. Buenos Aires: Fondo de Cultura Economica, 1999.

CARR, Edward H. O que é Historia? Trad. Lucia Maricio de Alverga. S&o Paulo: Editora Paz
e Terra, 2011.

COLLINGWOOD, Robin George. A Ideia de Historia. Trad. Alberto Freire. Lisboa: Editorial
Presenca, S/D.

DILTHEY, Wilhelm. Introducéo as Ciéncias Humanas. Trad. Marco Antonio Casanova. Rio
de Janeiro, Editora Forense: 2010.

_____ . Teoriadas Concepcdes do Mundo. Trad. Artur Mourdo. Lisboa: Edic¢des 70, 1991.
DILTHEY, Wilhelm; YORCK, Paul. Briefwechsel swischen Wilhelm Dilthey und dem
Grafen Paul Yorck v. Wartenburg (1877 - 1897). Edicdo de Erich Rothacker. Berlag Mar
Niemeier, 1923.

ENCYCLOPADIA  Britannica.  “Johann  Salomo  Semler”.  Disponivel  em:
<https://www.britannica.com/biography/Johann-Salomo-Semler>. Acesso: 31 de outubro de
2019.

FARIN, Ingo. "Count Paul Yorck von Wartenburg”. In: The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Fall 2016 Edition), Edward N. Zalta (ed.). Disponivel em
<https://plato.stanford.edu/archives/fall2016/entries/yorck/>. Acesso: 23 de janeiro de 2020.

GADAMER, Hans-Georg. “El problema de la historia en la reciente filosofia alemana (1943).
In: Verdad y Metod Il. Tradugdo espanhola de Manuel Olasagasti. Salamanca: Ediciones
Sigueme, 1994,

. Verdade e Método I. Trad. de Flavio Paulo Meurer. Petrdpolis: Editora VVozes, 2008.

127


https://www.britannica.com/biography/Johann-Salomo-Semler
https://plato.stanford.edu/archives/fall2016/entries/yorck/

HEIDEGGER, Martin. El Concepto de Tiempo (Tratado de 1924). Traducéo espanhola de
Jess Adrian Escudero. Barcelona: Herder Editorial, S.A., 2008.

. Os Problemas Fundamentais da Fenomenologia. Traducdo de Marco Anténio
Casanova. Petropolis: Editora VVozes, 2012.
. Phanomelogie der Anschauung und des Ausdrucks: Theorie der Philosophischen
Begriffsbildung. Frankfurt: Vitorio Klosterman, 1993.
. Phenomenology of intuition and expression: theory of philosophical concept
formation. Trad. Tracy Colomy. New York: Continumm, 2010.
. Sere Tempo. Traducdo de Marcia de S& Cavalcante Schback. Rio de Janeiro: Vozes,
2006.

. “Sobre a esséncia da verdade ”. In: Marcas do Caminho. Tradu¢do de Enio Paulo
Giachini e Ernildo Stein. Petrépolis: Editora Vozes, 2008.
___ . Tiempoy Historia. Tradugdo espanhola de Jests Adrian Escudero. Madrid: Editorial
Trotta, S.A., 2009.
HOWARD, Thomas Albert. Religion and the Rise of Historicism W. M. L. de Wette, Jacob
Burckhardt, and the Theological Origins of Nineteenth-Century Historical
Consciousness. New York: Cambridge University Pres, 2000.
KANT, Immanuel. A Religido nos Limites da Razéo Pura. Trad. Artur Mourdo. Corvilha:
Lusofiapress, 2008.
. Critica da Razao Pratica. Trad. Monique Hulshof. Petrépolis: Vozes, 2016.
. Critica da Razao Pura. Trad. Fernando Costa Mattos. Petrdpolis: Vozes, 2012.
KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger’s Being and Time. L.A.: University of
California Press, 1995.
LE GOFF, Jacques. Must we divide History into periods? Traducdo inglesa de M. B.
DeBevoise. New York: Columbia University Press, 2015.
NIETZSCHE, Friedrich. “Consideracdes Extempordneas”. In: Escritos sobre Historia. Trad.
de Noéli Correia de Melo Sobrinho. Séo Paulo: Loyola, 2005.
PABON, J. M. Vox: Diccionario Manual Griego. Espanha: Editora Anaya, 2009.
RANKE, Leopold. A Histéria Universal (1831). Trad. de Sério da Mata. In: A Historia
Pensada: teoria e método na historiografia do Século XIX. Org. Estevdo de Rezende. Sao
Paulo: Editora Contexto, 2010.
RUIN, Hans. Yorck Von Wartenburg and the Problem of Historical Existence. In: Journal of
the British Society for Phenomenology, v. 25, n. 2, p. 111-130 (1994).

128



SCHNADELBACH, Hebert. Filosofia en Alemania (1831 — 1933). Tradugéo espanhola de
Pepa Linares. Madrid: Ediciones Cétedra, 1991.

129



	Introdução
	1 O Historicismo Alemão: A Escola Histórica e o Relativismo
	1.1 A Herança Iluminista e as Origens do Pensamento Historicista
	1.2 A História Universal segundo Leopold von Ranke
	1.3 As fases do Historicismo segundo Herbert Schnädelbach

	2 O Problema da História no Pensamento de Wilhelm Dilthey
	2.1 A Crítica da Escola Histórica e a Tarefa do Pensamento
	2.1.1 A Consciência Histórica e o Naturalismo Científico
	2.1.2 A Tarefa de Fundamentação Filosófica da Intuição Histórica

	2.2 A autoconsciência do Relativismo
	2.3 O conceito de “vida” proposto por Dilthey

	3 Uma Questão Fenomenológica sobre a História: O primeiro Heidegger e a Consideração da Historicidade
	3.1 A Desconstrução Fenomenológica de Dilthey e a Possibilidade de uma Hermenêutica da Facticidade
	3.2 A Historicidade como Horizonte Interpretativo Privilegiado na Problemática Existencial do Ser-aí
	3.2.1 O Ser-aí como Subjetividade “Especial”: A Estrutura Compreensiva do Fenômeno de Ser
	3.2.2 O Ser-aí como Ser-no-mundo: A Estrutura Factual do Acontecimento de Mundo
	3.2.3 O Ser-aí como Historicidade: a Estrutural Existencial da Questão Histórica
	3.2.4 A Historicidade Própria ao Ser-aí Humano: Considerações da Correspondência entre Dilthey e o Conde Yorck


	Conclusão
	Referências

