
1 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TAYANE CRISTINE FERREIRA CLEMENTE DA SILVA 
 
 
 
 
 
 
 
 

O INCONSCIENTE: DA METAPSICOLOGIA AO PROBLEMA DA MORALIDADE 
NO CAMPO DA INTERDIÇÃO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

JOÃO PESSOA 
2020 

 



2 
 

 
 

TAYANE CRISTINE FERREIRA CLEMENTE DA SILVA 
 
 
 
 

 

 

 

O INCONSCIENTE: DA METAPSICOLOGIA AO PROBLEMA DA MORALIDADE 
NO CAMPO DA INTERDIÇÃO 

 
 
 
 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal da Paraíba como 
requisito final para a obtenção do título de 
Mestra em Filosofia, sob a orientação do 
Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020 

 



S586i Silva, Tayane Cristine Ferreira Clemente da.
         O Inconsciente: da metapsicologia ao problema da
      moralidade no campo da interdição / Tayane Cristine
      Ferreira Clemente da Silva. - João Pessoa, 2020.
         82 f.

         Orientação: Iraquitan de Oliveira Caminha.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Inconsciente. 2. Segunda tópica. 3. Dinâmica
      pulsional. 4. Pulsão de morte. 5. Interdição. I.
      Caminha, Iraquitan de Oliveira. II. Título.

UFPB/CCHLA

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação



4 
 

TAYANE CRISTINE FERREIRA CLEMENTE DA SILVA 
 
 
 
 

 

 

 

O INCONSCIENTE: DA METAPSICOLOGIA AO PROBLEMA DA MORALIDADE 
NO CAMPO DA INTERDIÇÃO 

 
 
 
 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal da Paraíba como 
requisito final para a obtenção do título de 
Mestra em Filosofia. 
 

 
 
 

João Pessoa, 10 de julho de 2020 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

_________________________________________________ 

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha 
Orientador 

 
__________________________________________________ 

Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes 
Membro Interno 

 
__________________________________________________ 

Prof. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira 
Membro externo 

 

 

 

JOÃO PESSOA 

2020 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha família. 



6 
 

AGRADECIMENTOS 

 

À Universidade Federal da Paraíba, especialmente ao corpo docente e 

servidores do Programa de Pós-graduação em Filosofia desta universidade. 

À minha mãe Damiana Clemente, pelo exemplo de determinação que é; ao 

meu pai Francisco Ferreira, ao meu irmão Lynconl Alexandre, à minha cunhada 

Paloma Najda, aos meus sobrinhos Gabriel Vinícius e Maria Eloá, à minha avó 

Antonia Ferreira (In memorian), e ao meu avô Luiz Clemente (In memorian). Aos 

queridos familiares Maria Lêda Freitas e família, Petrônio Gomes, Lucimares 

Oliveira, Lívia Cruz, Sebastiana Clemente e família, pela motivação e ombro amigo 

que me concederam ao longo dessa caminhada.  

Ao meu companheiro Petrônio Júnior, por cada palavra de conforto e 

motivação durante o curso, pela paciência e por sempre estar ao meu lado. 

A todos os companheiros do partido Unidade Popular pelo Socialismo – UP 

pela compreensão nos momentos em que estive ausente na militância realizando 

essa pesquisa, principalmente nesse momento tão difícil que o Brasil enfrenta. 

Ao coletivo bruta flor – Campina Grande, pela motivação e ombro amigo. 

Aos amigos(as), Natália Rodrigues, Géssyca Deize, Marcus Welby, Diógenes 

Rolim, Rogério Trindade, Rafael Paulo, Renata Santos, Carol Almeida, Viviane 

Casado, Tarcísia Keliane, Cácia Roberta, pelo companheirismo e palavras de 

motivação ao longo dessa caminhada e por tudo que cada um(a) representa. A 

Arthur Luna pelas contribuições na parte técnica desse trabalho e pela amizade e a 

Gustavo Macedo pela motivação e amizade. 

Ao meu caríssimo orientador Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha, 

expresso minha profunda gratidão por toda a paciência e dedicação e pela ótima 

condução no desenvolvimento desse trabalho de pesquisa. 

Ao professor Dr. Gilfranco Lucena, por aceitar participar da banca de 

qualificação e pela ótima contribuição para esse trabalho. 

Aos Professores Dr. Narbal de Marsillac Fontes e Dr. Érico Andrade, por 

aceitarem participar da minha banca e pelas contribuições para esse trabalho. 

Ao prof. Dr. Luciano da Silva pelo incentivo para que eu participasse do 

processo seletivo 2018.2 do PPGFIL-UFPB e pelos livros emprestados. 

Ao prof. Dr. Abraão Andrade, pelas aulas de filosofia online, pela motivação e 

ombro amigo. 



7 
 

Ao meu ex-orientador, Prof. Eberth Eleutério dos Santos pelo auxílio nas 

pesquisas e motivação na minha vida acadêmica desde o Bacharelado.  

 À CAPES pelo financiamento dessa pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Do rio que tudo arrasta se diz que é violento. 

Mas ninguém diz violentas 

As margens que o comprimem. 

BRECHT, Poemas e Canções. 



9 
 

RESUMO 

 

No presente trabalho analisamos como se deram as reformulações teóricas de 
Freud que culminaram na divisão do aparelho psíquico elaborada em O Eu e o Id 
(1923), perpassando pela série de aperfeiçoamentos do conceito de Inconsciente ao 
longo dos estudos freudianos. Desse modo, observamos um ultrapassamento da 
divisão sistemática elaborada na primeira tópica em Cs, Pcs e Ics, em prol de uma 
rica interação entre as instâncias Id, Eu e Supereu, que constituem a segunda tópica 
e sua mais sofisticada modelização do mental, a fim de entender como se dão os 
processos mentais ditos normais e patológicos, através da dinâmica pulsional Eros e 
Tânatos. Investigamos a posição privilegiada da noção pulsão de morte como 
resultado de todo um processo de construção teórica que perpassa as tópicas 
freudianas, a fim de compreender como a interação entre as instâncias psíquicas Id, 
Eu e Supereu nos direciona a pensar a civilização como a tentativa de interdição das 
pulsões e, assim, pensarmos o problema da moral civilizatória e o mal-estar fruto 
dessa interdição. Por fim exploramos a noção de compulsão à repetição e 
observamos que a pulsão, embora não se inscreva ela mesma no aparato psíquico 
do sujeito, é o que se repete, é o que insiste em aparecer. Em meio a essa 
persistência da pulsão, é em função da figura do Outro que o sujeito irá ceder de seu 
desejo, e a instância crítica supereu, por sua vez, irá exigir cada vez mais renúncias 
pulsionais. 

 

Palavras-chave: Inconsciente. Segunda tópica. Dinâmica Pulsional. Pulsão de 

morte. Interdição. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

ABSTRACT 

 

In this paper it will be analyzed how it proceeded the theoretical reformulations of 
Freud culminating in the division of the psychic apparatus developed in The Ego and 
the Id (1923), going through the series of improvements of the concept of 
Unconscious throughout Freud’s studies. Thus, we observed an overcoming of the 
systematic division elaborated in the first topic in Ucs, Pcs and Cs, in favor of a rich 
interaction between instances Id, Ego and Super-ego, which constitute the second 
topic and its more sophisticated mental modeling , in order to understand how the 
mental processes functionate healthy and pathologically, through the drive dynamics 
Eros and Tanatos. We investigated the privileged position of the notion of death drive 
as a result of the whole theoretical construction process that permeates Freud's 
topics, in order to understand how the interaction between the psychic instances Id, 
Ego and Super-ego direct us to think of civilization as we attempt to interdict the 
drives, and thus we think the problem of civilization and moral malaise is a result of 
this interdict. Finally, we explore the notion of repetition compulsion and observe that 
the drive, although it does not inscribe itself in the subject's psychic apparatus, is 
what is repeated, is what insists on appearing. Amid this persistence of the drive, it is 
due to the figure of the other that the subject will give in to your desire, and the 
critical instance superego, on the other hand, will require more and more pulsional 
waivers. 
 

Keywords: Unconscious. Second topical. Drive Dynamics. Death drive. Interdiction. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 13 

CAPÍTULO I: A METAPSICOLOGIA FREUDIANA ................................................. 19 

1.1 No rastro do Inconsciente ............................................................................... 21 

1.2 As formas de configuração dinâmica das pulsões sexuais na psique ........ 23 

1.3 Os mecanismos de Defesa e a Repressão (Recalque) .................................. 26 

1.4 A primeira tópica freudiana: a comunicação entre os sistemas Ics, Cs e Pcs

................................................................................................................................. 31 

1.5 Os pontos de vista topográfico e dinâmico/funcional ................................... 33 

1.6 O conceito de contra-investimento e o ponto de vista econômico .............. 34 

1.7 Introdução da análise sobre as fantasias e as psiconeuroses ..................... 35 

CAPÍTULO II: AS REFORMULAÇÕES E O SURGIMENTO DA SEGUNDA TÓPICA

 ................................................................................................................................ 40 

2.1. O aparelho psíquico de 1895 .......................................................................... 41 

2.2 O Eu do Projeto de 1895 .................................................................................. 42 

2.4 A interpretação dos sonhos (1900) ................................................................. 44 

2.5 A segunda tópica: Id, Eu e Supereu ............................................................... 47 

2.6 O eu e o supereu .............................................................................................. 48 

2.7 A dinâmica pulsional Eros e Tânatos ............................................................. 52 

CAPÍTULO III: O PROCESSO DA MORAL CIVILIZATÓRIA E A PULSÃO DE 

MORTE .................................................................................................................... 58 

3.1 Compulsão à repetição e o Além do princípio do prazer .............................. 58 

3.2  A relação entre atos obsessivos neuróticos e rituais religiosos................. 60 

3. 3 A hipótese da horda primitiva e a relação com a religião monoteísta ........ 61 

3.4 O paradoxo da civilização: entre a necessidade de ordem e o mal-estar .... 64 

3.5 O curso da evolução cultural e a psicologia das massas ............................. 69 

3.6 A onipresença da pulsão de morte e o papel do supereu ............................. 71 



12 
 

3.8 A destrutividade freudiana como princípio e a ética em psicanálise ........... 76 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ..................................................................................... 79 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 81 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

INTRODUÇÃO 

 

No decorrer de sua extensa obra, Freud estabelece um novo paradigma de 

pesquisa e um novo marco conceitual para a psicologia do século XX. Esse novo 

paradigma de pesquisa se consolida por meio de sua abordagem clínico-teórica, na 

qual verificamos uma reciprocidade bastante construtiva entre hipóteses, elaboração 

teórica e observação clínica. Dessa feliz união, Freud gerou seu mais importante 

legado: a Psicanálise. Por sua vez, foi essa mesma perspicácia no uso da 

observação empírica, unida às audaciosas hipóteses de trabalho, que lhe permitiu 

radicalizar teoricamente o campo da psicologia por meio dos conceitos de 

Inconsciente e narcisismo, para citar apenas esses dois exemplos. 

Mas é bem verdade que o alcance das pesquisas freudianas se estende para 

muito além da psicologia propriamente dita. De fato, sua teorização do mental, 

através dos modelos teóricos por ele propostos, apresentam grande originalidade 

metodológica e uma riqueza conceitual tão impactante que culminou na promoção 

de acalorados debates e distintas interpretações entre os que apoiavam os seus 

resultados e aqueles que deles divergiam, ou mesmo aqueles que os negavam 

inteiramente. Essa notável capacidade de gerar discussões apaixonadas foi uma 

das mais marcantes características dessa personalidade enérgica e inquisidora, e 

que foi transmitida integralmente para o interior de seu pensamento.   

Tratamos de desvendar, por meio dessa pesquisa, uma pequena parcela da 

contribuição freudiana para a psicologia do século XX, ao mesmo tempo em que 

tentamos mensurar a magnitude de seu legado teórico-conceitual para a 

compreensão do espírito humano em sentido amplo, isto é, para o dimensionamento 

de suas motivações, de seus interesses, de suas indagações. Isto nos conduzirá a 

especulações no campo da moral, na medida em que as questões relacionadas a 

esse campo nascem daquilo que nos acostumamos a chamar de espírito humano. É 

este espírito que, em última instância, aparece como o principal objeto de 

investigação em Freud. Entender este espírito do ponto de vista da psicologia 

freudiana pode ter como resultado a ressignificação de todo o esforço humano em 

suas muitas esferas de atuação. É neste sentido que justificamos essa pesquisa 

acadêmica e acreditamos estar diante de uma pesquisa de cunho filosófico 

A seu modo, a revolução freudiana veio recolocar em circulação um tema 
quase anátema, na atmosfera cientificista que marcou o “pequeno 
racionalismo” do início do século XX. Sua noção central – a de que o 



14 
 

homem é o palco do conflito e do desejo – suscita resistências até hoje 
compreensíveis; mas, por outro lado, ela permite desdobramentos 
fecundos, que talvez lhe assinalem o lugar de honra entre as disciplinas que 
se ocupem do homem. Toda a obra de Freud pode ser lida como uma lenta 
e penosa explicitação da fórmula das Novas Conferências de Introdução à 
Psicanálise: Wo es War, soll ich werden – onde era Id, que haja o ego 
(MEZAN, 2013, p 337). 

 

Dito isto, consideramos que a obra de Freud pode ser interpretada como um 

trabalho fundamental, pois é possível perceber nela uma investigação capaz de 

fundar as bases que podem dar sentido a outras mais antigas, ou já há muito 

estabelecidas. Está aí o interesse filosófico que a obra de Freud ainda é capaz de 

despertar. Interesse este que se coloca para além de todas as polêmicas e de todas 

as divergências teóricas, uma vez que é capaz de assimilá-las no seio de sua 

própria teoria. Esta aí o vigor de uma obra que parece resistir ao tempo, mesmo 

depois de importantes filósofos, psicólogos e psicanalistas terem dirigido a ela seus 

mais fortes argumentos e críticas. 

 Tratamos de investigar a noção de Inconsciente nas chamadas primeira 

tópica (Topik, topisch) 1  e segunda tópica freudiana, no intuito de entender as 

transformações e reformulações realizadas ao longo da metapsicologia. 

Observamos que desde o início, os interesses científicos de Freud o conduziram na 

tarefa de tentar suprimir aquilo que considerava ser a maior deficiência das formas 

vigentes de compreensão do funcionamento dos processos psíquicos em seu 

século. Essa insuficiência residia justamente em se ignorar, em princípio, a 

existência de processos psíquicos inconscientes por meio da criação de uma 

equivalência prematura e, por isso, teoricamente frágil entre os processos psíquicos 

e estados mentais conscientes2. Para Freud, esse tipo de abordagem continha uma 

série falhas e omissões que comprometiam a clareza conceitual, chegando até 

mesmo a petitio principii, afirmando que 

 

Tal equiparação é ou uma petitio principii, que não admite questionar se 
tudo psíquico tem de ser também consciente, ou um caso de convenção, de 
nomenclatura. Tendo este segundo caráter, ela é naturalmente irrefutável, 
como toda convenção. Resta então perguntar se ela é útil e adequada o 
bastante para que tenhamos de aceitá-la. Podemos responder que a 
identificação convencional entre o psíquico e o consciente é totalmente 
inadequada. Ela rompe as continuidades psíquicas, nos precipita nas 
insolúveis dificuldades do paralelismo psicofísico, fica aberta à crítica de 
superestimar sem fundamentação razoável o papel da consciência, e nos 

                                                             
1 Cf. LAPLANCHE, PONTALIS. 1970. 
2 Cf. FREUD, 2010d, p. 102. 



15 
 

obriga a deixar o âmbito da pesquisa psicológica, sem nos trazer 
compensação de outros campos (FREUD, 2010, p.76-77). 

 

Assim, compreendemos que, para Freud, a série de insuficiências 

encontradas se dava pelo fato de não haver um estudo aprofundado dos eventos 

psíquicos que abarcasse aqueles da ordem do inconsciente. Essa compreensão 

necessitava urgentemente de uma conceituação e de uma teorização mais completa 

que, partindo muitas vezes de princípios especulativos, pudessem ser 

suficientemente explicativas para o que se constatava por meio de dados empíricos. 

E tais constatações empíricas apontavam indiscutivelmente, segundo Freud, para 

uma abordagem que não excluísse a existência e a influência do inconsciente.  

No cenário científico no qual grande parte dos pesquisadores da psicologia do 

final do século XIX buscava uma explicação do psíquico sem pretender um 

compromisso com o uso positivo da palavra inconsciente, Freud se deparou com 

duas alternativas: na primeira, ele poderia levar a cabo uma linha investigativa 

baseada na identificação entre a consciência e a psique, reduzindo completamente o 

psíquico aos estados conscientes; neste caso, o inconsciente poderia ser reduzido a 

estados fisiológicos que, de algum modo, caminhariam paralelamente aos estados 

conscientes. Uma segunda alternativa apontava para a redução do vocabulário 

mental ao neurológico, o que redundaria numa espécie de teoria psicológica de 

cunho fisicalista. Essa alternativa tinha como objetivo encontrar uma descrição 

mecânica do mental reduzindo-o, tanto quanto fosse possível, a estados físico-

químicos que, na melhor das hipóteses, pudessem ser quantificados, de modo que o 

psicológico seria pensado como uma espécie de fenômeno de superfície desses 

estados de base sobre os quais deveria ser erguida uma psicologia verdadeiramente 

científica. Toda referência a conceitos puramente psicológicos, poderiam ser 

considerados como secundários uma vez que por detrás deles residiria uma 

causalidade do tipo mecanicista, relativamente simples e perfeitamente inteligível em 

termos físico-químicos. Por meio desta segunda alternativa o uso do termo 

inconsciente seria descartável, tomando-o como completamente exterior e, por isso, 

supérfluo à teoria de base. 

Essa segunda alternativa foi vislumbrada e ensaiada por Freud no ano de 

1895 com O projeto de uma psicologia, sua psicologia para neurólogos, como ele 



16 
 

mesmo chegou a se referir a tal escrito 3 . Neste trabalho, apontava ele para o 

caminho de uma modelização do tipo biomecânica, por meio da qual acreditava dar 

o primeiro passo na tentativa de contornar o problema de um paralelismo psicofísico 

e, ao mesmo tempo, obter a tão pretendida continuidade teórica dos processos 

psíquicos, podendo assim abrir mão de um vocabulário que remetesse a afirmação 

do inconsciente como conceito positivo. Contudo, rapidamente pôde perceber que a 

complexidade de seu objeto de estudo, os estados mentais normais e patológicos, 

gerava uma tensão insustentável quando colocado diante da redução oferecida por 

esse tipo de modelização biomecânica. Essa tensão só poderia ser desfeita com o 

retorno ao vocabulário propriamente psicológico, com a afirmação do inconsciente e 

com o seu inevitável tratamento conceitual. O fracasso da tentativa da modelização 

enfrentada no Projeto de uma psicologia, sela o destino de Freud que se vê, a partir 

de então, novamente e dessa vez definitivamente, às voltas com o inconsciente. 

Ainda assim, apesar de ser insistentemente apontado como um conceito 

central de sua psicologia, marcando presença em quase todos os trabalhos que 

sucederam a Interpretação dos sonhos (1900), na qual aponta que o sonho é uma 

atividade psíquica que possui sentido e que é a via régia de acesso ao inconsciente, 

foi somente de maneira um tanto tardia, entre os anos de 1914 e 19154, que Freud 

passou a explicitar e demarcar de maneira mais direta e específica o inconsciente. A 

necessidade dessa explicitação conceitual surge na medida em que Freud se dá 

conta de que as ambiguidades no emprego da terminologia se tornaram grandes 

impeditivos de maiores avanços na teoria. 

  Como consequência dos desenvolvimentos teóricos alcançados, Freud se viu 

em condições de abordar as dificuldades envolvendo a imprecisão conceitual do 

inconsciente, mas esse não foi o resultado último e mais importante desse esforço 

teórico. Graças a esta preocupação envolvendo o inconsciente, que paulatinamente 

havia ganhado fôlego nos dez anos de pesquisa e trabalho que imediatamente 

antecederam a publicação de O inconsciente, uma inteira reelaboração das 

concepções estruturais da psicologia freudiana se tornou realizável. De fato, estas 

                                                             
3 Cf. FREUD 2006a, Carta 23. 
4 No artigo Uma nota sobre o inconsciente na psicanálise de 1912, Freud (FREUD 2006b) antecipa de 

maneira bastante sumária alguns dos elementos que serão tratados de maneira mais detida nos 
artigos metapsicológicos de 1914-1915. 



17 
 

conquistas teóricas o conduziram a uma inteira reordenação de sua modelização da 

psique, culminando na publicação de O Eu e o Id5 em 1923.  

Em O Eu e o Id encontraremos, pela primeira vez, de maneira quase que 

completamente organizada e finalizada, as conquistas teóricas obtidas nos anos 

anteriores; de tal modo que foi possível concentrar, nessa obra, os resultados 

desses anos de desenvolvimento e amadurecimento teórico, sem os quais a 

reestruturação da psicologia freudiana, não teria sido possível. A partir desse 

momento, essa deveria ser lida e compreendida em novos termos e segundo uma 

mais sofisticada ordenação de princípios e relações, por meio dos quais ganharia um 

contorno mais complexo e, também, mais potente em termos de alcance explicativo 

e aplicações. 

Assim, as formas anteriores de indicar os sistemas psíquicos como consciente 

e inconsciente são transmutados no interior de uma descrição mais geral, capaz de 

oferecer uma mais ampla compreensão dos processos psicológicos. A consideração 

do jogo entre essas instâncias, ou superestruturas psíquicas, revelaria o cerne dos 

processos psíquicos ditos normais e patológicos, ao mesmo tempo em que permitiria 

uma ampliação do alcance da psicanálise em seus aspectos clínicos e teóricos, por 

meio da dissolução de ambiguidades e insuficiências que pareciam frutos de uma 

limitação inerente ao antigo modelo. 

Veremos que, a partir do chamado corte de 1920 (MEZAN, 2013, p. 252) que 

data da publicação de Além do princípio do prazer, a inovadora noção de pulsão de 

morte aparece numa posição privilegiada na compreensão dos eventos psíquicos 

normais e patológicos, ganhando cada vez mais importância no conjunto do 

arcabouço teórico que sustenta a psicanálise, perpassando o surgimento da 

segunda tópica em 1923 com a nova divisão do aparelho psíquico e seu alcance 

explicativo em relação ao novo dualismo pulsional Eros e Tanatos.  

Exploraremos essa posição privilegiada da pulsão de morte como resultado 

de todo um processo de construção teórica que perpassa a primeira e a segunda 

tópicas freudianas, a fim de compreender como o jogo entre as instâncias Id, Eu e 

                                                             
5 Sobre a conservação do termo latino Id ao invés de traduzir por Isso, o tradutor justifica na nota da 
página 29 da obra O eu e o id, autobiografia e outros textos (1923-1925), afirmando que “[...] 
Inspirados na edição italiana das obras completas de Freud, que traduz as três instâncias da psique 
por io, super-io e es, conservando o original alemão nessa última, resolvemos manter o id latino da 
versão tradicional (pois o Es alemão poderia gerar confusão com o verbo ser, além de soar 
estranho)”. Assim, utilizaremos ao longo do nosso trabalho o termo Id inspirados pelo tradutor da obra 
supracitada. 



18 
 

Supereu nos encaminha a pensar a civilização como a tentativa de interdição das 

pulsões que é introjetada no sujeito pela instância crítica chamada de Supereu, e os 

desdobramentos da ação crítica dessa instância e da cultura na vida humana, para 

pensarmos o problema da moral no campo da interdição; interdição esta que tem 

como resultado o mal estar. 

Por fim, analisaremos a pulsão de morte como vontade que é destrutiva 

porém criativa segundo a leitura lacaniana no Seminário 7 – A ética da psicanálise, 

visando enfatizar o caráter insistente com que a pulsão se presentifica no psiquismo 

e que a pulsão de morte é uma das formas pelas quais a pulsão se inscreve nesse 

aparato anímico, nos sendo acessível ao nível da representação e não por elas 

mesmas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

 

 

CAPÍTULO I: A METAPSICOLOGIA FREUDIANA  

 

 Tem sido comum considerar a psicologia freudiana, em particular a 

psicanálise, como se fosse construída por duas linhas de investigação, a princípio, 

distintas. A primeira abordagem investigativa seria aquela orientada pelos dados 

clínicos obtidos por Freud junto a seus pacientes, sendo justo, portanto, denominá-la 

de abordagem empírica; a segunda abordagem corresponderia a um tipo de 

investigação de ordem essencialmente conceitual, sendo esta comumente chamada 

de abordagem especulativa ou Metapsicológica6. 

 Ainda que, em princípio, esse seja um modo válido de adentrar na intrincada 

trama das teorias de Freud, uma vez que é o próprio pai da psicanálise que 

estabalece a diferença entre, de um lado, aqueles elementos meramente descritivos 

(ou empíricos) como o consciente e o inconsciente, os sonhos, o Complexo de 

Édipo, a transferência e a resistência (todos estes elementos encarados do ponto de 

vista dos fatos clínicos), daqueles outros elementos que, por sua vez, não 

apresentariam qualquer substrato observacional, mas que possuem uma origem 

assumidamente especulativa, como a ideia de aparelho psíquico dividido em 

instâncias, o pressuposto de quantidades que percorrem unidades chamadas de 

neurônios, a teoria das pulsões, etc. É importante ressaltar que, apesar de Freud 

fazer uma distinção entre as elaborações com base na clínica e as metapsicológicas 

com base nas suas especulações teóricas, na sua obra a clínica é sempre o primado 

de seu pensamento. 

 Ainda assim, qualquer investigação séria do pensamento de Freud mostra 

claramente a interdependência dessas duas estratégias de apreensão dos conceitos 

ditos do âmbito psíquico. Na verdade, a distinção entre elementos descritivos (ou 

empíricos) e elementos metapsicológicos (ou especulativos), no seio da teoria 

freudiana, faz referência a um tipo de metodologia de pesquisa científico-filosófica 

                                                             
6  FULGÊNCIO, 2003, As especulações metapsicológicas de Freud, in Natureza Humana 5(1): 129-
173, jan. – jun, 2003. 



20 
 

profundamente enraizada no pensamento da Escola de Helmholtz e que facilmente 

poderia nos remeter ao método investigativo de Kant, retrocedendo até Newton7. 

 Desse ponto de vista metodológico, a especulação teórica cumpriria bem o 

seu papel quando, ao se projetar para muito além de qualquer observação possível, 

supre o campo empírico com aqueles conceitos operacionais, sem os quais a ciência 

não passaria de um mero experimentalismo amador e, portanto, estéril quando 

considerado do ponto de vista teórico-científico mais rigoroso. 

 Para Freud, a metapsicologia seria, então, uma superestrutura da psicanálise, 

na qual os conceitos ali contidos poderiam facilmente ser descartados ou 

substituídos, em prol de uma mais elegante ou eficaz consolidação teórica. Assim o 

objetivo visado ao se lançar mão de conceitos meramente especulativos seria 

sempre o de auxiliar na complementação e na consolidação das teorias empíricas 

para, deste modo, poder organizar, da melhor forma possível, os chamados fatos 

científicos, buscando compreender os fenômenos e suas relações de maneira 

completa, como afirma Freud (2010): 

Não é raro ouvirmos a exigência de que uma ciência deve ser edificada 
sobre conceitos fundamentais claros e bem definidos. Na realidade, 
nenhuma ciência começa com tais definições, nem mesmo as mais exatas. 
O verdadeiro início da atividade científica está na descrição de fenômenos, 
que depois são agrupados, ordenados e relacionados entre si. Já na 
descrição é inevitável que apliquemos ao material certas ideias abstratas, 
tomadas daqui e dali, certamente não só da nova experiência. Ainda mais 
indispensáveis são essas ideias — os futuros conceitos fundamentais da 
ciência — na elaboração posterior da matéria. Primeiro elas têm de 
comportar certo grau de indeterminação; é impossível falar de uma clara 
delimitação de seu conteúdo. Enquanto se acham nesse estado, entramos 
em acordo quanto ao seu significado, remetendo continuamente ao material 
de que parecem extraídas, mas que na realidade lhes é subordinado. 
Portanto, a rigor elas possuem o caráter de convenções, embora a questão 
seja que de fato não são escolhidas arbitrariamente, mas determinadas por 
meio de significativas relações com o material empírico — relações que 
acreditamos adivinhar, ainda antes que possamos reconhecer e 
demonstrar. Apenas depois de uma exploração mais radical desse âmbito 
de fenômenos podemos apreender seus conceitos científicos fundamentais 
de maneira mais nítida e modificá-los progressivamente, tornando-os 
utilizáveis em larga medida e ao mesmo tempo livres de contradição. Então 
pode ser o momento de encerrá-los em definições. Mas o progresso do 
conhecimento também não tolera definições rígidas. Como ilustra de 
maneira excelente o exemplo da física, também os “conceitos 
fundamentais” fixados em definições experimentam uma constante 
alteração de conteúdo (FREUD, 2010b, p. 53). 

 

Aqui, podemos compreender que a metapsicologia pode ser entendida como 

um pressuposto para tornar inteligíveis os dados colhidos na observação clínica, 

                                                             
7 Para mais detalhes sobre a influência de Kant no pensamento freudiano ver LOPARIC, J. De Kant a 
Freud: um roteiro, kant e-Prints – Vol. 2, n. 8, 2003. 



21 
 

impondo a esta conceitos que visam produzir uma dada compreensão acerca dos 

fenômenos. 

 

1.1 No rastro do Inconsciente 

 

 Nos textos que compõem os chamados Ensaios de metapsicologia de 1915, 

Freud busca aperfeiçoar a compreensão de certos conceitos importantes para a 

construção do arcabouço teórico psicanalítico. Nesses textos, encontramos uma 

construção científico-filosófica nas análises realizadas devido ao alto nível de 

especulação alcançado. Nesse sentido, Freud compreendeu que sem uma 

abordagem teórica consistente para explicar o que era observado na experiência 

clínica, não seria possível colocar fim às inúmeras lacunas observadas nos 

processos conscientes. 

 Em Os instintos e seus destinos8 (1915), o primeiro conceito a ser esclarecido 

é o de Pulsão (trieb). Freud aponta a diferença entre o conceito de estímulo e o 

conceito de instinto (Instinkt). Nessa diferenciação, percebemos que há um esforço 

para desbiologizar o uso que se faz do termo pulsão, na tentativa de não o reduzir à 

noção de estímulo (que vem de fora) e o modelo do arco reflexo, advindos da 

fisiologia. Nesse modelo, um estímulo exterior que é recebido pelo organismo logo é 

afastado. Já para a pulsão nenhuma ação de fuga é possível, pois ela é uma força 

que opera de maneira constante e não momentânea, força esta que vem de dentro 

do próprio organismo.  

Diante disso, Freud aponta que o sistema nervoso é um aparelho que tem a 

função de afastar os estímulos externos que lhe chegam ou reduzi-los ao mais baixo 

nível possível, de acordo com o princípio de constância, sendo esta a única tarefa 

que os estímulos impõem ao sistema nervoso. No entanto, quando se trata dos 

estímulos pulsionais internos, o modelo do arco reflexo não consegue dar conta das 

exigências impostas por eles: 

Os estímulos instintuais que surgem no interior do organismo não podem 
ser liquidados por esse mecanismo. Portanto, colocam exigências bem mais 
elevadas ao aparelho nervoso, induzem-no a atividades complexas, 
interdependentes, as quais modificam tão amplamente o mundo exterior, 
que ele oferece satisfação à fonte interna de estímulo, e sobretudo obrigam 
o aparelho nervoso a renunciar à sua intenção ideal de manter a distância 
os estímulos, pois sustentam um inevitável, incessante afluxo de estímulos. 
Talvez possamos concluir, então, que eles, os instintos, e não os estímulos 

                                                             
8 Cf. FREUD, 2010b, 57 



22 
 

externos, são os autênticos motores dos progressos que levaram o sistema 
nervoso, tão infinitamente capaz, ao seu grau de desenvolvimento presente 
(FREUD, 2010, p. 56). 

 

Freud define pulsão (trieb) como uma medida de exigência que é feita à 

mente no sentido de trabalhar em consequência de sua ligação com o corpo: é o 

conceito limite entre o somático e o psíquico. Desse modo, “Freud está propondo 

que a pulsão ‘representa’ no plano mental as forças orgânicas” (MEZAN, 2013, p. 

160). 

 Na obra Três ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905) que constitui, além 

da obra A interpretação dos sonhos (1900) e dos Ensaios de metapsicologia (1914-

1915), um trabalho basilar para a teoria psicanalítica, Freud trata de trazer a pulsão 

sexual para o centro da investigação. Nela é possível compreender a tentativa de 

Freud de sustentar a pulsão sexual não como um instinto no sentido estritamente 

biológico, o qual concebe sua satisfação através da função reprodutiva, pois, 

segundo essa noção biológica, todo e qualquer comportamento sexual que não 

tenha por meta a reprodução seria considerado perversão. Assim, a pulsão sexual é 

entendida por Freud não como uma coisa instintiva e sim como algo que busca 

prazer independente da norma imposta. Tal compreensão é sustentada devido ao 

problema fundamental observado por Freud: de que há inúmeros desvios tanto em 

relação ao objeto sexual (pessoa da qual a atração provém), quando à meta sexual 

(ação à qual a pulsão impele). 

 Posto isso, podemos compreender que Freud realiza uma crítica aos limites 

estabelecidos pelas teorias vigentes de sua época à sexualidade humana, e busca 

ampliar o conceito de sexualidade que, por sua vez, aponta para a hipótese da 

sexualidade infantil com o estudo das fantasias e das diversas psiconeuroses, as 

quais fazem referência, às pulsões de ordem sexual na infância. É nesse contexto 

que ele fala de uma sexualidade infantil denominada de perversa polimorfa, 

compreendendo que a sexualidade do infante é regida pelo princípio do prazer e, 

desse modo, desprovida de limitações morais. Dessa ideia surge o entendimento de 

que a sexualidade humana é fundamentalmente “perversa” no sentido de que ela 

perverte a natureza, pois a referida sexualidade não é vivida seguindo 

exclusivamente os passos das determinações biológicas. 

 Para uma melhor compreensão desse conceito fundamental no edifício 

teórico da psicanálise, a saber, a pulsão, é necessário que alguns termos sejam 



23 
 

esclarecidos, dado que são utilizados com referência ao conceito de pulsão, que 

são: impulso, meta, objeto e fonte. Tais conceitos são importantes para que 

possamos entender as formas de configuração da dinâmica pulsional explicadas por 

Freud mais adiante no artigo metapsicanalítico Os instintos e seus destinos. 

 O impulso é compreendido como aquilo que move a pulsão, sendo, pois, a 

medida de exigência de trabalho que a pulsão representa, sendo característica 

comum a todas as pulsões; já a meta da pulsão é a sua satisfação, que é obtida 

através da eliminação do estímulo advindo da fonte. Freud sustenta que podem 

existir diferentes caminhos que levem a uma mesma meta e que há pulsões que são 

inibidas na sua finalidade (FREUD, 2010, p.58); o objeto, por sua vez, é a coisa em 

relação a qual ou através da qual a pulsão pode atingir a sua satisfação, e é o que 

há de mais variável. O caso de ligação estreita de uma pulsão com um objeto é 

chamado de fixação; por fim, temos o conceito de fonte, sendo esta o processo do 

corpo (somático) no qual o estímulo é representado na vida mental pela pulsão. 

Freud sustenta que o estudo das fontes das pulsões está fora do âmbito da 

psicologia, pois só se conhece as fontes das pulsões pelas suas metas. É importante 

ressaltar que quando se trata de pulsões não há sentido em tratá-las do ponto de 

vista qualitativo, mas sim quantitativo – da quantidade de excitação que carregam. 

 

1.2 As formas de configuração dinâmica das pulsões sexuais na psique 

 

Posto isso, Freud aborda em Os instintos e seus destinos as formas possíveis 

de configuração da dinâmica pulsional das pulsões sexuais no desenvolvimento da 

vida anímica, que são: 1) a reversão no contrário, 2) o voltar-se contra a própria 

pessoa, 3) a repressão e 4) a sublimação. Analisaremos as situações (1) e (2) e 

mais adiante analisaremos o artigo metapsicológico de 1915 que trata do terceiro 

mecanismo: a repressão. 

  Na 1) reversão no contrário, encontramos duas possibilidades distintas de 

configuração dos processos que subjazem a dinâmica pulsional: de um lado, 

observamos a conversão da atividade em passividade; nesta situação o sujeito (o 

elemento ativo da ação) é convertido em objeto (elemento sobre o qual recai as 

consequências da ação), e o sujeito sempre apresentará uma forma ativa e passiva,  

e, de outro lado, temos a inversão de conteúdo, que é a transformação do amor em 

ódio. Esta conversão da atividade em passividade diz respeito, tão somente, à forma 



24 
 

como a pulsão (trieb) alcança a sua meta, isto é, sua satisfação, pois “A rigor, não 

existe pulsão passiva, mas somente pulsões cujo objetivo é passivo como, por 

exemplo, no caso do exibicionismo ou do masoquismo. Toda pulsão é ativa e a 

pressão é a própria atividade da pulsão, seu fator dinâmico.” (GARCIA-ROZA, 2009, 

p. 120). 

Como postos acima, exemplares de manifestação psíquica dessa forma de 

conversão podem ser encontrados nos pares: sadismo-masoquismo/voyeurismo-

exibicionismo. Nestes casos, é relativamente fácil observar a transformação da 

finalidade da pulsão, de ativa em passiva, no que diz respeito ao encontro da 

satisfação. Em ambos os casos o comportamento ativo é substituído pelo passivo, e 

a forma-objeto toma o lugar da forma-sujeito, com graus variados de intensidade e 

sofisticação na realização da pulsão. 

 Contudo, a transformação do conteúdo pulsional, de amor em ódio, não pode 

encontrar sua explicação na mera transformação de sua finalidade. Para entender a 

inversão de conteúdo, Freud irá propor que esta análise seja guiada pelas três 

polaridades principais da vida psíquica: sujeito (Eu); objeto (mundo externo); prazer-

desprazer; atividade-passividade. Essa análise da inversão do conteúdo pulsional 

permitirá também reafirmar e reforçar os recentes resultados das investigações de 

Freud acerca do narcisismo9. 

Inicialmente, no caso do narcisismo primário, o eu se mostra completamente 

indiferente ao mundo externo, pois o objeto amado (objeto de satisfação/finalidade 

pulsional) encontra-se inteiramente referido ao próprio sujeito. Na medida em que a 

realidade se complexifica, esta passa a exigir do eu parte da atenção antes dirigida 

exclusivamente para si mesmo. Torna-se então necessário dirigir parte da atenção 

para o mundo exterior com o intuito de encontrar nele um objeto adequado à 

realização da meta pulsional. Uma vez encontrado, o objeto de prazer será 

absorvido no eu, ao passo que a representação de sua ausência (ou 

distanciamento) será associada à sensação desprazerosa, correspondendo a uma 

representação pertencente ao mundo externo. O objeto no mundo externo é levado 

ao eu, a princípio, pelas pulsões de autopreservação. Se o objeto for fonte de 

prazer, será amado e incorporado ao eu; se for fonte de desprazer, haverá uma 

tendência em aumentar a distancia entre o objeto e o eu. Através dessa manobra de 

                                                             
9Cf. FREUD,2010a. 



25 
 

absorção e projeção, o ser amado (objeto de satisfação) volta a coincidir com o 

sujeito, dando origem a segunda forma narcísica e correspondendo à polaridade: Eu 

(amor/prazer); Mundo: (indiferença/ódio).  

Dessas etapas no processo de desenvolvimento narcísico podemos 

considerar que se, em um primeiro momento, o sujeito buscava e encontrava o 

prazer unicamente em si mesmo é porque objeto e sujeito coincidiam imediatamente 

na realização dessa metade satisfação exclusivamente libidinal. Ao passo que a 

passagem desse narcisismo primário para o seu desenvolvimento posterior revela 

que esta coincidência deixa de existir; de modo que o eu deve, de agora em diante, 

realizar um esforço no sentido de trazer para si aqueles objetos externos que lhe são 

agradáveis, ao mesmo tempo em que tenta afastar de si aqueles que se interpõem 

entre ele e a meta de satisfação; significando que a libido deixou de ser o único 

componente pulsional na dinâmica do desenvolvimento psíquico para fins de 

explicações mais profundas e interessantes acerca do inconsciente. De tal modo 

que a pulsão de autoconservação se apresenta de maneira aparentemente 

paradoxal nessa dinâmica. Ainda que se colocando a serviço da libido, traz como 

resultado de sua atuação o adiamento da satisfação libidinal, cuidando em garantir 

que seu próprio esforço não traga, como resultado, uma frustração (um desprazer) 

maior que o exatamente necessário, afim de proporcionar a realização libidinal que 

deve também agora se submeter ao princípio de realidade. 

O par amor-ódio pode agora ser compreendido tendo em vista esse jogo 

pulsional entre libido e autoconservação na manifestação narcísica. O conteúdo 

pulsional do amor se vincula fundamentalmente a busca do eu por satisfação 

libidinal, sendo este originalmente narcisista, e que passa para os objetos que foram 

incorporados ao eu; por sua vez, o conteúdo pulsional do ódio deve encontrar sua 

raiz mais profunda em outro lugar. Assim, o ódio revela sua origem numa forma 

distinta de manifestação pulsional. Essa hostilidade projetada para fora deve ser 

alimentada pela pulsão de auto conservação. A manifestação do ódio teria início na 

fase do desenvolvimento psíquico denominado de sádico-anal, na qual a luta pelo 

objeto passa pelo dano e pelo aniquilamento, desenvolvimento esse que coincide 

com a segunda forma do narcisismo e no qual o eu, se vê investido, 

simultaneamente, pelas pulsões libidinais e de autoconservação. 

 



26 
 

1.3 Os mecanismos de Defesa e a Repressão (Recalque)  

 

Como vimos, a pulsão busca a satisfação. No entanto, essa satisfação não é 

alcançada de maneira imediata, dada a censura que acaba modificando a pulsão. 

Nesse sentido, os destinos diversos pelos quais passam as pulsões são também 

modos de defesa. Assim, podemos definir Defesa (Abwehr) como o conjunto de 

operações cujo objetivo é manter o Eu (Ich) em segurança, afastando-o daquilo que, 

de algum modo, possa aparecer como ameaçador a ele: 

 

Quando Freud abandona a hipnose e solicita aos seus clientes que 
procurem se lembrar do fato traumático sem o auxílio desse recurso, ele 
passa a se defrontar com um fato novo que era inteiramente ocultado pelo 
próprio método que empregava: a resistência por parte do paciente que se 
manifestava sob a forma de falha de memória ou de incapacidade de falar 
sobre o tema caso este lhe fosse sugerido. Essa resistência foi interpretada 
por ele como o sinal externo de uma defesa (Abwer) cuja finalidade era 
manter fora da consciência a ideia ameaçadora. A defesa nada mais era do 
que a censura exercida pelo ego sobre a ideia ou conjunto de ideias que 
despertavam sentimentos de vergonha e de dor. O que constitui a defesa é, 
portanto, a impossibilidade de uma conciliação entre uma representação ou 
grupo de representações e o ego, o qual se transforma em sujeito da 
operação defensiva (GARCIA-ROZA, 2009, p. 152-153). 

 

A defesa incide sobre as pulsões; sendo mais específico, ela incide sobre os 

representantes ideativos que estão ligados às pulsões. As fobias são exemplos de 

como os representantes ideativos ligados às pulsões são afastados, vinculando esta 

carga afetiva à outra representação. 

Freud se recusava a usar o termo defesa vinculado às neuroses atuais, pois 

considerava que uma coisa são as neuroses de defesa que visam manter a 

segurança do Eu (que pode gerar uma neurose do tipo fobia), e outra coisa são as 

neuroses atuais, que resultam das maneiras pelas quais o organismo trabalha para 

reduzir qualquer aumento de tensão. Desse modo, o conceito de defesa não pode 

se reduzir à mera regulação da tensão. 

Na obra Projeto de uma psicologia científica (1895)10, Freud buscou investigar 

um problema que o inquietou nos estudos das diversas psiconeuroses, a saber, o 

                                                             
10 Texto pré-psicanalítico no qual Freud apresenta uma tentativa robusta de modelização do Mental 
que poderíamos chamar de quase mecânica, ou de mecânico-biológica, pois ambos os modelos, o 
mecânico e o biológico, se fundem nessa construção teórica de cunho extremamente especulativo. 
Essa modelização parte de dois pressupostos fundamentais: primeiro Freud considera algo que 
apresente as mesmas propriedades de uma quantidade física, a ‘Q’, que é definida como uma 
diferença entre atividade e repouso, ainda que essa quantidade não possa ser mensurada; mas 
Freud também considera um substrato material, os neurônios, por meio do qual essa ‘Q’ possa se 



27 
 

problema de como é possível conceber a defesa do ponto de vista da recusa da 

descarga. As soluções apresentadas ao problema são: (1) a recusa da descarga se 

explica pelo fato de que aquilo que é prazeroso para um sistema é desprazeroso 

para o outro (por diferenciação tópica); (2) a recusa da descarga se explica pelo fato 

de existir um antagonismo pulsional entre pulsão do Eu e pulsões sexuais, 

estabelecendo a noção de conflito psíquico (postulado dinâmico, 1910-1915). 

Com relação à fuga de um objeto hostil, ela é uma forma bastante eficaz de 

defesa. Mas no que diz respeito àquilo que se mostra como ameaçador no interior 

do mundo psíquico, a fuga motora não apresenta a mesma eficácia. Assim, a Defesa 

deve ser entendida como um tipo de fuga psíquica, tão eficaz quanto maior for sua 

capacidade de afastar o desprazer do mundo psíquico. De imediato há um primeiro 

conflito entre a pulsão libidinal e a afirmação do Eu que, por meio de seu imperativo 

de autoconservação, se vê diante da obrigação de ter que administrar os objetos 

externos frente aos ditames da libido. O resultado é um refreamento, tanto quanto 

for possível, da libido de modo a garantir que o objeto de satisfação se coloque 

efetivamente e convenientemente ao alcance da ação que promova a descarga 

pulsional. Inevitavelmente essa situação traz consigo sua carga de desprazer, 

resultado do retardo da satisfação libidinal. 

Quando se trata do conceito de repressão (recalque 11 ), podemos 

compreendê-lo como um tipo específico de defesa que consiste na operação que 

visa manter certas representações no inconsciente ou mantê-las afastadas da 

consciência. Desse modo, a repressão é o mecanismo sem o qual não se pode falar 

em inconsciente. Este mecanismo de defesa incide preferencialmente sobre os 

conteúdos de ordem sexual ou a conteúdos que, de algum modo, se vinculam a 

conteúdos sexuais; isto ganha uma explicação dinâmica a partir de 1915 pela 

oposição das pulsões de autoconservação (pulsões do Eu) e as pulsões sexuais 

(pulsões do Id). 

No artigo A Repressão (1915), Freud faz uma análise da repressão 

elaborando algumas características desse processo. Para ele, a repressão 

                                                                                                                                                                                              
manifestar, segundo certas leis fundamentais (Princípio de Inércia Neurônica/Princípio de 
Constância). 
11A repressão (Recalque) - (Verdrängung), visto pelo seu significado específico, pode ser mais bem 
compreendido como um dos modos de Defesa, particularmente perceptível na histeria de conversão. 
Neste caso, observa-se o afastamento dos representantes ideativos ligados às pulsões que são, por 
algum motivo, tidos como possíveis geradores de conflito psíquico. Quando tomado num sentido 
lasso aproxima-se do conceito de Defesa (Abwehr), quando tomado em seu sentido estrito torna-se a 
marca distintiva das diversas psiconeuroses. (Cf. LAPLANCHE J. & PONTALIS, J.-B 1985). 



28 
 

primordial consiste em negar entrada do representante psíquico da pulsão no 

consciente, produzindo uma fixação/inscrição (Niederschrift) da pulsão numa 

determinada representação; nesse sentido, a repressão primordial não incide sobre 

a pulsão propriamente, mas sobre seus representantes ideativos. Portanto, trata-se 

de uma espécie de inconsciente primário, sendo a repressão primordial uma 

experiência que ainda não adentrou no campo do simbólico12, é um primeiro polo de 

atração: é o momento de fixação do recalcamento, momento este que promove a 

separação do aparelho psíquico (Ics/Cs). Já na repressão propriamente dita, é unido 

a esta atração primitiva da repressão primordial um processo de censura do Ego, 

buscando impedir a chegada de certas representações à consciência. Somente 

quando a inscrição (o que foi fixado primordialmente) tenta passar ao simbólico é 

que a repressão propriamente dita atuará. Desse modo, a repressão primordial 

possibilita a repressão propriamente dita (secundária), e esta incide sobre os 

derivados psíquicos da representação atingida pelo reprimido primordialmente – é o 

responsável pela manutenção do sistema inconsciente enquanto formado pelo 

reprimido. 

Freud sustenta que na repressão (recalque), os destinos das pulsões deverão 

ser analisados em duas frentes relativamente independentes: de um lado temos o 

componente ideativo da pulsão, de outro, seu fator quantitativo, o montante afetivo 

(Affektbetrag) ligado à pulsão. Com isso, a repressão assumirá diversas atuações a 

depender dos destinos que tanto o componente ideativo como o montante afetivo 

alcançarem. Com relação ao componente ideativo, o mecanismo de repressão atua 

no sentido de afastá-la da consciência; diferentemente do que ocorre com o 

montante afetivo, que comporta três destinos possíveis: “O instinto (Pulsão) é 

inteiramente suprimido, de modo que dele nada se encontra, ou aparece como um 

afeto, qualitativamente nuançado de alguma forma, ou é transformado em angústia” 

(FREUD, 2010, p. 92). Desse modo, um estudo do mecanismo de repressão é 

possível a partir da constatação da falha no processo. 

De acordo com Freud, quando se trata de analisar os sintomas que surgem 

no processo de repressão, podemos compreendê-los como sendo os resultados 

dessa falha no processo de repressão nos diversos tipos de psiconeuroses; tais 

sintomas se apresentam como substitutos para os componentes pulsionais que 

                                                             
12Cf. FREUD, 2010c. 



29 
 

passaram pelo processo de repressão mas que não obteve êxito em fugir do 

desprazer. 

 Para Freud, a formação de substitutos que, por sua vez, leva ao aparecimento 

dos sintomas são resultados de um retorno do reprimido, sendo este o 

reaparecimento do conteúdo recalcado através de caminhos desviados e por 

intermédio de derivados que escapam, e que se constitui por sinais, representações 

e afetos vinculados ao reprimido e que se manifestam conscientemente. Tais 

sintomas podem ser de todo tipo: atos falhos, sonhos, tiques, compulsões, fobias, 

alucinações, delírios, etc. 

Diferentes destinos são identificados por diferentes formações de substitutos 

vinculados à quota de afeto da pulsão, o que torna possível associar tipos de 

sintomas a tipos distintos de psiconeuroses, sendo a repressão (recalque) um 

processo que possui certa mobilidade e um caráter contínuo: 

 

Cada derivado do recalcado tem sua vicissitude especial. Assim, um 
determinado derivado pode vir a constituir uma perversão enquanto outro 
derivado constituirá uma obra de arte. Essa é a razão pela qual Freud 
afirma que o recalcamento é um processo não só individual como também 
extremamente móbil. Além do mais, o recalcamento não é um processo que 
ocorre uma vez e daí por diante o destino do representante recalcado esteja 
definitivamente selado. Ele exige um dispêndio permanente de força, de tal 
forma que qualquer relaxamento poderá ter como resultado o afloramento 
do recalcado a nível da consciência (GARCIA-ROZA, 2009, p. 164). 

 

Assumindo um ponto de vista estritamente teórico, é possível localizar nas 

manifestações exemplares da histeria de conversão uma repressão na qual o 

montante afetivo foi completamente suprimido, concomitantemente a uma inervação, 

descarga sensorial ou motora, que agora toma o lugar desse montante afetivo como 

seu substituto (sintoma). Esta inervação desempenha, a partir de então, o papel de 

substituto para a quota de afeto da pulsão libidinal, tornando-se um sintoma 

histérico. 

Freud (1915) aponta que, na histeria de conversão se verifica o fracasso da 

repressão quando esta é avaliada, tão somente, a partir da ampla formação de 

substitutos (sintomas). Porém, do ponto de vista que se preocupa apenas com a 

supressão ou com o afastamento do desprazer e, portanto, que considera apenas a 

diluição do conflito psíquico, a histeria de conversão, especialmente naqueles casos 



30 
 

em que se verifica o que Charcot denominou de bela indiferença dos histéricos13, 

ocorre um êxito completo, dado o desaparecimento total da quota de afeto. 

Na histeria de angústia, o representante ideativo da pulsão libidinal também 

ganha um substituto (pai  lobo)14 por um processo denominado de deslocamento; 

somando-se a isso, a quota de afeto correspondente é transformada em ansiedade, 

vinculando-se ao substituto (lobo) da ideia original (pai) e dando origem ao sintoma 

(fobia de lobos). Neste caso, o mecanismo de repressão falha completamente, pois 

ocorre uma intensificação do desprazer devido à constante retomada de evitação da 

ansiedade.  

No último quadro clínico apresentado no artigo sobre a repressão, o da 

neurose obsessiva, Freud identifica um impulso hostil (ou sádico) contra alguém 

próximo (ou amado) que será reprimido em dois momentos: 

Aqui ficamos em dúvida, a princípio, sobre o que devemos considerar como 
representante submetida à repressão, se uma tendência libidinal ou uma 
hostil. A incerteza vem de que a neurose obsessiva tem por pressuposto 
uma repressão, por meio da qual uma tendência sádica tomou o lugar de 
uma afetuosa. É esse impulso hostil para com uma pessoa amada que é 
sujeito à repressão. Numa primeira fase do trabalho de repressão, o efeito é 
bem diferente do que será depois. De início, o êxito é completo, o conteúdo 
ideativo é rechaçado e o afeto é levado a desaparecer. Como formação 
substitutiva se verifica uma mudança do Eu, a elevação da 
conscienciosidade, que não se pode chamar exatamente de sintoma. 
(...)Mas a repressão, inicialmente boa, não se sustenta, e com a progressão 
das coisas o seu fracasso ressalta cada vez mais. A ambivalência, que 
permitiu a repressão através da formação reativa, é também o lugar onde o 
reprimido consegue retornar. O afeto desaparecido volta transformado em 
angústia social, angústia da consciência, recriminação desmedida, a ideia 
rejeitada é trocada por um substituto por deslocamento, com frequência 
deslocamento para algo menor, indiferente (FREUD, 2010, p 71-72). 

 

No primeiro momento, fase inicial da repressão, a formação do substituto não 

aponta para um sintoma. A repressão, neste primeiro momento, é inteiramente 

cercado de êxito, inicialmente em que os componentes ideacional e afetivo se 

encontram completamente afastados da consciência pela intensificação do oposto 

(formação reativa). Já em um segundo momento, a repressão perde o êxito 

originalmente conquistado na medida em que o montante afetivo volta a se 

manifestar, dessa vez na forma da ansiedade direcionada para dentro e/ou para fora 

do ego e aparecendo como censura social e/ou individual. O componente ideativo da 

pulsão encontra um substituto em idéias que representam aspectos sobre os quais 

                                                             
13 Cf. FREUD 2010g. 
14 Cf. FREUD 2010h. 



31 
 

essa ansiedade social, moral e autocensura recaem. E, assim como nas outras 

psiconeuroses, a formação de substitutos pode se mostrar bastante diversificada e 

onerosa, consumindo grande parte da energia psíquica na tentativa de evitar ou 

diminuir a ansiedade. São observadas, em grande número, ações ritualísticas e 

fórmulas linguísticas cuja característica mais marcante é repetição exaustiva. 

 

1.4 A primeira tópica freudiana: a comunicação entre os sistemas Ics, Cs e Pcs 

  

No artigo de 1915, intitulado O Inconsciente (das Unbewusste, unbewusst15), 

Freud irá retomar a tarefa de explicitar, o mais completamente possível, a ideia de 

que não é possível compreender de maneira satisfatória o funcionamento psíquico 

sem se comprometer desde o início com a suposição de que é nos elementos e 

processos psíquicos que escapam, total ou parcialmente, ao âmbito da consciência 

que podemos e devemos buscar as suficientes justificativas causais e o necessário 

modelo explicativo para os fenômenos psicológicos normais e patológicos. 

 O contexto em que o artigo aparece indica um momento crítico no 

desenvolvimento do arcabouço teórico que sustenta sua psicologia. Freud entendeu 

que não seria possível colocar fim às inúmeras lacunas observadas no seio da teoria 

e, por conseguinte, não seria possível levar sua psicologia ao nível explicativo por 

ele pretendido, sem que fosse empreendido esse esforço imediato no sentido de 

obter uma maior precisão conceitual do inconsciente. Ainda assim, talvez o maior 

mérito de O Inconsciente não esteja tanto na conquista definitiva da precisão 

conceitual pretendida, mas sim, como veremos mais adiante, em ter permitido a 

Freud uma oportunidade de reflexão tal que possibilitou a recondução de seu 

modelo psíquico por um caminho absolutamente revitalizador. 

 A análise anterior do processo de formação de substitutos nos permite agora 

colocar um questionamento crucial para uma compreensão mais clara do que seja o 

inconsciente: seria o inconsciente aquilo que passou pelo processo de repressão, e 

portanto, seria reduzido ao reprimido? Ou o Inconsciente seria algo anterior aquilo 

que passou pelo processo de repressão e, por isso, mais amplo, ultrapassando as 

fronteiras do recalcado? Imediatamente, Freud nos alerta de que o inconsciente não 

pode ser reduzido ao recalcado, dado que, além de ser constituído pela relação do 

                                                             
15 Cf. LAPLANCHE, PONTALIS. 1970 



32 
 

sujeito (Eu) com o mundo externo, abarca também aquilo que está presente no 

indivíduo desde antes dessa relação se estabelecer, portanto, desde antes do 

conflito entre o Eu e a pulsão, pois “Tudo que é reprimido tem de permanecer 

inconsciente, mas constatemos logo de início que o reprimido não cobre tudo que é 

inconsciente. O inconsciente tem o âmbito maior; o reprimido é uma parte do 

inconsciente.” (FREUD, p. 100, 2010d).Tendo em vista que não se pode rejeitar a 

suposição do inconsciente, dadas as inúmeras lacunas da consciência e dados os 

riscos de uma fisiologia psicológica (paralelismo psicofísico), Freud considera que há 

atos psíquicos puramente inconscientes; atos que ressignificariam de maneira muito 

mais precisa aqueles outros como os sonhos, as parapraxias, assim como as 

diversas formas de psicopatologias. 

Na primeira tópica de sua teoria, Freud buscou se aprofundar no estudo do 

que acarretava os ataques histéricos e seus sintomas, sustentando, por meio da 

observação clínica, que os histéricos não tinham consciência das causas dos 

ataques, o que o levou a constatar que o fator determinante dos sintomas – que não 

possuem raiz no corpo – estaria no inconsciente como uma representação 

“escondida”, que não se manifestava na consciência. Desse modo, o paciente era 

incapaz de recordá-la, mas que, dependendo das circunstâncias, podem se tornar 

conscientes. Uma questão que se coloca então é: como uma ideia, estando no 

inconsciente poderia ter a capacidade de se tornar consciente, ou seja, ser pré-

consciente? Veremos mais adiante as hipóteses sustentadas por Freud para explicar 

como se daria esse processo de conscientização de uma ideia. 

Para evitar a ambiguidade no emprego das palavras consciente e 

inconsciente, em certos momentos usadas em um sentido descritivo e, outras vezes, 

em sentido sistemático, Freud faz uso das siglas Cs e Ics para se referir 

exclusivamente ao sentido sistemático. E estabelecida esta distinção, já é possível 

apresentar o sistema Ics discriminando suas características próprias, tais como: 

processo psíquico primário, no qual a energia circula livremente de uma 

representação para outra (deslocamento e condensação); é governado pelo 

princípio de prazer; ausência de contradição; atemporalidade psíquica; substituição 

da realidade externa pela interna. O sistema Cs se caracterizaria pelo processo 

secundário, pelo investimento mais estável das representações, por ser governado 

pelo princípio da realidade e, por isso, é obrigado a desviar e adiar a busca pela 

satisfação, pela consideração da ordem do tempo e pela importância concedida à 



33 
 

negação (contradição). E posto esta sucinta apresentação dos sistemas Cs e Ics, 

podemos passar a considerar os possíveis desdobramentos do mecanismo da 

repressão segundo o viés interpretativo das hipóteses topográfica e funcional. 

 

1.5 Os pontos de vista topográfico e dinâmico/funcional 

 

Na hipótese topográfica, que assume uma descrição do psíquico que nada 

tem a ver com localização anatômica, a conscientização de uma ideia pertencente a 

Ics redundaria na geração de um novo registro em Cs, o que indica uma dupla 

inscrição, ocorrendo uma nova inscrição da representação paralelamente à inscrição 

original que continua existindo. Podemos compreender então que a hipótese 

topográfica se mostra mais maleável, dada a facilidade com que a força imagética 

da metáfora espacial é capaz de descrever um processo como este. No entanto, na 

observação clínica, Freud observou suas óbvias limitações, pois desde o início ficou 

bastante patente para ele que só através do “desvencilhamento adequado do 

processo de repressão é que a representação psíquica poderia ser resgatada do Ics 

passando, então, a poder habitar o sistema Cs e, deste modo, pondo fim ao sintoma 

através da descarga adequada de afeto” (SANTOS; SILVA, 2015, p. 181) 

Não obstante a plasticidade da hipótese topográfica, esta acaba cedendo 

rapidamente lugar, sem ser completamente excluída, à hipótese funcional: 

 

Na hipótese funcional a distinção e a comunicação entre os sistemas Cs e 
Ics se dão por meio de uma mudança no estado e na dinâmica da 
representação. Essa mudança se refere à retirada ou ao acréscimo de 
investimento Cs ou Ics da representação. Considera-se agora o acréscimo 
de investimento Cs, e não a criação nele de um segundo registro, para que 
ocorra a conscientização da representação. O inverso disso, o 
desinvestimento Cs de uma representação traria, como consequencia, o 
seu afastamento da consciência. Assim, na repressão propriamente dita, a 
pós-repressão, é o investimento Cs (ou Pcs), que é retirado da 
representação, enquanto que na repressão primária não se verificaria tal 
retirada, pois nela nunca houve investimento a partir de Cs (SANTOS; 
SILVA, 2015, p. 181-182). 

 

De um ponto de vista ontológico, o do ser inconsciente, o problema sofreu um 

simples deslocamento de um âmbito teórico para outro. Contudo, para a teoria nela 

mesma, essa alteração implica em consequências importantes, genericamente 

expressas na forma de uma reconfiguração terminológica que permitirá uma ampla 



34 
 

reestruturação teórica do funcionamento do psíquico, culminando numa melhor 

demarcação do que até agora foi denominado como consciente e inconsciente. 

 

1.6 O conceito de contrainvestimento e o ponto de vista econômico 

 

Antes de chegar a essa ampla reestruturação de sua teoria, Freud observa 

que anova maneira de entender e falar sobre o processo de repressão (segundo a 

hipótese funcional) é ainda insuficiente, uma vez que não responde a duas questões 

fundamentais,“1) Por que a ideia que foi afastada da consciência através da retirada 

de investimento (Besetzung) Cs, não buscaria agora adentrar no Cs, agora por meio 

de investimento Cs? 2) O que dizer daquelas ideias originariamente Ics que, 

portanto, nunca tiveram investimento originário de Cs, de que maneira poderiam elas 

serem explicadas por meio do processo de repressão, uma vez que este mecanismo 

foi agora expresso por meio da simples atuação de investimentos? 

É diante dessa problemática que Freud introduz a noção de 

contrainvestimento (Gegenbesetzung). Sua função é a de, em primeiro lugar, não 

permitir o avanço das representações munidas de investimento a partir de Ics, 

atuando como uma espécie de barreira e impedindo que o investimento Ics produza 

a conscientização de uma representação incompatível com Cs. Em segundo lugar, 

essa explicação adicional da repressão, como contrainvestimento, funcionará 

também para aquelas ideias que nunca receberam cargas a partir de Cs, uma vez 

que a repressão passa a ser entendida também como uma força que mantém 

constantemente longe de Cs o primitivamente reprimido.  

 

É ele (o contrainvestimento) que representa o gasto permanente de uma 
repressão primordial, mas que também garante a permanência dela. O 
contrainvestimento é o único mecanismo da repressão primordial. Na 
repressão propriamente dita (a “pós-repressão”) sobrevém a subtração do 
investimento Pcs. É bem possível que precisamente o investimento retirado 
à ideia seja aplicado no contrainvestimento (FREUD, 2010c, p. 120). 

 

Agora é possível entender como a hipótese funcional é capaz de dar conta, 

simultaneamente, tanto daquilo que passou pelo processo de repressão (a pós-

repressão), como daquilo que é chamado de o originalmente reprimido. No que 

tange a este último, o contrainvestimento é o único mecanismo atuante; no caso do 



35 
 

propriamente reprimido (o recalcado), encontramos atuando, simultaneamente, tanto 

o contrainvestimento como a retirada de investimento Cs 

A hipótese funcional permite ainda um ganho teórico adicional que se 
manifesta de um ponto de vista econômico, a saber: o investimento Cs 
retirado da representação, pela pós-repressão (o recalque) poderia justificar 
economicamente a origem do contrainvestimento para esta mesma ideia, 
assim como para o contrainvestimento e outras ideias recalcadas ou mesmo 
para o contrainvestimento do primitivamente reprimido. Seja como for, isso 
significa que, de um ponto de vista econômico, o processo de repressão 
sempre envolve um dispêndio energético, seja para a efetuação do recalque 
seja para a manutenção do primitivamente reprimido, que necessita ser 
justificado quanto a sua origem. A implicação psicológica disso é que esse 
fator quantitativo deve ser avaliado no que tange ao lucro ou prejuízo do 
processo de repressão; isto é, o aspecto econômico deve ser sempre 
considerado no que diz respeito a obtenção do prazer ou no afastamento do 
desprazer, assim como para a determinação dos processos normais e 
patológicos (SANTOS; SILVA, 2015, p. 183). 

 

No ponto de vista dinâmico, a ênfase explicativa havia sido depositada no 

poder de atuação dos processos psíquicos, sua atividade, seus movimentos, suas 

relações, sua força de manifestação. Já em relação ao topográfico, a ênfase se 

encontrava na distinção qualitativa dos sistemas que comporiam o psíquico segundo 

um tipo de analogia espacial. Agora, no ponto de vista designado como econômico, 

o foco da explicação dos processos psíquicos se projeta sobre as considerações 

puramente quantitativas que sobre eles podem ser delineadas, isolando-os segundo 

este fator específico que, ao lado do dinâmico e do topográfico, encerrariam a 

totalidade de uma compreensão mais profunda e fundamental do psíquico. 

 

1.7 Introdução da análise sobre as fantasias e as psiconeuroses 

 

Podemos agora nos concentrar na forma como é abordada por Freud as 

relações ou, como ele denomina, a comunicação entre Ics e Cs. Neste sentido, 

sustenta que não devemos limitar esta comunicação àquilo que conhecemos como 

repressão. De fato, se a repressão fosse a única relação existente entre Cs e Ics, 

esta se limitaria a ser classificada como uma espécie de depósito de 

representações. Sendo assim, haja vista a hipótese dinâmica, por meio da qual se 

assume a influência de Ics sobre Cs, é necessário pensar que a comunicação entre 

Ics e Cs deve funcionar nos dois sentidos.  

Diante dos chamados derivados de Ics, fica claro para Freud que uma 

investigação profunda da vida anímica deve sempre tentar ultrapassar os problemas 



36 
 

surgidos de uma descrição meramente teórica, ou esquemática, dos sistemas 

psíquicos. E, segundo ele, isto só é possível por meio da introdução, no interior da 

teoria, daqueles dados empiricamente obtidos. Na verdade, o que Ele nos diz é que 

não pode ainda se comprometer com sua própria teoria do modo como ela foi até 

agora apresentada, uma vez que ainda restam dados empíricos que necessitam ser 

devidamente assimilados por ela. Esta observação, que pode ser avaliada como um 

mero registro metodológico de sua pesquisa é, na verdade, a preparação para o 

anúncio de uma relativização de sua teoria; relativização que se materializa com a 

introdução de um grupo psíquico específico denominado de fantasia.  

As fantasias possuiriam uma natureza mista, compartilhando das 

propriedades Ics e Cs simultaneamente. Se, por um lado, as fantasias apresentam 

alto grau de sofisticação e organização, revelando a atuação do pensar (processo 

secundário), o que denunciaria a influência de Cs sobre elas, por outro lado esse 

grupo psíquico insiste em permanecer às margens da consciência, trazendo consigo 

uma força pulsional libidinal e traços de processo primário (condensação e 

deslocamento), ainda que não na mesma intensidade que nos sonhos e sintomas. 

Essa natureza mista das fantasias que, de início, pode se apresentar como uma 

dificuldade e uma relativização da teoria, uma vez que torna mais difusa e ambígua 

as fronteiras entre Ics e Cs, será a chave para a reconsideração do critério utilizado 

até o momento para a caracterização desses sistemas. 

No que tange à comunicação do sistema Ics com os demais, Freud é enfático 

ao afirmar que esta comunicação deve ocorrer de maneira ampla em ambos os 

sentidos, o que explicaria, em parte, a produção das fantasias. A influência das 

pulsões sobre elas não pode ser negada, contudo, na medida em que as fantasias 

são também fruto de um processo secundário, isso permitirá considerar uma 

argumentação em favor de algo que até o momento parecia extremamente 

contraditório, a saber: a afirmação de uma força pulsional inconsciente cuja origem 

não fosse o sistema Ics. 

 

A verdade é que não só o psiquicamente reprimido permanece alheio à 
consciência, mas também uma parte dos impulsos que governam nosso Eu, 
ou seja, o mais forte oposto funcional do reprimido. Na medida em que nos 
esforçamos por uma abordagem metapsicológica da psique, temos que 
aprender a nos emancipar da importância dada ao sintoma “ser/estar 
consciente” (FREUD, 2010c, p. 134). 

  



37 
 

Isto é, a origem dessa força pulsional deveria ser localizada para além do 

reprimido em sentido amplo e, no entanto, mantendo-se inconsciente. E é apenas no 

próprio Eu que uma explicação satisfatória para este inconsciente não reprimido 

poderia ser encontrada. O resultado a que Freud chega é o de que, mesmo após 

essa tentativa de demarcação conceitual, explicitando o uso descritivo e sistemático 

do termo inconsciente, não é possível manter a teoria presa a essa forma de 

delimitação teórico-terminológica, pois existiriam aspectos inconscientes no próprio 

Eu e este, por tudo o que havia sido estabelecido até então, não se coadunava com 

o predicado de ser inconsciente. Essa diluição das fronteiras entre Ics e Cs, 

permitirá a Freud se emancipar dessa sistematização, principalmente por meio de 

uma reelaboração terminológica que assimilará os ganhos teóricos concentrados em 

O inconsciente (1915). 

Assim, aquela descrição acima das características de Ics não poderia mais se 

coadunar completamente com os avanços obtidos, principalmente, através das 

investigações acerca do narcisismo e com a introdução das fantasias. De certo 

modo, o eu deveria comportar algum sentido do adjetivo inconsciente. Isto estava de 

acordo com a necessidade de submeter o princípio de prazer ao princípio de 

realidade. Ou seja, o inconsciente também deveria assimilar sua quota de negação. 

Mas isto só efetivaria com o abandono da antiga estrutura na qual Ics se 

apresentava como um sistema estanque. 

 

1.8 A representação (Vorstellung) como centro das investigações 

 

Na seção VII do artigo O Inconsciente (1915), Freud atenta, logo de início, 

para o fato de que uma compreensão mais abrangente do que seja o inconsciente 

só é possível partindo de um estudo das psiconeuroses. São os estudos sobre o 

narcisismo e sobre casos de esquizofrenia que permitiram a Freud reconfigurar 

metapsicologicamente a sua concepção de inconsciente. 

Diante de alguns casos de esquizofrenia (dementia praecox), Freud nota uma 

aparente desorganização linguística desses indivíduos, acarretando numa aparente 

ausência de sentido de suas expressões verbais; Freud atribui essa aparente 

ausência de sentido ao fato de que o esquizofrênico realiza uma substituição da 

realidade externa pela interna. Baseando-se na oposição entre o Eu e o objeto, 

Freud identifica nestes casos um franco investimento da libido no Eu, caracterizando 



38 
 

aquilo que denominou uma regressão ao estágio narcísico que, no caso da 

esquizofrenia, remete à sua fase primária. Logo, a formação substitutiva nestes 

casosnão ocorre do mesmo modo como nas neuroses de transferência, dado que 

nessas a libido encontra-se investindo também alguma representação de objeto.  

Assim, Freud é capaz de estabelecer uma dissociação na representação do 

objeto em representação da coisa (Sachvorstellung ou Dingvorstellung) e 

representação da palavra (Wortvorstellung). A representação consciente do objeto 

consistiria, portanto, na representação da palavra em associação com a 

representação da coisa. Já a representação inconsciente do objeto ficaria restrita à 

representação da coisa tomada isoladamente. O inconsciente e, portanto, o 

recalcado (o propriamente reprimido)16 deve ser entendido, a partir de agora, como a 

renúncia da associação entre a palavra e a coisa: 

Agora o que poderíamos chamar de representação consciente do objeto se 
decompõe para nós em representação da palavra e em representação da 
coisa, que consiste no investimento, se não das imagens mnemônicas 
diretas das coisas, ao menos de traços mnemônicos mais distantes e delas 
derivados. Acreditamos saber agora como uma representação consciente 
se distingue de uma inconsciente. As duas não são, como achávamos, 
diferentes registros do mesmo conteúdo em diferentes locais psíquicos, e 
tampouco diferentes condições funcionais de investimento no mesmo local 
— a representação consciente abrange a representação da coisa mais a da 
palavra correspondente, e a inconsciente é apenas a representação da 
coisa (FREUD, 2010c, p. 146). 

 

Nas duas hipóteses anteriores (topográfica e econômica), o foco investigativo 

sobre o estatuto da representação não estava propriamente nelas, mas numa 

determinada compreensão sistêmica do psíquico; na primeira, a topográfica, 

atribuía-se o estatuto consciente ou inconsciente à localização da representação, na 

segunda, à origem do investimento, fosse ele oriundo de Ics ou de Cs (Pcs). A 

mudança que verificamos agora consiste basicamente num abandono parcial dessa 

concepção sistêmica. A representação se torna o centro das investigações. Essa 

mudança consiste, portanto, neste abandono parcial do ponto de vista topográfico e 

econômico em prol de um modelo que já estava presente desde 1891 na sua 

monografia sobre a afasia, perpassando pelo Projeto de uma psicologia científica 

(1895) e pela Interpretação dos sonhos (1900). 

                                                             
16 Nesse ponto fizemos referência ao inconsciente no sentido do primeiro movimento da repressão, 
que é o reprimido primordial. Mas, como sabemos, o inconsciente não se limita ao reprimido 
primordial. 



39 
 

Na nova hipótese explicativa baseada no modelo da fala, concebida desde os 

escritos pré-psicanalíticos, leva em consideração a distinção entre representação da 

palavra e representação da coisa. Esse novo modelo explicativo permite considerar 

a existência de processos inconscientes sem o custo teórico decorrente do apelo 

anterior a uma determinada concepção sistêmica, trazendo como benefício a 

dissolução das numerosas dificuldades a ela atrelada. Antes, o processo secundário 

estava restrito à consciência, agora se torna possível falar em processos 

secundários inconscientes, o que já aponta para aquilo que é consolidado em O Eu 

e o Id (1923). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

CAPÍTULO II: AS REFORMULAÇÕES E O SURGIMENTO DA SEGUNDA TÓPICA 

 

No capítulo anterior tivemos a oportunidade de apreciar o quanto o conceito 

de inconsciente foi, a um só tempo, ganhando especificidade teórica e se 

relativizando ao longo do desenvolvimento da psicologia freudiana, como também 

delineamos a sua influência nos processos psíquicos ditos normais e patológicos. Os 

aperfeiçoamentos propostos por Freud em sua concepção da primeira tópica 

acabaram por culminar e encaminhá-lo para uma nova divisão do aparelho psíquico, 

a segunda tópica. Esta constitui a sua última e mais sofisticada modelização do 

mental. Com a posterior sofisticação estrutural apresentada em O Eu e o Id (2011), 

encontramos uma compreensão mais ampla e consistente do psiquismo, segundo a 

ordem dos dados produzidos pelas observações. 

Antes de analisarmos os avanços obtidos pelas concepções da segunda 

tópica, retornaremos às compreensões sobre a noção de aparelho psíquico e sobre 

o Eu do Projeto de uma psicologia científica de 1895, visando entender como as 

noções de aparelho psíquico e Eu ganham novas nuances na segunda tópica, 

perpassando o texto Introdução ao Narcisismo de 1914, que nos direcionará à 

mudança de foco explicativo resultante da descoberta de que o Eu possui aspectos 

de ordem inconsciente. 

O texto pré-psicanalítico Projeto de uma psicologia científica e as noções ali 

presentes, como as de processo primário e processo secundário, são cruciais para 

compreendermos os primeiros delineamentos da teoria dos sonhos, delineamentos 

estes que serão consolidados em A interpretação dos sonhos (1900). Veremos que, 

o discurso neurológico expresso no Projeto, acaba cedendo o lugar para a 

decifração dos sentidos dos sonhos com a instauração do discurso psicanalítico, o 

qual definirá que a força do inconsciente advém sobretudo do estudo sobre os 

sonhos. 

Ao adentrarmos na segunda tópica analisaremos como se dá a interação 

entre as instâncias psíquicas Id, Eu e Supereu, seus desdobramentos e avanços em 

relação à primeira tópica, o que nos encaminhará ao problema que abordaremos no 

terceiro capítulo sobre a interferência do inconsciente na moralidade e a questão do 

mal-estar na cultura decorrente de tal interferência. Abordaremos também o poder 

explicativo da nova divisão do aparelho psíquico em relação ao dualismo pulsional 



41 
 

apresentado em Além do princípio do prazer (2010), no qual Freud foi capaz de 

defender a oposição entre as pulsões de vida e as pulsões de morte.  

2.1. O aparelho psíquico de 1895 

  

O aparelho psíquico freudiano no Projeto17 é formado por neurônios que se 

dividem de acordo com sua função específica, sendo denominado de “sistema Φ” 

aquele que tem ligação direta com a sensação. Já “ψ” é o sistema de neurônios 

responsável pelo registro da memória e que recebe estímulos tanto de Φ como do 

interior do corpo. Como exemplo desses estímulos endógenos temos a fome que, 

segundo Freud, significa um acúmulo de tensão endógena que inevitavelmente 

adentrará no sistema ψ, promovendo ali um aporte energético que será 

necessariamente sentido como desprazer, uma vez que alterou o estado anterior 

considerado de equilíbrio, ou de indiferença. Somente com uma ação (a ação 

específica) que modifique as condições ambientais (a aproximação do alimento), 

haverá a oportunidade da descarga dessa tensão, que então será sentida como 

prazerosa. 

 Freud sustenta que quando as “Q’s” (quantidades) endógenas ocupam 

neurônios ψ, rompendo a resistência das barreiras de contato, que são entendidas 

como um protoplasma indiferenciado cuja existência tem o efeito de dificultar a 

passagem das Q’s, o aumento da tensão em ψ demanda uma descarga para que 

haja o retorno ao estado de equilíbrio de tensão. Como ψ tem ligação com o lado 

motor, a ação pode ser realizada de forma imediata (ação reflexa) diante de acúmulo 

de tensão, o exemplo dos gritos e do choro de uma criança ao sentir fome que, de 

certa forma, já representa certa diminuição do estímulo, porém ψ continua a receber 

estímulos endógenos. 

 No caso da criança que, de início, é incapaz de sozinha realizar a ação que 

põe fim ao estímulo endógeno (aproximação do alimento), é necessário que um 

adulto prestativo possa interpretar o choro da criança como um “alarme” de que ela 

sente fome e, com isso, possa colocar o objeto de desejo (alimento) na posição 

adequada, suprindo assim a sua carência. Sendo então, a vivência de satisfação o 

registro em ψ de todo o circuito ativado, desde o momento que se dá o estado inicial 

                                                             
17 A partir desse parágrafo usaremos a palavra “Projeto” para nos referir ao Projeto de uma psicologia 
científica (1895). 



42 
 

de carência até a queda da tensão, passando pelo registro mnêmico da imagem de 

desejo que (mãe-alimento), todos estes registros sendo acompanhados pelos 

respectivos da série prazer-desprazer. 

 Na segunda vivência fundamental, a vivência de dor, são as Q’s exógenas 

que atingem Φ de maneira muito intensa ao ultrapassarem os limites biológicos dos 

nossos órgãos sensoriais. Como resultado temos, novamente, o aumento da tensão 

em ψ, sentido como desprazeroso (a dor). Ψ guarda um registro mnêmico do objeto 

que provocou o aumento repentino da tensão (objeto hostil). Novamente, a descarga 

reflexa da tensão terá lugar (processo primário) pelo lado motor. O circuito completo 

é constituído, então, pelo registro da imagem do objeto hostil, de registro da 

descarga motora e da série prazer-desprazer de cada etapa. 

 Quando da ativação, em um segundo momento, de parte do circuito de dor ou 

de desejo, em estado prévio de tensão do aparelho, o resultado será a ativação de 

todo o circuito o que, segundo Freud, implica na ativação das imagens do objeto ou 

do objeto hostil. Nos dois casos temos como resultado a alucinação, cujas 

consequências são de frustração e desamparo do organismo. O resultado biológico 

da alucinação é sempre negativo, pois implica em um afastamento do indivíduo com 

os objetos circundantes reais, este afastamento tem como resultado uma ineficiência 

biológica. 

 

2.2 O Eu do Projeto de 1895 

 

 O Eu é descrito por Freud no Projeto como um agrupamento de neurônios 

constantemente ocupados. A origem do Eu pode ser explicada, segundo Freud, pelo 

fato dos estímulos endógenos ocuparem sempre um mesmo conjunto de neurônios 

em Ψ, quando o organismo se encontra em estado de carência. Assim, este 

conjunto de neurônios apresentaria uma facilitação maior em suas barreiras de 

contato, formando um sistema constantemente ocupado em Ψ. Essa ocupação 

constante do Eu no interior de Ψ apresentaria uma parte permanente e uma variável 

dependendo do estado de ocupação de Ψ 

 

É para impedir o desprazer decorrente dessa confusão que uma 
formação do sistema Ψ se diferencia e passa a desempenhar a 
função de inibição do desejo quando se trata de um objeto alucinado. 
Essa formação é chamada por Freud de ego. O ego é, portanto, uma 
formação do sistema Ψ e não do sistema ω. Seu objetivo 



43 
 

fundamental é dificultar as passagens de Q que originalmente foram 
acompanhadas de satisfação ou de dor (GARCIA-ROZA, 2009, p. 
56). 

  

Desse modo, a missão mais fundamental do Eu é atuar como um inibidor de 

processos psíquicos primários. Essa inibição terá como resultado um processo 

psíquico secundário; isto é, aquele processo que se dá por influência de uma 

inibição do Eu. Em outras palavras, um processo psíquico secundário é aquele que 

ocorre quando existe um Eu atuante no sentido de inibir o processo psíquico 

primário, ou seja, no sentido de inibir descargas motoras reflexas. Como 

consequência, a importância biológica do Eu é a de, justamente, impedir a 

alucinação, evitando assim o estado de frustração e desamparo do organismo por 

ativação reflexa dos neurônios motores. O Eu do Projeto é, portanto, o guardião 

psíquico da vida.  

 É importante ressaltar que o Eu no Projeto não deve ser entendido como 

sujeito da percepção, pois não é ele quem permite o acesso à realidade e sim o 

sistema perceptivo formado pelos neurônios ω: 

 

Portanto, não se trata do ego entendido como sujeito, como indivíduo ou 
como a totalidade do aparelho psíquico, mas como uma parte do sistema Ψ 
que possui uma função essencialmente inibidora. Sua função é impedir que 
o investimento da imagem mnêmica do primeiro objeto satisfatório se faça, 
isto é, evitar a alucinação e a consequente decepção (GARCIA-ROZA, 
2009, p. 56), 

 

Como veremos mais adiante, o Eu da segunda tópica, ao contrário do Eu no 

Projeto, é aquele que permite o acesso à realidade externa, sendo, portanto, sujeito 

da percepção. 

 O trabalho de inibidor que é feito pelo Eu no Projeto, evitando alucinações e 

desprazer, direcionou Freud a realizar a distinção entre processo primário e 

processo secundário, que são os dois modos de circulação da energia psíquica, 

contribuição que foi de suma importância no aprofundamento do estudo dos sonhos 

em A interpretação dos sonhos 

 

2.3 Distinção entre processo primário e processo secundário 

  

 Do ponto de vista econômico, por processo primário Freud entende uma 

energia psíquica que circula livremente, na qual a descarga é imediata. Por processo 



44 
 

secundário, entende uma energia psíquica ligada, a qual tem a descarga retardada 

ou controlada pela fuga do estímulo, sendo esse o trabalho do pensamento, do 

raciocínio. Desse modo, podemos compreender que o processo primário é da ordem 

do inconsciente, enquanto que o processo secundário é da ordem do pré-

consciente/consciente. 

 Do ponto de vista da genética, o processo secundário é o resultado da 

transformação a partir do processo primário ao longo do desenvolvimento do 

aparelho psíquico. Tais processos são, pois, duas etapas que fazem a diferenciação 

do psíquico que, em sua formação original, não eram distintas. Com as vivências de 

dor e de satisfação e os traços mnêmicos deixados por tais experiências, juntamente 

com ao trabalho inibidor do Eu constantemente ocupado em Ψ para evitar o 

desprazer advindo a alucinação do objeto de satisfação, ocorre a diferenciação entre 

processo primário e processo secundário no aparelho psíquico. 

 Vale ressaltar que essa constante ocupação, esse acúmulo de ‘Q’ no Eu ao 

ser descarregada, proporciona o sono; nessa situação, há uma redução da ‘Q’, 

diminuindo as necessidades orgânicas, permanecendo, por hora, em estado de 

Inércia 

É a reserva de Q acumulada no ego que, ao ser descarregada, possibilita o 
sono. A condição prévia dos processos psíquicos primá- 
rios é, pois, a descarga do ego. Durante o estado de sono, a catexização de 
Ψ a partir de Φ é extremamente reduzida, já que boa parte do contato 
com os estímulos externos não se faz. No entanto, durante o sono há 
a ocorrência de um processo em Ψ ao qual Freud dedica especial 
atenção: é o sonho (GARCIA-ROZA, 2009, p. 58). 

 

 A descoberta da ocorrência desse processo psíquico denominado sonho foi 

fundamental para que Freud pudesse sustentar que o processo primário ocorre nele, 

assim como nos sintomas, de maneira privilegiada. 

 O que é postulado no Projeto é, em grande parte, retomado em A 

interpretação dos sonhos. No entanto, com a instauração do trabalho de 

interpretação da psicanálise, ao invés de tratar a questão do sonho numa linguagem 

médico-neurológica, Freud busca trabalhar na decifração do sonho, sendo este uma 

via de acesso ao Inconsciente. 

 

2.4 A interpretação dos sonhos (1900) 

 



45 
 

 Do ponto de vista metapsicológico, a obra A interpretação dos sonhos, 

especialmente o capítulo VII, retoma a noção de aparelho psíquico apresentada no 

Projeto de 1895. No entanto, algumas diferenças foram fundamentais para a 

transformação no interior da teoria da mente de Freud: ao invés de supor, segundo 

um discurso de ordem anatômico-fisiológico, uma energia que percorre os neurônios 

do aparelho psíquico, a tópica sustentada pela Interpretação dos sonhos busca focar 

e entender a maneira segundo a qual o desejo é distribuído nos lugares psíquicos, 

que não são localizações cerebrais, do aparelho (Ics, Pcs e Cs) e suas relações18. 

 Nessa tópica, o aparelho psíquico dividido em sistemas tem seu 

funcionamento marcado pelo conflito, dado as ideias que cada sistema possui e 

seus objetivos diversos. Desse modo, dentro do contexto da primeira tópica, a 

concepção sistemática do aparelho psíquico não se separa da concepção dinâmica 

de como o Ics, Pcs e Cs se relacionam. Desse modo: 

O aparelho psíquico é, portanto, formado por sistemas cujas 
posições relativas se mantêm constantes de modo a permitirem um 
fluxo orientado num determinado sentido. O que importa não são, 
pois, os lugares ocupados por esses sistemas, mas a posição relativa 
que cada um mantém com os demais. O conjunto dos sistemas tem 
um sentido ou direção, isto é, nossa atividade psíquica inicia-se a 
partir de estímulos (internos ou externos) e termina numa descarga 
motora (GARCIA-ROZA, 2009, p. 78). 

  

Posto isso, podemos compreender que, no primeiro esboço do aparelho 

psíquico, o estímulo vem pelo sistema perceptivo e percorre o aparelho em busca de 

um fim (descarga motora) através do sistema motor. Todavia, as percepções deixam 

traços de memória na extremidade sensorial. Nesse primeiro esboço, o sistema 

perceptivo não poderia desempenhar, ao mesmo tempo, as funções de percepção e 

memória. Assim, Freud introduz num segundo esboço, a compreensão de que entre 

um extremo (sistema perceptivo) e o outro (sistema motor) permanecem certos 

traços das percepções recebidas pelo aparelho psíquico, os denominando de traços 

mnêmicos, os quais estariam a serviço da memória, fazendo, desse modo, uma 

distinção entre a parte responsável pela recepção dos estímulos e a responsável 

pelo armazenamento dos traços mnêmicos. 

                                                             
18 Como vimos no capítulo anterior, no Ensaio de metapsicologia O Inconsciente de 1915, Freud 

consolida a primeira tópica do aparelho psíquico em Ics, Pcs e Cs. Nesse ensaio de 1915, Freud 
rompe definitivamente com a concepção posta no Projeto, abandonando o discurso mecânico-
biológico. 



46 
 

 No entanto, o segundo esboço do aparelho psíquico ainda se mostrava 

insuficiente na medida em que Freud localizara, com a noção de Elaboração onírica, 

- sendo esta o trabalho que deforma/transforma o material do sonho -, uma instância 

crítica que evita a chegada de certas lembranças longínquas, permanecendo, assim, 

inconscientes. Tal instância crítica, a pré-consciente, localizada na extremidade 

motora do aparelho é responsável por nossas ações voluntárias e conscientes, 

sendo a consciência, pois, a instância criticada19: 

Descreveremos o último dos sistemas situados na extremidade motora 
como o “pré-consciente”, para indicar que os processos excitatórios nele 
ocorridos podem penetrar na consciência sem maiores empecilhos, desde 
que certas condições sejam satisfeitas: por exemplo, que eles atinjam certo 
grau de intensidade, que a função que só se pode descrever como 
“atenção” esteja distribuída de uma maneira dada, etc. Este é, ao mesmo 
tempo, o sistema que detém a chave do movimento voluntário. 
Descreveremos o sistema que está por trás dele como “o inconsciente”, pois 
este não tem acesso à consciência senão através do pré-consciente, e seu 
processo excitatório é obrigado a submeter-se a modificações ao passar por 
ele (FREUD, 2001, p. 462 – grifos do autor). 

  

Nesse patamar do desenvolvimento teórico, ocorre algo de fundamental 

importância: a noção de Inconsciente passa a designar um sistema que forma o 

aparelho psíquico, deixando de ser apenas uma noção descritiva. 

É no inconsciente enquanto sistema que Freud localiza os sonhos. Estes são, 

pois, atividades psíquicas que possuem sentido e as forças que estão em jogo para 

que eles se formem são os desejos. Nessa medida, a hipótese central de Freud é 

que os sonhos, ainda que desagradáveis, são realizações de desejo, pois o que é 

prazeroso para um sistema (Ics) pode não ser prazeroso para outro (Pcs/Cs), desejo 

este que se inscreve no campo da representação, sendo uma ideia investida de 

carga afetiva da pulsão, como vimos no ensaio metapscológico Os instintos e seus 

destinos (1915). Tais realizações são disfarçadas, dado que o desejo é distorcido 

pelo trabalho da censura. Assim, no processo do sono, no qual há uma redução do 

trabalho da censura, tal desejo inconsciente une-se aos pensamentos elaborados 

pelos sistemas Pcs/Cs como modo de buscar acesso à consciência, no intuito de 

investir novamente os traços de memória da experiência outrora vivida. Tal 

movimento de retorno ou reativação de registros mnêmicos é chamado de 

regressão. 

                                                             
19 É importante destacar que, nesse momento de sua construção teórica do aparelho mental Freud 
não falava em supereu, instância crítica elaborada na segunda tópica em O eu e o id (1923) 

  



47 
 

Essa tentativa de retorno às vivências infantis por via do sistema perceptivo 

elaborada pelo sonho nos remete às compreensões dos sintomas neuróticos, tidos 

como traços de memória infantis que são reinvestidos e que, pela falha no processo 

de repressão, e acabam atuando como retorno do reprimido20. 

No desenvolvimento da segunda tópica, veremos como o trabalho de 

policiamento do desejo é realizado pela instância moralizante chamada supereu, a 

qual busca domesticar a força pulsional proveniente do Id. 

 

2.5 A segunda tópica: Id, Eu e Supereu 

 

Segundo a investigação realizada por Freud em O Eu e o Id, especificamente 

na seção II, o eu caracteriza-se como aquilo que possui uma relação direta com a 

percepção (Pcpt.), desenvolvendo-se a partir desse sistema que constitui o seu 

núcleo, mantendo, assim, uma via de acesso direto com o mundo externo. Isto 

coloca o Eu sob a égide do princípio de realidade. 

Neste sentido, a parte mais superficial do eu, aquela mais em contato com a 

percepção, é a que mais facilmente se atribui a propriedade de ser consciente, dado 

o grande investimento externo à qual está submetida. Estamos conscientes daquilo 

que percebemos imediatamente; no entanto, ainda devemos considerar a situação 

em que a realidade não está dada na percepção, isto é, na qual não há um forte 

investimento externo agindo sobre a percepção. É o caso então de considerar a 

existência de representações que não estão imediatamente acessíveis à 

consciência; de tal modo que essas representações estariam sujeitas ao processo 

de elaboração secundária, o pensamento, de maneira independente da consciência, 

indicando que partes do eu poderiam ser tratadas como não conscientes, sendo este 

o caso do sistema Pcs, no qual anteriormente localizamos as fantasias.  

 Já o id é descrito como a instância que abarca as pulsões, sendo ele a parte 

mais nuclear do aparelho psíquico e, portanto, mais afastado da consciência. Isto, 

por sua vez, o remete diretamente ao princípio de prazer 

O id é a parte inacessível do nosso psiquismo e suas características são 
descritas como opostas às do ego. Apesar de topologicamente o ego não se 
achar nitidamente separado do id, pois uma parte dele está fundida com o 
id, funcionalmente eles são bem distintos. Em um de seus extremos, o id 
está aberto às influências somáticas e em seu interior abriga representantes 
pulsionais que buscam satisfação, regulados exclusivamente pelo princípio 
do prazer. No id não há negação, obediência à não contradição, vontade 

                                                             
20 Cf. FREUD, 2010c. 



48 
 

coletiva, juízo de valor, bem, mal, moralidade, assim como também não há 
temporalidade (GARCIA-ROZA, 2009, p. 207). 

 

Posto isto, podemos compreender que a relação que se estabelece entre o eu 

e o id é expressa na forma de um jogo de forças entre os princípios de realidade e 

de prazer, no qual a satisfação continua sendo a meta, ainda que muitas vezes esta 

deva ser adiada por influência do princípio de realidade. O id exerce o seu papel, 

pressionando o eu, por meio das pulsões, obediente ao princípio de prazer. Por sua 

vez, partes do ego possuem o papel de regular as pulsões do id, obedecendo, dessa 

maneira, ao princípio de realidade. Assim, o princípio de realidade não é pura e 

simplesmente uma restrição do princípio de prazer, mas trabalha em consonância 

com ele. Nessa relação entre o eu (ou partes do eu) e o id, Freud revela que o eu 

age no controle das forças pulsionais presentes no id, tomando-as emprestadas dele 

próprio: 

A importância funcional do Eu se expressa no fato de que, normalmente, lhe 
é dado o controle dos acessos à motilidade. Assim, em relação ao Id ele se 
compara ao cavaleiro que deve pôr freios à força superior do cavalo, com a 
diferença de que o cavaleiro tenta fazê-lo com suas próprias forças, e o Eu, 
com forças emprestadas. Este símile pode ser levado um pouco adiante. 
Assim como o cavaleiro, a fim de não se separar do cavalo, muitas vezes 
tem de conduzi-lo aonde ele quer ir; também o Eu costuma transformar em 
ato a vontade do Id, como se fosse a sua própria (FREUD, 2011, p. 31).  

  

Após estas considerações, podemos nos perguntar: como algo se torna 

consciente sem passar pelo sistema perceptivo? E para responder essa questão 

Freud se volta para o modelo da fala, na qual os signos linguísticos são capazes de 

desempenhar o papel de substitutos das percepções. É, pois, através dos sinais da 

fala que se torna possível trazer à consciência aquilo que não se apresenta 

imediatamente via percepção do mundo externo, associando, como já fora exposto 

no capítulo anterior, a representação da coisa e a representação da palavra, a fim de 

tornar consciente a representação do objeto. 

  

2.6 O eu e o supereu 

 

Na seção III de O Eu e o Id, é sustentado que o eu não se reduz puramente 

às influências do sistema perceptivo, e que não é unicamente perante o Id que ele 

se confronta. Haveria, então, um particionamento do eu em supereu, ou Ideal do Eu, 

não diretamente ligado à consciência. Algumas considerações sobre essa 



49 
 

diferenciação no Eu já haviam sido apresentadas em Introdução ao Narcisismo 

(1914). 

 Foram os estudos sobre o narcisismo que deram, por assim dizer, o primeiro 

passo para uma investigação mais aprofundada do Eu, o que direcionou Freud a 

uma nova compreensão dos aspectos mentais do ser humano, culminando na 

chamada segunda tópica que, por sua vez, nos leva a importantes considerações 

sobre o psiquismo presente em O Eu e o Id. 

 Freud afirma que na fase oral primitiva do indivíduo o investimento objetal e a 

identificação entre o Eu e o objeto de desejo são tidos como indistinguíveis um do 

outro. De início, o Eu, que ainda não está fortalecido, por assim dizer, ao se deparar 

com os investimentos do objeto, ou se submete a eles ou irá reprimi-los 

O amor de si característico da etapa narcísica consiste em que o sujeito não 
distingue a realidade do seu ego do modelo grandioso pelo qual se 
concebe: ele é a soma de todas as perfeições sintetizadas no ego-de-
prazer. A crítica dos pais e dos educadores se encarrega de apontar as 
verdadeiras dimensões e capacidades do ego, o qual, para se consolar da 
humilhação imposta por esta lição de modéstia, elabora para si um ideal, 
como horizonte a atingir os limites do possível. Tal ideal não é mais que a 
projeção do narcisismo perdido na infância, consistindo, portanto numa 
formação de origem libidinal. Ao mesmo tempo, a distância entre as 
realizações efetivos do ego e a perfeição do modelo se torna perceptível, de 
sorte que a formação do ideal do ego se faz acompanhar da criação de uma 
instância conservadora, que critica o ego a partir dos elevados padrões 
derivados do modelo. Esta instância conservadora, que perpetua a crítica 
originalmente oriunda do mundo exterior, é o que Freud chama então de 
“consciência moral!”. A diferença entre esta concepção e as teorias 
filosóficas correntes a respeito da origem da moralidade reside no caráter 
inconsciente da ação da instância crítica, que somente em raros momentos 
aflora à superfície do aparelho mental e mediante este aflorar se faz 
consciente (MEZAN, 2013, p. 293, grifo do autor). 

  

Podemos compreender então que a formação do assim chamado caráter do 

Eu, segundo Freud, adviria de um processo de substituição de objetos amados e 

abandonados, no qual o investimento do objeto é substituído por um investimento do 

próprio Eu, por meio de sua identificação com tais objetos; ou seja, um objeto 

perdido seria introjetado, de modo que o Eu pudesse tomar seu lugar junto ao id, 

grande reservatório pulsional, na tentativa de domesticá-lo. 

 Neste sentido, tal processo de substituição ao ser analisado 

pormenorizadamente, revela que sua ocorrência é mais comum do que se 

imaginava, principalmente no início do desenvolvimento psíquico do sujeito, o que 

leva a supor que, na medida em que o Eu toma para si os investimentos objetais 

abandonados, seu caráter se formaria, então, por estes investimentos que 



50 
 

proporcionaram tal alteração. O Eu carregaria consigo o histórico de suas escolhas 

objetais. 

 Posto isto, Freud sustenta que, independentemente de como o caráter 

resistirá a toda influência dos investimentos abandonados ao longo da vida, os 

resultados das identificações mais primitivas 21 , realizadas na infância, são 

duradoras; consideração esta que já nos direciona à origem do supereu: o complexo 

de Édipo.  E por meio dele, em suas diferentes formas, Freud é capaz de descrever 

a primitiva e perene identificação do indivíduo com o par parental. 22  Assim, o 

supereu se estabelece como uma instância cuja raiz se encontraria primitivamente 

no complexo de Édipo, contudo estendendo-se e assimilando outros elementos para 

além daquelas escolhas objetais originais do indivíduo.  

 Neste sentido, o supereu não se limita a uma simples identificação e 

introjeção do objeto, é também uma recusa, uma negação, que se dá 

simultaneamente por meio dessa identificação e introjeção. Assim, é entendido 

como uma força que se coloca contrariamente a certas escolhas objetais. O supereu 

se vincula ao Eu, na medida em que apresenta certos limites para ele, restrições que 

visam a repressão do complexo de Édipo, dado que o indivíduo, na sua infância, ao 

identificar-se com o par parental, busca ser tal como este, sendo justamente nessa 

fase que se iniciam censuras e repreensões. 

Vejamos então que, em comparação ao alcance explicativo da primeira 

tópica, ocorreram algumas modificações importantes: 

Parece que, se a segunda tópica faz do ego um sistema ou uma instância, 
isso acontece em primeiro lugar porque ela procura ajustar-se às 
modalidades do conflito psíquico melhor do que a primeira teoria, acerca da 
qual se pode sistematicamente dizer que tomava como referência principal 
os diferentes tipos de funcionamento mental (processo primário e processo 
secundário). São as partes intervenientes no conflito, o ego como agente de 
defesa, o superego como sistema de interdições, o id como pólo pulsional, 
que são agora elevadas à dignidade de instâncias do aparelho psíquico. A 
passagem da primeira para a segunda tópica não implica que as novas 
<províncias> tornem caducos os limites precedentes entre Inconsciente, 
Pré-consciente e Consciente. Mas na instância do ego vêm reagrupar-se 
funções e processos que, no quadro da primeira tópica, estavam repartidos 
por diversos sistemas: 1) A consciência, no primeiro modelo 
metapsicológico, constituía um verdadeiro sistema autónomo (sistema ω do 

                                                             
21 Tais identificações primitivas se estendem inclusive ao campo da política quando observamos uma 
certa tendência na escolha de líderes autoritários para governar. Esses líderes acabam servindo 
como um susbtituto da figura do pai autoritário presente na família patriarcal, revelando uma certa 
necessidade infantil da proteção pai nas massas, tal como argumenta W. Reich em Psicologia de 
massas do fascismo, 2001. 
22 Cf. FREUD, O Eu e o Id e outros textos, 2011a. Para maiores esclarecimentos acerca das formas 

assumidas pelo complexo de Édipo.  



51 
 

Projecto de uma psicologia) para em seguida ser ligada por Freud, de uma 
forma que nunca deixou de conter dificuldades ao sistema Pcs (ver: 
Consciência); agora ela vê sua situação tópica determinada: é o <núcleo do 
ego>; 2) As funções reconhecidas ao sistema Pré-consciente são, na maior 
parte englobadas no ego; 3) O ego, e é este o ponto que Freud mais insiste, 
é em grande parte inconsciente (LAPLANCHE, PONTALIS, 1985, p. 182-
183, grifos dos autores). 

  

Podemos compreender então que, com o alargamento da noção de 

inconsciente realizado pela segunda tópica freudiana do aparelho psíquico, a 

qualidade de “ser inconsciente” não é mais unicamente pertencente a um sistema 

(Ics), visto que tal qualidade perpassa as instâncias Id, eu e supereu. No entanto, é 

importante ressaltar:  

a) Que as características reconhecidas na primeira tópica ao sistema Ics 
são de um modo geral atribuídas ao Id na segunda; b) Que a diferença 
entre o pré-consciente e o inconsciente, embora já não esteja baseada 
numa distinção inter-sistémica, persiste como distinção intrasistémica (o ego 
e o superego são em parte pré-conscientes e em parte inconscientes) 
(LAPLANCHE e PONTALIS, 1985, p. 306). 

  

Nesse sentido, percebe-se que não há uma eliminação da distinção entre 

consciente e inconsciente com ampliação teórica advinda da segunda tópica. No 

entanto, tal distinção por si só não consegue dar conta das novas descobertas, dado 

que o Eu não se esgota na consciência. 

 Já com relação à origem do supereu, Freud enfatiza dois fatores cruciais em 

O eu e o id, um de cunho biológico e o outro de ordem histórica; o primeiro aponta 

para a dependência característica do indivíduo humano nos seus primeiros anos de 

vida, o segundo relacionado à repressão do complexo de Édipo, processo este que 

se mostrou necessário para o desenvolvimento histórico-cultural do homem desde 

seus primórdios23. 

Na medida em que o ser humano cresce e se desenvolve no meio social, 

nota-se de maneira cada vez mais nítida como o supereu se manifesta, exercendo 

sua influência mesmo por meio de sua dissolução. As figuras de autoridade, seja a 

de um pai, a de um professor, e de outros, passam a fazer parte, como substitutos, 

no ideal do eu, criando as condições para uma série de modelos de conduta, 

expressando as permissões e proibições que atingem diretamente a formação do 

supereu: 

E não se trata de uma autoridade qualquer: é a autoridade do Outro 
que se imprime em cada um de nós, governando com mão de ferro o 

                                                             
23 Cf. FREUD, 2011. 



52 
 

jogo das pulsões e transformando o pequeno animal que vem ao 
mundo, fruto de um homem e de uma mulher, num ser propriamente 
humano (MEZAN, 2013, p. 206). 

 

Vale ressaltar que tais condições criadas pela figura do Outro na introjeção 

dos modelos de condutas leva a supor que, na formação do supereu, a própria 

questão da verdade está em jogo, dada a valoração de certos modos de 

comportamento na cultura. 

Essa gradação no eu, o supereu, representa aspectos sumamente 

importantes tanto em um nível de análise ontogenético como filogenético (fatores 

histórico e biológico do desenvolvimento humano, respectivamente). É possível a 

Freud lançar suposições acerca da origem e da sustentação das relações sociais 

complexas, tais como aquelas que dizem respeito tanto à moral como à religião, 

dado que o supereu estaria na fundação daquilo que constitui o que há de mais 

elevado no indivíduo. Posto isto, entendemos que é por meio da formação do 

superego que aquilo que fazia parte do mais baixo na vida psíquica do indivíduo (as 

pulsões) se converte naquilo que é mais nobre (valores, ideais) no homem. 

 

 2.7 A dinâmica pulsional Eros e Tânatos  

 

Na seção IV de O Eu e o Id, Freud se pergunta sobre o poder explicativo 

dessa nova estrutura do mental dividida em três instâncias id, eu e supereu, em 

relação ao dinamismo pulsional segundo o seu novo dualismo apresentado em Além 

do princípio do prazer, sendo este o texto que Freud traz como tema de especulação 

a vida e a morte, aproximando bastante a metapsicologia da metafísica. Nele, freud 

constrói as noções de pulsões de vida e pulsão de morte.  

Segundo seu novo dualismo pulsional, a primeira classe de pulsões abarcaria, 

além das pulsões sexuais (Sexualtrieb), também as pulsões de autopreservação 

(Selbsterhaltungstriebe), estando estes vinculados diretamente ao eu. No que diz 

respeito à segunda classe, Freud admite a dificuldade em apontar em que 

precisamente ela consistiria, vindo finalmente a considerar o sadismo como seu 

representante. Tudo sustentado por suas especulações de ordem biológica que 

culminaram na afirmação da pulsão de morte (Todestriebe), o qual possui uma 

tendência a reduzir completamente a tensão psíquica. De maneira ampla, ambas as 

pulsões apresentariam um caráter conservador, no sentido de reestabelecer um 



53 
 

primitivo estado de coisas, o inorgânico, Eros por meio de seu princípio aglutinador, 

Tanatos, através de seu princípio desaglutinador, cuja manifestação máxima seria a 

destruição da própria vida. 

Este surgimento seria, então, a causa da continuação da vida e, ao mesmo 
tempo, da aspiração pela morte, a própria vida sendo luta e compromisso 
entre essas duas tendências. A questão da origem da vida permaneceria 
cosmológica, a da finalidade e propósito da vida seria respondida de forma 
dualista (FREUD, 2011, p. 51). 

 

Um dos problemas teóricos de Freud com relação à nova dinâmica pulsional, 

refere-se à explicação da ambivalência (Amor-Ódio) que está presente tanto na vida 

normal como na vida neurótica, sendo esta última o foco dos seus estudos. Para 

uma melhor compreensão dessa questão, Freud lança mão de um recurso teórico 

que nomeou de energia deslocável; trata-se de uma energia livre, sem qualidade 

que, por esse motivo, pode se colocar a serviço de Eros ou Tanatos. 

Ao passo em que aponta para as várias consequências da dinâmica pulsional 

entre Eros e Tanatos, Freud constata que a sua nova estrutura é capaz de fornecer 

uma explicação mais apropriada para as diversas neuroses, assim como para os 

processos normais, possibilitando uma compreensão teórica da sublimação, da 

ambivalência, do masoquismo e do sadismo. 

Na quinta e última seção de O Eu e o Id intitulada As relações dependentes 

do Eu, Freud se prepara para inserir, em sua nova estrutura teórica, aquilo que se 

tornou conhecido como sentimento de culpa (Schuldgetfühl) consciente ou 

inconsciente, e que aqui irá desempenhar um papel vital para uma melhor 

compreensão das relações entre as instâncias id, eu e supereu. Para tanto, o 

recurso de uma exposição esquemática das neuropatologias servirá mais uma vez 

como estratégia argumentativa em favor de seu ponto de vista que agora, assim 

rearticulado segundo esta nova estrutura, aponta para uma generalização que será 

capaz, segundo ele, de abarcar uma série de estados psíquicos. 

Antes disso, contudo, Freud recupera a descrição antecedente que delimita o 

supereu como instância limite entre o eu e o Id. A maior parte do eu, portanto, seria 

constituída a partir daquelas identificações que ocupam o lugar dos investimentos 

abandonados pelo id, sendo a primeira delas realizada na mais tenra infância e, por 

isso, adquirindo um lugar especial em relação ao eu, o supereu.  E essa posição 

especial do supereu em relação ao eu, deve ser considerada da seguinte maneira: 

de um lado, o supereu remete a uma identificação realizada numa fase da vida 



54 
 

anímica na qual o eu ainda se mostrava fraco; ao mesmo tempo essa primeira 

identificação remete ao complexo de Édipo, significando que ela se refere àqueles 

objetos de maior significância para o eu na medida em que definirão suas relações 

com o supereu e com seus futuros enriquecimentos.  

Tecidas essas considerações, Freud parte para a exposição do papel 

desempenhado pelo sentimento de culpa em três situações de neuropatias distintas, 

todas elas, contudo, caracterizadas por este fator em comum, apontada por aquilo 

que ele denominou de reação terapêutica negativa. Isto é, descartando o lucro 

possível oferecido pela doença, as pretensões de superioridade do paciente diante 

do médico, o que sobra ainda é suficiente para demarcar o sentimento de culpa 

como o principal fator atuante na resistência a análise. 

Freud percebe, então, que está lidando com uma força que não encontra 

nada que lhe oponha e que é capaz de constituir um enorme obstáculo a análise, 

dado que se trata aqui, na verdade, de uma imposição moral bastante acentuada. 

Digno de nota é que os pacientes encontram em sua doença um substituto para o 

sentimento de culpa, não se dando conta, algumas vezes, da real causa do seu 

sintoma, obstruindo assim um caminho direto para seu sentimento de culpa 

inconsciente 

Daí uma forte reação do superego, visando conter os impulsos assassinos 
do id, e tendo como consequência no ego a aparição de formações reativas, 
que correspondem a resultados da defesa (...). A pressão de um id 
exacerbado e a contrapressão de um superego igualmente exacerbado 
resultam numa luta perpétua para manter as repressões, tanto mais 
necessárias quanto mais repulsivas se tornam as exigências da sexualidade 
aos olhos da consciência moral hipertrofiada. Esse combate sem trégua 
acaba paralisando o ego, não sem antes impeli-lo a buscar nos sintomas a 
satisfação substitutiva que se tratava de evitar, evidenciando assim o 
fracasso da repressão (MEZAN, 2013, p 323). 

 

Freud entende, pois, que o sentimento de culpa consciente normal se 

configura como o efeito de uma recriminação do supereu e que é percebida como tal 

no eu, sendo facilmente observado em circunstâncias comuns do dia a dia, não 

constituindo este seu interesse principal, que se voltará prioritariamente para o 

sentimento de culpa inconsciente entendido como patológico, isto é, aquele que se 

mostra de maneira superintensa nas neuroses em geral, particularmente na neurose 

obsessiva, manifestando-se como repetição compulsiva, e na melancolia. 

 Seja como for, o sentimento de culpa inconsciente deve ser considerado 

sempre, em algum grau, um fator relevante a ser considerado em qualquer que 



55 
 

sejam os casos de neurose, mas de maneira mais paradigmática no que diz respeito 

aos estados histéricos. Em tais casos, o eu se volta contra a crítica do supereu, 

afastado-a da consciência por meio da repressão, cujo resultado é a formação de 

substitutos que muito frequentemente adotam a forma dos investimentos motores. A 

dita indiferença histérica pode ser facilmente relacionada a uma ausência do 

sentimento consciente de culpa, evidenciando-se pela aparente ausência de um 

compromisso moral, o que, por outro lado, se mostra conscientemente presente nas 

outras formas neuróticas acima assinaladas. 

Do ponto de vista metapsicológico, Freud resgata seu conceito de pulsão de 

morte (Tanatos) estabelecido desde Além do princípio do prazer (1920), e que 

polariza com a Pulsão de vida (Eros). É importante ressaltar que, nesse texto, Freud 

sustenta que, no ser humano, não existe uma espécie de impulso que nos direcione 

a perfeição ou uma espécie de tendência interna à perfeição, à busca por melhoria 

nos mais diversos âmbitos da vida. A polarização da vida psíquica se dá entre 

pulsão de vida e pulsão de morte, sem qualquer crença num impulso para a 

perfeição. O que a humanidade construiu de mais elevado na civilização se deu, de 

acordo com Freud, a partir do processo de repressão. 

 

Para muitos de nós pode ser difícil abandonar a crença de que no próprio 
homem há um impulso para a perfeição, que o levou a seu atual nível de 
realização intelectual e sublimação ética e do qual se esperaria que 
cuidasse de seu desenvolvimento rumo ao super-homem. Ocorre que eu 
não acredito em tal impulso interior e não vejo como poupar essa 
benevolente ilusão. A evolução humana até agora, não me parece 
necessitar de explicação diferente daquela dos animais, e o que 
observamos de incansável ímpeto rumo à perfeição, numa minoria de 
indivíduos, pode ser entendido como consequência da repressão instintual 
em que se baseia o que há de mais precioso na cultura humana (FREUD, 
2010e, p. 209-210). 

 

O novo dualismo pulsional proposto por Freud permite a descrição do 

aparelho psíquico em termos suficientemente gerais para a acomodação das 

neuroses do eu (neuroses narcísicas). A Pulsão de Morte nasce do conceito de 

repetição que revela uma tendência ao retorno inorgânico. Podemos compreender a 

questão da repetição nas neuroses do eu da seguinte forma: 

O objetivo do processo primário representa a circulação desta energia 
[energia livre], enquanto o objetivo do processo secundário é exatamente 
ligá-la e canalizá-la para objetos e finalidades consentâneas com o ego. A 
repressão tem por efeito indesejado o abandono da carga afetiva – ou 
pulsional – do elemento reprimido às mãos do processo primário, o que 
significa que a domesticação característica do processo secundário jamais o 



56 
 

atinge. Quando um paciente repete na transferência os momentos 
dolorosos do seu passado, esta ação é uma prova de que aquilo que se 
repete não foi ligado, isto é, não foi subsumido no ego, e portanto escapa ao 
processo secundário. Dito de outra forma, a repetição é o regime normal da 
pulsão em estado livre, pois é contraditório supor que a tal repetição se siga 
a absorção no ego: as resistências se encarregam de impedi-lo. É desta 
forma que o quebra-cabeças pode ser ordenado: na neurose traumática, em 
que não houve repressão, a excitação tem que ser dominada pela 
repetição, que portanto atua a serviço do Princípio do Prazer; mas nas 
neuroses de transferência, cuja precondição é a repressão, o que se repete 
é a própria pulsão impedida de se manifestar de outra forma pela barreira 
repressiva (MEZAN, 2013, p 257-258). 

  

Desse modo, a pulsão tende a uma volta àquele estado de não perturbação 

pelas forças externas, que causaram um abalo, por assim dizer, e se manifestando 

através da repetição compulsiva. 

 Do ponto de vista clínico das neuroses, ao se alojar no supereu por meio das 

primeiras identificações edipianas, acaba criando as condições para a atitude 

tirânica do supereu em relação ao eu, sendo o sentimento de culpa a percepção 

consciente dessa agressividade do supereu. 

  As especulações de Freud, unidas às suas próprias observações, o 

conduzem no sentido da constatação de que a pulsão de morte acaba por estimular 

o eu à sua autodestruição quando não encontra um objeto por meio do qual poderia 

ser canalizada para o mundo externo. Este é o caso da melancolia, na qual o eu se 

submete inteiramente à crítica imposta pelo supereu. Por sua vez, na neurose 

obsessiva a agressividade consegue encontrar uma saída para o mundo externo, 

por meio das diversas manias. Nos dois casos, o supereu se coloca diante do eu 

como uma instância supermoral, sendo aquela que submete o desejo à interdição. 

Por sua vez, o id se coloca como uma instância amoral, o eu se vê assim diante da 

difícil tarefa de ter de atender aos interesses mutuamente opostos do id e do 

supereu, sendo pressionado por ambos os lados: 

 

Do ponto de vista da restrição instintual, da moralidade, pode-se dizer que o 
Id é totalmente amoral, o Eu se empenha em ser moral, e o Super-eu pode 
ser hipermoral e tornar-se cruel como apenas o Id vem a ser. É notável que 
o homem, quanto mais restringe sua agressividade ao exterior, mais severo, 
mais agressivo se torna em seu ideal do Eu. Para a consideração habitual é 
o oposto, ela vê na exigência do ideal do Eu o motivo para a supressão da 
agressividade. Mas o fato permanece como o enunciamos: quanto mais um 
indivíduo controla sua agressividade, tanto mais aumenta a inclinação 
agressiva do seu ideal ante o seu Eu. É como um deslocamento, uma volta 
contra o próprio Eu. Já a moral comum, normal, tem o caráter de algo 
duramente restritivo, cruelmente proibitivo. Daí vem, afinal, a concepção de 
um ser superior que pune implacavelmente (FREUD, 2011, p. 68). 



57 
 

 

 Segundo Freud, o eu não é somente uma instância que se coloca a serviço 

do id para o cumprimento do princípio do prazer, mas o faz no sentido de domá-lo e 

submetê-lo ao princípio de realidade. Neste sentido, na medida em que o eu busca 

impor a realidade ao id, ele o faz cedendo parte de suas próprias catexias ao id - as 

primeiras identificações, assim como as decorrentes destas -, de modo que, assim 

procedendo, fornece as condições para a edificação e fortalecimento do supereu 

que, a partir daí, se tornará tanto mais repressor quanto maior for a intensidade das 

catexias provindas do id. Podemos dizer que existe uma relação direta entre a 

moralidade e a intensidade com que o id se faz presente, desde sempre, na 

constituição psíquica do indivíduo.  De modo que, podemos dizer que a moralidade 

humana é uma decorrência direta de sua imoralidade e, citando Freud, “[...] o 

homem normal não é só muito mais imoral do que acredita, mas também muito mais 

moral do que sabe [...]24. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
24 Cf. O eu e o id (2011a). 



58 
 

CAPÍTULO III: O PROCESSO DA MORAL CIVILIZATÓRIA E A PULSÃO DE 

MORTE 

  

No presente capítulo, buscaremos compreender o cerne da noção de 

compulsão à repetição posta em Além do princípio do prazer (1920) como um 

esforço para voltar ao que é primitivo. Tal estado primitivo, como veremos, remete 

ao contexto da fundação da vida em sociedade com o parricídio na horda primeva25, 

episódio esse que funda a lei e coloca em evidência o sentimento de culpa. Este, por 

sua vez, se manifesta nas neuroses, em especial, na neurose obsessiva, como 

também nos ritos monoteístas. A partir de tais compreensões, buscaremos analisar 

o paradoxo da civilização que, para tornar possível a convivência humana, necessita 

da interdição do gozo. 

 Posto o curso da evolução cultural humana, abordaremos e analisaremos a 

centralidade e onipresença da pulsão de morte não mais restrita à sexualidade e 

seus desdobramentos no seio da teoria freudiana. 

 Por fim, analisaremos como a pulsão de morte pode ser entendida como 

vontade destrutiva e criativa a partir da leitura de Lacan no Seminário 7 – A ética da 

psicanálise (2008) e da leitura de Garcia-Roza em O mal radical em Freud (2015), 

visando, com isso, afirmar a destrutividade freudiana como um princípio e não como 

uma tendência. 

 

3.1 Compulsão à repetição e o Além do princípio do prazer 

  

Em Além do princípio do prazer (1920), podemos considerar como pontos que 

direcionam Freud à hipótese de que há uma pulsão de morte o fato de que a) Os 

sonhos analisados nos pacientes neuróticos traumáticos retornam a uma situação 

original desagradável – tais sonhos já não se incluem na tese posta em A 

interpretação dos sonhos de que o sonho é uma realização do desejo; b) há uma 

repetição que se expressa também nos jogos infantis; c) há uma compulsão à 

repetição que retorna ao passado e que não está comprometida com o princípio do 

prazer. Tal tendência inerente à vida orgânica, de voltar a um estado anterior, foi 

abalada pelo surgimento da vida e seu princípio aglutinador expresso por Eros. 

                                                             
25 Cf. Totem e Tabu, 2012. 



59 
 

 Aqui podemos retornar ao que Freud sustenta no Projeto de 1895, no qual 

postula um princípio regulador chamado de princípio de inércia neurônica (Prinzip 

der Neuronenträgheit), afirmando que este trabalharia no sentido de reduzir a zero a 

tensão que chega ao aparelho psíquico. O problema desse postulado seria que 

reduzir totalmente a tensão do aparelho psíquico levaria à aniquilação deste. Com a 

reformulação, Freud sustenta então que há um princípio de constância 

(Konstanzprinzip) que tende à regular a tensão ao nível mais baixo possível. No 

entanto, a primeira definição do princípio regulador é novamente posta em Além do 

princípio do prazer, pois nesta obra 

 

[...] Freud efetuou na verdade a ressureição da sua definição original – 
desta vez, porém, não como uma definição alternativa do princípio da 
constância, mas como uma definição de um princípio alternativo. 
Ocasionalmente, afirmou Freud, a mente age como se pudesse eliminar 
inteiramente a tensão ou, por outras palavras, como se pudesse reduzir-se 
a um estado de extinção (WOLLHEIM, 1971, p. 201). 

  

Esse princípio da compulsão à repetição se expressa de modo significativo 

nos jogos infantis. A partir do exemplo da criança que brinca com seu carretel 

fazendo-o aparecer (prazer) e desaparecer (desprazer), sempre no sentido de 

retorno ao estado anterior, repetindo essa ação inúmeras vezes, podemos afirmar 

duas outras tendências da vida psíquica: uma delas trabalha no sentido de elaborar 

um registro mnêmico original para posteriormente obter prazer; a outra tendência da 

repetição está além do princípio do prazer, indo no sentido oposto e este.  

 Tendo em vista que, para Freud, a repetição é uma forma de descarga, um 

gasto energético que não trabalha no sentido de evoluir condições psíquicas, pois 

geram desprazer, mas retornar a algo anterior que gera sofrimento, Freud chega à 

concepção mais bem elaborada de que “a compulsão para repetir pode ser vista 

como o esforço para recuperar um estado que é historicamente primitivo e que 

também é marcado pela total exaustão de energia, isto é, a morte” (WOLLHEIM, p. 

202, 1971). Até aqui, a pulsão de morte advém da libido, tendo como representante, 

como vimos nos capítulos anteriores, o sadismo. Veremos com O mal estar na 

civilização (1930) a afirmação da pulsão de morte como uma disposição autônoma, 

isto é, que não está restrita à sexualidade. 

 Posto isso, analisaremos adiante como essa compulsão à repetição se 

manifesta nos atos obsessivos dos neuróticos e nas vivências religiosas. 



60 
 

Exploraremos os textos atos obsessivos e práticas religiosas (1907), Totem e Tabu 

(1912-1913) e Moisés e o Monoteísmo (1939), que nos encaminhará a pensar o 

conflito inevitável existente entre satisfação das pulsões e o contexto da moral 

civilizada marcada pela interdição, entre o que há de bestial no homem e seu 

processo de humanização. 

 

3.2  A relação entre atos obsessivos neuróticos e rituais religiosos 

 

 No texto Atos obsessivos e práticas religiosas (1907), Freud busca entender 

em que medida os cerimoniais realizados pelos neuróticos obsessivos em seu 

cotidiano se aproximam das práticas obsessivas da religião. De acordo com o autor, 

no trabalho psicanalítico é perceptível que por trás de certos hábitos repetitivos dos 

neuróticos obsessivos há um sentido, sendo este proveniente do que há de mais 

íntimo no ser humano. Esse sentido, com a prática psicanalítica, pode ser 

interpretado para entender as razões que estão por trás de certo comportamento 

compulsivo. 

Posto isso, podemos compreender que um ato obsessivo é o meio pelo qual o 

paciente expressa um montante de afeto inconsciente que fora reprimido, havendo, 

desse modo, um retorno daquilo que foi reprimido, retorno este que se manifesta no 

sintoma da compulsão ou da proibição, se deixando dominar por um sentimento de 

culpa inconsciente. Assim, esse processo de repressão não obteve sucesso 

completo. Vemos, pois, que o tema da compulsão à repetição já se apresentava em 

1907, mas só foi desenvolvido em Além do princípio do prazer (1920), e que 

expressa, como vimos anteriormente, a pulsão de morte.  

De acordo com Freud “esse sentimento de culpa origina-se de certos eventos 

mentais primitivos, mas é constantemente revivido pelas repetidas tentações que 

resultavam de cada nova provocação” (FREUD, 1907, p. 6), o que resulta num 

círculo vicioso de atitudes obsessivas.  

Posto isso, podemos perguntar em que medida esse sentimento de culpa 

inconsciente dos neuróticos se manifesta nas práticas religiosas? Freud afirma que 

“o sentimento de culpa inconsciente dos neuróticos corresponde à convicção dos 

indivíduos piedosos de serem apenas miseráveis pecadores” (FREUD, 1907, p. 6). 

Assim, as práticas religiosas seriam maneiras através dos quais os indivíduos 



61 
 

afastam de si os pecados ou práticas consideradas pecaminosas, buscando, desse 

modo, defender-se das pulsões primitivas.  

Segundo Freud, na medida em que tais práticas de defesa começam a não 

cumprir seu papel aparecem as proibições para exercerem as funções antes 

realizadas pelos atos obsessivos. A religião, então, trabalha segundo uma lógica de 

repressão de certas pulsões, tanto da esfera sexual como de pulsões egoístas26. Há 

uma supressão da vontade imediata do indivíduo em prol de uma certa ordem social. 

Portanto, podemos compreender que a neurose obsessiva, assim como acontece no 

indivíduo, acontece na religião, sendo esta, de acordo com Freud, uma neurose 

obsessiva vivida coletivamente. 

 

3. 3 A hipótese da horda primitiva e a relação com a religião monoteísta  

 

No texto Moisés e o Monoteísmo (1939), Freud desenvolve compreensões em 

torno do mito fundador de um povo, em especial do povo judeu, buscando através 

da psicanálise entender como a imagem do líder é construída nas nações e no 

monoteísmo.  

 De acordo com Freud, somos seres marcados pela situação do desamparo 

dada a nossa finitude. Desse modo, necessitamos de cuidado, de leis que guiem a 

sociedade diante da vulnerabilidade humana para que a vida em comunidade seja 

possível. O exemplo utilizado para demonstrar essa situação de desamparo por 

Freud em Moisés e o Monoteísmo é o mito do herói Moisés, que além de libertar o 

povo judeu da opressão também aparece como legislador, trazendo as leis de Deus 

para guiá-los no mundo. Assim, podemos compreender que, segundo Freud, não há 

liberdade sem legislação, se fazendo necessária a constituição de valores para 

erguer uma sociedade civilizada. Nessa medida, o interesse de Freud ao estudar os 

mitos fundadores das comunidades é também pensar a psicologia das massas 

humanas, como a religião se torna uma neurose coletiva e a própria civilização. 

 Visando desenvolver a compreensão sobre o processo neurótico na religião, a 

noção de retorno do reprimido e responder algumas questões do complexo de 

Édipo, como o papel do pai na constituição de uma sociedade, Freud remonta a 

conjectura darwiniana da horda primitiva, quando os homens viviam em pequenos 

                                                             
26 Aqui ainda não se apresentava a noção de Pulsão de morte, apenas a noção de compulsão 
(Zwang). 



62 
 

bandos, conjectura esta que foi posta por ele em Totem e Tabu. Esta obra de cunho 

antropológico é de suma importância para compreender o fundamento dos laços 

humanos que deram origem à civilização. 

A horda primitiva darwiniana, de acordo com Freud, é liderada por um 

indivíduo que detém as fêmeas do grupo para si e que demonstra grandeza em meio 

a uma massa de indivíduos inferiores ao líder, sendo este forte, temido e seguro de 

si. Freud acrescenta a esta conjectura da horda primitiva o que Lacan chamou no 

Seminário 7 – A ética da psicanálise de “(...) talvez o único mito de que a época 

moderna tenha sido capaz” (2008, p. 212), mito este que é revivido ou reeditado por 

cada novo ser humano que chega ao mundo através do complexo de Édipo. Nesse 

mito moderno os indivíduos iguais entre si se uniram para matar o líder do bando, 

respondendo ao impulso hostil em função de terem sido expulsos e impedidos por 

ele de desfrutarem da vida sexual com as fêmeas do bando. Assim, os filhos 

rompem com um contexto estabelecido no qual havia um macho centralizador que 

interditava as pulsões.  

Após o parricídio, os filhos inauguram um clã fraterno deixando o local vazio 

da liderança, o que acaba gerando nos indivíduos um sentimento de culpa. Nesse 

contexto, podemos observar que há uma ambivalência em relação ao pai, pois ao 

mesmo tempo em que surgiu o desejo de mata-lo, a culpa também surge e 

acompanha todo esse processo. 

Com a morte do pai, surge para o novo clã o problema do lugar vazio antes 

ocupado pelo líder/Pai. Para que não ocorresse uma guerra de todos contra todos, 

os filhos criaram um totem (símbolo) que identifica os irmãos entre si e ao pai 

simbólico. Esse totem institui uma necessidade de devoção/identificação e também 

a exogamia que, por sua vez, institui os dois tabus fundamentais que organizam as 

relações sociais: a devoção acompanhada de temor e o horror ao incesto. No 

contexto de uma concepção monoteísta como a que é posta em Moisés e o 

monoteísmo, a morte desse pai perverso e protetor será substituída, então, pela 

religião monoteísta, sendo esta o retorno do reprimido, o sintoma neurótico, uma 

vivência que é repetida de modo obsessivo devido ao sentimento de culpa. 

 Aqui podemos nos remeter ao que Freud desenvolveu em Inibição, sintoma e 

angústia (1926), apontando as relações entre a formação de sintomas e a angústia: 

Se abandonarmos uma pessoa agorafóbica na rua, após tê-la 
acompanhado, ela terá um ataque de angústia. Se impedirmos um neurótico 
obsessivo de lavar as mãos após tocar em algo, ele será presa de uma 



63 
 

angústia quase insuportável. É claro, então, que a condição de ser 
acompanhado e o ato obsessivo de lavar as mãos têm o propósito e 
também o resultado de prevenir tais acessos de angústia. Nesse sentido, 
toda inibição que o Eu impõe a si próprio pode ser denominada sintoma. 
Como fizemos a geração de angústia remontar à situação de perigo, 
preferiremos dizer que os sintomas são criados para subtrair o Eu à 
situação de perigo. Sendo impedida a formação de sintomas, o perigo 
realmente aparece, ou seja, produz-se aquela situação análoga ao 
nascimento, em que o Eu se encontra desamparado ante exigências 
instintuais cada vez maiores – a primeira e primordial condição para a 
angústia (FREUD, 2014, p. 87-88). 

  

Nesse sentido, a formação de sintomas tem por objetivo a anulação do perigo 

advindo do desamparo. Assim, podemos compreender que, em analogia ao que 

ocorre nas práticas religiosas – com a situação de desamparo advinda da perda do 

pai protetor e o sentimento de culpa que a acompanha – os atos ritualísticos 

repetitivos são sintomas gerados para que o Eu não se sinta em perigo, evitando 

assim a angústia ante o supereu. 

 De acordo com Freud, a tradição da vida psíquica de um povo se instaura a 

partir do retorno do reprimido, o que significa dizer que nos rituais religiosos como a 

da ceia cristã a morte do pai é revivida de maneira simbólica. Ele desenvolve no 

ponto (G) da terceira parte de Moisés e o monoteísmo como a religião de Moisés se 

tornou uma tradição. Nas palavras de Freud (2018, p.176): “compreendemos que o 

homem primitivo necessita de um Deus como criador do mundo, chefe do clã, 

protetor pessoal. Esse Deus toma seu lugar atrás dos pais falecidos, dos quais a 

tradição ainda pode dizer algo”. Desse modo, podemos compreender que a 

organização social só é possível devido à inibição das pulsões através de um Deus-

Pai que é amado e temido. 

Podemos compreender então que Freud sustenta a tese de que a ideia de 

Deus único introduzida por Moisés ao seu povo remete à vivência da horda primitiva, 

fundando uma ética pautada na culpa pela morte do pai, rompendo com uma 

tradição e inaugurando outra e que “Quando Moisés levou ao povo a ideia de deus 

único, ela não era algo novo; significava, isto sim, a reanimação de uma vivência dos 

primórdios da família humana, que há muito desaparecera da lembrança consciente 

dos homens” (FREUD, 2018, p. 178). 

 Dado o desenvolvimento da compreensão sobre a religião como sendo uma 

neurose coletiva, é visível então que a religião cumpre um papel de repressão no 

meio social para que o homem mantenha-se civilizado, reprimindo pulsões sexuais e 

egoístas, sendo tal ordem social pautada numa ética da culpa pela morte do pai. 



64 
 

 Em Totem e tabu, ao formular o mito moderno de um assassinato primordial 

que estabelece as relações sociais, a saber, a interdição, a proibição e o que é 

legítimo, Freud nos aponta a baliza civilizatória do ser humano, que é marcada pela 

falta do objeto perdido. 

 De acordo com Lacan (2008), esse pai morto do mito moderno freudiano 

busca explicar a culpa e a proibição do incesto. Esse pai é simbólico e está morto 

desde sempre. Segundo ele, ao nascermos somos inseridos numa certa ordem 

estabelecida de leis e linguagens que nos apontam quais lugares ocupar, quais são 

as possibilidades de satisfação para as pulsões. Nessa ordem simbólica regida 

pelos princípios de prazer e de realidade, o desejo escapa na medida em que não 

possui em si um objeto definido, e acaba burlando essa ordem preestabelecida. 

Assim, essa ordem simbólica não cala a pulsão que está para além da linguagem. 

No lugar desse vazio e dessa impossibilidade de satisfação plena e de saber tudo, 

se produz histórias. O assassinato do pai primordial seria uma dessas. 

Retornaremos a essa problemática da pulsão para além do simbólico mais adiante. 

 

3.4 O paradoxo da civilização: entre a necessidade de ordem e o mal-estar 

 

 Numa certa altura de sua obra, munido de todo um arcabouço teórico 

construído ao longo dos anos de dedicação ao estudo da psicanálise, Freud se vê 

diante da necessidade de explorar uma questão que resulta principalmente da sua 

observação frente ao mecanismo de repressão e coação social que, como vimos no 

ponto anterior, funda-se com o parricídio na horda primitiva, e sua análise sobre os 

efeitos do recalcamento no sujeito, resultando nas diversas psiconeuroses. Tal 

questão que Freud busca explorar em O futuro de uma ilusão (1927) e em O mal-

estar na civilização (1930) é, em linhas gerais, qual é o valor da civilização e por que 

ou pelo quê ela se justifica? Desse modo, se destaca nesse momento da obra de 

Freud “(...) a raiz social do processo repressivo e sua função estruturante na vida 

psíquica e consciente do ser humano” (MEZAN, 2013, p. 76). 

 Como vimos Freud já demarcava em Atos obsessivos e práticas religiosas a 

existência de um conflito inevitável entre as exigências da civilização e a satisfação 

exigida pelas pulsões. Esse conflito marca a essência da vida em sociedade, a qual 

coage o ser humano a abdicar de uma parcela considerável de prazer em detrimento 

da possibilidade de uma vida em comunidade. 



65 
 

 Em O futuro de uma ilusão, Freud define a cultura (Kultur) ou civilização 

(Zivilisation) da seguinte maneira: 

A cultura humana – refiro-me a tudo aquilo em que a vida humana se 
ergueu acima das condições animais em que se diferencia da vida 
animal – e eu me recuso a distinguir cultura de civilização – 
apresenta, notoriamente, dois aspectos àquele que a observa. Por 
um lado, abrange todos os conhecimentos e habilidades que os 
homens adquiriram para controlar as forças da natureza e dela extrair 
os bens para a satisfação das necessidades humanas; e por outro 
lado, todas as instituições necessárias para regulamentar as relações 
entre os indivíduos e, em especial, a distribuição dos bens obteníveis 
(FREUD, 2014, p. 233). 

  

Dentro desse contexto no qual se funda a civilização, Freud acrescenta que é 

notável que a civilização é sentida como um fardo pelos seres humanos devido a 

necessidade de abdicação. Nesse sentido, ele defende a ideia de que as instituições 

erguidas no meio social - a família, o Estado, a religião, as leis, a escola, entre 

outros, devem agir no sentido de proteger a civilização dos danos advindos do ser 

humano, afirmando que “Parece, isso sim, que toda cultura tem de se basear na 

coação e na renúncia instintual” (FREUD, 2014, p 235). Essa afirmação é feita em 

tom de crítica à crença de que seria possível um novo modo de organização não 

baseado na repressão pulsional e na coação. Isso é sustentado devido ao fato de 

que, segundo Freud, há tendências destrutivas nos seres humanos que colocam em 

risco a vida em comunidade27. Portanto, as questões que se colocam nesse contexto 

de conflito são: até que ponto é possível ceder de seu desejo? Uma civilização 

marcada pela interdição e repressão vale a pena? 

 Posto isso, vale ressaltar que a questão envolvendo a abnegação das pulsões 

é mais ampla do que o contexto da repressão sexual, dado que há, segundo Freud, 

outros meios de abdicação. Entre eles temos a frustração frente à incapacidade de 

realização das pulsões; a sublimação, sendo este um dos destinos das pulsões 

inibidas na meta; e a rejeição racional. No entanto, esses meios de abdicação das 

pulsões são processos que poucos sujeitos conseguem realizar, pois “somente certa 

quantidade de energia instintiva podia ser sublimada e somente certa quantidade de 

frustração podia ser tolerada” (WOLLHEIM, 1971, p. 241). 

 É nesse contexto que entra o processo da moralidade, processo este que 

vem de fora, das exigências da civilização, para dentro dos sujeitos. A moralidade é 

                                                             
27 Analisaremos esse ponto sobre a afirmação de uma agressividade autônoma (pulsão de morte) 
não restrita à sexualidade e o papel da civilização e do supereu mais adiante. 



66 
 

interiorizada pelo supereu para que as leis se façam valer e os sujeitos lidem com as 

normas impostas. O grande problema que surge frente a isso é que 

 (...) assim como existe um ponto além do qual a frustração não pode 
ser tolerada, também – e parece ser essa a opinião de Freud – existe 
um ponto além do qual uma moralidade repressiva ou, ainda, 
arbitrariamente repressiva não pode ser introjetada (WOLLHEIM, 
1971, p. 241). 

  

De acordo com Freud em O futuro de uma ilusão, é importante distinguir, 

nesse âmbito das privações pulsionais, as privações que atingem todos os sujeitos e 

as que atingem certas classes sociais. As primeiras são as mais antigas que 

surgiram na medida em que os seres humanos foram se desprendendo da 

animalidade primitiva e dos desejos primitivos, a saber, o incesto, o canibalismo e a 

vontade de aniquilar o outro. Como sabemos, o complexo de Édipo aponta que 

esses desejos reprimidos tornam a surgir com cada novo indivíduo que nasce, dada 

a herança arcaica que acompanha todos os seres humanos desde a origem da 

civilização28. Assim, a ordem externa com seus imperativos morais é introjetada nos 

sujeitos de forma gradual, e o supereu trabalha no sentido de exigir do eu ações que 

sejam socialmente legítimas. Portanto, para Freud, o que faz do sujeito um ser moral 

e social é um supereu fortalecido. Já perante as privações que atingem certas 

classes sociais, Freud afirma que os indivíduos sujeitados a privações materiais e 

opressões sociais tendem a se revoltar, pois, para ele, é muito difícil que 

permaneçam satisfeitos com a cultura segundo tais condições, podendo direcioná-

los a rebeliões, o que de certo modo é compreensível para Freud, pois 

É compreensível que esses oprimidos desenvolvam forte hostilidade 
em relação à cultura que viabilizam mediante seu trabalho, mas cujos 
bens participam muito pouco. Assim, não se pode esperar uma 
internalização das proibições culturais nos oprimidos; pelo contrário, 
eles não se dispõem a reconhecê-las, empenham-se em destruir a 
própria cultura, e eventualmente em abolir seus pressupostos (...). 
Não é preciso dizer que uma cultura que deixa insatisfeito e induz à 
revolta um número tão grande de participantes não tem perspectivas 
de se manter duradouramente, nem o merece. (FREUD, 2019, p. 
243) 

  

Nesse ponto, podemos perceber que Freud trata da má distribuição de bens e 

os problemas por ela acarretados. Para ele, portanto, a fome e a injustiça direcionam 

os sujeitos à revolta. Segundo Wilhelm Reich29 (2001), a fome tem a capacidade de 

                                                             
28 Cf. Totem e Tabu. 
29 Wilhelm Reich foi um médico psiquiatra e psicanalista austríaco que viveu entre 1897 e 1957. Foi 
discípulo de Freud, mas construiu suas próprias compreensões em torno da psicanálise. 



67 
 

produzir revolta, no entanto, o recalcamento sexual produz, por sua vez, a 

obediência. A problematização posta pelo psiquiatra Reich nessa afirmação sobre o 

recalcamento em Psicologia de massas do fascismo (2001) remete ao fato de que, 

para ele, numa sociedade erguida sob a égide da repressão a rebelião é, ao 

contrário do que Freud afirma, dificultada, na medida em que os seres humanos são 

educados segundo a ordem patriarcal da repressão. 

Em Psicologia de massas do fascismo Reich, impulsionado pelo interesse em 

entender o motivo pelo qual as massas humanas ao longo de sua história têm se 

sujeitado à humilhação moral e à exploração, propõe a necessidade de mudar o 

modo de educação das pulsões no cerne da cultura como forma de possibilitar que 

os sujeitos percebam as opressões e lutem contra elas. Para Reich, o Estado 

autoritário burguês é o principal interessado no arranjo familiar patriarcal, pois, 

segundo ele essa família se transformou “numa fábrica onde as estruturas e 

ideologias do Estado são moldadas” (REICH, 2001, p. 28). 

O autor aponta como um dos objetivos da moralidade, que busca inibir a 

sexualidade desde a mais tenra idade, a adaptação do indivíduo à ordem para que 

seja obediente. Nesse sentido, todo impulso é recebido pelo ser humano com medo, 

dada a ameaça contínua de punição. Desse modo, Reich compreende a família 

como uma espécie de Estado autoritário em miniatura, e o resultado dessa inibição 

das forças de rebelião do homem não pode ser outro: é a mentalidade reacionária, o 

temor pela liberdade e o medo de uma mudança na ordem vigente. Unido a isso, 

temos também as diversas psiconeuroses descobertas por Freud ao longo de seus 

estudos e todo o mal-estar advindo delas. Portanto, o mal-estar, compreendido pelo 

viés da teoria freudiana da civilização e unido às colocações de Reich, seria 

duplamente sofrível para os sujeitos: 1) Para Freud acarreta num custo psíquico que 

adoece e 2) Para Reich os tornam passivos e medrosos. 

Posto isso, retornemos à questão: o que se ganha com a civilização frente a 

uma moralidade contemporânea que se assenta na repressão e na frustração? De 

acordo com Freud, o ser humano busca satisfação, a realização dos desejos. 

Todavia, por viver em comunidade e estar dentro do contexto dessa moralidade 

repressora, só lhe é permitido uma pequena parcela de prazer. Além disso, perante 

a grandiosidade das forças da natureza, o ser humano pode sofrer em demasia, 

dado que não as controla. Nesse sentido, Freud defende em O futuro de uma ilusão 

(1927) a tese de que a principal tarefa da cultura é nos defender das forças da 



68 
 

natureza e dos riscos que ela impõe à vida em comunidade, tese que também está 

presente em O mal-estar na civilização. Como consequência disso, a tarefa de evitar 

ao máximo o sofrimento ganha primazia frente à obtenção de prazer. No entanto, é 

importante afirmar que 

[...] embora Freud, por vezes, equacionasse a questão da civilização em 
termos dramáticos, como se fosse uma questão de tudo ou nada, em seus 
momentos mais realistas ele viu que o problema consistia em avaliar o 
equilíbrio mais favorável que pode ser conseguido entre os diferentes 
fatores, num dado momento histórico (WOLLHEIM, 1971, p. 244). 

 

Posto isso, podemos compreender que alterações na ordem de uma 

sociedade podem acarretar consequências frutíferas para o maior número de 

indivíduos, no entanto é necessário um aumento de controle perante as forças da 

natureza para, a partir disso, garantir uma maior satisfação de suas necessidades. 

Vale ressaltar, todavia, que a tarefa de exercer um maior controle perante a natureza 

é permanente, pois ela afirma continuamente a vulnerabilidade humana e a 

necessidade de proteção, devido ao próprio caráter indomável que apresenta30. 

 Freud sustenta em O mal-estar na civilização que uma das técnicas que os 

sujeitos se utilizam para afastar o sofrimento consiste na combinação de diversas 

características, entre elas estão: não se fechar em si mesmo evitando o mundo 

externo e buscar felicidade constituindo uma relação amorosa com os objetos. Sobre 

essa técnica Freud afirma que 

Estou falando, claro, daquela orientação de vida que tem o amor como 
centro, que espera toda satisfação do amor e ser amado. Essa atitude 
psíquica é familiar a todos nós; uma das formas de manifestação do amor, o 
amor sexual, nos proporcionou a mais forte experiência de uma sensação 
de prazer avassaladora, dando-nos assim o modelo para nossa busca da 
felicidade. Nada mais natural do que insistirmos em procura-la no mesmo 
caminho que a encontramos primeiro. O lado frágil dessa técnica de vida é 
patente; senão, a ninguém ocorreria abandonar esse caminho por outro. 
Nunca estamos mais desprotegidos ante o sofrimento do que quando 
amamos, nunca mais desamparadamente infelizes do que quando 
perdemos o objeto amado ou seu amor (FREUD, 1930, p. 29). 

 

 Nessa medida, a realização plena do ser humano, por assim dizer, o projeto 

de felicidade advindo do princípio do prazer é impossível de realizar-se, mas, 

mesmo assim os indivíduos se esforçam na busca. 

 

                                                             
30  O exemplo recente que expressa a vulnerabilidade humana tem sido a pandemia do novo 
coronavírus, descoberto no final de 2019 e que, até o momento da escrita desse trabalho dissertativo, 
inúmeros cientistas da área da saúde no mundo têm trabalhado no esforço de desenvolver remédios 
eficazes e vacinas contra a nova ameaça à vida humana. 



69 
 

3.5 O curso da evolução cultural e a psicologia das massas 

  

Em O mal-estar na civilização (1930), Freud afirma que a evolução cultural 

aparece e se desenrola na humanidade como um processo peculiar, devido às 

mudanças por ela realizadas no seio das disposições pulsionais dos seres humanos, 

sendo estas introjetadas e que aparecem como traços de caráter. 

 Frente ao curso da evolução cultural, Freud sustenta que devemos nos 

interrogar a quais influências essa evolução deve suas origens e o que determinou o 

seu processo. Para responder a esta questão, o psicanalista retoma a hipótese da 

horda primitiva de Totem e Tabu, ao mito moderno que foi exposto no subitem 3.3 

do presente capítulo. O homem, em suas origens primitivas, começou a enxergar o 

outro como uma espécie de ajudante para o curso da existência. Nesse contexto, 

construiu uma família dominada por um macho que possui todas fêmeas do grupo e 

interdita o acesso ao gozo dos demais indivíduos. Com o parricídio, essa família 

primitiva se torna um clã fraterno e 

 
A vitória sobre o pai havia ensinado aos filhos que uma associação 
pode ser mais forte que o indivíduo. A cultura totêmica baseia-se nas 
restrições que eles tiveram que impor uns aos outros, a fim de 
preservar o novo estado de coisas. Os preceitos do tabu constituíram 
o primeiro “direito”. A vida humana em comum teve então um duplo 
fundamento: a compulsão ao trabalho, criada pela necessidade 
externa, e o poder do amor, que no caso do homem não dispensava 
o objeto sexual, a mulher, e no caso da mulher não dispensava o que 
saíra dela mesma, a criança. Eros e Ananke tornaram-se também os 
pais da cultura humana. O primeiro êxito cultural consistiu em que um 
número grande de pessoas pôde viver em comunidade. E como os 
dois grandes poderes atuavam aí conjuntamente, cabia esperar que a 
evolução posterior ocorresse e modo suave, rumo a um domínio cada 
vez melhor do mundo externo à ampliação do número de pessoas 
abangido pela comunidade (FREUD, 2010i, p. 62-63). 

 

 Nessa medida, a vida em sociedade tornou-se possível a partir da instituição 

da lei, mas que, de acordo com Freud, como vimos, não consegue tornar felizes os 

sujeitos que dela fazem parte, e de acordo com Reich visa aplacar as forças de 

rebelião. 

 Avaliando a situação do amor como o fundamento da cultura, Freud afirma 

que o amor sexual é tido como o protótipo de toda a felicidade e que, como 

sabemos, deixa o sujeito exposto ao sofrimento de não ser amado. No entanto, 

apenas poucos indivíduos conseguem dar primazia ao “amar o outro” ao “ser amado 

pelo outro”. Essa atitude ética perante o outro seria um alto grau de sublimação 



70 
 

alcançado pelo ser humano. Esse amor que constituiu o clã fraterno nos seus 

primórdios continua presente na civilização moderna, tanto na sua forma de amor 

sexual como na sua forma sublimada (inibida na meta). 

 Podemos compreender que a paixão particular se transforma, por meio dos 

mecanismos de sugestão, contágio e de identificação postos em Psicologia das 

massas e análise do eu (1921), em sentimento público, sendo o mecanismo da 

identificação aquele pelo qual os membros de uma comunidade se modelam uns 

pelos outros e ao seu líder, estabelecendo vínculos afetivos e de união que são 

possibilitados pela renúncia sexual. 

 No entanto, Freud afirma em O mal-estar na civilização que a civilização 

requer dos indivíduos mais renúncias do que as de ordem sexual, e problematiza o 

mandamento “ame ao próximo como a ti mesmo”. Esse mandamento é problemático 

na medida em que o ser humano, além de uma criatura que possui pulsões sexuais, 

possui um pendor à agressividade que perturba as relações em comunidade, pois o 

“próximo” além de poder ser objeto de amor também pode ser objeto de hostilidade. 

Nesse ponto crucial do desenvolvimento teórico sobre as pulsões, Freud 

afirma a existência de uma hostilidade primária nos seres humanos que ameaça a 

civilização e esta, por sua vez, deve agir para barrar a agressividade. Nessa medida, 

a cultura impõe restrições não apenas à pulsão sexual, mas também ao princípio 

destruidor inerente aos homens. Perante essa dupla imposição, fica cada vez mais 

difícil aos indivíduos a realização plena da felicidade. 

Com a afirmação de uma pulsão de ordem agressiva/destrutiva, podemos 

compreender que a civilização é o palco no qual se apresenta a luta entre pulsões 

de vida (Eros), que busca unir os indivíduos em comunidades cada vez maiores, 

conservando certos valores, e a pulsão de morte (Tanatos), que busca destruir 

essas uniões, ameaçando constantemente a civilização erguida sobre certos 

valores.  

A partir da afirmação de uma pulsão de morte não mais restrita à sexualidade 

como se apresentava em Além do princípio do prazer, no qual o sadismo era seu 

representante, buscaremos compreender no próximo tópico, de forma mais 

detalhada, como essa agressividade é contida pelo trabalho da civilização e da 

instância psíquica denominada de supereu. 

 



71 
 

3.6 A onipresença da pulsão de morte e o papel do supereu 

 

Com a introdução da noção de pulsão de morte desde 1920 com Além do 

princípio do prazer e com a afirmação da onipresença e autonomia da 

agressividade/destrutividade humana não erótica dez anos mais tarde em O mal-

estar na civilização, podemos compreender que a cultura, para Freud, é um 

processo que trabalha para a manutenção da união através de Eros, que visa 

manter um determinado estado de coisas, opondo-se ao trabalho da disposição 

agressiva do ser humano. 

No contexto da compulsão à repetição que explicitamos no início do presente 

capítulo vimos que a repetição gera desprazer e mesmo assim os atos são 

repetidos. Tal repetição é o meio pelo qual o reprimido insiste em se manifestar 

mesmo com as sucessivas tentativas de repressão e o desprazer que acompanha 

esse processo. Desse modo, está para além do princípio do prazer. Com o 

argumento de que essa compulsão à repetição é uma expressão da pulsão de 

morte, da agressividade não erótica, o problema posto em 1920, a saber, de onde 

advém a energia da pulsão de morte que, até então era tida como uma 

destrutividade que estava aliada à sexualidade, ganha uma nova formulação, pois 

em O mal-estar na civilização a destruição e a sexualidade passam a ser 

independentes uma da outra. 

Freud busca, a partir da afirmação do ímpeto destrutivo, compreender como 

contê-lo no seio da civilização e como a instância supereu trabalha frente a este 

ímpeto. De acordo com o psicanalista, a agressividade que o sujeito quer dirigir aos 

objetos no mundo externo é introjetada, volta-se para o Eu e é acolhida pelo 

supereu. Esse supereu consciente exerce uma força contra o Eu com a mesma 

agressividade que este quis satisfazer nos objetos externos. Essa tensão é chamada 

por Freud de sentimento de culpa e se expressa na necessidade que o Eu tem de 

punição (FREUD, 2010i, p. 92). 

O motivo pelo qual os indivíduos se sujeitam às influências e exigências 

externas remete à questão do desamparo. Os seres humanos enquanto criaturas 

marcadas pela vulnerabilidade dependem uns dos outros desde o início de sua vida; 

como sabemos, o bebê humano é uma criatura extremamente vulnerável. Para 

Freud, é o medo da perda do amor que leva a uma sensação de desproteção. Desse 

modo, temos que as más ações são evitadas pelo medo dessa perda. 



72 
 

 No entanto, a sensação de perigo iminente se dá pelo medo de ser 

descoberto ao desejar ou realizar uma má ação. Assim, numa determinada fase do 

processo de socialização dos sujeitos, quando a autoridade ainda não foi 

internalizada, eles muitas vezes se permitem satisfazer a agressividade “(...) se 

tiverem certeza de que a autoridade não saberá ou nada poderá fazer contra eles; 

seu medo é apenas de serem descobertos” (FREUD, 2010i, p. 94). 

Freud sustenta que com a introjeção da autoridade na consciência se 

estabelece o supereu e realiza uma mudança fundamental para as relações entre 

exigências externas e internas, pois a partir da instauração dessa instância 

moralizante o medo vinculado ao “ser descoberto” por desejar ou fazer algo mal se 

desfaz, assim como a distinção entre o fazer e o desejar, pois ambos seriam dignos 

da punição do supereu, dado que nada escapa ao exame dessa autoridade 

internalizada, vigilante e punitiva.  

Posto isso, podemos compreender que essa consciência, a qual se apresenta 

com um elevado grau de exigência, é o que Freud chama de traço característico de 

ser moral que trabalha no sentido de alertar e evitar que o Eu ceda de suas pulsões. 

Outro fator importante a ser considerado com relação ao supereu é que os 

erros cometidos pelos indivíduos e as frustrações decorrentes ampliam o poder da 

própria consciência, devido às avaliações que os sujeitos fazem dos próprios atos, 

pois Freud afirma que 

 

Enquanto as coisas vão bem para a pessoa, também a sua consciência é 
branda e permite ao Eu muitas coisas; quando uma infelicidade a atinge, ela 
se examina, reconhece sua pecaminosidade, eleva as reinvidicações da 
consciência, impõe-se privações e castiga a si mesma com penitências. 
Povos inteiros se comportam e continuam se comportando assim. Mas isso 
se explica facilmente pelo estágio infantil da consciência, que portanto não é 
abandonado após a introjeção no Super-eu, mas subsiste junto e por trás 
dela. O destino é visto como um substituto parental; quando uma pessoa 
tem infortúnio, significa que não é mais amada por essepoder supremo, e, 
ameaçada por essa perda de amor, inclina-se novamente ante a 
representação dos pais no Super-eu, que no momento da fortuna tendia a 
neglicenciar (FREUD, 2010i, p. 96-97) 

 

Essas colocações revelam a influência da gênese, do passado que mesmo 

distante encontra formas de se manifestar nos fenômenos psíquicos do sujeito. 

 Com relação à severidade com que o supereu trabalha nos indivíduos, Freud 

sustenta que uma educação mais repressiva pode influenciar em algum grau, mas a 

severidade pode surgir independente de tal educação, pois considera que tanto as 



73 
 

influências do meio social como os fatores herdados atuam para a formação do 

supereu. 

 Nesse ponto no qual Freud aborda a importância dos fatores constitucionais 

herdados, vale ressaltar o fator primordial que envolve o sentimento de culpa e o 

arrependimento elaborado em Totem e Tabu: com o parricídio, e a culpa que 

acompanhou esse ato, instaurou-se pelo mecanismo de identificação a instância 

supereu. Desse ato ou tão somente do desejo de realizá-lo, houve a necessidade da 

criação da lei para impedir sua repetição, e o arrependimento expressa o sentimento 

primevo de ambivalência perante o pai e que se repete na história humana a cada 

novo nascimento. Frente a isso, Freud ressalta que 

Não é decisivo, realmente, haver matado o pai ou deixado de fazê-lo; em 
ambos os casos temos de nos sentir culpados, pois o sentimento de culpa é 
a expressão do conflito de ambivalência, da eterna luta entre Eros e o 
instinto de destruição ou de morte (FREUD, 2010i, p. 104) 

  

Posto isso, podemos perceber que essa luta entre Eros e Tanatos, que se 

iniciou na relação com o pai é o que caracteriza o processo de desenvolvimento da 

cultura tanto no seio da humanidade como no íntimo da psique do indivíduo. 

 Ao final de O mal-estar na civilização, munido de toda a especulação em 

torno da agressividade autônoma inerente ao ser humano, Freud sustenta então que 

a questão-chave que se apresenta à humanidade é a de saber até que ponto a 

evolução da cultura conseguirá conter os abalos, a destruição de certos estados de 

coisas, promovidos pela pulsão de morte. 

No próximo tópico buscaremos entender essa questão através do argumento 

lacaniano de que a pulsão de morte está para além da tendência ao retorno ao 

inanimado, sendo entendida então como vontade de destruição que está para além 

do simbólico e que se manifesta pondo em causa um determinado estado de coisas 

no seio da civilização e que, a partir do nada, é também vontade de criação como 

recusa do mesmo. 

 

3.7 A pulsão de morte como vontade destrutiva e criativa 

 

No decorrer do presente capítulo, pudemos analisar o contexto do sujeito 

civilizado marcado pela vulnerabilidade e incompletude e sua busca pelo objeto 



74 
 

perdido, pontuando a série de dificuldades que ele encontra para sua plena 

satisfação no seio da civilização. 

 De acordo com Lacan no Seminário 7: A ética da psicanálise, essa dificuldade 

de realização plena é encontrada na própria estrutura humana, devido ao fato que o 

ser humano tem de situar suas necessidades a partir de algo que é 

fundamentalmente inconsciente, que é anterior ao simbólico e à articulação 

significante, mas que insiste em estar aí de maneira não dominada pelo discurso, 

disfarçada, por assim dizer. É nesse contexto que se situa o problema do gozo: dado 

que este se encontra para além dos significados aparentes impostos pela ordem da 

linguagem, permanecendo obscuro, ele é de difícil acesso ao sujeito “(...) uma vez 

que o gozo se apresenta não pura e simplesmente como a satisfação de uma 

necessidade (besoin), mas como a satisfação de uma pulsão (...)” (LACAN, 2008, p. 

251). 

 Em O mal radical em Freud, Garcia-Roza, a partir de uma leitura freudiana, 

afirma que o campo psicanalítico possui duas regiões: a primeira é o lugar da ordem, 

no qual operam os princípios de prazer e de realidade e no qual se situa o aparelho 

psíquico (Ics, Pcs e Cs), sendo este o lugar da representante da representação – 

como vimos no primeiro capítulo do presente trabalho –; já a segunda região é 

aquela que está para além da ordem, para além do princípio do prazer e do princípio 

de realidade, sendo este o lugar no qual se situa a noção de pulsão. Nesse sentido, 

a distinção não é feita entre o Ics e o Pcs/Cs, e sim entre o âmbito do aparelho 

psíquico e o âmbito das pulsões, que estão para além. 

 Como vimos, Freud sustenta que a pulsão de morte, expressa no pendor à 

agressividade, é o maior obstáculo para a civilização, essa construção de 

humanidade na qual vivemos que tende a unir indivíduos, construir famílias e as 

mais diversas instituições e normas sociais, sendo este um trabalho de Eros. Do 

ponto de vista freudiano, a pulsão de morte é uma pulsão destrutiva, a qual visa 

desfazer as unidades no âmago da civilização, sendo desse modo, anticultural. Do 

ponto de vista lacaniano, a pulsão de morte é a recusa da permanência, do mesmo 

que é posto pela cultura. Assim, a pulsão de morte é subversiva e antinatural, 

entendida “(...) não no sentido de ela ter como alvo a destruição da natureza e da 

cultura, mas no sentido de colocar em causa tanto uma como a outra, de recusar a 

permanência do ‘mesmo’, de provocar na natureza e na cultura a emergência de 

novas formas.” (GARCIA-ROZA, 2015, p 127-128). A pulsão de morte, portanto, 



75 
 

coloca em xeque o natural e o cultural para emergir novos arranjos e, por isso, é 

vontade de destruição.  

 Posto isso, a pulsão, segundo Lacan, comporta uma dimensão histórica 

(LACAN, 2008, p. 251), dado o caráter insistente da pulsão em reaparecer, em 

inscrever-se na psique. Desse modo, a pulsão se refere a algo que é memorizado, 

uma historicidade que se manifesta na inscrição da pulsão no aparato anímico, 

sendo por meio dessa presença da pulsão que a historização, a memorização, se 

torna possível, pois a pulsão considerada nela mesma sem sua presentificação seria 

a-histórica. Portanto, podemos compreender que a pulsão está para além do 

simbólico, no entanto ela se manifesta, se presentifica no psiquismo insistentemente 

de diversas formas, possuindo, desse modo, um caráter não natural, pois 

Essa dimensão se marca pela insistência com que ela se apresenta, uma 
vez que ela se refere a algo memorável porque memorizado. A 
rememoração, a historização, é coextensiva ao funcionamento da pulsão no 
que se chama de psiquismo humano. É igualmente lá que se grava, que 
entra no registro da experiência, a destruição (LACAN, 2008, p. 251). 

 

 Além do caráter não natural da pulsão, se faz necessário algo além da pulsão 

que possibilite sua apreensão. O que possibilita a rememoração para Lacan é a 

cadeia significante, pois nela o significado oculto, obscurecido, só emerge na medida 

em que é articulação de significantes, na medida em que remete a outros 

significados. O que não é capturado pela cadeia significante não é, portanto, 

memorizado. Nessa medida, a pulsão de morte deve ser situada na dimensão 

histórica, visto que só é definível pela cadeia significante, numa certa ordem. 

Portanto, para que se possa apreender e rememorar a pulsão se faz necessário 

inscrevê-la no simbólico. 

 De acordo com Lacan, uma vez que a pulsão é pulsão de destruição ela é 

vontade de destruição direta e está para além do retorno ao inanimado segundo a 

compreensão do princípio de nirvana31. Desse modo, a vontade de destruição da 

qual Lacan trata é vontade de recomeçar, mas recomeçar outra-coisa, pois há algo 

que se expressa na linguagem que ultrapassa ela própria, visto que 

Se tudo que é imanente ou implícito na cadeia dos acontecimentos naturais 
pode ser considerado como submetido a uma pulsão dita de morte, é 
somente na medida em que há a cadeia significante. Efetivamente, é 
exigível que, nesse ponto do pensamento de Freud, o que está em questão 
seja articulado como pulsão de destruição, uma vez que ela põe em causa 

                                                             
31 Freud trata desse princípio elaborado pela psicanalista Bárbara Low em O problema econômico do 
masoquismo (1924), 2011b. 



76 
 

tudo o que existe. Mas ela é igualmente vontade de criação a partir de nada, 
vontade de recomeçar (LACAN, 2008, p.254-255). 

 

 No texto O mal radical em Freud, Garcia-Roza faz uso do termo potência de 

destruição no lugar de vontade de destruição, este usado por Lacan. Essa potência 

de destruição, segundo Garcia-Roza, não significa uma postura meramente niilista, 

pois na medida em que ela destrói as formas totalizadoras construídas pelo princípio 

aglutinador de Eros, cede lugar para que novas formas apareçam, impedindo a 

perpetuação de uma mesma/única inscrição do desejo no sujeito. Desse modo, 

podemos compreender o desejo como diferença, já que este dribla a ordem que está 

posta pela natureza, pelo determinado. Assim, a pulsão de morte cria novas formas 

de presentificação no aparato anímico. 

 Uma consideração interessante posta no texto acima mencionado é que a 

morte do desejo e, por sua vez, a morte da diferença que lhe é própria, adviria da 

ação de Eros e não da potência destrutiva, da pulsão de morte, visto que Eros quer 

conservar certos modos de desejo, restringindo outros no seio da cultura. Assim, a 

pulsão que insiste em se repetir, em se inscrever na psique, repete-se como 

diferença para que o novo apareça. 

 Vimos os mais diversos destinos das pulsões em os instintos e seus destinos 

(1915); nos Três ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905), os desvios das 

pulsões quanto à meta, quanto ao objeto, o que deixa claro que a pulsão foge à 

ordem natural da biologia e que os efeitos das pulsões são apreendidos, segundo 

Freud, no nível das representações conscientes e inconscientes, nunca no nível da 

pulsão nela mesma. 

 

3.8 A destrutividade freudiana como princípio e a ética em psicanálise 

 

 A partir da afirmação da existência de uma destrutividade autônoma, isto é, 

não restrita à sexualidade, Freud se depara com a aceitação da tese de que há um 

mal original no ser humano, e tal tese, de acordo com Garcia-Roza, nos direciona a 

falar de uma ética em psicanálise, visto a necessidade de avaliar os 

desdobramentos da afirmação da maldade originária. 

 No seminário 7 – A ética da psicanálise, Lacan sustenta, como afirmamos 

anteriormente, que a pulsão de destruição está para além da noção de tendência ao 

retorno ao inorgânico. Essa concepção permite afirmar que a vontade de destruição 



77 
 

é, também, vontade de criação. Nesse sentido, a noção de pulsão de morte como 

um Drang (impulso, esforço), remete à tese de que a pulsão em si mesma não é boa 

ou má, pois nela mesma não se registra tais valorações, dado que está para além do 

campo da representação. Portanto, a pulsão de morte não expressa uma 

malignidade originária no homem, visto que 

O bem para o sujeito não é algo que se coloca no registro da pulsão, 
mas algo que resulta de uma composição significante e que diz 
respeito aos trilhamentos inconscientes, ao sistema significante dos 
elementos inconscientes. Se o bem ao qual o sujeito aspira é das 
Ding, suas escolhas se dão no nível do princípio do prazer, isto é, no 
nível definido pelo desejo, e o que aí se apresenta não é das Ding 
mas die Sache. O bem ao qual o sujeito aspira coloca-se como um 
horizonte na direção do qual, ou aquém do qual, o princípio do prazer 
regula os objetos do desejo (GARCIA-ROZA, 2015, p. 150). 

  

É a partir desse além, que só pode ser concebido como vazio, que o sujeito 

pode perceber que não há uma tendência natural à bondade ou à maldade e, 

portanto, segundo Garcia-Roza, é por referência a esse vazio que podemos 

conceber uma ética da psicanálise. 

 Ao pautar a incapacidade/impossibilidade de um objeto absoluto que ocupe 

esse vazio em O mal-estar na civilização, Freud sustenta que mesmo quando o 

sujeito age conforme o que é prescrito pela moral civilizatória não se vê livre do 

sentimento de culpa, pois a instância crítica supereu está sempre exigindo mais do 

sujeito. Através dessa exigência, a destrutividade volta-se para o Eu, ao ponto inicial 

e esse conflito tem como resultado o sentimento de culpa que, por sua vez, leva ao 

mal-estar. 

 Antes da afirmação de uma pulsão de morte, o sentimento de culpa estava 

restrito à sexualidade. A partir da onipresença da destrutividade na psique humana, 

tal sentimento de culpa passa a atuar também como reação ao ímpeto destrutivo. 

 Um ponto fundamental a ser articulado frente a essa questão é que, como 

sabemos, o Eu pode sentir prazer na agressividade e aquilo que é mal pode não lhe 

ser perigoso; no entanto, é através do Outro, como assinalamos no capítulo dois ao 

tratar do supereu, que se pensa o bem e o mal e não pela pulsão nela mesma. E é 

em virtude do Outro que há a renúncia dos desejos do sujeito e esta, por sua vez, 

exige renúncias cada vez maiores, pois 

Essa dívida com o supereu jamais será saldada, e o mito freudiano do 
assassinato do pai, elaborado em Totem e Tabu, é a este respeito 
exemplar. Com o assassinato do pai, o que se abre para o homem não é o 
acesso ao gozo, mas o incremento da interdição e a instituição da lei 
(GARCIA-ROZA, 2015, p. 152). 



78 
 

  

 Portanto, é em vista da figura do Outro que o sujeito ama, odeia, sofre, exige 

de si, se comporta como um sujeito ético e estabelece vínculos afetivos, buscando 

conter o pendor à agressividade para tornar possível a civilização, como também 

busca evitar ao máximo o sentimento de desamparo. Para tanto, o sujeito eleva sua 

consciência moral através da vigilância e exigência do supereu, mesmo que isso 

resulte no mal-estar fruto da interdição. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O compromisso assumido por Freud em sustentar a necessidade de 

afirmação de processos psíquicos da ordem do inconsciente veio a partir da 

constatação da impossibilidade de uma mecanização do mental após os estudos 

postos no Projeto de uma psicologia, que mais adiante o encaminhou a formular a 

primeira tópica do aparelho psíquico (Ics, Pcs/Cs). Podemos destacar, entre os 

avanços obtidos pela consolidação das descobertas de Freud incorporadas à obra O 

Ego e o Id em sua segunda tópica, (1) um delineamento mais preciso e funcional do 

conceito de inconsciente, por meio da ultrapassagem das antigas abordagens 

meramente descritivas dos processos psíquicos, aquelas nas quais éramos 

conduzidos, invariavelmente, a uma identificação entre sistema inconsciente e o 

reprimido; esta identificação tinha como fundamento uma visão meramente tópica e 

sistemática do psiquismo que, de certo modo, se mostrava inconciliável ou, até 

mesmo,  insuficiente, segundo o novo dinamismo introduzido por meio do narcisismo 

e das fantasias.  

Um delineamento mais completo do inconsciente só foi possível na medida 

em que Freud passou a compreender, de maneira mais abrangente, os processos 

que ocorriam no interior do Eu (Ich), sendo capaz de asseverar que, em seu interior, 

poderíamos também encontrar processos símiles àqueles reservados 

exclusivamente ao antigo sistema Ics. E, nesse sentido, o Eu deixa de ser uma 

instância meramente repressora, para também passar a abrigar o inconsciente. Em 

suma, o que se observa neste momento do desenvolvimento da teoria é o abandono 

da simples oposição entre instâncias, ou sistemas, Cs e Ics em prol de uma rica 

interação entre as estruturas ego, id e superego, que apresentam um dinamismo 

capaz diluir a “antiga”, e meramente sistemática, dicotomia consciente/inconsciente.  

O que acabamos de ressaltar direciona a (2) uma nova estrutura explicativa 

dos processos psíquicos baseada nesse novo esquematismo psicológico, de modo 

que agora Ics cede lugar às estruturas eu, id e supereu. O que se percebe aqui é a 

inequívoca superação da abordagem tópico-sistemática pela dinâmica-funcional. Por 

fim, (3) a esta nova estrutura, Freud é capaz de associar seu novo dualismo 

pulsional Eros e Tanatos, cuja dialética determina completamente o destino anímico 

do indivíduo, a tal ponto que esta dialética é considerada a chave para a 



80 
 

compreensão do estabelecimento das próprias estruturas psíquicas e para o 

desvendamento dos conteúdos a elas vinculados.  

O conflito entre Eros e Tanatos se inscreve, como vimos, no cerne da 

fundação da civilização devido à ambivalência primitiva do sujeito em relação ao pai. 

Com a instauração da lei pelo clã fraterno a pulsão foi interditada. Esta, por sua vez, 

se esforça para retornar, insiste em se inscrever no sujeito, embora não se realize 

plenamente devido a incapacidade inerente à própria estrutura do ser civilizado e a 

necessidade de ceder de seu desejo ao Outro; Outro este que dita o que é bom e o 

que é mal. É em virtude desse Outro que ele renuncia. No entanto, a Pulsão de 

morte se repete, insiste e resiste como algo novo que parte do que é historicamente 

primitivo no sujeito. 

Diante disso, podemos questionar até que ponto o sujeito civilizado poderá 

ceder de seu desejo frente a esse Outro que o faz introjetar exigências cada vez 

maiores através da instância supereu. Podemos problematizar em que medida esta 

instância psíquica supermoral que vigia o desejo pode direcionar o sentimento de 

culpa a dificultar ou até mesmo bloquear novos modos de elaboração? Frente às 

exigências conservadoras, como criar o novo? Entendemos que é possível que a 

pulsão de morte, destrutiva porém criativa, encontre dificuldades de se inscrever no 

sujeito devido à ação de um supereu fortemente exigente, no entanto, ela está 

sempre ali, pressionando o sujeito a dar a luz a esse novo que se repete, a essa 

diferença que se impõe frente à força conservadora de Eros, insistindo que é preciso 

destruir para que o novo possa emergir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
 

REFERÊNCIAS 

 
FREUD, S. Projeto de uma psicologia científica. Trad. Osmyr Faria Gabbi Jr. Rio 
de Janeiro: Imago, Obras Isoladas de Freud, 1995. 
 
________. A interpretação dos sonhos. Trad. Walfredo Ismael de Oliveira. Rio de 
Janeiro: Imago Ed., 2001. 
 
________. Extratos dos documentos dirigidos a Fliess. In: publicações pré-
psicanalíticas e esboços inéditos (1886-1889). Trad. José Luís Meurer. Rio de 
Janeiro: Imago. Edição Standart Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. 
V1. p. 221-222, 2006a. 
 
________. Uma nota sobre o inconsciente na psicanálise. In: O caso Scheber, 
Artigos sobre técnica e outros trabalhos. Trad. José Luís Meurer. Rio de Janeiro: 
Imago. Edição Standart Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. V12. p. 
275-285, 2006b. 
 
________. Introdução ao narcisismo (1914). In: Introdução ao narcisismo: 
ensaios de metapsicologia e outros textos (1914-1916). Trad. Paulo Cesar 
de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2010a. 
 
________. Os instintos e seus destinos (1915). In: Introdução ao narcisismo: 
ensaios de metapsicologia e outros textos (1914-1916). Trad. Paulo Cesar 
de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2010b. 
 
________. A repressão (1915). In: Introdução ao narcisismo: ensaios de 
metapsicologia e outros textos (1914-1916). Trad. Paulo Cesar de Souza. São 
Paulo: Companhia das letras, 2010c. 
 
________.  O Inconsciente (1915). In: Introdução ao narcisismo: ensaios de 
metapsicologia e outros textos (1914-1916). Trad. Paulo Cesar de Souza. São 
Paulo: Companhia das letras, 2010d. 
 
________.  Além do princípio do prazer (1920). In: História de uma neurose 
infantil (o “homem dos lobos”), Além do princípio do prazer e outros textos. 
Trad. Paulo Cesar de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2010e. 
 
________. Observações sobre um caso de neurose obsessiva (“o homem dos 
ratos”). In: Observações sobre um caso de neurose obsessiva (“o homem dos 
ratos”), uma recordação de infância de Leonardo da Vinci e outros textos 
(1909-1910). Paulo Cesar de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2010f. 
 
________. Estudos sobre histeria (1893-1895). Trad. Paulo Cesar de Souza. São 
Paulo: Companhia das letras, Vol. 2, 2010g. 
 
________. História de uma neurose infantil (“o homem dos lobos”). In: História de 
uma neurose infantil (“o homem dos lobos”), Além do princípio do prazer e 
outros textos. Trad. Paulo Cesar de Souza. São Paulo: Companhia das letras. Vol. 
2, 2010h. 



82 
 

 
________. O mal-estar na civilização, novas conferências introdutórias à 
psicanálise e outros textos (1930-1936). Trad. Paulo César de Souza. – São 
Paulo: Companhia das Letras, 2010i. 
 
________. O Eu e o Id (1923). In: O Eu e o Id, autobiografia e outros textos 
(1923-1925). Trad. Paulo Cesar de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2011a. 
  
________. O problema econômico do masoquismo (1924). In: O Eu e o Id, 
autobiografia e outros textos (1923-1925). Trad. Paulo Cesar de Souza. São 
Paulo: Companhia das letras, 2011b. 
 
________. Psicologia das massas e análise do Eu (1921). In: Psicologia das 
massas e análise do Eu e outros textos (1920-1923). Trad. Paulo Cesar de 
Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2011c. 
 
________. Totem e Tabu (1912-1913). In: Totem e Tabu, Contribuição à história 
do movimento psicanalítico e outros textos (1912-1914). Trad. Paulo César de 
Souza. 1ª Ed. – São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 
 
________. Inibição, sintoma e angústia, o futuro de uma ilusão e outros textos 
(1926-1929). Trad. Paulo César de Souza. 1ª Ed. – São Paulo: Companhia das 
Letras, 2014. 
 
________. Atos obsessivos e práticas religiosas (1907). In: O delírio e os sonhos 
na gradiva, análise da fobia de um garoto de cinco anos e outros textos (1906-
1909). Trad. Paulo César de Souza. 1ª Ed. – São Paulo: Companhia das Letras, 
2015. 
 
________. Três ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905). In: Três ensaios 
sobre a teoria da sexualidade, análise fragmentária de uma histeria (“O caso 
Dora”) e outros textos (1901-1905). Trad. Paulo Cesar de Souza. São Paulo: 
Companhia das letras, 2016. 
 
________. Moisés e o Monoteísmo (1939). In: Moisés e o Monoteísmo, 
Compêndio de psicanálise e outros textos (1937-1939). Trad. Paulo Cesar de 
Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2018. 
 
FULGÊNCIO, B. As especulações metapsicológicas de Freud. In. Natureza 
Humana 5(1): 129-173, jan. – jun, 2003. 
 
GARCIA-ROZA, L. A. O mal radical em Freud. 2º.ed. – Rio de Janeiro: Zahar, 
2015. 
 
________. Freud e o inconsciente. 24º.ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2009. 
 
LACAN, J. O seminário, livro 7: a ética da psicanálise. Texto estabelecido por 
Jacques-Alain Miller; [versão brasileira Antônio Quinet]. Rio de janeiro: Zahar, 2008. 
 



83 
 

LAPLANCHE J. & PONTALIS, J.-B. Vocabulário da psicanálise. Dir. Daniel 
Lagache. Trad. Pedro Tamen. São Paulo: Martins Fontes, 1985. 
 
LOPARIC, J. De Kant a Freud: um roteiro. Rev. kant e-Prints. Vol. 2, n. 8, 2003. 
 
MEZAN, R. Freud: a trama dos conceitos. São Paulo: Perspectiva, 2013. 
 
REICH, Wilhelm. Psicologia de massas do fascismo. Trad. de Maria da Graça M. 
Macedo. 3ª.ed. – São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
SANTOS, E. E.; SILVA, T. C. F. C. O Inconsciente: um ponto de vista histórico e 
metapsicológico. Ariús: Revista de Ciências Humanas e Artes (UFCG). v. 21, p. 
167-185, 2015. 
 
WOLLHEIM, R. As ideias de Freud. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo: Círculo do livro 
S.A., 1971. 
 

http://lattes.cnpq.br/5287900125694424

	176fff27a9e6b0affbc08efa8048df2d98a36623c66b8f1528c61505970ebb79.pdf
	176fff27a9e6b0affbc08efa8048df2d98a36623c66b8f1528c61505970ebb79.pdf
	176fff27a9e6b0affbc08efa8048df2d98a36623c66b8f1528c61505970ebb79.pdf

