UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

LISANDRA CAROLINE DE ARAUJO LIMA TEIXEIRA

PLANETARIZACAO DA TECNICA

UMA ANALITICA HEIDEGGERIANA DA MODERNIDADE

JOAO PESSOA

2020



LISANDRA CAROLINE DE ARAUJO LIMA TEIXEIRA

PLANETARIZACAO DA TECNICA

UMA ANALITICA HEIDEGGERIANA DA MODERNIDADE

Trabalho final apresentado para aprovacdo no
programa de Pds-graduacdo em Filosofia da
Universidade Federal da Paraiba (UFPB).
Linha de pesquisa: Fenomenologia e

Hermenéutica filosoéfica.

Orientador: Prof. Dr. Robson Costa Cordeiro.

JOAO PESSOA
2020



Catalogagdo na publicagao
Segao de Catalogagdo e Classificagdo

T266p Teixeira, Lisandra Caroline de Araujo Lima.

Planetarizacado da técnica : uma analitica heideggeriana
da modernidade / Lisandra Caroline de Aratjo Lima
Teixeira. - Jodo Pessoa, 2020.

125 f.

Orientacdo: Robson Costa Cordeiro.
Dissertacdo (Mestrado) - UFPB/CCHLA.

1. Filosofia. 2. Técnica moderna. 3. Modernidade. 4.
Ciéncia. 5. Martin Heidegger. I. Cordeiro, Robson

Costa. II. Titulo.

UFPB/BC CDU 1(043)

Elaborado por RUSTON SAMMEVILLE ALEXANDRE MARQUES DA SILVA - CRB-
15/0386




RESUMO

Procura-se tracar um caminho pelo pensamento de Martin Heidegger em sua elaboracdo
central sobre a questdo da esséncia da técnica moderna. Essa esséncia como Ge-stell percorre
e determina toda a configuracdo de vida do homem moderno sobre a terra. Traduzida como
com-posicao ou interpelacao provocadora, a esséncia da técnica moderna obstrui o elemento
mais proprio do Ser, ela rege o proprio esquecimento da pergunta pelo Ser. Expande, assim,
seu dominio planetério através do projeto matematico moderno que assegura tudo a partir de
um calculo prévio. Mantém-se, dessa forma, condenado o mistério do nascimento do que
brota por si mesmo e num jogo ambiguo logo se oculta. Tudo se torna dis-ponibilidade, isso é
o elemento central da determinacdo da técnica moderna no planeta e de seu reinado sobre o
homem. Ela, também, determina o dominio das ciéncias exatas da natureza, nada é sem sua
legitimacdo e objetivacio. E a partir da esséncia da técnica que impera a representacio
cientifica em todos os ambitos do viver humano e do real em sua totalidade. Encontra-se,
aqui, o perigo do desenraizamento do homem, do esquecimento do Ser. O real é dominado
pelo pensar calculador unilateral que o representa enquanto objetidade. O homem como
subjectum representador vai ao encontro da natureza no carater de juiz avaliador. Ela é
interpelada a mostrar-se unicamente pela 6tica da exploracao e compreendida exclusivamente
como matéria-prima para uso sob logica de alguma utilidade. Resta, entdo, para Heidegger,
tracar um caminho para o que salva dando um “passo atras” (Schritt zuriick) da dominacao
técnica, mas estando nela, pensar serenamente e novamente sobre o Ser.

Palavras-chave: técnica; modernidade; ciéncia; esquecimento; serenidade.



RESUME

Nous cherchons tracer un chemin pris par Martin Heidegger dans son élaboration centrale sur
la question de I’essence de la technique moderne. Cette essence comme Ge-stell chasse et
détermine toute la configuration de la vie de I’homme moderne sur la terre. Traduit par com-
position ou interpellation provocatrice, 1’essence de la technique moderne bloque 1’élément
plus propre de I’Etre, elle régne 1’oubli par la question sur I’Etre. Elle développe son domaine
planétaire déterminé par un projet mathématique moderne qui tout assure a partir d’un calcul
précédente. Cette essence conserve la condamnation du mystére de la naissance qui émerge
par lui-méme et dans un jeu ambigué se cache. Tout devient dis-ponibilité, c’est un élément
centrale de la détermination de la technique moderne dans la planéte et son regne sur
I’homme. Aussi détermine le domaine des sciences naturelles, le monde ne serait rien sans sa
légitimation et objectivation. C’est a partir de 1’essence de la technique que tous les domaines
de la vie humaine et du réel sont dominés par la représentation scientifique. A partir de cette
essence, nous pouvons trouver le danger du déracinement de 1’homme, de I’oubli de I’Etre. Le
réel est dominé par la domination de la pensée calculatrice. ’homme comme subjectum
representateur doit aller au rencontre de la nature comme un juge évaluateur. Elle est
interpellée a se révéler uniformément par la perspective d’ exploitation. L.a nature est objet de
la science, elle est réserve d’énergie primaire afin de présenter une utilité. Reste, donc, d’apres
Heidegger tracer un chemin afin de sauver, un pas en arriére de la domination de la technique
moderne, penser proprement et de nouveau sur 1’ Etre.

Mots-clés: technique; modernité; science; 1’oubli; sérénité.



SUMARIO

1 INTRODUCAO.............. w7
2 O FUNDAMENTO MODERNO ...10
2.1 Subjectum como fundamento primeiro em Descartes 10
2.2 Kant e o estabelecimento da metafisica moderna 16
3 O FUNDAMENTO MATEMATICO .27
3.1 O projeto matematico do pensar moderno .27

3.2 A esséncia do matematico na inauguracao das ciéncias modernas da natureza.....38

4 VERDADE COMO CERTEZA DA RE-PRESENTACAO.......ccoevurenrenesereasensesesanaes 48
4.1 Mundo como re-presentacao (VOr-stellen)...........eeecvereveercsercsersseercsercsensseerssercsnnenes 48
4.2 O dominio da ciéncia moderna 57

5 A QUESTAO DA TECNICA 67
5.1 A esséncia da técnica moderna como forma de des-velamento .67
5.2 Planetarizacao da técnica ...80
5.3 A linguagem na era técnica 89

6 O HABITAR AUTENTICO .92
6.1 O papel do poético no habitar dos mortais 92
6.2 O poético como habitacao ....98

7 O POETICO COMO O QUE SALVA 102
7.1 Poesia em tempos indigentes 102
7.2 Um caminho para o pensar sereno ...114

8 CONSIDERACOES FINAIS 119

REFERENCIAS.......oueuereeeeesesesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssens 123




1 Introducao

Busca-se tracar um breve caminho que nos conduz até o que é mais proprio do que rege
o tempo que estamos inseridos e que determina seu dominio sobre o planeta: a esséncia da
técnica moderna. Tornando-se um sujeito nessa era da metafisica moderna, o homem acaba
por ser resumido a uma consciéncia pensante. Ele é o subjectum que pée o mundo diante de si
como sua representacdo, como imagem refletida a partir dele. O mundo se torna reflexo na
modernidade técnica objetivante. O homem subjetivo se impde, entdo, como medida para
todos os entes.

No decorrer do segundo capitulo deste caminho: O fundamento moderno, sera
abordada a confirmacao da metafisica moderna e todo o pensamento que a fundamenta. Esse
pensar tem por base o desenvolver do préprio pensar moderno, principalmente, estabelecido
com Descartes, Kant e Hegel na filosofia moderna e, também, na ciéncia moderna com
Galileu e Newton. Assim, esse pensamento é determinado por uma consciéncia pensante que a
tudo representa. O subjectum é a substancia primeira de todo o pensamento que se origina no
berco da metafisica ocidental, na Europa, e logo se dissemina para o resto do planeta. Ocorre,
portanto, uma europeizacdo do mundo, uma dominacdo da racionalidade moderna
determinada, a partir do século XVII, com o estabelecimento do que representa um solo firme
para a modernidade, a certeza indubitavel: o cogito.

Ainda no percurso deste capitulo adentra-se propriamente no pensamento de
Descartes. Seu pensamento é de notavel importancia para o estabelecimento da modernidade,
principalmente, com uma de suas obras mais célebres: O Discurso do Método (1637).
Descartes ao colocar as coisas em divida descarta, entdao, tudo o que deve-se ter ddvidas,
menos o que ird fundamentar toda a modernidade: a existéncia do eu que pensa, do cogito.
Cogito, ergo sum é a certeza mais correta. Dessa forma, o mundo em sua totalidade, o real, se
torna um reflexo desse ego, aqui, ele é res extensa. A realidade, a natureza (tornada objeto)
sao determinacoes do pensamento do eu penso. Assim, em Descartes, existe a primazia dessa
substancia primeira: o cogito, a alma. O pensar se torna um re-presentar e esse é calcular. O
homem se torna senhor e medida de todas as coisas. Como consciéncia, ele é a substancia
primeira desse pensar.

Outro pensador determinante na conducdo da metafisica moderna é Kant. Em seu
pensamento, o homem vai de encontro a natureza, ndo mais na qualidade de aluno que
aprende com ela, mas ele é o juiz, a natureza deve corresponder aos seus apelos. Essa, entdo,

corresponde as leis a priori da razdo que determina os axiomas universais. Para Kant, no



8

entanto, com o estabelecimento das ciéncias naturais modernas com Galileu e Newton é que
a natureza se torna, entdo, objeto de pesquisa. Nada deve, portanto, permanecer oculto ao
poder da razao humana.

No terceiro capitulo trata-se do projeto matematico que dd4 fundamento ao pensar
moderno. A ciéncia se torna, aqui, Unico meio de chegar a verdade, ela se torna certeza do
representar. A ciéncia moderna, entretanto, ndo consegue abarcar a totalidade do ente em sua
verdade mais propria, em outros modos de dizé-lo. Surge, entdo, o predominio do
matematico. Matematico em sua esséncia td mathemata como fundamentacdo matematica da
modernidade. Ndo se trata, no entanto, apenas de uma relacao numérica, mas de uma forma de
asseguramento prévio do real. Um imaginar na mente, mente concipere, tirado por Heidegger
da afirmacdo de Galileu. Assim, o conhecimento que surge se determina antecipando o real,
num projeto axiomatico sobre a natureza que sofre esse dominio e deve correspondé-lo.

No quarto capitulo, Mundo como re-presentagcdo (Vor-stellen), sera conceituado o
desenvolvimento do pensamento filoso6fico que fundamenta a modernidade objetivada, onde o
mundo acaba por ser dividido num sistema dual, entre o sujeito, aquele que da a medida e a
extensdo do mundo como seu reflexo. Ainda sera analisado a partir da obra de Martin
Heidegger, O tempo da imagem no mundo (2014), como se da essa re-presentacdo com a
concepcao do homem como subjectum do pensamento moderno. Como re-presentacdo, Vor-
stellen, o mundo se torna imagem.

Ainda neste capitulo sera desenvolvida a tematica sobre o sentido da ciéncia moderna
da natureza e seu crescente dominio planetario. Sendo abordada a imposicdo em que os entes
sao objetivados no estabelecimento das ciéncias modernas da natureza, principalmente, no
que tange a fisica moderna. O fundamento que estabelece essa modalidade de ciéncia é, para
Heidegger, a esséncia desse projeto de modernidade. O conhecimento, aqui, se torna uma
investigagdo do ente que o objetiva sob forma de um asseguramento prévio calculador sobre
todo o real.

Assim, sobre essa modalidade de ciéncia, Heidegger expde no Posfacio de sua obra O
que é metafisica? (1973) que a ciéncia moderna em sua culminacdo se torna uma forma de
objetificacdo do ente. Afirma, entdo, que (1973, p.245): “ [...] estabelecida pela propria
vontade de vontade.” Essa modalidade de ciéncia acaba por calcular o ente garantindo o seu

dominio sobre ele. Acrescenta Heidegger (1973, p.247):

O pensamento exato se prende unicamente ao calculo do ente e a este serve
exclusivamente. Qualquer célculo reduz todo numeravel ao enumerado, para utiliza-



9

lo na préxima enumeracdo. O célculo ndo admite outra coisa que o enumeravel.
Cada coisa é aquilo que se pode enumerar.

Essa objetivacao do ente reside num carater violento do calcular até entdo ocultado
que, para Heidegger, se torna uma aparéncia mascarada de produtividade, um meio para um
fim e sua obsessao por ele. Todo ente se torna, entao, o que pode ser conceituado, calculado e
produzido. Nesse pensamento calculador, tudo é dominado a partir do viés da ciéncia e de sua
representacao calculadora.

No quinto capitulo é conduzida a prépria questdo da técnica moderna, um tracar sobre
sua esséncia, sua verdade mais propria. O homem é, aqui, encaminhado a um dis-por
exploratorio sobre o real. A natureza se torna disponivel unicamente como matéria-prima para
determinado uso, para abastecer a economia e como reserva de energia. Essa esséncia da
técnica moderna como com-posi¢do ou interpelagdo provocadora se torna o maior perigo
para a esséncia prépria do homem, mas é, também, o dmbito de sua salvacdo. E nela que
cresce aquilo que salva.

Nos capitulos finais sera mostrado o que rege a esséncia da técnica moderna, como ge-
stell, que molda e permeia toda a modernidade, todo o pensar moderno e o estabelecer das
ciéncias em sua planetarizacdo. Todo o real se torna, aqui, o que pode ser calculado e medido,
ele é assegurado na investigacdo em direcdo a natureza. No dominio planetario da técnica
moderna acontece uma forma de intervencao violenta sobre o real.

O “passo atras” (Schritt zuriick) é o que é proposto por Heidegger. E um regresso para
o ambito mais proprio do homem. Regressar é escutar o sentido proprio das coisas, é
rememorar na ausculta dos ‘acenos dos deuses foragidos’. Dar um “passo atras” da logica
matematizante moderna é uma salvacdo serena, mas estando em seus dominios. Salvar é,
entdo, um resguardo da quadratura do habitar auténtico do homem, Geviert, na reunidao
integradora da terra, céu, homens e deuses: habitando sobre a terra, sob os céus em seus

ciclos, com os mortais no que lhe é mais proprio e no aguardo dos deuses.



10

2 O fundamento moderno

Neste capitulo sera analisado o fundamento moderno que estabelece o proprio pensar
enquanto representacdo de uma consciéncia pensante. Tracamos, aqui, um caminho sobre o
sujeito da modernidade como subjectum e como ele é, assim, pensado. Tomamos um
percurso, a partir das principais obras de Descartes e Kant, o Discurso do método publicado
no ano de 1637 e, mais de um século posteriormente, a Critica da razdo pura em 1781. O
pensar moderno é uma re-presentacdo do eu. O mundo se torna, aqui, uma medicao que tem
como ponto de partida o sujeito, que a medida que pensa, o mundo deve ‘acompanhar’ suas
representacoes.

A busca por essa consciéncia pode ser definida pela procura de um solo firme, seguro,
um fundamento antes de qualquer outra certeza e, logo, do mundo. O cogito se configura
nesse assegurar certo e correto, na maior certeza indubitavel de que se é uma coisa, uma
substancia pensante, uma consciéncia encapsulada que independeria até do proprio corpo. A
esséncia moderna dessa consciéncia é re-presentacdo que consiste na busca por seguranca, um
fundamento antes de qualquer outra certeza e do mundo. Esse é, aqui, extensao desse sujeito.
Primeiro, portanto, é definida sua propria existéncia e, apenas posteriormente, pode-se a partir

dele confirmar a existéncia das coisas além, do préprio real.

2.1 Subjectum como fundamento primeiro em Descartes

Na obra de Descartes, considerado pai da filosofia moderna, é possivel analisar o
delinear da prépria metafisica moderna. Em sua obra O Discurso do método: Para bem
conduzir a prépria razdo e procurar a verdade nas ciéncias ' (1983), dividida em seis partes,
possui em sua primeira versao o subtitulo: “Projeto de uma Ciéncia universal que possa
elevar a nossa natureza ao seu mais alto grau de perfeicdo.” (1983, p. 47). Pelo proprio titulo
da obra, podemos analisar a intencdo do filésofo em tracar um caminho para uma ciéncia
universal através da unificagdo, via bases seguras, do conhecimento humano que teria por
base uma verdade universal que guiaria, assim, a modernidade e, consequentemente, 0
estabelecimento da prépria metafisica moderna.

Descartes nos conduz a uma pesquisa de natureza universal. O Discurso do método
nos introduz a uma obra até entdo introdutéria, mas que nos mostra o caminho tomado pelo

pensador que elucida esse método tinico e global das ciéncias. Esse pensamento que, como

1  Titulo original em francés: Discours de la Méthode pour bien conduire sa raison et chercher la verité a
travers les Sciences. (1983, p. 47)



11

um projeto para uma ciéncia universal, aprimoraria o proprio conhecimento humano. O
conceito de verdade, no entanto, pde-se, aqui, como certeza do que é correto. A ciéncia se
tornara, portanto, esse reduto da verdade univoca, da certeza representativa que surge a partir
de uma ruptura em relacdo as “crencas teoldgicas” da Idade Média. Marca, assim, um
rompimento com o pensamento da Igreja medieval. O que é racional se torna, posteriormente,
central para a analise cientifica, surgindo, entdo, uma necessidade de tracar um método capaz
de garantir essa verdade como certeza universal. Dessa forma, afirma Descartes (1983, p. 58-

59):

Nao quis de modo algum comecar rejeitando inteiramente qualquer das opinides que
porventura se insinuaram outrora em minha confianca, sem que ai fossem
introduzidas pela razdo, antes de despender bastante tempo em elaborar o projeto da
obra que ia empreender, e em procurar o verdadeiro método para chegar ao
conhecimento de todas as coisas de que meu espirito fosse capaz.

Na inauguracao dessa forma de racionalismo moderno, protagonizado por Descartes,
é defendido que é na razdo, a partir, centralmente, da matematica, que a verdade de uma
determinada coisa poderia ser obtida. Essa verdade é determinada, dessa forma, apenas na
‘crenca’ na possibilidade de existéncia de uma certeza cientifica de validade universal. L.ogo,
ha uma relacdo elementar entre as leis universais matematicas, os axiomas matematicos, e a
propria natureza. Posteriormente, para elucidar essa proposicao isso sera melhor analisado a
partir de um projeto matematico que determina toda a forma do pensar moderno.

Para Descartes, no entanto, a nova ciéncia que tracava teria como objetivo a busca por
uma forma de certeza universal que seria capaz de desvelar a natureza, a “alma do mundo” ou
0 que estivesse oculto nele. Isso aconteceria através dos calculos numéricos que seriam,
assim, corretos e exatos. Descartes procura uma férmula universal matematica que possa
retirar a verdade oculta do mundo e, dessa forma, garantir o conhecimento mais claro possivel
e seguro de todas as coisas. Para o fildsofo, por conseguinte, o conhecimento do mundo
sensivel, do que efetivamente esta a nossa volta, seria “descoberto” através da matematica e
de seus axiomas, revelando um carater essencialmente matematico dessa forma de

conhecimento cientifico moderno. Afirma, portanto, Descartes (1983, p. 60-61):

[...] e, considerando que, entre todos os que precedentemente buscaram a verdade
nas ciéncias, s6 os matematicos puderam encontrar algumas demonstragoes, isto é,
algumas razdes certas e evidentes, ndo duvidei de modo algum que ndo fosse pelas
mesmas que eles examinaram; embora ndo esperasse disso nenhuma outra utilidade,
exceto a de que acostumariam o meu espirito a se alimentar de verdades e a nio se
contentar com falsas razdes.



12

A fisica da natureza, como uma disciplina dessa ciéncia, se desvelaria como uma ‘raiz’
para todo o conhecimento metafisico. Assim, para Descartes, em seu esho¢o de uma ciéncia
universal, a matematica, no entanto, possuiria o papel de unificar o conhecimento, garantindo
de forma correta e racional a certeza clara do pensamento. A matematica traria um
conhecimento claro, certo, sobre qualquer elemento. A verdade acaba por ser, aqui, aquilo que
é evidente para a razdo, aquilo que é claro e exato, sendo, assim, capaz de resolver a equagao
universal do mundo.

Dentro dessa forma de conhecimento universal proposta por Descartes ha, entretanto,
uma relacdo de progressdo de conhecimento, ou seja, é a partir do ja conhecido que o ndo
conhecido sera descoberto, a partir de uma forma de ‘cadeia de razdes’. Em suas regras para o
uso da razao, principios fundamentais para a determinacdo da prépria ciéncia moderna, da
teoria cientifica, é para Descartes, apenas a partir da matematica que teriamos afirmacdes e
certezas evidentes, comprovagoes. Como matematico expoente de sua época foi responsavel
por criar a geometria analitica, o célebre método cartesiano utilizado na matematica, onde as
questdes geométricas poderiam ser analisadas por calculos analiticos, por equacdes.

Tem-se a fundamentacdo da modernidade com Descartes e Kant. Também, no
estabelecimento da ciéncia moderna com Galileu e Newton, ocorre a fundagdao de uma nova
fisica da natureza, a partir da matematizacdo da modernidade, onde o mundo passa a ser
explicado a partir de célculos. E, entdo, no pensamento de Descartes, a partir da diivida
metodica, que tudo duvida que, portanto, pode-se chegar na clareza da razdo; que
questionando os proprios sentidos, as crencas comuns, 0s proprios pensamentos e a realidade,
Descartes chega, consequentemente, naquilo em que ndo pode restar nenhuma duvida sobre: a
propria existéncia do ser pensante. Afirma, entao, o filésofo (1983, p. 65): “[...] empregar
toda a minha vida em cultivar minha razdo, e adiantar-me, o mais que pudesse, no
conhecimento da verdade, segundo o método que me prescrevera.”

Através da duvida se chega na maior e mais clara certeza de que, o eu mesmo, é um
ser pensante. O eu, a consciéncia de si proprio, pensa e, assim, também duvida. Essa
consciéncia é o que ha de mais certo, de indubitavel. Como uma substancia pensante distinta
do corpo, a consciéncia é a coisa pensante como sujeito, res cogitans. Ocorre, por isso, na
modernidade a separacdao entre subjectum e objeto. Como consciéncia pensante, esse
subjectum se opde ao mundo externo, ao mundo que chama de res extensa. Dessa forma,
afirma (DESCARTES, 1983, p.68): “ [...] por desejar entdo ocupar-me somente com a
pesquisa da verdade, pensei que era necessario agir exatamente ao contrario, e rejeitar como

absolutamente falso tudo aquilo em que pudesse imaginar a menor didvida [...]”



13

No pensamento de Descartes é determinada, portanto, a relagdo entre a res cogitans, a
consciéncia do si, a subjetividade, e res extensa, o mundo exterior. E pela matematizacio
racional desse, por formulagcGes numéricas e axiomas matematicos que, através da ciéncia,
torna-se claro os pensamentos. Essa investigacao do real acaba por se tornar um processo de
pensamentos da propria consciéncia, uma tentativa de apreender o mundo pela investigacao
da razao.

A realidade, para Descartes, ndao é aquilo que os sentidos podem perceber, nem a
imaginacdo, mas é captada pelo pensamento e conduzida por ele, isso é configurado como a
razdo. O real, portanto, acaba por ser consequéncia do pensamento da consciéncia, do cogito.
Descartes elabora, por conseguinte, um projeto na busca de um método verdadeiro que possa
chegar ao conhecimento universal de tudo a partir da razdo. Para ele, a forma de verdade das
ciéncias é possivel a partir da matematica. E, através dela, que se pode, consequentemente,
chegar a verdade, a certeza evidente. Verdade, assim, de acordo com o método cientifico e
matematico.

Para chegar a esse método deveria primeiramente submeter todas as opinides ao
exame da razdo. Assim, encontrar um solo firme para o desenvolvimento de uma ciéncia
universal capaz de, através de raciocinios ‘claros e seguros’, chegar, por conseguinte, a uma
verdade universal, a uma certeza clara. Descartes logo rejeita, entdo, como falso tudo que
consequentemente levante alguma divida. Assim, para restar apenas a busca pela verdade,
que vai além dos sentidos, esses que poderiam, também, enganar.

Ao negar qualquer divida como falsa, ainda assim, ele chega a conclusdao que pensava,
mesmo que tudo fosse falso, ainda pensava sobre algo. Ao duvidar sobre aquilo que duvida, o
proprio duvidar também é um pensamento; logo, para duvidar, era preciso pensar: Cogito
ergo sum. O pensar é, entdo, parte constitutiva do existir, 0 homem enquanto subjectum existe
ao se dar conta de sua propria existéncia como ser pensante. “Penso, logo existo”; acaba por
ser a verdade mais certa e clara, se torna, entdo, principio primeiro desse novo método
construido por Descartes.

A alma para Descartes se torna puro pensamento, uma substancia, diferente do corpo
material, ela é puro intelecto. No pensamento moderno inaugurado por Descartes o0 homem,
enquanto cogito, como consciéncia pensante, acaba por dar medida as coisas como sua
extensao, res extensa. Assim, as coisas que existem além do homem, como verdadeiras, fazem
parte de sua representacdo, do pensar humano, da razdo. Explana, entdo, Descartes (1983, p.

69):



14

No concernente aos pensamentos que tinha de muitas outras coisas fora de mim,
como do céu, da terra, da luz, do calor e de mil outras, ndo me era tdo dificil saber
de onde vinham, porque, ndo advertindo neles nada que me parecesse torna-los
superiores a mim, podia crer que, se fossem verdadeiros, seriam dependéncias de
minha natureza, na medida em que esta possuia alguma perfeicdo; e se ndo o eram,
que eu os tinha do nada, isto é, que estavam em mim pelo que eu possuia de falho.
Mas ndo podia acontecer o mesmo com a idéia de um ser mais perfeito do que o
meu; pois tird-la do nada era manifestamente impossivel [...]

Logo, como consciéncia, o subjectum existe por ele mesmo, isso surge para Heidegger,
de uma necessidade por um fundamento primeiro. Esse fundamento é o cogito, é o proprio
sujeito de uma verdade basilar, essa aqui, em sentido moderno, como certeza do representar. A
certeza se torna uma verdade conquistada pelo préprio conhecimento do homem. Para
Heidegger (2014, p.133): “ O que é certo é uma proposi¢ao que enuncia que ao mesmo tempo
(a0 mesmo tempo e com igual duracdo) com o pensar do homem ele proprio esta
indubitavelmente co-presente, isto é: esta dado conjuntamente a si mesmo”.

O pensar na modernidade acaba por se torna uma representacao, afirma Heidegger que
se trata de uma (2014, p. 133): “[...] referéncia representadora ao que é representado”. Esse
re-presentar, como por diante de si, para si e a partir de si, do proprio sujeito, subjectum;
assegura o real, garantindo a calculabilidade prépria do representar moderno. Re-presentar é
calcular, pois, assim, garante a certeza do representar.

Essa representacao moderna ndo se constitui como sendo o mostrar daquilo que se
mostra por si mesmo, que vem a presenca, do ndo- encoberto; nao se trata de uma forma de
desencobrir originario. O representar moderno é, em sua esséncia, um asseguramento, uma

forma de dominacdo, de controle sobre o representado. Acrescenta Heidegger (2014, p.133):

O representar é agora, de acordo com a nova liberdade, um avancar, a partir de si,
para a area ainda por assegurar do que estd seguro. O ente ja ndo é o que-esta-
presente, mas s6 0 que estd posto em frente no representar, o que é ob-jetivo
[Gegen-stdndige]. Re-presentar é a ob-jetivacdo que avanca, que doma.

No “Penso, logo existo”, o eu acaba por ser encontrado pelo pensamento, como algo
que subsiste, uma substancia. O eu existe como forma de uma coisa que pensa, um ser
pensante: res cogitans. O subjectum é, dessa maneira, a certeza fundamental. E no representar
assegurador moderno, do sujeito que representa o que é objetivo que o homem se poe, entdo,

como elemento central. Explica Heidegger (2014, p.134):

Nesta certeza fundamental, o homem estd seguro de que ele estd assegurado,
enquanto re-presentador de todo o re-presentar e, assim, enquanto ambito de todo o



15

estar-representado, enquanto ambito de qualquer certeza e verdade, isto é, esta
seguro de que ele é. [...] ser sujeito torna-se agora a distin¢gdo do homem enquanto
ser pensante-representador.

Essa certeza é instituida através da objetivacdo representativa asseguradora. Assim, o
homem se tornando sujeito, ele é medida e ambito para todas as coisas, para os objetos. Como
sujeito, ele é “cogitatio do ego”. Ainda afirma Heidegger que (HEIDEGGER, 2014, p.135):
“O homem funda-se a si mesmo medida para todas as escalas com as quais se mede (se
calcula) aquilo que pode valer como certo, isto é, como verdadeiro, como algo que é. [...] Na
co-agitatio , o representar retne tudo o que é objetivo no conjunto do estar-representado.” O
subjectum, o sujeito representador, proximo ao que é representado, o objeto, o assegura na
consciéncia. Para Heidegger, o homem se pde como esse sujeito-senhor na determinacdo entre

sujeito e objeto, ele é medida (2014, p.136):

Dai que ele possa determinar e preencher a esséncia da subjetividade, sempre de
acordo com o modo como ele se concebe [...] Em todas estas posicoes fundamentais

da subjetividade é entdo também possivel um tipo diferente da egoidade e do
egoismo, porque o homem permanece determinado constantemente como eu e tu,
como nos e vos.

Apresentando o pensamento moderno da consciéncia, onde as coisas sao ‘descobertas’
por ela, tem-se que, para Descartes, a relacdo com as coisas, aqui, res extensa, é posterior a
certeza irrefutavel do cogito, da substancia pensante. O homem, enquanto sujeito, se coloca,
portanto, como uma forma de senhor perante o real, perante a natureza. Pode-se afirmar, a

partir do proprio pensamento de Descartes, que (1983, p. 85):

[...] se pode encontrar uma outra pratica, pela qual, conhecendo a forca e as agdes
do fogo, da agua, do ar, dos astros, dos céus e de todos os outros corpos que nos
cercam, tdo distintamente como conhecemos os diversos misteres de nossos
artifices, poderiamos emprega-los da mesma maneira em todos os usos para os quais
sdo proprios, e assim nos tornar como que senhores e possuidores da natureza.

O homem se transforma, aqui, em sujeito, o que é subjetivo alcanca um dominio. O
sujeito é aquele ente que subjaz por ele mesmo, é seu proprio fundamento. Sua primazia
surge, para Heidegger, de uma necessidade de um “fundamentum absolutum inconcussum
veritatis”, de um fundamento de verdade como certeza. Explica Heidegger (2014, p.132): “ A
tarefa metafisica de Descartes foi a de criar um fundamento metafisico para a libertacdao do

homem, libertacao para a liberdade enquanto auto-determinacao certa de si mesmo.”



16

O que é o certo e fundamento para essa metafisica é o proprio ego cogito, ele é o que
ha de mais correto, logo, de mais verdadeiro. Pensar, em Descartes, se torna, portanto, uma
representacao, um por diante de si algo, a partir de si, para si, e assegurando o que é posto a
partir de um calculo prévio que garante a representacdo. Para Heidegger (2014, p.133): “ Este
assegurar tem de ser um calcular, porque s6 a calculabilidade garante, a partida e
constantemente, estar certo do que se esta para representar.”

Qualquer relagdo é representadora, cogitans, acrescenta Heidegger (2014, p. 134): “ O
subjectum, a certeza fundamental, é o ser representado conjuntamente — sempre assegurado —
do homem representador com o ente humano ou ndao humano representado, isto é com o que é
objetivo.” Essa certeza fundamental é a asseguracdo de si mesmo, da consciéncia do homem
que se encontra em solo seguro. No fundamentum absolutum inconcussum, o homem §é, entdo,
sujeito. Expressa Heidegger (2014, p.134): “[...] homem tem de se tornar no ente destacado,
num subjectum que, na perspectiva do primeiro ente verdadeiro (isto é,certo), tem a primazia
entre todos os subjecta.” Ainda continua (2014, p. 135): “[...] Enquanto subjectum, o homem
é a co-agitatio do ego.” Tudo o que é verdadeiro, correto, é uma representacdo desse

subjectum, que corresponde a maior certeza, a um solo firme para o pensamento.

2.2 Kant e 0 estabelecimento da metafisica moderna

Elaboremos agora o caminho para a determinacgdo dessa filosofia moderna com Kant.
Seu pensamento, fundamental no tragar do préprio pensar moderno, é definido a partir de uma
confianca ilimitada na razao humana, que acredita-se tudo poder conhecer e nada deve ficar
oculto ao seu poder. O homem se torna, aqui, uma espécie de senhor. Possibilita, assim, a
criacdo de sistemas de conhecimentos que tem como capacidade a exclusdo de pensamentos
falsos e como pretensao apreender o proprio real. Se estabelece, portanto, com o pensamento
de Kant, uma confianca certa em relacdo a razao humana. Em relacdo ao conhecimento
humano nada pode permanecer oculto.

Kant também sera influenciado pela revolucdo cientifica da fisica da natureza
inaugurada por Galileu e Newton que fundam uma fisica matematica. Essa inauguracdo,
principalmente com Newton, é fundamentada na mecanica que buscaria, assim, uma férmula
universal para a natureza baseada no pensar racional, reflexo do espirito da época iluminista.
A influéncia sofrida por Kant pelo pensamento de Newton pode ser analisada através de sua
obra (HELFERICH, 2006, p.242) Historia universal da natureza e teoria do céu, ou tentativa
de tratar a constitui¢do e as origens mecdnicas de todas as estruturas do universo segundo os

principios newtonianos (1755).



17

Para Kant, a razdo deve tudo submeter a sua andlise e examinar tudo além dela. A
influéncia iluminista em Kant representa a ruptura que teve a razao em relacdo ao pensamento
teologico da Idade média, um marco historiografico para transi¢do para a Idade moderna. Em
uma de suas principais obras: Critica da razdo pura (2001)°, critica, aqui, se torna uma
avaliacdo da razao humana que testa as delimitacdes de seu conhecimento e como sdo
possiveis de obter a partir da percepcao sensivel. Kant investiga, portanto, as formas de
conhecimento em relagdo aos objetos.

Logo, o tipo de conhecimento a priori desenvolvido por Kant trata da necessidade de
uma universalidade que é anterior a qualquer tipo de experiéncia, que nao provém dela, como,
por exemplo, os axiomas matematicos, as leis universais das ciéncias naturais. Ja o
conhecimento a posteriori provém, no entanto, da experiéncia sensivel desse homem racional.
Na reflexdo transcendental®, as circunstincias para as possibilidades da experiéncia estdo
centradas em um sujeito. Trata-se, entao, na filosofia kantiana da centralidade que assume o
sujeito nessa forma do pensamento da razao.

No prefacio da segunda edicdo da Critica da razdo pura, Kant procura o centro do
conhecimento no sujeito. O conhecimento, aqui, ndo consiste numa orientacdo a partir dos
objetos a que se destina, através dos sentidos; mas pelo contrario, o que é determinante é o
conhecer a partir do préprio sujeito. Os objetos sdo, assim, determinados pela razdo humana.
Logo, o conhecimento dos objetos do mundo, da objetividade, constitui-se a partir do que é
gerado pelo sujeito racional.

Conhecemos, entdo, o modo como percebemos os objetos (a realidade) pela razao
humana. O pensamento se da pelos conceitos, logo, sem a consciéncia de um sujeito nao
haveria pensamento. Esse acompanha suas representacOes através da consciéncia. Sem essa
consciéncia racional ndao ha pensamentos e, por conseguinte, objetos e fenomenos.
Conhecemos o real como reflexo.

Para Kant, entdo, tudo deve ser submetido a analise da razdo. Essa é apenas legitima
por sua universalidade e por seu rigor. O conhecimento a priori, como expde, ndo ha
interferéncias sensiveis, é valido universalmente e rigoroso, como por exemplo, as leis
cientificas e os axiomas matematicos. No conhecimento a priori, no entanto, para Kant, ha na
universalidade e no rigor uma certa regularidade no que tange aos resultados. Portanto, deve

haver na experiéncia a regularidade nos resultados para, assim, determinar certa lei.

2 Sua segunda edicdo foi publicada no ano de 1787.
3 Na reflexdo transcendental, para Kant, a metafisica se trata da forma que conhecemos os objetos.



18

A possibilidade dessa experiéncia se encontra no sujeito, na consciéncia racional.
Logo no inicio da introducdo da primeira parte da Critica da razdo pura, Kant aborda a
diferenca entre o conhecimento puro e o conhecimento empirico. Considerando que todas as
formas de conhecimento comecam a partir da experiéncia; os objetos instigam os sentidos a
analisa-los.

No entanto, esclarece o filésofo, que ha formas de conhecimento que ndo possuem
essa origem na experiéncia. Logo, um conhecimento que ndo depende da experiéncia e nem
dos sentidos. Kant nomeia, assim, esse conhecimento como “a priori”, pois nao depende da

[

experiéncia, é “anterior”. J4 a forma de conhecimento que depende da experiéncia é “a

posteriori”. Acrescenta ainda que (2001, p.63):

Assim, se alguém escava os alicerces de uma casa, ‘a priori’ poderd esperar que ela
desabe, sem precisar observar a experiéncia da sua queda, pois, praticamente, ja sabe
que todo corpo abandonado no ar sem sustentacdo cai ao impulso da gravidade.
Assim esse conhecimento é nitidamente empirico.

Para Kant, entdo, a forma de conhecimento a partir da experiéncia, “a posteriori”, ndo
garante a “universalidade verdadeira e rigorosa ”; uma validade que abarca toda a forma de
conhecimento a priori, como a configuracdo das leis matematicas universais. Para o pensador,
a matematica seria um bom exemplo de como é possivel chegar a um conhecimento além da
experiéncia e através do intelecto, um conhecimento a priori.

Explica, assim, que nas afirmacdes onde ha uma relacdo entre um sujeito e um
predicado existem dois tipos de juizos: (i) analiticos, onde o predicado pertence ao proprio
sujeito; (ii) sintético, onde nao pertence, mas possui relacdo. Ha uma relacao de identidade ou
ndo-identidade. Acrescenta ainda, que os juizos ou as afirmacOes sintéticas sdo juizos da

experiéncia. Explica Kant (2001, p.69):

Os juizos de experiéncia, como tais, sdo todos sintéticos, pois seria absurdo fundar
sobre a experiéncia um juizo analitico, uma vez que ndo preciso de sair do meu
conceito para formular o juizo e, por conseguinte, ndo careco do testemunho da
experiéncia. Que um corpo seja extenso é uma proposicdo que se verifica a priori e
ndo um juizo de experiéncia. Porque antes de passar a experiéncia j& possuo no
conceito todas as condi¢des para o meu juizo; basta extrair-lhe o predicado segundo
o principio de contradicdo para, simultaneamente, adquirir a consciéncia da
necessidade do juizo, necessidade essa que a experiéncia nunca me poderia ensinar.
Pelo contrario, embora eu ja ndo incluia no conceito de um corpo em geral o
predicado do peso, esse conceito indica, todavia, um objeto da experiéncia.



19

Apesar dos conceitos matematicos, para Kant, serem juizos a priori, as proposi¢coes
aritméticas, como cita, sdo sintéticas, pois sempre dependem de alguma forma da intuicdo;
assim como proposicdes geométricas, por conseguinte, também sdo sintéticas. Porém, sdo
apenas analiticas, a priori, certas afirmagdes geométricas, como clarifica Kant (2001, p.74-

75):

E certo que um pequeno niimero de principios que os gedmetras pressupdem sio, em
verdade, analiticos e assentam sobre o principio da contradi¢cdo; mas também apenas
servem, como proposicoes idénticas, para o encadeamento do método e I ndo
preenchem as func¢des de verdadeiros principios; assim, por exemplo, a=a, o todo é
igual a si mesmo, ou (a + b) > a, o todo é maior do que a parte.

Os juizos sintéticos a priori buscam por o conhecimento em delimitagdes seguras.
Para Kant, portanto, na Critica da razdo pura, a razdo se torna o que fundamenta o préprio
conhecimento a priori. Logo, destaca o filésofo que a razdo pura contém principios que

possibilita o conhecer a priori (2001, p. 79):

Logo, a razdo pura é a que contém os principios para conhecer algo absolutamente a
priori. Um organon da razdo pura seria o conjunto desses principios, pelos quais sdo
adquiridos todos os conhecimentos puros a priori e realmente constituidos. A
aplicacdo pormenorizada de semelhante organon proporcionaria um sistema da razdo
pura.

O conhecimento transcendental aplicado por Kant trata da forma que conhecemos
esses objetos a priori. Acrescenta, portanto, que a filosofia transcendental como essa critica
da razdo pura se traduz na ideia do desenvolvimento de uma ciéncia universal, sob forma de
principios gerais capazes de garantir uma solidez nas proposi¢des como aquilo de mais

correto. Logo, para Kant, (2001, p. 80):

A filosofia transcendental é a idéia de uma ciéncia para a qual a critica da razdo pura
deverd esbocgar arquitetonicamente o plano total, isto é, a partir de principios, com
plena garantia da perfeicdo e solidez de todas as partes que constituem esse edificio.
[E o sistema de todos os principios da razdo pura].

Logo, para Kant, em sua introducao da segunda parte da Critica da razdo pura (2001),
o conhecimento humano deriva de duas principais fontes: (i) as recepcdes das representacoes
que sdo as impressoes dos dados sensiveis, da sensibilidade; (ii) o conhecimento das coisas a
partir dessas representacoes; respectivamente sao a intuicao e os conceitos, de tal forma que

sao interligados entre si. A intuicdo trata da propria percep¢ao dos objetos, os conceitos das



20

formas do pensamento. Intuicao e conceitos, para Kant, sdo formas de conhecimento a priori,
enquanto que o conhecimento empirico, ou seja, que depende diretamente da experiéncia
cotidiana, é uma forma de conhecimento a posteriori.

A percepcao, ou sensibilidade, diz sobre a capacidade de receber as representacoes; o
entendimento, por sua vez, a producao humana das representacdes. Essa percepcao diz sobre a
forma sensivel que, assim, sem a sensibilidade, ndo seriam apresentadas ao homem as coisas.
Afirma Kant que sem o entendimento da razdo as proprias coisas ndo seriam dadas, ndo

seriam criadas. Explica, entdo, que (2001, p. 115):

Sem a sensibilidade, nenhum objeto nos seria dado; sem o entendimento, nenhum
seria pensado. Pensamentos sem contetido sdo vazios; intuicdes sem conceitos sdo
cegas. Pelo que é tdo necessario tornar sensiveis os conceitos (isto é, acrescentar-
lhes o objeto na intuicdo) como tornar compreensiveis as intuicdes (isto é, submeté-
las aos conceitos).

Os sentidos nao sdo capazes, dessa forma, de pensar e o entendimento de percepcionar
sozinhos, apenas dessa relacao resulta o conhecimento. A verdade, para Kant, acaba por se
tornar conformidade do conhecimento pensado pela razdo com o objeto percepcionado. Sem
concordancia se torna, portanto, um conhecimento falso. L.ogo, no primeiro prefacio da
Critica da razdo pura, Kant acrescenta como prioridade o desenvolvimento das ciéncias como
forma de aprimoramento do conhecimento humano. Assim, a razao humana trata de questoes
impostas segundo sua propria natureza e que nunca acabam, resultando na procura de uma
edificacdo forte que se abriga a partir de conceitos que vao além da experiéncia. A metafisica
até entdo esquecida retoma em Kant seu papel fundamental a partir de seu tracejar como

ciéncia. Acrescenta Kant que (2001, p. 30-31):

Agora, depois de serem tentados todos os caminhos (ao que se vé) em vao, reina o
enfado e um indiferentismo, que engendram o caos e a noite nas ciéncias, mas
também, ao mesmo tempo, sdo origem, ou pelo menos prelidio, de uma préxima
transformacdo e de uma renovagdo dessas ciéncias, que um zelo mal entendido
tornara obscuras, confusas e intiteis.

No prefacio para a segunda edicao da Critica da razdo pura, Kant volta a retratar
sobre a necessidade de uma “via segura para a ciéncia” a partir dos conhecimentos da razdo. A
l6gica assume, entdao, um papel de mostrar as ‘regras formais de todo o pensamento’, seja ele
a priori ou a partir da experiéncia. A fisica e a matematica, para Kant, se tornam formas de
conhecimento que por serem teéricos determinam a priori seus objetos. A matematica, assim,

a partir de uma forma pura da razdo, jad a fisica ndo totalmente pura (se tratando de um



21

conhecimento sintético a priori), pois dependeria de outras formas de obter conhecimento
além da razdo, a partir, também, da experiéncia. Kant aclara que desde a aurora grega, a
matematica se tornou um tipo de conhecimento puro a priori, possivel a partir de uma

revolucao que tragou o seu caminho.

Aquele que primeiro demonstrou o tridngulo isdsceles (fosse ele Tales ou como quer
que se chamasse) teve uma iluminagdo; descobriu que ndo tinha que seguir passo a
passo o que via na figura, nem o simples conceito que dela possuia, para conhecer,
de certa maneira, as suas propriedades; que antes deveria produzi-la, ou construi-la,
mediante o que pensava e 0 que representava a priori por conceitos e que para
conhecer, com certeza, uma coisa a priori nada devia atribuir-lhe sendo o que fosse
conseqiiéncia necessaria do que nela tinha posto, de acordo com o conceito. (KANT,
2001, p. 43)

Diante disso, o pensamento se torna, por conseguinte, uma representacdo dessa
consciéncia racional pensante que previamente representa através de conceitos gerais a priori.
Sdo os conceitos da razao pura que determinam, assim, as coisas. Kant afirma posteriormente,
no entanto, em relacdo a matematica, que a fisica da natureza demorou para tracar um trajeto

por uma via segura da ciéncia, sendo a partir de Bacon que a fisica pdde, entdo, despontar.

A fisica foi ainda mais lenta em encontrar a estrada larga da ciéncia. S6 ha século e
meio, com efeito, o ensaio do arguto Bacon de Verulamio em parte desencadeou e,
em parte, pois ja dela havia indicios, ndo fez sendo estimular essa descoberta, que
também s6 pode ser explicada por uma revolucdo subita, operada no modo de
pensar. Aqui tomarei apenas em consideracdo a fisica, na medida em que se funda
em principios empiricos. (KANT, 2001, p.43-44)

Dessa forma, um marco no inicio do estabelecer cientifico da fisica da natureza
enquanto ciéncia universal, se configura quando Galileu, em seus experimentos do
lancamento das esferas num plano inclinado, determinou de forma prévia uma medida de
aceleracao ao qual seu experimento deveria corresponder, sendo determinante para esse

estabelecer da fisica matematica, aponta Kant (2001, p.43) :

Quando Galileu fez rolar no plano inclinado as esferas, com uma aceleragdo que ele
proprio escolhera, quando Torricelli fez suportar pelo ar um peso, que
antecipadamente sabia idéntico ao peso conhecido de uma coluna de agua, ou
quando, mais recentemente, Stahl transformou metais em cal e esta, por sua vez,
em metal, tirando-lhes e restituindo-lhes algo, foi uma iluminacdo para todos os
fisicos.

Nessa revolucdo que determina o solo firme que se guia a fisica moderna da natureza,

a razdo é, aqui, determinante e central, ela tem o papel, portanto, de ditar e produzir a partir



22

dela mesma e ndo da experiéncia sensivel. A razao pura, assim, propde previamente principios
que, por conseguinte, conduzem suas afirmacOes estabelecidas por leis universais e
constantes. L.ogo, a razdo deve impor a natureza que responda as suas indagacoes e nao ser
influenciada por ela.

A natureza é, assim, forcada a responder as perguntas postas pela razdo como forma
de preencher e elucidar as leis e axiomas universais postos por essa. O homem é o possuidor
da razdo, do entendimento, que vai de encontro a natureza forcando-a a responder suas
questdes a partir daquilo que ele determina, do juizo da razdo. Como um dos pontos principais
de sua filosofia e primordial para o estabelecimento do pensamento moderno, elucida Kant

que (2001, p.44):

Compreenderam que a razdo sé entende aquilo que produz segundo os seus proprios
planos; que ela tem que tomar a dianteira com principios, que determinam os seus
juizos segundo leis constantes e deve forcar a natureza a responder as suas
interrogacdes em vez de se deixar guiar por esta; de outro modo, as observacoes
feitas ao acaso, realizadas sem plano prévio, ndo se ordenam segundo a lei
necessaria, que a razdo procura e de que necessita. A razdo, tendo por um lado os
seus principios, inicos a poderem dar aos fen6menos concordantes a autoridade de
leis e, por outro, a experimentacdo, que imaginou segundo esses principios, deve ir
ao encontro da natureza, para ser por esta ensinada, é certo, mas ndo na qualidade de
aluno que aceita tudo o que o mestre afirma, antes na de juiz investido nas suas
funcdes, que obriga as testemunhas a responder aos quesitos que lhes apresenta.
Assim, a propria fisica tem de agradecer a revolugdo, tdo proveitosa, do seu modo de
pensar, unicamente a idéia de procurar na natureza (e ndo imaginar), de acordo com
0 que a razdo nela pos, o que nela devera aprender e que por si s6 ndo alcangaria
saber; s6 assim a fisica enveredou pelo trilho certo da ciéncia, apés tantos séculos
em que foi apenas simples tateio.

Kant mostra o carater matematico desse pensar moderno que determina o
desenvolvimento das ciéncias modernas e o proprio estabelecer da metafisica moderna.
Assim, o entendimento da razao compreende aquilo que ela propria propde antecipadamente
sob forma de conceitos universais, leis e axiomas, que confirmam suas afirmacoes e,
consequentemente, interpela a natureza a mostrar-se a partir do que ela mesma impos. Existe,
aqui, um projeto prévio que constrange a natureza a mostrar-se de acordo com o que foi
antecipadamente posto pela razdao. Como uma forma de garantia prévia do estabelecimento do
conhecimento.

A razao ao determinar conceitos a priori que possuem, aqui, a qualidade de leis,
determina a experiéncia da ciéncia moderna que é avaliada e projetada a partir de um
principio universal, assegurando previamente aquilo a ser investigado. Assim, ao propor seus

principios que possuem o carater de leis universais garantidas, o homem ndo se direciona mais



23

a natureza como um aluno ou como aquele que ird contempla-la, mas agora ele é um juiz, o
que julga a natureza forcando-a a responder suas questdes. Sublinhando a exposicao kantiana

(2001, p.44):

A razdo, tendo por um lado os seus principios, tinicos a poderem dar aos fenémenos
concordantes a autoridade de leis e, por outro, a experimentacdo, que imaginou
segundo esses principios, deve ir ao encontro da natureza, para ser por esta ensinada,
é certo, mas nao na qualidade de aluno que aceita tudo o que o mestre afirma, antes
na de juiz investido nas suas funcGes, que obriga as testemunhas a responder aos
quesitos que lhes apresenta.

A revolucdo cientifica da fisica da natureza tem por base o projeto matematico que
fundamenta a dominacdo do real. Assim, interpela a natureza sob uma forma ‘violenta’ para
forca-la a responder suas indagacoes, nao de forma imaginética ou contemplativa, mas de
acordo com o que a razao ja colocou de antemao. L.ogo, para Kant, o conhecimento humano
vai ao encontro dos objetos que sdo, assim, postos pela razdo na medida em que representa

antecipadamente. Explica, entdo, Kant (2001, p. 46) :

Tentemos, pois, uma vez, experimentar se ndo se resolverdo melhor as tarefas da
metafisica, admitindo que os objetos se deveriam regular pelo nosso conhecimento,
0 que assim ja concorda melhor com o que desejamos, a saber, a possibilidade de um
conhecimento a priori desses objetos, que estabeleca algo sobre eles antes de nos
serem dados. Trata-se aqui de uma semelhanca com a primeira idéia de Copérnico;
ndo podendo prosseguir na explicacdo dos movimentos celestes enquanto admitia
que toda a multidao de estrelas se movia em torno do espectador, tentou se ndo daria
melhor resultado fazer antes girar o espectador e deixar os astros iméveis.

Kant expde, entretanto, que ndo ha como haver o desenvolvimento de um tipo de
conhecimento a priori a partir dos objetos, é preciso ter um conceito prévio dado pela razao
antes de ir de encontro com esses objetos. O objeto sensivel sendo posto pelo entendimento da
razdo representa algo que o sujeito poe diante de si. Esses objetos se tornam, por conseguinte,

representacOes dessa razao, aquilo que é posto diante dela. Explica Kant que (2001, p.46):

Ora, na metafisica, pode-se tentar o mesmo, no que diz respeito a intuicdo dos
objetos. Se a intuicdo tivesse de se guiar pela natureza dos objetos, ndo vejo como
deles se poderia conhecer algo a priori; se, pelo contrario, o objeto (enquanto objeto
dos sentidos) se guiar pela natureza da nossa faculdade de intuicdo, posso
perfeitamente representar essa possibilidade. [...] terei que admitir que ou os
conceitos, com a ajuda dos quais opero esta determinacdo, se regulam também pelo
objeto e incorro no mesma dificuldade acerca do modo pelo qual dele poderei saber
algo a priori; ou entdo os objetos, ou que é o mesmo, a experiéncia pela qual nos sdao
conhecidos (como objetos dados) regula-se por esses conceitos e assim vejo um
modo mais simples de sair do embaraco.



24

A experiéncia dos objetos acaba por ser guiada pelo entendimento, com “regras”
definidas pela razdao previamente que se direciona aos objetos. Os objetos da experiéncia
devem, portanto, corresponder aos principios universais definidos pela razdo. Esses e o
proprio real ndo determinam o conhecimento, mas sdo determinados pela razdo, por conceitos
a priori que dao fundamento a natureza como objeto da experiéncia. Acrescenta Kant (2001,

p.-46):

Com efeito, a propria experiéncia é uma forma de conhecimento que exige concurso
do entendimento, cuja regra devo pressupor em mim antes de me serem dados os
objetos, por conseqiiéncia, a priori e essa regra é expressa em conceitos a priori,
pelos quais tém de se regular necessariamente todos os objetos da experiéncia e com
os quais devem concordar.

S6 conhecemos aquilo que pomos com a razdo. Kant, logo, procura um caminho
seguro para a metafisica a partir de “provas” de que os conceitos a priori fundamentam a
natureza. Para Kant (2001, p. 47): “Este ensaio da resultado e promete o caminho seguro da
ciéncia para a metafisica, na sua primeira parte, que se ocupa de conceitos a priori, cujos
objetos correspondentes podem ser dados na experiéncia conforme a esses conceitos.” Traca,
entdo, esse caminho seguro para uma metafisica como ciéncia.

A experiéncia, para Kant, é uma forma de conhecimento relativo aos fenémenos da
natureza e nao, necessariamente, as coisas mesmas. A coisa em-si permanece inacessivel para
a razdo. Logo, a representacao nao é determinada pelas coisas, mas o que é chamado de coisa
em- si e o proprio real sao estabelecidos pela representacdo da razdo humana. Afirma Kant

(2001, p.48) :

[...] que a nossa representacdo das coisas, tais como nos sdo dadas, ndo se regula
por estas, consideradas como coisas em si, mas que sdo esses objetos, como
fendomenos, que se regulam pelo nosso modo de representagdo, tendo
consequentemente que buscar-se o incondicionado ndo nas coisas, na medida em
que as conhecemos (em que nos sdo dadas), mas na medida em que as ndo
conhecemos, enquanto coisas em si; que a nossa representacdo das coisas, tais como
nos sao dadas, ndo se regula por estas, consideradas como coisas em si, mas que sdo
esses objetos, como fenomenos, que se regulam pelo nosso modo de representacao,
tendo consequentemente que buscar-se o incondicionado ndo nas coisas, na medida
em que as conhecemos (em que nos sdo dadas), mas na medida em que as ndo
conhecemos, enquanto coisas em si [...]

Ainda sobre a representacdo da razdo, cita Kant (2001, p.48):

Efetivamente, em relacdo ao primeiro ponto, no conhecimento a priori nada pode ser
atribuido aos objetos que o sujeito pensante ndo extraia de si préprio; relativamente



25

ao segundo, com respeito aos principios de conhecimento, a razdo pura constitui
uma unidade completamente a parte e auténoma, na qual, como num corpo
organizado, cada membro existe para todos os outros e todos para cada um [...]

Entretanto, ainda podemos destacar o que Kant elabora sobre essa ‘nova’ metafisica
enquanto ciéncia universal. Para o fil6sofo, a metafisica é um inventario ordenado de forma
sistémica do que é posto pela razao pura (KANT, 2001, p. 36). A realidade se torna, entao, o
que é representado pela razdo pura e o representar uma forma de dominacdo sobre o real. Uma
interpelacdo violenta sobre o real como forma de investigacdo. Acrescenta, assim, Kant (2001,
p- 36): “ Nada nos pode aqui escapar, pois 0 que a razdo extrai inteiramente de si mesma nao
pode estar-lhe oculto; pelo contrario, é posto a luz pela prépria razdo, mal se tenha descoberto
o principio comum de tudo isso.” Da razdao nada pode estar oculto de suas investidas.

Nos remete, portanto, a um discurso inaugural deferido por Hegel ao assumir a
catedra em Heidelberg. Esse discurso, por conseguinte, deve ser apreendido como uma
continuacdo do pensamento moderno inaugurado por Descartes e estabelecido por Kant.
Escrito por Hegel em 1816, na Universidade de Heidelberg, como motivo da inauguracao de
seu curso de histéria da filosofia e de sua estreia na catedra de filosofia da universidade.
Hegel defende um novo recomeco da filosofia, diante do que chama de “miséria da época”.
Esse recomeco seria, assim, capaz de elevar a ciéncia em defesa de um mundo racional,
contra ao que chama de superficialidade da filosofia de sua época (1955, p.5). Essa nova
filosofia buscaria, dessa forma, centralizar a difusdo do conhecimento cientifico. L.ogo, pode-
se observar em seu discurso uma clara confianca na ciéncia e no conhecimento humano. O
homem, aqui, no pensar hegeliano possui um papel central.

Como espirito de seu tempo o homem tudo encaminha e tudo representa, afirma Hegel
que nada existe que ndo se abra perante ele. Nada se oculta perante seu crescente dominio

representativo em direcdo a natureza e a totalidade dos entes. Afirma, entdo, Hegel (1955,

p.5):

[...] ndo havera nada, por arisco e por duro que seja, que ndo se abra perante ele [...]
A esséncia do universo, a principio fechada e oculta, ndo impde forca capaz de
resistir ao valor de um espirito disposto a conhecé-la: deve inevitavelmente se
manifestar perante ele e estender perante seus olhos, para satisfacdo e seu desfrute,
suas profundidades e suas riquezas.*

4 Versdo original: “[...] no habré nada, por arisco y por duro que sea, que no se abra ante él.” “ La esencia
del universo, al principio cerrada y oculta, no encierra fuerza capaz de resistir al valor de un espirito
dispuesto a conocerla: no tiene mas remedio que ponerse de manifiesto ante él y desplegar ante sus ojos,
para satisfaccién y disfrute suyo, sus profundidades y sus riquezas.” (HEGEL, 1955, p.5).



26

Numa carta escrita por Hegel, durante sua estadia como redator na Gazeta de
Bamberg, temos, ainda, outra afirmacdo que retrata esse poder de dominio da razdo sobre a
realidade. Hegel expressa (apud HELFERICH, 2006, p.275): “O trabalho tedrico, me
convenco cada dia mais, tem mais éxito no mundo que o trabalho pratico; uma vez
transformando o reino da representacao, a realidade ndo resistira.”

E, dessa forma, principalmente com esses pensadores, que a filosofia moderna é
estabelecida. Nao se pode deixar de destacar a importancia para o estabelecimento do pensar
moderno através do desenvolvimento da fisica da natureza com Galileu e Newton. Todos
esses fundamentos do pensar moderno inauguram, de certa forma, uma nova maneira do
pensar. Com o pensamento moderno podemos analisar, aqui, uma configuracdo de mundo
dividida entre o sujeito pensante, detentor da razdo, visto como um senhor, o subjectum desse
pensar; por outro lado, temos o que essa consciéncia representadora vai ao encontro, como
uma forma de interpelacdo violenta da natureza e das coisas tidas como extensdo desse

fundamento primeiro do cogito.



27

3 O fundamento matematico

Neste capitulo sera explicada a esséncia do pensamento moderno refletido no projeto
matematico que o fundamenta. Assim, sera analisada a influéncia que exerce Kant sobre o
estabelecimento da metafisica moderna. Afirma, assim, Heidegger (1987, p.63) que a filosofia
kantiana traz de forma inaugural a clareza de uma fundamentacdo da “totalidade do pensar e
do estar-ai modernos”. Logo, todo fundamentar que determina o conhecimento moderno e o
estabelecimento das ciéncias modernas.

Sera analisado, entdo, a partir do pensamento moderno, partindo da Critica da razdo
pura de Kant (2001), o desenvolvimento de uma forma de ciéncia universal base para o
proéprio conhecimento humano e para a verdade do conhecer. A partir da obra de Martin
Heidegger Que é uma coisa? (1987) sera investigado, assim, o pensamento como re-
presentacdo que impera na modernidade a partir de Descartes. Dessa forma, esse pensar
moderno é fundamentado no projeto matematico de dominio do real. O matematico, aqui,
possui importancia central e, portanto, nos resta indagar propriamente qual o seu sentido

moderno como projeto universal e axiomatico que assegura antecipadamente o real.

3.1 O projeto matematico do pensar moderno

E na Critica da Razdo pura que acontece esse delinear da filosofia kantiana que
permeia o trajeto da filosofia moderna e, por conseguinte, de todo o pensar moderno. Com o
Idealismo alemao, Heidegger desenvolve que (1987, p.66): “[...] a filosofia em geral tinha
chegado a seu fim e confiado definitiva e exclusivamente as ciéncias e a administracdo do
saber”. Logo, com o seu afastamento é inaugurada uma nova formacao cientifica refletida na
visdo positivista, onde a verdade se torna definida pelos fatos e esses, por conseguinte, a
definem.

E, entdo, a partir da ciéncia em sua forma de conhecimento com base em
experimentos, calculos e medidas que podemos ter um real encontro com a verdade, um
acesso ao verdadeiro real estabelecido através dos fatos. A ciéncia se torna, aqui, via tnica
para o conhecimento verdadeiro e comprovado, para a verdade. Nesse espirito cientifico,
Heidegger acrescenta que (1987, p.67): “ O que se prova, nas ciéncias da natureza, através de
experiéncias e o que, nas ciéncias historicas do espirito, é documentado por manuscritos e
textos, é verdadeiro. Isto quer aqui dizer: é o Gnico verdadeiro legitimavel como saber.”

Com Descartes também se determina, assim, essa nova forma de pensamento

moderno. Como substancia primeira, o cogito determina a realidade. Como um espelho do



28

subjectum as coisas estdo diante dele, a partir de seu pensar representativo da razdo. Logo,

afirma Heidegger (1987, p.53):

Quando a coisa vale como ens creatum, como um subsistente criado por Deus, entdo
o incondicionado é Deus, no sentido do Antigo Testamento. Quando a coisa vale
como aquilo que estd diante do Eu, como objeto, quer dizer, como ndo-eu, entdo o
incondicionado é o Eu, o Eu absoluto, no sentido do Idealismo Alemao.

Assim, também, a razdo pura kantiana é citada como o que guia o proprio
conhecimento. Afirma Heidegger (1987, p.120): “[...] a razdo pura enquanto tribunal
normativo para determinacao da coisalidade de todas as coisas em geral — esta razdo pura é o
que Kant expde na Critica.” Para o pensador em Que é uma coisa? (1987), por conseguinte, o
modo de pensamento da modernidade como representacdo acaba se tornando um modelo
univoco de forma de conhecimento que dd “medidas as coisas”, como um conhecimento
imediato. Assim, o papel da filosofia, por conseguinte, se tornara cada vez mais inadequado e
apartado, num mundo de disponibilidade, onde tudo se encontra a vista do homem, a sua dis-
posicdo como matéria para seu usufruto utilitario e de controle. O homem como sujeito
moderno representa e, assim, o mundo acaba por se tornar uma imagem refletida desse ego
subjetivo. Dessa forma, para o pensamento moderno ndo conseguimos abarcar a coisa-em- si
mesma, mas apenas fendmenos como reflexos do eu pensante racional. Afirma, entdo,

Heidegger (1987, p. 19):

O que é uma pedra dizem-nos mais rapidamente a mineralogia e a quimica, o que é
uma rosa e um arbusto ensina-nos com seguranca a botanica; do que é uma ra e um
falcdo fala-nos a zoologia; do que é um sapato, uma ferradura ou um relégio, dao-
nos uma informacdo mais exata o sapateiro, o ferreiro, ou o relojoeiro. Torna-se
evidente que, com nossa questdo, chegamos sempre demasiado tarde e, ao mesmo
tempo, somos remetidos para quem tem uma resposta muito melhor ou para quem,
pelo menos, dispde de experiéncias e modos de proceder que permitem que ela seja
dada rapidamente.

Uma coisa para o pensamento moderno se torna nao apenas o que podemos nos referir
ou que podemos tocar, mas o que ja é algo previamente e ndo nada. Em contraponto,
Heidegger propoe, assim, analisar cada coisa em sua coisalidade, em seu ser coisa, no seu
movimento de tornar-se, que ja ndao €é mais como um ente, mas uma coisalidade
incondicionada (Unbedingten). Ndao se trata, portanto, de nos abarcar nas coisas ja presentes
para o homem, mas sim no que “ja nao é coisa”. Conforme explica Heidegger (1987, p.20):

“[...] ai onde ja nao ha mais coisas que déem um fundamento e um solo” .



29

Acrescenta, assim, Heidegger (1987, p.20):

Devemos saber precisamente o que o mineralogista, o botanico, o zoélogo e o
amolador ndo querem saber, aquilo que eles julgam apenas querer saber quando, no
fundo, querem uma coisa completamente diferente: promover o progresso da
ciéncia, ou satisfazer o prazer da descoberta, ou indicar o carater utilitario da coisa,
ou ganhar a vida. Devemos saber aquilo que nenhum deles ndo s6 nao sabe, como
talvez nem sequer possa saber, apesar de toda ciéncia e habilidade manual.

Estabelece, entdo, uma diferenciacdo entre o conhecimento cientifico e um outro saber
além, um conhecimento diferente da concepcao cientifica como representacdao do préprio real

como uma forma de dizer o que é a coisa. Heidegger nos indaga, portanto, se (1987, p.21):

[...] é a ciéncia o padrdo de medida para o saber, ou ha um saber no qual, em
primeiro lugar, se determinam os fundamentos e os limites da ciéncia e, com isso, a
sua eficicia prépria? E este saber auténtico necessario a um povo histérico, ou pode
passar-se sem ele e substitui-lo por outra coisa?

O que busca, aqui, elucidar é sobre diferentes modos de dizer sobre uma mesma coisa,
seja o sol para o agricultor ou para um astrofisico, ambos dizem uma verdade. As ciéncias,
entretanto, acabam por chegar nos fatos sobre as coisas em seu aspecto objetivo, mas mesmo
estando na cotidianidade em relacao ao real e chegando mais proximo a coisa, ndo a enxerga
propriamente. Explica Heidegger, entao, que (1987, p.25): “ Por conseguinte, um botanico,
com a investigacdo de uma labiada, ndo se preocupa com uma planta singular; ela é sempre,
apenas, uma exemplar; o mesmo acontece com 0S animais, com as inumeraveis ras e
salamandras, que sdao mortas num Instituto.”

A concepcdo da coisa como um objectum se configura como um projetar-diante- de,
diante do homem como sujeito, subjectum, na divisao da relagcdo entre sujeito e objeto, base
para o estabelecimento da filosofia moderna e da propria modernidade. Para Heidegger, na
Critica da razdo pura Kant explica como todas as coisas, os fenomenos, tém um carater de
substancia. O modo que o objeto existe, pensamento que, para Heidegger, permeara toda a
modernidade, em que o objeto esta sempre ai ja manifesto com suas propriedades.

E, no entanto, com o comeco da filosofia moderna com Descartes que tudo é posto a
prova até o encontro do que ja nao poderia haver divida: a prépria existéncia de quem pde a
pergunta, de quem duvida. Enquanto alguém que poe a pergunta, a propria existéncia desse eu
é algo indubitavel, pois para haver uma divida é necessario quem a ponha. Acrescenta

Heidegger que (1987, p.102):



30

[...] Descartes comecou a duvidar de tudo; mas esta divida encontrou, finalmente,
qualquer coisa que ja ndo podia ser posta em dtvida, porque quem duvida, enquanto
duvida, ndo pode duvidar de que ele proprio existe e tem que existir para que possa,
em geral, duvidar. Na medida em que duvido, devo ao mesmo tempo admitir que
‘sou’; o ‘eu’ é, portanto, aquilo que é indubitavel.

No entanto, essa imagem do pensamento de Descartes se revela como uma forma
comum e corriqueira sobre o seu pensar. Esse eu, o que nao se deve duvidar, é posto como
central no pensamento substancialista moderno. O eu é, aqui, a substancia primeira que nao ha

contestacao. Assim, acrescenta Heidegger que (1987, p.102):

Antes da teoria acerca do mundo, deve colocar-se a teoria acerca do sujeito. De aqui
em diante, a teoria do conhecimento é o fundamento da filosofia; eis o que a torna
moderna, dinstinguindo-a da medieval. [...] Platdo e Aristételes foram
transformados em teéricos do conhecimento.

A partir de Descartes é formada uma nova teoria do conhecimento a partir da diavida
acerca das coisas. Para Heidegger, entdo, o estabelecimento do pensamento moderno de
Descartes se deve, fundamentalmente, ao dominio do projeto matematico que é instaurado no

proprio pensar.

Mas tudo isto aconteceu num tempo em que, ja ha mais de um século, o matematico
adquirira cada vez mais predominio, até chegar a claridade, como traco fundamental
do pensar; num tempo que irrompia, de acordo com este livre projeto de mundo, em
novo assalto a efetividade. (HEIDEGGER, 1987, p.103)

O fundamento desse matematico como o que funda a si mesmo e que previamente ja
possuimos é na “aurora” do pensamento moderno ja bem estabelecido e dominante para o
pensar. Ele propde estabelecer tudo a partir de um fundamento primeiro, sob um projeto
axiomatico e universal, um “esboco” previamente assegurado do real. Dessa forma,
uniformiza o pensamento sobre a realidade. Sobre esse projeto, acrescenta Heidegger (1987,

p-103):

Mas isto significa apenas que o matematico quer, de acordo com a sua exigéncia
mais intima, fundamentar-se a si mesmo; quer apresentar-se expressamente a si
mesmo como padrdao de todo o pensar e estabelecer as regras dai resultantes.
Descartes é parte essencial deste trabalho de reflexdo acerca do matematico, no seu
significado principal.

O pensamento de Descartes é caracterizado por essa “fundamentacdo” do matematico

e de “reflexdao” da metafisica. L.ogo, Heidegger cita um escrito inacabado de Descartes que



31

percorre e delineia um caminho para o estabelecimento da metafisica e das ciéncias modernas:

Regulae ad directionem ingenii (1701). Dessa forma, explicita que (1987, p.104):

‘Regulae’ : proposicdes de fundo e diretrizes, nas quais o préprio matematico se
sujeita a sua esséncia. [...] Nele é cunhado o conceito moderno de ‘ciéncia’.
Somente quem pensou até o fim, efetivamente e durante muito tempo, este escrito
pouco apreciado e insipido, nos seus mais secretos e frios reconditos, tem em seus
pressupostos que lhe permitirdo pressentir o que estd em marcha na ciéncia
moderna.

O matematico, como projeto axiomatico de determinacdo da natureza, se torna a
“medida” da investigacdo cientifica. Desvela-se, assim, o carater axiomatico metafisico-
matematico das ciéncias modernas que se projeta em direcdo a natureza como um dominio da
propria realidade. O projeto de uma ciéncia universal, defendida por Descartes, ilustra o
fundamento matematico dessa ciéncia, que todo o conhecimento humano deveria seguir.

Nas trés regras trabalhadas por Heidegger presentes na obra de Descartes, as Regras
III, 1V, V, afirma-se o seguinte: (I) que sobre as coisas objetivas devemos ndo apenas refletir
sobre o que os outros ou nés mesmo pensamos, mas, principalmente, o que podemos intuir
seguramente e com clareza sobre os fatos. Assim, chegamos a ciéncia propriamente; (IV) o
método €é basilar para investigacao da coisa, esse método requer dizer que experimentamos a
partir daquilo que pomos antecipadamente com axiomas e conceitos a partir da verdade da
coisa; por fim, (V) deve-se adentrar na area da coisa com intuito de encontrar sua verdade,
assim, partindo de proposicOes mais simples e, por conseguinte, atingindo afirmac¢des mais
claras que possui um maior conhecimento sobre as coisas.

Explicita Heidegger, entdo, (1987, p. 105) que o mais decisivo é como a reflexdao sobre
0 matematico vai ao encontro da metafisica tradicional, a “prima philosophia”, e, logo,
determina o préprio pensar moderno. Os “axiomas particulares”, cita Heidegger, portanto,
(1987, p. 105): (i) devem ser primeiros, claros e evidentes, “evidens em si e por si”, devem ser
corretos e isso é o que ira definir sua verdade. A certeza clara do correto é aqui tida como
verdade; (ii) os axiomas puramente matematicos sao os mais importantes, onde as proposicoes
sao dadas e garantidas previamente sobre a totalidade do ente.

O subjectum é o fundamentum absolutum que é posto pela proposicao do matematico e

que é por si s6 um fundamento absoluto indubitavel. Explica Heidegger que (1987, p.106):

Somente assim o subjectum é um fundamentum absolutum, qualquer coisa
puramente posta a partir da proposicdo enquanto tal, do matematico enquanto tal,



32

uma fundacdo, uma base e, como tal, fundamentum absolutum e, ao mesmo tempo,
inconcussum, indubitavel, abolutamente certo.

Como base do pensamento moderno, o subjectum como substdncia é o fundamento
mais certo e irrefutdvel. O matematico é, agora, fundamento de todo saber e tudo deve ser
posto em questdo pelo pensamento. O sujeito se torna, entdo, aquele que duvida, porque
justamente tem o matematico como esse fundamento e procura para o conhecimento um solo
firme, objetivo e claro. Explica Heidegger que (1987, p.106): “Agora ja nao se trata de
encontrar uma lei fundamental para a natureza, mas o principio mais universal e mais elevado
para o Ser do ente em geral.” Um principio matematico “que nada tivesse sido antes dele”, um
principio primeiro e substancial, esse matematico corresponde ao que (1987, p.106):
“Somente onde, pela primeira vez, o pensamento se pensa a si mesmo é que ele é
absolutamente matematico, quer dizer, um tomar conhecimento do que ja temos.”

O pensar se torna, aqui, “eu penso”, ego cogito, a certeza primeira. Afirma Heidegger
que (1987, p.107): “No ‘eu ponho’, o ‘eu’, enquanto aquele que poe, é antecipadamente e ao
mesmo tempo posto como o que ja esta ai, como ente. O Ser do ente determina-se a partir do
‘eu sou’, como certeza do pér”. O eu coloca previamente as proposicoes, pois ja existe e
existindo pode pér. Eu é o que antecipadamente pde e que ja esta ai como a maior certeza,
pois para colocar previamente ja “deve estar ai”.

Nao se trata, entretanto, de uma conclusdo acabada, o existir ndo é determinacdao do
pensar, mas esse como por antecipado tem como fundamento o sum, essa existéncia posta
como fundamentum absolutum. Assim, afirma Heidegger que (1987, p. 107): “ A proposicao
‘eu ponho’ encontra-se na esséncia do por; é uma proposicao que nao se dirige a qualquer
coisa previamente dada, mas que d4 a si mesma somente o que nela estad. O que nela esta é eu
ponho; sou aquele que pde e pensa.” O sujeito da fundamento e pde o proprio pensar, o
subjectum, o que ele representa como objetivo nao reflete numa determinacdo subjetiva
decidida por esse Eu, mas faz parte de um encaminhar matemdtico que rege essa

representacao. Conforme explica o fil6sofo (1987, p.107):

E por isso que, desde entdo, o eu &, preferentemente, designado como subjectum,
como ‘sujeito’. [...] O fato de o ‘eu’ se ter tornado o elemento caracterizador do que,
em sentido proprio, ja estd antecipadamente ai para a representacdo (o ‘objetivo’ em
sentido atual), ndo tem a ver com qualquer ponto de vista do eu, ou com uma davida
subjetiva, mas com uma supremacia essencial e com uma radicalizagdo determinada
e intencional do matematico e do axiomatico.



33

E pelo carater matematico que o subjectum se torna central. Heidegger afirma sobre
Descartes que a concepgdo de sujeito apenas se tornara subjetiva na modernidade quando sua
esséncia nao é mais compreendida. O Ser nao é mais levado em questdo, mas tudo é remetido
e determinado pelo sujeito que se torna medida. A partir do projeto matematico, as coisas sao
em relacdo ao sujeito um sempre outro que estdo na sua frente como objetos disponiveis. As
coisas se tornaram objetos, objectum.

O objectum é a coisa representada, esse objeto se torna o que é mais subjetivo, pois é
reflexo e medida do subjectum moderno. Cria-se, portanto, uma separacao violenta e dualista
na metafisica moderna. Para Heidegger, o eu se torna (1987, p. 108): “[...] fundamento em
que repousa toda a certeza e verdade.” O pensamento tem por vista o proprio eu que ira
determinar o homem moderno tido como animal racional, animal rationale, o que o
diferenciaria dos animais seria, no entanto, sua capacidade para pensar.

No entanto, afirma Heidegger que (1987, p.109): “Com a particular acentuacao do eu,
quer dizer, com o ‘eu penso’, a determinacdao do racional e da razdo adquire um peculiar
predominio. Porque o pensar é o ato fundamental da razdo.” No Cogito sum, a razdo é posta
como papel central, ela é o principio fundamental primeiro e antecipador de todo
conhecimento. A razdo humana se torna, na modernidade, uma subjetividade. Conforme

afirma Heidegger (1987, p.109):

Mas agora a razdo, enquanto ‘eu penso’, é erigida expressamente em principio
supremo, enquanto fio condutor e tribunal de toda a determinagdo do Ser.” Esse
axioma primeiro, fundamental para todo saber é o cogito sum que se estabelece no
subjectum [...] Enquanto tal, o enunciado, para ser enunciado, deve por sempre
aquilo que se encontra no subjectum. O que se poe e diz no predicado ndo deve nem
pode contradizer o sujeito [...] no sentido de contradicao.

O projeto matematico pdoe a si mesmo como norma uniforme do conhecimento. O
pensar, aqui, se torna um ‘eu penso’ que deve seguir o principio da contradi¢do. O que é posto
pelo ‘eu penso’, criado pelo subjectum, é produto da razdo. Assim, expde Heidegger (1987,
p-110): “A razdo concebida deste modo é puramente ela propria, é razdo pura”. Os principios
axiomaticos que estdo de acordo com o projeto matematico sdo principios guias para o

préprio conhecimento. Acrescenta Heidegger (1987, p.110):

Os principios que resultam simplesmente da razdo, de acordo com o traco
matematico fundamental do pensar, tornam-se os principios do saber auténtico, quer
dizer, daquilo que é a filosofia em grau mais elevado, a metafisica. Os principios da
mera razdo sio os axiomas da razdo pura.



34

A razdo pura é tida, aqui, como I[6gos, como proposicdo que ird estabelecer a
metafisica moderna a partir da “fundamentacdo matematica de Descartes”. Explica Heidegger
(1987, p.110): “Agora, a pergunta pela coisa estd ancorada na razdo pura, quer dizer, no
desenvolvimento matematico dos seus principios”. Sendo os axiomas universais os principios
do eu, da razdo e da contradicao sao neles, por conseguinte, que se funda a préopria metafisica
moderna. Conforme acrescenta o filésofo (1987, p.111): “E com base neles que se deve
fundar toda a metafisica, de modo que estes axiomas dominam também a estrutura interna da
metafisica, quer dizer, a configuracdo que dd a norma do saber para a totalidade do seu
dominio”.

A metafisica moderna, entretanto, representa apenas uma parte delimitada do ente, da
natureza que, aqui, é tida como ens creatum desde a Idade Média. L.ogo, na modernidade, o
ente se torna ens creatum. Essa representacao cristd da coisa possui um sentido de hierarquia,
o superior é o ente absoluto que cria todos os outros entes, as coisas. Deus é esse criador, 0s
entes criaturas criadas, assim, por ele. Entre suas criacdbes o homem é aquele que se
diferencia, portanto, pode-se afirmar que (HEIDEGGER, 1987, p.111): “Deus como criador, o
mundo como criado, o homem e a sua salvagdo eterna, sdo os trés dominios no interior da
totalidade do ente, determinados a partir do pensamento cristdao”.

Deus, nessa metafisica crista, acaba por ser o fundamento e causa de todos os entes
como ens creatum. Para o pensamento metafisico moderno, o homem como esse ente
diferenciado toma uma posicao central, ele é o que pensa. O homem como ‘eu’ é principio
fundamental da metafisica, ele é a origem de todas as fundamentagdes. Assim, acrescenta
Heidegger (1987, p.112): “ Nas trés dimensoes fundamentais do questionar metafisico é, em
cada caso, um ente que esta em causa: Deus, mundo, homem.”

Para Heidegger, é a partir da metaphysica generalis, com seus axiomas, que o
conhecimento é determinado. Acrescenta, entdo, que aquilo que uma coisa é, tem que ser
estabelecido previamente a partir dos principios fundamentais, de proposicdes gerais
derivadas da ratio, da razdo pura matematica. Assim, continua (1987, p.113): “ Este
esclarecimento em profundidade, prévio e universal, de todas as coisas, no que respeita a sua
coisalidade, a partir da razao pura do pensar racional em geral, o esclarecimento, como prévio
tornar claro de todas as coisas, é Iluminismo, o espirito do século XVIIL.” E, portanto, nesse
século que se estabelece o pensar moderno ja anteriormente delineado. Acrescenta Heidegger
(1987, p. 113): “[...] na qual cresce o pensamento de Kant, figura essa que também suporta e
determina o que é proprio e novo no modo do seu questionar, a configuracdo da metafisica

sem a qual, também, o século XIX seria impensavel”.



35

A fundamentacdo matematica da metafisica moderna é estabelecida a partir da razao
pura. Dessa forma, conforme afirma Heidegger (1987, p.118): “[...] o projeto do Ser do ente
que fornece a norma para todas as restantes coisas conheciveis”. A coisa sera determinada,
assim, a partir dos principios dessa razdo. A verdade posta por essa metafisica, em
contraponto com a verdade tradicional como veritas, verdade como conformidade entre o
pensamento e a coisa; aqui, o sentido de verdade moderna é determinacdo da razdo, da
proposicao. Ha verdade quando h4 adequagdo da coisa com a proposicdo advinda do
pensamento da razdo, as coisas sdao como reflexos dessa, como coisas criadas e devem
correspondé-la. Verdade é correspondéncia das coisas com o que foi pensado pela ratio, com

a proposicao universal. Assim, explica Heidegger (1987, p.118- 119):

[...] Assim vista, a verdade é a adaptacdo das coisas a sua esséncia, pensada por
Deus. [...] a totalidade do saber sobre o mundo, a alma e Deus deve ser derivada
destes conceitos mais universais, numa articulacdo e deducdo puramente racionais
desses conceitos.

A razao encaminha, assim, de acordo com seus principios mais universais, 0s proprios
entes. Na Critica da Razdo Pura, a critica se delimita a esséncia daquilo a ser abordado, um
“circunscrever”, por um esboco do que é. Dessa forma, ilustra Heidegger (1987, p.123): “A
critica torna-se, deste modo, a medicdo que traca os limites do dominio total da razdo pura”.
Uma delimitacdo feita a partir de principios da prépria esséncia daquilo que é a razdo pura. A
critica faz parte do projeto matematico do pensamento moderno. Assim, a critica da razdo
pura é o delimitar do Ser do ente, “da coisalidade da coisa”, seus principios determinam o que
€ determinada coisa.

Na critica, como abordado, é estabelecido o projeto matematico do pensamento
moderno que busca determinar antecipadamente as coisas a partir de principios gerais. Esses
principios sdo avaliados de acordo com seu carater proprio. A critica se torna, todavia, o que a
razdo poe por ela mesma para avalia-la. Conforme explica Heidegger (1987, p. 113): “Critica
é, portanto, a execucdo da racionalidade mais intima da razdo. A critica realiza uma
elucidagdo da razdo. Razdo é saber a partir de principios e, por consequéncia, ela propria o
poder dos principios e das proposicoes-de-fundos.” A natureza se torna o que
experimentamos, ela é objeto da experiéncia do projeto axiomatico de dominacdo. A coisa é
objeto da natureza, da experiéncia. Assim, continua Heidegger (1987, p.129): “‘Coisa’ é o

objeto da nossa experiéncia”.



36

Na medida em que a natureza é a mais alta representacdio do que é possivel
experimentar, a coisa deve ser, em verdade, concebida como coisa da natureza. Os principios
elementares dessa metafisica, como o principio da contradi¢do, determinam o proprio
conhecer que se relaciona sempre com determinado objeto do conhecimento. Kant trata

especialmente do conhecimento humano (1987, p.135-136):

Esta determinacdo da esséncia do conhecimento é o primeiro ataque e, ao mesmo
tempo, aquele que decide tudo, dirigido contra a metafisica racional. Com ele, Kant
ocupou uma nova posicdo fundamental do homem no meio do ente, ou melhor,
elevou verdadeiramente ao saber metafisico e forneceu uma fundamentacdo a uma
posicdo que até hoje se mantém. Que se trata do conhecimento humanol...]

O conhecimento humano, para Kant, é a propria relacao com o objeto como forma de
representacao. O representar é, aqui, a relacdo com os objetos feita de forma imediata através
da intui¢do. Assim, para Heidegger (1987, p.136), o conhecimento humano como juizo se
traduz como representacao sob forma de intuicdo. Esse conhecimento possui uma duplicidade
una em sua constituicdo, entre pensamento e intuicdo, sendo apenas pela intuicdo que um tal
objeto é dado. Tanto a intuicdo quanto o pensamento sao formas de representacdo. Acrescenta
ainda Heidegger que (1987, p. 136): “ Re-presentar significa trazer qualquer coisa para diante
de si e té-la diante de si, ter qualquer coisa diante de si enquanto sujeito, fazé-la regressar a si:
re-praesentare.”

A representacdo de forma imediata como intuicdo consiste no que apreendemos de
forma singular em suas caracteristicas, “desta ou daquela maneira”, como cores e sua
extensdo. Explica o filésofo (1987, p.137): “O representar, o por diante, de forma imediata e,
portanto, o por, de cada vez, este singular, é o intuir.” Difere, portanto, do pensar que se
configura como um representar mediato, ele apreende o que é geral. Logo, o conceito é o
representar mediato daquilo que é, portanto, universal para o conhecimento. Continua

Heidegger (1987, p. 137):

O representar do que vale para muitos e, de fato, na medida em que tem valor para
muitos, que é comum a tudo o que lhe pertence, é o conceito. Pensar é representar
qualquer coisa no universal, quer dizer, em conceitos. Mas os conceitos nao se
encontram imediatamente; para os constituir, é necessario um determinado caminho
e um determinado meio; o pensar é, por isso, um representar mediato.

O objeto também possui um carater duplo, como o que nos vem ao encontro como
juizo da percepcdo e o que apreendemos sobre determinado objeto como, cita Heidegger, o

brilho do sol ou o aquecer da pedra, como uma percepcao do sol ou do aquecer que sdo



37

percepcoes aparentemente isoladas. Entdo, afirma o pensador (1987, p. 138): “ Aqui, sdo
postas, de cada vez, umas ao lado das outras, as minhas percepcdes e as de cada um dos
outros eus que percepcionam e é fixado somente o modo como aquilo que, de cada vez, me é
diretamente dado, se me representa.”

O outro lado do carater duplo dos objetos se configura numa relagdo de causa e
consequéncia, como o sol que brilha e a pedra que aquece. Se torna, assim, uma relacdo
derivativa uma da outra, uma relacao de causa e efeito. Esses dois fendomenos, logo, nao se
constituem isoladamente em ligacdes “ocasionais” da percep¢do, mas, aqui, sao tidos
universalmente um em relacdo ao outro. Se poe, entdo, como uma “sucessao de percepgoes”,
de consequéncias, o aquecer da pedra é consequéncia direta do brilho do sol. Entdo, para
Heidegger (1987, p. 139): “ O que este juizo diz vale para todos os tempos e para toda a parte;
ele nao é subjetivo, mas diz respeito ao objeto, ao objeto enquanto tal.”

Logo, se trata de uma representacdo universal, um pensamento baseado numa relacdo
de causa e efeito que tem como fundamento o principio da causalidade como um dos
principios basilares da metafisica moderna. Portanto, as duas partes do conhecimento devem

estar em correlacdo: a intuicdo e o pensamento. Demonstra Heidegger (1987, p. 139):

O dado intuido deve ser apresentado sob a universalidade de determinados
conceitos, o conceito deve vir sobre a intuicdo e determinar, a seu modo, o que nela
é dado.[...] Em si mesmo, o juizo da experiéncia exige um novo passo, um novo
modo de representar o dado, a saber, por conceitos.

A experiéncia cientifica ndo advém das percepcdes, mas é “metafisicamente possivel”
a partir de uma representacdo conceitual previamente dada por conceitos com base no
principio da causalidade. As coisas sdo, portanto, representadas e, assim, universalmente
validadas pelos principios da razao, assim, constituindo o proprio conhecimento humano para

Kant. Conforme explica Heidegger (1987, p. 140):

A partir de aqui, é posto um fundamento para o dado: os principios. Um objeto em
rigoroso sentido kantiano é, portanto, em primeiro lugar, o representado, no qual o
dado é determinado de um modo necessario e universalmente valido. Um tal
representar é o conhecimento verdadeiramente humano. Kant chama-lhe
experiéncia. [...] 1) Para Kant, o conhecimento é o conhecimento verdadeiramente
humano; 2) o conhecimento verdadeiramente humano é a experiéncia; 3) a
experiéncia efetua-se sob a forma da ciéncia fisico-matematica ; 4) Kant vé esta
ciéncia e, com ela, a esséncia do conhecimento verdadeiramente humano, na figura
histérica da fisica newtoniana, que ainda hoje se chama ‘cléssica’.



38

Na concepcao dual do objeto, o que é pensado de forma geral a partir de conceitos
unicamente nao pode ser categorizado como objeto. No entanto, para isso, um dado da
intuicdo, do juizo da percepcdo, deve ser fixado na universalidade, numa relacdo de causa e
efeito a partir do principio da causalidade, ou seja, para se ter como objeto, primeiro é dado
pela intuicdo, pela percepcdo e, assim, fixado como universal pela razdo a partir de uma
relacdo de causa e consequéncia, uma correlacdo entre um representar pela intuicao e pelo
pensamento, através de axiomas.

O objeto é, portanto, uma correlacdo una entre intuicdo e pensamento, onde nem o
dado pela percepcao € objeto e nem o é apenas pelo conceito, mas uma correlacdo de ambos.
O objeto é quando surge enquanto um dado da intuicdo, do juizo da percepcdo e corresponde
a conceitos, principios gerais. Assim, por essa correlacdo una da representacao, esse objeto é
aquilo que é pensado e dado através dos conceitos e, logo, determina o que é o dado da
percepcdo. Para Heidegger (1987, p. 141): “Trata-se, pelo contrario, do seguinte: o objeto
surge somente quando o dado da intuicdo é pensado por conceitos e, inversamente, o objeto
surge somente quando o conceito determina um dado da intuicdo enquanto tal”.

O objeto, para Kant, é representado na experiéncia na relacdao entre intuicdo e
pensamento. L.ogo, afirma Heidegger que (1987, p. 141): “[...] trata-se de indicar o que a
experiéncia, no sentido de conhecimento cientifico, jA ndo é em relacdo a percepc¢do, no
sentido de conhecimento pré-cientifico”. Para Kant, em face a metafisica racional e das suas
exigéncias era unicamente decisivo o seguinte: 1) Fazer valer, em geral, o carater intuitivo do
conhecimento humano como elemento fundador essencial; 2) tendo por base esta
determinacao modificada determinar, também, de modo novo e pela primeira vez a esséncia

do segundo elemento, o pensamento e 0s conceitos.

3.2 A esséncia do matematico na inauguracao das ciéncias modernas
da natureza

Afirma, entao, Heidegger sobre o elemento matematico presente na forma da ciéncia
moderna trés tipos de caracterizacgdo: (i) como ciéncia de fatos; (ii) como ciéncia experimental
e, por fim, (iii) como a que faz medicGes. L.ogo, o desenvolver da ciéncia se sustentaria em
dois pontos, segundo Heidegger (1987, p.72): (i) na utilizacdo do ente; (ii) na prépria
metafisica como conhecimento fundamental sobre o Ser. O conhecimento moderno se define,
entdo, a partir do entendimento da prépria metafisica moderna.

Sobre outras configuracoes de ciéncia como a medieval e a antiga, a ciéncia grega,

essas também possuem principios gerais que se assemelham ao carater da ciéncia moderna



39

como, por exemplo, a observacdo dos fatos, a centralidade de principios e conceitos
universais. Nao refletem, entretanto, as acusacoes de que sdo apenas especulativas e tedricas.

Sobre essa afirmacao, Heidegger desenvolve que (1987, p.73):

A oposicdo entre a antiga e a nova atitude cientifica ndo pode, por isso, ser
estabelecida de tal modo que se diga: de um lado, conceitos e proposicoes tedricas,
do outro, fatos. De ambos os lados, quer do lado da antiga, quer do lado da moderna
ciéncia, encontramos as duas coisas, os fatos e os conceitos; mas o decisivo é o
modo e o processo como os fatos sdo concebidos e os conceitos sdo avaliados.

O progresso e a suposta “ultrapassagem” das ciéncias modernas da natureza se deve a
questao que, para Heidegger, seus pesquisadores também sdo pensadores. Acrescenta, entdo,
que (1987, p.73): “[...] eles compreendiam que nao ha meros fatos, mas que um fato apenas é
aquilo que é a luz de conceitos fundadores e de acordo com o alcance de tal fundamentacdo”.
O conceito, aqui, é o que define os fatos do real; para o fil6sofo, o contrario acontece,
entretanto, com a corrente positivista, onde os fatos efetuam um papel central e os conceitos
“nao se deve relacionar demasiado- pois seria filosofia”. Assim, o pensar cientifico que cria
paradigmas essenciais sdo, também, pensamentos filos6ficos. Cito (1987, p.74): “ [...] as
principais cabecas da fisica atomica, Niels Bohr e Heisenberg, pensam de um modo
totalmente filoséfico e somente desse modo elaboram as novas interrogacdes e se detém,
antes de tudo, no que é digno de questdo.”

Nao se define, portanto, a ciéncia moderna por se ater exclusivamente aos fatos
provados a partir da experiéncia, mas também a forma com que se obtém informacdes na
busca de um fundamento sobre determinada coisa e fenémeno é, também, caracteristica dos
antigos e medievais. Nas ciéncias modernas o modo de experimentacdo em direcdo ao real, a
uma determinada coisa ou evento, estd em relacdo com a propria concepcao de fatos e de
conceitos. A experiéncia é, entdo, uma forma de comprovacao e de antecipacao desses
conceitos, principios gerais em relacdo a coisa e ao real. Afirma Heidegger, entdo, que em
relacdo a essa nova categoria de ciéncia (1987, p.74): “Ela acentua que a nova ciéncia é uma
investigacdo que calcula e que mede.” Também é uma afirmacao valida para outras formas de
ciéncias cronologicamente anteriores, mas, aqui, esses calculos e medidas sdo aplicados
outramente.

O carater dessa nova ciéncia se desvela como sendo matematico. Afirma, dessa
forma, Kant (apud HEIDEGGER, 1987, p.75): “Mas eu digo que, em cada teoria particular
acerca da natureza, s6 se pode encontrar uma auténtica ciéncia, na medida em que se

encontrar nela a matemdtica.” Mesmo dando sentido ao carater essencial dessa ciéncia, a



40

matematica, entretanto, ndao se configura como uma. Para Heidegger (1987, p.75): “A
matematica ndo é uma ciéncia da natureza, tal como a ‘filosofia’ ndo é uma ciéncia do
espirito”.

Essa esséncia matemadtica, portanto, ndao pode ser compreendida a partir da
matematica, mas a partir de sua propria esséncia que remonta aos gregos como td mathemata,
0 que se pode aprender e ensinar, em sentido originario. O que é matematico, aqui, nao se
configura apenas nas relacdes numéricas, propriamente com nimeros, mas afirma Heidegger

(1987, p.77):

Estamos h4 muito habituados a pensar nos niimeros, a propésito do matemético. O
matematico e os numeros estdo, manifestadamente, em conexdo. Permanece a
questdo de saber se essa conexao reside no fato de o matematico ser qualquer coisa
de numérico ou, pelo contrario, se o que diz respeito aos nimeros é qualquer coisa
de matemaético. Passa-se o segundo caso. Mas, na medida em que os nimeros estao,
deste modo, em conexdo com o matematico, deve perguntar-se por que motivo
valem os niimeros, justamente, como qualquer coisa de matematico.

Esse carater grego do matematico como td mathemata podemos designar como o que
aprendemos determinado uso. Conforme explica Heidegger (1987, p.77): “O aprender é,
portanto, um tomar e um apropriar-se, pelo qual o uso se torna objeto de apropriacao. Uma tal
apropriagdo acontece através do proprio uso. Chamamos-lhe exercicio”. O préprio exercitar
como forma de aprendizagem é, entretanto, um aprender; esse é, também, um aprender o

préprio aprender. Para Heidegger, entdo (1987, p.79):

Este aprender a conhecer é o fundamento para producao da coisa e, pelo seu lado, a
coisa produzida é o fundamento que possibilita o exercicio e o uso. O que
aprendemos através do exercicio é apenas uma parcela limitada do que héa para
aprender numa coisa. O aprender originirio é aquele tomar em que tomamos
conhecimento daquilo que, em geral, uma coisa é em cada caso [...]

A esséncia do matematico € o que ja sabemos antecipadamente, sdo as coisas “tomadas
conhecimento”, mas que ja possuimos um saber antecipado. E uma forma auténtica do

aprender. Afirma Heidegger (1987, p.79):

[...] na medida em que as tomamos no conhecimento enquanto tomamos
conhecimento delas, como aquilo que, verdadeiramente, j4 sabemos de modo
antecipado; o corpo como corporeidade; na planta, a vegetalidade; no animal, a
animalidade; na coisa, a coisalidade [...] no qual aquele que toma, toma, no fundo,
aquilo que ja tem. A este aprender corresponde, também, o ensinar.



41

Ensinar é, aqui, um oferecimento para que quem aprenda tome aquilo que ele mesmo
ja possui. O ensinar auténtico € um conduzir aquilo que quem aprende ja o tem. Continua
Heidegger, entdo, que (1987, p.80): “ [...] o matematico, é aquele ‘acerca’ das coisas que ja
conhecemos verdadeiramente, de modo antecipado; aquilo que, em consequéncia, ndo
comegamos por ir buscar as coisas, mas que, de certo modo, levamos conosco até elas.”

A relacao do numérico com a esséncia matematica evidencia que podemos contar com
os numeros, determinada quantidade de coisas, porque ja previamente sabemos sobre os
préprios numeros. Conforme expoe Heidegger (1987, p.80): “ [...] podemos contar as coisas
até trés porque ja sabemos o que é o ‘trés’”. O numero é, aqui, algo que ja possuimos, que ja
tomamos antecipadamente, algo que apreendemos como o matematico. Continua, entdo, o
filosofo (1987, p.81): “Aquilo de que ja tomamos conhecimento, ndo o tiramos de quaisquer
coisas. Tomamos aquilo que, de certo modo, nés proprios ja temos. E um aprender de tal
ordem que deve concebido como sendo o matematico”.

Tomamos conhecimento, ndo a partir das coisas, mas no préprio cotidiano ao calcula-
las na proximidade com os numeros que sdo a forma mais conhecida da matemaética, sua
forma mais corriqueira que acaba sendo transformada no proprio matematico, apesar de sua
esséncia nao pertencer ao numérico como definir quantidades. O numérico é que pertence ao
que ja tomamos como conhecido, o que aprendemos. Assim, sobre o matematico em sentido

grego, td mathemata, acrescenta Heidegger (1987, p.81):

A nossa expressdo ‘o matematico’ tem sempre dois sentidos: significa, em primeiro
lugar, o que se pode aprender de modo ja referido e somente desse modo; em
segundo lugar, o modo do préprio aprender e do proceder. O matematico é aquilo
que héa de manifesto nas coisas, em que sempre nos movimentamos e de acordo com
qual as experimentamos como coisas e como coisas de tal género.

A partir da afirmacdo heideggeriana de que a matematica é um fundamento das
ciéncias modernas da natureza, devemos indagar qual o sentido desse matematico, qual é
necessariamente o carater matematico da modalidade de ciéncia moderna. Para Heidegger,
entdo, é apenas no século XVII que o pensamento moderno comeca a ser estabelecido,
principalmente, com o pensamento de Isaac Newton em sua obra Philosophiae Naturalis
Principia Mathematica (1687), para o pensador, significaria os primeiros principios da ciéncia
universal. Heidegger atribui para essa obra de Newton o papel de fundamentar a propria
ciéncia da natureza que surge posteriormente, obra que Kant também atribui importancia.

Afirma, por conseguinte (HEIDEGGER, 1987, p.83):



42

Cinco anos ap6s a publicagdo da Critica da razdo pura, cem anos decorridos ap6s os
‘Primeiros fundamentos’ de Newton, Kant publicou um escrito intitulado Primeiros
Principios Metdfisicos da Ciéncia da Natureza, em 1786. Trata-se de um
equivalente, consciente e complementar, da obra de Newton, tendo como
fundamento a posicdo alcancada na Critica da Razdo Pura.

Citando a reconhecida lei de Newton sobre a lei do movimento, que um corpo, uma
massa permanece em repouso ou em movimento uniformemente reto, até que seja ou nao
aplicada forca sobre ele e que mude, entdo, de estado. Essa lei é, afirma Heidegger, ja bem
aceita e tida como evidente, como uma lei universal; mas antes de Newton, o préprio Galileu
ja a havia ‘descoberto’. Conforme afirma Heidegger (1987, p.84-85): “Até o século XVII,
inclusive, esta lei ndo é de forma alguma evidente. No milénio e meio anterior, ndo sé
permaneceu desconhecida, como a natureza e o ente foram, em geral, experimentados de tal
modo que esta lei ndo podia ter sentido”.

E na lei da persisténcia de Newton que acontece uma revolucdo no que concerne a
mudanca de pensamento para a modalidade do pensar moderno. Tida como uma lei universal
a descoberta de Newton muda a forma de pensamento e d4 margem a substancializacdo das
ciéncias modernas da natureza para um pensar representativo. Assim, afirma Heidegger

(1987, p.85):

Na sua descoberta e na sua avaliagio como lei fundamental estd presente uma
transformacdo, que pertence aos maiores acontecimentos do pensar humano e que
d4, pela primeira vez, um solo a modificacdo da representacdo da totalidade da
natureza, de ptolomaica em copernicana.

Sobre a distincdo da experiéncia grega e moderna, determina Heidegger que o
pensamento cientifico pré- Newton, até o século XVII, foi determinado pelo pensamento de
Aristételes que afirma que os fatos devem sempre estarem relacionados as coisas, o pensar
esta sempre relacionado a elas (1987, p.86-87). No entanto, as coisas, para Aristoteles, sdo
divididas nas que aparecem por si mesmas e as que sdo produzidas pelo homem, physis e
poiésis. A concepcao cientifica aristotélica, afirma Heidegger, ndo possui diferenciacdao com o
que afirma Newton sobre o préprio conhecer cientifico. Porém, o que ambos tomam como
fendomeno e como é apreendido é, por conseguinte, diferente em seu fundamento.

A diferenciacao se encontra, no entanto, no movimento das coisas. Para Aristételes, a
forma de movimento de um determinado corpo é definida a partir de sua natureza singular.
Haveria, portanto, duas formas de movimento: circular que seria um movimento perfeito e um

movimento reto, sendo esse imperfeito. Para Aristoteles, entdo, o movimento circular, por



43

exemplo, o movimento dos corpos celestes independem de qualquer forca exterior, ja o
pensamento moderno inaugurado por Newton afirma que o movimento necessita de uma forca
externa capaz de fazé-lo iniciar e conserva-lo a partir de um determinado centro. Assim, em
Aristételes, é a propria natureza das coisas, dos corpos que é determinante para o tipo de
movimento e ndo por alguma forma exterior a ele. Explica, entdo, Heidegger que (1987,

p-90):

O tipo de movimento do corpo e a relacdo com seu lugar, dependem da natureza do
corpo; no movimento natural, a rapidez torna-se tanto maior, quanto mais o corpo se
aproxima do seu lugar; quer dizer, a diminuicdo e o aumento da rapidez e o fim do
movimento tém seu fundamento na natureza do corpo. No movimento anti-natural,
quer dizer, no violento, a causa do movimento reside na forca que o afeta; mas,
devido ao seu movimento, o corpo, enquanto movido de forma violenta, deve
afastar-se dessa forca e porque o corpo, em si mesmo, ndo tem nenhum fundamento
para o movimento violento, deve o seu movimento necessariamente diminuir [...]

Para Aristételes, portanto, o fundamento do movimento das coisas esta nelas mesmas.
Ja para o pensamento moderno com Newton temos a seguinte formulacdo no seu primeiro
axioma da lei da persisténcia: “[...] cada corpo, entregue a si mesmo, move-se em linha reta e
uniformemente . ‘Corpus omne, quod a viribus impressis non cogitur, uniformiter in directum
movetur’”. (NEWTON apud HEIDEGGER, 1987, p.91)

Para Newton, nao ha diferenca de movimento em relacdo a natureza dos corpos, todos
seguem uma mesma lei universal de movimento, seja ele celeste ou ndo. Assim, o movimento
circular ndo é, dessa forma, superior ao movimento retilineo, esse que na fisica newtoniana se
torna central, em contraponto ao pensamento aristotélico que concede maior importancia ao
movimento circular, como o dos corpos celestes. Portanto, para Newton, ndo had uma
separacao dos corpos em diferentes tipos de movimentos; nessa relagdo a propria concepgao
de espaco também ¢é alterada.

O proprio movimento circular dos corpos celestes sera explicado por Newton,
posteriormente, a partir da forca da gravidade. Para Newton, os movimentos nao sao
determinados de acordo com a natureza propria de cada corpo, mas sim devido a forca
determinada pela lei da persisténcia que determina que cada corpo se movimenta de forma
retilinea e uniforme, sendo necessaria uma forca aplicada para mudar, assim, a direcao do
movimento. E a partir da forma de determinar essa forca que aparece, também, uma nova
forma de medir a massa de um corpo. Nessa perspectiva afirma o filésofo o seguinte

(HEIDEGGER, 1987, p.92):



44

Correspondendo a modificacdo do conceito de lugar, o movimento é visto apenas
como modificacdo da posicdo e relacdo com a posicdo, como afastamento do lugar.
Por conseguinte, a determinacdo do movimento torna-se determinacao das
distancias, dos espacos do mensuravel, do que tem tal e tal grandeza. O movimento
é determinado a partir da grandeza do movimento e a massa é determinada como
peso.

Existe uma diferenciacdo dos conceitos sobre o movimento entre AristOteles e
Newton. Ocorre, aqui, uma mudanca no proprio conceito de natureza que ndo é mais
determinante para o movimento de um determinado corpo, mas sim, como afirma Heidegger,
as varias relacGes de posi¢cdes desses corpos, como estdo no tempo-espago e suas massas.

Afirma, entdo, Heidegger que (1987, p.93):

Com isto, o modo de questionar acerca da natureza torna-se diferente e, de certo
modo, oposto. [...] tornar-se claro que, no estabelecimento do 1° Principio do
movimento, sdo postas, ao mesmo tempo, todas as modificacdes essenciais e de que
modo elas o sdo. Tais modificacoes estdo todas ligadas umas as outras e fundadas,
igualmente, na nova posicdo-de-fundo que se exprime no 1° Principio, e que
chamamos matematica.

Determina-se, assim, o carater do projeto matematico da nova modalidade de ciéncia
moderna, que se funda na experiéncia. Em relacdo ao primeiro principio decisivo de Newton,
0 matematico se torna determinante, ele fala de “um corpo entregue a si mesmo”, mas
impossivel de ser efetivamente experimentado e representado. Para Heidegger (1987, p.93-
94): “Ele exige uma representacdo de fundo das coisas que contraria a representacao
habitual”.

Em contraponto com o que pde Aristoteles sobre 0 movimento dos corpos de que se
movimentam sempre de acordo com sua propria natureza, onde um corpo mais leve tenderia
para cima e um corpo mais denso para a terra, por conseguinte, ao cair cairia mais
rapidamente. Galileu afirma, no entanto, que o movimento de cada corpo é uniforme e
independente de sua natureza ou caracteristicas e que esse movimento apenas é modificado se
houver alguma forma de forca atuando sobre ele, ou seja, a natureza de um corpo nao
interfere no resultado final.

Todavia, numa experiéncia na torre de Pisa, onde comparava, a partir de sua afirmagao
antecipadora, dois corpos com diferentes pesos, o que se constatou com a experiéncia foi que
os dois cairam com diferencas de tempo contrariando sua prépria teoria. Mesmo assim a
manteve, em contraponto ao resultado da experiéncia. E na afirmacdo de Galileu que
encontramos a “precursora” da 1° lei de Newton, a lei da persisténcia. Afirma, assim, Galileu

(apud HEIDEGGER, 1987, p.95) “ ‘Mobile ... mente concipio omni secluso impedimento...’ ,



45

%

‘imagino, na mente, um mobil totalmente entregue a si mesmo.’” E, aqui, para Heidegger,
uma afirmacdo crucial que ndo apenas sera influéncia para a lei newtoniana, da fisica
moderna, mas que também é marco para o desenvolvimento da propria ciéncia da natureza
moderna, nos moldes de um projeto matematico. O imaginar na mente é uma forma de
conhecimento que surge dele mesmo, um conhecimento que antecipa o préprio real. Para

Heidegger (1987, p.95):

Neste ‘mente concipere’ é concebido ao mesmo tempo, antecipadamente, o que deve
ser igualmente determinante para cada corpo enquanto tal, quer dizer, para a
corporeidade. Todos os corpos sdo idénticos. Nao ha movimentos peculiares. Todos
os lugares sdo idénticos; todos os momentos de tempo sdo idénticos. Cada forca
determina-se a partir da modificacdo no movimento que ela causou , sendo esta
modificacilo no movimento entendida como mudanca de lugar. Todas as
determinacdes acerca dos corpos inscrevem-se num plano segundo o qual cada
acontecimento natural ndo é sendo a determinacdo do movimento espago-temporal
de pontos de massa. Este plano da natureza delimita, ao mesmo tempo, o dominio
desta como universalmente uniforme.

A partir dessa afirmacdo podemos entender propriamente a esséncia desse carater
matematico da ciéncia moderna antes explicitado como aquilo que tomamos conhecimento e
que anteriormente ja possuimos. Para delinear o essencial do que é mais proprio desse projeto
matematico das ciéncias modernas, Heidegger esclarece determinados pontos: primeiro é o
imaginar na mente, como posto por Galileu, ‘mente concipere’, o matematico se desvela, aqui,
sob a forma de um projeto sobre a coisalidade da coisa, esse projeto abre um espago em sua
direcao.

Posteriormente, esse projeto matematico é um projeto axiomatico, ou seja, o
conhecimento, aqui, é exposto em axiomas, proposicdes e conceitos. Esse projeto coloca
previamente as coisas em fundamentos. Em seguida, como axiomatico é um “agarrar prévio”
a coisa em direcdo ao real, uma forma de esboco (em forma de axiomas). Assim, afirma
Heidegger (1987, p.96): “ O projeto matematico, enquanto axiomatico, é um ‘prévio agarrar’
a esséncia da coisa, 0s corpos; assim, é pré- indicado em esbogo como se estrutura cada coisa
e cada relacao de uma coisa com outra.”

Logo, Heidegger acrescenta que esse esboco como uma indicagdo prévia sob forma de
axiomas permite, portanto, “estabelecer um dominio”. A natureza, como posto por Aristételes,
ndo é mais aquilo que determina o movimento, mas faz parte desse dominio do projeto
matematico/ axiomatico, onde os corpos que nela estdo sdo interligados. Acrescenta

Heidegger que (1987, p.96): “ Natureza é agora o dominio, eshocado no projeto axiomaético,



46

da conexdo dos movimentos espaciais uniformes, no qual, somente, os corpos nele inseridos
podem ser corpos.”

Em suma, o dominio da natureza posto de forma axioméatica em esbogo antecipador
vai de encontro aos corpos como forma de encontrar, abrir, um acesso que corresponda ao que
foi determinado previamente. Elucida, entdo, Heidegger (1987, p.96): “Agora, o dominio da
natureza, determinado em esbog¢o nesta forma axiomatico, exige também para os corpos e
corpusculos, que nele se podem encontrar, um modo de acesso que seja adequado aos corpos
axiomaticamente pré-determinados”.

Assim, no dominio da natureza as coisas se tornam mera relacao de espago-tempo, de
massa e de forca, a forma que essas se mostram é, assim, pré-determinada num projeto
matematico/ axiomatico que determina, também, a propria experiéncia. Explica, dessa forma,

o fil6sofo (HEIDEGGER, 1987, p.97):

Agora, as coisas mostram-se somente nas relacoes de lugar e de tempo, de
quantidade de massa e de atividade das forcas. O modo como se mostram é pré-
indicado pelo projeto; deste modo, ele determina também a forma do tomar e do
reconhecer aquilo que se mostra por si mesmo, a experiéncia, o experiri.

Na fisica matematica, a natureza é representada como mera quantidade de massa a ser
calculada, verificada e analisada em sua movimentacdo nas relacdes espaco-temporais e de

3

forca. Explicita, assim, Heidegger (1987, p.97): Mas, na medida em que agora o
reconhecimento esta pré-determinado de tal modo que pde antecipadamente as condig¢Oes a
partir das quais a natureza deve responder de tal modo”. Na pré- determinacao desse esboco
axiomatico, como forma de asseguramento prévio da coisa, acaba por ser pré-determinado,
dessa forma, as condigOes e as questdes que a natureza deve responder.

Sobre o conhecimento cientifico ficamos apenas em seu dominio matematico e nada
além. Se tratando da fisica moderna ndo ultrapassamos seu “dominio mecanico”, no que

condiz a relacdo de movimento e quantificacdo de um ponto de massa de um lugar a outro.

Nesse sentido Heidegger esclarece (1987, p.90):

A partir dos resultados da fisica atdmica contemporanea — desde que Niels Bohr, em
1913, estabeleceu o seu modelo atomico- as relacdes entre matéria e espaco ja ndo
sdo, na verdade, tdo simples, mas, fundamentalmente, ndo sdo nada de diferente. O
que se situa num lugar e ocupa um espaco deve ser, ele préprio extenso.

Logo, nesse projeto matematico das ciéncias modernas a experiéncia ganha seu

sentido como um indagar prévio que determina como as coisas, a natureza, devem, por



47

conseguinte, responder. Assim, comenta Heidegger que a ciéncia moderna é experimental na
base de seu projeto matematico. Dessa forma (1987, p. 97): “O impulso experimentador em
direcdo aos fatos é uma consequéncia necessaria do ultrapassar matematico antecipado, de
todos os fatos”.

Esse projeto matematico, entdo, conduz a uma uniformidade entre os corpos que
devem ser considerados idénticos e analisa sua relacdo com o espaco- tempo em sua
movimentacdo, em seu esboco assegurado axiomatico que requer uma determinagdo
universal, um principio geral que possa ser capaz de uma medicdo adequada das coisas.

Escreve, assim, o autor (HEIDEGGER, 1987, p.97):

Na medida em que o projeto, de acordo com o sentido que lhe é préprio, estabelece
uma uniformidade entre todos os corpos, a partir da relacdo deles com o espaco,
tempo e o movimento, possibilita e, ao mesmo tempo, exige, enquanto modo de
determinacdo essencial das coisas, uma medida universalmente idéntica, quer dizer,
uma medicdo de acordo com o nimero.

Para Heidegger, portanto, o elemento matematico nas ciéncias é determinacao e

consequéncia do préprio projeto matematico. Entao, explica (1987, p.97):

O fato de a matematica se ter agora tornado um meio de determinacdo essencial ndo
é fundamento da nova configuracdo da ciéncia moderna. Trata-se antes, do seguinte:
o fato de uma matematica de uma espécie determinada ter podido e devido entrar em
jogo é consequéncia do projeto matematico. [...] A fundacdo, por Descartes, da
geometria analitica, a fundacdo, por Newton, do calculo dos fluxos, a fundacdo
simultanea do célculo diferencial, por Leibniz, todas estas novidades, este
matematico em sentido estrito, tornaram-se possiveis, pela primeira vez e, antes de
mais, necessarias, tenso por base o traco matemaético fundamental do pensamento
em geral.

Dessa forma, continua Heidegger (1987, p.101):

[...] tanto a moderna ciéncia da natureza como a matemadatica e a metafisica
modernas sairam da mesma raiz do matematico, entendido em sentido lato. Pelo fato
de, destas trés, a metafisica ser a que tem um mais largo alcance — visa o Ente na sua
totalidade - e porque toca, a0 mesmo tempo, no mais profundo- o ser do Ente
enquanto tal- deve sondar o seu fundamento e o seu solo matematicos até atingir um
ponto sdlido.

Esse projeto matematico é o fundamento para o estabelecimento das ciéncias
modernas da natureza. Ele é o solo que brota as raizes da prépria metafisica moderna e do
pensamento moderno que ird culminar na dominagdo planetaria de um tipo tnico de

pensamento matematico/ calculador que orienta e fixa, assim, o dominio da técnica moderna.



48

4 Verdade como certeza da re-presentacao

Neste capitulo sera explicado a partir das obras de Heidegger: O tempo da imagem no
mundo (2014) e Ciéncia e pensamento de sentido (2012), o proprio pensar da era moderna
como re-presentacdo (Vor-stellen) a partir do estabelecimento da filosofia moderna com
Descartes. Para Heidegger, é com a fundamentacdo desse pensar que pdde, entdo, a ciéncia
moderna se desenvolver plenamente e é a partir dela que podemos investigar o fundamento
dessa modernidade.

O desenvolvimento da modalidade de ciéncia moderna desponta a partir da
determinacao moderna de verdade como certeza do re-presentar. Revela-se, aqui, o carater
matematico dessa ciéncia como forma de calculo prévio sobre o real, sobre a natureza. A
ciéncia moderna se torna investigacdo que a tudo calcula e verifica. Portanto, no pensar
representativo moderno o real é posto a frente de um subjectum e, assim, objetivado. Ele é
calculado antecipadamente para garantir controle e certeza. A verdade se transformou no que
é correto a partir da re-presentacdo. Deve-se, portanto, pensar o carater desse re-presentar, da
ciéncia enquanto investigacdo sobre o real e, posteriormente, a mudanca na concepc¢ao de

verdade para certeza do re-presentar.

4.1 Mundo como re-presentacao (Vor-stellen)

Para Heidegger em O Tempo da imagem no mundo (2014) é através de uma
interpretacao especifica do ente e de uma “determinada concepcdo de verdade” que se
fundamenta uma nova era inaugurada pela metafisica: a era moderna. Para ele é um
fundamento metafisico que a determina. Essa modernidade tem, por conseguinte, fenOmenos
proprios e centrais que a constituem: o fendmeno da técnica moderna e das ciéncias
modernas, expde Heidegger (2014, p. 97): “A técnica de maquinas é ela mesma uma
transformacao autonoma da pratica, de tal modo que é esta que exige o emprego da ciéncia
natural matematica”.

A técnica moderna nao é, como explica o filésofo, mera aplicacdo decorrente das
ciéncias naturais modernas mesmo requerendo a sua utilizacdo pratica e da aplicacdao
matematica. A “técnica de maquinas”, para Heidegger, é o mais aparente e concreto da
esséncia da técnica moderna. Afirma o pensador que: “A técnica de maquinas permanece o
rebento até agora mais visivel da esséncia da técnica moderna, a qual é idéntica a esséncia da

metafisica moderna”. (HEIDEGGER, 2014, p.97)



49

A técnica moderna em sentido comum se torna produto da atividade humana, assim
como a arte e a poesia tida, aqui, como expressao subjetiva e imaginética. Explica Heidegger
(2014, p.97): “Isso significa que a obra de arte se torna objecto de vivéncia e,
consequentemente, a arte vale como expressao da vida do homem”. Essa forma de arte é,
junto com a técnica das maquinas, um dos fenomenos da modernidade. Portanto, toda a
atividade humana seja a técnica moderna ou a arte, em sentido ai estético, acaba por se tornar
uma mera atividade cultural. A producao humana acaba por ser entendida como cultura que
como fendmeno moderno € vista como o “cultivo dos mais altos valores do homem”.

Heidegger traca um caminho para a esséncia da ciéncia moderna, onde a esséncia da
modernidade pode ser reconhecida. Essa ciéncia é uma fundacdo metafisica que a estabelece
como moderna. Afirma Heidegger que a propria esséncia da era moderna é reconhecida a
partir desse fundamento metafisico que funda a ciéncia moderna. Dessa forma (2014, p. 98):
“Se se conseguir chegar ao fundamento metafisico que funda a ciéncia enquanto ciéncia
moderna, entdo a esséncia da modernidade tem que se deixar reconhecer em geral a partir
dele”.

A ciéncia moderna é algo diferente do tipo de ciéncia desenvolvida na Idade média e,
também, da episteme grega. A ciéncia ao molde grego nao tinha como necessidade essencial
umas das predisposi¢Oes primordiais da ciéncia moderna: que ela é uma ciéncia moderna
exata. Nao havia necessidade por exatidao. A ciéncia moderna é, sem ddvida, mais exata do
que qualquer outra forma de ciéncia anterior, porém ndo porque é mais desenvolvida, mas
porque pré determina e requer essa configuracao para ser. Dessa forma, explica Heidegger

(2014, p.98-99):

A ciéncia grega nunca foi exata, e isso porque, segundo a sua esséncia, ndo podia ser
exata e ndo precisava ser exata. Dai que ndo tenha qualquer sentido, opinar que a
ciéncia moderna é mais exata que a da antiguidade [...] Assim, também ndo se poder
dizer que a doutrina de Galileu da queda livre dos corpos é verdadeira, e que a de
Aristoteles, que ensina que os corpos leves tendem para cima, é falsa; pois a
concepcao grega da esséncia do corpo, do sitio e da relacdo de ambos assenta numa
outra interpretacdo do ente e condiciona, por isso, um modo correlativamente
diferente de ver e de questionar os processos naturais. Ninguém afirmaria que a
poesia de Shakespeare é mais evoluida que a de Esquilo. Mas ainda mais impossivel
é dizer que a apreensdo moderna do ente é mais correta que a grega.

Difere dizer, também, que essa ciéncia é mais correta ou, ainda, verdadeira que outra,
ja que as concepcoes basilares que fundamentam cada ciéncia em determinada época no
mundo diferem entre si ndo seguindo um tipo de légica de progresso. Assim, tracando o

caminho para a esséncia dessa ciéncia moderna e da propria modernidade, clarifica Heidegger



50

que (2014, p.99): “A esséncia daquilo a que hoje se chama ciéncia é a investigacdo.” A
investigacdo se trata de adentrar na area de determinado ente, podendo esse ser a propria
natureza. A abertura dessa regido é primordial. L.Logo, avancar a partir de um certo projeto que
se liga a regido do ente determina o rigor da investigacdo cientifica. De acordo com
Heidegger (2014, p.99): “Através do projeto do plano e da determinacao do rigor, o avangar
assegura, dentro do ambito do ser, a sua area objectual”.

Sobre a esséncia matematica dessa ciéncia, Heidegger afirma que os nimeros e suas
operacdes também fazem parte da matematica, porque o numérico é o que ha de mais
identificavel com ela. Porém, a esséncia do matematico ndo é necessariamente numeérica.
Esses niimeros ja sdo o que sempre conhecemos. Afirma Heidegger (2014, p.100): “ Mas de
modo nenhum a esséncia do matematico é determinada pelo niimerico. A fisica é, em geral, o
conhecimento da natureza, e, em particular, o conhecimento do que é materialmente corporeo
no seu movimento [...] 7.

A fisica matematica, por sua vez, se torna o conhecimento do que é encontrado na
natureza, o que é corporeo e em movimento, ou seja, que possui massa e muda de posi¢ao no
espaco. O rigor cientifico é ligado diretamente a sua forma de investigacdo cientifica como
um projeto da natureza fundamentado em seu rigor, a sua exatiddo e garantido por um
processo de calculos e medi¢Ges numéricas. No entanto, Heidegger afirma que a ciéncia da
natureza nao é exata porque calcula e mede de maneira precisa com ndmeros, mas porque
“sua ligacdo com a regido do ente” tem esse carater de exatidao.

Todavia, esse carater de exatiddo é uma determinacdo exclusiva das ciéncias naturais.
As ciéncias do espirito, como explica Heidegger, ndo possuem essa determinacdo, elas sdo
necessariamente inexatas, pois requerem que sejam assim. Isso ndo diz que por serem inexatas
sao menos rigorosas do que outros tipos de ciéncia como, por exemplo, a fisica matematica
que a partir do célculo e da investigacao, que abre a regido do ente, é rigorosa e exata. Em sua
natureza, as ciéncias do espirito requerem essa inexatiddo. Acrescenta Heidegger, entdo, que

(2014, p.101):

O inexato das ciéncias do espirito historiograficas ndo é uma deficiéncia, mas
apenas o cumprimento de uma exigéncia essencial para este modo de investigacdo
[...] a garantia da area objectual das ciéncias histéricas continuam a ser ndo apenas
de outro tipo, mas também, relativamente ao seu desempenho, muito mais dificeis
que a aplicacao do rigor das ciéncias exatas.

Nao é pelo método cientifico que a ciéncia é investigativa; de fato, s6 ha um método

baseado em experimentos, porque a ciéncia moderna, ela mesma, ja é uma investigacao. E so



51

por ser uma fisica matematica, em sua esséncia, que ela é experimental. Os fatos objetificados
da investigacdo sdao expostos pelas proprias regras e leis da ciéncia. Conforme menciona
Heidegger (2014, p.102): “ A investigacdo de fatos, no ambito da natureza, é em si o edificar e
o comprovar de uma regra e de uma lei.”

A ciéncia moderna da natureza investiga o desconhecido através do que é conhecido.
Dessa forma, aclara Heidegger (2014, p.102): “ Fundamenta algo desconhecido através de
algo conhecido e verifica, ao mesmo tempo este conhecido através daquele desconhecido. A
explicacdo cumpre-se na indagacdo”. Continua, ainda, que (HEIDEGGER, 2014, p.102) nao é
pelo carater experimental que a ciéncia se torna investigacao em direcdao ao real, mas, pelo
contrario, essa experimentacao s6 é possivel porque a natureza ja se transformou, assim, em
objeto.

E pelo cariter matemético que ela pode ser propriamente experimental. Afirma
Heidegger (2014, p.103): “Mas é porque nem a doctrina medieval nem a episteme grega sdo
ciéncias no sentido de investigacdo que ndo se chega nelas ao experimento”. A ciéncia
moderna é diferente do tipo de experimento grego, como experientia, observar as coisas, que
difere da ciéncia moderna enquanto investigacdo. Mesmo utilizando os nimeros e usando
algum tipo de instrumento de medida é a episteme grega um tipo diferente de ciéncia.

Fazer determinado experimento requer dominio prévio do que sera analisado, através
de célculos e medidas. Para Heidegger (2014, p.103): “Esta da a medida e vincula o
representar antecipador da condicio”. E, no entanto, o representar que ird determinar o

calculo prévio assegurador. Continua o fil6sofo:

O experimento é aquele procedimento que, no seu planeamento e na sua execucao, é
levado e conduzido, a partir da lei que é posta na base, no sentido de obter os factos
que verifiquem a lei ou lhe neguem a verificacio. Quanto mais exatamente for
projetado o plano da natureza, tanto mais exata se torna a possibilidade do
experimento. (HEIDEGGER, 2014, p.103-104)

E um processo de afirmacdo e verificacio de leis através de seus préprios
experimentos, a partir de “um projeto exato da natureza”. A experiéncia moderna é uma forma
diferenciada do tipo medieval ou grega. Nas ciéncias historiograficas, por exemplo, o que é
tornado objeto é a propria histéria que se torna passado na medida que representa o que é

permanente e fixo; ela mede o que ja se tornou histéria. Explica Heidegger (2014, p.105):

O que é consistente no passado, aquilo com base no qual a explicagdo historiografica
calcula o que é tinico e o que é multiplo na histéria, é o sempre-ja-sido-alguma-vez,



52

o comparavel. [...] E porque a historiografia, enquanto investigacio, projeta e
objetiva o passado no sentido de um conjunto de efeitos limitados e explicaveis, que
exige como instrumento da objetivacdo a critica das fontes.

No processo de investigacdo da ciéncia moderna tudo é calculado e verificado. Como
investigacdo sobre determinada area de objetos, ela se especifica. Considera-se, entdo, que
todas as formas da ciéncia moderna, seja ela do espirito ou da natureza, sao modelos de
investigacdo que mesmo possuindo diferencas entre si sdo baseadas em determinadas regides
dos entes. Toda ciéncia é uma ciéncia especifica de seu objeto de investigacdo. O modo de
divisdo da ciéncia moderna em especialidades é uma necessidade para ela como investigacao.

Essa particularizacdo ou especializacdo €é necessaria para a ciéncia enquanto
investigacdo. Outro elemento fundamental para o estabelecimento da ciéncia moderna é o
carater de empresa (Betrieb). Sua fundamentacdo depende de sua institucionalizacdo, apenas
tem fundamento se tiver legitimidade institucional. A ciéncia, no entanto, ndo tem esse carater
por ser formada por institutos, mas eles existem porque a propria ciéncia, enquanto
investigacao, possui essa caracteristica.

O fundamental do caréater da ciéncia como empresa consiste em se basear em seus
proprios resultados. Adiciona Heidegger que (2014, p.107): “E na empresa, primeiro que tudo,
que o projeto da area objetual é inserido no ente. Todas as instituicdes que facilitem uma
integracdo planeavel dos modos de procedimento [...] ”. Esse carater de instituicdo da ciéncia
busca, assim, manter a experiéncia com determinada area de conhecimento. No caso das
ciéncias naturais, a propria natureza é o objeto de conhecimento a ser analisado, ela se torna,
entdo, objeto dessa investigacao.

Como instituicdo moderna é revelado o carater de “pertenca e de unidade” entre as
ciéncias. Aparece, assim, o papel do investigador, do cientista, ele é o sujeito dessa forma de

investigacdo da ciéncia moderna, ele é o homem técnico. Acrescenta Heidegger (2014, p.108):

No entanto, o carater de unidade eficaz e, assim, efetivamente da universidade nao
reside num poder espiritual de unido originaria das ciéncias, que dela emana por ser
por ela alimentado e nela guardado. A universidade é efectivamente real como uma
instituicio que torna possivel e visivel, ainda numa forma peculiar, porque
administrativamente fechada, a dispersdo das ciéncias na particularizacdo e na
unidade particular das empresas. E porque as auténticas forcas essenciais da ciéncia
moderna chegam a eficicia na empresa.

A objetivacdo do ente e a troca institucionalizada de informacoes das investigacoes sao
bases para a ciéncia que é fundada em projetos especializados em areas de conhecimento. Ela

desenvolve, entdo, através do rigor no avanco em direcdo ao ente de determinada area, um



53

objeto de pesquisa. Para Heidegger (2014, p.109): “ Projeto e rigor, procedimento e empresa,
exigindo-se mutuamente, constituem a esséncia da ciéncia moderna, tornando-a
investigacdo”. Portanto, na medida que se especializa em suas investigacdes mais estabelece
sua esséncia moderna.

A esséncia da ciéncia é investigacao que vai de encontro a area aberta do ente para
poder re-presenta-lo. Ela calcula previamente de forma a fazer o ente, seja historico ou a
natureza, um objeto a ser re-presentado. O procedimento é garantido através do rigor
cientifico institucionalizado nas empresas. Heidegger, entdo, indaga qual o fundamento
metafisico proprio da ciéncia moderna, qual a sua concepcao de ente, de verdade e o que torna
sua esséncia investigagcdo? Dessa forma, explica que o saber proprio da ciéncia moderna poe
o ente de forma dis-ponivel para ser representado. L.ogo, continua o filosofo (HEIDEGGER,

2014, p.109):

O conhecer, enquanto investigacdo, pede contas ao ente acerca de como e em que
medida ele pode ser tornado disponivel para o representar. A investigacdo dispde do
ente quando pode calculd-lo previamente no seu curso futuro ou quando pode
conferi-lo como passado. No calculo prévio, é a natureza que é interceptada, no
conferir historiografico, a histéria. A natureza e a histéria tornam-se no objeto do
representar explicativo. Este conta com a natureza e faz contas com a histéria.

Apenas tem validade o que se pode, a partir da investigacdo prépria da ciéncia, se
tornar ente, objeto de investigacdo. Esse carater de objetividade da ciéncia é cumprido na
representacdo. A re-presentacdo (Vor-stellen) é colocar a frente. Essa objetivacdo do ente que
é re-presentado significa po-lo diante de si, calcula-lo previamente para ter certeza sobre ele.
A ciéncia como investigacdo significa simultaneamente que a verdade se transforma em
certeza, no que é correto. Assim, afirma Heidegger (2014, p.110): “Sé se chega a ciéncia
como investigacao se, e apenas se, a verdade se transformou em certeza do representar”. Isso
tem como ponto de inicio a metafisica de Descartes. A verdade se torna “certeza do
representar” que, dessa forma, introduz a metafisica moderna.

Esse sujeito calculador que calcula previamente o ente tem a certeza sobre ele. Dessa
forma, sobre Descartes explica Heidegger (2014, p.110): “ E na metafisica de Descartes que o
ente é, pela primeira vez, determinado como objetividade do representar, e a verdade como
certeza do representar”. Para o fil6sofo, entdo, a metafisica moderna se sustenta na concepg¢ao
de ente e verdade que foi delineada por Descartes, Kant e Hegel. O pensar, aqui, se torna uma
forma de unido entre intuicdo e pensamento na consciéncia; para Kant, juizo se torna a

unificacdo dessas representacdes (HEIDEGGER, 1987, p.132). Ja o pensamento de Descartes



54

da base e fundamento para o pensar moderno. Sobre ele Heidegger afirma o seguinte (2014,
p-123): “Com Descartes, comeca a consumacao da metafisica ocidental. Mas é porque uma tal
consumacao so volta a ser possivel como metafisica que o pensar moderno tem sua grandeza
prépria”.

Para Descartes, o homem na modernidade, enquanto sujeito, representa. Ele, no
entanto, se move na imaginacao, imaginatio. Explica Heidegger (2014, p.131): “ O homem
enquanto sujeito que representa, fantasia, isto é, movimenta-se na imaginatio, na medida em
que o seu representar insere imageticamente o ente, enquanto objectivo, no mundo como
imagem”. O homem, aqui, se torna uma consciéncia encapsulada como uma substancia que da
fundamento primeiro a todo o pensar moderno, tornando o mundo sua imagem e
representacao. Ele é aquele que da medidas.

Com sua esséncia mais propria obstruida na modernidade, o homem acaba por se
tornar um sujeito, subjectum. Ele da medida aos entes, sua esséncia mais propria é alterada.
Ele se torna, entdo, um “centro de referéncias”, o primeiro subjectum pertinente a prépria
alteracdo da concepcao de ente na modernidade. Expoe, entao, Heidegger (2014, p.111): “Mas
se o homem se torna o primeiro e auténtico subjectum, entdo isto quer dizer que o homem se
torna naquele ente no qual todo o ente, no modo do seu ser e da sua verdade, se funda”.

Heidegger indaga, portanto, o que se configura como imagem de mundo (Weltbild) e
qual seria a imagem do mundo da modernidade. Quando se pensa sobre imagem pode-se
pensar sobre a imagem de algo. Imagem, Bild no alemao, também pode ser designada para
retrato ou pintura, nesse caso uma pintura do mundo como ele é, um retrato, uma imagem
fixada desse mundo, mais especificadamente dessa época do mundo que impera a metafisica
moderna. Conforme explica Heidegger (2014, p.112): “ Queremos com isso dizer o mundo
mesmo, ele, o ente na totalidade, tal como para nés é paradigmatico e vinculativo”.

A coisa esta diante de nds nessa imagem, o ente em sua totalidade. Expde Heidegger
(2014, p.112): “ Imagem do mundo, compreendida essencialmente , ndo quer, por isso, dizer
uma imagem que se faz do mundo, mas o mundo concebido como imagem.” O ente é uma re-
presentacdo colocada pelo homem como sujeito dessa modernidade. Continua Heidegger
(2014, p.113): “ O ser do ente é procurado e encontrado no estar-representado
[Vorgestelltheit] do ente [...] Que o ente se torne algo que é no estar-representado, torna a era
na qual la se chega numa nova relagdo a precedente.”

A partir da objetivacdo do ente no estar representado é que pode haver, entdo, o mundo
como imagem. Sua esséncia ndo é uma forma de progressao em relacdo ao mundo medieval e

antigo, logo, a esséncia dessa modernidade é o mundo ter se tornado uma imagem, uma re-



55

presentacdao. O mundo objetificado foi colocado a frente do homem como uma re-presentacao,
como uma imagem. Heidegger clarifica que o mundo como imagem é ainda muito mais
diferente do mundo antigo grego. Com uma mencao ao fil6sofo antigo Parménides, esclarece

(2014, p. 113):

A interpretacdo moderna do ente estd ainda mais longe do mundo grego. [...]
Parménides quer dizer: ao ser pertence, porque é por ele exigido e determinado, o
percepcionar o ente. O ente é o que desabrocha e o que se abre, aquilo que, enquanto
0 que-esta-presente, surge ao homem como o que-esta-presente, isto é, surge aquele
que se abre a si mesmo ao que-esta-presente, na medida em que o percepciona.

O ente ndo é apenas pelo representar do homem. E diferente da concepcdo de ente
antiga, onde o ente é tido como o que desabrocha por si mesmo e que vai ao encontro do
homem na abertura do ser. Ndo se trata de uma abertura que tem como objetivo o homem para
que re-presente, como uma forma de subjetivismo, mas o homem mesmo é visado pelo ente.

Heidegger, assim, expoe (2014, p.114):

Antes é o homem que é contemplado pelo ente, o que é reunido pelo que se abre ao
que nele, vem-a-presenca. Ser contemplado pelo ente, estar envolvido e retido no
seu aberto e, assim, ser suportado por ele, estar enredado nas suas oposicOes e
marcado pela sua discrepancia: tal é a esséncia do homem, no grande tempo grego.
[...] O homem grego é enquanto aquele que percepciona o ente; dai que, no mundo
grego, o mundo nao se possa tornar imagem.

O homem colhe, entdo, o ente no aberto, ele recolhe o aceno do ente nesse aberto que
vem ao seu encontro, recebe-o e deixa-o ser. No representar moderno, o homem, como
sujeito, se poe como imagem referéncia para o ente. Para Heidegger (2014, p.115): “ O
homem torna-se no que representifica [ Reprdsentant] o ente, no sentido do que é objetivo”.
Ele toma esse lugar para si e pde o ente como algo objetivo, “po-lo a frente de si e para si”.
Assim, continua (HEIDEGGER, 2014, p.115): “Que o mundo se torne imagem e que O
homem, dentro do ente, se torne subjectum, é um e 0 mesmo processo”.

O homem se poe, entdo, como o sujeito da época moderna, ele é o centro da
representacao. O ente, por sua vez, se torna imagem, objeto. O homem re-presenta, o ente é o
objetivo que esse homem se direciona. Assim, para Heidegger (2014, p.114): “Re-presentar
significa aqui trazer para diante de si o que-esta-perante enquanto algo contraposto, remeté-lo
a si, ao que representa, e, nesta referéncia empurra-lo para si como o dmbito paradigmatico”.

Ele mantém, dessa forma, sua posicdo como senhor, como sujeito dessa re-presentacdo

moderna, como senhor da ciéncia, da técnica moderna, onde ha uma vontade de controle por



56

parte do homem; aqui, ele se pde como medida em relacdo ao ente objetificado. Afirma
Heidegger (2014, p. 115): “Comeca aquele modo de ser homem que ocupa o ambito das
faculdades humanas como espaco de medida e de consumacdo da dominagdo do ente na
totalidade”.

Acrescenta ainda Heidegger em Que é uma coisa? (1987, p.52):

Pois o ponto-de-vista-do-eu é qualquer coisa de moderno e, consequentemente, ndo-
grego. [...] ‘O homem é a medida de todas as coisas; das existentes, enquanto
existem, das ndo-existentes, enquanto ndo existem.” O homem que fez essa
afirmacdo, Protidgoras, deve ter escrito um livro com o simples titulo alétheia,
Verdade. [...] Talvez ndo haja, no fato de a estrutura da coisa se guiar pela estrutura
da proposicdo, nenhum subjetivismo; subjetivas sdo, aqui, somente as opinides
tardias sobre o pensar dos Gregos.

A imagem do mundo é re-presentar o ente, objetifica-lo. Conforme continua

Heidegger (2014, p.116) :

Quanto mais abrangente e inexoravelmente o mundo estiver a disposicdo como
conquistado, quanto mais objetivamente aparecer o objeto, tanto mais
subjetivamente, isto é, tanto mais manifestamente se erguera o subjectum , tanto
mais irresistivelmente a consideracdo do mundo [...] Nao é de admirar que onde o
mundo se torna imagem surja o humanismo. Mas se ndo era possivel, no grande
tempo do mundo grego, qualquer coisa como uma imagem do mundo, entdo também
ndo podia vigorar um humanismo.

Surge dai, com o mundo se tornando imagem, o conceito da posicdo humana como
“mundividéncia”. Como sujeito, 0 homem se torna centro de referéncia entre os entes. “De si
para si”, explica o ente a partir dele mesmo e para ele. Expoe, entdao, Heidegger (2014, p.117):
“ O processo fundamental da modernidade é a conquista do mundo como imagem. A palavra
imagem significa agora o delineamento [das Gebild] do elaborar que representa”.

O homem, entdo, é o centro que dd medida a todas as coisas. Para isso, faz uso dos
experimentos cientificos, da “violéncia ilimitada do calculo” e do planejamento prévio do
ente. Faz-se importante elucidar a propria esséncia da técnica moderna, enquanto Ge-stell, e a
exploracdo do ente para se mostrar de acordo com determinado fim e, ainda, a esséncia da
ciéncia moderna como investigacdo em direcao ao real. Assim, acrescenta Heidegger (2014,

p-117):

Que mesmo assim a palavra mundividéncia se afirme como nome para a posigcdo do
homem no meio do ente, tal fornece a prova de qudo decisivamente o mundo se
tornou imagem, assim que o homem trouxe a sua vida, enquanto subjectum, para a
primazia do centro de referéncia. Tal significa que o ente s6 vale como algo que é,



57

enquanto e na medida em que estd envolvido e remetido para esta vida, ou seja, na
medida em que é vivenciado [er-lebt] e se torna vivéncia [Erlebnis].

Portanto, o essencial dessa modernidade é o fato do mundo ter se tornado imagem,
uma representacdo. Afirma Heidegger (2014, p.117): “ Neste, o homem combate pela posicado
na qual pode ser aquele ente que d4 medida e estende a bitola a todo o ente”. A ciéncia,
enquanto investigacdo, objetiva o ente através do calculo prévio, da planificacdo de tudo e do

carater de instituicdo.

4.2 O dominio da ciéncia moderna

Tracaremos, aqui, um percurso para a esséncia do que fundamenta um dos elementos
centrais da modernidade técnica: o proprio estabelecimento da ciéncia moderna. Para
Heidegger, entdo, em Ciéncia e pensamento do sentido (2012), a ciéncia numa representacao
comum pertence ao dominio da cultura, ela é resultado da producdo humana. Mas, além de
um sentido meramente cultural, ele, aqui, analisa e percorre um caminho capaz de chegar ao
cerne do que determina a esséncia dessa modalidade de ciéncia moderna, como ja abordado,
através do proprio caminhar do pensamento moderno a partir de Descartes e Kant,
principalmente, e do estabelecimento das ciéncias naturais modernas a partir de Galileu e,
essencialmente, com Newton e seus conceitos determinantes fundadores da fisica moderna da
natureza.

Assim, procura delinear o traco essencial da ciéncia moderna e o elemento que a
permitiu ser expandida desde seu advento no projeto matematico da metafisica moderna e de
seu pensamento. [.ogo, devemos ir além de uma andlise de ciéncia como resultado de uma
atividade cultural humana. Para Heidegger (2012, p.39): “Como a arte, a ciéncia tampouco é,
apenas, um desempenho cultural do homem. E um modo decisivo de se apresentar tudo que é
e esta sendo”. Ela é, especificamente, uma ciéncia ocidental e européia em sua fundacao e
fundamento moderno e, portanto, também determina toda a realidade que o homem esta
instalado cada vez mais ampliando seu dominio global. O que ocorre é uma planetarizacdo
dessa ciéncia. Dessa forma, explicita Heidegger que (2012, p. 39): “[...] a ciéncia
desenvolveu um poder que ndo se pode encontrar em nenhum outro lugar da terra e que esta
em vias de estender-se por todo o globo terrestre”.

Em sentido comum, essa ciéncia moderna é vista, entretanto, como a extensdo do

poder e dominio humano sobre o planeta. Mas o que realmente rege essa modalidade de



58

ciéncia, o que a distingue, por exemplo, da forma da ciéncia antiga ou, ainda, medieval?

Conforma explica Heidegger (2012, p. 40):

Uma tal exposicdo poderia mostrar como, de ha muito, as ciéncias se encaixam, de
maneira sempre mais decidida e ao mesmo tempo cada vez menos perceptivel, em
todas as formas da vida moderna: na indtstria, na economia, no ensino, na politica,
na guerra, na comunicacao e publicidade de todo tipo.

Sobre a esséncia da ciéncia moderna, como uma modalidade prépria do conhecer,
afirma-se o seguinte: a ciéncia é a teoria sobre o real. Conforme afirma Heidegger (2012,
p-40): “[...] a esséncia da ciéncia moderna que, fazendo-se europeia, tornou-se, entrementes,
planetaria, funda-se no pensamento grego que, desde Platdo, tem o nome de filosofia”. A
esséncia dessa ciéncia especifica se deve a um traco decisivo do conhecimento grego.

Segundo Heidegger (2012, p. 41):

Deve, também e sobretudo, pensar que qualquer meditacdo sobre o sentido do que
hoje é e est4 sendo s6 podera surgir e prosperar num diadlogo de pensamento com os
pensadores gregos e sua linguagem, capaz de lancar suas raizes no solo de nossa
Pre-senca histérica. E um dialogo que ainda estd esperando para comecar. Trata-se
de um didlogo que mal se acha preparado, mas que, para nés, se torna uma condicdo
prévia do didlogo inevitavel com o mundo do Extremo Oriente.

O dialogo com o pensamento grego se faz ainda atual em sua esséncia. E nele que
podemos encontrar a propria esséncia da técnica moderna e de seu voraz dominio planetdrio.
Deve-se, portanto, abandonar a posicdo atual e corrente sobre a histéria, ou melhor, a
historiografia, no que concerne a uma simples coisa que “passa” e deixa de existir como
presente se tornando passado. Entdo, para Heidegger (2012, p.41) o que anteriormente se
pensou com o0s gregos teve sua destinacdo e se faz atual na esséncia da ciéncia moderna
enquanto “teoria do real”. H4 de fato, aqui, uma esséncia oculta dessa modalidade de ciéncia
ocidental e moderna.

A esséncia do real se desvela como o que vige, o que vigora como real e como ele
opera. Operar ¢é levar a vigéncia. Conforme afirma o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p. 42):
[...] seja que , por si mesmo, algo traga e leve a si mesmo para a sua propria vigéncia, seja
que o homem exerca este trazer e levar. [...] O real é tanto o operante como o operado, no
sentido daquele que leva ou é levado a vigéncia.”

O real, a realidade, Wirklichkeit, é a vigéncia do que é produzido e levado a vigor; que
se desencobre e se mantém assim desencoberto, é vigéncia do vigente. Afirma Heidegger que

(2012, p. 43):



59

[...] se pensarmos ‘real’ e ‘realizar’ de modo grego, no sentido de trazer para (her) o
desencoberto, de levar para (vor) a vigéncia. ‘Wesen’, ‘viger’ é a mesma palavra que
‘wdhren’, ‘durar’, ‘permanecer’, ‘ficar’. Pensamos a vigéncia, como a duracdo
daquilo que, tendo chegado a desencobrir-se, assim perdura e permanece.

Numa relacdo sucessiva temporal de causa-efeito, a partir de uma afirmacao de
Heisenberg, afirma Heidegger que essa questdo se torna mera “medicdo matematica do
tempo”. Esse efeito se torna sempre resultado de uma acao, de uma operacdo. Dessa forma,

explica Heidegger que (2012, p.43):

O vigente numa vigéncia aparece, entdo, como o resultado de uma operatio. O
resultado é o que sucede a uma actio, é o sucesso. O real é, agora, o sucedido, tanto
no sentido do que aconteceu, como no sentido do que tem éxito. Todo sucesso é
produzido por algo que o antecede, a causa. E, entdo, que o real aparece i luz da
causalidade da causa efficiens.

O resultado de uma acdo, de uma operacdo, é sempre um fato real, algo que nessa
concepcao é seguro de se afirmar, é correto. Explica, dessa forma, Heidegger (2012, p.44):

14

“Assim, em vez de ‘é certamente assim’, podemos dizer ‘é de fato assim’, ‘é realmente
assim’. Ora, com o inicio da Idade Moderna, a palavra ‘real’ assume, a partir do século XVII,
o sentido de ‘certo’.” O fato real é oposto ao que ndo se pode ter certeza, que nao corresponde
a uma verdade. O real moderno é posto numa relacdo de causa e efeitos, o que possui
estabilidade, um solo firme, é correto e averiguavel é chamado de objeto (Gegenstand). Essa
palavra alema, explica Heidegger, ird surgir apenas como uma traducdo para a palavra em
latim: obiectum.

O real como Gegenstand é o que ira diferenciar centralmente a concepgao de ciéncia
grega e medieval da moderna. O real sera representado como objeto, obiectum. Conforme
afirma Heidegger (2012, p.44): “ Chamamos aqui de objetidade o modo de vigéncia do real
que, na Idade Moderna, aparece, como objeto”. A teoria, em sentido grego originario, ainda
perpassa o sentido moderno de teoria em sua esséncia. Dessa forma, continua Heidegger
(2012, p.46): “ Pois bem, é esta esséncia, que se entulha, quando, hoje em dia, se fala, na
fisica, de teoria da relatividade, na biologia, de teoria da evolucdo, na histdria, teoria dos
ciclos, na jurisprudéncia, de teoria do direito natural”.

A palavra teoria, portanto, foi traduzida para o latim pelos romanos como contemplari,

como dividir e circundar a coisa, ja para o alemdo como Betrachtung, como observagao. Esse

observar antes em sentido grego originario era tido como ver o perfil do que vige em sua



60

vigéncia (HEIDEGGER, 2012, p.47). A teoria se torna, na ciéncia moderna, observacdo do
real.

Separando a palavra alema Betrachtung, Heidegger a avalia. O verbo trachten
corresponde a pretender ou aspirar algo (2012, p.47). Do latim tractare traduz-se como
empenhar para algo, assim, empenhar para alcancar o que se almeja. No entanto, teoria na
modernidade como observacdo se configura como uma forma de se apropriar e assegurar o
real. Isso vai de encontro ao que comumente é posto de que a ciéncia seria uma forma tedrica
que buscaria apreender a realidade pura sem nenhuma interferéncia nela, o real como
puramente objetivo. Conforme explica Heidegger (2012, p.48): “ Faria de tudo para apreender
o real puramente em si. Nao interviria no real para altera-lo. A ciéncia pura, como se
proclama, seria desinteressada e ‘sem proposito’. E, no entanto, como teoria, no sentido de
tratar, a ciéncia é uma elaboracdo do real terrivelmente intervencionista.”

O real como o vigente é, entdo, transformado em objeto, em objetidade. Explica
Heidegger que (2012, p. 48): “ A ciéncia corresponde a esta regéncia objetivada do real a
medida que, por sua atividade de teoria, ex-plora e dis-poe do real na objetidade.” A ciéncia,
através da teoria como forma de intervencdo no real, dispde do préprio real. Acrescenta
Heidegger (2012, p. 48) que a ciéncia como intervencionista do real pde tudo sob forma de
calculos e operagoes, em causas que o assegura previamente. Assim, o real é previsivel.

A forma de representacdo da ciéncia moderna assegura tudo como previamente dado,
onde o real acaba por se tornar uma objetidade antecipadamente calculada. Assim, revela o
carater violentamente intervencionista das ciéncias modernas. Segundo Heidegger (2012, p.

48):

Seria estranho para um medieval e deveria ser atordoante para o pensamento grego
tanto ex-por o vigente, seja a natureza, o homem, a histéria, a linguagem, como o
real de uma objetidade, quanto transformar a ciéncia numa teoria que investiga o
real e o assegura na objetidade.

A ciéncia moderna como teoria do real ndo é, portanto, natural, nem produto de
atividade cultural do homem, mas poe o real e o torna objeto previamente estabelecido através
da teoria como forma de asseguramento antecipador. O real como objetidade possui um
carater regional, a teoria garante a dominacao do mesmo. Todo objeto de determinada area do
conhecimento cientifico serd previamente processado e dominado através de certa teoria do
conhecimento. Afirma Heidegger (2012, p. 49): “ Numa concepc¢do rigorosa, a esséncia do

‘objetivo’ propicia o fundamento para se predeterminar comportamento e procedimento. Ha



61

teoria pura quando um objetivo determina por si mesmo a teoria. Esta determinacdo provém
da objetidade do real vigente”.

Renunciar ao real enquanto objetidade é sair do ambito da esséncia da técnica
moderna. L.ogo, acrescenta Heidegger que a fisica contemporanea nao nega a fisica classica
de Galileu e Newton, apenas limita o ambito de sua validade e, assim, confirma o tipo de
representacdo cientifica moderna da natureza, como puro “sistema de movimento espaco-
temporal” calculado e assegurado antecipadamente.

Heidegger cita, por conseguinte, o fisico Max Planck. Em sua afirmacao sobre a
realidade, Planck declara algo central para a esséncia dessa ciéncia moderna: o real é o que
podemos medir. O conhecimento estabelecido pelas ciéncias modernas da natureza é refletido
nessa afirmacdo. No referente a objetidade do real e a natureza é através da fisica moderna
que podemos medi-la por certos métodos e processos. O calculo assegura o real, o antecipa.
Isso ilustra efetivamente o carater do projeto matematico da modernidade aplicado nas
ciéncias modernas.

Retomando a analise a partir da filosofia kantiana. Kant, assim, elabora que o
conhecimento cientifico ndo se baseia meramente na observacao dos objetos, mas sim na

representacao do proprio espectador, de um sujeito (2001, p.48):

Assim, as leis centrais do movimento dos corpos celestes trouxeram uma certeza
total ao que Copérnico de inicio admitiu como hipétese e demonstraram,
simultaneamente, a forca invisivel que liga a fabrica do mundo (a atracdo de
Newton), que para sempre ficaria ignorada se Copérnico nao tivesse ousado, de uma
maneira contraria ao testemunho dos sentidos e contudo verdadeira, procurar a
explicacdo dos movimentos observados, ndo nos objetos celestes, mas no seu
espectador. Neste prefacio unicamente apresento, a titulo de hipdtese, a mudanca de
método exposta na critica e que é analoga a esta hipdtese copernicana. Esta mudanca
serd contudo estabelecida no corpo da obra, a partir da natureza das nossas
representacdes do espaco e do tempo e a partir dos conceitos elementares do nosso
entendimento. Sera assim provada, ja ndo hipoteticamente, mas apodicticamente.
Apresento-a aqui como hipdtese, unicamente para vincar o cardcter sempre
hipotético dos primeiros ensaios de uma reforma como esta.

Logo, a ciéncia moderna enquanto teoria do real o calcula de forma antecipada, esse
deve corresponder as suas teorias e, assim, acompanhar as representacdes do subjectum. Essa
é a modalidade do pensamento calculador, onde calculo, aqui, se pde como medicdo e
objetivacdo do préprio real que deve atender as suas expectativas. Assim, toda a relacdo
objetiva tem por base, também, um principio causal, de causas e consequéncias. Dessa forma,
a ciéncia moderna é matemdtica ndo apenas pelo uso do numérico, mas porque pde

antecipadamente e assegura o real como representacdo, em sua objetidade. No que tange a



62

fisica moderna ha a pretensdo da elaboracdao de uma foérmula universal que o real deve

acompanhar e corresponder. Assim, afirma Heidegger (2012, p.50):

[ ...] calcular significa contar com alguma coisa, ou seja, leva-la em consideracdo e
observé-la, ter expectativas, esperar dela alguma outra coisa. Neste sentido, toda
objetivacdo do real é um calculo, quer corra atrads dos efeitos e suas causas, numa
explicacdo causal, quer, enfim, assegure em seus fundamentos um sistema de
relacdes e ordenamentos. Também a matematica ndo é um céalculo com ntimeros
para se obter resultados quantitativos. A matemdtica é um calculo que, em toda
parte, espera chegar a equivaléncia das relacGes entre as ordens por meio de
equacdes. E por isso mesmo ‘conta’ antecipadamente com uma equacdo fundamental
para todas as ordens possiveis.

A ciéncia moderna como teoria do real se baseia no seu método de asseguramento
prévio que, assim, calcula e mede o real como objeto. L.ogo, separa os objetos em categorias
diferentes para, dessa forma, assegurar seu dominio sobre eles. A ciéncia é, portanto, dividida

em especialidades. Explica, entdo, Heidegger (2012, p. 50):

A teoria do real se cumpre necessariamente em disciplinas sendo sempre
especializagoes e especialidades. A pesquisa de uma regido do real deve dedicar-se,
com seu esforco, a especificidade prépria de seus objetos. E esta dedicacio que
transforma o procedimento da ciéncia disciplinada em pesquisa especializada.

O carater de especializacao das ciéncias modernas nao é, entretanto, uma forma de
decadéncia, mas uma consequéncia de sua propria esséncia. Afirma Heidegger, todavia, que
(2012, p. 50): “ A delimitacao dos dominios de objetos e seu enquadramento em areas de
especializacdo ndo esgarcam as ciéncias, mas as presenteiam com uma troca entre suas
fronteiras, desenhando-lhes regioes limitrofes e fronteirigas”.

No entanto, é pela divisdao dessa ciéncia em modalidades especificas que surgem,
assim, novas questdes. Analisamos a esséncia da ciéncia moderna através da afirmacdo: a
ciéncia é a teoria do real. Atribui-se, entretanto, a sua esséncia dois termos principais: teoria e
real. Como ja abordado, a fisica matematica integra o projeto matematico calculador
moderno, nela a natureza deve corresponder aos principios, teorias e formulas universais
previamente postas e asseguradas. A natureza se torna, entdo, objeto de andlise para essa

ciéncia, ela é medida de massa e espaco-tempo. Portanto, afirma Heidegger (2012, p. 51):

A fisica que, falando-se a grosso modo, inclui hoje a macrofisica e a fisica atémica,
a astrofisica e a quimica, trata da natureza (physis) inanimada. Nesta objetidade, a
natureza se mostra um sistema de movimento de corpos materiais. A caracteristica
fundamental do corpéreo é a impenetrabilidade que se revela, por seu turno, numa
espécie de sistema de movimento de particulas elementares. A fisica classica os



63

representa, a eles e seu sistema, numa mecanica geométrica de pontos e a fisica
atual, pelas categorias de ‘nicleo’ e ‘campo’. Em consequéncia, a fisica classica
pode determinar, isto é, calcular previamente com precisdo qualquer estado de
movimento, tanto no tocante a posicdo como no tocante a grandeza do movimento.
Na fisica atomica, ao invés, todo estado de movimento s6 se pode determinar, em
principio, ou quanto a posi¢do ou quanto a grandeza de movimento. Por isso, a fisica
classica considera que se pode calcular de antemdo a natureza de modo exato e
completo ao passo que a fisica atomica s6 admite certeza entre os nexos de objetos
de carater estatistico.

O objeto da fisica atobmica é fundamentalmente diferente da fisica classica, a primeira
ndo pode ser categorizada como a ultima. Todavia, a fisica moderna continua sendo fisica, ela
é ciéncia em seu fundamento e continua a ser teoria que objetiva o real sob forma de
asseguramento prévio de sua objetidade. Dessa forma, afirma Heidegger a partir de uma
citacdo do fisico Heisenberg que a fisica moderna continua com a pretensao de elaboragao de
uma férmula matematica universal capaz de decifrar o que se encontra oculto na natureza.
Conforme afirma Heisenberg (apud HEIDEGGER, 2012, p. 51): “ [...] possibilidade de
escrever uma Unica equacdo fundamental donde decorram as propriedades de todas as
particulas elementares e com isto o comportamento de toda a matéria”. “Particulas
elementares” que determinam todos os objetos do real.

O que ndao muda nessas modalidades citadas da fisica matematica é que a natureza é
posta previamente através da ciéncia como teoria. O carater que o real é tido como dis-
ponivel, como objetividade do objeto, é determinado pela propria esséncia da técnica moderna
desvelada como ge-stell, com-posicdo, aqui, entdo, é regida uma relacdo entre sujeito,
subjectum, e o real como objeto, como res extensa. Essa relacdo, para Heidegger (2012, p.
52): “[...] somente agora atinge seu completo vigor ja determinado pela com-posicao. Ela se
torna, entdo, uma dis-ponibilidade a ser dis-posta.” E a esséncia da técnica moderna, como
com-posicao, que determina todo pensar e dis-por da modernidade e da metafisica moderna.

A ciéncia moderna como teoria que poe o real em sua objetidade depende do objeto
enquanto natureza inanimada. A teoria, portanto, ndo pode renunciar ao que ja vige da
natureza. Conforme afirma Heidegger (2012, p.52): “[...] ela nunca pode contornar a
natureza”. A ciéncia, dessa forma, representa através de leis universais e axiomas, ela
representa a natureza como algo disponivel em sua objetidade. Acrescenta, entdo, Heidegger
(2012, p. 53) que a natureza é reduzida a apenas um modo, como uma face do que vige, do
que antes se chamava originariamente de physis. Mostra-se, entdo, para o “processamento
cientifico” que ndo a contempla em sua totalidade, de modo originario, do que essencialmente

se mostra.



64

A objetivacao da natureza é apenas um modo que a physis se pde. Explica Heidegger
que (2012, p. 53): “A representacdo cientifica nunca é capaz de evitar a esséncia da natureza
porque, ja em principio, a objetidade da natureza é, apenas, um modo em que a natureza se ex-
poe”. A teoria cientifica, todavia, ndo ultrapassa o que é mostrado no vigente, a natureza ndo
pode ser contornada através da teoria, mas essa depende da vigéncia do real e ndo abarca a
plenitude da natureza em sentido mais originario. L.ogo, expde Heidegger sobre a ciéncia
moderna que (2012, p. 53): “ Na condicao de teoria, ja se instalou na regido da objetidade”.

Da mesma forma acontece com a historiografia como ciéncia histérica com
pretensoes universais que ndo decide sobre os acontecimentos, apenas os investiga. Sobre essa
questao expoe Heidegger (2012, p. 54): “Ora, o tratamento historiografico nao cria o
acontecer dos acontecimentos”. Mas, aqui, toda representacdo historiografica se funda no
acontecer que se destina sendo, assim, aquilo incontornavel. Conforme explica o fil6sofo

(HEIDEGGER, 2012, p. 54):

[...] A ciéncia histérica ndo pode decidir se o acontecer dos acontecimentos sé se
manifestam, em sua esséncia, pela e para a historiografia ou se, ao invés, a
objetivacdo historiografica, mais do que revela, vela o acontecer dos
acontecimentos. Entretanto, decidido ja estd que é, como incontornavel, que o
acontecer dos acontecimentos vige e vigora na teoria historiografica.

Assim acontece, também, com a filologia como o que representa a literatura de um
povo. A prépria lingua é objetivada pela linguistica, gramatica e teoria literaria. Assim, expoe
Heidegger que a lingua fala antes e independente de se tornar literatura e de ter se tornado
objeto para representacdo de uma ciéncia. Continua, portanto, Heidegger (2012, p. 54): “Ora,
os fatos e resultados da ciéncia literaria remetem para a objetidade. A linguagem é o
incontornavel na teoria da filologia”.

Acrescenta, entdo, que a natureza em sua totalidade é o incontornavel do ente que a
ciéncia, em sua investigacdo, ndo é capaz de abranger a plenitude. Assim, para Heidegger
(2012, p.54-55): “A natureza, o homem, o acontecer historico, a linguagem, constituem, para
as respectivas ciéncias, o incontornavel ja vigente nas suas objetidades. Dele cada uma delas
depende, mas a representacdo de nenhuma delas nunca podera abarcd-lo em sua plenitude
essencial”. Isso ndo reflete numa falha da ciéncia, mas sua forma de representacdo na
objetidade ndo abarca a totalidade do ente, ela é apenas um modo de vigéncia.

Para Heidegger, entdo, a ciéncia moderna é incapaz de abarcar a totalidade do ente, a
partir dela temos acesso apenas a um modo de viger da coisa, apenas uma faceta de sua

totalidade. Afirma o pensador que (HEIDEGGER, 2012, p.55): “ Essa impossibilidade se



65

apoia no fato de que, em principio, a objetidade, em que se expde a natureza, o homem, o
acontecer historico, a linguagem, permanecer em si mesmo apenas um modo de vigéncia.”

O incontornavel é o que guia, no entanto, a esséncia da ciéncia que ndao pode
apreender o que a rege. Em seu ambito, ela é incapaz de encontrar sua esséncia mais propria.

Dessa forma para Heidegger (2012, p.55):

Nenhuma fisica tem condicoes de falar da fisica, como fisica. Todas as sentencas da
fisica falam sempre a partir da fisica. Em si mesma, nenhuma fisica pode vir a ser
objeto de uma pesquisa fisica. O mesmo vale para a filologia. Na condicdo de teoria
da lingua e da literatura, a filologia nunca podera ser objeto de um exame filolégico.
E o que vale para toda ciéncia.

Para falar sobre a esséncia da ciéncia moderna deve-se, portanto, sair do dominio de
sua representacao, para, entdo, poder compreender o que é o mais essencial. A ciéncia, assim,
pensa sobre si, mas ndo apreende sua esséncia, pois para isso é necessario 0 acesso ao
incontornavel e isso ela ndo possui. Portanto, afirma Heidegger que (2012, p. 56): “ Nestas
condicdes aparece aqui uma provocacgao. O que as ciéncias ndo podem contornar, a saber, a
natureza, o homem, o acontecer historico, a linguagem, torna-se, para as ciéncias e por meio
das ciéncias, inacessivel, como tal, ou seja, como incontornavel”.

A “conjuntura discreta” das ciéncias é, por conseguinte, um traco de sua esséncia,
dessa forma, é o que a rege como teoria do real que é ser um incontornavel inacessivel, o que
passamos por cima sem perceber. Para Heidegger, entdo, na propria objetidade das ciéncias
que corresponde ao real, os objetos sdo constrangidos pela teoria para serem, assim,
assegurados no dominio cientifico moderno. Conforme explica Heidegger (2012, p. 57): “Esta
conjuntura discreta atravessa, com sua regéncia, toda objetidade, onde tanto a realidade, como
a teoria do real se movem, onde se equilibra, portanto, toda a esséncia da ciéncia ocidental
moderna”.

Continua Heidegger sobre a dominagdo representativa da ciéncia moderna (2012,

p.57-58):

Para se dizer alguma coisa sobre a matematica, como teoria, deve-se abandonar o
dominio dos objetos matematicos com seu modo proprio de representacdo. Num
célculo matemaético, nunca é possivel averiguar e acordar o que é, em si mesma, a
matematica [...] Fica sempre de pé, portanto, o fato de as ciéncias ndo terem a
possibilidade de apresentar a si mesmas, como ciéncia, s6 com os recursos, 0s
métodos e os procedimentos da teoria.



66

No pensamento sobre a esséncia da conjuntura discreta, do incontornavel, devemos
perceber onde nos encontramos em relacdo ao que estamos proéximos, mas nao conseguimos
perceber. Expde, assim, Heidegger (2012, p. 58): “Pensar o sentido tem outra esséncia do que
a consciéncia e o cohecimento da ciéncia [...] O pensamento de sentido, ao invés, nos poe a
caminho do lugar de nossa morada.” Devemos, todavia, pensar o sentido e adentrar no que a
conjuntura nos traz sobre a esséncia da ciéncia moderna que para pensa-la propriamente deve-

se abandonar, assim, o dominio de sua representagao.



67

5 A questdo da técnica

Neste capitulo central sera tracado o caminho tomado por Heidegger em A questdo da
técnica (2012) para o ainda nao pensado sobre ela, mais especificamente a técnica de uma
determinada época: a técnica moderna. Elabora, portanto, um caminho para sua esséncia até
entdo ndo pensada, mas que ja se encontra desde antes do desenvolvimento das ciéncias
modernas e da propria metafisica moderna. A esséncia da técnica moderna se mostra, entao,
como o que rege a propria modernidade e seu pensamento. O fil6sofo, assim, desencobre um
caminho para o pensamento e ha nele tracado uma liberdade de deixar-ser a esséncia da
técnica moderna para que venha ao encontro do pensar assim como é.

A esséncia da técnica ndo é, portanto, algo técnico e nem a técnica em si. Procurar um
caminho que leva para a esséncia da técnica moderna é procurar saber o que ela é. Heidegger,
entdo, propde um saltar das explicacbes que seguem uma concep¢do comum do que seria a
técnica como meio para um fim ou atividade cultural humana. Sua esséncia é algo além,
apesar dessas concepcdes corriqueiras fazerem, também, parte da propria técnica.

Posteriormente, serd analisado o dominio técnico planetario e sua forma de des-
velamento. A esséncia da técnica moderna acaba por determinar toda a fundamentacdao do
pensar moderno. Dessa forma, o real é interpelado a mostrar-se unicamente como objeto
calculavel. Nesse controle técnico podemos meditar, a partir do pensamento de Heidegger,
sobre a perda da esséncia humana que reina ai nesse dominio, onde o homem é, ele proprio,

interpelado e exposto ao perigo do desencobrir da técnica moderna.

5.1 A esséncia da técnica moderna como forma de des-velamento

A técnica como meio para obtencao de fins faz parte do conceito comum sobre o que
ela é. Se tratando da técnica moderna é muito interpretada a partir do desenvolvimento
tecnoldgico, da tecnologia de maquinas, logo, a concepcao comum da técnica é instrumental,
ou seja, ela é vista como um instrumento para obtencdo de determinado fim, seja ele
econdmico ou tecnolégico. Entdo, para Heidegger (2012, p.12): “A concepgdo corrente da
técnica de ser ela um meio e uma atividade humana pode se chamar, portanto, a determinagao
instrumental e antropologica da técnica”.

A técnica é vista, também, além de instrumental, a partir de uma concepc¢ao
antropologica, ela é tida como atividade puramente humana. Torna-se, portanto, uma
concepcao antropolégica e instrumental da técnica, onde o homem é seu senhor e a técnica

seu instrumento. Ela é, por conseguinte, fruto da atividade cultural humana. Nao se trata,



68

entretanto, de uma concepcao erronea da mesma. E, de certa forma, uma visdo correta do que
é a técnica, mas que ndo abarca a totalidade de sua esséncia. L.ogo, explica Heidegger (2012,
p.12): “ Também a usina de forga, com suas turbinas e geradores, é um meio produzido pelo
homem para um fim estabelecido pelo homem. Também o avido a jato, também a maquina de
alta frequéncia sdo meios para fins”. Ha nessa concepgao antropoldgica instrumental a ideia
de que o que ocorre é, de fato, um desenvolvimento tecnologico no interior da técnica e que
esse é progressivo.

A ideia do progresso se contrapde, aqui, ao conceito do que é primitivo como, por

exemplo, as técnicas artesanais mais antigas. Assim, elucida o filésofo:

Naturalmente, fabricar uma maquina de alta frequéncia exige a integracdo de
diversos processos da producdo técnico-industrial. Naturalmente, uma serraria
perdida em algum vale da Floresta Negra é um meio primitivo quando comparada
com a usina hidroelétrica instalada no Rio Reno. (HEIDEGGER, 2012, p.12)

A concepcao antropolégica e instrumental da técnica é correta. Desse ponto de vista, a
técnica é manipulada pelo homem que se vé como seu senhor. Ela é dominio humano. Ha,
como explica Heidegger, uma vontade de dominio e controle nela instaurada. Porém, aqui,
ndo é abarcada ainda a esséncia da técnica moderna que questionamos. Deve-se ir, portanto,
além da concepg¢ao comum antropologica sobre ela.

Para Heidegger, devemos buscar a esséncia da técnica moderna a partir de sua
concepcao antropologica para poder, entdo, compreendé-la. A técnica como meio para
obtencdo de certo fim, de um resultado, acaba por se resumir a uma formula de causa e
efeitos. Em sua instrumentalidade reina a perseguicao de fins, ha, aqui, uma relacdo de
causalidade.

A instrumentalidade técnica é conduzida por quatro causalidades basilares da filosofia,
a doutrina das quatro causas. Heidegger vai de encontro a tradi¢do filosofica para abordar os
quatro tipos de causas principais para o produzir: a causa materialis, ou seja, o material que
algo é produzido; a causa formalis, a forma que é produzido; a causa finalis, sua finalidade,
para que é feito e, por fim, causa efficiens, o que ocasiona o proprio realizar. Aqui, a técnica
se desencobre como um meio, como uma instrumentalidade causal. Para Heidegger, essa
doutrina permanece como uma verdade clara por si mesma, mas que ainda ndo foi

propriamente questionada.’

5 Techné, aqui, em sentido grego se trata das coisas que ainda ndo sdo, mas que serdo. Techné trata de um
desvelar dentro do que promove a reflexao, o desvelamento é seu modo de realizacdo de uma pro-ducdo. O
seu objeto é o que precisa ser pro-duzido, o que ainda ndo é. Nesse sentido grego é a conducao da produgdo



69

Na procura pela esséncia da técnica moderna deve-se, portanto, pensar o sentido
original da pro-ducdo que faz parte do relacionamento livre com o que vem ao encontro.
Deixar chegar a vigéncia o que ainda ndo vige e, assim, conduzir ao aparecer, isso é pro-
ducdo em sentido grego. O que passa de nao-vigente para o que vige é a pro-ducdo. Para
Heidegger, entretanto, ndo se trata apenas de uma confeccdo artesanal. Também a Physis,
aqui, é brotar, um surgir, que é pro-ducao.

O ente em sua totalidade é a physis, para Heidegger é presenca que eclode, desvelar e
velar simultaneos que pertence a esséncia da verdade como alethéia, desvelamento. O
encobrimento como mistério faz parte dessa esséncia da verdade, se trata de um
acontecimento fundamental. No entanto, diluido na representacdo moderna o homem se
encontra no reino do esquecimento do mistério e do sentido mais proprio da verdade do Ser.
Ele se encontra permeado e dominado pelo mundo técnico.

Em sua prelecao Herdclito (1998) Heidegger explica a partir dos fragmentos 16 e 123
de Heraclito a concepgao originaria de physis. Nos fala, assim, o fragmento 16 do pensador
grego: “ Como alguém poderia manter-se encoberto face ao que cada vez ja nao declina?”
(HEIDEGGER, 1998, p.61). O que declina esta, aqui, originariamente no sentido de
encobrimento, nao de aniquilacdo ou um ndo-ser. Heidegger cita, dessa forma, a propria
natureza no encobrimento, o sol ao declinar no anoitecer nao deixa de ser sol apenas se poe.
Logo, explica o filésofo: “ O declinio do sol ndo é o seu ‘aniquilamento’ e, de modo algum, o
seu nao ser.” Physis é um brotar que ao mesmo tempo se vela, o que se faz presente inclui
também o velar. O fragmento 123, por sua vez, trata de um “surgir incessante”, um puro
brotar que ndo declina, que ndo se encobre.

Physis em sentido originario é um surgir do que antes estava encoberto, nao se trata,
entretanto, da natureza propriamente dita, mas do proprio surgir dos entes, do que irrompe e
aparece para o aberto. A Physis é o eclodir, o sentido auténtico da propria pro-ducao, é para
Heidegger o sentido fundamental do pensamento originario como puro surgimento e ndo
como natureza meramente ou como esséncia de algo. No fragmento 123 de Heraclito temos: “
Surgimento favorece encobrimento.” (HEIDEGGER, 1998, p. 122). Essa afirmacdo parece a

partir de uma explicacdo tradicional 16gica uma contradicdo do proprio pensar. Deve-se, no

no devir, no caminho para ser, esse é o principio anterior a todo pro-duzir e que deve ser considerado pelo
produtor. O que serd produzido ja se encontra desde o inicio presente, ja se possui clareza quanto ao seu
aspecto (eidos) que é determinado antes do pro-duzir que avanca em direcdo a realizacdo desse
desvelamento. A obra, portanto, emerge junto a pro-ducao e, assim, se torna algo feito com determinado fim
(télos) e uso. O saber fazer do produtor mantém, portanto, o aspecto do que é produzido. Para Heidegger em
Platdo: o sofista (2012) o saber construir uma casa ja se baseia no aspecto prévio da mesma, numa espécie
de projeto. Techné é, entdo, um solo onde o aspecto da coisa se torna visivel.



70

entanto, procurar entender tal fragmento outramente, ndo modernamente. Heidegger ao
traduzir o verbo grego filein traduz por apetecer, amar. Portanto, o puro surgir ama (tende) ao
encobrimento. Parece, assim, auto-excludente para a doutrina do pensamento moderno, nao
coerente com 0s pressupostos logicos do que é correto, mas carrega leva consigo uma
verdade. Assim, o surgimento possui uma relacao essencial com o encobrimento. L.ogo, surgir
é também declinar e requer um pensamento além do pensamento comum para pensa-lo.

Dessa forma, para o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p. 16): “A pro-ducdao conduz do
encobrimento para o desencobrimento.” Essa pro-ducdo é, entao, a con-dugdo do encoberto
para o desencoberto, algo que até entdo era encoberto se desencobre. Esse desvelamento, em
sentido grego alethéia, é a propria esséncia da verdade em acdo. E no desvelar que se funda a
pro-ducdo. Em sentido moderno, a verdade se torna certeza da representacdo. Verdade, para
Heidegger, enquanto alethéia em sentido originario grego vai em contraponto ao que é
estabelecido na modernidade como verdade do céalculo que permeia toda a cientificidade e que
oferece seguranca. Alethéia remete a esséncia propria do ente no que se desvela enquanto tal
(como pro-ducdo que leva algo encoberto ao desencobrimento). Verdade, aqui, é deixar algo
vir “a claro” contraposto, também, ao sentido tradicional de verdade como veritas, como
conformacao do enunciado com a coisa: Veritas est adaequatio rei et intellectus. Com o
pensar moderno, a partir de Kant, esse sentido tradicional de verdade se transforma na
adequacao dos objetos com o conhecimento do subjectum.

Para Heidegger, entdo, como posto em sua obra A esséncia da verdade (2008), essa
esséncia originaria se desvela como liberdade como um deixar-ser, um comportamento livre
para o que é manifesto, para o aberto. Alethéia é desvelamento, deixar-ser que se desvela no
aberto, no ai. O homem, entdo, é o entre que recebe o que é manifesto e que vai ao seu
encontro. O que se desvela, portanto, ndo é conquista e determinacdo da vontade humana, mas
vail ao encontro.

Assim, é no desencobrimento que se funda toda pro-ducdo. Chegamos a conclusao,
portanto, que a técnica ndo é apenas um meio, mas ela é, também, uma forma de des-
velamento, de des-encobrir. Ao remontar Platao, Heidegger entende que a palavra episteme
diz também uma forma de desencobrimento, o proprio conhecimento é uma forma de verdade
em sentido grego de desvelamento, alétheia. Techné, portanto, se desvela como o que nao se
produz a si mesmo. O regir dessa forma de técnica grega como techné nao é apenas como
meio para producdo de determinada coisa no fazer artesanal, porém no proprio movimento do

des-encobrir; techné é, também, pro-ducao poética, em sentido grego.



71

Técnica é, portanto, seja como techné grega ou técnica moderna uma forma de
desencobrimento. A techné vige no desvelar, onde acontece verdade, alétheia. Dessa forma,
para Heidegger (2012, p.18): “ A técnica vige e vigora no ambito onde se da desencobrimento
e encobrimento, onde acontece alétheia, verdade”. No entanto, o desvelar da techné, em
sentido grego, é diferente do tipo de desencobrir da técnica moderna.

Em sentido comum, pde-se que a técnica moderna diferente de uma técnica artesanal
manual consiste no desenvolvimento de maquinarias, na inddstria, no progresso tecnologico e,
principalmente, é tida como consequéncia da aplicacdo das ciéncias exatas da natureza. L.ogo,
afirma Heidegger que, em sentido comum, a propria ciéncia moderna também se apoia na
‘evolucdo’ da técnica e de seus aparelhos, haveria, dessa forma, uma influéncia mutua.
Contrapde, no entanto, Heidegger que isso consiste numa visdao meramente historiografica dos
fatos analisados cronologicamente, mas que nao se pode negar a interdependéncia moderna
entre as ciéncias modernas e a técnica.

A técnica moderna é des-encobrimento, todavia, ndo em sentido grego como alétheia,
mas uma outra forma de des-encobrir. Conforme afirma Heidegger (2012, p.19): “ O
desencobrimento, que rege a técnica moderna, é uma exploracdo que impOe a natureza a
pretensao de fornecer energia, capaz de, como tal, ser beneficiada e armazenada”. O des-
encobrimento da técnica moderna consiste na convocacdo da natureza a ser desvelada como
fonte de fornecimento de energia, de matéria-prima a ser armazenada, transformada e
utilizada com fonte e produto para determinado fim. A técnica moderna se des-encobre,
portanto, como uma forma de exploracdo que dis-pde a natureza, a interpela, univocamente.
Ela se torna, entao, disponivel como ob-jeto.

Heidegger, no entanto, questiona (2012, p.19): “ Isto também ndo vale relativamente
ao antigo moinho de vento? Ndo! Suas alas giram, sem davida, ao vento e sdo diretamente
confiadas a seu sopro. Mas o moinho de vento ndo extrai energia das correntes de ar para
amarzena-la”. Esse desvelar especifico da técnica moderna pode ser bem retratado na arte,
como por Akira Kurosawa, cineasta japonés, em um de seus curtas-metragens chamado O
vilarejo dos moinhos presente em seu filme Sonhos (Yume, 1990).

O curta nos apresenta a um Vviajante em seu encontro com um vilarejo pequeno e
pacifico sem nome. Assim, ele é introduzido a um ancido morador da vila em seu fazer
manual e artesanal na elaboracdo de uma roda de moinho para o lugarejo. Em seu trabalho
manual, nos elucida, assim, o proprio fazer aparecer de determinada coisa enquanto uma
técnica, em sentido grego como techné. O artesao, entdo, em seu fazer traz a roda do moinho

em seu aparecer a ser utilizada para obtencdo de energia da vila, no entanto, uma forma



72

diferente da exploracdo da técnica moderna, onde a natureza passa a ser vista exclusivamente
como reserva de energia. Essa é retirada violentamente, armazenada, transformada para,
entdo, ser distribuida para consumo em massa. [.ogo, no curta nos é mostrada uma forma de
energia que, pelo contrario, ndo muda o percurso do rio, como acontece na instalacao de um
hidrelétrica no explorar da técnica moderna, mas aproveita o préprio fluir do rio em seu curso
natural e se beneficia do que se mostra em seu passar.

O rio ndo é, aqui, visto como mera fonte de fornecimento de energia ou matéria-prima,
mas como rio mesmo. [.ogo, o viajante pergunta sobre a falta de utilizacdo de eletricidade da
vila, o ancido, portanto, responde que nessa era 0 que se torna determinante é a imersdo na
comodidade da vida cotidiana, o ser humano acabou se acostumando com ela e, de certa
forma, diluido nessa comodidade. Afirma, entdo, que o que é realmente bom, como a
natureza, acaba sendo desprezado e explorado. Nao conseguem enxergar as estrelas ja que a
eletricidade acaba por ter mais brilho que elas. Indaga, no entanto, o por que que a noite deve
brilhar mais que o dia? (KUROSAWA, 1990).

No dominio da técnica moderna que busca uma forma de producdo cada vez maior e
lucrativa para preencher o consumo da economia sdo, assim, utilizados meios motorizados e
quimicos danosos com intuito de ampliar a producdo da agricultura. Dessa forma,
continuamos a fazer um paralelo com a fala do ancido que afirma que toda a exploragao do
real e da natureza se da devido ao esquecimento que estd imerso o homem apartado da
natureza em sua totalidade. Na modernidade, a natureza é, portanto, definida como res
extensa, como uma extensdao do homem. Revela, aqui, uma cisdo do homem e dos objetos a
sua volta que deve, por conseguinte, julgar, analisar e explorar.

Assim, a ciéncia moderna se impde como juiza da natureza, ela tem a pretensdo de
criar uma férmula universal capaz de defini-la por completo. Afirma, entdo, o ancido que os
cientistas pretendem criar algo melhor que a natureza, dessa forma, a calculam, mas ndo a
escutam propriamente e se sentem orgulhosos de suas criagdes. O que ocorre é uma forma de
interpelacdo violenta em relacdo a natureza e ao real que devem corresponder ao sujeito da
modernidade que se pde como senhor desse processo das invencdes técnico-cientificas. Logo,
como expOe o ancido, o homem como senhor dessa técnica se torna incapaz de enxergar sua
propria finitude, ele estad imerso numa logica de exploracdo e destruicdo.

A natureza passa a ser vista como fonte para fornecimento de matéria-prima e de
energia. Assim, como também elucida Kurosawa na sua obra cinematografica, Heidegger
explica que (2012, p.19): “ Era diferente o campo que o camponés outrora lavrava, quando

lavrar ainda significava cuidar e tratar. O trabalho camponés ndo provoca e desafia o solo



73

agricola”. Lavrar a terra, em sentido mais proprio, remete a um pertencer. E um cultivo que
ndo interpela o solo. Continua Heidegger (2012, p. 19): “ Na semeadura, apenas confiava a
semente as forcas do crescimento, encobrindo-a para seu desenvolvimento”.

Ja no trabalho técnico agricola o solo é, por conseguinte, explorado para dispor da
melhor e em maior quantidade possivel. Faz-se uso de equipamentos, tratores, maquinarias e
agrotoxicos capazes de aumentar cada vez mais a eficiéncia da produgdo na agricultura. Logo,
mais producdo é maior armazenamento e distribuicao para, assim, preencher as lacunas do

mercado. Coloca Heidegger que (2012, p.19):

A agricultura tornou- se industria motorizada de alimentacdo. Dispde-se o ar a
fornecer azoto, o solo a fornecer minério, como, por exemplo, urdnio, o uranio a
fornecer energia atémica; esta pode, entdo, ser desintegrada para a destruicdo da
guerra ou para fins pacificos.

Assim, esse dis-por exploratorio em relacdo a natureza revela um processar com o
maximo rendimento e com o minimo de gastos possiveis. Entdo, para Heidegger (2012, p.
19): “ Nao se dis-poe do carvao processado na bacia do Ruhr apenas para torna-lo dis-ponivel
em algum lugar. O carvao fica estocado no sentido de ficar a postos para se dispor da energia
solar nele armazenada”. L.ogo, explora o calor do carvao que aumenta a temperatura e gera,
assim, vapor que alimenta uma inddstria.

Fazendo um contraponto com os moinhos da obra de Kurosawa que se aproveitam do
proprio fluir do percurso de um rio para, assim, gerar energia, o que é nao apenas
tecnologicamente, mas essencialmente diferente das usinas hidrelétricas da era moderna.
Como afirma Heidegger, a usina hidrelétrica disposta no rio Reno forca o rio a fornecer a

energia necessaria para distribuir para determinado fim.

[...] dis-pde as turbinas a girar, cujo giro impulsiona um conjunto de mdquinas,
cujos mecanismos produzem corrente elétrica.As centrais de transmissdo e sua rede
se dis-poem a fornecer corrente. Nesta sucessdo integrada de dis-posi¢oes de energia
elétrica, o préprio Rio Reno aparece, como um dis-positivo. A usina hidroelétrica
ndo esta instalada no Reno, como a velha ponte de madeira que, durante séculos,
ligava uma margem a outra. A situacdo se inverteu. Agora é o rio que esta instalado
na usina. O rio que hoje o Reno é, a saber, fornecedor de pressao hidraulica, o Reno
o0 é pela esséncia da usina. (HEIDEGGER, 2012, p.20)

Portanto, quando se aborda o rio Reno como instalado no interior de uma usina
hidrelétrica como obra da técnica moderna é essencialmente diferente do rio abordado por

Holderlin em seu poema O Reno. Esse mesmo rio continua, desse modo, a ser explorado



74

quando ele se torna “rio de paisagem” disposto por uma inddstria turistica. Conforme explica
Heidegger (2012, p. 20): “ A fato, sendo o rio de paisagem. Pode ser. Mas de que maneira? -
A maneira de um objeto dis-posto a visitacdo turistica por uma agéncia de viagens, por sua
vez, dis-posta por uma industria de férias”.

O desvelar da técnica moderna é um dis-por sob forma de exploracao. Portanto,
observa-se uma certa rede de acdes nessa exploracdo: primeiro o solo, o ar, o rio, a natureza
sao forcados a se desvelarem como fonte de matéria-prima a ser explorada; apos a exploragdo
é armazenada para, entao, ser distribuida dependendo da necessidade criada e do uso
estabelecido para tal coisa. Afirma o fil6sofo (HEIDEGGER, 2012, p.20): “ [ ...] A energia
escondida na natureza é extraida, o extraido vé-se transformado, o transformado, estocado,
distribuido, reprocessado. Extrair, transformar, estocar, distribuir, reprocessar sdo todos
modos de desencobrimento”. O que deve ser assegurado, aqui, é o controle sobre o préprio
real. Assim, acrescenta Heidegger que (2012, p. 20): “Por toda parte, assegura-se o controle.
Pois controle e seguranca constituem até as marcas fundamentais do desencobrimento
explorador”.

O real se torna, entao, disponibilidade (Bestand), uma forma de desencobrir que se
apropria do que surge. Dessa forma, explica Heidegger (2012, p.20-21): “Em toda parte, se
dis-pOe a estar a postos e assim estar a fim de tornar-se e vir a ser dis-ponivel para ulterior dis-
posicdo. [...] Designa nada mais nada menos do que o modo em que vige e vigora tudo que o
desencobrimento explorador atingiu”.

O homem, aqui, se torna o sujeito da técnica moderna, ele é quem realiza a exploragdo
do real que é desencoberto como dis-ponivel, pde-se como senhor da técnica. Porém, o que
acontece é o contrario, o homem nao tem em seu poder o desencobrir préprio das coisas, ele
mesmo € interpelado a explorar a natureza como disponibilidade. Para Heidegger, o proprio
homem pode, dessa forma, ser explorado como objeto, por exemplo, nos estudos de genoma
humano. Entretanto, acrescenta Heidegger, ele nunca sera reduzido a uma mera
disponibilidade, pois ele “realiza” a técnica e participa de seu modo de desencobrimento
mesmo nao sendo seu senhor. A técnica ndo é campo de atividade do homem, mas parte
central desse desencobrir. Logo, continua o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p.21): “ Somente a
medida que o homem ja foi desafiado a explorar as energias da natureza é que se pode dar e
acontecer o desencobrimento da dis-posicdao.” O homem se encontra sempre encaminhado a
explorar a natureza.

Para Heidegger, ao “realizar” a técnica o homem como sujeito participa do des-

encobrimento, mas esse jamais sera uma atividade dele. Como abordado, ele €é interpelado a



75

provocar a natureza nessa forma de des-encobrimento. Conforme explica o pensador

(HEIDEGGER, 2012, p.22):

Quando, portanto, nas pesquisas e investigacdes, o homem corre atrds da natureza,
considerando-a um setor de sua representacao, ele ja se encontra comprometido com
uma forma de desencobrimento. Trata-se da forma de desencobrimento da técnica
que o desafia a explorar a natureza, tomando-a por objeto de pesquisa até que o
objeto desapareca no ndo objeto da dis-ponibilidade.

Pode-se afirmar, entdo, duas posicoes: a primeira é que a técnica moderna é, também,
uma forma de des-velamento; segundo, a técnica ndao é um feito do homem apesar de
depender dele, dessa forma, ele é convocado a investigar e provocar o real que se mostra
como dis-ponivel. A técnica moderna é des-encobrimento, nao no sentido de alétheia como
verdade, mas como interpelacao provocadora, como um explorar. O desvelamento da técnica
moderna é uma forma de asseguramento de controle e dominio sobre a natureza. E, dessa
forma, como poe Heidegger, um “desencobrir explorador”.

Ao representar a natureza o homem se encontra num sistema de desencobrimento
préoprio da técnica moderna que o interpela a encaminha-la exclusivamente como matéria-
prima. O homem é, assim, desafiado a dis-por o real enquanto dis-ponibilidade. Esse desafio
que o poe como explorador do real é uma forca de reunidao que o encaminha a dis-por tudo
como disponivel. Esse elemento é chamado por Heidegger de Ge-stell (Com-posicao).

Ge-stell é a esséncia da técnica moderna. A particula Ge do alemao revela uma forca
de reunido, uma forca que convoca o homem a dis-por, a explorar tudo que desencobre como
dis-ponibilidade. Gestell, composicdo, pode significar no alemdo também armacgdo ou

esqueleto de algo. Para Heidegger (2012, p.24):

Com-posicdo, ‘Gestell’, significa a forca de reunido que poe, ou seja, que desafia o
homem a des-encobrir o real no modo da dis-posicao, como dis-ponibilidade. Com-
posicdo denomina, o tipo de des-encobrimento que rege a técnica moderna mas que,
em si mesmo, ndo é nada técnico.

O verbo alemao Stellen que se encontra na palavra Gestell é o verbo pér, como deixar
vir o vigente para o des-encobrir, dis-por modos de desencobrimento. Gestell, assim, mostra-
se como com-posicao, como exploragdo do real. Se torna, entdo, a forma de desvelamento que
se da na técnica moderna que ndo é mera atividade humana ou simplesmente meio para

determinado fim.



76

Com-posicdo, como esséncia da técnica moderna, ndo pode ser compreendida pela
concepcao antropoldgica e instrumental dela. O homem, de fato, é provocado para esse tipo
de desencobrimento da técnica enquanto interpelacdo provocadora, Gestell. Conforme afirma

Heidegger (2012, p.24):

Em primeiro lugar, ele lida com a natureza, enquanto o principal reservatério das
reservas de energia. Em consequéncia, o comportamento dis-positivo do homem
mostra-se, inicialmente, no aparecimento das ciéncias modernas da natureza. O seu
modo de representacdo encara a natureza, como um sistema operativo e calculavel
de forcas. A fisica moderna ndo é experimental por usar, nas investigacoes a
natureza, aparelhos e ferramentas. Ao contrario: porque, ja na condicdo de teoria, a
fisica leva a natureza a ex-por-se, como um sistema de forgas, que se pode operar
previamente, é que se dis-pde do experimento para testar, se a natureza confirma tal
condicdo e o modo em que o faz.

Assim, Heidegger explica que o homem é interpelado a dis-por tudo enquanto dis-
ponibilidade. Logo, ele vai em direcdo a natureza que é tida como mero estoque de energia.
Esse elemento da técnica moderna determinara o proprio surgimento das ciéncias modernas
da natureza que, no entanto, tem seu desenvolvimento alguns séculos antes do
estabelecimento pleno da técnica de maquinas. Mas a esséncia da técnica moderna, entretanto,
ja vigia. Dessa forma, o elemento da ciéncia moderna tem a natureza como fonte calculavel de
massa e forcas e é diretamente determinada a partir da esséncia da técnica moderna enquanto
ge-stell, com-posicao.

Portanto, expde Heidegger (2012, p.25): “Os fatos depdem ao contrario do que se
pretende”. A técnica moderna s6 pdde, entretanto, ter seu desenvolvimento absoluto a partir
do desenvolvimento das ciéncias da natureza, ha decerto, aqui, uma interrelacdao. Acredita-se
comumente, no entanto, ser a técnica uma decorréncia do desenvolvimento das ciéncias. Para
a historiografia, cronologicamente é uma afirmacao correta, todavia, ndo alcanca a verdade
sobre a técnica moderna. E mais uma concepcdo comum sobre o desenvolvimento da ciéncia

moderna e da técnica moderna. Assim, acrescenta Heidegger (2012, p. 25):

A teoria da natureza, proposta pela fisica moderna, ndo preparou o caminho para a
técnica, mas para a esséncia da técnica moderna. Pois a forca de exploracdo, que
retine e concentra o desencobrimento da disposicdo, ja esta regendo a prépria fisica,
mesmo sem que apareca, como tal, em sua propriedade.

A fisica moderna leva adiante a com-posicdo. A esséncia da técnica moderna aparece
previamente na ciéncia em seu desenvolvimento, na fisica moderna é sua parte constituinte. A

esséncia da técnica moderna, Ge-stell, é fundamental para o completo desenvolvimento das



77

ciéncias modernas, ela ja aparece, dessa forma, ‘guiando’ a fisica da natureza. Conforme
explica Heidegger (2012, p.25): “[...] sua regéncia antecede tudo, sendo o primordial”. Sua
esséncia, entretanto, permanece encoberta por muito tempo.

Logo, a fisica moderna vai em direcao a natureza que deve responder as suas
indagacdes, ela se torna fonte de dados calculaveis. Assim, para Heidegger, a técnica moderna
utiliza das ciéncias modernas porque sua esséncia é a composicao que dis-pde da natureza e é
fundamento para a formagdo dessa ciéncia, centralmente, da fisica moderna da natureza.
Conforme expde Heidegger (2012, p.26): “[...] a fisica moderna nunca podera renunciar a
necessidade de a natureza fornecer dados, que se possa calcular, e de continuar sendo um
sistema dis-ponivel de informagdes”. A técnica, entretanto, ndo se reduz a aplicacdo das

ciéncias. Continua, assim, o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p.26):

A técnica moderna precisa utilizar as ciéncias exatas da natureza porque sua esséncia
repousa na com-posicdo. Assim nasce a aparéncia enganosa de que a técnica
moderna se reduz a aplicacdo das ciéncias naturais. Esta aparéncia apenas se deixa
manter enquanto ndo se questionar, de modo suficiente, nem a proveniéncia da
ciéncia moderna e nem a esséncia da técnica moderna.

Provocado o homem se encontra na esséncia da técnica moderna como um destino
histérico. Destino como o que pde o homem nesse caminho a dispor as coisas dessa forma.
Logo, afirma Heidegger que (2012, p.27): “ Como modo de desencobrimento, a com-posicdo
é um envio do destino do desencobrimento”. Esse destino é como um produzir, porém nao
como um pro-duzir que deixa viger a coisa, mas se encontra dentro de uma légica de
asseguracao prévia do real.

A esséncia da técnica moderna ndo é, entretanto, nada técnico. Na com-posicdo, Ge-
stell, o homem é interpelado a convocar o real como o que é dis-ponivel. Ele se encontra na
esséncia da técnica. Conforme elucida Heidegger (2012, p.27): “ A esséncia da técnica
moderna pde o homem a caminho do desencobrimento que sempre conduz o real, de maneira
mais ou menos perceptivel, a dis-ponibilidade”. Ge-stell é a forca de reunido que conduz o

homem para essa forma de desvelamento. Explica, entdo, Heidegger (2012, p.28-29):

A esséncia da técnica repousa na com-posicdo. Sua regéncia é parte do destino.
Posto pelo destino num caminho de desencobrimento, o homem, sempre a caminho,
caminha continuamente a beira de uma possibilidade: a possibilidade de seguir e
favorecer apenas o que se des-encobre na dis-posicao e de tirar dai todos os seus
parametros e todas as suas medidas. Assim, tranca-se uma outra possibilidade: a
possibilidade de o homem empenhar-se, antes de tudo e sempre mais e num modo
cada vez mais origindrio, pela esséncia do que se des-encobre e seu



78

desencobrimento, com a finalidade de assumir, como sua prépria esséncia, a
pertenca encarecida ao desencobrimento.

O questionar sobre a esséncia da técnica moderna nos abre para o caminho de seu
proprio ser e para o que a rege como uma forma de desencobrimento que, assim, encaminha o
homem. Ele estd imerso em sua logica e nela é exposto ao maior perigo, um perigo que
alcanca sua esséncia mais propria. Acrescenta, entdo, Heidegger (2012, p.29): “ Por isso, o
destino do desencobrimento é o perigo em todos e em cada um de seus modos e, por
conseguinte, é sempre e necessariamente perigo”. A forma de desencobrimento da técnica
moderna como com-posicdo revela esse perigo, onde tudo é explicado sob uma forma de
relacdo de causalidade, como representacao.

Quando impera o encobrimento como fundamento cai no esquecimento o ser e seu
mistério. Esse é o maior perigo, pois tudo é encaminhado a se desvelar de forma univoca,
como reserva de energia, como fonte de dados e calculos. As coisas se tornam, entdo, objetos
de uma representacdo e o homem se reduz ao que dis-poe do real. Afirma, assim, Heidegger
que (2012, p. 29): “ Do mesmo modo, em que a natureza, expondo-se, como um sistema
operativo e calculavel de forcas pode proporcionar constatagdes corretas, mas € justamente
por tais resultados que o desencobrimento pode tornar-se o perigo de o verdadeiro se retirar
do correto”.

Com-posicdo se torna, assim, o maior perigo para o homem. O que é desvelado se
tornou o que é dis-ponivel e o homem posto apenas a dis-por dessa dis-ponibilidade.
Acrescenta Heidegger que (2012, p.29): “ E é justamente este homem assim ameacado que se
alardeia na figura de senhor da terra”. Cria-se uma ilusdo, deste modo, de deidade do homem
que se vendo como senhor da técnica, tudo acaba por ser visto como reflexo de suas criagdes
feitas por ele e a partir dele.

O homem perde o que lhe é mais proprio, ja nao é capaz de escutar sua esséncia. A
forma de desencobrimento da técnica pde o homem no maior perigo. O perigo da com-
posicdo se encontra, também, quando outras formas de desencobrir ja ndo sdao mais “validas”
ou aceitas deixando velado, entdo, um tipo de des-encobrimento que deixa livre o real, deixa
ser o ser, onde a verdade surge.

O perigo da com-posicao consiste, entdo, numa tentativa de asseguramento prévio e
calculador do real, onde ndo ha mais liberdade em deixar surgir a coisa em seu desvelar
préprio, mas uma forma de dominio e controle sobre o real. L.ogo, afirma Heidegger (2012,

p-30):



79

Assim, pois, a com-posicdo provocadora da ex-ploracdo ndo encobre apenas um
modo anterior de desencobrimento, a pro-dug¢do, mas também o proprio
desencobrimento, como tal, e, com ele, o espaco, onde acontece, em sua
propriedade, o desencobrimento, isto é, a verdade.

O perigo ja atingiu o homem moderno, seu dominio o impede de ver outras formas de
desencobrimento e de ir de encontro a verdade originaria do Ser. Onde ha o dominio da
técnica moderna reina o maior perigo. A técnica nao é o perigo, mas sim sua esséncia como
com-posicao que ja atingiu a esséncia mais propria do homem. Apenas numa relacdo de
liberdade que é levado para a verdade do ser.

O mundo é o que é requerido pela razao, pelo pensamento calculador racionalizante.
Esse pensar é regido pela esséncia da técnica moderna se pde, entdo, como uma agressao
contra o real que tudo domina e assegura numa apreensao representativa. A vontade de
dominacdo é um pensamento de via unica determinado pela técnica, onde reina o
esquecimento do ser. Desse modo, afirma Heidegger que (2012, p. 31): “[...] a possibilidade
ameacadora de se poder vetar ao homem voltar-se para um desencobrimento mais originario e
fazer assim a experiéncia de uma verdade mais inaugural”.

Heidegger cita, entdo, Holderlin (apud HEIDEGGER, 2012, p.31): “Onde mora o
perigo é 14 que também cresce o que salva”. Salvar diz sobre o retorno a esséncia originaria
do ser. O perigo é a propria esséncia da técnica moderna, ha nela, porém a raiz para o retorno
da verdade originaria do ser. Portanto, indaga Heidegger (2012, p.31): “ Em que medida a
forca salvadora também cresce onde mora o perigo? ” Esta velado na técnica a salvacdo; para
atingi-la, entdo, nos resta pensar a propria esséncia da técnica até entao velada.

A esséncia da técnica moderna é com-posicdo, Ge-stell, e guarda, também, um ambito
para pensar sobre sua esséncia. Além da representacdo moderna sob o viés antropolégico e
instrumental comum, longe de qualquer tipo de dominacao da técnica, o que vige, como o que
dura e permanece, é uma forma destinada de desvelamento como interpelacao provocadora
que, assim, encaminha o homem a um dis-por representativo.

O vigente do real, de sua esséncia, entretanto, se mostra sem a atividade humana, o
homem ndo é seu senhor. Acrescenta, entdo, Heidegger (2012, p.35): “ A esséncia da técnica é
de grande ambiguidade. Uma ambiguidade que remete para o mistério de todo
desencobrimento, isto é, da verdade”. A técnica é o perigo porque elimina outras formas
possiveis de desvelamento fora de seu dominio e controle. Como com-posicdo transforma a
verdade no que é correto, ela vela a verdade originaria que é puro des-velar, alétheia.

Conforme explica o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p.35): “ A questdo da técnica é a questdo



80

da constelagcdo em que acontece, em sua propriedade, em desencobrimento e encobrimento, a
vigéncia da verdade”.

Salvar é ter a compreensdo da existéncia da ameaca, do perigo da esséncia da técnica
moderna, onde todo desencobrir se torna uma forma de controle e asseguramento prévio sobre
a realidade que é tornada dis-ponivel. Heidegger explica, entdo, a poiesis e a techné em
sentido grego, como formas auténticas de des-velamento, alétheia. Afirma, por conseguinte, o
pensador (HEIDEGGER, 2012, p.36): “ Elas faziam resplandecer a presenca dos deuses e o
encontro entre destino de deuses e homens. A arte chamava-se apenas techné. Era um des-
encobrir-se tnico numa multiplicidade de desdobramentos”. Arte, aqui, ndao é atividade
cultural humana, mas pro-dugdo como des-velamento, poiesis. O poético é uma forma de des-
velar que salva. A arte como poiesis revela a verdade do ser e uma possibilidade de um “saltar
fora” do ambito da técnica.

A relagdo binaria que o sujeito representa a natureza como objeto é consequéncia da
esséncia da técnica moderna. Portanto, o desenvolvimento da metafisica moderna, que o
homem se torna subjectum, também, o progresso das ciéncias matematicas como
investigacao do real, a partir de um asseguramento prévio calculador, sdo, assim, reflexos da

propria esséncia da técnica moderna.

5.2 Planetarizacado da técnica

Numa carta ao professor Dr.Takehiko Kojima da Universidade de Téquio para a
Revista Begegnung em 1965, Heidegger expande mais seu pensamento sobre a esséncia da
técnica moderna e sua consequente planetarizacao. A nomeia, portanto, como europeizacao do
mundo, como fendmeno que parte da Europa e se espalha para o resto do planeta. O que
designa, aqui, por Europa refere-se ao berco do pensamento moderno ocidental, a algo que
surge no Ocidente e se dissemina pelo planeta.

Assim, a modernidade surgida no Ocidente é um destino historico que se designa e que
nos leva até seu dominio planetario. L.ogo, para Heidegger, ha, aqui, um elemento que
podemos chamar de vontade de dominacdo. A técnica moderna da significado a propria
relacdio do homem com a natureza. Dessa forma, em sua andlise corrente a técnica pode,
também, ser vista como uma aplicacdo das ciéncias modernas da natureza, mais propriamente
da fisica-matemaética que tem por base a exploracdo das forcas da natureza. E, portanto, para
Heidegger, com o nascer do elemento das ciéncias modernas que nos é revelado seu carater
mais proprio europeu, pois é 14 onde possui seu desenvolver como mostrado essencialmente

com Newton, Galileu e Descartes.



81

Logo, essa nova modalidade de ciéncia busca uma forma de asseguramento prévio em
relacdo a natureza e ao proprio real. O que pode ser previamente calculado e assegurado vale
como sendo, é correto. O projeto matematico da natureza, elemento central dessa ciéncia,
exige que ela corresponda a seu assegurar prévio. Na experiéncia, a natureza como objeto é
forcada a responder suas indagacOes anteriormente calculadas. Assim, ela é interpelada,
constrangida a se desvelar enquanto objeto calculavel.

A esséncia da técnica moderna se pde, portanto, como uma forma de des-velamento. E,
para Heidegger, entretanto, a partir do desenvolvimento das ciéncias modernas matematicas,
principalmente com a fisica matematica, que transparece o elemento essencial da técnica
moderna. Assim, afirma Heidegger (2002, p. 194): “ O projeto matematico da natureza que se
realiza na fisica tedrica e o questionamento experimental da natureza, que é préprio do projeto,
exigem, sob certos pontos de vista, contas dela”.

Pensando a técnica em sentido originario grego como techné significa, entao, uma
producdo que conduz algo a manifestacdo, ela é um saber fazer que traz algo que antes nao era
manifesto. Porém, em sentido moderno europeu a técnica abrange uma esséncia diferente
mesmo ainda sendo uma forma de desvelamento. Seu elemento transparece primeiro nas
ciéncias modernas da natureza que, assim, revelam seu componente técnico.

Assim, é através da técnica moderna que a energia da natureza antes oculta é
interpelada violentamente, logo, é transformada, reforcada, armazenada e, posteriormente,
distribuida para determinado uso. O que ha na esséncia da técnica moderna é uma forma de
dominio sobre as energias da natureza. O controle deve ser, entdo, assegurado.

Nessa dominacgao é estabelecida a interpelacdo provocadora sobre o real, como forma
de des-velar da técnica. Explica o filésofo (HEIDEGGER, 2002, p. 195): “ Vieram ja os
tempos em que a producao de energias se estendeu até a fabricacdo de elementos e matérias
que nem ocorrem na propria natureza. A esse poder da interpelacdo produtora esta
subordinado, também, o carater técnico da ciéncia moderna”.

Na sua esséncia como ge-stell, com-posicao, tudo se torna objeto, fundo de reserva
calculavel de energia. Logo, afirma Heidegger que seu dominio é tanto que a propria
sociedade industrial, a ciéncia moderna e a economia sdo, assim, guiadas por sua esséncia.
Conforme expde o autor (HEIDEGGER, 2002, p. 195): “ Isto quer dizer que ficam
determinadas pela interpelacdo produtora nos seus diversos modos de producao. O inevitavel e
irreprimivel desse poder da interpelacdo produtora forca a difusdo de seu dominio sobre toda a

terra”. O conhecimento cientifico é consequéncia da interpelacdo provocadora, porém ndo



82

como atividade produtiva do homem, mas como consequéncia da prépria esséncia da técnica
moderna.

Assim, é instaurada a dominacdo planetaria da técnica como uma forma de
europeizacdo, sendo no pensamento moderno ocidental que primeiro se mostrou essa esséncia
(HEIDEGGER, 2002, p. 196), entretanto, ndo é mais capaz de por a questdo sobre sua
esséncia, reinando ai, entao, uma espécie de perda da esséncia humana, uma de desumanidade
(Menschenlosigkeit) onde o homem cada vez mais exposto e encaminhado pela interpelacao
esta sobre um perigo cada vez maior. Afirma Heidegger (1995, p. 196) “ Isto impde que
perguntemos se nosso pensamento e sua tradicdo estdo aptos a escutar o apelo deste poder e a
dizer adequadamente a interpelacdo produtora que nele impera.”

A esséncia da técnica moderna é esse maior perigo, ao qual o homem nao pde mais a
pergunta sobre o Ser e sobre o Ser dessa técnica, logo, um perigo o qual o homem est4 a mercé
de perder sua prépria humanidade. Acrescenta Heidegger (2002, p. 197): “ Mas, bem maior
que o perigo desta perda parece permanecer a outra: que fique vedado ao homem tornar-se
aquele que, até agora, propriamente, nao pode ser”. O homem se encontra, entdo, ele mesmo
interpelado pela com-posicdao a tudo dis-por enquanto disponibilidade do real, ou seja,
enquanto objetidade, tudo se torna “fundo de reserva calculavel” e previamente assegurado
racionalmente. Continua o filésofo (HEIDEGGER, 2002, p. 197): “ Assim, o homem
permanece condenado a vontade do cultivo do que é calculavel e de sua factibilidade.
Entregue ao poder da interpelacdo produtora o homem barra-se a si mesmo o caminho para o
elemento essencial de sua existéncia.”

Logo, a maior ameaca para o homem, que o ameaca de perder sua “humanidade”, ndao
reflete numa catastrofe nuclear ou no resultado de uma guerra, mas isso também é
consequéncia da propria esséncia da técnica moderna que representa o maior perigo para o
homem. Em seu cotidiano, ele é ofuscado pelos massivos fluxos de informacdes dos meios de
comunicacdo em massa. Imerso no poder de interpelacdo da técnica, afirma o fil6sofo que o
homem (HEIDEGGER, 2002, p. 198) “ [...] foi provocado por esse poder para servi-lo, a
seguranca do fundo de reserva do mundo e, com isto, langa-se no vazio”.

O ambito proprio do homem lhe foi recusado por essa esséncia da técnica moderna que
representa para o0 homem o maior perigo e que nao se da conta, continuando, assim, encoberto
pelo proprio elemento cotidiano do falatério de massa, dos meios de comunicagdo, de sua
proépria atividade cultural e produtora o qual se vé como senhor . Logo, afirma Heidegger que
é, entretanto, dentro da dominacdo produtora da técnica moderna que se instaura, também, a

possibilidade de um caminho para pensa-la propriamente. Explica o autor que (HEIDEGGER,



83

1995, p.41): “ E um desmoronamento do mundo do qual o homem nota, contristado, os
sobressaltos, porque é continuamente coberto pelas dltimas informacdes™.

O dominio da com-posi¢do, como esséncia da técnica, domina a totalidade do real. O
caminho para questionar sua esséncia se encontra em seu interior (holde). Acrescenta
Heidegger que (2002, p. 198): “ E se o poder da interpelacdo produtora ocultasse em si um
sinal precursor daquilo que é o proprio do homem e unicamente dele? ” Faz-se necessario,
entdo, um “passo atras” (Schritt zurtick) em relacdo ao mundo técnico, nao para fora de sua
l6gica, porém estando nela. Isso nao significa uma fuga para o pensamento de eras passadas e
nem o renascer do pensamento ocidental. O “passo atrds”, também, ndo é regresso em
comparagdo aos ‘progressos’ obtidos pelas ciéncias modernas. Conforme explica Heidegger
(2002, p. 199): “ Um passo atras é, antes, o passo para fora da orbita em que acontecem
progresso e ‘regresso’ [...] ” E um refletir capaz de questionar o poder da interpelacéo e tracar
o caminho para o significar da esséncia da técnica moderna. Continua, portanto, Heidegger
(2002, p. 199): “ Com isso se mostra: o0 homem é aquele provocado pelo poder da interpelacdo
produtora para cultivar os fundos calculaveis de reserva do mundo.”

Logo, a com-posicdo provocadora requer o homem, ndo como seu senhor, ele mesmo é
encaminhado a uma forma univoca de dis-por. Esse €, portanto, o elemento humano dentro da
légica da técnica moderna. Explica o filésofo (HEIDEGGER, 2002, p. 199): “ O poder da
interpelacdo produtora manifesta pelo homem aquilo que do mundo se (a) presenta com o
carater de fundo de reserva calculavel e asseguravel”. O mundo se desvela, aqui, como
objetidade.

Para Heidegger, é apenas na pertenca ao Ser que o homem pode apreendé-lo. Expde,
entdo, numa de suas obras Que é Metdfisica? de 1929 a relacao do homem com a abertura para
o que se manifesta. O homem é, aqui, o espago no nada, no aberto, capaz de receber os apelos
do Ser. Expoe, assim, Heidegger (2002, p. 200): “ Este nada, contudo, determina o ente
enquanto tal, sendo por isso designado o ser. O homem: ‘o lugar-tenente do nada’ e o homem:
‘o pastor (ndo o senhor) do ser’ (Carta sobre o humanismo, 1947) dizem a mesma coisa”. Para
o filésofo, a ndo compreensao do ser é refletida, também, na ndo apreensdo do nada no
Ocidente visto em aspecto niilista. O nada, aqui, para Heidegger, se desvela como ndo
entitativo.

Portanto, é através da questdo sobre a esséncia da técnica moderna, de seu crescente
dominio e perigo que, também, tracamos um caminho para o que é mais préprio do homem. E
apenas a partir do “passo atras”, estando no ambito do perigo, que o homem podera, assim,

corresponder aos apelos do Ser. Dessa forma, explicita Heidegger que (2002, p. 201):



84

Mas o homem jamais se tornara senhor daquilo que determina o elemento mais
proprio da técnica moderna. [...] Quando tiver tido sucesso o controle da energia
atomica, significaria isto j4 que o homem se tornou senhor da técnica? De modo
algum. A necessidade de controle atesta justamente o poder da interpelacdo
produtora, revela o reconhecimento desse poder, trai a impoténcia do agir humano
para domina-lo [...]

Porém, é estando no interior da técnica moderna que podemos refletir e questionar
sobre sua esséncia propria. Conforme explica Heidegger (2002, p.202): “ [...] mediante a
reflexdo, nos inserimos no mistério ainda velado do poder da interpelacdo produtora.” Essa
reflexdo nao podera ser feita, entretanto, a partir da filosofia ocidental, mas nao pode ser feita

sem seu pensamento. Assim, expde o filésofo que (HEIDEGGER, 2002, p. 202):

A era moderna que se desenvolveu em poucos séculos — e que foi preparada por dois
milénios- ndo pode ser compreendida, da noite para o dia, por um artificio apenas
humano, para que, dessa maneira, a humanidade do homem, salva naquilo que lhe é
proprio, possa encontrar nela um lugar para sua morada.

Em Lingua de tradicdo e lingua técnica (1995), Heidegger continua a tragar um
caminho no questionamento sobre a esséncia da técnica moderna, uma meditacdo sobre o que
ainda ndo foi essencialmente pensado. Assim, propicia um passo além do pensamento corrente
sobre técnica e linguagem. Logo, continua o pensador (HEIDEGGER, 1995, p.7): “ Esta
experiéncia é necessaria. Porque se nos enganamos acerca daquilo que é e permanecemos
obstinadamente fechados nas representacoes correntes da técnica e da lingua [...] ”

Dessa forma, Heidegger remete ao que nos atinge e nos coloca perante um despertar
para o que é essencialmente indtil. Para o autor (HEIDEGGER, 1995, p. 9): “ Na medida em
que meditar significa despertar o sentido para o inttil”. Sobre uma configuracdo de mundo que
apenas vale o que é “imediatamente ttil”, indaga, entdo, Heidegger (1995, p. 9): “ Que deve e
que pode ainda o inttil face a prepoderancia do utilizavel? ” Nada de pratico e técnico pode
ser, aqui, aplicado. Continua, assim, o filésofo (HEIDEGGER, 1995, p. 9-10): “ [...] isso que
a meditacao que se aproxima do inttil ndo projeta qualquer utilizacdo pratica, e portanto o
sentido das coisas é que se afigura como mais necessario”. O sentido das coisas é, porém, o
mais importante, pois sem ele nem o que é necessariamente til teria significacdo e, portanto,
ndo seria util. Para elaborar melhor essa questdao, Heidegger cita uma passagem do texto de um
antigo pensador chinés Chuang-Tzu (Zhuang Zhou), discipulo do mestre Lao Zi ( Lao-Tze),
intitulado A drvore intitil.

Nesse pequeno fragmento podemos relatar a existéncia de uma arvore que nao possuia

serventia para nenhum tipo de atividade humana, mas mesmo como initil tem sua propria



85

grandeza e ser. O que ¢ intangivel e duravel é, no entanto, devido a sua inutilidade. L.ogo, ndo
podemos medir o que é indtil a partir do peso da utilidade, em sua medida. O que é inutil
possui, assim, sua determinacdo propria de que para nada serve. Dessa forma, afirma
Heidegger que (1995, p. 12) os sentidos das coisas nao possuem nenhuma serventia, nenhuma
utilidade, ndo sdo meios para determinado fim com algum sentido instrumental.

O dominio da técnica moderna perpassa todos os ambitos de atividade humana, o
entendimento de sua esséncia vai além de um sentido técnico meramente maquinal. Dessa
forma, na sociedade industrial ocorreram duas revolucGes técnicas: a primeira na passagem da
manufatura artesanal para as maquinas com motor a vapor. Posteriormente, uma segunda
revolucao técnica em relacdo a automacao dessa inddstria que, assim, seria possivel a partir do
desenvolvimento da cibernética. Isso tudo, as revolugdes, as maquinarias, entretanto, fazem
parte da técnica, mas ainda ndo abarcam totalmente sua esséncia. Porém, a técnica, como ja

posto, pode se referir a propria producdo e seus meios. Afirma, entdo, Heidegger (1995, p. 15):

A técnica pode significar o conjunto de maquinas e dos aparelhos que se apresentam,
tomados apenas como objetos disponiveis (vorhanden) — ou entio em
funcionamento. A técnica pode querer dizer a producao destes objetos, produgdo que
precede um projeto e um calculo. A técnica pode também significar a co-pertenca
num conjunto de produtos e de homens ou grupos humanos que trabalham na
instalacdo, na manutencao e na vigilancia das maquinas e dos aparelhos.

Numa concepgao corrente antropolégica e instrumental de técnica, Heidegger elenca
cinco pontos principais e mais comuns sobre essa interpretacdo: (i) de que a técnica moderna
é um meio produzido pelos homens, ou seja, uma forma de instrumento para algum fim
industrial; (ii) ela é um instrumento e sua aplicacdo pratica se da com a realizacdo das ciéncias
modernas da natureza; (iii) essa técnica industrial é fruto do desenvolvimento das ciéncias
modernas da natureza e, assim, faz parte do progresso da civilizacdo moderna; (iv) a técnica
moderna é uma aplicagdo evoluida das técnicas manuais/ artesanais que foi propiciada a partir
do progresso da civilizacdo humana e, por fim, (v) a técnica é instrumento do homem
enquanto seu senhor que pode a dominar e controlar. Sdo proposicdes que fazem parte dessa
modalidade de técnica moderna sdo corretas, claras e exatas, pois se apoiam em fatos.

O que essas cinco afirmagGes podem reunir e expor sobre o que é mais proprio dessa
modalidade técnica é que suas representacoes refletem um traco fundamental sobre ela. Em
sua concepg¢do corrente, ela é antropolégica, isso é, um produto da atividade humana. Para
Heidegger (1995. p. 17): “[...] inventada, executada, desenvolvida, dirigida e estabelecida de

modo estavel pelo homem e para o homem.” Essa concepcdo é, portanto, fundada no



86

desenvolver das ciéncias exatas modernas, pois temos comumente essa ciéncia como criacdo
do homem.

Logo, em sua concepgdo corrente antropoldgica a técnica se torna instrumentum, um
instrumento, um meio de trabalho. Dessa forma, explica Heidegger (1995, p. 18): “ A técnica
passa por qualquer coisa que o homem manipula, da qual ele se serve na perspectiva de uma
utilidade.” Nessa representacdo instrumental- antropolégica, afirma Heidegger que nao ha
diferenca entre um produto realizado com a manufatura e uma tecnologia mais atual, pois
ambos sdo, aqui, resultados de meios técnicos de producao com intuito de obter determinado
fim utilitario. Portanto, ndo se muda, assim, seu carater instrumental, mesmo ndo sendo
suficiente para estabelecer o que é mais proprio dessa técnica, o que é essencial.

Podemos, no entanto, por esse carater antropologico-instrumental como elemento
dessa técnica, pois é, ainda, uma concepgao exata. Dessa forma, esclarece o filosofo que

(HEIDEGGER, 1995, p. 19-20):

Ora, a representacdo antropoldgico-instrumental ndo é dominante apenas porque se
impGe imediatamente e de maneira palpavel, mas porque é exata no seu contexto.
Esta exatiddo é ainda reforcada e consolidada porque a representacdo antropolégica
ndo determina somente a interpretacdo da técnica, mas porque se impoe e passa para
o primeiro plano em todos os dominios como aquele modo de pensamento que faz
lei.

Nao temos, portanto, como contrapor a exatidao e clareza da concep¢do antropologica-
instrumental da técnica moderna, mas isso que é exato, aqui, ainda ndo é o que procuramos
como o verdadeiro sobre essa técnica, o que lhe é mais proprio. Para Heidegger, devemos nos
demorar sobre o respectivo termo técnica. Sobre ela, seu nomear deriva do termo grego
technikon sendo o que faz parte do dominio da techné que desde o primordio da palavra tem
sua equivaléncia com a palavra episteme como compreender determinada coisa, se ater sobre
ela. Logo, para Heidegger, em sentido grego (1995, p.21): “ Techné quer dizer: conhecer-se
em qualquer coisa, mais precisamente no fato de produzir qualquer coisa”. Pro-dugdo, aqui,
como desvelar que leva algo a seu aparecimento, desse modo, techné como forma de
compreender é, também, um saber. Conforme afirma o filésofo (HEIDEGGER, 1995, p. 21):
“O fundamento do conhecer repousa, na experiéncia grega, sobre o fato de abrir, de tornar
manifesto o que é dado no presente”. Esse termo, entretanto, ndo é uma producdo em sentido
moderno de fabricacdo. Techné é, no entanto, uma forma de saber, é uma técnica, conduzir

algo ao manifesto.



87

O acontecer da técnica moderna se da dentro da histéria do Ocidente, mais
propriamente, na Europa. As ciéncias modernas correspondem a ela em seu desenvolvimento.
Assim, para Heidegger, o que ird guiar tanto a ciéncia moderna e a técnica é o carater de
dominacdo planetaria “ilimitada” e irresistivel da ultima que, logo, seriam unidas por uma
mesma origem. Entretanto, quando pensamos no viés da légica da interpretacdo
antropologica-instrumental, a técnica se torna uma forma de aplicagdo pratica das ciéncias
modernas, ela se torna uma “ciéncia aplicada da natureza”. Nao se pode negar, no entanto,
uma inter-relacdo entre a técnica moderna e as ciéncias da natureza. Sobre essa relacdo afirma

Heidegger que (1995, p. 23):

Nomeadamente, a fisica nuclear encontra-se encurralada numa situagdo que a obriga
a verificacdes desconcertantes: a saber, que a aparelhagem técnica utilizada pelo
observador numa experimentacdo co-determina aquilo que de cada vez é ou ndo
acessivel a partir do 4tomo, quer dizer, das suas manifestacdoes. E ndo significa
menos do que isto: a técnica é co-determinante do conhecer.

Isso se da, pois a propria técnica possui um elemento de conhecimento. Mesmo
considerando uma relacdo entre a técnica moderna e as ciéncias modernas devemos,
entretanto, buscar sua origem comum. Para Heidegger (1995, p. 24): “ Nao pode existir
reciprocidade entre a ciéncia da natureza e a técnica se as duas ndo sdo paralelamente
estruturadas, se a ciéncia ndo é somente o fundamento da técnica, nem a técnica apenas a
aplicacdo da ciéncia”. Devemos, também, considerar qual o elemento novo que configura essa
modalidade de ciéncia enquanto “ciéncia moderna”. E nessa configuracio que afirma ter a
ciéncia um projeto estrutural matematico, onde a natureza é previamente projetada enquanto
objetidade para que possa ser calculada com base no que é posto a priori pelo pensamento
moderno do subjectum.

Dessa forma, afirma Heidegger que é definido um tipo de realidade da natureza pela
ciéncia que pode ser exprimido, assim, por uma afirmacao do fisico Max Planck (1995, p. 25):
o real é o que pode ser medido, o que pode ser, entdo, calculavel é o que vale como sendo
real. O que ir4, portanto, determinar a ciéncia moderna enquanto tal é a investigacdo do real.
Conforme explica Heidegger (1995, p. 25): “ [...] por relacdo aquilo que é cada vez
estabelecido com certeza como objeto determinado de uma tal investigacdo face a natureza”.
Assim, previamente se estabelece seu primado, o que é posto como lei antecede a
investigacdo que vai de encontro a natureza. Logo, clarifica que a ciéncia moderna

estabelecida através do projeto matematico encaminha a natureza enquanto um objetividade



88

calculavel. Desse modo, a natureza é questionada pelo método experimental cientifico e,
assim, provocada a dar respostas, ela é “obrigada a falar” (zur Rede gestellt).

A natureza é provocada e intimada a depor (herausforderndes Stellen), isso se
configura como principio da técnica moderna. A natureza, aqui, tida em objetidade é apenas
reserva de matéria-prima. Assim, explica o pensador (HEIDEGGER, 1995, p. 26): “ Esta
intimacao que domina do principio ao fim a técnica moderna desdobra-se em diversas fases e
formas ligadas entre si”. O que é retirado dela enquanto fonte de energia é interceptado,
transformado, armazenado e, por conseguinte, distribuido. Esse processo deve, portanto, ser
controlado e assegurado.

Por conseguinte, a relacdo entre técnica e ciéncia, afirma Heidegger, deveria ser
deixada de lado, pois é o fundamento da técnica moderna, enquanto intimacdo provocadora
em direcdo a natureza, que seria, entdo, base da propria ciéncia moderna propiciando seu
surgimento. Assim, afirma Heidegger que (1995, p. 26): “ [...] ndo seria a ciéncia da natureza
a base da técnica, mas a técnica moderna seria a estrutura fundamental de sustentacdo da
ciéncia moderna da natureza. Ainda que esta transposicao se aproxime da verdade, nao é seu
coracao”.

Portanto, para o fil6sofo, no que se trata da relacao da técnica e das ciéncias modernas,
a origem de ambas se apoia na esséncia da técnica moderna como interpelacdo provocadora,
ge-stell. Conforme explica Heidegger (1995, p. 27): “ E manifestamente uma atividade do
homem como representacdo e producdo relativamente a natureza”. Logo, acrescenta que a
caracteristica fundamental da técnica é seu “carater irresistivel de dominio ilimitado”. Um
dominio que foge ao controle do homem, ele nao pode, portanto, ser seu senhor. Assim,

afirma o autor (HEIDEGGER, 1995, p. 28):

O siléncio traduz muito mais o fato de que face a reinvindicacdo do poder pela
técnica o homem se vé reduzido a perplexidade e a impoténcia, quer dizer, a
necessidade de se conformar, pura e simplesmente — explicita ou implicitamente - ,
ao carater irresistivel da dominagdo tecnolégica. Quando se aceita, antes de mais,
nesta submissdo ao inevitavel, a concepgdo corrente da técnica, adere-se entdo nos
fatos ao triunfo de um processo que se reduz a preparar continuamente os meios,
sem nunca se preocupar com uma determinacdo dos fins.

A esséncia da técnica, logo, ndao pode ser explicada por meras configuracdes de
causas-consequéncias, mas ela interpela a natureza e a diminui como simples fornecedora de
energia e matéria-prima. Dessa forma, num mundo tecnicamente dominado podemos

acrescentar, conforme afirma Heidegger que (1995, p. 29):



89

O que a técnica moderna tem de essencial ndo é uma fabricacdo puramente humana.
O homem atual é ele préprio provocado pela exigéncia de provocar a natureza para a
mobilizacdo. O préprio homem é intimado, é submetido a exigéncia de corresponder
a esta exigéncia.

A esséncia da técnica moderna como com-posicao vai além de qualquer determinagdo
do homem nao é nenhuma atividade cultural sua. Assim, podemos langar um caminho através
do que seria mais proprio da esséncia da técnica moderna como forca oculta que rege todos os

dominios da vida humana.

5.3 A linguagem na era técnica

O homem, diferente dos animais, é tido como racional, pois possui o dom da fala. Na
modernidade permanece, entdo, a doutrina que o homem é homem por possuir a linguagem.
Conforme explica Heidegger (1995, p. 30): “ E enquanto ser falante que o homem é homem.”
Porém, qual o significado de linguagem para a modernidade?

A linguagem, aqui, é tida em sua concepcdo corrente como (HEIDEGGER, 1995, p.
31): (i) uma capacidade exclusiva do homem; (ii) como resultado de um processo fisiol6gico;
(iii) como expressdo da alma conduzida pelo pensamento; (iv) como representacdo (e
apresentacdo) do real. A lingua se torna, entdo, uma forma intermediaria entre o homem,
enquanto sujeito, e o mundo, os objetos. Em sentido técnico moderno a linguagem se torna
um instrumento de troca de informac0es, apenas com propdsito de comunicagdo ou como uma
expressao de uma alma interna para um exterior pela fala. Afirma, assim, Heidegger (1995, p.
33): “Ora é precisamente esta concepgao corrente da lingua que se vé ndao somente avivada
pelo fato da dominagdo da técnica moderna, mas reforcada e levada exclusivamente ao
extremo. Ela reduz-se a proposicao: a lingua é informacao”.

A concepcao técnica de lingua é, portanto, puramente instrumental comunicativa. Para
Heidegger, como em sua concepc¢ao comum a técnica também é um instrumento, um meio
para algo, dessa forma, apreende tudo sob a otica da instrumentalidade. No entanto, aclara
sobre a necessidade de analisar a relacdo da técnica moderna com a linguagem mais
propriamente e de que forma essa técnica impde seu dominio sobre a lingua tornando-a
informacdo. Para o fildsofo, ha no ambito da linguagem algo que nos oferece uma passagem
para uma linguagem mais propria, nao meramente técnica como informacao.

Em seu sentido essencial falar é dizer, ndo necessariamente através de palavras. Sobre
essa questdo acrescenta Heidegger (1995, p. 34): “ Mas falar é essencialmente dizer. Quem

quer que seja pode falar sem cessar e a sua palavra ndo dizer nada. Um siléncio, pelo



90

contrario, pode dizer muita coisa”. Dizer, aqui, remetido a palavra Sagan, é mostrar. Mostrar é
um fazer entender algo, fazer algo aparecer. Vai além de uma concepcao técnica cujo falar é
uma forma de comunicacdo de um interior para um exterior.

Dizer é trazer o ausente para a aparéncia. Nesse dizer o homem pode apenas mostrar o
que previamente ja se dirigiu a ele. Entretanto, acrescenta Heidegger (1995, p. 35): “ Mas o
dizer como mostrar pode igualmente ser concebido e efetuado de tal maneira que mostrar
significa somente: dar sinais”. Sinais sao como acenos de algo que por si s6 ndo se mostra,
mas os envia ao homem que os recebe e os torna manifestos, os mostra em seu dizer préprio.
Afirma, entdo, Heidegger que (1995, p. 35): “ Nao sdo produzidos e impostos como sinais
sendo para que aquilo que devem significar a vez seja antecipadamente admitido, seja dito.”

As maquinas técnicas sdo formas de producdo de sinais a partir de correntes e fluxos
de informacgoOes continuas. Assim, para Heidegger (1995, p. 36): “ O unico carater da lingua
que permanece na informacao é a forma abstrata da escrita, que é transcrita nas formulas de
uma algebra logica”. L.ogo, cada sinal deve ser univoco, pois, assim, determina uma cadeia
precisa e rapida de informacdes. Dessa forma, o aspecto técnico da lingua como mera
comunicacgao de informacdes e producdo de sinais é o que dara margem ao desenvolvimento
das grandes tecnologias de informacdo e dos computadores. Elucida Heidegger (1995, p. 36):
“[...] sdo as possibilidades técnicas da maquina que prescrevem como €é que a lingua pode e
deve ainda ser lingua”. Logo, a lingua, aqui, é determinada pelas “possibilidades técnicas de
producdo de sinais” com o maior fluxo e rapidez possiveis. Para o filésofo (HEIDEGGER,
1995, p. 36): “E sobre os principios tecno-calculadores desta transformacdo da lingua- como
dizer em lingua como mensagem e como simples producdo de sinais- que repousam a
construcdo e a eficacia dos computadores gigantes”.

Desse modo, explica Heidegger que (1995, p. 37): “ A natureza dos programas que
podem servir de entradas para o computador, entradas com as quais podemos, como se diz,
alimenta-lo, regula-se sobre o tipo de funcionamento da maquina”. A linguagem, aqui, é
determinada pela técnica. L.ogo, com sua dominacao planetaria a lingua é encaminhada como
uma forma de controle, onde deve corresponder ao maior fluxo de informacdes. Essa lingua
técnica se transforma, assim, num modelo violento de agressao contra o que é mais proprio da
linguagem, o mostrar como trazer a aparéncia o ausente. Assim, afirma o fildsofo
(HEIDEGGER, 1995, p. 37): “ E porque se desenvolve em sistemas de mensagens e de
sinalizacdes formais que a lingua técnica é a agressao mais violenta e mais perigosa contra o
carater proprio da lingua, o dizer como mostrar e fazer aparecer o presente e o ausente, a

realidade no sentido mais lato”.



91

O perigo representado pela lingua técnica sobre o que é mais proprio da linguagem
também reflete a um perigo ao que é mais proprio para o homem. Para o pensador
(HEIDEGGER, 1995, p. 38): “ [...] a agressao da lingua técnica sobre o carater proprio da
lingua é a0 mesmo tempo uma ameacga contra a esséncia mais propria do homem”. Assim,
com a dominacdo planetdria da técnica moderna que determina todos os ambitos temos a
concepcao de lingua como troca de informagdes. Portanto, com a reprodutibilidade técnica a
linguagem é reduzida a producao e envio de sinais. Com isso, a prépria comunicacao nao é
mais capacidade exclusiva do homem, mas também das maquinas, ja que a linguagem foi
reduzida a um sistema de sinais.

Para Heidegger, entdo, a linguagem propria se mantém, no entanto, conservada.
Assim, exige do homem que a partir dai diga novamente sobre o mundo e que, dessa forma,
se chegue ao que ainda ndo foi percebido. E tarefa dessa linguagem, afastada da dominacéo
técnica, dizer o ainda ndo dito. Afirma o autor (HEIDEGGER, 1995, p. 40-42): “ Ora eis aqui
a missao dos poetas. [...] na medida em que é ela que sempre nos conduz de um s6 golpe a
proximidade do inefavel e do inexprimivel”. Revela-se, entdo, uma dimensao de salvacdao em

relacdo ao controle da dominacao técnica.



92

6 O habitar auténtico

Nesse capitulo se pretende tracar a meditacdo heideggeriana referente ao papel do
poético na habitacdo humana como uma saida para uma nova possibilidade de pensamento
ndo representativo. Devemos questionar, aqui, o que significa habitar. Em Construir, habitar,
pensar (Bauen, Wohnen, Denken) (2012), Heidegger propde uma tentativa de pensar o que é o
habitar proprio do homem. O construir proprio de sua morada ndo sera remetido, aqui, a
qualquer obra de engenharia, mas ao que é conduzido a sua existéncia. .ogo, tracamos um
caminho sobre o que é essencialmente esse habitar auténtico e a sua relacdo com o construir.

Ja em “... poeticamente o homem habita...” (2012), Heidegger nos leva a poesia de
Holderlin. Trataremos a partir de seu poema o habitar mais préprio do homem. Assolado no
mundo cotidiano ele se vé ocupado em suas criagOes, pela inddstria de lazer e por suas
ocupacdes da cotidianidade. Busca-se, entdo, pensar a relacio do homem pautada no
esquecimento no mundo técnico e uma possibilidade de um pensar outramente, através do

pensar poético, de um pensamento meditativo.

6.1 O papel do poético no habitar dos mortais

Para Heidegger em Construir, habitar, pensar (2012) nem todas as construgdes tem
como intuito o habitar, mas para habitar s6 é possivel a partir do que se constroi e esse
construir possui o proprio habitar como proposito. Assim, expde Heidegger que estadios e
usinas elétricas sdao construgoes, mas nao sao habitagcdes, nao sdo moradas, entretanto, fazem
parte do lugar da habitacdo humana. Conforme analisa Heidegger (2012, p. 125): “ Essas
varias construcdes estdo, porém, no ambito de nosso habitar, um ambito que ultrapassa essas
construcdes sem limitar-se a uma habitacdao.” Assim, é que o homem faz sua morada, ele,
entdo, pode habitar. L.ogo, mesmo na usina hidrelétrica, Heidegger afirma que o engenheiro
em seu fazer ali habita, mesmo ndo sendo uma habitacdo. Portanto, sdo as construgdes que
oferecem, desse modo, um abrigo ao homem. Colocamos, entdo, numa relacdo ambigua
apreendida por Heidegger, o homem ali habita e ndo habita, se seguimos uma concepgao
comum do habitar apenas como residir uma casa ou prédio.

Dessa forma, mesmo que as constru¢does nao possuam como finalidade um residir,
ainda participam do ambito do habitar do homem, elas servem para seu habitar. Logo, o
construir (Bauen) e o habitar (Wohnen) se encontram numa relagao de interdependéncia. Nao
se trata, no entanto, de uma relacio de meio e fim, construir ndo tem como finalidade

meramente uma habitacdo, construir é habitar ja é uma forma de habitacio do homem.



93

Heidegger, entdo, regressando a uma linguagem mais propria, remete a uma antiga palavra do
alto-alemao: buan, designada para construir, mas que também diz sobre um morar, habitar.
Mas esse sentido para construir (Bauen) acaba por ser perdido. Conforme explica Heidegger
(2012, p. 126): “ Um vestigio encontra-se resguardado ainda na palavra ‘Nachbar’, vizinho. O
Nachbar (vizinho) é o ‘Nachgebur’, o ‘Nachgebauer’, aquele que habita a proximidade”.

Essa palavra nos diz, entdo, o pensar do proprio habitar. Em representacao comum, o
habitar remete para o lugar onde depois das ocupacoes, trabalhos, profissdes vamos. Expoe o
filosofo (HEIDEGGER, 2012, p. 127): “Trabalhamos aqui e habitamos ali.” Porém, construir
nos encaminha para um sentido originario do habitar. Assim, afirma Heidegger (2012, p. 127):
“ Quando a palavra Bauen, construir, ainda fala de maneira originaria diz, ao mesmo tempo,
que amplitude alcanga o vigor essencial do habitar”. Essa antiga palavra do alemdo nos fala
ainda como “ buan, bhu, beo” o mesmo para o verbo ser em alemao, como “eu sou” “Ich
bin”, bin nos envia para essa palavra afastada do alemao como construir. Assim, dizer “eu
sou”, “tu és”, por conseguinte, “ich bin”, “du bist” sdo, também, modos de dizer do habitar.
Entdo, continua o pensador (HEIDEGGER, 2012, p. 127): “ Ser homem diz: ser como um
mortal sobre essa terra. Diz: habitar. A antiga palavra bauen (construir) diz que o homem ¢é a
medida que habita™.

Construir, assim, também nos remete ao sentido de cultivar, cuidar do crescimento, do
lavrar a terra. Construir nos encaminha, logo, em portugués, para o sentido de edificar, de
edificagdo. Ambas as definicdes sdo partes do habitar. Explica ainda Heidegger (2012, p.
127): “ No sentido de habitar, ou seja, no sentido de ser e estar sobre a terra, construir
permanece, para a experiéncia cotidiana do homem, aquilo que desde sempre é, como a
linguagem diz de forma tao bela, ‘habitual’”. Se configuram, portanto, como varios modos do
habitar que foram esquecidos.

Escutando, assim, o que a linguagem acena sobre o construir originario, Heidegger
resume trés sentidos sobre ele (HEIDEGGER, 2012, p. 128): (i) Bauen é essencialmente um
habitar; (ii) habitar é o modo como os homens estdo na terra, como eles sdo em sua
temporalidade como mortais e, por fim; (iii) como habitar, construir possui, entdao, dois
sentidos originarios como cultivar e edificar. L.ogo, originariamente todo construir é uma
habitacao. Assim, acrescenta Heidegger (2012, p. 128): “ Construimos e chegamos a construir
a medida que habitamos, ou seja, a medida que somos como aqueles que habitam”.

Logo, reflete que o essencial do habitar é o resguardo, é o demorar dos homens, dos
mortais sobre a terra. Os mortais habitam, entdo, sobre a terra e sob o céu. Para Heidegger

(2012, p. 129): “ Ambos supdem conjuntamente ‘permanecer diante dos deuses’ e isso ‘em



94

pertencendo a comunidade dos homens’. Os quatro: terra e céu, os divinos e os mortais,
pertencem um ao outro numa unidade origindria”. A terra é, no entanto, onde o homem
habita, dela floresce e da todo seu sustento. Conforme explica Heidegger (2012, p. 129): “ A
terra concentra-se vasta nas pedras e nas aguas, irrompe concentrada na flora e na fauna”.
Assim, o céu é onde ha o ciclo lunar e solar, as estagcdes e o clima. L.ogo, continua o fil6sofo
(HEIDEGGER, 2012, p. 129): “ Dizendo céu, ja pensamos os outros trés. Mas isso ainda nao
significa que se tenha pensado a simplicidade dos quatro”.

Assim, os deuses sdo os que trazem acenos aos homens, do que por si permanece em
mistério. Para o autor (HEIDEGGER, 2012, p.130): “ Do dominio sagrado desses manifesta-
se 0 Deus em sua atualidade ou se retrai em sua dissimulagdo. Se dermos nome aos deuses, ja
incluimos os outros trés, mas nao consideramos a simplicidade dos quatro”. Os homens sdao
mortais porque morrem, eles possuem como determinante de sua existéncia sua propria

temporalidade e finitude. Dessa forma, afirma Heidegger (2012, p.130):

Somente o homem morre e, na verdade, somente ele morre continuamente, ao
menos enquanto permanecer sobre a terra, sob o céu, diante dos deuses. Nomeando
0s mortais, jA pensamos os outros trés. Mas isso ainda nado significa que se tenha
pensado a simplicidade dos quatro.

Heidegger nomeia, assim, a relagdo que o homem possui com os deuses, sobre a terra
e sob 0 céu como quadratura (Geviert), pois habitando ai o homem enquanto mortal é dentro
dela. Por conseguinte, o que é essencial do habitar é o cuidado, o resguardo que o homem
possui ao resguardar, assim, a quadratura. Esse resguardar também possui, entdo, quatro
elementos. Os mortais habitam na medida em que sobre a terra a resguardam, a deixam ser em
seu vigorar. No dominio da técnica moderna o habitar atinge o apice de seu esquecimento na
medida que o homem se torna uma espécie de senhor e, assim, a natureza deve se submeter as
suas representacoes. Para Heidegger (2012, p. 130): “ Salvar a terra é mais do que explora-la
ou esgota-la. Salvar a terra ndo é assenhorar-se da terra e nem tampouco submeter-se a terra, o
que constitui um passo quase imediato para a exploracgdo ilimitada”.

Dessa maneira, os mortais ao habitarem sobre a terra também habitam sob o céu ao
acompanhar seus ciclos passarem. E, também, habitando esperam os acenos dos deuses.
Dessa forma, expoe Heidegger (2012, p. 130): “ Esperando, oferecem-lhes o inesperado.
Aguardam o aceno de sua chegada sem deixar de reconhecer os sinais de suas errancias. Nao

fazem de si mesmos deuses e nao cultuam idolos. No infortinio, aguardam a fortuna entdo



95

retraida”. Ao esperar os deuses, entdo, estao na escuta do que vem ao encontro e que se oculta.
Aqui, o homem ndo mais é senhor.

Assim, sendo os mortais capazes de “ morte enquanto morte”, na possibilidade de sua
finitude, podem, entdo, habitar autenticamente. Esse consiste na reunido dos quatro, na
quadratura (Geviert) resguardando-a no habitar sobre a terra salvando-a, sob o céu acolhendo-
o, esperando os acenos dos deuses e conduzir os mortais. Resguardar e salvar sdo, aqui, em
sentido de cuidar e abrigar as coisas no seu viger proprio. Dessa forma, o habitar resguarda a
quadratura na demora dos mortais junto as coisas do mundo; essa demora consiste no que
Heidegger nomeia de simplicidade da quadratura. Assim, continua o autor (HEIDEGGER,
2012, p. 131): “ No habitar, a quadratura se resguarda a medida que leva para as coisas o seu
préoprio vigor de esséncia. As coisas elas mesmas, porém, abrigam a quadratura apenas
quando deixadas como coisas em seu vigor”. Nesse habitar os homens enquanto mortais
resguardam as coisas em seu proprio surgimento. Assim, habitar enquanto uma forma de
cultivar é um construir, a partir de que mantenha a quadratura em sua simplicidade no cuidar
das coisas que vem ao seu encontro.

A coisa é em seu vigor, o que coloca Heidegger como uma reunido integradora da

quadratura. Ao citar o exemplo de uma ponte sobre um rio afirma:

A ponte ndo apenas liga margens previamente existentes. E somente na travessia da
ponte que as margens surgem como margens [...] A ponte coloca numa vizinhanca
reciproca a margem e o terreno. A ponte retine integrando a terra como paisagem em
torno do rio [...] A ponte permite ao rio o seu curso ao mesmo tempo em que
preserva, para os mortais, um caminho para sua trajetéria e caminhada de terra em
terra [...] Sempre e de maneira a cada vez diferente, a ponte conduz os caminhos
hesitantes e apressados dos homens de forma que eles cheguem em outras margens,
de forma que cheguem ao outro lado, como mortais [...] Quer os mortais prestem
atengdo, quer se esquecam, a ponte se eleva sobre o caminho para que eles, os
mortais, sempre a caminho da tltima ponte, tentem ultrapassar o que lhe é habitual e
desafortunado e assim acolherem a bem-aventuranca do divino. Enquanto passagem
transbordante para o divino, a ponte cumpre uma reunido integradora.
(HEIDEGGER, 2012, p. 131-132)

A coisa, assim, retine os quatro. Ela integra a terra, o céu, os mortais e o divino. A
reunido integradora da quadratura é a coisa em sua forma mais propria. L.ogo, a ponte, como
medita Heidegger, é uma coisa ao reunir a quadratura na integracdo dos quatro. Em
contraponto com a determinacdao da metafisica tradicional a coisa foi, entdo, entificada e
representada. De outra forma, a coisa é, aqui, em Heidegger, como a que retne integrando os

quatro. Afirma Heidegger (2012, p. 133): “ A ponte é uma coisa e somente isso”.



96

Espaco e lugar sdo, aqui, entendidos como o que da limites a algo.O que possui espaco
se reune integrando a partir de um lugar, a partir de uma coisa; essas que propiciam
circunstancias e estancias para a quadratura. Desse modo, o relacionamento das coisas, do
lugar e do homem esta na esséncia do que Heidegger nomeia de lugar, das coisas que sao tidas
assim como coisas construidas, construcoes. Acrescenta, entdo, Heidegger (2012, p. 134): “ A
ponte é um lugar. Como essa coisa, a ponte estancia um espago em que se admitem terra e
céu, os divinos e os mortais. O espaco estanciado pela ponte contém varios lugares, alguns
mais proximos e outros mais distantes da ponte”.

A coisa enquanto lugar nao pode, entretanto, ser meramente tida como uma ocupagao
em determinada posicdo no espaco. A relacdo do homem com o espago ndao é como se fosse
externo a ele, mas o habitar ja é junto as coisas na quadratura. Nao se trata, no entanto, do que
é estabelecido na concepcao moderna na diferenciagdo do homem como sujeito e das coisas
como res extensa, como sua extensdo além e estranha a ele. Assim, afirma Heidegger (2012,
p- 136): “ O que fazemos ndo é simplesmente representar, como se costuma ensinar, dentro de
nés coisas distantes de nods, deixando passar em nosso interior e na nossa cabeca
representacdes como sucedaneos das coisas distantes”. L.ogo, ainda continua (HEIDEGGER,

2012, p.136):

A partir desse momento em que pensamos, estamos juntos daquela ponte 14 e ndo
junto a um contetido de representacdo armazenado em nossa consciéncia [...]
Sempre atravessamos espacos de maneira que ja os temos sobre nés ao longo de
toda travessia, uma vez que sempre nos de-moramos junto a lugares préximos e
distantes, junto as coisas.

Deixamos, assim, a coisa vir em seu proprio vigor. Ja percorremos o espaco porque ja
estamos ai, habitamos nesse mundo ndo como sujeitos encapsulados numa consciéncia, como
uma alma (uma substancia primeira) que se encontra fechada dentro de um corpo, mas ja
habitamos ai, ek-sistimos, de-moramos juntos as coisas numa transcendéncia para o aberto.

Porém, explana Heidegger que mesmo encapsulado, os mortais ainda pertencem a
simplicidade da quadratura, pois o homem ja é determinado pela quadratura. Explica, entdo,
Heidegger (2012, p. 137): “ Somente porque essa de-mora determina o ser homem é que as
coisas podem ndo nos tocar e nada nos dizer.” Portanto, a relacio do homem com o espaco é
um habitar; a ponte como uma coisa construida resguarda a integracdo da quadratura entre
terra, céu, mortais e divino. Assim, acrescenta Heidegger (2012, p. 137): “ O lugar deixa ser a
quadratura e o lugar edifica a quadratura”. Construir é, assim, um edificar que gera para a

quadratura estancia e circunstancia. As coisas que sao construidas resguardam a simplicidade



97

dos quatro. Por conseguinte, expoe o autor que (HEIDEGGER, 2012, p. 138) a esséncia desse
habitar consiste no resguardar a quadratura, salvar a terra (enquanto deixar vir a ser em seu
vigor proprio, o nao controle), acolher o céu em seus ciclos, conduzir os mortais e esperar o
divino. Construir é, entdo, um deixar-habitar é, assim, um corresponder a quadratura.

Construir como pro-ducao é conduzir a quadratura para algo, uma coisa, uma
habitacao. Pro-ducdo é deixar aparecer em seu vigor, ela é uma forma de techné grega. Assim,
afirma Heidegger (2012, p. 139): “ A esséncia de construir é deixar-habitar. A plenitude de
esséncia é o edificar lugares mediante a articulacdo de seus espagos. Somente em sendo
capazes de habitar é que podemos construir”.

Elucida, entdo, o filésofo uma casa camponesa na Floresta Negra que elucida o
proprio construir de um habitar auténtico. Nao se trata, no entanto, de uma defesa pela volta
para uma forma de construir mais tradicional/artesanal. No pleno deixar-ser das coisas, torna-
se visivel, assim, o préprio habitar e, logo, o construir. Dessa forma, explica Heidegger (2012,

p- 139):

Pensemos, por um momento, numa casa camponesa tipica da Floresta Negra, que
um habitar camponés ainda sabia construir ha duzentos anos atrds. O que edificou
essa casa foi a insisténcia da capacidade de deixar terra e céu, divinos e mortais
serem, com simplicidade, nas coisas [...] Essa capacidade situou a casa camponesa
na encosta da montanha, protegida contra os ventos e contra o sol do meio-dia, entre
as esteiras dos prados, na proximidade da fonte. [...] Deu espaco aos lugares
sagrados que sdo berco da crianga e a ‘arvore dos mortos’, expressdo usada ali para
designar o caixdo do morto [...] Quem construiu a casa camponesa foi um trabalho
das maos surgido ele mesmo de um habitar que ainda faz uso de suas ferramentas e
instrumentos como coisas.

O habitar é o que define, portanto, a esséncia do existir do homem enquanto mortal.
Por conseguinte, o pensar faz parte, da mesma forma, dessa morada. Assim, afirma o pensador
(HEIDEGGER, 2012, p. 140): “ Construir e pensar sdo, cada um a seu modo, indispensaveis
para o habitar”. Devem, entretanto, manter uma relacdo na pertenca ao habitar.

Portanto, o maior perigo encaminhado pela esséncia da técnica moderna se desvela
como o esquecimento da prépria esséncia do habitar humano. O homem enquanto mortal se
esqueceu, ele ndo se da conta de sua habitacdo. Se fala, entdo, de um desenraizamento do
homem, sendo apenas a partir do pensar que podemos falar propriamente sobre um habitar
proprio dele sobre a Terra. Desenvolve o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p. 141): “
Rigorosamente pensado e bem resguardado, o desenraizamento é o Unico apelo que convoca
os mortais para um habitar [...] Isso eles fazem plenamente construindo a partir do habitar e

pensando em direcao ao habitar.”



98

6.2 O poético como habitacdo

Para Heidegger em “...Poeticamente o homem habita...” (2012) tem-se que a partir de
uma interpretacdo habitual, o homem nao mais se encontra no poético porque ndo mais se
ocupa com a poesia e literatura. A poesia é, aqui, tida como algo que ndo possui utilidade,
como puramente imagética e sentimental de um eu poético. A poesia, entdo, aparece como
parte da literatura; ela é seu objeto. Assim, supoe-se que (HEIDEGGER, 2012, p. 166): “ A
arte do poeta consiste em desconsiderar o real. Em lugar de agir, os poetas sonham. O que eles
fazem é apenas fantasiar”. Por conseguinte, o poeta seria quem esta alienado da sociedade e
da realidade.

As palavras do poeta Holderlin dizem, entretanto, sobre um habitar poético.
Acrescenta, portanto, Heidegger (2012, p. 166): “ E, sobretudo, ndo dizem de forma alguma
que habitar significa possuir uma residéncia. Também ndo dizem que o poético se esgota no
jogo irreal de fantasias poéticas”. Mas é o poético que se relaciona com o habitar humano,
ambos se influenciam mutuamente. Heidegger, entdo, traca um meditar sobre o que consiste
esse poetar e habitar proprios.

Primeiramente, devemos abandonar qualquer concepgdo corriqueira sobre o habitar,
que se pensa comumente como uma forma de residir um domicilio, uma residéncia. O habitar
onde o homem faz sua morada sobre a terra ndo é possuir uma casa como propriedade. Assim,

diz Rilke numa carta (apud HEIDEGGER, 2014, p. 334):

Para os nossos avods, a ‘casa’, o ‘poco’, a torre que conheciam intimamente, até
mesmo a sua propria roupa, o seu manto, eram infinitamente mais, infinitamente
mais familiares. Praticamente, cada coisa era um recipiente, dentro do qual eles
encontravam algo de humano, e onde se acumulava algo de humano. Agora, a
América inunda-nos de coisas vazias e indiferentes, pseudo-coisas, ‘vida a fingir’...
Uma casa, no entender americano, uma magad americana ou a uva de 14, ndo tem
nada em comum com a casa, o fruto, o cacho, nos quais entraram a esperanga e 0s
pensamentos dos nossos antepassados...

Logo, ao falar sobre o habitar Holderlin nos remete a um traco essencial do homem em

[

seu existir e, assim, o poético se relaciona com o habitar. Poeticamente o homem
habita...” nos diz que a poesia permite o habitar proprio do homem. Para Heidegger (2012, p.
167): “ Poesia é deixar-habitar, em sentido préprio.” Dessa forma, habitamos ai a partir de um
construir préprio necessario para a morada. Assim, poesia também é construir. Explica, assim,
o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p. 167): “ Desse modo, vemo-nos agora diante de uma dupla

imposicdo: de um lado, cabe pensar, a partir da esséncia do habitar, o que se designa por



99

existéncia humana; de outro, cabe pensar a esséncia da poesia, no sentido de um deixar-
habitar, como o construir por exceléncia”.

Podemos pensar sobre o habitar auténtico do homem a partir do que nos é revelado
com a linguagem. A linguagem fala, diz Heidegger (2012, p. 167): “ Mas isso, certamente,
apenas e enquanto o homem ja estiver atento a esséncia da linguagem”. Ela est4, aqui, longe
do falatério da impessoalidade, da cotidianidade, onde o que domina é uma forma de
linguagem como transmissdo de comunicacgdo, de signos e, assim, o homem se pde como seu
senhor. A linguagem, porém, é sua soberana. Assim, demonstra Heidegger (2012, p. 167):
Em sentido proprio, a linguagem é que fala. O homem fala apenas e somente a medida que
co-responde a linguagem, a medida que escuta e pertence ao apelo da linguagem”.

E, entretanto, a partir da linguagem que recebemos os sinais do que vem ao encontro.
Assim, afirma o filésofo (HEIDEGGER, 2012, p. 168): “ O co-responder, em que o homem
escuta propriamente o apelo da linguagem, é a saga que fala no elemento da poesia”. O poeta
é, entdo, quem escuta os apelos da linguagem, seus acenos, ele esta preparado para respondé-
los e a acolher o que vem ao encontro, o inesperado. No aberto o poeta é livre.

Repondo o verso da poesia de Holderlin para a sua poesia original temos em parte: “
Cheio de méritos, mas poeticamente o homem habita esta terra”. O verso nos diz que o
homem habita cheio de méritos, mas poeticamente. Assim, por méritos o0 homem constroi, ele
edifica o que nao surge por si proprio. Dessa forma, explica Heidegger (2012, p. 169): «
Construidas e edificadas sdo, nesse sentido, ndo somente as construgdes, mas todos o0s
trabalhos feitos com a mao e instaurados pelo homem”. Mas, os méritos, as construcoes e
criacdes do homem ndo sdo a esséncia do habitar. Conforme ilustra (HEIDEGGER, 2012, p.
169): “ Ao contrario: elas chegam mesmo a vedar para o habitar a sua esséncia [...] ” Ao
construir em modo habitual enquanto uma necessidade habitacional o homem ndo habita
propriamente, apenas o faz quando constréi sob forma mais propria.

Ele habita poeticamente a terra. O poético, aqui, retoma o proprio real e ndao ha
nenhum sentido literario e fantastico alheio a realidade. Holderlin ultrapassa essa concepg¢ao
corriqueira de poesia e instaura um poetar sobre a propria esséncia da poesia, é nela que o
homem pode habitar na terra. Logo, explica Heidegger que (2012, p. 169): “ A poesia nao
sobrevoa e nem se eleva sobre a terra a fim de abandona-la e pairar sobre ela. E a poesia que
traz o homem para a terra, para ela, e assim o traz para um habitar”.

Podemos, entdo, tracar um caminho do pensamento para chegar, assim, ao que é dito
por Holderlin em seu poetar e ao que o poeta quis propriamente dizer com “ Cheio de

méritos, mas poeticamente o homem habita esta terra”. Sobre o habitar poético, Heidegger



100

elucida seu pensamento com os versos 24 a 26 do poema completo de Hélderlin In lieblicher
Bldue... ( No azul sereno floresce...), nos leva, entdao, a um aceno que fala sobre o habitar
poético do homem. No poema é dito (HOLDERLIN apud HEIDEGGER, 2012, p. 171):
“Deve um homem, no esfor¢o mais sincero que é a vida, levantar os olhos e dizer: assim
quero ser também? Sim”. Assim, mesmo ao levantar os olhos para o divino os homens
permanecem na terra. L.ogo, acrescenta o filosofo (HEIDEGGER, 2012, p. 172): “ Esse
levantar os olhos mede o entre céu e terra.” E uma reunido que permite o habitar humano,
como mortal.

O homem nao pode fugir do medir, ela se mede com os celestiais. Nos versos 28 e 29
do poema de Holderlin tem-se: “ o homem mede-se... com o divino.” O divino, como parte da
quadratura (Geviert) com que o homem se mede, dd medida a seu habitar, para a de-mora dos
mortais na terra e sob o céu. A reunido dos quatro consiste na prépria esséncia do homem.
Levantar medida é, entretanto, medir sua integracao da quadratura. Assim, esclarece o autor
(HEIDEGGER, 2012, p. 172-173): “ O levantamento de medida, inerente a esséncia humana,
segundo a dimensdao que corresponde a sua medida, traz o habitar para o seu aspecto
fundamental”.

O levantar medida é o que determina o habitar humano, onde se encontra o poético da
habitacdo. Assim, poetar, enquanto Dichtung como ditar poético é medir. Conforme explica
Heidegger (2012, p. 173): “ Talvez a frase: Ditar poeticamente é medir, deva se pronunciar
com um outro acento: Ditar poeticamente é medir.” Medir, aqui, deve ficar distante de
qualquer representacao comum. Medir é poetar enquanto tomada de medida com o sagrado.

O homem como mortal é capaz de morte enquanto morte, pois apenas ele morre na
medida que habita sobre a terra. Esse habitar na reunido integradora dos quatro: mortais,
divino, céu e terra se ampara no poético. “Poeticamente o homem habita esta terra...”, o
poético, essencialmente, é a tomada de medida. Medir que, assim, fundamenta a esséncia
humana. A medida é, portanto, como o divino acena para o homem.

Ha uma diferenciacao do pensamento que difere da determinagdo dominante padrdo
que calcula a realidade como dis-ponivel e “manipulavel”, esse medir mantém o mistério, a
coisa em seu encobrir é resguardada. Portanto, clarifica Heidegger (2012, p. 174) « E, no
entanto, uma medida mais simples de se manejar, ao menos quando nossas maos nao querem
manipular, mas apenas se deixar guiar por gestos que correspondem a medida que aqui se
deve tomar”. Na reunido integradora da quadratura o que acontece propriamente é uma escuta.

O homem habita, entdo, na unido da quadratura. Enquanto tomada de medida, o poetar

é deixar-vir ao encontro o divino como o que acena. Deus é ainda o desconhecido, ele é o



101

estranho. Para Heidegger, entdo, ele é (2012, p. 176): “ Tudo o que brilha e floresce, soa e
cheira, sobe e chega, passa e cai, lamenta e silencia, murcha e escurece, no céu e, assim, sob o
céu e, também assim, sobre a terra.” O que é desconhecido mantém-se, assim, preservado. O
poetar que encaminha o poeta traz o que vem ao seu encontro, o que se desvela, o que se
deixa ver e que ao mesmo tempo se encobre em seu mistério.

O habitar consiste, portanto, no deixar viger livre das coisas. Assim, elabora Heidegger
(2012, p. 178): “ Ela mesma é a medicdo em sentido proprio e ndo mera contagem com
medidas previamente determinadas no intuito de efetivar projetos”. A poesia, entdo, leva o
homem a seu habitar, a sua esséncia. Portanto, 0 homem apenas habita na quadratura, edifica
e cultiva sobre a terra, pois ja habita poeticamente. Dessa forma, aclara o pensador
(HEIDEGGER, 2012, p. 179): “ Ditar poeticamente e habitar se pertencem mutuamente no
modo em que um exige do outro [...] Um homem sé pode ser cego porque, em sua esséncia,
permanece um ser capaz de visdo”. Na cotidianidade parece, assim, ndo haver nenhum traco

do habitar poético, mas mesmo um habitar sem poesia é habitar, pois sua esséncia ja é poética.



102

7 O poético como o que salva

Por fim, faz-se, aqui, uma meditacao através do pensamento de Martin Heidegger pelo
sentido do poético e a necessidade de um pensar que reflete, principalmente, a partir de suas
obras: Para qué poetas? (2014) e Serenidade (1959). Pensamos, entdo, a proposta
heideggeriana para uma possibilidade de salvagdo, um pensar alternativo, mas estando dentro
da prépria dominacgao técnica que somos lancados.

Portanto, estando imersos no mundo técnico, em tempos indigentes, devemos dar um
“passo tras” (Schritt zuriick) e pensar novamente sobre o Ser. Assim, é dentro do maior
perigo, que é representado pela técnica moderna que domina o homem, que podemos
perguntar sobre sua esséncia mais propria. A viragem como possibilidade de salvacdo é o
pensamento sereno que se faz necessario (Gelassenheit), onde podemos novamente pensar o

sentido do Ser na prépria abertura para o que vem ao Nosso encontro.

7.1 Poesia em tempos indigentes

Na prelecdo Para qué poetas? (2014), temos um maior vislumbre sobre o poetar como
o que deixa vir algo em seu des-velar na escuta propria do poeta. Heidegger parte da elegia de
Holderlin Pdo e Vinho onde questiona “... para qué poetas em tempo indigente?” A questao
nos traga um caminho para ver nao apenas a esséncia do poetar, mas o proprio tempo que
estamos inseridos. O tempo da “noite do mundo” é marcado pela auséncia do divino. Esse,
referido por Holderlin, é o sagrado dos quatro. Nesse tempo indigente ja ndo vigora mais o
divino na reunido integradora da quadratura. Assim, o homem nao mais se mede pelo divino.

Dessa forma, coloca Heidegger (2014, p. 309):

A falta de Deus significa que ja ndo existe um Deus que retine em si, visivel e
univocamente, as pessoas e as coisas e que, com base nessa reunido, articule a
histéria do mundo e a estancia humana nessa histéria. A falta de Deus anuncia,
porém, algo de muito pior.

Nao se trata, entretanto, de nenhum aspecto religioso. A propria divindade foi, aqui,
apagada. A noite do mundo é o tempo indigente que fala Holderlin, ele é crescente e ja ndo
percebe a falta da divindade. Dessa forma, o que impera na era da noite do mundo é o
esquecimento. Afirma, entdo, Heidegger (2014, p. 309): “ Ele tornou-se tdo indigente que ja

nem é capaz de notar que a falta de Deus é uma falta”.



103

O fundamento dessa era é a ideia de uma substancia primeira, o ego cogito. E no
requerimento de um solo firme que é fundamentado. O abismo (Abgrund), entdo, ¢ a falta do
solo firme que rege o real enquanto disponibilidade. Assim, expoe Heidegger (2014, p. 310):
Supondo que se encontra ainda reservada uma viragem para este tempo indigente, ela apenas
podera surgir se o mundo virar radicalmente [...] se ele virar a partir do abismo [...] Mas para
tal, sera necessario que haja quem consiga chegar até o abismo”. O abismo é o sem
fundamento. E a partir dai, para Heidegger, que podemos comecar a pensar um caminho de
ultrapassagem da noite do mundo. Quem recebe o abismo é o poeta, ele o olha e torna-o
visivel na linguagem. Assim, o regresso da divindade acontece apenas a partir dai, da
viragem.

E nessa viragem (Kehren), como um “passo atras” (Schritt zuriick), uma virada as
avessas, que pode o homem ver o que antes estava oculto e esquecido. Ela é um rememorar,
um regresso a seu ambito mais proprio. Assim, acrescenta Heidegger (2014, p. 310): “Os
deuses que ‘outrora existiram’, apenas ‘regressam’ ‘no tempo certo’, nomeadamente, quando
se tiver dado, com os homens, uma viragem no lugar certo do modo certo”. Logo, como
escreve Holderlin em seu hino Mnemésina (apud HEIDEGGER, 2014, p. 310): “ ... de nem
tudo sdo capazes os celestes. Pois sdo antes os mortais que chegam ao abismo, Por isso é
com estes que se dd a viragem. Longo é o tempo, porém, acontece o verdadeiro”. A noite do
mundo, os tempos indigentes sdo duradouros, mas ainda assim a viragem apenas acontece
quando os mortais encontram o que lhe é mais essencial. Eles chegam ao abismo, olham o
abismo e os sinais que envia. Entao, para Heidegger (2014, p. 311): “ Estes constituem, para o
poeta, os vestigios dos deuses foragidos. De acordo com a experiéncia de Holderlin, é
Dionisio, o deus do vinho, que traz este vestigio aos homens sem-Deus envoltos pela
escuriddo da sua noite do mundo”. E, portanto, na quadratura que na reunido entre mortais,
deuses, céu e terra ainda permanece os vestigios dos deuses. Os poetas sdo, assim, 0s mortais
que recebem os acenos dos deuses foragidos, eles nomeiam a auséncia. Afirma, assim, o
filosofo (HEIDEGGER, 2014, p. 312): “ [...] assim apontando aos seus irmaos mortais o
caminho da viragem.”

O sagrado, dessa forma, é o vestigio dos deuses foragidos. O poeta os sente na noite
do mundo, onde falta os deuses, eles cantam, assim, o que se ausenta; dizem o sagrado. A
esséncia do poeta, do poetar é, desse modo, o canto em tempos indigentes. Sobre a esséncia
do poetar afirma, por conseguinte, Heidegger (2014, p. 313): “ Nés temos de aprender a
escutar a falar destes poetas [...]”. O que reina, entdo, é um esquecimento. Nos tempos

indigentes, os mortais ja ndo se véem como mortais. Domina, assim, um esquecimento da



104

pergunta pelo ser e um esquecer do proprio esquecimento. Esse dominio representa o maior
perigo para o homem. Assim, acrescenta Heidegger (2014, p. 315): “[...] os mortais ainda nao
estao em posse da sua esséncia.”

Heidegger nos apresenta Rilke como o poeta indigente dos tempos modernos, da noite
do mundo dominada pela metafisica. Assim, sobre o tempo que impera o esquecimento, onde
tudo é constituido como ja dis-ponivel, dado e calculado, Heidegger afirma (2014, p. 316):
“[...] Ihe falta o ndao-estar-encoberto da esséncia da dor, da morte e do amor.” Esse encobrir é
o0 abismo proprio (Abgrund), o abismo do ser. Mesmo onde reina o perigo também mantém-se
o canto do poetar do poeta que nomeia o ausente, os vestigios dos deuses. Para isso, os poetas
adentram o abismo. Rilke é um deles, ele é um poeta em tempo indigente. Continua, assim,
Heidegger (2014, p. 316): “ A sua maneira poética, Rilke experienciou e suportou o nio-estar-
encoberto do ente saido desta consumacao.”

No pensar poético de Rilke, a natureza é posta enquanto fundamento, é nela que os
homens, os animais e as plantas como entes tém seu fundamento. Natureza é, aqui, o ser do
ente como physis em sentido originario grego. Assim, explica Heidegger (2014, p. 319): “ O
ser essencia-se como a vis primitiva activa Esta é a afeicdo [Mdgen] que inicia, aquela que,
reunindo tudo em si mesma, envia, deste modo, cada ente a si mesmo.” Natureza é, entdo,
fundamento, como physis é o que nasce por si mesmo, o ente em sua totalidade, o ser como
um brotar. Logo, continua (HEIDEGGER, 2014, p. 320): “ Rilke chama a Natureza, na
medida em que ela é o fundamento daquele ente que nos proprios somos, o fundamento
origindrio. Isso aponta para o fato de o homem chegar ao fundamento do ente mais
profundamente do que qualquer outro ente”. Esse fundamento é o arcaico physis, Ser, que da
fundamento aos entes, os homens, animais e plantas. Esse ser, acrescenta, aqui, Heidegger é o
abandono ao risco, Ser € risco.

O risco é lancgar-se no perigo, o0 homem ja se encontra nesse perigo. O lancar-se ao
perigo, abandonado ao risco é jogar-se no aberto. O aberto é, em Rilke, o que é livre, sem
restricoes, um deixar ser no que vigora. Explica, assim, Heidegger (2014, p. 326): “ O aberto
é a grande totalidade de tudo aquilo que ndo esta restringido [...] Deste modo atraidos e
atraindo, sdo absorvidos pelo ilimitado e pelo infinito. Nao se dissolvem no nada nulo mas
redimem-se na totalidade do aberto”.

E na oitava Elegia de Duino que Rilke compara os niveis de consciéncia e de entrega
ao aberto entre o animal e o homem. O animal, assim, esta lancado no risco sem nem se dar
conta, ndo coloca o mundo diante de si. Dessa forma, elucida o poeta (RILKE apud

HEIDEGGER, 2014, p. 328): “ O animal estd no mundo. No6s ficamos diante dele através da



105

viragem e do desenvolvimento caracteristicos da nossa consciéncia. O ‘aberto’ nao se refere,
portanto, ao céu, ao ar ou ao espaco, também eles sdao, para quem observa e julga, ‘objetos’,
logo ‘opaques’ e fechados”.

Heidegger diferencia a relacdo do homem e do animal com o mundo a partir da oitava
Elegia de Duino. O animal se encontraria imerso no aberto do mundo, ele esta em direcdo ao
aberto onde ja se encontra. O homem, por sua vez, se vé sempre no mundo como re-
presentacao da consciéncia. Portanto, o animal se encontra no mundo sem percepcionar sobre
0 mesmo, ele ndo acrescenta significados a ele.

Apesar de simples, a lida dos animais com o mundo ndo é deficiente, mas uma outra
relacdo com o mundo. Eles sdo, assim, imersos na abertura, porém sem se dar conta, ndo
possuem o mundo diante de si como re-presentacdo de sua consciéncia numa separacao
dualista entre o eu e as coisas, 0s objetos. O ser-ai ndo é apenas estar-ai lancado no mundo
com os outros, mitdasein in-der-Welt, mas também é abertura para ser. O aberto, abordado por
Rilke, se encontra na diferenca entre o animal imerso no aberto e o sujeito representador.

Os animais estao no mundo. Para Heidegger o ‘no’ significa (2014, p.329): “ [...]
inseridos obscuramente na rede de feixes da conexdo pura.” Com o dominio da subjetividade,
da consciéncia em sua esséncia moderna como representacao (Vorstellen), o mundo se torna,
entdo, como imagem da consciéncia representadora. O homem se encontra perante dele,
entretanto, nao puramente no aberto como os animais que estdo nele sem o entendimento do
préprio. Assim, afirma o fil6sofo (HEIDEGGER, 2014, p. 329): “ Quanto mais elevada for a
consciéncia, tanto mais excluido do mundo estard o ser consciente”. O homem ndo estd no
aberto, porque nao esta na conexao pura com ele.

O humano, por conseguinte, seria o formador de mundos por ter conhecimento dele
enquanto mundo. Ao mesmo tempo, ele ek-xiste ai fora no aberto no mundo. Para Rilke,
pertence ao aberto o que também estd encoberto, abafado. Assim, acrescenta Heidegger

(2014, p.330):

[...] tem aqui o sentido de velado: aquilo que ndo se desprende da corrente do
prosseguir irrestrito, que ndo ficard perturbado pelo infatigavel relacionamento de
tudo com tudo, pelo qual se precipita a representacdo consciente. Abafado significa,
tal como o som abafado, aquilo que repousa sobre uma profundidade e que tem a

especificidade de ser um suporte.

Ao tratar da poesia de Rilke, Heidegger aborda sobre a relacdo do animal e o humano

no relativo as suas conexdes com o aberto e suas diferentes relagcdes com o risco. Em



106

fragmento do poema de Rilke (apud HEIDEGGER, 2014, p.330): “ ... S6 que nés, mais ainda
que a planta ou o animal, vamos com o risco, queremo-lo...”. O homem é arriscado para um
querer. Ele é, assim, desprotegido, ele mesmo e suas criacOes estdo lancados no risco. O
homem vai ao encontro do risco, ir com ele é o proprio designio do homem. Porém, em
tempos indigentes, o mundo faz parte da representacdo asseguradora do homem como sujeito.

Assim, para Heidegger (2014, p.330-331):

A Natureza é trazida diante do homem através da representacdo [Vor-stellen] do
homem. O homem pée [stellt vor] o mundo diante de si como a objetualidade na sua
totalidade e pde-se a si diante do mundo. [...] O homem cultiva a Natureza quando
ela ndo basta para responder as suas expectativas representativas. O homem elabora
coisas novas quando elas lhe fazem falta. O homem muda as coisas de lugar, quando
elas o incomodam. O homem remove as coisas quando elas se desviam do seu
propésito. O homem expde as coisas, quando as recomenda para compra ou para
utilizacdo.

Tudo é visto, calculado, objetificado e produzido a partir do dominio do homem. O
mundo é, entdo, tornado objeto e a natureza reserva de matéria-prima disponivel. As coisas se
encontram, assim, a disposicdo do sujeito. O homem como senhor pde tudo diante de si em
seu representar num projeto de dominacdo da natureza, nada pode ficar encoberto. Entdo,

acrescenta Heidegger (2014, p.331):

Enfrentando o mundo como objeto oposto, o homem expoe-se a si mesmo, e
levanta-se como aquele que consegue impor propositadamente todo este elaborar.
Trazer algo diante de si, de tal maneira que isto assim apresentado determine, como
algo anteriormente representado, todos os modos da producdo, é uma caracteristica
fundamental da atitude que conhecemos como ‘o querer’ [Wollen].

Ha, aqui, como elucida o filésofo, uma forma especifica de querer como vontade,
como vontade de dominio. No projeto planetario de controle da natureza ha um imperativo de
objetivacdo calculadora. Isso ndo é, entretanto, devido a capacidade racional do homem. A
vontade de dominio é querer impor-se aos objetos e é isso que define a esséncia do homem
moderno. O mundo se torna uma objetidade dominado pelo dominio da vontade de querer do

sujeito que tudo objetiva. Dessa forma, explica Heidegger (2014, p. 332):

O querer aqui referido é o impor-se, cujo propésito jd instaurou o mundo como
totalidade dos objetos elaboraveis. Este querer define a esséncia do homem
moderno, sem que ele conheca a partida o seu alcance, sem que ele possa saber, ja
hoje, a partir de que vontade, enquanto ser do ente, este querer quer.



107

O sujeito moderno se pde como senhor e produtor do mundo em direcao a dominacgao
planetaria. Ele é encaminhado a tudo dis-por enquanto uma objetidade (Bestand). A natureza
é interpelada violentamente a mostrar-se de acordo com o imperativo da razdo, como uma
calculabilidade que ja direciona sua utilidade para determinado uso. O querer determina a
interpelacdo produtora da elaboracdo calculadora do real. L.ogo, afirma Heidegger que (2014,
p-332): “ O querer contém em si a forma do mando, pois o impor-se propositado é um modo
no qual a situatividade [Zustdndliche] do elaborar e a objetividade do mundo se con-tém um
ao outro, numa unidade incondicionada e, por isso, completa”. E, assim, para Heidegger que
na metafisica moderna desvela-se a esséncia da vontade de querer sob forma de um projeto de
dominacao da natureza, de imposicao de controle sobre a totalidade do real.

Essa dominacdo do real revela o caréter essencialmente matematico da representagao
moderna, pois, assim, antecipa um projeto de dominio da natureza e da realidade, como visto
com Descartes, Galileu, Newton, Kant e Hegel. Aqui, a ciéncia ndo é postulada a partir da
experiéncia ou da observacao, como se pde, mas a partir da propria razao do eu, é pela teoria

do real que as coisas devem se adequar. Assim, desvela Heidegger que (2014, p. 333):

Para este querer, tudo se torna, a partida, e em seguida de uma forma irresistivel,
material da elaboracdo que se impde. A terra e a atmosfera tornam-se matéria-prima.
O homem torna-se material humano que é colocado ao servico dos objetivos
propostos. A instalacdo incondicionada do impor-se incondicional da elaboracdo
propositada do mundo vai-se configurando necessariamente nos moldes do mando
humano, num processo que surge da esséncia oculta da técnica.

E, dessa forma, para Heidegger que a esséncia da técnica moderna, enquanto ge-stell,
é “fixada” na modernidade. E nela que a interpelacdo provocadora se destina. E, portanto, na
cientificidade moderna, que tem como fundamento a ge-stell, que a natureza passa a se
comportar matematicamente. Portanto, ilustra Heidegger que a ciéncia da natureza em seu
dominio planetarizante é consequéncia da propria esséncia da técnica moderna. Assim, vale
como sendo correto e ‘verdadeiro’ o que passa pela validacdo das ciéncias, como pde ha uma
espécie de ‘supremacia da representacao técnica’. I.ogo, continua o autor que (HEIDEGGER,

2014, p. 333):

O mesmo é valido para os meios e para as formas que sdo pertinentes para a
organizacdo da opinido publica do mundo e das representagdes quotidianas dos
homens. Nao s6 a vida estd a ser tecnicamente objetivada, na sua criacao e
exploracdo, como também o ataque da Fisica Atdmica aos fendémenos da vida
enquanto tal estd em pleno curso. No fundo, pretende-se que a esséncia da vida se
deve entregar ela mesma a e-laboracdo técnica.



108

Assim, a esséncia da técnica encaminha o homem a trazer tudo para si enquanto
objetividade e disponibilidade. O homem, entdo, posto como sujeito-senhor vai ao encontro
da natureza como juiz, isso é consequéncia da esséncia da técnica moderna como interpelacdo
provocadora (Gestell). Essa esséncia nao é, portanto, determinacao do ego cogito ou do
sujeito racional.

Logo, podemos elaborar a questdo do aberto para Rilke como a natureza que ndo é
objetificada, que surge por si mesma. Em contraponto a natureza oposta ao homem,
objetificada, representada e fixada em sua disponibilidade. Com isso, podemos questionar,
entdo, de que forma se da a superacdo da supremacia da representacdo cientifica e técnica.
Assim, para Heidegger (2014, p. 334): “ As construcdes cegas, sem imagem, da producdo
técnica impedem o acesso ao aberto da conexao pura. As coisas outrora crescidas desvanecem
depressa. Elas deixam de poder mostrar a sua propria identidade através da objetivacdao”.

No dominio técnico planetario, na europeizacdo do mundo com a consumacgao da
metafisica moderna, todo o real é posto numa objetidade disponivel. A natureza é vista como
reserva de energia e matéria-prima usada nas producgdes técnicas. Dessa forma, afirma
Heidegger (2014, p. 336): “ [...] ndo abarca apenas a terra enquanto mercado mundial, como
também faz comércio, como vontade de vontade, na esséncia do ser, assim trazendo todos os
entes ao comércio de um calculo, o qual domina com maior tenacidade quando ndo necessita
da conta”.

Portanto, tudo se encontra ai para 0 homem como representacao, como imposicao de
controle sobre o préprio real. Assim, a técnica moderna encaminha o homem a dis-por tudo
como fonte de energia. L.ogo, acrescenta Heidegger que ndo é a criacdo da bomba atomica,
como posto, que ameaca a vida do homem, mas o maior perigo se trata da ameaga que a
esséncia da técnica conduz para a exploracdo do real, na transformagao das energias da
natureza e o armazenamento com intuito de atingir uma forma de “paraiso” terreno que possui
o homem em seu centro. A esséncia da técnica moderna impede-o do que é mais proprio.
Explica Heidegger (2014, p. 338): “Mas a paz deste carater ‘pacifico’ é simplesmente o
frenesim imperturbado da fdria do impor-se orientado, propositadamente, apenas para e por si
mesmo.”

Assim, o maior perigo para o homem é a prépria esséncia da técnica moderna.
Acredita-se, portanto, que dentro da l6gica produtora calculadora o homem estaria, dessa
forma, longe de qualquer perigo e ameaca. Todavia, afirma Heidegger o contrario, é ai, no
centro do turbilhdo da vigéncia da técnica moderna, que o homem se encontra a mercé do

maior perigo para sua esséncia. Assim impera, como afirma Rilke, uma despedida contra o



109

aberto. A decorréncia do maior perigo para o homem é o esquecimento do Ser. Reina, aqui,
uma vontade de dominio e controle que acredita tudo poder controlar e, assim, determina o
esquecimento da prépria questdo pela esséncia da técnica moderna e, primordialmente, o

esquecimento da pergunta pelo Ser (Seinsfrage).

Ao mesmo tempo que o homem constréi o mundo, tecnicamente, como objeto, ele
tapa, voluntaria e completamente, o caminho para o aberto, o qual ja se encontrava,
alids, impedido. O homem que se impde é o funciondrio da técnica,
independentemente de cada um pessoalmente o saber ou ndo, o querer ou nao. Ele
ndo apenas fica fora e diante do aberto, como também se afasta expressamente da
‘conexado pura’ através da objetivacdo do mundo. O homem separa-se da conexao
pura. O homem da idade da técnica esta, nesta despedida, contra o aberto. Esta
despedida ndo é uma despedida de... mas uma despedida contra... (HEIDEGGER,
2014, p. 337-338)

A esséncia da técnica obstrui qualquer experiéncia com o aberto, ela impera na noite
do mundo, no tempo indigente que o homem se encontra. Os vestigios da divindade
permanecem encobertos. E apenas o poeta em tempos indigentes que, como pde Heidegger, é
capaz de ver o perigo da noite que ameaga o homem em sua esséncia e, assim, o escuta. Dessa
forma, clarifica o filésofo (HEIDEGGER, 2014, p. 340): “ Este perigo é o Perigo. Ele
encobre-se no abismo para todos os entes. Para ver o perigo e para mostrar tém de existir
aqueles mortais que chegam primeiro ao abismo.” Esse perigo é a esséncia da técnica
moderna. Heidegger trata, aqui, de uma salvagdo, como estando no interior da técnica e
mesmo assim chegar a sua esséncia. Dessa forma, Heidegger retoma a poesia de Holderlin
(apud HEIDEGGER, 2014, p. 340): “ Porém, onde estd o perigo, cresce também a salvagdo”.

A salvacao se da, portanto, no seio da técnica, onde se da a viragem. Assim, o poeta ou
os pensadores poetas sdo aqueles entre os homens que mais se arriscam por alcancarem o
abismo. Logo, auscultam o perigo da com-posicao que tudo vé e concebe na objetivacdo
como forma de destinacao que envia o homem a dis-por de forma univoca as coisas. A
salvacdo é saber o sentido de sua esséncia. Assim, explica o autor (HEIDEGGER, 2014, p.
341): “ Quem arrisca mais do que o fundamento, atreve-se a chegar aonde se carece de
qualquer fundamento, ao abismo”.

No querer propositado da metafisica moderna, todo real é um elaborar a partir do
projeto matematico. O homem participa do projeto por ser quem dis-pde o real como
objetidade, ele participa da despedida contra o aberto. Dessa forma, ele mesmo esta no maior
perigo, na maior desprotecdo localizado no centro da esséncia da técnica. Assim, quem mais

arrisca possui uma forma de querer diferente, além do querer da com-posi¢ao. A partir de



110

Rilke, Heidegger afirma que estar seguro é estar dentro do aberto, estar no aberto é receber o
que vem ao encontro do homem na abertura, o que brota dentro do aberto. Esse receber nada
d4, ndo produz nada de util, apenas “recebe e da o recebido”. Dessa forma, o homem é um
entre, ele, assim, transpassa o que se desvela a partir da linguagem. Heidegger, entdo, afirma
que (2014, p. 343): “ O arriscar que mais arrisca consuma, mas nao elabora. Apenas um
arriscar capaz de arriscar mais, na medida em que é volitivo, é capaz de consumar, ao
receber.”

Salvar ndo é, entretanto, um caminho que possa eliminar o perigo do ataque da
esséncia da técnica, onde a esséncia propria do homem é obstruida. Em seu centro, o homem
pensa que esta em seu ambito de protecdo, mas se encontra, pelo contrario, no maior perigo a
sua esséncia, ele estd desamparado. Apenas fora se encontra um estar seguro proprio para o
homem, no aberto, para dentro do aberto e virado para ele. Fora, portanto, da garantia de
protecdo da interpelacdo provocadora que pde o desamparo enquanto ameaga ao homem e,
logo, busca uma forma de amparo, de abrigo no seio da técnica moderna, onde é encaminhado
como o sujeito-senhor. Mas € justamente assim que se encontra mais desamparado e no cerne
do perigo. Ao homem nao é permitido ser, se afasta do aberto. Ele é, assim, envolto numa
l6gica de dominacdo e exploragdo uniformemente determinada pela técnica e legitimada pelas
ciéncias modernas. Assim, explica o pensador (HEIDEGGER, 2014, p. 345): “ O ter visto vé
que o desamparo, enquanto tal, ameaca a nossa esséncia com a perda da nossa pertenca ao
aberto.”

Virar para o aberto é aceitar seu desamparo. L.ogo, é também no aberto que ha um
outro lado ainda encoberto que faz parte dele, em sua integracdo, no que é desencoberto e
encoberto. Acrescenta Heidegger que o traco fundamental do ser, por conseguinte, é o que
vige sem estar encoberto, é o movimento de desencobrir, Ser é verbo. Ele é, entdo, o presente
do que se desencobre. Porém ai também vigora o que estd encoberto, velado, que ndo esta
presente. Para Heidegger, entdo, ndo se trata, entretanto, de representar o que se desvela
enquanto objeto. O que se desvela nao se encaixa na realidade da representacdo calculadora, o
que se faz presente é um brotar, é um nascer proprio.

Explica, entdo, Heidegger sobre um trecho que escreve Rilke numa carta em 1923
sobre a relacdo com o Ser (apud HEIDEGGER, 2014, p. 347): “[...] como a lua, a vida tem
também, decerto, um lado que nos esta permanentemente escondido, e que ndo é o seu oposto,
mas sim o seu complemento para a perfeicdo, para o acabamento, para a esfera verdadeira, sa
e salva [heil], plena do ser.” O que se encontra, portanto, em Rilke é uma unidade do ente em

sua totalidade como abertura que é o Ser. O aberto é, entdo, uma juncdo de forcas, como



111

physis, o Ser é um jogo de tensdo entre velar e brotar no que surge por si mesmo. L.ogo,
afirma Heidegger (2014, p. 348): “ A morte e o reino dos mortos pertencem, como O outro
lado, a totalidade do ente. Este dominio é ‘a outra conexdo’, isto é, o outro lado da conexdo
completa do aberto”. Porém, na determinacao técnica objetiva e dominante da realidade,
apenas se considera a representacao dos objetos. No virar para o aberto dizemos sim ao
desamparo. Afirma Heidegger (2014, p. 348): “ A viragem para o aberto significa prescindir
de ler negativamente aquilo que é. Mas o que sera mais ente ou- na terminologia moderna-
mais certo do que a morte?” A morte sem negativacdo, na virada para o aberto, é parte
integradora de nascimento.

Assim, na dominacdo da técnica moderna o homem é o sujeito que representa todo
real enquanto objeto. Logo, “tocado” pelo aberto ele é capaz de integrar sua esséncia até entao
esquecida, ela emerge. O que nos “toca” é a morte. Conforme expde o autor (HEIDEGGER,
2014, p. 349): “E ela que toca os mortais na sua esséncia, conduzindo-os desse modo ao
caminho para o outro lado da vida, e, assim, a totalidade da conexdo pura”. E a morte que leva
os mortais a conexao com o aberto, fora de protecdo, fora do representar calculador.
Acrescenta Heidegger (2014, p. 350): “ A elaboracao calculista da técnica é um ‘fazer sem
imagem’. A imposicao propositada, nos seus projetos, obstrui a imagem intuitiva, colocando a
sua frente a proposta de uma formacao [Gebilde] apenas calculada”. Perde-se, assim, o carater
intuivo das coisas, tudo é um calculo objetivado da consciéncia pensante e calculadora, o real
se torna sua representacdo, sua imagem. A despedida contra o aberto do mundo técnico é o

desamparo, o maior perigo para a esséncia do homem. Continua Heidegger (2014, p. 351):

Contudo, na medida em que a inversdo do desamparo para o aberto tem, a partida, a
ver com a esséncia do desamparo, assim a inversdo do desamparo é uma inversdao da
consciéncia, mais precisamente, dentro da esfera da consciéncia. A esfera do
invisivel e do interior determina a esséncia do desamparo, mas também o modo da
viragem deste para o circulo mais vasto.

Aberto é Ser, existéncia, apartada da representacaio moderna calculadora da
consciéncia, do desamparo que se instala no interior da esséncia da técnica moderna. Na
inversdo para o aberto, ele é aproximado, é um recordar. Assim, retoma Heidegger (2014, p.

353):

Enquanto o homem se absorve na imposicdo propositada, ndo s6 ele proprio esta
desamparado, como também o estdo as coisas, na medida em que elas se tornaram
objetos. Embora nisto esteja subjacente uma transformacao das coisas para o interior
e para o invisivel, esta transformacao substitui o carater precario das coisas através



112

das formacOes imaginadas dos objetos calculados. Estes sdo elaborados para serem
consumidos.

As coisas objetivadas como produtos devem ser, assim, rapidamente substituidas para
completar o vazio do mercado. As coisas ndo mais sdo, aqui, vistas em sua “mera
objetualidade”, mas elas mesmas. Salvacdo, entdo, é a viragem para o aberto do desamparo.
Portanto, esse marco da viragem requer um superar da disposi¢do objetivada para que as
coisas ndo mais sejam vistas como simples produtos coisificados. E, assim, um recordar que
se vira para o aberto, onde reina a liberdade do poder ser das coisas, do proprio homem em
sua esséncia. Assim, explica Heidegger (2014, p. 355): “ Nesta interioridade somos livres,
para la da relacao com os objetos colocados a nossa volta, os quais apenas aparentemente nos
protegem”. No aberto o homem encontra um porto seguro longe da protecao do dispor
provocador do mundo técnico.

Assim, recordar é o inverso da despedida contra o aberto, é o regresso em direcdao a
ele. Portanto, indaga o filosofo (HEIDEGGER, 2014, p. 356): “ Quem dos mortais sera capaz
de recordar, provocando esta inversao?”. O poeta é que arrisca mais, por um sopro a mais. O
ser é, assim, demarcado através da linguagem. Linguagem, aqui, ndo é signo, mas é a casa do
ser, onde ele aparece e se instala. E por isso que os poetas arriscam por um pouco mais, eles

arriscam na linguagem. Assim, acrescenta Heidegger (2014, p. 356-357):

Todo e qualquer ente, os objetos da consciéncia, as coisas do coragdo, os homens
que arriscam mais e que se imp&e mais, todos os seres se encontram, consoante a
sua natureza, como entes, no recinto da linguagem [...] Na medida, porém, em que a
criacdo de um estar seguro provém dos que arriscam mais, deverdo estes expor-se ao
risco da linguagem. Os que arriscam mais arriscam o dizer.

O desamparo fundamentado na representacao calculadora da modernidade técnica
esta, também, presente na linguagem, nos axiomas e leis do dominio da razdo do sujeito.
Assim, o desamparo estabelecido na dominacao da razao, da ratio, determina a objetidade da
realidade. L.ogo, no regresso em direcdo ao aberto, no recordar, é criada uma seguranca
estando fora da protecao, estando no ambito préprio do Dasein. Afirma o fil6sofo
(HEIDEGGER, 2014, p. 357): “ Este albergar diz respeito ao homem como o tal ser que tem a
linguagem”. No espaco da representacdo objetiva a linguagem se torna, entretanto, um
instrumento. Portanto, o homem € o ser que ja esta sempre no risco. Afirma Heidegger (2014,

p- 360):



113

Contra a sua propria intencdo, a despedida exerce na objetivacdo do mundo o
inconstante. Arriscado desta forma para o desamparo, 0 homem movimenta-se no
ambiente dos negécios e das ‘trocas’. O homem que se impoe vive das apostas do
seu querer. Vive essencialmente arriscando o seu ser, no ambito de vibracao do
dinheiro e do valer dos valores. Sendo constantemente este cambista e mediador, o
homem é ‘o comerciante’. Pesa e pondera sem parar, embora ndao conheca o
verdadeiro peso das coisas.

Sua esséncia propria é negada no representar calculador, mas mesmo estando no
desamparo completo, imerso nesse impor, o0 homem cria um espago seguro e ainda assim fora
de protecdo na virada para o aberto, ali onde brota o Ser em sua morada, a linguagem. Isso
acontece, entdo, na inversdo da despedida contra o aberto, como re-cordar que, assim,
reconduz ao espaco interior do mundo. Os que o dizem sdo 0os que mais arriscam, arriscam
por um sopro a mais, entram na casa da linguagem. O dizer se afasta de qualquer pretensao de
dominacao do real. Logo, dizer o que é preciso ser dito do ente em sua totalidade é um cantar
e cantar é existéncia, é existir (Dasein); Ser é o brotar da physis, nascimento. Esse dito,
porém, nada quer, ndo tem vontade de querer. O dizer dos que mais arriscam é um dizer do
aberto. O poeta recorda o ser pela linguagem, ele pde a virada para o aberto. Acrescenta o
pensador (HEIDEGGER, 2014, p. 363): “ Cantar o canto significa: estar-presente no que esta-
presente ele mesmo, significa: ai-ser [Dasein].”

O arriscar mais é a prépria linguagem, é sua esséncia enquanto escuta dos poetas.
Conforme elucida Heidegger (2014, p. 364): “ Pois este sopro, pelo qual eles arriscam mais,
ndo é apenas o dizer em geral, mas antes um outro sopro, um outro dizer que nao o habitual
dizer humano.” Linguagem, aqui, ndo é signo, nem expressao, nem meio de comunicacao, ela
é ausculta que deixa vir a coisa em sua liberdade. Ausculta é pertencer ao aberto. Continua

Heidegger (2014, p. 364):

O cantar é levado pela corrente do vento vindo do centro inaudito da natureza plena
[...] Os que arriscam mais sdo mais querentes na medida em que querem de um
modo que se diferencia da imposicao propositada da objetivacdo do mundo. O seu
querer ndo quer nada disso.

E no dizer do poeta que retorna o sagrado, eles caminham ao seu lado e sdo os que
mais arriscam dizer sobre o desamparo do homem. O poetar é medir a quadratura do homem
sobre a terra, sob o céu, esperando os deuses, enquanto mortais. Ele diz o Ser e rememora o
sagrado. Os poetas de tempos indigentes, da noite do mundo, sdo os que arriscam mais, eles
fazem a experiéncia do desamparo e, assim, trazem a memoria dos deuses. Assim, afirma o

autor (HEIDEGGER, 2014, p. 367):



114

Por isso seria errado pensar que o tempo de Hoélderlin apenas chegard quando, um
dia, ‘todo o mundo’ entender o seu poema. Ele jamais chegard de um modo tdo
amorfo. Pois, é a prépria indigéncia que fornece a era do mundo as forcas com as
quais, sem saber o que estd a fazer, impede que a poesia de Hoélderlin se torne
oportuna.

A poesia se torna o dizer do que precisa ser dito, do ainda ndo-dito e que precisa ser
auscultado. Holderlin e Rilke sdo, para Heidegger, os poetas dos tempos indigentes, o
primeiro é o precursor desse movimento de recordacdo que diz o Ser. Dessa forma, sua poesia

ndo cai na mera transitoriedade, ela ja se destina e se essencia desde seu inicio.

7.2 Um caminho para o pensar sereno

Se faz necessario, portanto, um pensar (Denken) mais arcaico na busca de um solo
préprio que o faca surgir no que o homem ja possui em sua esséncia. O pensar na era
indigente, que reina a auséncia de pensamentos, estd no ambito que a esséncia propria do
homem foi obstruida, ele ndo mais pensa. Assim, acrescenta Heidegger em Gelassenheit
(Serenidade, 1959) que a busca pela utilidade, pela rapidez das descobertas cientificas, é
marca do projeto matematico que permeia, domina e determina toda a realidade do mundo
moderno. E, portanto, um planejamento, um pensar estritamente matemaético, que calcula.
Tudo ¢é previamente calculado e estabelecido para se obter determinado resultado
anteriormente dado, isso é o que poe toda a investigacdo sobre o real, tudo acaba por ser
planejado e uniformizado na organizacao técnica.

O pensar calculador nao se trata, entretanto, de um pensar através apenas dos numeros,
do numérico, mas traduz o projeto de dominacdo com base no calculo. O pensar que calcula
(das rechnende Denken) se afasta do pensar originario. Assim, expde o autor (HEIDEGGER,
1959, p. 13): “ O pensamento que calcula ndo é um pensamento que medita (ein besinnliches
Denken), ndao é um pensamento que reflete (nachdenkt) sobre o sentido que reina em tudo o
que existe”. Para Heidegger, os dois pensamentos se separam: o pensar moderno categorizado
pelo pensamento que calcula e o pensar originario, o pensamento que medita, a meditacao que
0 homem no tempo moderno foge.

O pensamento que medita é por vezes tido como o mais abstrato, ou seja, longe da
realidade cotidiana. E, todavia, um pensamento que exige um esforco maior do homem, um
sopro a mais. Ele ndo é um pensar espontaneo, mas requer uma demora junto as coisas. Logo,
afirma o fil6sofo que (HEIDEGGER, 1959, p. 14): “ Carece de cuidados ainda mais delicados
do que qualquer outro verdadeiro oficio. Contudo, tal como o lavrador, também tem de saber

aguardar que a semente desponte e amadureca”. Como quem arrisca mais, o homem, no



115

entanto, é capaz do pensar meditativo, pois ele como ser-ai ja lhe pertence, ele pensa, medita.
Nao se trata, no entanto, de um outro patamar de conhecimento mais elevado, mas ja estando
ai o homem possui seu acesso; para isso deve escutar junto as coisas, demorar junto a elas e
meditar na forma do habitar auténtico do homem sobre a terra, sob o céu, escutando os acenos
do divino e como mortal.

O homem moderno se encontra desenraizado, sua esséncia mais propria foi perdida.
Reina, assim, o falatorio em massa dos meios de informacdo. O dito do a-gente ja perdeu o
contato com a verdade mais prépria. Portanto, afirma Heidegger (1959, p. 16): “ [...] tudo
isso esta hoje mais proximo do Homem do que o proprio campo a volta da quinta, do que o
céu sobre a terra, do que o passar das horas do dia e da noite, do que os usos e costumes da
aldeia, do que a heranga do mundo da terra natal”. A perda da esséncia humana, entretanto,
ndo se configura como uma falha ou por fatores meramente externos, mas é seu destino
histérico na era do mundo moderno, no nosso tempo da representacao objetiva. A obstrucao
da esséncia humana reflete, para Heidegger, da esséncia da técnica moderna que determina
toda a configuracdo e organizacdao do mundo indigente, planeado, calculado e legitimado pela
ciéncia moderna.

A ciéncia moderna da natureza acaba por determinar toda a configuracao da vida
cotidiana do homem. Acredita-se que ela pode leva-lo ao maior progresso capaz de elevar sua
qualidade de vida. Tudo isso é reflexo, portanto, do esquecimento do homem da meditacdo
arcaica. O refletir foi esquecido, principalmente, a pergunta pelo Ser foi esquecida
(Seinsfrage). Nao mais perguntamos sobre o fundamento da esséncia da técnica enquanto
interpelacdo provocadora (Gestell), onde a técnica se torna uma forma de exploracdo violenta
sobre o real, a natureza se torna fonte de energia e o real é re-presentacao do cogito.

Acrescenta, entdo, Heidegger (1959, p. 18):

Esta revolucdo radical da visdo do mundo é consumada na filosofia moderna. Dai
resulta uma posicdo totalmente nova do Homem no mundo e em relacdo ao mundo.
O mundo aparece agora como um objeto sobre o qual o pensamento que calcula
investe, nada mais devendo poder resistir aos seus ataques. A Natureza transforma-
se num tnico posto de abastecimento gigantesco, numa fonte de energia para a
técnica e inddstria modernas.

Para o pensador, o dominio do elemento técnico sobre o mundo se trata de uma
europeizacgao, pois a relacdo técnica do homem com o mundo sob forma de exploracdao tem
sua raiz na Europa e aparece com o estabelecimento da metafisica moderna e da ciéncia

moderna com a revolucao do pensar. A esséncia da técnica moderna como ge-stell estabelece,



116

portanto, toda a relacio do homem com a natureza e com o ente em sua totalidade, essa
relacdo domina todo o planeta, sua exploracao é planetaria. Escreve, assim, Heidegger (1959,

p- 19):

Dentro em breve, a producdo imediata das novas energias deixara de estar restrita a
determinados paises e continentes, como a producdo de energia a partir de carvao,
do petréleo e das madeiras das florestas. Proximamente poderdo ser construidas
centrais nucleares em qualquer local da terra.

Para ele, no entanto, a natureza é reserva de energia, de combustivel. A maior
preocupacdo da ciéncia se torna como ela pode controlar e dominar todas as formas de
energias incluindo a atbmica. Seu perigo é demonstravel e inegavel, mas o maior perigo se
encontra no que gera esse explorar: a esséncia da técnica moderna. Essa esséncia representa o
maior perigo para o homem.

O homem nao pode controla-la, a técnica é indomavel. Conforme explica Heidegger
(1959, p. 20): “Em todos os dominios da existéncia as forcas dos equipamentos técnicos e dos
autématos apertarao cada vez mais o cerco”. Entretanto, apenas podemos saber propriamente
a esséncia dessa técnica refletindo sobre ela, perguntando. L.ogo, acrescenta Heidegger, sobre

o encontro Nobel do ano de 1955 (1959, p. 21):

Disse o quimico americano Stanley, por essa ocasido, o seguinte: ‘Estd proxima a
hora em que a vida sera posta na mdo dos quimicos, que irdo decompor, reconstituir
e modificar a substancia viva como lhes aprouver.” Tomamos conhecimento de uma
tal declaracao. Até admiramos a ousadia da investigacdo cientifica e ndo pensamos
mais nada. Nao refletimos que se prepare aqui, com os meios tecnolégicos, uma
agressao a vida e a natureza humana, comparada com a qual a bomba de hidrogénio
pouco significa.

O homem se encontra, entdao, desamparado no jogo da técnica. Ele estd entregue ao
seu dominio planetario. Entretanto, um caminho para o pensamento que medita é o mais
dificil para o homem e, ainda assim, o mais proximo. Essa meditacdo exige do homem um
pensar sobre o que ainda nao foi propriamente pensado sobre o elemento técnico. Nao se trata,
no entanto, de uma negacao a todos os elementos tecnolégicos caracteristicos da técnica, pois
ja nos encontramos em sua configuracao. Afirma, entdo, o pensador (HEIDEGGER, 1959, p.
23): “Seria insensato investir as cegas contra o mundo técnico. Seria ter vistas curtas querer
condenar o mundo técnico como uma obra do diabo.” Assim, explica Heidegger que estamos

presos as criacoes da técnica. Logo, escreve que nao se pode negar a crescente dependéncia



117

humana aos aparatos técnicos, tanto que ele proprio comeca a ser moldado a partir dai numa
relacdo dependente.

Em Serenidade, o filésofo nos apresenta um outro modo, uma outra via, para o
pensamento calculador representativo, uma espécie de pensar meditativo, um dizer sim para
as criacoes técnicas e, por outro lado, um dizer ndo simultdneo aos seus equipamentos e
aparatos. Para o autor, podemos usa-los e ainda assim nado deixa-los moldar a existéncia, mas
pelo contrario, na lida com as coisas técnicas se manter na liberdade com elas, ser capaz de

deixa-las. Assim, afirma Heidegger (1959, p. 23):

Podemos utilizar os objetos técnicos tal como eles tém de ser utilizados. Mas
podemos, simultaneamente, deixar esses objetos repousar em si mesmos como algo
que ndo interessa aquilo que temos de mais intimo e de mais préprio. Podemos dizer
‘sim’ a utilizacdo inevitavel dos objetos técnicos e podemos ao mesmo tempo dizer
‘ndo’, impedindo que nos absorvam e, desse modo, verguem, confundam e, por fim,
esgotem a nossa natureza (Wesen).

E um dizer sim e ndo ao mesmo tempo aos aparatos da técnica. Trata-se, entdo, de uma
lida serena com as coisas. Estamos cotidianamente no mundo técnico, na lida de seus objetos,
mas eles devem, portanto, continuar como coisas que sdao, ndo como instrumentos numa
relacdio de serventia. A serenidade, Gelassenheit, serenidade para com as coisas (die
Gelassenheit zu den Dingen), aqui, elas ndo sdo apenas instrumentos. O pensamento sereno
requer uma outra relacdo estando dentro do mundo técnico. Continua, assim, Heidegger

(1959, p. 24):

Assim, por exemplo, a lavoura e a agricultura transformam-se em indtstria
alimentar motorizada. Nao restam dtvidas que aqui- bem como noutros dominios-
se estd a operar uma transformacdo profunda na relacdo do Homem com a Natureza
e com o mundo. O sentido que rege esta transformacdo permanece, todavia, obscuro.

Na lida serena com as coisas, na liberdade do ser, elas vem ao encontro do homem
como o que brota e simultaneamente se oculta, o mistério velado. O homem ao pensar
serenamente esta e vai ao encontro do aberto, ele escuta as coisas. Na abertura no aberto, a
abertura ao mistério (die Offenheit fiir das Geheimnis), a serenidade é estar nele e deixar ser a
coisa em sua liberdade. Uma forma que, para Heidegger, se revela como um modo da lida
com o mundo técnico, mas ndo entregue ao seu perigo que ameaca a esséncia mais propria do
homem, onde o pensamento que calcula se torna via Unica para o pensar. Assim, explica

Heidegger (1959, p. 25-26):



118

A serenidade em relacdo as coisas e a abertura ao mistério dido-nos a perspectiva de
um novo enraizamento [...] Um outro perigo muito maior ameaca a era atémica que
se inicia- precisamente quando o perigo de um terceira guerra mundial esta afastado.
Uma estranha afirmacdo. Estranha, sim, mas apenas enquanto ndo refletimos.

O pensamento que calcula acompanhado pelo projeto matematico moderno esquece da
reflexdo meditativa. E no pensamento sereno estando na esséncia prépria do homem no aberto
ao mistério, através do pensar que questiona o Ser, que podemos deixar ser o que vem ao
nosso encontro em liberdade e, dessa forma, habitar um solo na esséncia do que nos é mais
proprio estando na abertura serena para o aberto, como mortais, sobre a terra, sob o céu e
aguardando os acenos dos deuses foragidos.

Dessa forma, na dominacdo técnica do pensamento a filosofia parece ter entrado em
seu estagio final, como afirma Heidegger em O fim da filosofia e a tarefa do pensamento
(1973), nao resta, assim, nenhum tipo de utilidade para seu pensar na dominacdo do pensar
que re-presenta as coisas. O fim da filosofia representaria para Heidegger o acabamento da
metafisica, onde a autonomia das ciéncias determinam seu acabamento. A filosofia acaba,
portanto, por se tornar ciéncia e tudo se torna objeto sob o ponto de vista técnico instrumental.

Logo, o dominio da cibernética, das tecnologias, da informatica, as redes determinam
esse destino técnico do homem, permitindo, assim, segundo Heidegger, todo calculo
planejador prévio sobre o real. A linguagem foi transformada em troca de informacgdes. A
filosofia chegou a seu estagio terminal do pensamento. Ela se encontra no meio da prdxis
técnica e com ela desaparece, também, o proprio questionar. Esse fim, afirma Heidegger, é a
vitoria do controle e dominio do mundo técnico cientifico. O que ocorre é, entdo, uma
dissolucao da filosofia nas ciéncias, sendo, dessa forma, ocultado sua tarefa, ja4 que ndo possui
nenhuma utilidade nessa era industrial.

Heidegger propoe, assim, um pensar alternativo, para pensar aquilo que ainda nao foi
propriamente pensado. E, dessa forma, na abertura para o Ser que se déa o pensar, o desvelar,
mas, também, o velamento. A tarefa que restaria para o pensar seria a sua entrega a propria
questao do pensamento. Pensar requer, portanto, a escuta para o aberto, um pensar afastado da

dominacao do racional, ele ndo é ttil, mas é urgente.



119

8 Consideracoes finais

Tratamos de uma questao que tem seu inicio no Ocidente moderno. O dominio da
técnica que, também, determina o surgir e o estabelecer da ciéncia moderna tem seu ponto
inicial na Europa do século XVII e, logo, se espalha pelo planeta. Na europeizacao do mundo
0 que o domina é a esséncia da técnica moderna como ge-stell. O mundo, o préprio real, se
tornou uma re-presentacao do homem. A natureza como res extensa de um subjectum proprio,
o real é medida dele. Num complexo de deidade, numa espécie de ‘homem vitruviano’ (como
uma forma de humanismo em seu auge), o sujeito se encontra, entdo, alienado da natureza e
de sua propria esséncia, aqui, ocorre uma desumanizacdo e um desenraizar do homem. A
técnica moderna como com-posi¢do é o que determina o maior perigo para o homem, sua
esséncia é o perigo. Como fundamento primeiro da modernidade temos: Cogito, ergo sum. O
real deve acompanhar os pensamentos e re-presentacoes do homem.

A natureza nao é mais o que brota por si, como physis, mas ela é re-presentada
enquanto objeto, é extensdo do homem que se torna senhor. Ela é, entdo, matéria-prima ou
reserva de energia para determinada utilidade e deve responder ao que o homem encaminha
sob forma de exploracdo. O movimento que encaminha o homem, que o destina, é um
interpelar, uma intervencao violenta ao real que se torna o que pode ser medido, apreendido e
calculado. Sendo um des-velar, ge-stell se diferencia, no entanto, do sentido mais proprio de
verdade como alétheia, aqui, ndo ha liberdade. Verdade se torna certeza do representar, do que
é o correto. A ciéncia se torna, entdo, uma forma de instituicdo que legitima essa forma de
conhecimento e des-vela as coisas sob Otica da objetividade. Como investigacdo do real
uniformiza, assim, o conhecer humano. Outras formas de desvelamento sao tidas como intteis
e longe da realidade, elas seriam demasiadas abstratas. O intuito dessa modalidade de ciéncia
moderna é que nada esteja oculto perante seu poder de controle e dominio uniformes.

Na fisica matematica, dessa forma, se busca uma férmula universal da natureza capaz
de ‘desvendar’ todos os seus mistérios, capaz de traduzi-la. A ciéncia, no entanto, ndo possui
esse poder, mesmo sob forma de exploracdo ndo consegue abarcar a totalidade do ente, apesar
de supostamente tudo saber. Ela ndo é capaz de escutar a natureza propria, em seu nascer e

morte, em seu jogo ambiguo de desvelamento e velamento, mistério. Mas a natureza é

[N

uniformemente matematizada através de um projeto matematico de dominagao, ela
explicada por célculos, mas ndo apenas isso, aqui, se encontra o fundamento da modernidade,

0 que ocorre é uma tentativa de asseguramento prévio da realidade.



120

No representar do eu que tudo representa enquanto objetidade, ele representa dele,
para ele mesmo e por ele. A natureza deve, portanto, corresponder ao dominio do cogito. O
homem se pde como senhor desse dominio, mas ele mesmo é controlado e encaminhado por
ele. O sujeito, entdo, tenta assegurar um solo firme para seu existir no interior da configuracdo
técnica, onde as coisas sdo determinadas a partir dos principios da nao-contradicdo e em
relacdes de causas e efeitos, tudo se encontra dentro de uma ldgica de sucessdes. Assim,

acrescenta Heidegger que (2014, p.133):

O ente jA ndao é o que-estd-presente, mas s6 0 que estd posto em frente no
representar, o que é ob-jetivo [Gegen-stdndige]. Re-presentar é ob-jetivacdo que
avanca, que doma. O representar empurra tudo para dentro da unidade do que é
assim objetivo. O representar é coagitatio.

Em seu principio metafisico, a ciéncia é teoria do real, ela é investigacdo em direcdo a
ele. Trata-se, entdo, de uma forma de antecipacdo do préprio real calculado. E um agarrar
prévio do que ele é e isso define seu projeto matematico. O “imaginar na mente”, mente
concipere de Galileu, demonstra o estabelecer matematico. A teoria é, aqui, definida como
produto do subjectum que os objetos devem, no entanto, se adequar. A experiéncia cientifica
que vai em direcdo a natureza depende da teoria, dos principios e axiomas universais, ndo o
contrario. Assim, a ciéncia moderna é consequéncia do projeto matematico, enquanto
investigacao sobre o real essa modalidade de ciéncia se apropria dele. Dessa forma, a natureza
se torna um dominio da representacdo calculadora. Para a fisica matematica, ela é um objeto,
uma mera relacdo de massas e calculos de forcas em acdo que é previamente assegurado e
calculado. O que importa, aqui, é o algoritmo. A linguagem, também, se torna signo,
comunicacgado e como algoritmo ela se torna cddigo de linguagem matematica computacional e
maquinal. Linguagem é, aqui, informacdo. Até o homem é retraido para o numérico, ele é
contado.

O cogito é o ente encapsulado, como uma alma numa casca. O homem ndo mais €é ai
no aberto do nada, ele é subjectum. O mundo se torna imagem e representacao dele, da
consciéncia primeira pensante, ele se torna centro de referéncias. Vor-stellen é o re-presentar
do sujeito que pde diante de si o real como sua imagem, ele se encontra no centro do turbilhdo
da técnica moderna e se vé como seu senhor numa concepcdo meramente antropolégica-
instrumental da técnica como atividade cultural humana. A esséncia da técnica moderna se
coloca, entretanto, como uma forma de des-velar diferente da pro-ducdo da techné grega que

remete a um tipo de pro-ducao que a coisa é conduzida a um aparecimento. Também, é



121

diferente do tipo de des-velamento da physis enquanto brotar puro, mas que em sua faceta
préopria é, também, mistério, ocultamento. Na esséncia da técnica moderna como ge-stell,
interpelacdo provocadora, o real é desvelado de forma uniformemente exploratoria e
intervencionista.

Quanto maior a producao, aqui, como meramente instrumental/industrial para
preencher as lacunas do mercado, crescente é o dis-por exploratério que encaminha o homem
a interpelar a natureza sob essa 6tica. Ele é, assim, encaminhado a dis-por tudo, a previamente
calcular e representar o real de forma univoca, onde tudo é explicado sob uma logica de
causalidade. A esséncia da técnica moderna representa, entdo, o maior perigo para o homem
que ndo se da conta que isso obstrui sua esséncia propria. O ser e o mistério caem no
esquecimento, tudo é disponibilidade.

E apenas na pergunta, na meditacdo originaria do que ndo se pode calcular que o
homem podera pertencer ao ser. Isso se da pela compreensdo dele além do conceito de sujeito,
do ego cogito desenvolvido por Descartes. Surge, assim, uma outra forma de compreensao do
Ser através da ultrapassagem da metafisica moderna. O homem tem, aqui, o papel de um
“entre” no aberto, de percepcionar o que vem ao seu encontro no cuidado com o que se
desencobre. E, assim, uma forma de pertenca ao Ser. O homem, aqui, ndo é mais sujeito, ndo

é senhor e nao se pde como medida para as coisas. Entdo, para Heidegger (2014, p.129):

O homem da relacdao grega fundamental ao ente e ao seu ndo-estar-encoberto é
medida, na medida em que assume o comedimento ao circulo do ndo-estar-
encoberto, delimitado pela egoidade, e assim reconhece o estar-encoberto do ente e a
impossibilidade de decidir sobre o seu vir-a-presenca ou auséncia, do mesmo modo
que sobre o aspecto daquilo que se essencia.

Para isso, o homem nunca podera ser sujeito porque o ser € vir-a-presenca e a verdade
é des-encobrimento do que vem ao encontro. Assim, afirma Heidegger (2014, p.131): “O
homem, enquanto sujeito que representa, fantasia, isto é, movimenta-se na imaginatio, na
medida em que o seu representar insere imageticamente o ente, enquanto objetivo, no mundo
como imagem.”

O homem, entdo, ndo possui capacidade de decisdo para escapar do dominio planetério
técnico, é sua destinagdo. Por sua vez, também, ndo é senhor da técnica. E apenas através do
pensamento originario que pode ser capaz de ultrapassar a concep¢ao de sujeito e pensar
outras formas do ser e de sua prépria existéncia. No entanto, a experiéncia arcaica com a

verdade continua encoberta e impede uma relacdo propria com o ser. Conforme explica



122

Heidegger (2014, p. 138): “ Este Entre aberto é o ser-o-ai [ Da-sein], compreendida a palavra
no sentido do ambito exstatico do desencobrimento e encobrimento do ser.”

Revela-se, aqui, na planetarizacdo da técnica, uma agressao contra o real que tudo
domina e controla na representacao do sujeito. Heidegger nos traca um caminho, um caminho
que dentro da agitacdo e uniformizacdo da técnica remete a um regressar, € um rememorar, é
lembrar do Ser e perguntar sobre seu sentido originario. E um pensar sobre a esséncia da
técnica moderna e o perigo que se instala no homem que, assim, elimina outras formas do
des-velar. O habitar poético se torna o que salva. O habitar auténtico do homem é no
resguardo da quadratura, na pura entrega ao aberto, na reuniao dos quatro.

O sentido das coisas em seu resguardo é o indtil até entdo perdido. Nos remete, dessa
forma, a indagacdo de Heidegger (1995, p. 9): “ Que deve e que pode ainda o inutil face a
prepoderancia do utilizavel? ” Assim, no resguardar, no rememorar e habitar auténtico do
homem na quadratura (Geviert) que é retomado o sentido arcaico do Ser. Em sua unidade
origindria do habitar, na reunido integradora dos mortais, da terra, do céu e do sagrado, esse se
configura como o inesperado da prépria existéncia, o abismo sem fundo. E, portanto, na
escuta através da linguagem, da poesia como mostrar o que se ausenta, que temos a forma que
o homem habita poeticamente. O habitar poético é a virada para o aberto, para seu Ser
proprio.

O pensamento sereno, Gelassenheit, é o caminho tomado por Heidegger nessa
meditacdo nao calculadora sobre o real. Aqui, nada impera, mas é um dizer sim e ndo aos
objetos técnicos estando nela e trata-los como o que sdo: objetos. E saber seu sentido mais
préoprio e na liberdade deixar ser e, assim, manter a abertura para o Ser no mistério do

nascimento e morte.



123

REFERENCIAS
BRUSEKE., Franz Josef. A técnica e os riscos da modernidade. Florian6polis: UFSC, 2001.

. A técnica moderna e o retorno do sagrado. Tempo Social: Revista
de Sociologia USP, Sdo Paulo, v. 1, n. 11, p.209-230, maio 1999.

. Heidegger como critico da era moderna. P.1-39, jan. 1997.

CORDEIRO, Robson Costa. Heidegger e a técnica moderna como perigo e como salvagdo.
Aufkldrung: Revista de Filosofia, Jodo Pessoa, v. 1, n. 2, p.157-174, abr. 2014.

CRITELLI, Dulce. Martin Heidegger e a esséncia da técnica. Margem, Sao Paulo, v. 1, n. 16,
p-83-89, dez. 2002.

DESCARTES, René. Descartes: os pensadores. 3. ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1983. 356 p.

. O discurso do método. In: Descartes: os pensadores. 3. ed. Sao Paulo:

Abril, 1983.

DIAS, Marcio Adriano dos Santos. Etica, tecnociéncia e sustentabilidade: contribuigbes
pontuais das filosofias de Edmund Husserl e Hans Jonas. Joao Pessoa, S.I.

FLORENTINO NETO, Antonio; GTACOIA JUNIOR, Oswaldo (Org.). A escola de Kyoto e
suas fontes orientais. Campinas: Editora Phi, 2017. 221 p.

. Heidegger e o

pensamento oriental. Campinas: Editora Phi, 2016. 212 p.

FOGEL, Gilvan. Da soliddo perfeita: escritos de filosofia. Petrépolis: Editora Vozes, 1998.
228 p.

FOLTZ, Bruce V. Habitar a terra: Heidegger ética ambiental e a metafisica da natureza.
Lisboa: Instituto Piaget, 1995. 230 p.

HEGEL, G. W. F.. Lecciones sobre la historia de la filosofia I. México: Fondo de Cultura
Econdémica, 1955.

HELFERICH, Christoph. Histdria da filosofia. Sao Paulo: Martins Fontes, 2006.



124

HEIDEGGER, Martin. A esséncia da verdade. In: Marcas do caminho. Petrépolis: Vozes,
2008. Cap.5. p.189-214.

. A questdo da técnica. In: Ensaios e conferéncias. Traducdo de
Emmanuel Carneiro Ledo, Gilvan Fogel, Marcia Sa Cavalcante Schuback. 8. ed. Petropolis:
Vozes, 2012. Cap. 1. p. 11-38..

. Caminhos de floresta. 3. ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian,

2014. 453 p.

. Ciéncia e pensamento do sentido. In: Ensaios e conferéncias. 8. ed.
Petropolis: Vozes, 2012. Cap. 2. p. 39-60.

. Construir, habitar, pensar. In: Ensaios e conferéncias. 8. ed.
Petropolis: Vozes, 2012. Cap. 6. p. 125-141.

. Ensaios e conferéncias. Petrépolis: Editora Vozes, 2012. 269 p.

. Explicagdes da poesia de Hélderlin. Brasilia: Editora Unb, 2013.

224 p.

. Heidegger: o enigma da sociedade industrial. In: STEIN, Ernildo.
Uma breve introdugdo a filosofia. Ujui: Unijui, 2002.

. Herdclito. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 1998. 415 p.

. Hinos de Hélderlin. Lisboa: Instituto Piaget, /. 283 p.

. Lingua de tradigdo e lingua técnica. Lisboa: Vega, 1995. 73 p.

. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. In: Os pensadores:
conferéncias e escritos filosoficos. 1. ed. Sao Paulo: Abril cultural, 1973. Cap. 3. p. 263- 279.

.Os pensadores: conferéncias e escritos filosdficos. Sao Paulo: Abril,

1973. 493 p.

. O tempo da imagem no mundo. In: Caminhos de floresta. Lisboa:
Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2014. Cap. 2. p. 97-138.




125

. Para qué poetas?. In: Caminhos de floresta. Lisboa: Fundacao
Calouste Gulbenkian, 2014. Cap. 5. p. 307- 367.

. Platdo: o sofista. Rio de Janeiro: Forense, 2012. 736 p.

."... Poeticamente o homem habita...". In: Ensaios e conferéncias. 8.
ed. Petropolis: Vozes, 2012. Cap. 8. p. 165-181.

. Que é uma coisa?: doutrina de Kant dos principios transcendentais.
Lisboa: Edicoes 70, 1987. 237 p.

. Serenidade. Lisboa: Instituto Piaget, 1959. 77 p.

. Ser e Tempo. Campinas: Editora Unicamp, 2012. 1200 p. Tradugao

de: Fausto Castilho.

IKIRU (Viver). Direcdo de Akira Kurosawa. Roteiro: Akira Kurosawa, Shinobu Hashimoto,
Hideo Oguni. Musica: Fumio Hayasaka. Japao: Toho Company, 1952. (143 min.), son., P&B.
Legendado.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pura. 5. ed. Lisboa: Fundacdo Calouste Gulbenkian,
2001.

LOPARIC, Zeljko. A escola de Kyoto e o perigo da técnica. Editora DWW, 2009.

SA, José Carlos Vasconcelos e. A critica da técnica e da modernidade em Heidegger e
McLuhan. Interacgoes, Coimbra, v. 1, n. 1, p.124-137, jan. 2001.

PASQUA, Hervé. Introdugdo a leitura de Ser e Tempo de Martin Heidegger. Lisboa: Instituto
Piaget, 1993.

PRADO, José Erivaldo da Ponte. A questdo da técnica em Martin Heidegger. Revista
Homem, Espaco e Tempo, Sobral, v. 1, n. 1, p.111-126, set. 2011.

VATTIMO, Gianni. Introdugdo a Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 2015.

. O fim da modernidade: niilismo e hermenéutica na cultura pos-
moderna. S3ao Paulo: Martins Fontes, 1996.




126

YUME. Direcao de Akira Kurosawa. Producdo de Akira Kurosawa. Roteiro: Akira Kurosawa;
Ishir6 Honda. Musica: Shin'Ichiro Tkebe. Japao: Warner Bros, 1990. (120 min.), son., color.
Legendado.

ZARADER, Marléne. Heidegger e as palavras da origem. Lisboa: Instituto Piaget, 1990. 415
p-

ZIMMERMAN, Michael E.. Confronto de Heidegger com a modernidade: tecnologia,
politica e arte. Lisboa: Instituto Piaget, 1990. 432 p.



