UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAIBA
CENTRO DE CIENCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

DA CRITICA A ONTOLOGIA AO ENCONTRO COM O OUTRO NA ETICA DE
LEVINAS

JOAO PESSOA - PB
2021



DAVIDSON MARINHO SOARES

DA CRITICA A ONTOLOGIA AO ENCONTRO COM O OUTRO NA ETICA DE
LEVINAS

Dissertacdo apresentada ao Programa de
Po6s-Graduacdo em Filosofia, do Centro
de Ciéncias Humanas, Letras e Artes, da
Universidade Federal da Paraiba, como
parte dos requisitos para a obtencdo do
titulo de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira
Caminha

Linha de Pesquisa: Etica e Filosofia
Politica

JOAO PESSOA - PB
2021



Catalogagdo na publicagdo
Segdo de Catalogagdo e Classificagédo

S676c Soares, Davidson Marinho.
Da critica a ontologia ao encontro com o outro na ética
de Levinas / Davidson Marinho Soares. - Joao Pessoa,
2021.
7 7 o

Orientagdo: Iraquitan de Oliveira Caminha.
Dissertacdo (Mestrado) - UFPB/CCHLA.

1. Etica. 2. Ontologia. 3. Totalidade. 4. Levinas,
Emmanuel, 1905-1995. 5. Filosofia levinasiana. 6.
Pensar o outro. I. Caminha, Iraquitan de Oliveira. II.
Titulo.

UFPB/BC CDU 17.018(043)

Elaborado por Larissa Silva Oliveira de Mesquita - CRB-15/746




DAVIDSON MARINHO SOARES

DA CRITICA A ONTOLOGIA AO ENCONTRO COM O OUTRO NA ETICA DE
LEVINAS

Dissertacao apresentada ao Programa de
Pé6s-Graduacdo em Filosofia, do Centro
de Ciéncias Humanas, Letras e Artes, da
Universidade Federal da Paraiba, como
parte dos requisitos para a obtencdo do
titulo de Mestre em Filosofia.

Aprovada em: I

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha - UFPB
(Orientador)

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos - UFPB
(Examinador Interno)

Prof. Dr. José Tadeu Batista de Souza - UNICAP
(Examinador Externo)



A minha mae, Ruth Cleide; a esposa,
Gerlane Morais, e a minha filha, Kéren
Hapuque, que preenchem de amor o
sentido de minha existéncia.



AGRADECIMENTOS

Sobretudo, a Deus, por me proporcionar mais uma conquista em minha
existéncia.
Ao meu orientador, professor Iraquitan de Oliveira Caminha, sempre gentil e

cordato em suas orientagoes.
Aos professores do Programa de Péds-Graduacgédo em Filosofia da UFPB.

A minha esposa e companheira Gerlane, pela paciéncia e compreensao

durante a execucao desta pesquisa.
A minha filha, Kéren Hapuque, princesa que tanto amo.
A minha graciosa mae, que sempre me ensinou o caminho do amor.
Aos meus familiares e amigos, pelo apoio e palavras de incentivo.

A todos 0s meus sinceros reconhecimentos.



“Procurar a “origem” da palavra de Deus, as
circunstancias concretas de sua significacdo, é
absolutamente necessario”. Comeca-se por aceitar sua
Palavra em nome da autoridade social da religido.
Entretanto, como esta seguro de que a Palavra assim
aceita € precisamente a que Deus fala? E preciso
procurar a experiéncia originaria. A filosofia — ou a
fenomenologia — é necessaria para conhecer sua voz.
Pensei que é no rosto do outro que me fala pela “primeira

vez’. E no encontro de outro homem que Ele “vem a
mente” ou “faz-se evidente” (LEVINAS, 2014, p. 34).



RESUMO

O propésito central deste trabalho foi o de compreender o caminho da critica feita
por Levinas a ontologia, bem como o modo como a filosofia levinasiana supera a
ontologia por meio da ética. O eixo norteador desta pesquisa foi a obra Totalidade e
Infinito (2019), porém, quando necessério, fizemos alusdo as outras obras de
Levinas e a de seus comentadores. Este estudo objetivou mostrar como a filosofia
levinasiana constata a inclinagcdo da ontologia em reduzir o outro ao mesmo. Esse
movimento de pensar o outro, sempre no registro do mesmo, formata o que Levinas
conceitua como totalidade. Tal perspectiva de pensar o outro, sob o calculo da razéo
ontolégica, esta na origem do pensamento filoséfico. Desde a filosofia classica, com
os primeiros filésofos, até a contemporaneidade, com Husserl e Heidegger, o outro
foi pensado sob o prisma do primado ontolégico. Nesse sentido, Levinas prop6e
pensar o outro fora do arranjo da totalidade e da compreensdo do mesmo; para
tanto, propde a ética antes da ontologia, e 0 outro antes do mesmo. Para Emmanuel
Levinas, a saida da ontologia, em direcdo a ética como filosofia primeira, so0 é
possivel por meio do infinito expresso no rosto do outro. E na pura expressdo do
rosto do outro que acontece a ruptura com a totalidade. E no rosto do outro, a partir
da ideia de infinito, que o0 mesmo é convocado a responsabilidade ética, pela
alteridade do outro.

Palavras-Chave: Levinas. Ontologia. Totalidade. Etica. Outro.



ABSTRACT

The central purpose of our work is to understand the path of Levinas' criticism of
ontology, as well as the way in which Levinasian philosophy overcomes ontology
through ethics. Having as a guiding principle of our research the work Totality and
Infinite (2019), but also when necessary, making references to the other works of
Levinas and commentators. We aim to show how Levinasian philosophy finds the
inclination of ontology to reduce the other to the same. This movement of thinking
about the other, always in the register of the same, shapes what Levinas
conceptualizes as totality. Such a perspective of thinking the other under the
calculation of ontological reason is at the origin of philosophical thought. From
classical philosophy with the first philosophers to contemporaneity with Husserl and
Heidegger, the other was thought from the perspective of ontological primacy. In this
sense, Levinas proposes to think of the other outside the arrangement of the totality
and understanding of the same, therefore, he proposes ethics before ontology, and
the other before it. For Emmanuel Levinas, the departure from ontology towards
ethics as the first philosophy is only possible through the infinite expressed in the
face of the other. It is in the pure expression of the other's face that the rupture with
the totality occurs. It is in the face of the other, from the idea of the infinite, that he is
summoned to ethical responsibility for the other's otherness.

Keywords: Levinas. Ontology. Totality. Ethic. Other.



SUMARIO

INTRODUGAO ..ottt 11
1 A CRITICA AO PRIMADO ONTOLOGICO E A TOTALIDADE ........cccocovvrieiinnns 16
1.1 A vida do autor e a relagédo com a elaboragéo de sua filosofia ...............cccccuueeee 16
1.2 A CItICA @ ONLOIOGIA .....eeeeeeeeeeee ettt e e e e e e e e e e e e s eeeeas 20
1.3 Ontologia, guerra € POIItICA. ......ccuveiiiiiiie et 26
1.4 A CIItICA @ HUSSEIL. ...t e eeeas 29
1.5 A critica a ontologia fundamental de Heidegger. .........cccoooiiiiiimiiiiies 38
2 O ENCONTRO COM O OUTRO NA ETICA DE LEVINAS ..o, 48
P2 I L N B o 11 o 0 1] = ] U 48
F N U ] o= Lo LU 57
2.3 1deia de INFINITO ....oooeeeeeeeeeeee 63
2.4 O TOSLO DO OULIO ..o 68
2.5 A ética COmMO MELAfiSICA. .....oeeeeieee e 72
CONSIDERAGOES FINAIS ..ottt 75

REFERENCIAS ..o oot e et e e e e et e e e e e e et e e e e e eea e, 77



11

INTRODUCAO

Herdeiro da tradicdo erudita do judaismo e profundo conhecedor da histéria
da filosofia, Emmanuel Levinas é considerado, pela comunidade académica, um dos
grandes filosofos da contemporaneidade. Deve-se admitir que Levinas ndo € um
fildsofo convencional, pois o estilo de sua escrita busca perfazer um caminho
diametralmente diferente ao do logos tematizante da ontologia.

Nesse sentido, a escrita! levinasiana ndo obedece a uma proposta linear de
argumentacdo, visto que sua linguagem filosofica esta permeada pelo método
espiral’> e de atalhos. O que condiciona sua escrita a ndo seguir uma sistematizacéo,
tornando-o um filésofo dificil, mas, ao mesmo tempo, instigante. Devemos admitir
gue seu protagonismo no cenario filosofico se da, sobretudo, pela inovagcdo e
extemporaneidade de sua proposta filosofica.

Para esta pesquisa, tomamos por base a obra Totalidade e Infinito (2019),
mas, sempre que necessario, fazendo mencédo a outros livros do fildsofo, como
também de seus comentadores.

Vale dizer que o objetivo principal deste estudo € o de compreender a
anterioridade da ética frente ao discurso ontoldgico da tradicdo ocidental. A partir
desse objetivo maior, outros especificos sdo abordados em nosso estudo, a saber:
perceber como a filosofia do primado ontolégico reduz o outro ao registro do mesmo,
englobando-o na totalidade; explicitar as caracteristicas da ontologia da guerra e sua
relacdo com o totalitarismo; pontuar as criticas de Levinas a filosofia de Husserl e
Heidegger no que tange a identificacdo dessas filosofias com a ontologia e a
totalidade; apresentar os “conceitos” de il y a, hipéstase e fruicAo como etapas
importantes para evasdo e separacdo do ser andnimo, bem como para a
constituicdo de uma nova subjetividade. Por fim, compreender como a ideia de
infinito, expressa no rosto do outro, estabelece a ruptura com a ontologia e institui a

ética como metafisica.

! No que diz respeito a questdo da escrita do fildsofo Emmanuel Levinas, recomendamos as obras: A
ética do Outro, de Joan Solé (2017) e A subjetividade e o outro: ética da responsabilidade em
Emanuel Levinas, de Luciane Martins Ribeiro (2015).

2 “Trata-se de uma articulago filoséfica que se movimenta por meio dos diferentes interlocutores de
Levinas, pelos ensaios sobre o judaismo e por seus escritos filoséficos pessoais. Esse método ndo
prima por chegar a uma totalidade do saber e ndo segue uma sistematizacéo, entendida no sentido
corrente do termo” (RIBEIRO, 2015, p. 20).



12

O pensamento filoséfico, do primado ontoldgico, ao esquadrinhar o mundo, o
outro e seus elementos, deu a razdo, e ao saber a hegemonia de assimilar o
diferente a uniformidade, o exterior, que € o outro, a interioridade do mesmo,
produzindo, assim, a totalidade. Para Levinas, essa totalidade, gestada pela
narrativa da ontologia, se apresentou no Ocidente como uma ontologia da guerra.
Na concepcado levinasiana, desde Heraclito, que o ser se revelou como guerra.
Segundo ele, a tradicdo classica da filosofia, ao dissimular o real, por meio de
conceitos, termos neutros e absolutos, instaurou uma ordem objetiva no mundo.

Essa realidade objetiva, operada pela experiéncia do conhecimento
ontolégico, condicionam os individuos a agirem por meio de comandos que eles
desconhecem. Com isso, “A face do ser que se mostra na guerra fixa-se no conceito
de totalidade que domina a filosofia ocidental. Os individuos reduzem-se ai a
portadores de formas que o comandam sem eles saberem” (LEVINAS, 2019, p. 8).

De acordo com Levinas (2019), as experiéncias do totalitarismo politico se
estruturam a partir da totalidade ontologica. Dessa constatacdo, se conclui que a
ontologizacdo das estruturas do mundo, da politica e dos individuos os reduz a
totalidade. Essa ontologia da guerra, para Levinas, se configura como violéncia ao
outro e a sua alteridade.

Como resposta a ontologia da guerra e aos efeitos nocivos da totalidade,
Levinas apresenta a escatologia. Na viséo levinasiana, a via escatologica esta para
além da totalidade e da histéria, é algo sempre exterior a ontologia da guerra.
Embora se configure como excedente a ontologia e a totalidade, a escatologia da
paz irrompe no interior da totalidade e da histéria. O acontecimento que exprime a
escatologia da paz, no interior da totalidade, € a ideia de infinito, pois esta rompe
com a totalidade e com a ontologia da guerra, que instaura, a partir da ética como
filosofia primeira, um novo sentido de ressignificacdo com o ser. Conforme o

pensamento levinasiano,

Ela é a relagdo com um excedente sempre exterior a totalidade,
como se a totalidade objetiva ndo preenchesse a verdadeira medida
do ser, como se um outro conceito — o conceito de infinito — devesse
exprimir essa transcendéncia em relagdo a totalidade, ndéo-
englobavel numa totalidade e t&o original como a totalidade. Este
além da totalidade e da experiéncia objetiva ndo se descreve,
entretanto de um modo puramente negativo. Reflete-se no interior da
totalidade e da historia, no interior da experiéncia. [...] A visdo
escatologica rompe a totalidade das guerras e dos impérios em que



13

ndo se fala. Nao visa o fim da histéria no ser compreendido como
totalidade — mas pde em relacdo com o infinito do ser, que ultrapassa
a totalidade. A primeira visdo da escatologia, [...] atinge a prépria
possibilidade da escatologia, isto é, a ruptura da totalidade.
(LEVINAS, 2019, p. 9-10).

No presente estudo, destacamos alguns aspectos da critica feita por Levinas
a Husserl e a Heidegger. De acordo com Emmanuel Levinas, tanto a fenomenologia
transcendental de Husserl e, sobretudo, a ontologia fundamental de Heidegger, ndo
conseguiram superar o primado ontolégico, tampouco a ideia de totalidade, tédo
criticada pela filosofia levinasiana. Na perspectiva de Levinas, ambas as filosofias
reduzem o outro a uma mesmidade. O eu transcendental da fenomenologia
husserliana € antecedido pelo mundo da vida (Lebenswelt) e se constitui a partir do
processo da reducéo fenomenoldgica (epoché e eidético®). Sdo os procedimentos de
reducdo que permitem a efetivacdo da consciéncia intencional. E por meio da
intencionalidade da consciéncia e correlagdo que a subjetividade transcendental
representa e identifica a realidade. O eu husserliano empresta a realidade doacéo
de sentido, ou seja, da a consciéncia o protagonismo de significacdo do mundo. Ao
intencionar a realidade, o eu transcendental, da filosofia de Husserl, busca,

fenomenologicamente, a esséncia do fenbmeno. Dessa forma,

Visdo de esséncia também é, precisamente, intuicdo, assim como
objeto eidético é, precisamente, objeto. A generalizacdo dos
conceitos correlativos e interdependentes “intuicado” e “objeto” nao é
um achado arbitrario, mas forcosamente exigida pela natureza das
coisas. Intuicdo empirica, e, em especial, experiéncia, é consciéncia
de um objeto individual e, como consciéncia intuitiva, é ela que traz o
objeto a doacgdo: como percepgéo, ela traz & doagéo originaria, a
consciéncia que apreende originariamente o objeto [...]. Exatamente
da mesma maneira a intuicdo de esséncia é consciéncia de algo, de
um objeto, de um algo para o qual o olhar se dirige [...] (HUSSERL,
2006, p. 12).

Na concepcdo levinasiana, a intencionalidade da consciéncia, em busca por
intuir a esséncia dos fenbmenos, permaneceu na rota da ontologia. Na visdo de
Levinas, a maxima de Husserl: “toda consciéncia é consciéncia de alguma coisa”,

empoderou 0 eu transcendental a reduzir os objetos do mundo e o outro a

3 “Termo introduzido na Filosofia Contemporanea por Husserl a partir das pesquisas légicas para
indicar tudo o que se refere as esséncias, que sdo objetos da pesquisa fenomenoldgica”
(ABBAGNANO, 1962, p. 290).



14

consciéncia intencional. O que coloca a filosofia de Husserl no caminho similar ao do
primado ontolégico, bem como da ideia de totalidade.

No que diz respeito a Heidegger e a sua ontologia fundamental, a critica
levinasiana é mais avultosa. Levinas reconhece na ontologia heideggeriana a
novidade da descoberta de que o ser em geral se da no horizonte da facticidade, ou
seja, na inovacdo de que o “homem inteiro é ontologia”. Porém, identifica certos
limites nas teses de Heidegger. Para Levinas, a tese do esquecimento do ser,
defendida por Heidegger, gerou o esquecimento do outro. Um segundo ponto da
critica levinasiana recai sobre a questdo da diferenca ontolégica: ao propor a
diferenca entre o ser e o ente, Heidegger faz o Dasein protagonizar a condi¢céo de
compreensao do ser do ente, incluindo, nessa compreensdo, O outro e sua
alteridade.

Na concepcao levinasiana, a ideia de que o Dasein € um ente privilegiado,
aliada a tese da compreensdo (Verstehen) e do cuidado (Sorge), advinda da
hermenéutica da facticidade, faz a ontologia fundamental de Heidegger reduzir o
outro & mesmidade do ser-ai. De acordo com Levinas, Sd0 esses e outros aspectos
da ontologia heideggeriana que compromete a filosofia de Heidegger. Para Levinas,
a ontologia fundamental de Heidegger ndo consegue superar a reducdo do outro ao
mesmo, tampouco a ideia de totalidade. Sendo a ontologia a filosofia primeira, o
outro foi reduzido a totalidade e pensado a partir do mesmo, o qual, como resultado,
teve sua alteridade suprimida e anulada.

Diante da constatacdo da ontologizacdo do Ocidente, isto €, do excesso de
ser, que figurou em ruina (Auschwitz), Levinas conclui que o Ocidente, como terra
do ser, foi agarrado pelo il y a (ha). Para o filésofo, a 6tica do ser no Ocidente é
condicdo de anonimato, impessoalidade e falta de sentido, o que condicionou o0s
sujeitos a uma existéncia andnima e impessoal. E percebendo esse cenario que o
filésofo ird propor uma subjetividade ética, fora das malhas da totalidade ontolégica.
Para tanto, Levinas destacou o processo de hipdstase e fruicdo como eventos que
marcarao a separacao do anonimato do ser.

Nesse sentido, a fenomenologia do corpo e a consciéncia ndo intencional
serdo o ponto de partida para a evasao do ser anénimo. Entretanto, € somente no
encontro com o rosto do outro, na expressao do infinito que o rosto carrega, que a

subjetividade assumira a responsabilidade pela alteridade do outro.



15

Para aprofundar nossa investigacéo, pautada nas questdes acima propostas,
o primeiro capitulo, da presente dissertacdo, apresenta, no primeiro tdpico, a
biografia do autor, compreendendo como as influéncias filosoficas e experiéncias de
vida foram importantes para formulacdo de sua filosofia; no segundo topico,
destacamos o0 pensamento filoséfico de Levinas, mostrando sua contundente critica
a ontologia; o terceiro topico aborda a ontologia da guerra, em que Levinas discute a
relacdo de politicas totalitarias, no modo em que elas reduzem a pluralidade na
totalidade; nos ultimos tdpicos, explicamos a critica levinasiana a Husserl e a
ontologia fundamental de Heidegger.

No segundo capitulo da dissertacdo, precisamente no primeiro tépico,
apresentamos o conceito do il y a (ha) e hipostase. Para Levinas, ao enaltecer o
primado ontolégico, a filosofia fez do Ocidente a terra do ser, e este ser é, na visao
levinasiana, o impessoal, o indeterminado e o sem sentido. E preciso se evadir
dessa condicao; € por meio da hipdstase que a subjetividade vivencia as primeiras
contracdes desse ocaso do ser, no qual o Ocidente se precipitou e inicia 0 processo
de constituicio de uma nova subjetividade. Para tanto, o corpo, enquanto
sensibilidade, e a consciéncia ndo intencional dardo o movimento inicial dessa
subjetividade fruitiva.

No segundo tépico, nos debrucamos sobre o conceito de fruicdo, sabendo
gue, segundo Levinas, é na fruicdo que o0 eu egoista consolida sua separacdo da
totalidade ontoldgica, porém, sem o éxito de uma subijetividade ética.

Ainda no segundo capitulo, especificamente no terceiro topico, elucidamos a
ideia de infinito na filosofia levinasiana. E a ideia de infinito, emprestada de
Descartes, mas ressignificada por Levinas, que desmonta o primado da totalidade
ontoldgica ocidental. Em um topico seguinte, compreendemos que a ideia de infinito
se revela no rosto do outro. O rosto do outro é, para Levinas, o que nos transporta
para o universo do transcendente, é o que nos faz romper com a ontologia e com a
totalidade, pois ele aponta para o além das categorias do ser. Segundo Levinas, o
rosto do outro institui a ética enquanto metafisica; sendo assim, concluimos nosso
segundo capitulo, evidenciando o primado da ética frente ao discurso ontoldgico.
Para o autor de Totalidade e Infinito, o encontro com o infinito, expresso no rosto do

outro, institui a ética como filosofia primeira.



16

1 A CRITICA AO PRIMADO ONTOLOGICO E A TOTALIDADE

1.1 Avida do autor e arelacdo com a elaboracao de sua filosofia

Emmanuel Levinas, pensador contemporaneo, filho de pais judeus, nasceu na
cidade de Kaunas, na Lituania, em janeiro de 1906 e faleceu em 25 de dezembro de
1995, em Paris. Educado na cultura judaica e russa, familiarizou-se desde a infancia
com o universo dessas duas culturas, o que lhe habilitou falar fluentemente a lingua
hebraica e russa, visto que “Sua familia, como as outras familias judias da cidade,
educava os jovens na cultura judia e na cultura russa. Isto implicava desde muito
cedo a aprendizagem da lingua hebraica e da lingua russa” (COSTA, 2000, p. 32).

O pai de Levinas era proprietario de uma sortida livraria, possibilitando a tal
pensador 0 acesso as obras de importantes autores russos, como: Pouchkine,
Gogol, Lermontov e, especialmente, Tolstoi e Dostoievski*. Na visdo de Levinas, 0s
personagens dos romances russos eram habeis em interrogacdes sobre as grandes
indagacdes humanas.

No entanto, Levinas ndo consumia apenas literatura russa, pois, naquele
momento histérico da Europa Oriental, o judaismo experimentou um elevado grau de
desenvolvimento. Isso incluia a Lituania, bem como a cidade de Kaunas. Nesta,
havia muitas sinagogas e escolas, onde se aprendia o hebraico, tais escolas eram
consideradas de alto nivel; nelas, estudavam-se a Tora e o Talmude. Aos seis anos,
Levinas foi para uma dessas escolas, para aprender a lingua hebraica.

Um detalhe importante do judaismo®, que se desenvolveu na Lituania e foi de
grande influéncia para despertar em Levinas o interesse pelos livros, como também
de fundamental importancia para sua formacao intelectual, foi o carater dialético do

pensamento rabinico ali experienciado.

* Em entrevista, Levinas menciona que “O romance russo, o romance de Dostoiévski e de Tolstoi, me
parecia bem preocupado com coisas fundamentais. Livros percorridos pela inquietude, pelo
essencial, a inquietude religiosa, mas legivel como busca por um sentido da vida” (POIRIE, 2007, p.
58).

5 Conforme Solé (2017, p. 31), “O judaismo lituano é social e antimistico, prescinde de qualquer
experiéncia extatica e incomunicavel e favorece o0 estudo e a meditacdo da lei, a Tord, como
fundamento da cultura hebraica. A dignidade da educacdo e a formacdo é um principio
profundamente enraizado no meio natal do fil6sofo. Nesse meio conflui um grande numero de
correntes em confronto: o assimilacionismo, a cultura russa e a defesa da tradicdo hebraica, o
rabinismo ortodoxo e o humanismo hebreu, 0 sionismo (como a sua aspira¢do a fundar um Estado
judeu na palestina) e o Bund (socialismo internacionalista)”.



17

O formato do judaismo lituano era caracterizado por uma versatilidade
hermenéutica. Havia interpretacdes de interpretacdes, comentarios de comentarios e
textos de textos. O dinamismo hermenéutico das leituras da Tora, da Biblia e
principalmente do Talmude® era marca da experiéncia hermenéutica/exegética da
tradicdo rabinica do judaismo da Europa Oriental. Em entrevista a Poirié, Levinas

explica o que foi a Lituania no contexto da Europa Oriental:

Quando se pronuncia a palavra Lituénia, talvez ndo se saiba que ela
designa uma das partes dessa Europa Oriental, onde o judaismo
conheceu seu mais alto desenvolvimento espiritual: o nivel de estudo
talmadico era muito elevado, e havia toda uma vida baseada nesse
estudo e vivida como estudo. De maneira nenhuma era um judaismo
mistico, o intelecto estava em guarda, pelo contrario, ele se prendia a
dialética do pensamento rabinico por meio dos comentarios dos
comentarios que se desenrolam ao redor do Talmud e no Talmud.
(POIRIE, 2007, p. 52-53).

Em 1914, a cidade de Kaunas passa a vivenciar os efeitos da Primeira Guerra
Mundial. Nesse momento, Levinas esta com oito anos e tem sua primeira
experiéncia com a guerra. Dois anos apdés o inicio da guerra, toda sua familia emigra
para Ucrania; 1a, Levinas estuda trés anos no Liceu.

No periodo em que esteve na Ucrania, teve inicio a Revolucao de 1917 e, no
ano de 1920, Levinas retorna a Lituania. “Em julho de 1920, a familia aproveitou a
primeira possibilidade que se oferecera a sair da Russia para retornar a Lituania. De
1920 a 1923, eu vivi novamente na Lituania” (POIRIE, 2007, p. 57). Em sua terra
natal, Levinas da continuidade aos seus estudos, sempre fazendo questdo de
evidenciar seu amor pelos livros. Porém, o que levou Levinas a filosofia? Essa

resposta é dada pelo préprio fildsofo em entrevista a Poirié:

6“0 Talmud é a transcricdo da tradicéo oral de Israel. Ele rege tanto a vida quotidiana e ritual quanto
0 pensamento — incluindo a exegese das escrituras — dos judeus ao professarem o judaismo.
Distinguem-se nele dois niveis: aquele em que estao consignados, em hebraico, o dizer dos doutores
chamados Tanaim, selecionados por Rabi lehuda Hanassi, que os fixou por escrito no final do século
Il da era vulgar o nome de Mischng; os Tanaim tiveram certamente contato com o pensamento grego.
A Mischna se torna o objeto de novas discussfes conduzidas frequentemente em aramaico pelos
doutores chamados Amoraim que, em seus ensinamentos, utilizam, sobretudo, os dizeres dos
Tanaim que Rabi lehud& Hanassi ndo havia incluido na Mischna. Esses dizeres “deixados de fora”,
chamados Beiraitot, sdo confrontados com a Mischnd, servindo para esclarecé-la. Eles desvendam
nela novos horizontes. A obra dos Amoraim se fixa, por sua vez, por escrito por volta do século V e
recebe o nome de Guemara. As sec¢des da Mischna e da Guemard, apresentadas conjuntamente,
uma como tema a ser comentada pela outra, [...] constituem o Talmud” (LEVINAS, 2017, p. 12-14).



18

O amor-sentimento dos livros foi, certamente, o motivo de minhas
primeiras tentagfes filosoficas. Nos liceus da Lituania, segundo a
tradicdo russa, nada de filosofia, nada de aula de filosofia, mas, se
quiser, abundancia de inquietacdo metafisica. E, além do mais, no
meu caso, também contribuiu a solicitacdo de textos judaicos que,
desde minhas primeiras leituras de filésofo, se apresentam em meus
pensamentos sem que eu os releia, e que pareciam me conduzir ao
que chamo de filosofia (POIRIE, 2007, p. 58).

No ano de 1923, o jovem Levinas vai para a Franca estudar filosofia e escolhe
a cidade de Estrasburgo, pois era a regido francesa mais proxima da Lituania. Na
Universidade de Estrasburgo, teve a experiéncia académica com a filosofia: “O
contato sério com a literatura especificamente filoséfica e com os filésofos, foi em
Estrasburgo” (LEVINAS, 1982, p. 19). No final de sua licenciatura em filosofia, tem
contato com a obra de Husserl. Seguindo recomendacdes de uma amiga, Levinas
faz a leitura de uma importante obra de Husserl — Investigacdes Logicas (Logische
Untersuchungem), despertando nele o interesse pela fenomenologia.

A leitura da filosofia de Husserl conduziu o jovem Levinas para o sul da
Alemanha. Entre 1928-1929, participou, na cidade de Friburgo, na Brisgovia, de
seminarios com dois grandes expoentes da filosofia, Husserl e Heidegger, os quais,
posteriormente, exerceriam grande influéncia na estrutura do seu pensamento.

Sobre Husserl, Levinas diz que “Foi com Husserl que descobri o sentido
concreto da propria possibilidade de trabalhar em filosofia” (LEVINAS,1982, p. 22).
Seu contato com Husserl foi tdo profundo que Levinas doutorou-se no ano de 1930,
com a tese A teoria da intuicdo na fenomenologia de Husserl (La théorie de |"intuition
dans La phénoménologie de Husserl), a qual foi premiada pelo Institut de France. A
respeito de Husserl, Levinas ainda coloca que “Foi pouco a pouco que se formou no
meu espirito a verdade essencial de Husserl, na qual ainda hoje acredito [...]”
(LEVINAS, 1982, p. 23).

E a respeito de Heidegger o que diz Levinas? em sua obra Etica e Infinito
Levinas coloca: “Quando foi a Friburgo para seguir o ensino de Husserl, descobriu |4
um filésofo que antes ndo conhecia, mas que teria uma importancia capital na
elaboracdo do seu pensamento: Martin Heidegger” (LEVINAS,1982, p. 29). Levinas
nao poupa elogios a Heidegger, no livro Entre Nés, que reline um conjunto de
ensaios levinasianos sobre a alteridade, o pensador judeu chega a dizer que
“Heidegger é para mim, o maior fildsofo do século, talvez um dos maiores do milénio

[...]" (LEVINAS, 2005, p. 158). Entretanto, vale salientar que, embora Levinas faca



19

excelentes comentarios a respeito de Heidegger enquanto filésofo, ele tem uma
posicdo bem contraria as perspectivas politicas dele. Sobre tais posi¢cfes, Levinas
faz as seguintes ponderacoes:

Nado digo isto por causa dos compromissos politicos de Heidegger,
tomados alguns anos depois do Sein und Zeit, se bem que nunca me
tenha esquecido destes compromissos, e que Heidegger nunca, na
minha opinido, se tenha desculpado da sua participagdo no nacional-
socialismo (LEVINAS,1982, p. 33).

O fil6sofo Emmanuel Levinas, apesar de ter opinides bem divergentes em
relacdo aquelas de Heidegger sobre questdes politicas, ele faz questdo de
reconhecer a importancia de Heidegger para a elaboracdo de seu pensamento.
Coloca, nesse sentido, a obra Ser e Tempo no rol das obras mais importantes da
filosofia. Sobre a obra heideggeriana, Levinas faz a seguinte declaracdo: “Com
efeito, descobri Sein und Zeit, que se lia a minha volta. Muito cedo tive grande
admiracdo por este livro. E um dos mais belos livros da historia da filosofia.”
(LEVINAS, 1982, p. 19). No entanto, embora Levinas tenha sido influenciado por
Husserl e Heidegger, e sem muito esforco faca questdo de reconhecer tais
influéncias, vale pontuar também que o lastro de sua filosofia se pauta, sobretudo, a
partir de criticas a filosofia de Husserl e de Heidegger, como veremos mais adiante.

A historia de vida de Emmanuel Levinas foi marcada também por persegui¢cao
e horror: vitima dos nazistas, por ser judeu, esteve prisioneiro em campos de
trabalho forcado durante a Segunda Guerra Mundial, entre os anos de 1939 e 1945,
na Bretanha e Alemanha. Essa guerra dizimou sua familia’, sendo brutalmente
assassinada pelos soldados nazistas. A Segunda Guerra Mundial influenciou
profundamente a construcdo da filosofia levinasiana. Com relacdo a biografia de

Levinas, Kestering (2008, p. 18) comenta que

A filosofia de Emmanuel Lévinas (1906-1995), pensador judaico-
francés, teve sua origem no pasmo (Thauma) diante das
possibilidades inerentes a liberdade humana, no horror do édio que
um homem é capaz de sentir diante do outro. Sua prépria biografia
foi marcada pela perseguicéo e pela perda de seus familiares nos
campos de concentragcao nazistas.

7 “Toda a sua familia, os seus pais e os seus dois irmdos, fora assassinada a rajadas de
metralhadora. Os judeus lituanos receberam um dos castigos mais duros da Shoah: foram
assassinados 91% deles, trinta mil em Kaunas em apenas quatro meses” (SOLE, 2017, p. 43).



20

Com base em uma filosofia original e versétil, que alia a tradicdo
hermenéutica judaica, seus profundos conhecimentos do método fenomenologico e
sua consistente formacéo filoséfica, Levinas expressa, notadamente numa simbiose
de pensamentos filoséficos, uma “teoria” ética, em que o0 respeito e a
responsabilidade pela alteridade do outro passa a ser o ponto central.

Vendo a crueldade do homem contra seu semelhante e sendo marcado pelo
holocausto, Levinas prop6e o primado da ética, como forma de se contrapor ao
modelo ocidental do pensar filoséfico, que é claramente ontolégico e totalitario.
Conhecido como pensador da alteridade, Levinas propde uma ética da
responsabilidade anterior a liberdade, do outro antes do mesmo e da ética antes da
ontologia. Como ele articula sua proposta filoséfica? E o que veremos no topico a

sequir.

1.2 A critica a ontologia

~

A principal critica que Levinas faz a ontologia diz respeito ao conceito de
totalidade, que opera num sistema de adequacéao légica das estruturas do mundo.
Em sua perspectiva, “[...] a ontologia é a teoria da inteligéncia dos seres” (LEVINAS,
2019, p. 29). Em outros termos, a ontologia sempre se arvorou em reduzir tudo que
constitui 0 mundo, inclusive o outro, a estruturas passiveis de total conhecimento.

Na concepcao levinasiana, a ontologia, ao longo da histéria do Ocidente,
estava interessada, sobretudo, na totalizacdo. O conhecimento deveria
necessariamente estar adequado a realidade, nada poderia escapar do logos. O
discurso racional, junto a autonomia do sujeito, desnuda o real e reduz as diferencas
a uniformidade. “A filosofia ocidental foi, na maioria das vezes, uma ontologia: uma
reducdo do outro ao mesmo, pela intervencdo de um termo médio e neutro que
assegura a inteligéncia do ser” (LEVINAS, 2019, p. 30). Nessa perspectiva, 0
pensamento ocidental se desdobrou, ao longo dos séculos, como primazia do
mesmo em detrimento do outro. Assim, onde se fincam as raizes histéricas dessa

forma de filosofia? E o que discutiremos nos proximos paragrafos.



21

A pergunta sobre o ser, na histéria da filosofia, remonta sua origem aos pré-
socréaticos, sobretudo, a Parménides®, pois este filésofo inaugura, na filosofia, o
problema do ser como reflexdo filosofica. Para Parménides, o “ser €, e 0 ndo-ser ndo
€”. Com essa proposta da busca pela verdade (alétheia) do ser, ele se torna objeto
de estudo da filosofia e, consequentemente, a aventura da filosofia ocidental, na
busca pelo conhecimento. Esse modo de filosofia instaura, no pensamento filoséfico,
uma unidade entre o pensamento, o logos, que este exprime, e 0 ser. E é essa
unidade que fundamenta o primado da ontologia.

O ideal de verdade na ontologia assenta sua suficiéncia no discurso racional,
conceitual e tematizante, que visa neutralizar e captar os entes. Segundo o fil6sofo
judeu, “A relagdo com o ser, que atua como ontologia, consiste em neutralizar o ente
para compreender e captar’ (LEVINAS, 2019, p. 33). Dessa forma, a ontologia reduz
tudo a uma entidade inteligivel, ou seja, o ser dos entes passa a ser algo passivo de
racionalizacéo, um objeto da razao.

Para Levinas, a filosofia socréatica, ao alinhar o pensamento na busca pela
liberdade, também compartilha do ideal da ontologia. A filosofia socratica repousa
sobre a maxima do “conhece-te a ti mesmo”, da autorreflexdo, da busca pelo
conhecimento e do exercicio da liberdade. Tais experiéncias filoséficas se
coadunam com a proposta do primado da ontologia. Para SoOcrates, 0 conhecimento
racional é fruto e desdobramento da liberdade. A filosofia socréatica, ao se conduzir
nesse sentido, produz o que a filosofia levinasiana chama de egologia, filosofia do
mesmo, como indica as palavras do préprio pensador: “O ideal da verdade socrética
assenta, portanto, na suficiéncia do mesmo, na sua identificacdo de ipseidade, no
seu egoismo. A filosofia € uma egologia” (LEVINAS, 2019, p. 31).

Na viséo levinasiana, a licao da filosofia socratica foi a do primado do mesmo,
nada a receber do outro, pois a aventura da busca pela verdade estd em mim.
Assim, preciso me autoconhecer, recolher-me dentro de si. A razdo exerce, na
filosofia de Socrates, o papel de soberana; o outro € neutralizado e englobado, ou

seja, se torna referenciado a um mesmo de mim. Desse modo,

8 “A historia da filosofia reconhece o mérito de Parménides em ter posto, pela primeira vez, o ser
como o problema primordial da reflexao filosofica e, ao mesmo tempo, o mérito de ter formulado uma
resposta que permanecerd um ponto de referéncia essencial ao pensamento ocidental” (ROSSET;
FRANGIOTTI, 2012, p. 28).



22

O primado do Mesmo foi a licAo de Socrates: nada receber de
Outrem a ndo ser o que ja esta em mim, como se, desde toda a
eternidade, eu ja possuisse o que me vem de fora. Nada receber ou
ser livre. A liberdade nédo se assemelha a caprichosa espontaneidade
do livre-arbitrio. O seu sentido Gltimo tem a ver com a permanéncia
no Mesmo, que é Razéo. O conhecimento é o desdobramento dessa
identidade, é liberdade. O facto de a razdo ser o fim de contas a
manifestacdo de uma liberdade, neutralizando o outro e englobando-
0, ndo pode surpreender, a partir do momento em que se disse que a
razdo soberana apenas se conhece a si prépria, que nada mais a
limita (LEVINAS, 2019, p. 30).

E essa filosofia do primado do eu e do mesmo, da qual Socrates
compartilhou, que instaura no real a totalidade dos entes, reduzindo-os ao dominio
da racionalidade ontolégica. A critica de Levinas, ao primado ontologico e ao
conceito de totalidade, centra-se no fato da pretensdo equivocada do pensamento
filosofico de atingir o saber absoluto, que reduz as estruturas do mundo e o outro a
conceitos, sistemas e teorias, em uma espécie de sintese total do conhecimento.

O paradigma do logos, isto é, 0 modelo de racionalidade |égico-discursivo de
compreensao do ser, assentado na pergunta ontoldgica: “o que € o real?”, foi a base
de consolidacdo do conhecimento da filosofia ocidental. Esse modelo, ancorado na
racionalidade, se arvorou em dar uma explicacdo para absolutamente quase tudo,
inclusive, o outro.

A ciéncia pratica (ethos) também foi submetida a racionalidade ontoldgica.
Com Aristoteles, a ética foi tematizada, isto é, a ciéncia do agir humano foi pensada
sob o prisma da razdo. Na ética aristotélica, o individuo é o agente capaz de
encontrar em si mesmo, a partir do agir racional, os meios para discernir e
fundamentar a acdo moral, o que ainda indica o primado do mesmo sobre o outro.
Dessa forma, € o proprio sujeito que reflete, com base na raz&o sobre si e a respeito
de seu procedimento com 0s outros. A partir dessa constatacao, fica claro que o
campo da ética e das relagcbes humanas era abarcado pela racionalidade do logos.

Sobre essa questao, Ribeiro (2015, p. 9) comenta que

A patrtir da filosofia aristotélica tornou-se comum submeter o ethos ao
logos. A ética consagrou-se, entdo, como ciéncia do ethos a refletir
sobre a necessidade intransferivel de averiguar e criticar
racionalmente os habitos e os costumes. Uma forma de conseguir
dar razbes para o agir humano. A partir desse legado, a ética
assumira o carater de ciéncia préatica e sujeito serd compreendido
como aquele que encontra na razdo meios para definir e



23

fundamentar o agir moral. Dessa forma a pergunta pelo sentido do
humano foi abarcada pela racionalidade I6gica do saber.

Fica evidente que, embora o ethos verse sobre o agir moral, ainda assim a
ética esté atrelada a uma condicdo de pensar de um lugar, em que o primado da
ontologia e do mesmo é o referencial de compreenséao da realidade. O eu, a partir da
consciéncia de si, é a autorreferéncia do todo e do outro, 0 que demonstra ser uma
caracteristica do primado ontolégico e da totalidade.

Conforme Levinas, a histéria da filosofia esta marcada por uma tendéncia a
totalizacdo. Na visdo levinasiana, o conhecimento filoséfico, na busca pela verdade
do ser e do ser dos entes, fixou, no pensamento filoséfico, a condi¢do de interpretar
a realidade a partir de conceitos universais. O saber ontologico deu a consciéncia do
individuo o poder de se ensimesmar, de englobar o mundo e n&o deixar nada fora
dela, demonstrando, dessa forma, que o caminho trilhado pela historia da filosofia foi
o da totalidade. Sobre a ideia de totalidade, Levinas (1982, p. 67) explica que

Na critica da totalidade [...], h4 uma referéncia a histdria da filosofia.
Esta historia pode interpretar-se como uma tentativa de sintese
universal, uma reducdo de toda a experiéncia, de tudo aquilo que é
significativo, a uma totalidade em que a consciéncia abrange o
mundo, ndo deixa nada fora dela, tornando-se assim pensamento
absoluto. A consciéncia de si a0 mesmo tempo que consciéncia do
todo. Na histéria da filosofia, houve poucos protestos contra esta
totalizacéo.

Na visdo levinasiana, a filosofia ocidental € forcosamente marcada pela
experiéncia da totalidade. A filosofia do mesmo, que exalta a liberdade em
detrimento da alteridade e que torna inteligivel o outro e reduz sua diferenca a
conceitos e teorias, tem suas raizes na Grécia antiga. Na modernidade, é
evidenciada na ideia de totalidade hegeliana, confirmada pela crenca na razéo
iluminista e ratificada na contemporaneidade pela filosofia de Edmund Husserl e

Martin Heidegger. Sobre isso Kestering expde:

A filosofia do Mesmo possui uma tradi¢cdo longa: suas raizes podem
ser encontradas na Grécia antiga, no periodo moderno esta presente
na crenca da deusa-razdo, no século passado é confirmada no
pensamento de Edmund Husserl e Martin Heidegger (KESTERING,
2008, p. 31).



24

O outro, que em Levinas assume a posi¢ao de transcendente e intotalizavel,
e que, para o filésofo, sempre foi uma entidade indiscernivel, foi pela ontologia
reduzido a uma ideia racionalizada, isto é, teve sua alteridade suprimida. O outro
passou a ser algo passivo de compreensdo racional, uma extensdo do saber
filoséfico. Para Levinas, a ontologia se apresentou no Ocidente como uma tentativa

de totalizacéo. Nessa perspectiva, Hutchens (2007, p. 32) comenta que

A totalizagdo implica que ndo haveria nada do eu que pudesse
continuar sem ser reduzido e sem se adequar: ndo ha nenhum
aspecto da ‘“interioridade” do eu que ndo tenha sido reduzido a
totalidade do racionalismo. Emogdes, crengas religiosas, prazer
sexual e qualquer coisa intima sobre o0 eu ja sdo partes da economia
técnica do racionalismo. Nao existe nada fora ou dentro dessa
totalidade que néo seja interpretada por meio dos valores da reducao
racional.

O primado ontolégico da filosofia sempre buscou formular uma explicacao
total sobre 0 mundo e o outro. Na perspectiva do calculo da razdo ontolégica, o outro
nao escapou a reducao e a compreensibilidade do mesmo. O outro, sob a égide do
primado ontolégico, escondeu sua alteridade, sua pluralidade e diferenca. A filosofia
da mesmidade fez do outro uma espécie de coisa. O outro foi algo que precisou ser
compreendido em sua absoluta dimensao; ele passou a ser coisificado, objetivado e

conhecido. Nesse sentido,

A inteligibilidade pde o “ser conhecido” numa relagcéo tal com o ‘ser
gue conhece’ de modo que a alteridade do primeiro se desvanece e
é absorvida no plexo de sentido e significado que constitui a
totalidade do mundo do “ser que conhece” como um “eu mim
mesmo”. (COSTA, 2000, p. 118).

Esse modelo de se fazer filosofia, que inspira o Ocidente desde tempos
longinquos, alicercado nos paradigmas filosoficos da racionalidade objetiva,
condicionou o conhecimento filoséfico a pensar o mundo e suas estruturas sob o
primado do eu.

Para Levinas, o logos do ser, por meio da atividade da racionalidade, foi a
condicado determinante para estabelecer o primado do eu sobre a realidade e o
outro. Foi a partir de conceitos, teorias, temas, paradigmas e sistemas filoséficos que

a razéo operacionalizou o caminho trilhado pela ontologia, o que acabou causando o



25

dominio do primado do mesmo sobre o outro e, consequentemente, a reducdo das
diferencgas plurais, ao que a filosofia levinasiana denomina de totalidade.

Tal filosofia estad interessada, sobretudo, na busca pela liberdade absoluta.
Uma postura filoséfica preocupada tdo-somente com a identidade do sujeito e,
consequentemente, com uma responsabilidade do individuo para consigo mesmo. A
filosofia do primado ontolégico representa, para Lévinas, uma postura filoséfica
egoista.

Nessa filosofia, estd presente uma preocupacdo com a defesa da propria
existéncia, do préprio ser e com as centralidades das préprias necessidades, o que
acaba por resultar num eterno retorno a si mesmo, numa liberdade do ser-para-si,
uma liberdade que gera dominio e violéncia® sobre o outro; uma liberdade que, sob o
pretexto equivocado de atingir o saber absoluto, acaba por reduzir o outro e sua
diversidade a uma totalidade que suprime a alteridade. A respeito da critica de

Levinas a totalidade, Martins e Lepargneur (2014, p. 5) argumentam que

Totalidade — Lévinas critica esse conceito como uma pretensao
filoséfica errada do ocidente de atingir o saber absoluto, que tende
reduzir o Outro ao Mesmo, expressdo de dominio. Trata-se do
primado do Eu ou do Mesmo. E a razdo definida pelo Eu. Consiste
na compreensdo da ontologia como analogia ao individuo — dUnico a
existir — na sua individualidade. O primado do Eu se assenta na
suficiéncia essencial do Mesmo, na identificacdo da ipseidade, no
seu egoismo. Trata-se de uma egolatria (MARTINS; LEPARGNEUR,
2014, p. 5).

A partir do ponto de vista da totalidade, a filosofia ocidental € um racionalismo
redutivo, que repudia a pluralidade e exalta o imperialismo do mesmo sobre o outro.
O primado do eu, que reduz o outro a mesmidade, desdobra-se na histéria da
filosofia como uma ontologia do poder. Essa ontologia, que € a teoria da inteligéncia
dos seres, se apresenta no Ocidente como um logos tematizante, que capta o outro

e fixa-o em uma totalidade objetiva.

° “Para Levinas, toda ontologia provoca um tipo de violéncia sobre o Outro. Transgredir a alteridade
humana como critério ético significa entrar no campo da violéncia. O Outro, quando reduzido a
conceito, perde a capacidade de mostra-se na singularidade do seu proprio rosto. E a percepgéo do
outro a partir do Eu. Uma vez reduzido a conceito, fica facil intervir sobre o Outro de forma (til,
instrumental e violenta. A supera¢éo da violéncia se d4 somente com o Eu colocando-se a servigo do
Outro” (MARTINS; LEPARGNEUR, 2014, p. 9).



26

Segundo Levinas, a face desse ser violento, que objetifica e dissolve os entes
a uma totalidade, se revela na guerra, pois “A face do ser que se mostra na guerra
fixa-se no conceito de totalidade que domina a filosofia ocidental” (LEVINAS, 2019,
p. 8). Porém, quais as caracteristicas dessa ontologia da guerra, descrita por
Levinas? Como ela afeta as relacdes intersubjetivas entre os semelhantes? Estas e

outras questdes serdo abordadas no tdpico seguinte.

1.3 Ontologia, guerra e politica

E consenso entre historiadores e pensadores que o século XX foi marcado
por intensas mudancgas e profundos acontecimentos. Um século que se notabilizou
por inUmeros avangos no campo tecnoldgico, mas, sobretudo, por ser um periodo
sangrento de nossa histéria. As duas grandes guerras, que dizimaram milhdes de
inocentes, representam um lamentavel momento na historia do século XX, o qual
ficou marcado pela ascensao e queda dos regimes fascistas e nazistas, expressoes
evidentes de regimes totalitarios. De acordo com o historiador Erik Hobsbawm, o
século XX foi “...] uma era de catastrofe, que se estendeu de 1914 até depois da
Segunda Guerra Mundial [...]” (HOSBSBAWM, 1917, p. 15).

Emmanuel Levinas é contemporéaneo desse periodo historico. Enquanto
crianca vivenciou o periodo da Revolucédo Russa, de 1917, e ja na fase adulta sente
na pele os horrores da Segunda Guerra Mundial. O fildsofo viveu a dura experiéncia
dos campos de trabalho forcados e foi durante a guerra que perdeu a sua familia.
Como compatriota, sentiu a profunda dor com o genocidio de milhées de judeus. A
critica de Levinas a totalidade e a ontologia da guerra surge apés o doloroso
acontecimento da Segunda Guerra Mundial. “A Minha critica da totalidade surgiu, de
facto, apds uma experiéncia politica que ainda ndo esquecemos” (LEVINAS, 1982,
p. 70).

Na visédo levinasiana, o reducionismo metafisico da filosofia se revela no
Ocidente como uma ontologia da guerra. A racionalidade ocidental, ao propor
escrutinar o real, com o objetivo de elucidar os elementos presentes no mundo,
acaba por caracterizar o ser e sua obra de ser como acontecimento ontolégico, que

violenta o outro e sua alteridade. Assim,



27

N&o ha necessidade de provar por meio de obscuros fragmentos de
Her&clito que o ser se revela como a guerra ao pensamento filosofico:
que a guerra ndo o afecta apenas como o facto mais patente, mas
como a propria paténcia — ou a verdade — do real. (LEVINAS, 2019, p.
7).

No preféacio de sua obra magna, a qual € objeto de nosso estudo (Totalidade
e Infinito), escrita para sua livre docéncia, Levinas faz questao de elucidar que desde
Her&clito o ser se revela como guerra na histéria da filosofia ocidental. Para Levinas,
a face do ser, que se mostra na guerra, se estabelece no conceito de totalidade. A
atividade do logos, ao propor uma ordem objetiva da realidade, isto é, ao
caracterizar o real por meio de conceitos, temas e absolutos universais, reduz a
diferenca a semelhanca, a transcendéncia a imanéncia e o outro ao mesmo. As
respostas da racionalidade filosofica, a partir dos termos neutros, buscam alcancar
uma sintese total da existéncia, ou seja, totalizar todas as coisas.

Na filosofia levinasiana, a guerra e a totalidade séo as expressdes da violenta
face ontolégica do ser. Nesse interim, a politica se imp&e como o proprio exercicio
do logos: “A politica € a arte de ganhar a guerra. Se a guerra e a totalidade séo o
decantar da violenta face ontologica do ser, a politica é o “logos estratégico”
violento, guerreiro e totalizador dessa mesma face” (COSTA, 2000, p. 97).

Nesse sentido, ndo custa se lembrar de que a filosofia de Levinas se situa no
contexto europeu de pés-guerra. As experiéncias da Guerra Fria, Guerras Coloniais,
Primeira e Segunda guerras mundiais e as experiéncias totalitarias marcaram
profundamente as condi¢cBes e formas de existéncia do povo europeu.

Ainda no prefacio de Totalidade e Infinito, Levinas deixa claro que o logos
estratégico da guerra, que € a politica, suspende a moral e dissolve, a partir de uma
farsa moral, os valores incondicionais de uma convivéncia social, igual e justa. “O
estado de guerra suspende a moral; despoja as instituicdes e as obrigacdes eternas
da sua eternidade e, por conseguinte, anula, no provisorio, 0s imperativos
incondicionais” (LEVINAS, 2019, p. 7).

Isso ndo significa dizer que a narrativa do logos politico abdique do discurso
sobre a ética e a moral. Pelo contrario, as experiéncias politicas totalitarias
constroem um discurso sobre a ética e a moral, todavia, tais narrativas ndo passam

de retdricas da injustica, pois violam o outro e sua alteridade. Com isso,



28

O determinismo da totalidade racional corre o risco de totalitarismo,
gue, sem sombra de duvida, ndo abandona a linguagem ética e
sempre falou — e sempre fala — do bem e do melhor, como os “labios
lisonjeiro e a lingua arrogante” de que fala o Salmo?®® 12,4. O préprio
fascismo nunca confessou glorificar o delito (LEVINAS, 2014, p. 35).

Na perspectiva levinasiana, os modelos politicos totalitarios repousam sobre
um totalitarismo ontoldgico. O primado do ser, apresentado como totalidade, esteve
sempre na base do pensamento politico filoséfico ocidental. O projeto ontolgico da
filosofia de saber-poder conduziu a histoéria da filosofia por um caminho de dominio e
de violéncia ao outro e a sua alteridade. Os abusos do totalitarismo foram
amparados por uma racionalidade objetiva, que buscou, por meio das instituicdes e
convencoes, dissolver as individualidades ao modelo da totalidade. Nesse sentido,
as politicas totalitarias foram destruidoras de singularidades e minorias plurais.

Sob o pretexto retorico de garantia da paz, os regimes totalitarios alienam as
individualidades, fazendo-as representar “os eu pensantes” sob o0 signo do poder de
destruir e de dominar. “A paz dos impérios saidos da guerra assenta na guerra € nao
devolve aos seres alienados a sua identidade perdida” (LEVINAS, 1988, p. 10). A
falsa paz e sociabilidade, prometida pelo Estado, € pensada a partir da ameaca da
guerra e da violéncia legitima. Esse ponto de vista nos remete ao estado de
natureza, concebido por Hobbes. Na visdo hobbesiana do estado de natureza, “o
homem é lobo do homem”, dai a necessidade de estabelecer um contrato social,
gue possa garantir um escuso convivio pacifico.

A narrativa do totalitarismo ontolégico da retorica da injustica, em sua
experiéncia com o0 ser, a0 mesmo tempo em que empodera o primado do eu,
reconhece as liberdades como opositoras umas das outras. Dai resulta a
necessidade de estabelecer a totalidade como modelo de controle das

subjetividades. Vale dizer que tal modelo é baseado na autoridade e dominacéo. E

100 Salmo em quest&o é considerado um Salmo de Davi. E um salmo que trata da falsidade humana
e dos labios mentirosos. Na Nova Versdo Internacional da Biblia (NVI), o texto estd escrito da
seguinte forma: “Salva-nos, Senhor! J& ndo ha quem seja fiel; ja ndo se confia em ninguém entre os
homens. Cada um mente ao seu proximo; seus labios bajuladores falam com segundas intencgdes.
Que o Senhor corte todos os labios bajuladores e toda lingua arrogante dos que dizem: "Venceremos
gragas a nossa lingua; somos donos dos nossos labios! Quem é senhor sobre nés? " "Por causa da
opressao do necessitado e do gemido do pobre, agora me levantarei”, diz 0 Senhor. "Eu lhes darei a
seguranca que tanto anseiam. "As palavras do Senhor sdo puras, s&o como prata purificada num
forno, sete vezes refinada. Senhor, tu nos guardaras seguros, e dessa gente nos protegeras para
sempre. Os impios andam altivos por toda parte, quando a corrupgdo é exaltada entre os homens”
(SALMOS 12:1-8).



29

nesse contexto de controle da totalidade que acontece a alienacdo da vontade
individual. Os sujeitos passam a seguir uma totalidade neutra e anbnima que o0s
comanda secretamente, eis ai o totalitarismo ontolégico, a experiéncia do ser como
guerra que violenta os eus alienados, bem como o convivio social pacifico.

Essa ontologia da dominacdo e do poder, delineada por uma racionalidade
filoséfica, que reduz as diferencas humanas a padrdes totalitarios e que anula a
alteridade, resultou em experiéncias politicas desastrosas. Diante dessas
constatacdes, quais os caminhos apontados por Levinas para a saida da totalidade?
Ainda no prefécio de Totalidade e Infinito, Levinas evidencia a via escatolégica como
ressignificacdo da experiéncia com o ser. “A escatologia pée em relagdo com o ser;
para além da totalidade ou da historia” (LEVINAS, 2019, p. 9).

A escatologia é a experiéncia com o proprio infinito, pois nem a totalidade e a
histéria podem engloba-lo. A via escatologica € uma relagdo com um excedente,
sempre exterior a totalidade, pois a totalidade objetiva ndo preenche a verdadeira
medida do ser. O conceito de infinito, expresso no rosto do outro, € quem revela a
transcendéncia. Este, para além do ser, é fruto da percepcéo do rosto do outro. A
transcendéncia e o infinito do ser sdo acontecimentos experienciados na epifania do
rosto do outro. Para Levinas, o rosto é portador de um excesso de algo exterior ao
pensamento, que é condi¢do de toda verdade objetiva. E a escatologia profética,
pensada a partir da ideia de infinito, que abre a possibilidade de romper a totalidade
e o totalitarismo ontologico.

Ela (Escatologia) nos p6e em relacdo com o infinito do ser; é o rosto do outro,
na relacao face a face, que rompe a totalidade e coloca a ética antes da ontologia, 0
outro antes do mesmo, a responsabilidade antes da liberdade.

No segundo capitulo desta dissertacdo, explicaremos, de forma mais clara,
como a filosofia de Emmanuel Levinas rompe definitivamente com a ontologia da

totalidade e institui a ética como metafisica, ou seja, como filosofia primeira.

1.4 A critica a Husserl

Um importante interlocutor de Levinas foi, sem sombra de duvidas, Edmund
Husserl. A aventura de descobrir e conhecer o método fenomenolégico foi o que

levou Levinas a Friburgo, na Alemanha. L4, o ainda jovem fil6sofo participa dos



30

cursos e seminarios de Husserl sobre a fenomenologia!. Foi no final da licenciatura
qgue Levinas, a partir da leitura de As Investigacdes Légicas, despertou a curiosidade
filoséfica e o interesse pela filosofia husserliana:

[...] eu estava no fim de minha licenciatura sem nenhuma deciséo fixa
guanto ao futuro, entdo comecei a olhar livremente ao meu redor e
uma jovem, Gabrielle Peiffer, lia Husserl no Instituto de Filosofia de
Estrasburgo; ela me aconselhou a ler esse dificil autor. Eu logo li Les
Recherches Logiques (As Investigacdes Logicas) com muita atencao e
tive a impresséo de ter alcangado ndo uma construcdo especulativa
inédita a mais, porém novas possibilidades de pensar (POIRIE, 2007,
p. 62).

Certamente, é evidente a influéncia capital de Husserl e da fenomenologia
nas bases'? do desenvolvimento da filosofia levinasiana. O conceito de
intencionalidade e os horizontes de sentido sdo elementos da estrutura do método
fenomenoldgico que estdo presentes na esteira da filosofia de Emmanuel Levinas.
“E Husserl, sem divida, que esta na origem de meus escritos” (LEVINAS, 2010, p.
149). Todavia, a partir da leitura levinasiana sobre o método fenomenoldgico, é
possivel identificar as criticas que recaem sobre a concepcdo de consciéncia
intencional de Husserl, bem como sua tendéncia a totalidade. Antes de
problematizarmos essas questdes, faremos um breve comentario do contexto
historico do surgimento da fenomenologia.

Levinas é considerado herdeiro direto da filosofia de Edmund Husserl. Foi
Levinas quem traduziu as MeditacGes Cartesianas de Husserl, sendo o responsavel
por introduzir a fenomenologia na Franca. Além disso, sua tese doutoral versou

sobre a teoria da intuicdo na fenomenologia de Husserl. O propésito de Edmund

11 Sobre o conceito de fenomenologia, Abbagnano (1962, p. 416) comenta que “A descricdo daquilo
gue aparece ou a ciéncia que tem como objetivo ou projeto essa descri¢éo. [...]. A Unica no¢éo hoje
viva de fenomenologia. E a correlativa ao 3° significado de fenémeno anunciado por Husserl nas
pesquisas ldgicas [...] e depois defendida por ele mesmo nas obras sucessivas. [...], A fenomenologia
que ele chama de “pura” ou “transcendental” € uma ciéncia de esséncias, portanto, “eidética” e nao
de dados de fato; e torna-se possivel somente pela reducdo eidética, que tem justamente a tarefa de
purificar os fendbmenos psicolégicos de suas caracteristicas reais ou empiricas e de eleva-los ao
plano da generalidade essencial. A reducdo eidética, isto é, a transformacdo dos fendbmenos em
esséncias, € também reducédo fenomenoldgica em sentido rigoroso”.

12 A respeito da relacdo entre Levinas e o método fenomenoldgico, Solé (2017, p. 52) explica: “Com
efeito, a fenomenologia proporciona-lhe um método que se torna decisivo no inicio do seu trabalho e
mais a frente, quando, mesmo recusando muitas das ideias de Husserl e renunciando a aplicar
literalmente o método fenomenoldgico, se mantém — segundo afirma repetidamente — fiel ao seu
espirito. O que a fenomenologia Ihe proporciona € um modo de examinar os conteddos da
consciéncia e de observar as operacdes do proprio pensamento na sua relagdo com o mundo”.



31

Husserl, anunciado sob o nome de fenomenologia transcendental, tinha como
motivagao originaria constituir a filosofia como uma ciéncia de rigor.

O idealismo alemao, que se destacou como um importante sistema do
pensamento filoséfico, na primeira metade do século XIX e que tinha a filosofia
hegeliana como padrdo, experimentou, na segunda metade do mesmo século, sua
fragilizacdo diante do progresso das ciéncias positivas e do ideal positivista de
superacao da filosofia. Nesse contexto, a ciéncia passou a ocupar 0 espaco que, no
passado, era da filosofia. De acordo com Costa (2000), no final do século XIX, a
psicologia assume uma posicdo de destaque como disciplina cientifica; com a

adocédo do método experimental, ela se consolida como fisica do espirito humano:

Ao final do século XIX e inicio do século XX, havia pelo menos dois
marcos de contextualizacdo que, segundo o autor, poderia ter
influenciado o pensamento de Husserl. [...], o socio-cultural, se
configurava por um cientificismo que cultuava os fatos, por um
psicologismo que pretendia ser o embasamento tedrico de todas as
ciéncias e pela negacao da filosofia (COSTA, 2000, p. 57).

Ao buscar consolidar a filosofia como uma ciéncia rigorosa, néo significa que
Husserl tinha como objetivo criticar, de forma geral, as etapas do conhecimento
cientifico. Em um primeiro momento, a postura dele (Husserl) é de condescendéncia
e reconhecimento frente a alguns modelos da pesquisa cientifica. As evidéncias de
seus resultados, a profundidade e o éxito das pesquisas sao elementos da
cientificidade que o filésofo destaca como importantes nas ciéncias positivas.
Entretanto, esse reconhecimento é seguido por fortes e decisivas criticas a ciéncia
de seu contexto historico. As principais foram: detectar que a ciéncia havia se
reduzido a meras ciéncias de fatos; a mais emblematica acusa a ciéncia de haver
perdido seu significado para vida humana em geral.

E a partir dai que Husserl ira4 buscar e esbocar uma perspectiva filosofica para
a ciéncia, que tenha como propoésito cumprir os requisitos de radicalidade,
autenticidade e universalidade. Para Husserl, a fenomenologia transcendental ir4
cumprir esse objetivo, pois ela é a doutrina universal das esséncias. “O método da
critica do conhecimento é fenomenolégico; a fenomenologia € a doutrina das
esséncias, em que se integra a ciéncia da esséncia do conhecimento” (HUSSERL,
2014, p. 22).



32

De acordo com Husserl, os fenbmenos sdo acontecimentos reais. O
fenbmeno é aquilo imediatamente dado em si mesmo a consciéncia. Em Husserl, a
consciéncia intencional é a base da objetividade e da representacdo. A
intencionalidade da consciéncia é um dos principios basicos da fenomenologia; a
consciéncia sempre sera consciéncia de alguma coisa. “A tese segunda a qual toda
intencionalidade é, ou uma representacao, ou fundada numa representacao, domina
as Logische Untersuchungem e aparece sempre como uma obsessdo em toda a
obra ulterior de Husserl” (LEVINAS, 1988, p. 113).

Essa consciéncia nasce no interior do Lebenswelt (mundo da vida). De acordo
com Husserl, o mundo da vida € um a priori dado a subjetividade transcendental.
Para que haja progresso no método fenomenologico, é necessario deixar emergir o
mundo vivido'3, o que sbé é possivel por meio das reducdes. Uma das etapas do
método € a (epoché), isto €, colocar em suspencao crencas prévias;, € preciso
colocar aspectos da vida entre parénteses (linguagem, cultura, leis, julgamentos,
entre outros).

O sujeito, frente ao fenébmeno, precisa se desvincular de qualquer interesse
natural ou psicolégico pelas coisas do mundo e pelo préprio mundo, numa atitude de
experiéncia desinteressada. “Segundo Levinas, o método husserliano considera que
€ fundamental para o processo filoséfico suspender o juizo (epoché) para deixar
emergir o mundo vivido” (RIBEIRO, 2015, p. 24).

Outra etapa do método fenomenologico é a reducéo eidética. Para Husserl, a
fenomenologia transcendental € uma ciéncia de esséncias (reducdo eidética). O
propdsito fundamental da fenomenologia se caracteriza pela tentativa de depurar os
fendbmenos de seus aspectos reais e empiricos, colocando-os em uma condi¢do de
generalidade essencial. Segundo Costa (2000, p. 63), “E importante sublinhar que,
na compreensdo levinasiana, Husserl maneja a fenomenologia sobre um fundo
ontoldgico”. A fenomenologia pura ndo € uma ciéncia de fatos, mas de esséncias, ou
seja, € também uma ontologia.

Em uma de suas importantes obras, Meditacbes Cartesianas, Husserl
demonstrou seu interesse em ver a fenomenologia se afirmar como ontologia

universal:

13 Sobre o mundo vivido, Depraz (2011, p. 21) comenta que “A partir da quinta Investigagdo lo6gica
encontra-se determinado o estatuto dessa “descrigéo das vivéncias”. No fundo € em torno a nogéo de
“vivéncia” (Erlebnis) que se cristaliza a originalidade do projeto husserliano”.



33

A fenomenologia transcendental, sisteméatica e plenamente
desenvolvida, é e o ipso uma auténtica ontologia universal. Ndo uma
ontologia formal e vazia, mas uma ontologia que inclui todas as
possibilidades regionais de existéncia, segundo todas as correlacbes
que elas implicam (HUSSERL, 1969, p. 132).

Na visdao de Husserl, a fenomenologia, como uma ontologia universal e
verdadeira, era também a ciéncia total do a priori, que daria sustentacdo a todas as
outras ciéncias.

A fenomenologia se dedicara a conhecer a esséncia dos fendmenos, ela se
configura como uma ciéncia fundamental do sentido das coisas. A consciéncia
intencional se direciona ao fendmeno, o qual s6 pode ter expressa sua esséncia em
relacdo a uma consciéncia. Essa correlacdo consciéncia-fenbmeno séo polos
denominados por Husserl de noese (ato intencional da consciéncia) e noema (objeto
visto e pensado). E o ato intencional da consciéncia que intui no dado a esséncia,

iISSO SO é possivel pela inerente relacdo entre noese e noema:

Husserl [...] justifica as significacbes por um retorno ao dado. A
intuicdo categorial [...] prolonga, na realidade, o intuitivismo da
significacdo. As relacdes e as esséncias sdo, por sua vez, dadas. A
intuicdo permanece a fonte de toda inteligibilidade. O sentido € dado
na prépria retiddo que caracteriza a relacdo entre noese e noema
(LEVINAS, 1993, p. 22-23).

A intuicdo da esséncia (eidética), que esta na consciéncia, € quem consegue
captar o ser do fendmeno; a esséncia é quem identifica o fendbmeno. Nesse sentido,
0 sujeito deve realizar os diversos atos de consciéncia possiveis até que possa
reconhecer no fenbmeno a sua esséncia. A correlacdo intencional consciéncia e
objeto acontece mediante as vivéncias que a consciéncia realiza do objeto
(vivéncias de representacdo teorica, de vontade e emocdes); a analise e a descricao

das vivéncias constituem o trabalho do fenomendlogo. Assim,

A originalidade da fenomenologia husserliana se atém a seu carater
essencialmente descritivo. Em busca das invariaveis de nossa
experiéncia, ela elabora um método eidético que livra a descri¢cdo de
todo o empirismo; em busca do sentido de ser da subjetividade, ela
forja um método transcendental de constituicdo e exime o sujeito de
todo residuo substancial fazendo dele um eu operante. Esses dois
passos metodicos remetem a execucdo de uma redugdo radical do
factual e do substancial. O eidético serve de hermenéutica minima,
onde se explicita em categorias descritivas o0s sentidos da



34

experiencia; a transcendentalidade imanente do sujeito encarnado
constitui uma alternativa de peso a toda a ontologia unificada do
objeto ou do mundo (DEPRAZ, 2011, p. 89).

A fenomenologia visa estudar dados universais que a consciéncia intui
guando os fendmenos se dao a ela. As estruturas da consciéncia, que ndo podem
ser alteradas e séo universais em correlacdo ao objeto, irdo constituir um movimento
da consciéncia intencional, que compartilha a tese do primado ontolégico do

conhecimento da tradi¢cdo ocidental. Dessa forma,

Na analise fenomenolégica dessa concretude do espirito, aparece

em Husserl — conforme uma verdadeira tradicdo ocidental — um

privilégio do teorético, um privilégio da representacdo, do saber; e,

por conseguinte, do sentido ontolégico do ser (POIRIE, 2007, p.136).

A leitura de Levinas, no que diz respeito ao método fenomenoldgico,
inicialmente, precisa necessariamente aludir a sua tese doutoral, pois € a partir dela
gue Emmanuel Levinas tecera todo uma leitura e ressignificacéo filoséfica das teses
de Husserl. O principal objetivo de Levinas, em sua tese de doutorado, era
esclarecer o intuitivismo na filosofia de Husserl. Por intuicdo, deve-se entender a
consciéncia intencional. Ao aprofundar seus estudos sobre a consciéncia
intencional, chegou a conclusdo da impossibilidade de elaborar uma teoria da

intuicdo separada da ontologia. Nessa medida,

Por intuicdo deve-se entender o modo da consciéncia intencional por
meio do qual se entra em contato com o ser [...]. O objetivo de
Levinas em sua tese doutoral era pdr a claro este intuitivismo no
pensamento de Husserl. Porém, seu ganho mais importante foi ter
chegado a conclusdo da impossibilidade de elaborar uma teoria da
intuicdo separada da ontologia. A teoria da intuicdo como método
filoséfico s6 tem sentido, na medida em que esteja fundada sobre um
nivel mais originario, na ontologia. (COSTA, 2000, p. 62-63).

A tese de doutorado de Levinas, que foi também seu primeiro livro, teve como
ponto central o intuicionismo de Husserl, isto €, a questdo da consciéncia
intencional. Para Levinas, o pensamento de Husserl ndo era apenas uma resposta
ao psicologismo, mas, sobretudo, uma teoria do ser. A fenomenologia, para Levinas,
seria a expressao de uma ontologia. Ao que parece, o problema de Heidegger, da

busca de sentido do ser, ja estava, de modo latente, na fenomenologia de Husserl:



35

Em meu primeiro livro, que foi publicado ha cinquenta anos, em 1930
— isso faz exatamente 57 anos — esforcei-me por apresentar a
doutrina de Husserl, encontrando nela elementos heideggerianos,
como se a filosofia de Husserl ja colocasse o problema
heideggeriano do ser e do sendo. Alias, eu ndo penso hoje ter estado
de todo errado (POIRIE, 2007, p. 70-71).

Anos depois, Levinas reconhece que a pesquisa que havia feito sobre a teoria
da intuicAo em Husserl, isto &, a respeito da consciéncia intencional, teria sido
influenciada pela obra Ser e Tempo (Sein und Zeit), de Heidegger. Naquela ocasiao,
Levinas apresenta as teses da fenomenologia de Husserl como uma primeira
percepc¢édo do problema ontoldgico do ser. “O trabalho que entéo fiz sobre a teoria da
intuicdo em Husserl foi influenciado pelo Sein und Zeit, na medida em que procurava
apresentar Husserl como tendo percepcionado o problema ontolégico do ser”
(LEVINAS, 1982, p. 31).

A consciéncia intencional, doadora de sentido, é forjada no interior da cultura,
e, nesse sentido, empresta ao objeto representado doacao de sentido. Consciéncia e
objeto se definiriam pela correlacdo que existe entre ambos, sendo que ela
(consciéncia) assume a posicdo de autorreferente em relacdo ao mundo. A
significancia (Sinngebung) equivale, na fenomenologia husserliana, a experiéncia da
consciéncia de significar e dar sentido ao objeto que é percebido pela mesma
consciéncia. Os fenbmenos e as coisas sO sdo eles mesmos, na medida da
consciéncia. Na fenomenologia de Husserl, ser é ter um sentido, o que so € possivel
nos limites da consciéncia. Segundo Luiz Carlos Susin, outro comentador de

Levinas:

[...] 0 objeto da consciéncia, que é distinto da consciéncia, permanece
fora, e 0 que se da na consciéncia é seu sentido, sentido do objeto,
mas que é produto da consciéncia agindo sobre o objeto, um modo da
consciéncia se relacionar ao objeto que se manifesta a consciéncia na
luz. E a famosa “Sinngebung”, a doagao de sentido, pela qual o eu,
como ser e subjetividade, ser pensante, comanda as modalidades de
consciéncia e os fenbmenos, ser-objeto que aparece. [...]. Em resumo,
as coisas sao elas mesmas, mas no ambito do sentido que dou a elas:
ser é ter um sentido. Mais ainda: Desde a consciéncia, ser é “ser
percebido”, e a aparigéo do objeto é sempre a medida da consciéncia.
(SUSIN, 1984, p. 80-81).

Desse modo, é a consciéncia intencional que significa a esséncia dos

fendmenos. E nesse movimento que o eu constitutivo da consciéncia desvanece a



36

alteridade do outro. O outro passa a ser significado e captado; o outro é reduzido ao
mesmo. “A inteligibilidade, o proprio facto da representagdo €, para o outro, a
possibilidade de se determinar pelo mesmo, sem determinar o mesmo, sem nele
introduzir alteridade, exercicio livre do mesmo. Desaparecimento, no mesmo, do eu
oposto ao ndo-eu” (LEVINAS, 2019, p.115).

A consciéncia passa a ter papel central na relacdo com as coisas, ou seja, a
consciéncia do sujeito € quem objetiva a existéncia das coisas. Nesse sentido, ela
passa a ter primazia em relacdo ao objeto, ela é objetivante, determinante. Levinas
critica, sobretudo, a primazia que a consciéncia objetivante possui na fenomenologia
husserliana. A filosofia da consciéncia, na fenomenologia de Husserl, € quem atribui
sentido ao objeto, 0 objeto ou a coisa s6 o0 € diante de uma consciéncia. Nesse

sentido,

A inteligibilidade, caracterizada pela clareza, é uma adequacéo total
do pensante ao pensado, no sentido muito preciso de um dominio
exercido pelo pensante sobre o pensado, em que a sua resisténcia
de ser exterior se desvanece no obcjeto. Este dominio é total e como
que criador; efectua-se como uma doacdo de sentido: o objecto da
representacao reduz-se a noema (LEVINAS, 2019, p. 115).

A consciéncia do sujeito € a medida de tudo, inclusive, diante do outro, nada
esta para além da consciéncia, ela se apropria do que esta ao seu alcance. Levinas
constata que o outro passa a ser coisificado, objetivado pela consciéncia do sujeito.
O outro € visto sob a 6tica da intencionalidade da consciéncia do sujeito. Sob essa
perspectiva, a alteridade do outro passa a ser insignificante para o mesmo. Com

iSSO,

Em Husserl a alteridade do outro ndo vem a ser considerada como
fora do mundo do Eu constitutivo ou do Eu doador de sentido. O Eu
permanece medida, centro na relagdo com o outro. A alteridade do
outro ser humano deixa de ser significativa para o sujeito
(KESTERING, 2008, p. 48).

Na filosofia husserliana, o outro é um alter ego, isto €, um outro eu mesmo.
Na relagcdo com o outro, a consciéncia intencional € quem constitui, na imanéncia, a
existéncia do outro, ou seja, 0 outro nasce na propria consciéncia. Com relacdo a

experiéncia empatica com outro em Husserl, Depraz ( 2011, p. 82) explica que



37

Outrem como alter ego: um ego que se parece comigo. A tarefa é de
peso. Trata-se de fazer jus a alteridade irredutivel de outrem, embora
mantendo o trabalho constitutivo préprio a meu ego. Husserl propde
uma solucdo: fazer de outrem meu alter ego. Passeio nesse jardim,
doravante familiar, em companhia de um amigo proximo.
Conversamos com toda intimidade, desfrutamos a beleza e a paz do
lugar. Estamos bem préximos um do outro, a ponto de as vezes
pronunciar, quase ao mesmo tempo, a mesma palavra. Esse amigo €
verdadeiramente um outro eu mesmo, eu me falo a mim mesmo.

Interpretando a atividade do eu em relacdo com o outro, na perspectiva da
fenomenologia transcendental de Husserl, um dos comentadores de Levinas expde:
“O pensamento tem o poder de modalizar, de conformar o mundo a si, de fazé-lo
como que produto da consciéncia, poder de reducdo. E assim todo outro tomba sob
0 poder do eu no pensamento [...]" (SUSIN, 1984, p. 80).

Sob esse aspecto da critica levinasiana, podemos assegurar claramente a
tendéncia da fenomenologia em direcdo a uma filosofia solipsista. Fica evidente, na
fenomenologia husserliana, o primado da filosofia da consciéncia em detrimento da
alteridade do outro. Para Levinas, o conceito tradicional de saber-assimilacéo,
aplicado por Husserl, reduz o outro a uma egologia. Levinas defende que a
experiéncia diante do fenbmeno seria antes uma inadequacéao. Saber ndo € acolher
a totalidade do objeto ou do outro, mas estar apto a vivenciar o além dos quadros de
sua representacdo. Na concepcao levinasiana, Husserl ndo consegue superar a
tendéncia a totalidade do primado ontolégico da filosofia.

Ao ir ao encontro da filosofia de Husserl, Levinas descobre Heidegger. De
acordo com Levinas, a filosofia heideggeriana era um prolongamento e uma
transfiguracdo da filosofia de Husserl: “A grande coisa que encontrei foi a maneira
como a via de Husserl era prolongada e transfigurada por Heidegger. Falando na
linguagem de turista, tive a impressao de que fui até Husserl e descobri Heidegger.”
(POIRIE, 2007, p. 63-64).

Sobre a passagem!* de Husserl a Heidegger, Levinas interpreta, em uma de
suas expressivas obras, De Deus Que Vem A Ideia, que a doacéo de sentido da
consciéncia intencional se constitui como tematizacdo e saber do objeto ou

fenbmeno em questdo. Esse saber se revela como noese (ato intencional da

14 Para uma melhor compreensao da passagem de Husserl a Heidegger, recomendamos a leitura de
O homem messianico — uma introducdo ao pensamento de Emmanuel Levinas, de Luiz Carlos Susin.
Porto Alegre. Escola Superior de Teologia Sdo Lourenco de Brindes, 1984. (Pagina 87), bem como A
ética do Outro de Joan Solé. Sao Paulo: Editora Salvat, 2017. (P4ginas 62 — 64).



38

consciéncia) de um noema (objeto visto e pensado), em que 0 noema € vivido na
intencdo da noese. Ao prestar sentido ao objeto visto, a consciéncia intenciona
sentido de ser ao fendbmeno. Esse sentido de ser, intuido pela consciéncia

intencional, em Heidegger, seré transfigurado em ser do ente:

O pensamento “prestador de sentido” € construido como tematizacéo
[...]- Exprime-se isso dizendo que a consciéncia prestadora de
sentido € intencional, articulada como noese de um noema em que o
noema €é concreto na intencdo da noese. Pelo isto ou aquilo,
inapagaveis na descricdo da prestacao de sentido, uma no¢gdo como
a presenga de alguma coisa se delineia desde o nascimento do
sentido. Presenga de alguma coisa: Seinssinn, sentido de ser,
segundo Husserl, que se tornard em Heidegger [...] ser do ente
(LEVINAS, 2008, p. 205-206).

A ontologia, no método fenomenologico de Husserl, repousa na consciéncia
transcendental, na significacdo egoica do eu, isto é, numa atitude teorética
representativa, em que o outro é reduzido a mesmidade do eu husserliano, portanto,
no universo redutivel cognoscivel da consciéncia intencional. E em Heidegger, quais
0s aspectos de sua ontologia? Como se articula a proposta de uma ontologia
fundamental? E, qual a critica que Levinas faz a ontologia heideggeriana? Esses
pontos e outras caracteristicas da filosofia de Heidegger serdo contemplados no

préoximo tépico.

1.5 A critica a ontologia fundamental de Heidegger

Antes de entrarmos nos pormenores da critica levinasiana a ontologia
fundamental de Heidegger, cabe-nos explicitarmos aspectos da aproximacao entre
Levinas e Heidegger, bem como esclarecermos a indigesta insatisfacdo de Levinas
no que diz respeito ao posicionamento politico de Martin Heidegger®® frente ao
nacional-socialismo. Como ja& mencionado anteriormente, € em Friburgo, na
Alemanha, que Levinas tera seu primeiro contato com Husserl e Heidegger, é 14 que

ele participa de cursos com ambos os fil6sofos.

5 A respeito do envolvimento de Heidegger com o nacional-socialismo, Gorner (2017, p. 12-13)
comenta que “[...] Heidegger se viu atraido por Hitler e, como muitos outros, percebeu no nacional-
socialismo um meio de renovacdo nacional. Isso o levou a aceitar o reitorado da Universidade de
Friburgo em maio de 1933".



39

De acordo com um dos comentadores de Levinas, Marcio Luiz Costa, “[...]
Husserl Ihe pareceu menos interessante que Heidegger, e 0 que a principio parecia
ser um encontro com a fenomenologia transcendental acabou como encontro com a
descricdo fenomenoldgica existencial do Dasein em Sein und Zeit” (COSTA, 2000, p.
37). Para Levinas, a obra Ser e Tempo, de Heidegger, situa-se entre as grandes
obras do pensamento ocidental. Levinas ndo nega que parte de sua vida e seu
pensamento foram fruto da influéncia da obra Ser e Tempo. Em entrevista a Poirié,

Levinas faz a seguinte afirmacéo:

[...] no posso renegar uma parte de minha vida, nem meu assombro
gue ainda hoje me sobrevém a cada vez que leio um texto
heideggeriano e, sobretudo, quando releio Sein und Zeit, em que sou
tomado pela poténcia de andlise de que lhe falei (POIRIE, 2007, p.
71).

Sem duvida, Heidegger foi, para Levinas, um dos grandes fildsofos da historia
da filosofia; um filésofo do inesperado, com um estilo proprio e versatil em seu modo
de fazer filosofia. A filosofia heideggeriana representou, para Levinas, uma filosofia
do rigor e de formulagbes impressionantes. Todos os temas abordados por
Heidegger foram brilhantemente pensados e formulados. Na 6tica de Levinas, nédo &
possivel filosofar sem ter atravessado a filosofia de Heidegger. No entanto, em meio
a tantos elogios, recai sobre Heidegger uma critica que compromete sua filosofia,
seu apoio ao nacional-socialismo. A respeito dessa questdo, em entrevista a Poirié,

Levinas coloca que

[...] tudo parecia inesperado em Heidegger, as maravilhas de sua
analise sobre a afetividade, os novos acessos ao cotidiano, a
diferenca entre o ser e 0 sendo, a famosa diferenga ontologica. O
rigor com o qual isso era pensado no brilho das formulagbes,
absolutamente impressionantes. [...] O que me fica de Heidegger é a
aplicacdo genial da analise fenomenologica descoberta por Husserl
e, infelizmente, o horror de 1933 (POIRIE, 2007, p. 65).

Sobre o apoio de Heidegger ao partido nazista, na mesma entrevista
concedida a Poirié, Levinas argumenta que “Essa é a parte mais negra de meus
pensamentos sobre Heidegger e da qual me é impossivel esquecer. Talvez
Heidegger tivesse o sentimento de um mundo que se decompde, mas ele acreditou

em Hitler durante algum tempo, em todo caso” (POIRIE, 2007, p. 69).



40

Em um artigo publicado na revista Esprit, no ano de 1934, intitulado Algumas
reflexdes sobre a filosofia do hitlerismo, Levinas sinaliza para uma eventual
possibilidade da influéncia da ontologia heideggeriana esta na base de sustentacao
da filosofia do hitlerismo. Para ele (Levinas), o mal elementar do nacional-socialismo
ndo é resultado de um mal-entendido ideoldgico, mas resulta de uma perspectiva
filoséfica de um ser preocupado com o ser, formulacdo ja prescrita na ontologia de

Heidegger:

[...] A fonte da crueldade atroz do nacional-socialismo ndo é uma
anomalia fortuita qualquer inerente ao raciocinio humano nem um
mal-entendido ideolégico acidental. Neste artigo, ha a convic¢do de
que essa fonte se origina da possibilidade essencial do Mal
elementar para o qual podemos ser guiados pela ldgica e contra o
qgual a filosofia ocidental ndo tinha se precavido suficientemente.
Essa possibilidade esta inscrita na ontologia de um ser preocupado
com o ser [...] (LEVINAS 1990, p. 47-48).

Na visédo de Levinas, o0 excesso de ser, prescrito pela ontologia heideggariana
e nitidamente compreendido nas paginas de Ser e Tempo, ambientaram condi¢des
de existéncia, que foram favoraveis a sedimentacdo da filosofia hitlerista. Filosofia
esta que empoderou a alma do povo alemdo de um nacionalismo desmedido,
ancorado em uma politica claramente totalitaria e desumana. Foi a filosofia hitlerista
gue estava na base da necropolitica nazista, que ocasionou os mais horriveis crimes
contra a humanidade e a morte de milhdes de judeus.

Mas, afinal, quais as caracteristicas filoséficas da ontologia fundamental de
Heidegger? Ao perscrutar a historia da filosofia ocidental, Heidegger constata que
todas as vezes que os filésofos se propuseram a falar do ser, falaram do ente.
Nesse sentido, na concepcdo heideggariana, houve, na historia da filosofia, um
esquecimento do ser. “Embora nosso tempo se arrogue de afirmar novamente a
‘metafisica’, a questédo aqui evocada caiu no esquecimento”. (HEIDEGGER, 2006, p.
37). A questao evocada, que caiu no esquecimento, foi a do sentido do ser.

Na andlise de Heidegger, houve, na histéria da filosofia, uma errébnea
compreensao no que diz respeito a questdo do sentido do ser. Na histéria da
metafisica, o ser foi confundido com o ente e, ao interrogar o ente enquanto ente, a
metafisica ficou distante do ser. “Pelo fato de a metafisica interrogar o ente,
enquanto ente, permaneceu ela junto ao ente e ndo se volta para 0 ser enquanto
ser” (HEIDEGGER 1996, p. 78). Ao confundir o ser com o ente, a histéria da filosofia



41

encobre o sentido do ser enquanto ser, ocasionando 0 seu esquecimento e € nessa
delimitacdo do problema que irrompe a contundente critica de Heidegger a
metafisica ocidental.

E a partir dessa constatacido que a filosofia heideggeriana ira propor uma
refundamentacéo da questao do ser e, consequentemente, da ontologia. O resgate e
a refundamentacao do sentido do ser, que havia sido esquecido pelo carater velado
da metafisica, sera restituido pelo primado de uma ontologia fundamental. Assim,

Ciente disso, Heidegger pretende reabilitar a questdo do ser, mas
isso ndo significa apenas repetir um problema repisando os
caminhos dos autores que o antecederam, tampouco a elaboracdo
de uma megaontologia que, melhor aparatando velhos expedientes
da metafisica, amplificasse seu alcance. A retomada dessa questao,
por Heidegger se perfaz como ontologia fundamental, esta € uma
investigacdo que pretende conduzir a discussdo acerca da
necessidade explicita de repetir a questdo do ser na inquiricdo de
seu sentido. (ROBERTO, 2015, p. 44).

Sera no horizonte hermenéutico da existéncia fatica e na analitica existencial,
inerente realizacdo de todas as possibilidades de determinacdo do Dasein, isto €, na
existéncia do ser-ai, como ser-no-mundo, que Heidegger ira restaurar o sentido
originario do ser. Ao buscar tirar o ser do esquecimento, a filosofia heideggeriana
ocasionou o0 esquecimento do outro. Sobre esse ponto, Ribeiro (2015, p. 17) faz a

seguinte observacao:

Ora, uma filosofia que se volta em absoluto para a pergunta do
sentido do Ser e reduz o humano a essa esfera é insuficiente para
projetar-se sobre a questdo e o sentido do humano. Sob esse foco,
Levinas observa que Heidegger, ao se preocupar em tirar o Ser do
esqguecimento, gerou o esquecimento do outro.

A proposta de Heidegger foi pensar o ser a partir de sua manifestacdo, ou
seja, na temporalidade da existéncia fatica, propriamente no ser-ai, em quem o ser
se manifesta por exceléncia no Dasein. Para Heidegger, “[...] somente 0 homem, em
meio a todos os entes, experimenta, chamado pela voz do ser, a maravilha de todas
as maravilhas: que o ente ¢” (HEIDEGGER, 1996, p. 69). Isso significa dizer que o
homem € um ente privilegiado, portanto, detentor da possibilidade de desvelar e

compreender o sentido do ser.



42

Dessa forma, o sentido do ser em geral, que estava antes esquecido pela
filosofia ocidental, € retomado por Heidegger, por meio do primado ontolégico do
ente privilegiado, o Dasein, isto é, o proprio homem em sua existéncia fatica.
Levinas reconhece, assim como Heidegger, que “0 homem inteiro € ontologia”. Com

iSSO,

A ontologia, dita auténtica, coincide com a facticidade da existéncia
temporal. Compreender o ser enquanto ser é existir. [...] A partir dali,
a compreensdo do ser ndo supde apenas uma atitude tedrica, mas
todo o comportamento humano. O homem inteiro € ontologia
(LEVINAS, 2010, p. 22).

Heidegger evidencia que o homem, enquanto ser-ai, esta referenciado,
condicionalmente, ao horizonte do ser, que o precede e o determina. O homem, em
sua mundanidade, é mediado e precedido pela manifestacdo do ser que o engendra
como clareira (Lichtung), ou seja, como abertura e compreensdo (Verstehen). E
nessa condicao existencial que este ente privilegiado, o ser-ai, desvela a alétheia,
ou seja, a verdade do sentido do ser em geral e do ser dos entes na totalidade. Ora,
em Heidegger, “O que torna possivel o descobrimento de entes é a compreensio?®
[...]. Isso tem implicacdes para a compreenséo da verdade. Para Heidegger, verdade
€ essencialmente desvelamento (Unverborgenheit)” (GORNER, 2017, p.17).

Para Levinas, a proposta do primado ontolégico de Heidegger, de submeter o

conhecimento do ser do ente, a primazia do Dasein, faz a ontologia heideggeriana

16 Sobre a compreensédo como existencial fundamental do Ser-ai, Roberto S faz a seguinte reflexao:
“Mas onde, afinal, teriamos acesso ao ser para, desde ai, compreendé-lo? Como compreenderiamos
seu significado? Para a investigacdo fenomenologica de Heidegger, a ‘compreensao’ (Verstehen) é
um traco existencial da experiéncia humana e por meio dela, abre-se um espago significativo no
interior do qual algo pode ser concebido como algo (concretamente: é desde compreensédo que uma
pedra de giz pode ser tomada como utensilio de aula, uma caneta como instrumento de escritério). E,
assim, na abertura da compreensdo, consoante a dindmica da existéncia humana, que os sentidos
permitem que os entes signifiquem o que sejam, sendo compreendidos enquanto entes. Mas o que
compreenderiamos por sentido? Para Heidegger, ‘sentido’ (Sinn) é o que se projeta num espaco
compreensivo permitindo que as significacdes dos entes derivem. Os entes, portanto, sempre sao
compreendidos desde um determinado sentido como o que significa. Deste modo, se a investigacao
de Heidegger se pretende ontologia fundamental, o sentido projetado na compreenséo existencial é
determinante do sentido do ser como o ser de um determinado ente. Implica dizer que, para
Heidegger, apenas a partir de uma compreensdo de ser, um questionamento mais radical a seu
respeito se viabiliza, ou ainda, somente porque se compreende ser € que ha propdésito em fazer
ontologia” (KAHLMEYER- MERTENS, 2015, p. 45-46).



43

incorrer na trilha da filosofia ocidental, em que o outro tem sua alteridade

sequestrada:

O primado da ontologia heideggeriana ndo assenta sobre o truismo:
para conhecer o ente, é preciso ter compreendido o ser do ente.
Afirmar a prioridade do ser em relacdo ao ente, é ja se pronunciar-se
sobre a esséncia da filosofia, subordinando a relagdo com alguém
gue é um ente (a relacdo ética) a uma relacdo com o ser do ente
gue, impessoal como é, permite o sequestro, a dominagédo do ente (a
uma relacdo de saber), subordina a justica a liberdade (LEVINAS,
2019, p. 32).

Sob esse ponto de vista, Levinas aponta algumas caracteristicas da ontologia
fundamental heideggeriana, que alinham Heidegger a tradicdo ocidental, bem como
sua tendéncia a filosofia da totalidade. De acordo com a interpretacdo de Levinas, a
ontologia de Heidegger ndo consegue superar o imperialismo e o egoismo do
mesmo sobre o outro, tAo comum a tradi¢cdo da historia da filosofia. A respeito dessa

guestao, Levinas (2019, p. 34) reflete que

A ontologia heideggeriana que subordina a relacdo com outrem a
relacdo com o ser em geral [..], mantém-se na obediéncia do
anbnimo e leva fatalmente a um outro poder, a dominacdo, o
imperialismo, a tirania. [...]. O ser antes do ente, a ontologia antes da
metafisica — a liberdade (mesmo que fosse a da teoria) antes da
justica. E um movimento dentro do Mesmo antes da obrigacdo em
relacdo ao Outro.

Em Heidegger, “a esséncia ultima do homem e da verdade é a compreensao
do Ser do ente” (KESTERING, 2008, p. 45). O ser do ente, nesse sentido, seria 0
outro. Tal compreensao é, em Heidegger, desvelamento, isto €, alcance da alétheia,
a propria verdade. A relacdo com o outro, na ontologia fundamental, esta sob o
dominio da compreensédo e da conquista do ser. Compreender significa desvelar o
ser, 0 que implica, em Heidegger, querer a verdade do ser. “Sein und Zeit talvez
tenha defendido uma s6 tese: o ser é inseparavel da compreensdo do ser’
(LEVINAS, 1988, p.32).

Heidegger, a partir de sua ontologia fundamental, confere ao Dasein um
primado ontolégico, que se constitui na temporalidade da existéncia fatica. O Dasein
€ 0 Unico ente que traz consigo a possibilidade de pensar o sentido do ser, pois é
um ente privilegiado. Essa oportunidade s6 |he € possivel pelo horizonte

hermenéutico da facticidade, pois, estando imerso no mundo fatico e existindo em



44

seus modos de ser-no-mundo, pode compreender ser, visto que o horizonte da

facticidade j& Ihe pressup®e tal possibilidade:

Ser e tempo é uma obra que gira em torno de uma Unica questao: a
questdo acerca do sentido de ser. Essa questdo aponta
imediatamente para o projeto da ontologia fundamental, uma vez que
a questdo acerca do sentido de ser € a questdo acerca da condicao
de possibilidade de toda e qualquer ontologia. Como vimos até aqui,
0 projeto da ontologia fundamentalmente  encontra-se
essencialmente articulado com a andlise dos existenciais do ser-ai e
com a fixagdo do horizonte hermenéutico de realizagéo de todas as
possibilidades de determinacdo do seu ser. No primeiro caso, uma
articulacdo deve-se ao fato de algo assim como o sentido do ser s6
ser pensavel a partir de um ente que traz consigo a possibilidade de
compreender ser, e, no segundo, ao fato de toda e qualquer
compreensdo de ser por parte do ser-ai ja sempre pressupor a
facticidade como horizonte hermenéutico incontornavel. O ser-ai é o
ente que traz consigo a possibilidade de compreensdo de ser, ao
mesmo tempo em que ele ja sempre se encontra imerso em uma
compreensdo fatica de ser enquanto compreensdo de mundo
(CASANOVA, 2015, p.140).

Sob esse ponto de vista, fica evidente, na ontologia fundamental de
Heidegger, que a compreensao se torna estrutura existencial prépria do Dasein. Na
temporalidade cotidiana do ser-ai, que se encontra jogado no mundo, a
compreensao é concebida como modo fundamental do ser do Dasein. Dessa forma,
a compreensdo atua como determinante na vivéncia cotidiana do Dasein,
relacionada ao seu modo de ser-no-mundo. Preliminarmente, o mundo circundante,
onde o Dasein esta sedimentado, vem ao encontro do ser-ai, permeado de objetos
conceituados por Heidegger de utensilios (Zeug)*’.

A relacdo do Dasein com esses objetos do mundo circundante acontece em
forma de desvelamento a partir da compreensédo. Para Heidegger, os utensilios se
oferecem a médo, convidam ao manuseamento, possibilitando ao Dasein se situar no
mundo, os utensilios estdo sempre referenciados ao ser -ai. Interpretando a critica

de Levinas a ontologia heideggeriana, Ribeiro (2015, p. 29-30) coloca que

17 Sobre o ser do utensilio, Gorner (2017, p. 53) defende que a “Fenomenologia, tal como Heidegger a
compreende, implica exibir, deixar ver o ser dos entes. O ser com o qual nés presentemente nos
ocupamos é o ser do utensilio (Zeug), a manualidade (Zuhandenheit). E por intermédio da andlise de
tal ente que ele alcanga uma compreensdo do “mundo”. O ser do utensilio € tal que o utensilio
sempre pertence ao todo utensiliar”.



45

A relagéo entre Dasein e os utensilios, recorda Levinas, é referida
como o modo de se manusear 0s objetos. E 0 ser que se revela nos
utensilios € descrito como maneabilidade. O ponto basilar, no
entanto, se deve ao fato de que a relagdo do Dasein com os objetos
do mundo se desvela como um modo de compreensédo. Os utensilios
nao existem simples e puramente, mas sempre em referéncia a algo.

Isso significa dizer que esses utensilios, que se dispdem a mao e ao
manusear do Dasein, j& se oferecem no mundo, com vistas a experiéncia fatica do
ser-ai. Significa dizer, em outras palavras, que o Dasein, ao se mover no mundo, a
partir da hermenéutica da facticidade, dispde do ser dos entes desses utensilios, por
meio da experiéncia da compreensao.

De acordo com Levinas (2014, p. 40), “O homem nao é somente o ser que
compreende 0 que significa o ser, como queria Heidegger [...]”. Na perspectiva
levinasiana, 0 movimento de compreensao do ente, feito pelo Dasein, defendido pela
filosofia heideggeriana, coloca novamente Heidegger na rota da tradicdo da filosofia

ocidental:

A inteligéncia do ente consiste entdo em ir para além do ente —
precisamente no aberto — e em percebé-lo no horizonte do ser.
Equivale dizer que a compreensdao em Heidegger, logra alcancar a
grande tradicdo da filosofia ocidental: compreender o ser particular ja
€ colocar-se além do particular — compreender é relacionar-se ao

particular, Gnico a existir, pelo conhecimento que €é sempre
conhecimento do universal (LEVINAS, 2010, p. 25).

Sob essa perspectiva, fica claro que na ontologia fundamental de Heidegger,
0 ato da compreensdo do Dasein acontece na abertura do ser. O que vem ao
encontro do Dasein, isto €, o ser-com na facticidade, na abertura do ser, €
significado e possuido, através do ato de compreensdo do Dasein. Portanto, para
Levinas, a relacdo com o ente, na ontologia heideggeriana, ou seja, 0 ser-com-outro,
acontece por meio da relacdo ontolégica. Sobre esse aspecto, Levinas (2010, p. 26)

reflete que

Reporta-se ao ente enquanto ente significa, para Heidegger, deixar-
ser o ente, compreendé-lo como independente da percep¢do que o
descobre e apreende. E por esta compreensdo precisamente que ele
se d4 como ente e ndo somente como objeto. O ser-com-outrem — 0
Miteinandersein — repousa assim para Heidegger sobre a relacdo
ontoldgica.



46

Na visdo de Levinas, quando o Dasein, no circulo hermenéutico de sua
existéncia, por meio da compreensao, reporta o ente a abertura do ser e Ihe confere
significado, comete contra este violéncia. Isso acontece, pois é negado ao ente sua
independéncia; o ato de possuir 0 ente, por parte do Dasein, é visto, por Levinas,

como violéncia. De acordo com tal autor,

A compreensédo, ao se reportar ao ente na abertura do ser, confere-
Ihe significagéo a partir do ser. Neste sentido, ela néo invoca, apenas
0 nomeia. E, assim, comete a seu respeito uma violéncia e uma
negacao. A posse é o modo pelo qual um ente, embora existindo, [...]
€ negado. (LEVINAS, 2010, p. 30).

Nesse sentido, é perceptivel que o Dasein heideggeriano visa se apropriar do
ser do ente, num movimento de compreenséo e captacdo. O outro, nessa relacéo,
submete-se a inteligibilidade, pois, compreender € conhecé-lo, esgota-lo, anular sua
transcendéncia e violar sua alteridade. Sobre essa questédo, Kestering (2008, p. 45)

explica que

A relacdo com o ser, que atua como ontologia, consiste em
neutralizar o ente para compreender ou captar. Ndo é, portanto, uma
relacdo com o outro como tal, mas a reducdo do outro ao Mesmo.
[...] A tematizacdo e a conceptualizagdo, alids, inseparaveis, ndo sao
paz com o outro, mas supressao ou posse do outro.

A condicdo do sentido de ser do Dasein, possibilitada pela compreenséo,
advinda da abertura do horizonte fatico da existéncia, promove ao ser-ai 0s projetos
de possibilidades. Para Heidegger, o ser do Dasein é projeto jogado no mundo; o
ser-ai se constitui por meio das possibilidades inerentes ao seu ser. Ele também se
acha engajado com as coisas e com entes no interior do mundo. Essa aventura de
poder ser, enquanto projeto de possibilidades, condiciona o Dasein a assumir a
dimenséo do cuidado (Sorge). Contrastando Heidegger, Levinas (2019, p. 102-103)

expressa que

A vida ndo é vontade nua de ser, Sorge ontoldgico desta vida. [...] A
vida € uma existéncia que ndo precede a esséncia. Esta faz o seu
preco; e o valor, aqui, constitui o ser. A realidade da vida esté j& ao
nivel da felicidade e, neste sentido, para além da ontologia.



47

Diante do exposto sobre a ontologia fundamental de Heidegger, fica claro, a
partir da diferenca ontolégica, defendida pela filosofia heideggeriana, que o acesso
aos entes s6 é possivel por meio da compreensdo do Dasein. E na temporalidade do
mundo fatico, na concretude de possibilidades do ser-ai, que 0 homem assume sua
existéncia. Os entes em geral, inclusive o outro, vem ao encontro do Dasein na
totalidade do mundo; a luz do horizonte de compreensdo do ser, nesse sentido, €
reduzida ao sentido do ser-ai. A partir dessa perspectiva, nos resta admitir que a
ontologia de Heidegger submete o outro e sua alteridade a mesmidade do Dasein.

Na ontologia fundamental de Heidegger, podemos constatar que o primado
ontolégico da filosofia heideggeriana expressa uma tendéncia direta para a ideia de
totalidade, tdo criticada por Levinas, bem como a reducdo do outro a medida de
compreensdo do Dasein. E possivel discernir, sem muito esforco, que o outro teve,
por parte dessa filosofia, sua alteridade violada, ou seja, foi privado de sua
pluralidade e diferenca.

Porém, como Emmanuel Levinas supera, com sua proposta filosdfica, o
primado ontolégico, que imperou desde a filosofia classica até a era
contemporanea? Ontologia esta que promoveu, ao longo da historia, uma reducéo
do outro ao mesmo e que suprimiu a alteridade do outro. Como Levinas consegue
arrancar o outro das malhas de uma violenta totalidade ontolégica? Como ele
consegue estabelecer a ética como filosofia primeira? Estas e outras questfes seréo

evidenciadas no segundo capitulo de nossa dissertacao.



48

2 O ENCONTRO COM O OUTRO NA ETICA DE LEVINAS

2.1IL Y A/ Hipostase

Em nosso primeiro capitulo, ficou claro que, desde os primérdios do
pensamento filosofico, o discurso ontolégico, que imperou na histéria da filosofia,
promoveu, por meio da totalidade, uma dominagédo e supressao da alteridade do
outro.

Diante da constatacdo da ontologizacdo do Ocidente, isto €, do excesso de
ser, que figurou em ruina (Auschwitz), Levinas conclui que o Ocidente, como terra
do ser, foi agarrado pelo il y a'® (H4). Para o filésofo, a ética do ser, no Ocidente, é
condicdo de anonimato, impessoalidade e falta de sentido. Interpretando Levinas,
Marcio Luiz Costa esclarece a respeito de como a analise fenomenologica do il y a

permite ao filésofo pensar uma saida ética do imperialismo ontoldgico ocidental:

O autor conclui que o Ocidente foi agarrado pelo il y a (pelo ha),
metafora da pura e absoluta impessoalidade engendrada pelo ser na
terra de seu ocaso. O descobrimento e a descricdo fenomenolégica
do il y a permite a Levinas assinalar a necessidade de pensar numa
saida ética e heterolégica ao que ele denomina 0 egoismo ontolégico
gque precipitou o Ocidente no ocaso da guerra. O Ocidente em seu
ocaso é a terra do ser, e este € o impessoal il y a (0 h4) que se
realiza num processo anénimo, sem portador, sem sujeito, sem
cessar, sem saida, indiferente e sem sentido (COSTA, 2000, p. 42-
43).

Mas, de fato, o que é o il y a (Ha)? Como Emmanuel Levinas descreve a
experiéncia do il y a? Quais as suas possiveis caracteristicas? Qual a sua relacéo
com o movimento da génese de uma nova subjetividade na filosofia levinasiana?
Esses e outros questionamentos serdo expostos neste topico.

O il y a € o principal conceito da obra Da Existéncia ao Existente, publicada
em 1947. Essa obra comecou a ser escrita por Levinas enguanto ele esteve
prisioneiro nos campos de concentracdo de trabalho forcado, durante a Segunda

Guerra Mundial. “[...] o primeiro livro em que exprime 0 seu pensamento € uma

18 “O ser anbnimo é o Il y a (H&). Sua experiéncia é descrita sobretudo em De I'existence a I'existant
(Da Existéncia ao Existente) e em Le Temps et I’ Autre (O Tempo e o outro). Nessas obras, Levinas
perfaz uma andlise da impessoalidade avassaladora do ser” (FABRI, 1997, p. 40).



49

pequena obra intitulada De I’existence a I’existant. Escreveu-o durante a guerra, [...]”
(LEVINAS, 1982, p. 39).

O il y a é a principal concepcdo de Levinas antes de desenvolver os
pormenores de sua reflexdo sobre a relagéo ética do encontro com o outro. No livro

Etica e Infinito, Levinas descreve o il y a da seguinte forma:

[...] <h&>, para mim, é o fenbmeno do ser impessoal: il (il y a). A
minha reflexdo sobre este tema parte das lembrancas da infancia.
Dorme-se sozinho, as pessoas adultas continuam a vida; a crianca
sente o siléncio do seu quarto de dormir como sussurrante. [...] —
Algo que se parece com aquilo que se ouve ao aproximarmos do
ouvido uma concha vazia, como se o0 vazio estivesse cheio, como se
o siléncio fosse um barulho. Algo que se pode experimentar também
guando se pensa que ainda se nada existisse, o fato de que <ha>
ndo se poderia negar. Nao que haja isto ou aquilo; mas a prépria
cena do ser estava aberta: ha. No vazio absoluto, que se pode
imaginar, antes da criagdo'® — ha (LEVINAS, 1982, p. 39-40).

Na passagem descrita acima, Levinas caracteriza o il y a se remetendo a
suas lembrancas da infancia; o siléncio do quarto, como sussurrante, e o exemplo
da concha, que, aparentemente, revela a sensacao do vazio cheio. De acordo com
Susin (1984, p. 151), Levinas apresenta algumas outras experiéncias, para

esclarecer aideiadoily a:

“Levinas apela para algumas “vivéncias” deste absurdo: o rumor
atras de todo o siléncio, a plenitude fantasmagorica do espaco vazio
da noite, o frio horrorizante dos espacos infinitos, a ambiéncia como
“vazio pleno”, a “densidade” das trevas” a invasao do rumor informe
do nada, a impossibilidade de parar a musica.

9 Interpretando Catherine Chalier, Fabri (1997, p. 41) comenta a relacéo do inicio da criacéo, que é
marcada pelo caos e pelas trevas com a experiénciado il y a: “O il y a é expresso também como caos
e como abismo. Segundo Catherine Chalier, pode-se pensar aqui na solidao e no caos com da terra
descritos no inicio do Génesis (GN 1,2): confrontar-se com o il y a, mesmo que seja pela imaginacgéao,
€ assim saber-se comprometido, por pura necessidade, com a interrogacdo fundamental e fundadora
de uma criacdo que se inaugura nas trevas e no siléncio antes de abrir-se a palavra luz. O momento
inicial da criagcdo do mundo seria marcado por esse anonimato, por essa desolacdo em meio a
violéncia do mal, do mutismo e da obscuridade. Duas palavras em hebraico traduzem essa situacao:
tohu (espanto, estupefacéo) e bohu (vazio, solidédo). Segundo Catherine Chalier, a auséncia de luz
pode ser lida, em termos biblicos, como a iniquidade dos homens. Assim, sem esse momento de
trevas, nada nem ninguém poderia imergir ao ser; tanto a certeza como a luz sdo dadas somente
como esperancga, para permitir que cada ser advenha a plenitude de seu destino”



50

O il y a®® (H4) é o ser em geral, exaltado pela ontologia, isto é, um ser
impessoal, anbnimo e indeterminado, que sempre retorna a si mesmo. A experiéncia
do murmario anénimo do il y a é a auséncia de sentido. Levinas descreve o il y a,
aproximando-o da experiéncia da insbnia. Na concepcao levinasiana, a insonia é
marcada pela impersonalidade da consciéncia, pela caréncia de atributos
constitutivos de pessoalidade. A consciéncia esta despersonalizada, ela foi
absorvida pela impessoalidade do il y a. Por esses motivos, Levinas chega a dizer

que

Na insbnia, pode e nao se pode dizer que ha um “eu” que nao chega
a dormir. A impossibilidade de sair da vigilia € algo de “objectivo”, de
independente da minha iniciativa. Estar impersonalidade absorve a
minha consciéncia; a consciéncia estar despersonalizada. Eu ndo
velo: "isto” vela. [...]. Mas, na enlouquecedora “experiéncia” do “ha”,
tem-se a impressdo de uma impossibilidade total de dela sair e de
“parar a musica” (LEVINAS, 1982, p. 41).

Entretanto, embora na insbnia a consciéncia seja absorvida pela
impessoalidade, isso néo significa dizer que ndo haja consciéncia, ela esta; todavia,
0 eu nao esta na insdnia como um eu, € um estado sem conteudo; presenca neutra,
anbnima e indeterminada, consumida pela auséncia de sentido, existéncia sem
existente.

Para esclarecer o conceito de il y a, Levinas o0 aproxima da experiéncia da
noite. Ela enche os espacos do vazio com um siléncio sussurrante, dissolve as
formas com sua escuriddo e anuncia um ser irremissivel e impessoal. Comentando

sobre as caracteristicas do il y a, Levinas faz a seguinte declaracao:

O que éoilya?][..]. E o horror de um ser impessoal e anénimo. [...].
E o siléncio durante a noite, um siléncio murmurante, que se escuta
como a presenca surda e invisivel de um ser indefinido, de um ser
que exclui a humanidade, que desafia a existéncia. [...]. Mas essa
noite de ser, esse ha (il y a) impessoal ndo é nada; é o
absolutamente neutro, ndo é o nada (néant) (POIRIE, 2007, p. 16-
17).

20 Sobre o conceito de il y a, Solé (2017, p. 72) comenta que “A nogdo de il y a, previa a qualquer
objeto pensavel, € impenetravel a razdo, a indagacao filoséfica posterior a essa descricado inicial. E o
gue em Filosofia, se chama incomparavel. Torna-se mais aceitavel a intuigao”.



51

O fendmeno do ser impessoal ndo € o nada, pois a experiéncia do nada é
impossivel; entretanto, paira nesse ser, indeterminado e anénimo, um sentimento de
um vazio aberto do nada, um saturar-se de si mesmo, estado de tédio e de néo
sentido. Para Levinas, é necessario evadir-se dessa condicdo, € preciso buscar uma
saida dessa existéncia an6nima e neutra. O que, na visdo levinasiana, s6 sera
possivel por meio da hipostase. Sobre o conceito de hipdstase, Solé (2017, p. 73)

comenta que

A emergéncia da consciéncia a partir do il y a é a hipdstase. E
preciso entender esse termo — que Levinas toma do fil6sofo
neoplaténico Plotino — como producdo e realizacdo, nas quais o
sujeito adquire existéncia separada relativamente ao fundo neutro e
andénimo o ha. A consciéncia, o sujeito e a identidade pessoal
emergem do il y a, ndo lhe preexistem. O sentido do movimento fica
claramente expresso no titulo: da existéncia (il y a) ao existente (ser,
ser humano).

O il y a expressa a condicdo humana em seu estado impessoal de haver, &
verbo sem sujeito, é o horror do anonimato e da indeterminacédo. A libertacdo dessa
experiéncia so se faz possivel pela hipéstase?!. E com o evento da hipostase que
tem inicio a génesis de uma nova subjetividade. E quando o existente assume uma
posicao no ser, de colocar-se frente ao ser anénimo, com o proposito de domina-lo.
Na hipéstase, essa nova subjetividade se substancializa, o eu se determina e ganha
estabilidade. Entretanto, esse existente, que suspendeu o anonimato do ser, se
caracteriza enquanto modo de ser?? desse eu, como ménada, isto é, fechado em si
mesmo, vivendo a soliddo e o sentimento de excesso de si. Explicando melhor a

hipdstase, Susin (1984, p. 154) indica que

Trata-se de tomar uma posi¢édo no ser, de por-se, de dominar o ser,
de substancializar-se apropriando-se de ser e dobrando-se sobre o
préprio ser, ou seja, sobre o ser apropriado. O que caracteriza o

21 “Para melhor explicar a posi¢éo, Levinas retoma a palavra tradicional de hipdstase, que na historia
da filosofia designava o evento pelo qual o ato expresso pelo verbo tornava-se um ser designado por
um substantivo. Na hipostase ha uma inversdo: o ser — antes anbénimo — torna-se atributo da
hipostase, seu ser, como um dominio privado e um reflgio em si, ser como sitio cercado, uma
separacdo da imensidao anénima, uma primeira libertacdo do todo para dentro de si [...]" (SUSIN,
1984, p. 154-155).

22 “Em Levinas, ser significa prioritaria e quase exclusivamente ser humano. Todos os estados e a
existéncia do ser humano se descrevem na sua concrec¢do. O problema do ser, a necessidade de
evasao, é revelada ao ser humano na sua vida cotidiana, no fato de ser posto como substancia na
existéncia, no seu presente corporizado” (SOLE, 2017, p. 70).



52

modo de ser do eu na sua identificacdo consigo mesmo doravante, é
o fechamento de mbnada pelo ato de dobrar-se e tomar posicéo, e,
com o fechamento, a soliddo, a materialidade, o peso de si a si, 0
sentimento de excesso de si: destacando-se arduamente do ser
anonimo, o eu fica preso a si mesmo [...].

Na experiéncia de horror do il y a, (H4) a consciéncia é acoplada e absorvida
pelo dominio integrado do ser andnimo; nesse instante, ndo ha sujeito, pois o ser
despersonalizou a consciéncia, deixando-a em estado de vigilia. O fenémeno do il y
a é um estado de vigilia entre o existente e a existéncia. O ser se percebe ligado as
coisas e, a0 mesmo tempo, separado. Nesse sentido, a consciéncia participa de
alguma forma da vigilia, a espera de um momento, para suspender o anonimato do |l

y a (Ha).

A vigilia é anbnima: ndo ha minha vigilia da noite, na insénia — é a
propria noite que vela. Vela-se. [..] Assim, introduzimos no
acontecimento impessoal do h4d ndo a no¢do da consciéncia, mas a
vigilia, da qual a consciéncia participa a0 mesmo tempo em que se
afirmar como consciéncia — precisamente porque ela nada faz senéo
participar dela. A consciéncia é uma parte da vigilia, isto €, ela ja a
rompeu (LEVINAS, 1999, p. 80).

E por meio da hipostase que o eu consegue superar a indeterminacéo e o
anonimato do il y a. Ao hipostasiar, 0 eu se torna um existente a partir da mera
existéncia e frente ao horror do il y a. O ato de posicionar-se pelo processo de
hipéstase da, ao existente, a condicdo de substantivacdo e singularidade do eu.
Interpretando o conceito de il y a e sua relacdo com a ideia de hipdstase, Hutchens

(2007, p.68) argumenta que

Inicialmente, o eu € andbnimo e indeterminado, isolado sem ser nada
e lutando para torna-se consciente e presente para si proprio.
Levinas chama esse estado de existéncia anénima de “ha” (il y a) no
qual ha existéncia, mas ndo seres determinados. [...] Recuando
dessa anonimia, o eu deseja definicdo e estabilidade. O processo de
hipéstase envolve transforma-se em alguma coisa, torna-se um
existente a partir da mera existéncia. O eu que se hipostasia luta
para torna-se um existente e mais que meramente um existente. Ele
trabalha para existir, [...] Seu trabalho de existir o permite deixar essa
existéncia andnima para trds e o forca a defender a si préprio como
um eu determinado. [...] Ele irrompe do “ha” para torna-se “algo que
€” e luta para ter o poder de escapar da impessoalidade do “ha”.
Assim, a hipéstase é o evento pelo qual um ser indeterminado na



53

existéncia anbnima torna-se um ser singular e presente.
(HUTCHENS, 2007, p. 68).

Nesse contexto, ndo nos esquecamos de que Levinas, a partir da descricao
fenomenoldgica do il y a e do processo de hipdstase, estd buscando uma evasao de
um ser andnimo e sem sentido, para outro modo de ser. A partir da citacdo acima,
fica evidente que o processo de hipdstase possibilita ao existente se emancipar da
indeterminacgdo e impessoalidade do ser, a fim de constituir um eu determinado e
separado?® da totalidade. Na obra Totalidade e Infinito, Levinas esclarece sobre esse
ser separado da totalidade.

A separacdo € a propria constituicdo do pensamento e da
interioridade [...] O Infinito produz-se renunciando a invasao de uma
totalidade numa contracdo que deixa um lugar ao ser separado.
Assim, delineiam-se rela¢cdes que abrem um caminho fora do ser
(LEVINAS, 2019, p. 95).

O esforco do existente, na busca por constituir a subjetividade separada do
anonimato do ser, isto é, do il y a e, consequentemente da totalidade ontologica, é
acompanhado pelo processo de hipdstase. O ato de posi¢cdo do eu, ao hipostasiar-
se, que a partir desse momento jA comeca da inicio ao processo de existente,
separado do il y a, € melhor interpretado a partir da reflexdo sobre a “localizagéo” do
eu. Na concepcdao levinasiana, a hipéstase, como ato de posicionar-se frente ao ser
anbnimo, a principio, ndo mantém relacdo de tempo ou lugar, mas uma
concentracdo no ser puramente verbal.

Ela (hipéstase) € uma materialidade anterior a consciéncia, todavia, a
consciéncia la esta, porém, de forma ndo cronologica. A metafora da insonia,
utilizada por Levinas de forma ilustrativa, implica esclarecer que existir € se colocar
em estado de permanente vigilancia; este vigiar € anterior a toda iniciativa ou ato de
consciéncia. Este velar na vigilia ndo ha nem sujeito, nem objeto. A intencionalidade
se obscureceu e os objetos se entenebreceram. Na vigilia, o sono se recusa ao

apelo do individuo, o que ha, é o peso do anonimato do ser, atuando de forma

continua e inevitavel. Sobre a metafora da insénia, Costa (2000, p. 79) comenta que

23 “Em Totalidade e Infinito, Levinas substitui os termos hipostase e il y a pelo par separagédo e
elemental” (CARRARA, 2010, p. 270).



54

Velar ndo tem objeto nem sujeito; ndo ha intencionalidade nem
liberdade; ndo ha intengdo nem atencdo dirigida a um objeto; sé ha o
fato de que o sono se nega a atender ao apelo do sujeito cansado. A
metéfora ressalta a inevitabilidade, o sem sentido e sem saida do
fendbmeno da insonia.

A materialidade hipostasiada, a tomada de posicéo frente ao il y a, é corpo.

Para Levinas, o corpo® é acontecimento ontolégico. E por meio do poder de
evanescéncia de sono e da inconsciéncia que o existente inicia o caminho de
evasdo do il y a, isto €, do ser andnimo e indeterminado. Na filosofia levinasiana, o
corpo, ao erguer-se como posicdo material, d4 a possibilidade do acontecimento do

eu como ser e interioridade. De acordo com Susin (1984, p. 156),

a) “Como ser: existente possuindo existéncia desde a posig¢éo. b)
Como interioridade: processos de identificacdo e consciéncia desde
a condicéo corporal. E importante observar a tese de Levinas, que
coincide aqui com o surgimento do eu [...]: esta materialidade béasica
e posicao basica ou hipdstase que em Ultima andlise é corpo, esta
para 0 eu no modo de localizacdo e condicdo. Nao é interioridade
que se corporifica assumindo uma matéria. E materialidade e corpo
material como lugar e base do eu, donde jorra a interioridade”.

Em Levinas, 0 homem € corpo psiquico e ndo psiquismo incorporado. Isso
significa dizer que o existente, em confronto com o il y a, tem inicialmente em seu
corpo e, consequentemente em sua interioridade, a condicdo de separacdo do
anonimato do ser. Essa separacao do il y a é configurada pela possibilidade de
sSono, ao recostar o corpo para dormir, a existéncia abandonada assume a posicéo
de refugio, mas também de ponto de partida para suspensédo do ser anénimo. Ao

interpretar Levinas, Marcio Luiz Costa assegura que:

A consciéncia, o pensamento e o “cogito” estdo sempre num “aqui”.
[...] Um ponto de partida, tem um partir de onde, tém seu “aqui”’. Este
“aqui” é a cabeca, lugar onde o ser — il y a, “ha” — e sua obra de ser
podem transformar-se num simples pensamento e ai mesmo
comegar a iluminar-se ou a apagar-se, a finalizar e a desaparecer.
Para tanto, basta a cabeca reclinar-se no ombro e dormir. [...] Mas o

24 De acordo com Costa (2000, p. 83), “O corpo, que no idealismo e no racionalismo tinha um “lugar”,
atribui-se nesta complexa fenomenologia levinasiana o status de acontecimento da consciéncia. O
corpo ndo é coisa nem substantivo, é acontecimento; tampouco € o lugar, é erup¢éo. O lugar € uma
base de onde o acontecimento ndo coisificado do corpo faz irromper no ser anénimo o fato da
localizacdo. A consciéncia, o sujeito, 0 existente, o acontecimento corporal possibilidade e localizado
no lugar-base fazem estalar a inevitabilidade do ser e de sua obra existencial de confronto com ele”.



55

gue € dormir? Dormir € suspender temporariamente as atividades
mentais e fisicas. Mas ndo so isso. E também, de alguma forma,
recostar o corpo em algum lugar como base. Sobre a base néo
descansa somente o corpo. No lugar-base a existéncia fica como que
abandonada numa posicdo de refagio, mas também de partida
(COSTA, 2000, p. 80-81)

E no refugiar-se do “aqui?®” do sono, na base como localiza¢io do eu que o
corpo psiquico, em processo de hipéstase, suspende a neutralidade do anonimato
do ser, no entanto, esse ser anbnimo ndo é negado. A partir da atividade da
hipéstase, da-se inicio o ponto de partida do existente, na efetiva separacdo do il y
a. O “aqui” do sono provoca um relaxamento na existéncia como forma de confronto
com o il y a. O sono conduz o existente a romper temporariamente com a obra do
ser na existéncia. O relaxamento e o rompimento, como modo de embate com o il y
a, € uma maneira de suspendé-lo. Segundo Costa (2000, p. 81), “Este refugiar-se
no “aqui” do sono; este relaxamento na existéncia como confronto com o ser; esta
ruptura temporaria da obra do ser na existéncia € a forma pela qual o ser fica
suspenso, mas sem ser negado ou destruido”.

No repouso do sono, a consciéncia esta inerte, esta posicdo de inércia € a
base em que a consciéncia irrompe da inconsciéncia. Na concepcéao levinasiana, a
consciéncia é fruto da transicdo de uma situacdo de ndo assumir o ser para a
situacdo de assumi-lo. E na inconsciéncia que a consciéncia escapa do il y a e
abriga-se em si mesma. Em Levinas, tornar-se consciente é assumir o ser, mas com
plena condicdo de evadir-se de sua neutralidade e anonimato. Sobre esse ponto,
Costa (2000, p. 81-82) indica que

O sono é a inércia da consciéncia. Esta posicdo inerte € a base em
gue a consciéncia surge da inconsciéncia. A consciéncia advém da
passagem de uma situacdo de ndo assumir o0 ser para a situagédo de
assumi-lo. A consciéncia € tornar consciente a partir de uma base-
lugar-reflgio; € o assumir a parte de nao-assumir do sono. Na
inconsciéncia, a consciéncia foge do ser para si-mesma. Tornar

consciéncia é assumir o ser, mas com plenas possibilidades de
evadir-se dele.

25 Sobre o “aqui”’, Marcio Luiz Costa explica que “Outra importante adverténcia esta relacionada ao
“aqui ”, onde se posicionam 0 sujeito e a consciéncia. Esse "aqui” ndo deve ser confundido com o
mundo ontolégico de Heidegger em Ser e Tempo. Lévinas sustenta que o “aqui” de onde se pretende
partir € anterior a toda compreensdo, a todo horizonte de compreensdo, a todo tempo e a todo
mundo. A posicao é o proprio fato pelo qual a consciéncia sobrevém a si-mesma, pelo qual sobrevém
0 sujeito e sobrevém existente” (COSTA, 2000, p. 82-83).



56

O inconsciente, parente préximo da consciéncia?®, é interpretado por Levinas
como um atalho da consciéncia, para deixar-se interromper-se a si mesma, é um
recurso contra si mesmo. O que, para Levinas, revela que a consciéncia nao pode
ser entendida como sem saida. A consciéncia pode ser arrebatada pelo inconsciente
e, a partir desse instante, suspender-se e sair de si, escapando do anonimato do ser

e refugiando-se em si mesmo. Segundo Costa (2000, p. 80),

O inconsciente, vizinho da consciéncia, é um recurso da consciéncia
para deixar-se interromper-se a si mesma, € um recurso contra Si
mesma. Dessa forma a consciéncia ndo pode ser compreendida
como sem saida. A consciéncia pode suspender-se e sair de si
(COSTA, 2000, p. 80).

Ao suspender o ser andnimo e refugiar-se em si mesmo, o0 existente assume
sua existéncia de eu singular e comega a movimentar-se em plena evolugdo. No
entanto, esse eu hipostasiado ainda esta consciente do murmurar desse ser neutro
e indeterminado. Com o objetivo de melhor descrever o processo de hipdstase
dessa nova subjetividade, Levinas analisa fenomenologicamente os estados da
preguica, fadiga e do esforco, como movimentos de contracdo desse ser separado

frente ao anonimato do il y a:

No De l'existence a I'existant analisava outras modalidades do ser,
tomado no seu sentido verbal: a fadiga, a preguica, o esforco.
Mostrava, nestes fendbmenos, um terror perante 0 ser, um recuo
impotente, uma evasao e, por consequéncia, também ai, a sombra
do ha (LEVINAS, 1982, p. 42).

A fadiga, a preguica e o esforco sao retracdes do existente, que, em processo
de hipéstase, consolida sua evasao da indeterminacéo e neutralidade do il y a. S&o

?’estados que acompanham a hipéstase e que sdo analisados por Levinas no ambito

26 Sobre o existente que rompe com o il y a, Hutchens (2007, p. 69) comenta que “Ele adquire
consciéncia que é especifica e localizada e em virtude de ser a consciéncia assume estar fora da
existéncia andnima. Ela vem estar fora de si mesma. Ela deixa para tr4s sua objetividade e envolve
por meio de operagfes subjetivas de consciéncia. Porém ela ainda esta consciente do “murmurar” e
do “troar” da existéncia anénima que ela nao pode deixar para tras totalmente. Ela precisa tomar uma
posicdo nessa anonimia, adotando a determinagéo de ser vigilante dela propria. Embora sem nunca
deixar de ser um ser singular e solitdrio nesse processo de autodeterminagcdo, ela nunca
completamente extirpa de si mesma o horror de ser no interior daguele troar da existéncia anénima”.

27 “Em Levinas o reino da imanéncia ¢ sempre ambiguo: é passagem do verbo ao substantivo
(hipbstase). Através desta passagem, a consciéncia supera o il y a. O nascimento da consciéncia
ocorre a partir de estados anteriores a ela. A fadiga, a preguica, por exemplo, sdo “conteudos de
consciéncia” caracterizados por uma recusa, por um recuo diante da existéncia” (FABRI, 1997, p. 42).



57

fenomenoldgico e no plano metafisico. SO para citar um exemplo desses estados,
pensemos na fadiga. Ela € um estado de ordem mais objetiva e implica na
resisténcia do existente em existir, entretanto, essa resisténcia jA pressupde o
assumir da existéncia fora do anonimato do ser.

A partir do instante presente que o existente assume seu espaco e existéncia
como eu singular fora do anonimato do ser, isto €, como ser separado do il y a. Pesa
sobre ele o isolamento e a soliddo de ser. Para Levinas, 0 que marca 0 existente

enquanto eu singular e separado do il y a é a solidao:

Na realidade o fato de ser é o que ha de mais privado; a existéncia é
a Unica coisa que ndo possO comunicar;, posso conta-la, mas néo
posso partilhar a minha existéncia. Portanto a soliddo aparece aqui
como o isolamento que marca o evento do proprio ser. (LEVINAS,
1982, p. 49-50).

Na filosofia levinasiana, a solidédo do ser se revela na ordem do si mesmo, 0
existente estd completamente sé. O existir € fato intransitivo, € responsabilidade por
si mesmo, é estar acorrentado a si, necessidade de ocupar-se de si mesmo. O fato
de estar sobrecarregado de si mesmo condiciona o eu a viver de modo solitario, o
gue, por consequéncia, o leva a fruicdo. O conceito de fruicdo e sua relacdo com a

filosofia levinasiana sera o tema de nosso préximo topico.

2.2 Fruicao

Antes de abordar o conceito de fruicdo, € importante esclarecer a ideia de
corpo em Levinas. Devemos ter claro em nossa mente, como foi citado
anteriormente, que, na filosofia levinasiana, o corpo é acontecimento ontolégico. E
no corpo, como materialidade hipostasiada, que o existente se localiza, isto €, € no
corpo, como estatuto primeiro, que a consciéncia reside e faz irromper uma
subjetividade separada do sem sentido e anonimato do ser. Sobre a condicdo do

corpo e sua relagdo com a superacédo do il y a, Ribeiro (2015, p. 42) expbe que

O sentido de consciéncia em Levinas ndo remete a consciéncia
reflexiva, mas a consciéncia sensivel como corpo. Trata-se do corpo
sentido a si mesmo, percebendo a possibilidade de suspender o
dominio de ha. Ao dormir, o corpo interrompe a neutralidade do ser



58

para assumi-lo, participando e tornando-se um modo de ser
(RIBEIRO, 2015, p. 42).

O corpo, enquanto materialidade separada da totalidade ontoldgica, €
denominado, por Levinas, de um mim, (Moi) um eu, um corpo sensivel, que abriga
um si, (Soi) consciéncia. E nesse sentido que na filosofia levinasiana 0 homem é um
corpo psiquico e ndo um psiquismo?® incorporado. E esse corpo sensivel, que, ao
dormir, suspende a indeterminacéo do il y a e assume uma existéncia separada da
totalidade.

Ao destacar-se do ser andnimo, na suficiéncia do seu si mesmo, separado da
neutralidade do ser, o eu (Moi), que é corpo e que a partir desse instante
experimentara o mundo na economia?® do ser. Para Levinas, estar separado do ily a
€ estar em sua casa, a morada do eu, na habitacdo da interioridade. Em Totalidade
e Infinito, Levinas argumenta que “Mas a Interioridade aparecera, por uma vez,
coOmo uma presenca em sua casa, 0 que quer dizer habitacdo e economia”
(LEVINAS, 2019, p. 100).

E por meio da fruicdo do corpo enquanto subjetividade que o existente
consolida a separacdo do anonimato do ser em geral. Nesse sentido, resta-nos
esclarecermos como se constitui, em Levinas, o movimento de fruicdo dessa
subjetividade, separada da totalidade ontologica. Para iluminarmos essa questéo,
faz-se necessario apresentarmos uma descricdo do mundo e do existente no
mundo. De acordo com Levinas, os elementos do mundo ndo sdo meros meios para
alcancar determinada finalidade. As coisas do mundo séo fins em si, de modo que,

ao experimenta-las, goza-se ou sofre-se com elas. Assim,

28 Segundo Susin (1984, p. 42), “No consentimento afetivo a relagido gozosa do mundo se origina o
psiquismo que sente. O psiquismo original e originante, que abre espaco a interioridade, irrompe
desde a sensibilidade, é ai “originado”. Para nosso autor, trata-se de uma “maravilha”: o surgimento
da ego-idade. O eu do gozo, corpo necessitado e sensivel, jorra num fluxo de interioridade. [...] Sem
uma explicacdo de causalidade, Levinas apenas constata 0 surgimento do psiquismo na sensacéo,
na afetividade, e ndo no pensamento. E importante observar a tese de Levinas: o psiquismo como a
sensibilidade que o condiciona, n&o esta ligado ao intelectual, ao racional, ao saber. E anterior. Seu
surgimento se da no contato com uma exterioridade. Esta concepcdo também tera suas
consequéncias quando a exterioridade néo for simplesmente os elementos que afetam, mas o outro”.
2% De acordo com Joan Solé, “Levinas descreve o conjunto de ocupagbes, necessidade e prazeres do
ser humano neste mundo — conjunto a que chama “economia’- por meio de um método que John
Llewelyn denomina concretizacdo empirico-ontoldgica, e que constitui a se¢cdo mais classicamente
fenomenoldgica de todo o livro, jA que descreve como 0 eu experiencia 0 mundo e |he confere
sentido” (SOLE, 2017, p. 89).



59

Aquilo de que vivemos também ndo € meio de vida, como a pena €
meio em relac@o a carta que permite escrever; nem uma finalidade
da vida, como a comunicacao é finalidade da carta. As coisas de que
vivemos ndo sdo ferramentas, nem mesmo utensilios, no sentido
heideggeriano do termo. A sua existéncia ndo se esgota pelo
esquecimento utilitario que os desenhas, como a existéncia dos
martelos, das agulhas ou das maquinas. Elas sdo sempre, numa
certa medida e mesmo os martelos, as agulhas e as maquinas o sao
também objetos de prazer, que se oferece ao gosto (LEVINAS, 2019,
p.100).

A relacdo concreta entre o eu (Moi) e o mundo, a partir da fruicdo, isto é, do
viver de, é efetivada por intermédio da sensacédo, afetividade e sentimento, dai a
importancia do corpo na filosofia levinasiana. “A vida é afetividade e sentimento.
Viver é fruir da vida” (Levinas, 2019, p. 105). A relagc&o entre as coisas da vida, que
se oferecem a fruicdo e o sujeito que as consome, se ajustam as necessidades do
existente, animando-o e o tornando satisfeito.

Interpretando Levinas, Susin (1984, p. 35) esclarece que “A relagado primeira
ao mundo é uma relacdo de gozo e de alegria de viver (Jouissement), uma fruicao
do mundo [...]". O eu levinasiano se constitui a partir da sensibilidade, fruir & sentir o
mundo, experimenta-lo, vivencia-lo pela sensacédo. Para Levinas, “A subjetividade
tem a sua origem na independéncia e soberania da fruicdo” (LEVINAS, 2019, p.
104).

Subjetividade constituida e assumida no corpo, no sentir das coisas do
mundo, na plena satisfacéo e gozo da fruicdo. A sensibilidade é o proprio movimento
da fruicdo. Viver é ato de fruicdo do mundo, usufruimos do mundo antes de
refletirmos sobre sua amplitude. Esta ai a importancia do corpo na filosofia
levinasiana, por isso 0 corpo recebe o estatuto de ontoldgico. Ele € colocado como
posicdo primeira no mundo. Nesse sentido, Susin (1984, p. 40) observa que “A
primeira posicdo no mundo é uma posicdo corporal, mas de corpo nu e indigente,
todo ele sensibilidade e exposicéo, ponto inicial do movimento a satisfacao”.

A satisfacdo do eu levinasiano se encontra no ambito da sensacao, isto €, no
que diz respeito a sentir o mundo e a realizacdo de suas necessidades. E
satisfazendo as minhas necessidades que encontro o gozo e a felicidade. Na plena
interioridade subjetiva, o existente, ja separado da totalidade ontoldgica, a partir da
friccdo do eu (corpo), experimenta o mundo, isto é, vivencia as coisas do mundo

como constituintes de prazer e gozo. E nesse sentido que o corpo, atrelado as suas



60

necessidades, é a porta de saida das categorias do ser. Sobre esse aspecto,
Levinas chega a dizer que “O facto de o homem poder ser feliz com as suas
necessidades indica que o plano fisiolégico é transcendido pela necessidade
humana, que, a partir da necessidade, estamos fora das categorias do ser”
(LEVINAS, 2019, p. 105).

Porém, qual o fator determinante em minha relacdo com o mundo enquanto
fruicdo que me coloca fora das categorias do ser? Para respondermos a essa
guestdo, ha de se destacar um ponto importante na filosofia levinasiana. Ao recusar
0 conceito, que € base do conhecimento, o existente é empurrado para interioridade;
na morada do eu, a subjetividade experimenta, concretamente, por meio da fruicao,

a ruptura com a totalidade. Nessa medida,

A recusa do conceito, neste caso, ndo é apenas um dos aspectos do
seu ser, mas todo o seu conteudo — € interioridade. Esta recusa do
conceito empurra o ser que 0 rejeita para a dimensdo da
interioridade. Estd em sua casa. O eu é assim a maneira segundo a
qual se realiza concretamente a ruptura da totalidade (LEVINAS,
2019, p. 109).

Na fruicdo com as coisas do mundo, o0 homem estabelece com estas coisas
uma intencdo. Os objetos do mundo se oferecem a fruicdo; o existente, ao viver de
algo, vive fruindo, ou seja, descobre e entra em contato com esses objetos por meio
da intencéo, inserindo-os numa relacdo de gozo. Entretanto, vale salientar que a
forma de intencionalidade da fruicdo difere notoriamente da husserliana. Sobre esse
aspecto, Levinas (2019, p. 113) pontua que “A fruicdo como modo de a vida se
relacionar com os seus contetidos ndo serd uma forma da intencionalidade® tomada
no sentido husserliano do termo”.

E sob esse ponto de vista que o eu levinasiano, ao fruir do mundo, esta

separado das categorias do ser. Ao viver de (as coisas do mundo), o existente

30 No livro Entre N6s, Levinas faz uma mencao esclarecedora dessa consciéncia nio intencional:
“Nada impede, contudo, que se pergunte se, tomada como consciéncia de si, 0 ndo intencional, vivido
em contraponto ao intencional, conserva e libera seu sentido verdadeiro. [...] Para falar com
propriedade, o “saber” da consciéncia pré-reflexiva por si mesmo sabe? Consciéncia confusa,
consciéncia implicita que precede toda intencdo — ou duracédo retomada de toda intengéo — ela ndo é
ato, mas passividade pura. [...] M& consciéncia: sem inteng&o, sem visada, sem a mascara protetora
do personagem contemplando-se no espelho do mundo, seguro e a se posicionar. Sem nome, sem
situacdo e sem titulo. Presenca que teme a presenca, nua de todo atributo. [...] Reserva do néo
investido, do nao justificado, do “estrangeiro sobre a terra” segundo a expressao do salmista, do sem-
patria ou do sem-domicilio que ndo ousa entrar. A interioridade do mental €, talvez, originalmente
isto” (LEVINAS, 2010, p. 155-156).



61

estabelece com estas uma relacao de satisfacdo de suas necessidades pelo desejo.
As coisas do mundo n&do sdo conhecidas sob o filtro da razéo calculativa, mas se
tornam claras pelo viés do desejo e da sensibilidade. “As qualidades sensiveis n&do
se conhecem, vivem-se: o verde das folhas, o rubro deste p6r do Sol.” (LEVINAS,
2019, p. 127). No viver de (as coisas do mundo), o existente estabelece uma ciséo
entre ele (sujeito) e o desejavel. Embora as coisas do mundo seja um fim, isto €&,
necessarias ao sujeito, ele se movimenta em direcdo ao seu fim, sem racionalizar

este fim, mas tdo somente pela sensibilidade corporal. Dessa forma,

Uma existéncia que tem esse modo é corpo, a0 mesmo tempo
separado do seu fim (isto é, necessidade), mas que vai ja em direcéo
ao fim sem ter de conhecer meios necessarios a obtencgao desse fim,
uma acao desencadeada pelo fim, levada a cabo sem conhecimento
de meios, isto €, sem utensilios. A finalidade pura, irredutivel a um
resultado, sé se produz pela agao corporal (LEVINAS, 2019, p. 129).

Como corpo que frui, o existente consolida sua separagcédo do ser anénimo, a
sensibilidade é fruicdo. O eu levinasiano, que frui o mundo, relaciona-se com 0s
objetos do mundo (o outro do mundo, exterioridade) a partir de uma intencionalidade
diferente da husserliana. O eu da fruicdo, na filosofia levinasiana, € pura
sensibilidade, € corpo psiquico, que sente o0 mundo e que provoca inseguranca
irredutivel na consciéncia representativa do pensamento. De acordo com Levinas
(2019, p. 119-121), “O corpo nu e indigente € o préprio reviramento, irredutivel a um
pensamento, da representacdo em vida, [...] O corpo é uma permanente contestacao
do privilégio que se atribui a consciéncia de emprestar o sentido a todas as coisas’.

Ao afirmar sua separacédo®! da totalidade ontoldgica, por meio da fruicdo do
corpo, o eu, recluso em sua interioridade, intencionara as coisas do mundo a partir
de operacdes subjetivas da consciéncia e ndo mais por uma intencionalidade que

adeque as coisas a medida do pensamento. Com efeito,

A intencionalidade que visa o exterior muda de sentido no seu
préprio visar, tornando-se interior a exterioridade que constitui. [...] A
intencionalidade do viver de... que é propriamente a fruicdo, ndo €
constituinte, entdo ndo é mais do que um conteldo inapreensivel,
inconcebivel, inconvertivel em sentido de pensamento, irredutivel ao

31 De acordo com Costa (2000, p. 127), “Separagéo e interioridade s&o as notas construtivas do “eu”,
que é a porta da relagao com “o Outro”. Estar separado e possuir uma interioridade é condigdo para
gue “0 mesmo” possa receber a “ideia do infinito”.



62

presente e, por conseguinte, irrepresentavel (LEVINAS, 2019, p.
121).

Ao se interiorizar em sua casa, na economia do ser e vivendo o presente da
fruicdo, o sujeito retorna inevitavelmente a si. Segundo Levinas (2019, p. 109), “A
Fruicdo é uma retirada para si, uma involucgdo. [...] € uma exaltacdo vibrante em que
0 si mesmo se levanta”. Na fruicdo, o que impera é o egoismo do sujeito.

Ao fruir o mundo, o eu levinasiano, embora satisfaca as suas necessidades
de gozo e felicidade, se encontra profundamente ligado a si mesmo e sozinho, pois
“Na fruicdo, sou absolutamente para mim. Egoista sem referéncias a outrem, sou
sozinho [...], inocentemente egoista e s6” (LEVINAS, 2019, p. 126). Ao viver das
coisas do mundo, o eu levinasiano, suficiente e egoista, transmuta o outro do
mundo, que € exterioridade em interioridade, eis a esséncia da frui¢ao.

O mundo da fruicdo € um mundo para mim, € prazer do eu por si mesmo,
suficiéncia do ego. Na fruicdo, sou para mim mesmo, acorrentado em si, um excesso
de ser no eu, identificado consigo mesmo. Entretanto, vale salientar, que, na
percepcao levinasiana, a interioridade reserva uma ambiguidade. A interioridade
estar a um tempo, aberta ou fechada. “E preciso pois que no ser separado a porta
sobre o exterior esteja a um tempo aberta e fechada” (LEVINAS, 2019, p 141))
Enquanto fechada, estreita o recolhimento consigo mesmo e fortalece o egoismo.
Todavia, aberta, a interioridade, aprofundada pela experiéncia da fruicdo, produz
uma heteronomia em sentido distinto da realizacéo egoica do eu. “Mas € preciso, por
outro lado, que na propria interioridade que a fruicdo escava, se produza uma
heteronomia que incite a um outro destino diverso da complacéncia animal em si”
(LEVINAS, 2019, p. 142).

Esse caminho diverso da realizacdo do eu na fruicdo, quando este se abre, é
o contato com o diferente de si, com uma exterioridade que ndo pode ser reduzida a
mesmidade do eu, ou seja, trata-se da alteridade, é o préprio encontro com 0 outro.
Somente algo diferente do eu, vindo de fora da totalidade ontolégica, podera abalar
a autossuficiéncia e egoismo do eu, eis ai a ideia de infinito. E a ideia de infinito,
incontida na epifania do rosto do outro, que promove a ruptura com a totalidade

ontoldgica e institui a relagédo ética no encontro com o outro:

Trata-se aqui de um singular “posto em nos” o “colocar’ do
desmedido no medido e no finito, através do qual o mesmo sofre sem



63

jamais poder investir o Outro. Ha ali como que uma heteronomia [...].
A filosofia é levada a ver nela uma privacdo da resposta, da
possesséo ou da fruicdo — quando no fundo ela significa o infinito.
Trata-se de pensar a heteronomia do Outro no Mesmo, em que o
Outro ndo escraviza o0 Mesmo, antes 0 desperta e 0 desembriaga,
como um desembriagamento que é um pensamento mais pensante
do que o pensamento do Mesmo, como um despertar que inquieta o
repouso astrondémico do mundo (LEVINAS, 2019, p. 169).

Diante da constatacdo, que € 0 encontro com 0 outro, que pde no mesmo a
ideia do infinito, interrompendo, assim, a fruicdo, cabe-nos colocarmos algumas
guestdes. Em quais aspectos a ideia de infinito provoca uma ruptura no interior da
totalidade ontolégica? Como Levinas interpreta a relacdo da ideia do infinito no
encontro com outro? Qual a relagéo entre a ideia do infinito e o Desejo metafisico?
Esses pontos serdo abordados no topico seguinte, quando explicaremos a ideia de

infinito.

2.3 Ideia de Infinito

Tomado como conceito emprestado de Descartes, Levinas ira ressignificar a
ideia de infinito nas paginas de sua filosofia. Em Descartes, a ideia de Infinito esta
diretamente relacionada a um pensamento que pensa além do préprio pensamento,
isto é, € o finito pensando o infinito. Fato este que, para Descartes, atesta a
existéncia de Deus, pois, como o0 pensamento pode produzir algo que o ultrapasse?
Para Descartes, isso sO faz provar que a ideia de infinito € posta em nds. No
entanto, ndo € a prova da existéncia de Deus que interessa a Levinas, mas téo
somente a ideia de infinito. A ideia de infinito assume uma posicdo privilegiada no

desenvolvimento da filosofia levinasiana. De acordo Levinas (2019, p. 13),

A ideia de infinito € um modo de ser — a infinicdo do infinito. [...] A sua
infinicAo produz-se como uma revela¢cdo, como uma colocagdo em
mim da sua ideia. Produz-se no fato inverosimil em que o ser
separado fixado na sua identidade, o Mesmo, o Eu contém, no
entanto, em si — 0 que ndo pode nem conter, nem receber apenas
por forca da sua identidade. A subjetividade realiza essas exigéncias
impossiveis: o fato surpreendente de conter mais do que é possivel
conter.



64

Em Totalidade e Infinito (considerada uma das mais importantes obras no
conjunto de obras levinasiana), Levinas esta em busca de fundar a subjetividade na
ideia de infinito. O pensador judeu estd em busca de transpor o outro das garras da
totalidade ontoldgica, para uma relagcéo ética, gestada na ideia de infinito, para além
do ser. Sua esperanca é que a relacdo com o ser seja ressignificada a partir da

experiéncia do infinito na relagao social, no encontro do mesmo com o outro:

Este livio apresenta-se, pois, como uma defesa da subjetividade,
mas nao a captara ao nivel do seu protesto puramente egoista contra
a totalidade, nem na sua angustia perante a morte, mas como
fundada na ideia do infinito. Avancara distinguindo entre a ideia de
totalidade e a ideia de infinito e afirmando o primado da ideia de
infinito. Vai descrever como o infinito se produz na relacdo do Mesmo
com o outro (LEVINAS, 2019, p. 12).

O infinito, como modo de ser que excede a ontologia, se produz no interior da
totalidade a partir do encontro do mesmo com o outro. E como existente separado
da totalidade, na condicdo do eu ensimesmado e recolhido na interioridade da
habitacdo, que, no encontro com outro, 0 mesmo produz a ideia de infinito. Com

iSSO,

E, pois, receber de Outrem para além da capacidade do Eu; o que
significa exatamente: ter a ideia do infinito. Mas isso significa também
ser ensinado. A relacdo com Outrem ou o discurso € uma relacao
nao-alérgica, uma relacdo ética, mas o discurso acolhido é um
ensinamento. O ensinamento ndo se reduz, porém, a maiéutica. Vem
do exterior e traz-me mais do que eu contenho (LEVINAS, 2019, p.
38 -39).

Em Levinas, o0 outro recebe o estatuto de transcendente, ele é uma entidade
para além das categorias do ser. E exterior ao primado da ontologia, por isso
carrega a ideia de infinito. Nesse sentido, o infinito é caracteristica propria do outro,
este outro designa altura, elevacdo, € a propria transcendéncia na imanéncia.
Entretanto, a producao desse infinito s é possivel a partir da relacdo de um eu e do
outro, sendo que este encontro ndo implica uma totalidade. Essa relacdo conserva a
distancia da exterioridade, que € o outro, bem como da interioridade, que é

ultrapassada pelo infinito:

A nocéo [...] da ideia do infinito desigha uma relagdo com um ser que
conserva a sua exterioridade total em relagdo aquele que o pensa.



65

Designa o contato do intangivel, contato que ndo compromete a
interioridade daquilo que é tocado (LEVINAS, 2019, p. 37).

E diante do outro, no face a face, que o eu, na economia de seu ser, tera sua
subjetividade ultrapassada pelo infinito no finito, infinito que abala a independéncia
do mesmo e o arranca de seu egoismo e soliddo. “A andlise da ideia de infinito, a
qual s6 se tem acesso a partir de um Eu, culminara com ultrapassagem do subjetivo”
(LEVINAS, 2019, p. 39). A ideia de infinito é inadequagé&o por natureza, ndo aceita
ser conceituada, extravasa 0 pensamento que pensa, mantém-se além da
objetividade da totalidade ontolégica. “A ideia de infinito consiste num pensamento
que em todos os momentos, pensa mais do que pensa” (Levinas, 1997, p. 212).

Em quais condi¢cdes, no interior da totalidade ontolégica do mundo, a
experiéncia de pensar mais do que 0 pensamento, ou seja, a experiéncia do infinito,
€ possivel? O mais no menos, isto é, o fato de pensar no pensamento um pensar
mais do que pensa, condiciona o ser a exceder a teia de referéncias da totalidade,
produzindo, assim, a finicao.

A experiéncia da finitude da totalidade do mundo, tida como Unico horizonte
possivel de compreensédo e constituicdo das relacdes intersubjetivas, se torna via
também de producdo da infinicdo do infinito, no eu que pensa. Entretanto, € no
encontro do mesmo com o outro que excede a violenta face tematizante do ser, que
a ideia de infinito promove a ruptura com a totalidade ontolégica. De acordo Costa
(2000, p. 105-107),

Pensar o infinito ndo significa mais que fazer a experiéncia — na
totalidade objetiva do mundo — de pensar a ideia de algo que excede
o0 plexo de referéncias da totalidade de sentido e significado,
produzindo a “finicao” — a experiéncia da finitude — da totalidade do
mundo até agora compreendido como Unico horizonte possivel de
compreenséo e principalmente de constituicdo da subjetividade e da
intersubjetividade humanas; por esta mesma via também se produz a
prépria “infinicdo” do infinito no “eu-mim-mesmo” que o pensa. [...] A
ideia de infinito se da no interior da totalidade, produzindo a finicdo
(limitacdo) da totalidade e a infinicdo (excedéncia) do infinito. Mas
concretamente estd ideia se da na relagdo do “mesmo” (eu-mi-
mesmo) com “o Outro” (alteridade, exterioridade).

E a partir da ideia do infinito, que extravasa o pensamento do mesmo frente
ao outro, que a totalidade chega ao seu limite. E a ideia do infinito, produzida no

encontro do mesmo com 0 outro, que promove a ruptura do plexo de sentido e



66

significados do mundo da totalidade. O eu, que se depara com O outro, nao
consegue reduzi-lo, é vencido pela sua resisténcia e absoluta exterioridade. E no
encontro com o outro que o eu para si (eu-mim-mesmo) da fruicdo, sai de si e se
torna um ser para o outro. E a partir da ideia do infinito que é possivel pensar uma
relacdo social e a prépria sociabilidade entre os homens. Sobre isso, Levinas (1997,
p. 210) expbe que

A ideia de infinito esta ligada a relacdo com Outrem. A ideia de
infinito é a relac@o social. Esta relagdo consiste em abordar um ser
absolutamente exterior. O infinito desse ser, que por iSso mesmo néo
se pode conter, garante e constitui essa exterioridade. [...] a
exterioridade do ser infinito manifesta-se na resisténcia absoluta que,
pelo seu aparecimento — pela sua epifania — opde a todos 0s meus
poderes.

De acordo com Levinas (2019, p. 38), “O infinito no finito, 0 mais no menos
gue se realiza pela ideia do Infinito, produz-se como Desejo”. Esse desejo é descrito
por ele como Desejo metafisico. Na concepcao levinassiana, o Desejo metafisico se
volta para o absolutamente outro. Para Costa (2000, p. 112), “A relagdo com o
“‘Outro” é desejo. “O Mesmo” parte e se move para o Outro por causa do desejo
metafisico”. N&o é o desejo pensado comumente como satisfacdo das
necessidades, como o outro do mundo (pao, sopa, paisagem e mar) que 0 eu da
fruicdo deseja e consegue se satisfazer.

E um desejo que se movimenta para um outro lado, para outro modo, isto €&,
um movimento em direcdo ao outro; para onde a verdadeira vida esta ausente. Eis a
defesa da metafisica levinasiana: um movimento de um mundo que nos € familiar, a
nossa habitacdo, no profundo segredo da interioridade, em dire¢cdo a um fora de si.
Evasdo de uma totalidade ontolégica, libertacdo de um eu mim mesmo,
transformado num para o outro. Na primeira seccdo de Totalidade e Infinito (O
Mesmo e o Outro), Levinas esclarece a respeito do alibi da metafisica e sua relagcéo

com o desejo*? metafisico:

32 De acordo com Susin (1984, p. 265-266), “Enquanto a necessidade, nascida de mim, tende a
satisfacdo de uma defasagem e renasce a cada satisfacdo cavando novo vazio, nova defasagem
para nova satisfacdo, nova tensdo por mim mesmo revelando-se assim o “mal de retorno” na
ansiedade por complementacdo, por ampliacdo ou recuperagcdo de mim, sempre uma nostalgia de
mim como da terra donde se partiu, 0 desejo nao parte de mim: vem do outro, do seu olhar, da sua
palavra e do seu infinito. Numa interioridade ja contente e feliz na satisfacdo de suas necessidades,



67

A verdadeira vida esta ausente. Mas ndés estamos no mundo. A
metafisica surge e mantém-se neste libi. Esta voltada para o outro
lado, para o doutro modo, para o outro. Sob a forma mais geral, que
revestiu na histéria do pensamento, ela aparece, de facto, como um
movimento que parte de um mundo que nos é familiar [...], de uma
nossa casa que habitamos, para um fora-de-si estrangeiro, para um
além. O termo desse movimento — o outro lado ou o outro — é
denominado outro num sentido eminente. Nenhuma viagem,
nenhuma mudanca de clima e de ambiente podem satisfazer o
desejo que para la tende. O outro metafisicamente desejado nao é
outro como 0 pdo que como, como 0 pais em que habito, como a
paisagem que comtemplo, como, por vezes, eu para mim proprio,
este eu, esse outro. Dessas realidades posso alimentar-me e, em
grande medida, satisfazer-me, como se elas simplesmente me
tivessem faltado. Por isso mesmo, a sua alteridade incorpora-se na
minha identidade de pensante ou de possuidor. O desejo metafisico
tende para uma coisa inteiramente diversa, para o absolutamente
outro (LEVINAS, 2019, p. 19).

O desejo metafisico se desloca para algo totalmente diferente das
necessidades comuns. Enquanto as necessidades sao geradas de mim mesmo e
tende a uma satisfacdo que, ao ser satisfeita, produzira outra satisfacdo, o que
provoca gozo e felicidade nesse retorno a si mesmo. O desejo metafisico vem do
outro, de seu rosto e de seu infinito, € desejo do que ndo pode ser esgotado,
contido, € o infinitamente distante. Esse infinitamente distante, quando se aproxima,
nao se torna finito, mas se revela em sua infinicdo e inadequacdo ao pensamento
correlativo: “O desejo metafisico tem uma outra intengédo — deseja 0 que esta para
além de tudo o que pode simplesmente completa-lo” (LEVINAS, 2019, p. 20).

Esse desejo metafisico se estabelece como absoluto, pois quem deseja é
mortal e quem é desejado € invisivel. Por ser desejo do invisivel, ndo significa que
se instaura auséncia de relacdo. O desejo propriamente dito é a propria relacdo com

o infinito, tal relacdo ndo se configura como conhecimento, mas como proximidade.

no gozo dos elementos do mundo e na felicidade, o desejo se introduz como uma insatisfacao
‘luxuosa” ou “supérflua”, um ferimento e uma dor que as satisfagdes das necessidades ndo curam,
gue o0 gozo ndo cobre. Na subjetividade acalentada pela afetividade do eros, é como o toque de um
fogo invisivel que nenhuma caricia, nenhuma ternura e nenhum desfalecimento erético pode
apaziguar. O desejo é, de fato, relacdo ao outro, a quem é incontido, a quem deborda. Por isso,
impossibilita a satisfagdo como também a correlacéo e o retorno a si: ao invés de nostalgia de uma
pétria da qual se partiu, 0 outro — altura e infinito — faz nascer o desejo por uma pétria absolutamente
nova. No desejo, Lévinas compara o outro ao pao que, ao invés de saciar minha fome e fazer-me
repousar contente, aumenta ainda mais a fome, um “pao as avessas”: O desejo é alimentado com
mais desejo e assim cria mais desejo. Esta impossibilidade de apaziguamento se deve ao infinito
mesmo do p&o que é o outro: E o infinitamente distante que, aproximando-se, ndo se torna finito, mas
se d4 em sua infinitude, e por isso ndo encurta mas aumenta a distancia, abrindo a infinicao,
alimentando o desejo com a infinigdo “ao infinito”, descortinando-me assim, sem possibilidade de
adequacao, o infinito”.



68

E na proximidade com o outro que o pensamento, que pensa mais do que pensa,
que, nesse caso, é desejo, vé revelado a ideia de Infinito. Essa relagdo contém algo
qgue é desmedido, isto €, profundo, ndo esgotavel, algo que transborda, fere a casca
do ser, eis 0 rosto do outro. O rosto do Outro sera o assunto de nosso proximo

topico.
2.4 O rosto do outro

Para Levinas, o0 rosto ndo se resume apenas a um nariz, a boca, aos olhos,
isto €, somente a forma pléastica. E 6bvio que, quando nos deparamos com o rosto,
fazemos logo essa descricdo, observamos logo suas feicoes e detalhes.
Preocupamo-nos se o sorriso é bonito, com a cor dos olhos, com o tamanho do nariz
e outros aspectos. No entanto, o rosto do outro néo se reduz, na filosofia de Levinas,
a esses detalhes fisicos. Na concepcéao levinasiana, o rosto “[...] abre espago para
uma filosofia do outro” (KESTERING, 2008, p. 19).

E a partir do rosto do outro que é possivel a superacéo de uma ontologia, em
que se pensa unicamente no proprio eu. E por meio do rosto do outro que se torna
possivel a excedéncia de uma totalidade ontolégica, ancorada em uma filosofia
solipsista e egoista. O rosto €, para Levinas, inconceituavel, pois ele ndo pode se
tornar um conteddo objetivado. Ele esta para além de qualquer saber ou
representacdo da consciéncia. E uma epifania expressar a ideia de infinito, é a
prépria transcendéncia, apresenta-se ao sujeito em forma de resisténcia ao

conhecimento ontoldgico. Na concepc¢éao de Ribeiro (2015, p. 65),

O rosto, na filosofia levinasiana, consiste na epifania do outro como
pessoa e transcendente. Mais do que a tessitura plastica do rosto de
alguém como composicdo de elementos visiveis — olhos, boca e
nariz — O rosto é transcendente na medida em que dele se origina a
ideia de infinito apresentando-se como resisténcia para 0 sujeito.
Aparecendo de forma irredutivel a representagdo, o rosto ndo pode
ser englobado pela compreensdo como um objeto ao conhecimento.

A partir da citacdo acima, podemos constatar que o rosto escapa a qualquer
relacdo de conhecimento, de um possivel saber aos moldes da razdo ontologica. Ele
estd para além, pois é a propria expresséao do infinito e transcendéncia. Em Levinas,
o infinito, que se revela no rosto, € indiscernivel, incontido, ou seja, ndo € passivel

de totalizacéo, € algo que esta para além da totalidade ontoldgica. A relacdo entre o



69

rosto e a ideia de infinito é a licdo de que o rosto traz consigo mais do que o0 eu que
0 contempla pode pensar. Por isso, 0 rosto, como expressao do infinito em Levinas,

€ uma categoria que extrapola qualquer tematizacao:

Nesse sentido, pode dizer-se que o rosto ndo é visto. Ele é o que ndo
se pode transformar num conteddo, que 0 noOsSso pensamento
abarcaria; é o incontivel, leva-nos além. Eis por que o significado do
rosto o leva a sair do ser enquanto correlativo de um saber (LEVINAS,
1982, p. 78).

Além da moldura da forma plastica, o rosto33, para Levinas, se apresenta
como nudez, ou seja, resisténcia absoluta ao dominio e posse do sujeito . O rosto do
outro se recusa a ser contido pelo pensamento, esta elevado a uma altura maior que
0 eu que o contempla. E diante do rosto do outro, no face a face, que a existéncia
ultrapassa a totalidade ontolégica. Somente uma alteridade absoluta e radical seria
capaz de dissipar a continuidade do ser e da historia. E no encontro com o rosto do
outro que a subjetividade se depara com algo que esta aléem de si mesma e,
portanto, ndo cabe em seu egoismo solitario. O rosto do outro € pura expressao que
afeta a subjetividade do mesmo, sem ser possivel comecar a pensar nesta
expressao.

E em frente ao rosto do outro que a consciéncia, doadora de sentido, se vé
transbordada e limitada em sua intencionalidade representativa. Momento este em
gue a subjetividade é afeccionada para um despertar de uma intersubjetividade
ética, comandada pela exterioridade e transcendéncia do rosto do outro.

O comando do rosto do outro é linguagem, discurso ético. Para Levinas, a

relacdo com o rosto do outro €, num primeiro momento, ética, ou seja, o rosto, para

3 Nesse momento, vale destacar um trecho em que Levinas (1972, p. 60) é citado por Carrara (2010,
p. 53): “O Rosto &€ um dos “conceitos” fundamentais de Levinas. Outrem se apresenta no Rosto. O
rosto ndo se situa na ordem da manifestacéo, pois ele ndo € um fenbmeno nem uma substancia.
Trata-se de abstrair o humano de toda veste cultural ou social para descobri-lo na nudez de seu
rosto. Nas palavras de Levinas, “a significagédo — o inteligivel — consiste, para o ser, em se mostrar em
sua simplicidade n&o-histérica, em sua nudez absolutamente inqualificavel e irredutivel, em existir
antes da histéria e antes da cultura”. O rosto rompe assim com todo contexto do mundo, pois ele é
fora de todo contexto. Ele vem do invisivel do outramente que ser e significa a prioridade do ente
sobre o ser. Ele se anuncia excedendo ou deformando sua propria forma e se faz visivel apenas em
seu proprio “desfazer-se”. Nao pode ser capturado através da presenga de um fendmeno, pois ele é
desarranjo da fenomenalidade. A expressdo de Levinas para designa-lo é “trago”. Pelo fato de ele
desarranjar toda a ordem do mundo onde se mostram os fenbmenos é que se torna ele mesmo o
sentido, a significacdo por exceléncia que se revela como um comando ético, questionando todo o
esforco do ser de perseverar em seu ser ou desinstalando o Mesmo de seu reino fechado”.



70

o filésofo, é convite, € discurso. “Rosto e discurso estao ligados. O rosto fala. Fala,
porque € ele que torna possivel e comeca todo discurso” (LEVINAS, 1982, p. 79).

Porém, qual discurso seria esse? A linguagem do rosto é interpelacao,
convite. O rosto instaura a propria ética, o face a face €, para Levinas, relacdo de
hospitalidade, acolhimento, solidariedade e, sobretudo, responsabilidade. O rosto é
discurso de paz, respeito e servico ao outro; ele é linguagem, didlogo. O fato de o
outro, a partir de seu rosto estabelecer uma relacdo de linguagem com o mesmo,
nao significa que o outro seja absolvido pelo mesmo. O rosto do outro se revela
como absoluto no encontro com o mesmo. E no face a face que a consciéncia
egocéntrica cativa a interioridade, fechada do mesmo, interrompe seu protagonismo.
E na linguagem do rosto do outro que o eu € interpelado pelo outro a agir de modo
ético e moral. Sobre essa questao, Levinas (2019, p. 189-190) coloca que

O facto de o rosto manter pelo discurso uma relacdo comigo néao o
inscreve no Mesmo. Permanece absoluto na relacdo. A dialética
solipsista da consciéncia, sempre receosa do seu cativeiro no
Mesmo, interrompe-se. A relagdo ética que esta na base do discurso
nao €, de facto, uma variedade da consciéncia, cuja emanacao parte
do Eu. Poe em questdo 0 eu e essa impregnacdo do eu parte do

outro. [...] A posicdo em frente de, a oposi¢cdo por exceléncia, s6 se
coloca como um pbér em causa moral. Esse movimento parte do
Outro.

A primeira palavra do rosto do outro é uma ordem: “Tu ndo mataras”. E pela
proximidade do rosto do outro que se escuta a linguagem original, discurso sem
palavras ou proposicdes, pura expressao do infinito. A mensagem “ndo mataras”,
gue o rosto impde, é mandamento que resiste a totalidade e a objetivacdo da
ontologia. E no encontro com o mandamento do rosto do outro que 0 mesmo rompe
definitivamente com seu egoismo fruitivo e com a totalidade ontoldgica. E a partir do
encontro com o rosto do outro que o em-si e para-si, de uma liberdade egoica, se

transforma em um eu ético e responsavel pelo outro:

Esta inversdo humana do em-si e do para-si, do “cada um por si”, em
um eu ético, em prioridade do para-outro, esta substituicdo ao para-si
da obstinagdo ontolégica de um eu doravante decerto Unico, mas
Unico por sua eleicdo a uma responsabilidade pelo outro homem —
irrecusavel e incessivel — esta reviravolta radical produzir-se-ia no
gue chamo encontro do rosto de outrem. Por tras da postura que ele
toma — ou que suporta — em seu aparecer, ele me chama e me
ordena do fundo de sua nudez sem defesa, de sua miséria, de sua



71

mortalidade. E na relacdo pessoal, do eu ao outro, que o
“acontecimento” ético, caridade e misericordia, generosidade e
obediéncia, conduz além ou eleva acima do ser® (LEVINAS, 2010, p.
242).

O rosto do outro é o comeco da propria filosofia, € o rosto que nos coloca nas
pegadas do infinito. “A recepgado da ideia de infinito que € “o Outro” e o rosto do
Outro no face-a-face significam também ensino ou ser ensinado.” (COSTA, 2000, p.
125). No encontro com o rosto do outro, 0 mesmo € interpelado, pedagogicamente, a
agir de modo ético e responsavel. O rosto é discurso de paz, respeito e servico ao
outro, o rosto é linguagem, é dialogo. Sobre isso, Kestering (2008, p. 33) comenta
gue “[...] a tese fundamental da filosofia levinasiana: o modo concreto que se realiza
a ideia cartesiana do infinito em nds e a ideia platdnica do Bem além do ser é a
linguagem. O rosto do outro € expresséo, é linguagem [...]".

A linguagem do rosto do outro nos convida ao respeito, a responsabilidade,
solicita de n6s um compromisso ético. O rosto nos coloca diante do infinito, isto é, da
propria transcendéncia. “Uma tal situagcdo € o brilho da exterioridade ou da
transcendéncia no rosto de outrem. O conceito dessa transcendéncia, rigorosamente
desenvolvido, exprime-se pelo termo de infinito” (LEVINAS, 2019, p. 12). O rosto do

outro é abertura para o encontro com o infinito, € no encontro com o rosto do outro

34 Sobre o “conceito” de Bem, em Platdo, e a ideia do Infinito, em Descartes, Solé (2017, p. 84-85) faz
a seguinte observacao: “O que pode haver para além do Ser da ontologia? [...] Levinas encontra, na
tradicao filosofica, alguns momentos excepcionais nos quais a razdo admitiu a existéncia do infinito
(exterioridade, alteridade). O primeiro é uma passagem da Republica de Platdo (7.509b), na qual
Sécrates afirma: “o bem ndo é esséncia, mas algo que esta ainda acima da esséncia quanto a
dignidade e poder”; na interpretagéo de Levinas, a afirmagéo socratica indica que a ética esta por
cima da ontologia, porque o bem se encontra para além da esséncia ou Ser. Trata-se de uma brecha
na totalidade que, além disso, aponta na mesma direcéo que Levinas segue: delimitar o &mbito ético
independentemente da ontologia, descobrir uma metafisica ética, e ndo ontolégica. Encontra
decisivamente a segunda brecha na Terceira meditacdo de Descartes, que lhe proporciona a
fundamental ‘ideia do infinito’. Nesse ponto da sua reflexdo, quando Descartes ja aplicou a duvida
metddica (tdo parecida com a epoché husserliana) e concluiu que poderia se enganar em tudo,
absolutamente em tudo, menos na consciéncia de estar a pensar — posso duvidar de tudo, menos do
fato de estar duvidando, — e que € a consciéncia ou 0 pensamento que garante a existéncia do sujeito
— penso, logo existo —, Descartes examina se todas as ideias contidas na consciéncia foram criadas
pelo proprio sujeito. E € nesse ponto que o catdlico Descartes encontra uma ideia que ele proprio ndo
pode ter criado: a ideia de um ser superior a ele, a ideia de Deus, que é impossivel que proceda dele,
porque, segundo a logica, o mais perfeito ndo pode proceder do menos perfeito. O sujeito encontra
dentro de si a ideia de algo que o transcende. Isso, ndo a demonstragdo da existéncia de Deus por
Descartes, é 0 que Levinas adota na sua filosofia. A ideia do infinito estabelece o encontro com o que
esta para além do conhecimento e é-lhe irredutivel, porque, se fosse conceitualizavel, deixaria de ser
infinito e seria fechado como qualquer conceito. E uma descoberta fundamental, que produz um
curto-circuito no funcionamento da logica classica. Por mais paradoxal que possa ser para ela, a ideia
do infinito permite que o sujeito saia de si proprio sem sair de si proprio”.



72

gue expressa a ideia do infinito, no interior da totalidade, que a ética é instituida
como filosofia primeira.

Nesse sentido, o rosto do outro, na pura expressao do infinito, passa a
constituir a ética como anterior a totalidade ontoldgica, isto €, a ética como
metafisica. A tese da anterioridade da ética, frente a ontologia, permite a Levinas
pensar a sociabilidade e o acolhimento ao outro, como outro modo de ser,
diferentemente da ontologia. A ética, como metafisica, inaugura uma sociedade em
qgue o outro é fonte de inspiracdo, do amor, respeito e generosidade. No tdpico
seguinte, explicaremos, com maior profundidade, a tese levinasiana da ética como

metafisica.

2.5 A ética como metafisica

Para Levinas, o infinito, que se abre no rosto do outro, € a manifestacdo da
prépria metafisica. O rosto do outro €, para o filésofo, 0 que nos transporta para o
universo da transcendéncia metafisica, € o que nos faz romper com a ontologia e a
totalidade, pois ele aponta para o universo do indiscernivel, do metafisico. O
encontro entre 0 mesmo e 0O outro, é visto, por Levinas, como uma relacéo
metafisica®®. Esse encontro acontece em meio a existéncia terrestre, todavia, esta
para além da totalidade e da histéria. Na obra Totalidade e Infinito, Levinas

esclarece essa relag:éo entre 0 mesmo e 0 outro:

Entre uma filosofia da transcendéncia [...] e uma filosofia da
imanéncia [...] propomo-nos descrever, no desenrolar da existéncia
terrestre, da existéncia econdémica [...] uma relacdo com o Outro, que
ndo se desemboca numa totalidade divina ou humana, uma relagéo
gue ndo é uma totalizacéo da historia, mas a ideia do infinito. Uma tal
relacdo é a prépria metafisica (LEVINAS, 2019, p. 39 - 40).

Na concepcédo levinasiana, nessa relagcdo entre o mesmo e o0 outro, que
Levinas nomeia de metafisica, o outro permanece transcendente ao mesmao, isto €,

numa condicdo de altura, pois, em seu rosto, se da a passagem do infinito. O

35 “Metafisica — em Levinas, a metafisica € o movimento de “saida do ser” — do “mesmo de mim
mesmo” — para o “outro de mim mesmo”. E a excedéncia do ser ou a saida do ser. E ir ao encontro
do outro, ao Bem, ao “bem que esta além do ser”. Nesse sentido, O outro precede o Eu. O Outro se
torna transcendéncia” (MARTINS, 2014, p. 7).



73

dinamismo desse encontro acontece como discurso; a expressdo metafisica desse
discurso é a saida do mesmo de seu eu soberano e unico em direcdo a alteridade
do outro. Sobre essa saida de si do mesmo, num movimento para o outro, Levinas

(2019, p. 26) faz a seguinte afirmacéo:

[...] o Outro, apesar da relacdo com o Mesmo, permanece
transcendente ao Mesmo. A relacdo do Mesmo e do Outro — ou
metafisica — processa-se originalmente como discurso em que o
Mesmo, recolhido na sua ipseidade de eu — de ente particular Unico e
autoctone — sai de si. Uma relagdo cujos termos ndao formam uma
totalidade s6é pode pois produzir-se na economia geral do ser como
indo de Mim para o Outro, como frente a frente, como desenhando
uma distancia em profundidade — a do discurso, da bondade, do
Desejo.

Essa saida de si, que marca o0 momento em que a existéncia do mesmo,
frente ao rosto do outro, ultrapassa a totalidade ontoldgica, indica o fundamento do
ser humano, isto é, a propria relagdo metafisica. Esse movimento de evaséo do eu-
mim-mesmo, em direcdo a um para-o0-outro, acontece na subjetividade do mesmo
diante da transcendéncia ética do outro. E na interioridade do mesmo que no face a
face o pensamento pensa mais do que 0 proprio pensamento, que acontece a
ruptura da ontologia e a producdo da transcendéncia e, consequentemente, da
alteridade. Com relacéo a fratura no ser e o encontro com a alteridade do outro,

Levinas (2019, p. 26) reflete que

O pensamento, a interioridade, sdo a propria fratura do ser e a
producéo [...] da transcendéncia. S6 conhecemos essa relagdo — por
isso mesmo notavel — na medida em que a efetuamos. A alteridade
s6 é possivel a partir de mim.

O encontro com a alteridade metafisica do outro s6 € possivel, porque este
outro é refratario a categoria do modelo ontoldgico totalizante. O outro metafisico € o
absolutamente outro, € exterioridade, alteridade radical, transcendéncia ética e
expressdo do infinito. Esse encontro metafisico efetua uma relacdo que ndo se
funda no conhecimento da totalidade, mas numa ética metafisica anterior a
ontologia, relacdo ética para além da totalidade, portanto, filosofia primeira.

Essa relacdo e encontro metafisico, marcado pelo movimento de saida do em

si, € um acontecimento ético em direcdo ao Bem e o Bem além do ser. O outro é a



74

revelacdo do Bem e do infinito. A linguagem desse encontro entre 0 mesmo e o
outro é o convite da bondade, da diaconia, da hospitalidade, da responsabilidade
desinteressada e da gratuidade ao préximo.

Em Totalidade e Infinito, que se configura como uma das grandes obras de
Levinas, o pensador lituano atesta que a tese que anima tal obra é a Metafisica, isto
€, a ética como filosofia primeira. Na concepcdo levinasiana, a aspiracdo da
exterioridade radical, que é o outro e, consequentemente, 0 respeito a essa
realidade metafisica, que antecede a ontologia, constitui a verdade de sua filosofia.
Desse modo, “A aspiracdo a exterioridade radical, chamada por tal motivo
metafisica, o respeito dessa exterioridade metafisica que € preciso, acima de tudo,
[...] constitui a verdade. Ela anima este trabalho” (LEVINAS, 2019, p. 15).

De acordo com Susin (1984, p. 277), um dos comentadores de Levinas, “E
incompreensivel, na mentalidade de Levinas, a verdade do ser [...] isolada da
relacdo entre pessoas. A verdade [...] acontece na relacdo entre o outro e eu”. A
verdade metafisica em Levinas advém do encontro entre a exterioridade do outro,
gue é infinito, e da relacdo da linguagem e do desejo metafisico no mesmo pelo
outro. A verdade dessa relacdo metafisica se processa como ensinamento do outro
ao mesmo. Esse ensinamento ético-metafisico é feito em forma de rastro do outro
ao mesmo.

Esse sinal do outro ao mesmo desperta no mesmo, no mais profundo de sua
interioridade, o apelo do acolhimento e da justica pela miséria do outro, do qual o eu
nao pode se furtar. Com toda implicancia de altura e humildade, a ética metafisica,
expressa no rosto do outro, revela uma verdade primeira, a transcendéncia e a
superioridade do outro. O absolutamente outro € mestre por exceléncia, e 0 mesmo
€ discipulo. O ensinamento do outro ao mesmo, é a linguagem da bondade, do
respeito e da responsabilidade. E no encontro com o outro que a ética, como
metafisica, estabelece a ruptura com a ontologia e inaugura sua posicao de filosofia

primeira.



75

CONSIDERACOES FINAIS

A presente pesquisa buscou observar que a ontologia, ao apresentar o ser
como logos tematizante, anulou a alteridade do outro. O primado da Ontologia, ao
investigar os elementos do mundo, bem como o outro, deu, ao pensamento
filoséfico, a supremacia de se apropriar da diferenca e da pluralidade, produzindo,
assim, uma totalidade violenta a alteridade. Em contrapartida, a ética metafisica
permite, no encontro com o outro, aborda-lo em sua diferenca, sem reduzi-lo a
interioridade do mesmo. Dai a possibilidade de a ética ser pensada como filosofia
primeira, precedendo, dessa forma, a ontologia.

No presente trabalho, ficou evidente que a guerra e as formas totalitarias de
politica apoiam seus discursos “morais” em retdricas da injustica. E possivel
concluirmos, a partir das consideragcdes da nossa pesquisa, que as experiéncias
totalitarias, ao se embasarem em narrativas “légico-discursivas”, promoveram uma
ordem objetiva da realidade, o que resultou numa totalidade ontologica violenta e
desumana.

Para Levinas, o totalitarismo ontolégico violou a dignidade do outro e
suspendeu, arbitrariamente, os principios incondicionais de uma sociabilidade
igualitaria e justa. Entretanto, a ética do encontro com o outro, que excede a
totalidade, viabiliza uma convivéncia pacifica e harmonica.

No que diz respeito a Husserl, ha de se considerar, sobretudo, a critica
levinasiana a consciéncia intencional. Nosso trabalho esclareceu que, para Levinas,
0 protagonismo da consciéncia, doadora de sentido, ao intuir a esséncia dos
fendbmenos, a partir da correlacdo noese e noema, deu, ao sujeito, a condicdo de
representar o0 mundo e o outro a medida de sua consciéncia. Nesse sentido, a
fenomenologia husserliana, ao significar o mundo e o outro os reduz a adequacéao
da consciéncia intencional. O que, de acordo com Levinas, coloca a fenomenologia
na esteira da ontologia.

JA em relacdo a Heidegger e a sua ontologia fundamental, a critica
levinasiana recai sobre a questdo do sentido do ser, proposta pela filosofia
heideggeriana. Ao restaurar o sentido do ser, a partir do horizonte fatico de
possibilidades do Dasein, Heidegger atribui ao Dasein 0 estatuto de ente
privilegiado. Nesse sentido, o ser-ai, como ser no mundo, tem como referéncia e

condicdo o horizonte fatico, que o precede e o determina. O Homem, como ser no



76

mundo, é mediado e precedido pela manifestacdo do ser que o engendra como
clareira, ou seja, como abertura e compreenséo.

E a partir dessa condigido existencial que este ente privilegiado, o Dasein,
descobre a alétheia, isto é, a verdade do sentido do ser em geral e do ser dos entes.
O ser do ente, nesse sentido, seria 0 outro. O encontro com 0 outro, na ontologia
fundamental heideggeriana, estd sob o dominio e compreensdo da mesmidade do
Dasein. Sob esse prisma, a ontologia fundamental de Heidegger suprime a
alteridade do outro e consolida a violenta totalidade ontologica.

Outra consideracdo de nosso trabalho, apOs esclarecermos a critica
levinasiana ao primado ontolégico, foi indicar, em linhas gerais, o caminho de saida
da totalidade ontoldgica, buscado por Levinas. Para o filosofo, € no encontro com o
rosto do outro, que exprime a ideia do infinito e do Bem, para além do ser, que
acontece a ruptura com a totalidade e, por consequéncia, a faléncia da ontologia. No
entanto, até o encontro com o outro, o caminho de evasao da ontologia € pensado,
por Levinas, a partir da constituicdo de uma subjetividade ética, fora das malhas da
totalidade ontoldgica.

Na concepcao levinasiana, o Ocidente, como terra do ser, foi agarrado pelo il
y a, um ser anénimo, indeterminado e sem sentido. O il y a configura a condicao
humana em seu momento impessoal de haver e se caracteriza por uma existéncia
sem existente, um existir anénimo e sem sentido. Evadir-se do il y a, é sair do sem
sentido, o que so é possivel, destronando o eu egoista e imperialista da ontologia. E
necessario sair do si mesmo da fruicdo, de um eu mesmo, que sempre retorna a si,
em direcdo a um ser para o outro. E a partir do encontro com o outro que a
existéncia indeterminada se torna uma subjetividade ética.

E no encontro do mesmo, com o rosto do outro, que a ideia do infinito e do
Bem, além da totalidade, expresso numa relacdo desinteressada, estabelece a
relacdo ético-social como anterior a ontologia e institui a ética como metafisica.
Portanto, € no encontro com o rosto do outro que a ética precede a ontologia e

passa a ser metafisica, ou seja, filosofia primeira.



77

REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Dicionéario de Filosofia. 2. ed. Traducdo coordenada por
Ivone Castilho Benedetti. Sdo Paulo, Martins Fontes, 1962.

BIBLIA SAGRADA. Nova versdo internacional. Traducdo da Sociedade Biblica
Internacional. S&o Paulo: Editora Vida, 2000.

CARRARA, Ozanan Vicente. Levinas — do sujeito ético ao sujeito politico:
elementos para pensar a politica outramente. Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2010.

CASANOVA, Marcos Antonio. Compreender Heidegger. 5. ed. Petrépolis, RJ:
Vozes, 2015. (Série Compreender).

COSTA, Maércio Luis. Levinas: uma introdugdo. Traducdo de J. Thomaz Filho.
Petropolis: Vozes, 2000.

DEPRAZ, Natalie. Compreender Husserl. 3. ed. Tradugcdo de Fabio Creder.
Petropolis, RJ: Vozes, 2011. (Série Compreender).

FABRI, Marcelo. Decantando a ontologia: subjetividade e sentido ético em Levinas.
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997.

GORNER, Paul. Ser e Tempo: uma chave de leitura. Traducdo de Marcos Antonio
Casanova. Petropolis, RJ: Vozes, 2017. (Chaves de Leitura).

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Traducdo de Marcia Sa Cavalcante Schuback.
Petropolis: Vozes; Editora Universitaria Sdo Francisco, 2006. (Colecdo pensamento
humano).

HEIDEGGER, Martin. Que € a metafisica. 6. ed. Traducdo de Ernildo Stein. Sao
Paulo: Nova Cultura, 1996. (Os Pensadores).

HOBSBAWM, Eric. Era dos Extremos — o breve século XX: 1914-1921. Traduc¢ao
de Marcos Santarrita. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1995.

HUSSERL, Edmund. A Ideia da Fenomenologia. Traducédo de Artur Moréo. Lisboa,
Port. Edicdes 70, 2014.

HUSSERL, Edmund. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia
fenomenoldgica: introducdo geral a fenomenologia pura. Traducdo de Marcio
Suzuki. Aparecida SP: Ideias e Letras 2006.

HUSSERL, Edmund. Meditacdes cartesianas. Traducdo de Frank de Oliveira. Sao
Paulo: Madras, 2001.

HUTCHENS, B. C. Compreender Lévinas. Traducdo de Vera Lucia M. Joscelyne.
Petrépolis: RJ. Vozes, 2007.



78

KAHLMEYER-MERTENS, Roberto S. 10 licdes sobre Heidegger. Petropolis, RJ:
Vozes. 2015. (colecéo 10 licdes).

KESTERING, Julio Cesar. Sobre o Dialogo: Introducdo a uma leitura filoséfica de
Emmanuel Levinas e Hans Urs Von Balthasar. EDUEPB, 2008.

LEVINAS, Emmanuel. Deus, a morte e o tempo. Traducdo de Fernanda Bernardo.
Lisboa: Edi¢des 70, 2018.

LEVINAS, Emmanuel. Quatro leituras talmudicas. Traducao de Fabio Landa e Eva
Landa. S&o Paulo: Perspectiva 2017.

LEVINAS, Emmanuel. Violéncia do Rosto. Tradugédo de Fernando Soares Moreira.
Séo Paulo: Edigbes Loyola, 2014.

LEVINAS, Emmanuel. De Deus que vem a ideia. In: LEVINAS, Emmanuel;
PIVATTO, Pergentino Stefano (Orgs.). Traducdo de Marcelo Fabri, Marcelo Luiz
Pelizzoli e Edvaldo Anténio Kuiava. Petropolis, RJ: Vozes, 2008.

LEVINAS, Emmanuel. Entre NOs. Traducdo de Pergentino S. Pivetto. Vozes:
Petrépolis, 2005.

LEVINAS, Emmanuel. Da existéncia ao existente. Trad. de Paul Albert Simon e
Ligia Maria de Castro Simon. Campinas, SP: Papirus, 1999.

LEVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger:
Traducédo de Fernanda Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, 1997.

LEVINAS, Emmanuel. Humanismo do outro homem. Petrépolis, RJ: Vozes, 1993.

LEVINAS, Emmanuel. Algumas reflexdes sobre a filosofia do hitlerismo. In:
DAVIDSON, Arnold; MUSIL, Robert. Reflexdes sobre o nacional-socialismo.
Editora: Ayiné. Belo Horizonte, 1990.

LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito. Traducdo de José Pinto Ribeiro.
Lisboa: Edicdes 70, 2019.

LEVINAS, Emmanuel. Etica e Infinito. Traducdo de Jodo Gama. Lisboa: edicdes
70, 1982.

MARTINS, Rogério Jolins. Introducéo a Levinas: pensar a ética no século XXI. In:
MARTINS, Rogério Jolins; Lepargneur, Hubert (Orgs.). Sdo Paulo: Paulus, 2014.
(Colecédo Como ler filosofia).

POIRIE, Francois. Emmanuel Levinas: Ensaio e Entrevistas. Sdo Paulo:
Perspectiva, 2007.

RIBEIRO, Luciane Martins. A subjetividade e o0 outo: ética da responsabilidade em
Emanuel Levinas. Sdo Paulo: Ideias & Letras, 2015.



79

ROSSET, Luciano. Metafisica antiga e medieval. S&o Paulo: Paulus, 2012.
(colecao Filosofia).

SOLE, Joan. A ética do Outro. Sdo Paulo: Editora Salvat, 2017.
SUSIN, Luiz Carlos. O homem messianico — uma introdugdo ao pensamento de

Emmanuel Levinas. Porto Alegre. Escola Superior de Teologia S&o Lourenco de
Brindes, 1984.



