
 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

DA CRÍTICA À ONTOLOGIA AO ENCONTRO COM O OUTRO NA ÉTICA DE 

LEVINAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 

2021 



 
 

 

DAVIDSON MARINHO SOARES 

 

 

 

 

 

 

DA CRÍTICA À ONTOLOGIA AO ENCONTRO COM O OUTRO NA ÉTICA DE 

LEVINAS 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia, do Centro 

de Ciências Humanas, Letras e Artes, da 

Universidade Federal da Paraíba, como 

parte dos requisitos para a obtenção do 

título de Mestre em Filosofia.                                     

 

Orientador: Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira 

Caminha 

Linha de Pesquisa: Ética e Filosofia 

Política 
 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA - PB 
2021 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

DAVIDSON MARINHO SOARES 

 

 

 

 

 

 

DA CRÍTICA À ONTOLOGIA AO ENCONTRO COM O OUTRO NA ÉTICA DE 

LEVINAS 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia, do Centro 

de Ciências Humanas, Letras e Artes, da 

Universidade Federal da Paraíba, como 

parte dos requisitos para a obtenção do 

título de Mestre em Filosofia.  

 

 

Aprovada em: ___/___/______. 

  

 

BANCA EXAMINADORA 

 

________________________________________ 
Prof. Dr. Iraquitan de Oliveira Caminha - UFPB  

(Orientador) 
 

________________________________________ 
Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos - UFPB 

(Examinador Interno) 
 

________________________________________ 
Prof. Dr. José Tadeu Batista de Souza - UNICAP 

(Examinador Externo) 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A minha mãe, Ruth Cleide; à esposa, 
Gerlane Morais, e a minha filha, Kéren 
Hapuque, que preenchem de amor o 

sentido de minha existência.   



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Sobretudo, a Deus, por me proporcionar mais uma conquista em minha 

existência. 

Ao meu orientador, professor Iraquitan de Oliveira Caminha, sempre gentil e 

cordato em suas orientações. 

Aos professores do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da UFPB. 

A minha esposa e companheira Gerlane, pela paciência e compreensão 

durante a execução desta pesquisa. 

A minha filha, Kéren Hapuque, princesa que tanto amo. 

A minha graciosa mãe, que sempre me ensinou o caminho do amor. 

Aos meus familiares e amigos, pelo apoio e palavras de incentivo.  

A todos os meus sinceros reconhecimentos.  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Procurar a “origem” da palavra de Deus, as 
circunstâncias concretas de sua significação, é 
absolutamente necessário”. Começa-se por aceitar sua 
Palavra em nome da autoridade social da religião. 
Entretanto, como está seguro de que a Palavra assim 
aceita é precisamente a que Deus fala? É preciso 
procurar a experiência originária. A filosofia – ou a 
fenomenologia – é necessária para conhecer sua voz. 
Pensei que é no rosto do outro que me fala pela “primeira 
vez”. É no encontro de outro homem que Ele “vem à 
mente” ou “faz-se evidente” (LEVINAS, 2014, p. 34).  

 



 
 

RESUMO 

 
O propósito central deste trabalho foi o de compreender o caminho da crítica feita 
por Levinas à ontologia, bem como o modo como a filosofia levinasiana supera a 
ontologia por meio da ética. O eixo norteador desta pesquisa foi a obra Totalidade e 
Infinito (2019), porém, quando necessário, fizemos alusão às outras obras de 
Levinas e a de seus comentadores. Este estudo objetivou mostrar como a filosofia 
levinasiana constata a inclinação da ontologia em reduzir o outro ao mesmo. Esse 
movimento de pensar o outro, sempre no registro do mesmo, formata o que Levinas 
conceitua como totalidade. Tal perspectiva de pensar o outro, sob o cálculo da razão 
ontológica, está na origem do pensamento filosófico. Desde a filosofia clássica, com 
os primeiros filósofos, até a contemporaneidade, com Husserl e Heidegger, o outro 
foi pensado sob o prisma do primado ontológico. Nesse sentido, Levinas propõe 
pensar o outro fora do arranjo da totalidade e da compreensão do mesmo; para 
tanto, propõe a ética antes da ontologia, e o outro antes do mesmo. Para Emmanuel 
Levinas, a saída da ontologia, em direção à ética como filosofia primeira, só é 
possível por meio do infinito expresso no rosto do outro.  É na pura expressão do 
rosto do outro que acontece a ruptura com a totalidade. É no rosto do outro, a partir 
da ideia de infinito, que o mesmo é convocado à responsabilidade ética, pela 
alteridade do outro.  
 
Palavras-Chave: Levinas. Ontologia. Totalidade. Ética. Outro. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 
 

The central purpose of our work is to understand the path of Levinas' criticism of 
ontology, as well as the way in which Levinasian philosophy overcomes ontology 
through ethics. Having as a guiding principle of our research the work Totality and 
Infinite (2019), but also when necessary, making references to the other works of 
Levinas and commentators. We aim to show how Levinasian philosophy finds the 
inclination of ontology to reduce the other to the same. This movement of thinking 
about the other, always in the register of the same, shapes what Levinas 
conceptualizes as totality. Such a perspective of thinking the other under the 
calculation of ontological reason is at the origin of philosophical thought. From 
classical philosophy with the first philosophers to contemporaneity with Husserl and 
Heidegger, the other was thought from the perspective of ontological primacy. In this 
sense, Levinas proposes to think of the other outside the arrangement of the totality 
and understanding of the same, therefore, he proposes ethics before ontology, and 
the other before it. For Emmanuel Levinas, the departure from ontology towards 
ethics as the first philosophy is only possible through the infinite expressed in the 
face of the other. It is in the pure expression of the other's face that the rupture with 
the totality occurs. It is in the face of the other, from the idea of the infinite, that he is 
summoned to ethical responsibility for the other's otherness. 
 
Keywords: Levinas. Ontology. Totality. Ethic. Other. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................. 11 

 

1 A CRÍTICA AO PRIMADO ONTOLÓGICO E À TOTALIDADE ............................... 16 

 

1.1 A vida do autor e a relação com a elaboração de sua filosofia ........................... 16 

1.2 A crítica à ontologia ............................................................................................. 20 

1.3 Ontologia, guerra e política. ................................................................................ 26 

1.4 A crítica a Husserl. .............................................................................................. 29 

1.5 A crítica à ontologia fundamental de Heidegger. ................................................. 38 

 

2 O ENCONTRO COM O OUTRO NA ÉTICA DE LEVINAS ....................................... 48 

 

2.1 IL Y A / Hipóstase ................................................................................................ 48 

2.2 Fruição ................................................................................................................ 57 

2.3 Ideia de Infinito .................................................................................................... 63 

2.4 O rosto do outro .................................................................................................. 68 

2.5 A ética como metafísica. ..................................................................................... 72 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 75 

 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................. 77 



11 
 

INTRODUÇÃO 

 

Herdeiro da tradição erudita do judaísmo e profundo conhecedor da história 

da filosofia, Emmanuel Levinas é considerado, pela comunidade acadêmica, um dos 

grandes filósofos da contemporaneidade. Deve-se admitir que Levinas não é um 

filósofo convencional, pois o estilo de sua escrita busca perfazer um caminho 

diametralmente diferente ao do logos tematizante da ontologia.  

Nesse sentido, a escrita1 levinasiana não obedece a uma proposta linear de 

argumentação, visto que sua linguagem filosófica está permeada pelo método 

espiral2 e de atalhos. O que condiciona sua escrita a não seguir uma sistematização, 

tornando-o um filósofo difícil, mas, ao mesmo tempo, instigante. Devemos admitir 

que seu protagonismo no cenário filosófico se dá, sobretudo, pela inovação e 

extemporaneidade de sua proposta filosófica.   

          Para esta pesquisa, tomamos por base a obra Totalidade e Infinito (2019), 

mas, sempre que necessário, fazendo menção a outros livros do filósofo, como 

também de seus comentadores.  

 Vale dizer que o objetivo principal deste estudo é o de compreender a 

anterioridade da ética frente ao discurso ontológico da tradição ocidental. A partir 

desse objetivo maior, outros específicos são abordados em nosso estudo, a saber: 

perceber como a filosofia do primado ontológico reduz o outro ao registro do mesmo, 

englobando-o na totalidade; explicitar as características da ontologia da guerra e sua 

relação com o totalitarismo; pontuar as críticas de Levinas à filosofia de Husserl e 

Heidegger no que tange à identificação dessas filosofias com a ontologia e a 

totalidade; apresentar os “conceitos” de il y a, hipóstase e fruição como etapas 

importantes para evasão e separação do ser anônimo, bem como para a 

constituição de uma nova subjetividade. Por fim, compreender como a ideia de 

infinito, expressa no rosto do outro, estabelece a ruptura com a ontologia e institui a 

ética como metafísica.   

                                                             
1 No que diz respeito à questão da escrita do filósofo Emmanuel Levinas, recomendamos as obras: A 
ética do Outro, de Joan Solé (2017) e A subjetividade e o outro: ética da responsabilidade em 
Emanuel Levinas, de Luciane Martins Ribeiro (2015). 
2 “Trata-se de uma articulação filosófica que se movimenta por meio dos diferentes interlocutores de 
Levinas, pelos ensaios sobre o judaísmo e por seus escritos filosóficos pessoais. Esse método não 
prima por chegar a uma totalidade do saber e não segue uma sistematização, entendida no sentido 
corrente do termo” (RIBEIRO, 2015, p.  20). 



12 
 

 O pensamento filosófico, do primado ontológico, ao esquadrinhar o mundo, o 

outro e seus elementos, deu a razão, e ao saber a hegemonia de assimilar o 

diferente à uniformidade, o exterior, que é o outro, a interioridade do mesmo, 

produzindo, assim, a totalidade. Para Levinas, essa totalidade, gestada pela 

narrativa da ontologia, se apresentou no Ocidente como uma ontologia da guerra. 

Na concepção levinasiana, desde Heráclito, que o ser se revelou como guerra. 

Segundo ele, a tradição clássica da filosofia, ao dissimular o real, por meio de 

conceitos, termos neutros e absolutos, instaurou uma ordem objetiva no mundo.  

Essa realidade objetiva, operada pela experiência do conhecimento 

ontológico, condicionam os indivíduos a agirem por meio de comandos que eles 

desconhecem. Com isso, “A face do ser que se mostra na guerra fixa-se no conceito 

de totalidade que domina a filosofia ocidental. Os indivíduos reduzem-se aí a 

portadores de formas que o comandam sem eles saberem” (LEVINAS, 2019, p. 8).  

De acordo com Levinas (2019), as experiências do totalitarismo político se 

estruturam a partir da totalidade ontológica. Dessa constatação, se conclui que a 

ontologização das estruturas do mundo, da política e dos indivíduos os reduz à 

totalidade. Essa ontologia da guerra, para Levinas, se configura como violência ao 

outro e a sua alteridade.  

Como resposta à ontologia da guerra e aos efeitos nocivos da totalidade, 

Levinas apresenta a escatologia. Na visão levinasiana, a via escatológica está para 

além da totalidade e da história, é algo sempre exterior à ontologia da guerra. 

Embora se configure como excedente à ontologia e à totalidade, a escatologia da 

paz irrompe no interior da totalidade e da história. O acontecimento que exprime a 

escatologia da paz, no interior da totalidade, é a ideia de infinito, pois esta rompe 

com a totalidade e com a ontologia da guerra, que instaura, a partir da ética como 

filosofia primeira, um novo sentido de ressignificação com o ser. Conforme o 

pensamento levinasiano, 

 

Ela é a relação com um excedente sempre exterior à totalidade, 
como se a totalidade objetiva não preenchesse a verdadeira medida 
do ser, como se um outro conceito – o conceito de infinito – devesse  
exprimir essa transcendência em relação à totalidade, não-
englobável numa totalidade e tão original como a totalidade. Este 
além da totalidade e da experiência objetiva não se descreve, 
entretanto de um modo puramente negativo. Reflete-se no interior da 
totalidade e da história, no interior da experiência. [...] A visão 
escatológica rompe a totalidade das guerras e dos impérios em que 



13 
 

não se fala. Não visa o fim da história no ser compreendido como 
totalidade – mas põe em relação com o infinito do ser, que ultrapassa 
a totalidade. A primeira visão da escatologia, [...] atinge a própria 
possibilidade da escatologia, isto é, a ruptura da totalidade. 
(LEVINAS, 2019, p. 9-10). 

 

No presente estudo, destacamos alguns aspectos da crítica feita por Levinas 

a Husserl e a Heidegger. De acordo com Emmanuel Levinas, tanto a fenomenologia 

transcendental de Husserl e, sobretudo, à ontologia fundamental de Heidegger, não 

conseguiram superar o primado ontológico, tampouco a ideia de totalidade, tão 

criticada pela filosofia levinasiana. Na perspectiva de Levinas, ambas as filosofias 

reduzem o outro a uma mesmidade. O eu transcendental da fenomenologia 

husserliana é antecedido pelo mundo da vida (Lebenswelt) e se constitui a partir do 

processo da redução fenomenológica (epoché e eidético3). São os procedimentos de 

redução que permitem a efetivação da consciência intencional. É por meio da 

intencionalidade da consciência e correlação que a subjetividade transcendental 

representa e identifica a realidade. O eu husserliano empresta à realidade doação 

de sentido, ou seja, dá a consciência o protagonismo de significação do mundo. Ao 

intencionar a realidade, o eu transcendental, da filosofia de Husserl, busca, 

fenomenologicamente, a essência do fenômeno. Dessa forma, 

 

Visão de essência também é, precisamente, intuição, assim como 
objeto eidético é, precisamente, objeto. A generalização dos 
conceitos correlativos e interdependentes “intuição” e “objeto” não é 
um achado arbitrário, mas forçosamente exigida pela natureza das 
coisas. Intuição empírica, e, em especial, experiência, é consciência 
de um objeto individual e, como consciência intuitiva, é ela que traz o 
objeto à doação: como percepção, ela traz à doação originária, à 
consciência que apreende originariamente o objeto [...]. Exatamente 
da mesma maneira a intuição de essência é consciência de algo, de 
um objeto, de um algo para o qual o olhar se dirige [...] (HUSSERL, 
2006, p. 12).  

 

Na concepção levinasiana, a intencionalidade da consciência, em busca por 

intuir a essência dos fenômenos, permaneceu na rota da ontologia. Na visão de 

Levinas, a máxima de Husserl: “toda consciência é consciência de alguma coisa”, 

empoderou o eu transcendental a reduzir os objetos do mundo e o outro à 

                                                             
3 “Termo introduzido na Filosofia Contemporânea por Husserl a partir das pesquisas lógicas para 

indicar tudo o que se refere às essências, que são objetos da pesquisa fenomenológica” 
(ABBAGNANO, 1962, p. 290).  



14 
 

consciência intencional. O que coloca a filosofia de Husserl no caminho similar ao do 

primado ontológico, bem como da ideia de totalidade. 

 No que diz respeito a Heidegger e a sua ontologia fundamental, a crítica 

levinasiana é mais avultosa. Levinas reconhece na ontologia heideggeriana a 

novidade da descoberta de que o ser em geral se dá no horizonte da facticidade, ou 

seja, na inovação de que o “homem inteiro é ontologia”. Porém, identifica certos 

limites nas teses de Heidegger. Para Levinas, a tese do esquecimento do ser, 

defendida por Heidegger, gerou o esquecimento do outro. Um segundo ponto da 

crítica levinasiana recai sobre a questão da diferença ontológica: ao propor a 

diferença entre o ser e o ente, Heidegger faz o Dasein protagonizar a condição de 

compreensão do ser do ente, incluindo, nessa compreensão, o outro e sua 

alteridade.  

Na concepção levinasiana, a ideia de que o Dasein é um ente privilegiado, 

aliada à tese da compreensão (Verstehen) e do cuidado (Sorge), advinda da 

hermenêutica da facticidade, faz a ontologia fundamental de Heidegger reduzir o 

outro à mesmidade do ser-aí. De acordo com Levinas, são esses e outros aspectos 

da ontologia heideggeriana que compromete a filosofia de Heidegger. Para Levinas, 

a ontologia fundamental de Heidegger não consegue superar a redução do outro ao 

mesmo, tampouco a ideia de totalidade. Sendo a ontologia a filosofia primeira, o 

outro foi reduzido à totalidade e pensado a partir do mesmo, o qual, como resultado, 

teve sua alteridade suprimida e anulada.  

Diante da constatação da ontologização do Ocidente, isto é, do excesso de 

ser, que figurou em ruína (Auschwitz), Levinas conclui que o Ocidente, como terra 

do ser, foi agarrado pelo il y a (há). Para o filósofo, a ótica do ser no Ocidente é 

condição de anonimato, impessoalidade e falta de sentido, o que condicionou os 

sujeitos a uma existência anônima e impessoal. É percebendo esse cenário que o 

filósofo irá propor uma subjetividade ética, fora das malhas da totalidade ontológica. 

Para tanto, Levinas destacou o processo de hipóstase e fruição como eventos que 

marcarão a separação do anonimato do ser.  

Nesse sentido, a fenomenologia do corpo e a consciência não intencional 

serão o ponto de partida para a evasão do ser anônimo. Entretanto, é somente no 

encontro com o rosto do outro, na expressão do infinito que o rosto carrega, que a 

subjetividade assumirá a responsabilidade pela alteridade do outro.     



15 
 

Para aprofundar nossa investigação, pautada nas questões acima propostas, 

o primeiro capítulo, da presente dissertação, apresenta, no primeiro tópico, a 

biografia do autor, compreendendo como as influências filosóficas e experiências de 

vida foram importantes para formulação de sua filosofia; no segundo tópico, 

destacamos o pensamento filosófico de Levinas, mostrando sua contundente crítica 

à ontologia; o terceiro tópico aborda a ontologia da guerra, em que Levinas discute a 

relação de políticas totalitárias, no modo em que elas reduzem a pluralidade na 

totalidade; nos últimos tópicos, explicamos a crítica levinasiana a Husserl e à 

ontologia fundamental de Heidegger.  

No segundo capítulo da dissertação, precisamente no primeiro tópico, 

apresentamos o conceito do il y a (há) e hipóstase. Para Levinas, ao enaltecer o 

primado ontológico, a filosofia fez do Ocidente a terra do ser, e este ser é, na visão 

levinasiana, o impessoal, o indeterminado e o sem sentido. É preciso se evadir 

dessa condição; é por meio da hipóstase que a subjetividade vivencia as primeiras 

contrações desse ocaso do ser, no qual o Ocidente se precipitou e inicia o processo 

de constituição de uma nova subjetividade. Para tanto, o corpo, enquanto 

sensibilidade, e a consciência não intencional darão o movimento inicial dessa 

subjetividade fruitiva.  

No segundo tópico, nos debruçamos sobre o conceito de fruição, sabendo 

que, segundo Levinas, é na fruição que o eu egoísta consolida sua separação da 

totalidade ontológica, porém, sem o êxito de uma subjetividade ética.      

Ainda no segundo capítulo, especificamente no terceiro tópico, elucidamos a 

ideia de infinito na filosofia levinasiana. É a ideia de infinito, emprestada de 

Descartes, mas ressignificada por Levinas, que desmonta o primado da totalidade 

ontológica ocidental. Em um tópico seguinte, compreendemos que a ideia de infinito 

se revela no rosto do outro. O rosto do outro é, para Levinas, o que nos transporta 

para o universo do transcendente, é o que nos faz romper com a ontologia e com a 

totalidade, pois ele aponta para o além das categorias do ser. Segundo Levinas, o 

rosto do outro institui a ética enquanto metafísica; sendo assim, concluímos nosso 

segundo capítulo, evidenciando o primado da ética frente ao discurso ontológico. 

Para o autor de Totalidade e Infinito, o encontro com o infinito, expresso no rosto do 

outro, institui a ética como filosofia primeira. 

 

 



16 
 

1 A CRÍTICA AO PRIMADO ONTOLÓGICO E À TOTALIDADE 

 

1.1 A vida do autor e a relação com a elaboração de sua filosofia 

 

Emmanuel Levinas, pensador contemporâneo, filho de pais judeus, nasceu na 

cidade de Kaunas, na Lituânia, em janeiro de 1906 e faleceu em 25 de dezembro de 

1995, em Paris. Educado na cultura judaica e russa, familiarizou-se desde a infância 

com o universo dessas duas culturas, o que lhe habilitou falar fluentemente a língua 

hebraica e russa, visto que “Sua família, como as outras famílias judias da cidade, 

educava os jovens na cultura judia e na cultura russa. Isto implicava desde muito 

cedo a aprendizagem da língua hebraica e da língua russa” (COSTA, 2000, p. 32). 

O pai de Levinas era proprietário de uma sortida livraria, possibilitando a tal 

pensador o acesso às obras de importantes autores russos, como: Pouchkine, 

Gogol, Lermontov e, especialmente, Tolstoi e Dostoievski4. Na visão de Levinas, os 

personagens dos romances russos eram hábeis em interrogações sobre as grandes 

indagações humanas. 

No entanto, Levinas não consumia apenas literatura russa, pois, naquele 

momento histórico da Europa Oriental, o judaísmo experimentou um elevado grau de 

desenvolvimento. Isso incluía a Lituânia, bem como a cidade de Kaunas. Nesta, 

havia muitas sinagogas e escolas, onde se aprendia o hebraico, tais escolas eram 

consideradas de alto nível; nelas, estudavam-se a Torá e o Talmude. Aos seis anos, 

Levinas foi para uma dessas escolas, para aprender a língua hebraica. 

Um detalhe importante do judaísmo5, que se desenvolveu na Lituânia e foi de 

grande influência para despertar em Levinas o interesse pelos livros, como também 

de fundamental importância para sua formação intelectual, foi o caráter dialético do 

pensamento rabínico ali experienciado.  

                                                             
4 Em entrevista, Levinas menciona que “O romance russo, o romance de Dostoiévski e de Tolstoi, me 

parecia bem preocupado com coisas fundamentais. Livros percorridos pela inquietude, pelo 
essencial, a inquietude religiosa, mas legível como busca por um sentido da vida” (POIRIÉ, 2007, p. 
58). 
5 Conforme Solé (2017, p. 31), “O judaísmo lituano é social e antimístico, prescinde de qualquer 
experiência extática e incomunicável e favorece o estudo e a meditação da lei, a Torá, como 
fundamento da cultura hebraica. A dignidade da educação e a formação é um princípio 
profundamente enraizado no meio natal do filósofo. Nesse meio conflui um grande número de 
correntes em confronto: o assimilacionismo, a cultura russa e a defesa da tradição hebraica, o 
rabinismo ortodoxo e o humanismo hebreu, o sionismo (como a sua aspiração a fundar um Estado 
judeu na palestina) e o Bund (socialismo internacionalista)”. 



17 
 

O formato do judaísmo lituano era caracterizado por uma versatilidade 

hermenêutica. Havia interpretações de interpretações, comentários de comentários e 

textos de textos. O dinamismo hermenêutico das leituras da Torá, da Bíblia e 

principalmente do Talmude6 era marca da experiência hermenêutica/exegética da 

tradição rabínica do judaísmo da Europa Oriental. Em entrevista a Poirié, Levinas 

explica o que foi a Lituânia no contexto da Europa Oriental: 

 

Quando se pronuncia a palavra Lituânia, talvez não se saiba que ela 
designa uma das partes dessa Europa Oriental, onde o judaísmo 
conheceu seu mais alto desenvolvimento espiritual: o nível de estudo 
talmúdico era muito elevado, e havia toda uma vida baseada nesse 
estudo e vivida como estudo. De maneira nenhuma era um judaísmo 
místico, o intelecto estava em guarda, pelo contrário, ele se prendia à 
dialética do pensamento rabínico por meio dos comentários dos 
comentários que se desenrolam ao redor do Talmud e no Talmud. 
(POIRIÉ, 2007, p. 52-53). 

  

            Em 1914, a cidade de Kaunas passa a vivenciar os efeitos da Primeira Guerra 

Mundial. Nesse momento, Levinas está com oito anos e tem sua primeira 

experiência com a guerra. Dois anos após o início da guerra, toda sua família emigra 

para Ucrânia; lá, Levinas estuda três anos no Liceu.  

 No período em que esteve na Ucrânia, teve início a Revolução de 1917 e, no 

ano de 1920, Levinas retorna à Lituânia. “Em julho de 1920, a família aproveitou a 

primeira possibilidade que se oferecera a sair da Rússia para retornar à Lituânia. De 

1920 a 1923, eu vivi novamente na Lituânia” (POIRIÉ, 2007, p. 57). Em sua terra 

natal, Levinas dá continuidade aos seus estudos, sempre fazendo questão de 

evidenciar seu amor pelos livros. Porém, o que levou Levinas à filosofia? Essa 

resposta é dada pelo próprio filósofo em entrevista a Poirié:  

 

                                                             
6 “O Talmud é a transcrição da tradição oral de Israel. Ele rege tanto a vida quotidiana e ritual quanto 
o pensamento – incluindo a exegese das escrituras – dos judeus ao professarem o judaísmo. 
Distinguem-se nele dois níveis: aquele em que estão consignados, em hebraico, o dizer dos doutores 
chamados Tanaim, selecionados por Rabi Iehudá Hanassi, que os fixou por escrito no final do século 
II da era vulgar o nome de Mischná; os Tanaim tiveram certamente contato com o pensamento grego. 
A Mischná se torna o objeto de novas discussões conduzidas frequentemente em aramaico pelos 
doutores chamados Amoraim que, em seus ensinamentos, utilizam, sobretudo, os dizeres dos 
Tanaim que Rabi Iehudá Hanassi não havia incluído na Mischná. Esses dizeres “deixados de fora”, 
chamados Beiraitot, são confrontados com a Mischná, servindo para esclarecê-la. Eles desvendam 
nela novos horizontes. A obra dos Amoraim se fixa, por sua vez, por escrito por volta do século V e 
recebe o nome de Guemará. As seções da Mischná e da Guemará, apresentadas conjuntamente, 
uma como tema a ser comentada pela outra, [...] constituem o Talmud” (LEVINAS, 2017, p. 12-14).  



18 
 

O amor-sentimento dos livros foi, certamente, o motivo de minhas 
primeiras tentações filosóficas. Nos liceus da Lituânia, segundo a 
tradição russa, nada de filosofia, nada de aula de filosofia, mas, se 
quiser, abundância de inquietação metafísica. E, além do mais, no 
meu caso, também contribuiu a solicitação de textos judaicos que, 
desde minhas primeiras leituras de filósofo, se apresentam em meus 
pensamentos sem que eu os releia, e que pareciam me conduzir ao 
que chamo de filosofia (POIRIÉ, 2007, p. 58). 

 

No ano de 1923, o jovem Levinas vai para a França estudar filosofia e escolhe 

a cidade de Estrasburgo, pois era a região francesa mais próxima da Lituânia. Na 

Universidade de Estrasburgo, teve a experiência acadêmica com a filosofia: “O 

contato sério com a literatura especificamente filosófica e com os filósofos, foi em 

Estrasburgo” (LEVINAS, 1982, p. 19). No final de sua licenciatura em filosofia, tem 

contato com a obra de Husserl. Seguindo recomendações de uma amiga, Levinas 

faz a leitura de uma importante obra de Husserl – Investigações Lógicas (Logische 

Untersuchungem), despertando nele o interesse pela fenomenologia.  

A leitura da filosofia de Husserl conduziu o jovem Levinas para o sul da 

Alemanha. Entre 1928-1929, participou, na cidade de Friburgo, na Brisgóvia, de 

seminários com dois grandes expoentes da filosofia, Husserl e Heidegger, os quais, 

posteriormente, exerceriam grande influência na estrutura do seu pensamento.  

 Sobre Husserl, Levinas diz que “Foi com Husserl que descobri o sentido 

concreto da própria possibilidade de trabalhar em filosofia” (LEVINAS,1982, p. 22). 

Seu contato com Husserl foi tão profundo que Levinas doutorou-se no ano de 1930, 

com a tese A teoria da intuição na fenomenologia de Husserl (La théorie de l´intuition 

dans La phénoménologie de Husserl), a qual foi premiada pelo Institut de France. A 

respeito de Husserl, Levinas ainda coloca que “Foi pouco a pouco que se formou no 

meu espírito a verdade essencial de Husserl, na qual ainda hoje acredito [...]” 

(LEVINAS, 1982, p. 23).  

E a respeito de Heidegger o que diz Levinas? em sua obra Ética e Infinito 

Levinas coloca: “Quando foi a Friburgo para seguir o ensino de Husserl, descobriu lá 

um filósofo que antes não conhecia, mas que teria uma importância capital na 

elaboração do seu pensamento: Martin Heidegger” (LEVINAS,1982, p. 29). Levinas 

não poupa elogios a Heidegger, no livro Entre Nós, que reúne um conjunto de 

ensaios levinasianos sobre a alteridade, o pensador judeu chega a dizer que 

“Heidegger é para mim, o maior filósofo do século, talvez um dos maiores do milênio 

[...]” (LEVINAS, 2005, p. 158). Entretanto, vale salientar que, embora Levinas faça 



19 
 

excelentes comentários a respeito de Heidegger enquanto filósofo, ele tem uma 

posição bem contraria às perspectivas políticas dele. Sobre tais posições, Levinas 

faz as seguintes ponderações:   

 

Não digo isto por causa dos compromissos políticos de Heidegger, 
tomados alguns anos depois do Sein und Zeit, se bem que nunca me 
tenha esquecido destes compromissos, e que Heidegger nunca, na 
minha opinião, se tenha desculpado da sua participação no nacional-
socialismo (LEVINAS,1982, p. 33). 

  

O filósofo Emmanuel Levinas, apesar de ter opiniões bem divergentes em 

relação àquelas de Heidegger sobre questões políticas, ele faz questão de 

reconhecer a importância de Heidegger para a elaboração de seu pensamento. 

Coloca, nesse sentido, a obra Ser e Tempo no rol das obras mais importantes da 

filosofia. Sobre a obra heideggeriana, Levinas faz a seguinte declaração: “Com 

efeito, descobri Sein und Zeit, que se lia à minha volta. Muito cedo tive grande 

admiração por este livro. É um dos mais belos livros da história da filosofia.” 

(LEVINAS, 1982, p. 19). No entanto, embora Levinas tenha sido influenciado por 

Husserl e Heidegger, e sem muito esforço faça questão de reconhecer tais 

influências, vale pontuar também que o lastro de sua filosofia se pauta, sobretudo, a 

partir de críticas à filosofia de Husserl e de Heidegger, como veremos mais adiante. 

A história de vida de Emmanuel Levinas foi marcada também por perseguição 

e horror: vítima dos nazistas, por ser judeu, esteve prisioneiro em campos de 

trabalho forçado durante a Segunda Guerra Mundial, entre os anos de 1939 e 1945, 

na Bretanha e Alemanha. Essa guerra dizimou sua família7, sendo brutalmente 

assassinada pelos soldados nazistas. A Segunda Guerra Mundial influenciou 

profundamente a construção da filosofia levinasiana. Com relação à biografia de 

Levinas, Kestering (2008, p. 18) comenta que  

 

A filosofia de Emmanuel Lévinas (1906-1995), pensador judaico-
francês, teve sua origem no pasmo (Thauma) diante das 
possibilidades inerentes à liberdade humana, no horror do ódio que 
um homem é capaz de sentir diante do outro. Sua própria biografia 
foi marcada pela perseguição e pela perda de seus familiares nos 
campos de concentração nazistas. 

                                                             
7 “Toda a sua família, os seus pais e os seus dois irmãos, fora assassinada a rajadas de 

metralhadora. Os judeus lituanos receberam um dos castigos mais duros da Shoah: foram 
assassinados 91% deles, trinta mil em Kaunas em apenas quatro meses” (SOLÉ, 2017, p. 43).   



20 
 

Com base em uma filosofia original e versátil, que alia à tradição 

hermenêutica judaica, seus profundos conhecimentos do método fenomenológico e 

sua consistente formação filosófica, Levinas expressa, notadamente numa simbiose 

de pensamentos filosóficos, uma “teoria” ética, em que o respeito e a 

responsabilidade pela alteridade do outro passa a ser o ponto central.  

Vendo a crueldade do homem contra seu semelhante e sendo marcado pelo 

holocausto, Levinas propõe o primado da ética, como forma de se contrapor ao 

modelo ocidental do pensar filosófico, que é claramente ontológico e totalitário. 

Conhecido como pensador da alteridade, Levinas propõe uma ética da 

responsabilidade anterior à liberdade, do outro antes do mesmo e da ética antes da 

ontologia. Como ele articula sua proposta filosófica? É o que veremos no tópico a 

seguir. 

 

1.2 A crítica à ontologia  
 

  A principal crítica que Levinas faz à ontologia diz respeito ao conceito de 

totalidade, que opera num sistema de adequação lógica das estruturas do mundo. 

Em sua perspectiva, “[...] a ontologia é a teoria da inteligência dos seres” (LEVINAS, 

2019, p. 29). Em outros termos, a ontologia sempre se arvorou em reduzir tudo que 

constitui o mundo, inclusive o outro, a estruturas passíveis de total conhecimento. 

Na concepção levinasiana, a ontologia, ao longo da história do Ocidente, 

estava interessada, sobretudo, na totalização. O conhecimento deveria 

necessariamente estar adequado à realidade, nada poderia escapar do logos. O 

discurso racional, junto à autonomia do sujeito, desnuda o real e reduz as diferenças 

à uniformidade. “A filosofia ocidental foi, na maioria das vezes, uma ontologia: uma 

redução do outro ao mesmo, pela intervenção de um termo médio e neutro que 

assegura a inteligência do ser” (LEVINAS, 2019, p. 30). Nessa perspectiva, o 

pensamento ocidental se desdobrou, ao longo dos séculos, como primazia do 

mesmo em detrimento do outro. Assim, onde se fincam às raízes históricas dessa 

forma de filosofia? É o que discutiremos nos próximos parágrafos. 



21 
 

A pergunta sobre o ser, na história da filosofia, remonta sua origem aos pré-

socráticos, sobretudo, a Parmênides8, pois este filósofo inaugura, na filosofia, o 

problema do ser como reflexão filosófica. Para Parmênides, o “ser é, e o não-ser não 

é”. Com essa proposta da busca pela verdade (alétheia) do ser, ele se torna objeto 

de estudo da filosofia e, consequentemente, a aventura da filosofia ocidental, na 

busca pelo conhecimento. Esse modo de filosofia instaura, no pensamento filosófico, 

uma unidade entre o pensamento, o logos, que este exprime, e o ser. E é essa 

unidade que fundamenta o primado da ontologia. 

           O ideal de verdade na ontologia assenta sua suficiência no discurso racional, 

conceitual e tematizante, que visa neutralizar e captar os entes. Segundo o filósofo 

judeu, “A relação com o ser, que atua como ontologia, consiste em neutralizar o ente 

para compreender e captar” (LEVINAS, 2019, p. 33). Dessa forma, a ontologia reduz 

tudo a uma entidade inteligível, ou seja, o ser dos entes passa a ser algo passivo de 

racionalização, um objeto da razão. 

 Para Levinas, a filosofia socrática, ao alinhar o pensamento na busca pela 

liberdade, também compartilha do ideal da ontologia. A filosofia socrática repousa 

sobre a máxima do “conhece-te a ti mesmo”, da autorreflexão, da busca pelo 

conhecimento e do exercício da liberdade. Tais experiências filosóficas se 

coadunam com a proposta do primado da ontologia. Para Sócrates, o conhecimento 

racional é fruto e desdobramento da liberdade. A filosofia socrática, ao se conduzir 

nesse sentido, produz o que a filosofia levinasiana chama de egologia, filosofia do 

mesmo, como indica as palavras do próprio pensador: “O ideal da verdade socrática 

assenta, portanto, na suficiência do mesmo, na sua identificação de ipseidade, no 

seu egoísmo. A filosofia é uma egologia” (LEVINAS, 2019, p. 31).  

 Na visão levinasiana, a lição da filosofia socrática foi a do primado do mesmo, 

nada a receber do outro, pois a aventura da busca pela verdade está em mim. 

Assim, preciso me autoconhecer, recolher-me dentro de si. A razão exerce, na 

filosofia de Sócrates, o papel de soberana; o outro é neutralizado e englobado, ou 

seja, se torna referenciado a um mesmo de mim. Desse modo,  

 

                                                             
8 “A história da filosofia reconhece o mérito de Parmênides em ter posto, pela primeira vez, o ser 

como o problema primordial da reflexão filosófica e, ao mesmo tempo, o mérito de ter formulado uma 
resposta que permanecerá um ponto de referência essencial ao pensamento ocidental” (ROSSET; 
FRANGIOTTI, 2012, p. 28).  



22 
 

O primado do Mesmo foi a lição de Sócrates: nada receber de 
Outrem a não ser o que já está em mim, como se, desde toda a 
eternidade, eu já possuísse o que me vem de fora. Nada receber ou 
ser livre. A liberdade não se assemelha à caprichosa espontaneidade 
do livre-arbítrio. O seu sentido último tem a ver com a permanência 
no Mesmo, que é Razão. O conhecimento é o desdobramento dessa 
identidade, é liberdade. O facto de a razão ser o fim de contas a 
manifestação de uma liberdade, neutralizando o outro e englobando-
o, não pode surpreender, a partir do momento em que se disse que a 
razão soberana apenas se conhece a si própria, que nada mais a 
limita (LEVINAS, 2019, p. 30). 

 

É essa filosofia do primado do eu e do mesmo, da qual Sócrates 

compartilhou, que instaura no real a totalidade dos entes, reduzindo-os ao domínio 

da racionalidade ontológica. A crítica de Levinas, ao primado ontológico e ao 

conceito de totalidade, centra-se no fato da pretensão equivocada do pensamento 

filosófico de atingir o saber absoluto, que reduz as estruturas do mundo e o outro a 

conceitos, sistemas e teorias, em uma espécie de síntese total do conhecimento. 

 O paradigma do logos, isto é, o modelo de racionalidade lógico-discursivo de 

compreensão do ser, assentado na pergunta ontológica: “o que é o real?”, foi a base 

de consolidação do conhecimento da filosofia ocidental. Esse modelo, ancorado na 

racionalidade, se arvorou em dar uma explicação para absolutamente quase tudo, 

inclusive, o outro.  

A ciência prática (ethos) também foi submetida à racionalidade ontológica. 

Com Aristóteles, a ética foi tematizada, isto é, a ciência do agir humano foi pensada 

sob o prisma da razão. Na ética aristotélica, o indivíduo é o agente capaz de 

encontrar em si mesmo, a partir do agir racional, os meios para discernir e 

fundamentar a ação moral, o que ainda indica o primado do mesmo sobre o outro. 

Dessa forma, é o próprio sujeito que reflete, com base na razão sobre si e a respeito 

de seu procedimento com os outros. A partir dessa constatação, fica claro que o 

campo da ética e das relações humanas era abarcado pela racionalidade do logos. 

Sobre essa questão, Ribeiro (2015, p. 9) comenta que 

 

A partir da filosofia aristotélica tornou-se comum submeter o ethos ao 
logos. A ética consagrou-se, então, como ciência do ethos a refletir 
sobre a necessidade intransferível de averiguar e criticar 
racionalmente os hábitos e os costumes. Uma forma de conseguir 
dar razões para o agir humano. A partir desse legado, a ética 
assumirá o caráter de ciência prática e sujeito será compreendido 
como aquele que encontra na razão meios para definir e 



23 
 

fundamentar o agir moral. Dessa forma a pergunta pelo sentido do 
humano foi abarcada pela racionalidade lógica do saber.  

 

Fica evidente que, embora o ethos verse sobre o agir moral, ainda assim a 

ética está atrelada a uma condição de pensar de um lugar, em que o primado da 

ontologia e do mesmo é o referencial de compreensão da realidade. O eu, a partir da 

consciência de si, é a autorreferência do todo e do outro, o que demonstra ser uma 

característica do primado ontológico e da totalidade.  

Conforme Levinas, a história da filosofia está marcada por uma tendência a 

totalização. Na visão levinasiana, o conhecimento filosófico, na busca pela verdade 

do ser e do ser dos entes, fixou, no pensamento filosófico, a condição de interpretar 

a realidade a partir de conceitos universais. O saber ontológico deu a consciência do 

indivíduo o poder de se ensimesmar, de englobar o mundo e não deixar nada fora 

dela, demonstrando, dessa forma, que o caminho trilhado pela história da filosofia foi 

o da totalidade. Sobre a ideia de totalidade, Levinas (1982, p. 67) explica que  

 

Na crítica da totalidade [...], há uma referência à história da filosofia. 
Esta história pode interpretar-se como uma tentativa de síntese 
universal, uma redução de toda a experiência, de tudo aquilo que é 
significativo, a uma totalidade em que a consciência abrange o 
mundo, não deixa nada fora dela, tornando-se assim pensamento 
absoluto. A consciência de si ao mesmo tempo que consciência do 
todo. Na história da filosofia, houve poucos protestos contra esta 
totalização.  

 

Na visão levinasiana, a filosofia ocidental é forçosamente marcada pela 

experiência da totalidade. A filosofia do mesmo, que exalta a liberdade em 

detrimento da alteridade e que torna inteligível o outro e reduz sua diferença a 

conceitos e teorias, tem suas raízes na Grécia antiga. Na modernidade, é 

evidenciada na ideia de totalidade hegeliana, confirmada pela crença na razão 

iluminista e ratificada na contemporaneidade pela filosofia de Edmund Husserl e 

Martin Heidegger. Sobre isso Kestering expõe: 

   

A filosofia do Mesmo possui uma tradição longa: suas raízes podem 
ser encontradas na Grécia antiga, no período moderno está presente 
na crença da deusa-razão, no século passado é confirmada no 
pensamento de Edmund Husserl e Martin Heidegger (KESTERING, 
2008, p. 31). 

 



24 
 

O outro, que em Levinas assume a posição de transcendente e intotalizável, 

e que, para o filósofo, sempre foi uma entidade indiscernível, foi pela ontologia 

reduzido a uma ideia racionalizada, isto é, teve sua alteridade suprimida. O outro 

passou a ser algo passivo de compreensão racional, uma extensão do saber 

filosófico. Para Levinas, a ontologia se apresentou no Ocidente como uma tentativa 

de totalização. Nessa perspectiva, Hutchens (2007, p. 32) comenta que 

 

A totalização implica que não haveria nada do eu que pudesse 
continuar sem ser reduzido e sem se adequar: não há nenhum 
aspecto da “interioridade” do eu que não tenha sido reduzido a 
totalidade do racionalismo. Emoções, crenças religiosas, prazer 
sexual e qualquer coisa íntima sobre o eu já são partes da economia 
técnica do racionalismo. Não existe nada fora ou dentro dessa 
totalidade que não seja interpretada por meio dos valores da redução 
racional.  

 

O primado ontológico da filosofia sempre buscou formular uma explicação 

total sobre o mundo e o outro. Na perspectiva do cálculo da razão ontológica, o outro 

não escapou à redução e à compreensibilidade do mesmo. O outro, sob a égide do 

primado ontológico, escondeu sua alteridade, sua pluralidade e diferença. A filosofia 

da mesmidade fez do outro uma espécie de coisa. O outro foi algo que precisou ser 

compreendido em sua absoluta dimensão; ele passou a ser coisificado, objetivado e 

conhecido. Nesse sentido, 

 

A inteligibilidade põe o “ser conhecido” numa relação tal com o ‘ser 
que conhece’ de modo que a alteridade do primeiro se desvanece e 
é absorvida no plexo de sentido e significado que constitui a 
totalidade do mundo do “ser que conhece” como um “eu mim 
mesmo”. (COSTA, 2000, p. 118).  

 

Esse modelo de se fazer filosofia, que inspira o Ocidente desde tempos 

longínquos, alicerçado nos paradigmas filosóficos da racionalidade objetiva, 

condicionou o conhecimento filosófico a pensar o mundo e suas estruturas sob o 

primado do eu.  

Para Levinas, o logos do ser, por meio da atividade da racionalidade, foi a 

condição determinante para estabelecer o primado do eu sobre a realidade e o 

outro. Foi a partir de conceitos, teorias, temas, paradigmas e sistemas filosóficos que 

a razão operacionalizou o caminho trilhado pela ontologia, o que acabou causando o 



25 
 

domínio do primado do mesmo sobre o outro e, consequentemente, a redução das 

diferenças plurais, ao que a filosofia levinasiana denomina de totalidade. 

Tal filosofia está interessada, sobretudo, na busca pela liberdade absoluta. 

Uma postura filosófica preocupada tão-somente com a identidade do sujeito e, 

consequentemente, com uma responsabilidade do indivíduo para consigo mesmo. A 

filosofia do primado ontológico representa, para Lévinas, uma postura filosófica 

egoísta.  

Nessa filosofia, está presente uma preocupação com a defesa da própria 

existência, do próprio ser e com as centralidades das próprias necessidades, o que 

acaba por resultar num eterno retorno a si mesmo, numa liberdade do ser-para-si, 

uma liberdade que gera domínio e violência9 sobre o outro; uma liberdade que, sob o 

pretexto equivocado de atingir o saber absoluto, acaba por reduzir o outro e sua 

diversidade a uma totalidade que suprime a alteridade. A respeito da crítica de 

Levinas à totalidade, Martins e Lepargneur (2014, p. 5) argumentam que 

 

Totalidade – Lévinas critica esse conceito como uma pretensão 
filosófica errada do ocidente de atingir o saber absoluto, que tende 
reduzir o Outro ao Mesmo, expressão de domínio. Trata-se do 
primado do Eu ou do Mesmo. É a razão definida pelo Eu. Consiste 
na compreensão da ontologia como analogia ao indivíduo – único a 
existir – na sua individualidade. O primado do Eu se assenta na 
suficiência essencial do Mesmo, na identificação da ipseidade, no 
seu egoísmo. Trata-se de uma egolatria (MARTINS; LEPARGNEUR, 
2014, p. 5). 

 

A partir do ponto de vista da totalidade, a filosofia ocidental é um racionalismo 

redutivo, que repudia a pluralidade e exalta o imperialismo do mesmo sobre o outro. 

O primado do eu, que reduz o outro à mesmidade, desdobra-se na história da 

filosofia como uma ontologia do poder.  Essa ontologia, que é a teoria da inteligência 

dos seres, se apresenta no Ocidente como um logos tematizante, que capta o outro 

e fixa-o em uma totalidade objetiva.  

                                                             
9 “Para Levinas, toda ontologia provoca um tipo de violência sobre o Outro. Transgredir a alteridade 

humana como critério ético significa entrar no campo da violência. O Outro, quando reduzido a 
conceito, perde a capacidade de mostra-se na singularidade do seu próprio rosto. É a percepção do 
outro a partir do Eu. Uma vez reduzido a conceito, fica fácil intervir sobre o Outro de forma útil, 
instrumental e violenta. A superação da violência se dá somente com o Eu colocando-se a serviço do 
Outro” (MARTINS; LEPARGNEUR, 2014, p. 9). 



26 
 

           Segundo Levinas, a face desse ser violento, que objetifica e dissolve os entes 

a uma totalidade, se revela na guerra, pois “A face do ser que se mostra na guerra 

fixa-se no conceito de totalidade que domina a filosofia ocidental” (LEVINAS, 2019, 

p. 8). Porém, quais as características dessa ontologia da guerra, descrita por 

Levinas? Como ela afeta as relações intersubjetivas entre os semelhantes? Estas e 

outras questões serão abordadas no tópico seguinte. 

 

1.3 Ontologia, guerra e política 

 

É consenso entre historiadores e pensadores que o século XX foi marcado 

por intensas mudanças e profundos acontecimentos. Um século que se notabilizou 

por inúmeros avanços no campo tecnológico, mas, sobretudo, por ser um período 

sangrento de nossa história. As duas grandes guerras, que dizimaram milhões de 

inocentes, representam um lamentável momento na história do século XX, o qual 

ficou marcado pela ascensão e queda dos regimes fascistas e nazistas, expressões 

evidentes de regimes totalitários. De acordo com o historiador Erik Hobsbawm, o 

século XX foi “[...] uma era de catástrofe, que se estendeu de 1914 até depois da 

Segunda Guerra Mundial [...]” (HOSBSBAWM, 1917, p. 15).  

Emmanuel Levinas é contemporâneo desse período histórico. Enquanto 

criança vivenciou o período da Revolução Russa, de 1917, e já na fase adulta sente 

na pele os horrores da Segunda Guerra Mundial. O filósofo viveu a dura experiência 

dos campos de trabalho forçados e foi durante a guerra que perdeu a sua família. 

Como compatriota, sentiu a profunda dor com o genocídio de milhões de judeus. A 

crítica de Levinas à totalidade e à ontologia da guerra surge após o doloroso 

acontecimento da Segunda Guerra Mundial. “A Minha crítica da totalidade surgiu, de 

facto, após uma experiência política que ainda não esquecemos” (LEVINAS, 1982, 

p. 70).   

Na visão levinasiana, o reducionismo metafísico da filosofia se revela no 

Ocidente como uma ontologia da guerra. A racionalidade ocidental, ao propor 

escrutinar o real, com o objetivo de elucidar os elementos presentes no mundo, 

acaba por caracterizar o ser e sua obra de ser como acontecimento ontológico, que 

violenta o outro e sua alteridade. Assim,  

 



27 
 

Não há necessidade de provar por meio de obscuros fragmentos de 
Heráclito que o ser se revela como a guerra ao pensamento filosófico: 
que a guerra não o afecta apenas como o facto mais patente, mas 
como a própria patência – ou a verdade – do real. (LEVINAS, 2019, p. 

7). 

 

 No prefácio de sua obra magna, a qual é objeto de nosso estudo (Totalidade 

e Infinito), escrita para sua livre docência, Levinas faz questão de elucidar que desde 

Heráclito o ser se revela como guerra na história da filosofia ocidental. Para Levinas, 

a face do ser, que se mostra na guerra, se estabelece no conceito de totalidade. A 

atividade do logos, ao propor uma ordem objetiva da realidade, isto é, ao 

caracterizar o real por meio de conceitos, temas e absolutos universais, reduz a 

diferença à semelhança, a transcendência à imanência e o outro ao mesmo. As 

respostas da racionalidade filosófica, a partir dos termos neutros, buscam alcançar 

uma síntese total da existência, ou seja, totalizar todas as coisas.  

Na filosofia levinasiana, a guerra e a totalidade são as expressões da violenta 

face ontológica do ser.  Nesse ínterim, a política se impõe como o próprio exercício 

do logos: “A política é a arte de ganhar a guerra. Se a guerra e a totalidade são o 

decantar da violenta face ontológica do ser, a política é o “logos estratégico” 

violento, guerreiro e totalizador dessa mesma face” (COSTA, 2000, p. 97).  

Nesse sentido, não custa se lembrar de que a filosofia de Levinas se situa no 

contexto europeu de pós-guerra. As experiências da Guerra Fria, Guerras Coloniais, 

Primeira e Segunda guerras mundiais e as experiências totalitárias marcaram 

profundamente as condições e formas de existência do povo europeu.  

Ainda no prefácio de Totalidade e Infinito, Levinas deixa claro que o logos 

estratégico da guerra, que é a política, suspende a moral e dissolve, a partir de uma 

farsa moral, os valores incondicionais de uma convivência social, igual e justa. “O 

estado de guerra suspende a moral; despoja as instituições e as obrigações eternas 

da sua eternidade e, por conseguinte, anula, no provisório, os imperativos 

incondicionais” (LEVINAS, 2019, p. 7).  

Isso não significa dizer que a narrativa do logos político abdique do discurso 

sobre a ética e a moral. Pelo contrário, as experiências políticas totalitárias 

constroem um discurso sobre a ética e a moral, todavia, tais narrativas não passam 

de retóricas da injustiça, pois violam o outro e sua alteridade. Com isso, 

 



28 
 

O determinismo da totalidade racional corre o risco de totalitarismo, 
que, sem sombra de dúvida, não abandona a linguagem ética e 
sempre falou – e sempre fala – do bem e do melhor, como os “lábios 

lisonjeiro e a língua arrogante” de que fala o Salmo10 12,4. O próprio 
fascismo nunca confessou glorificar o delito (LEVINAS, 2014, p. 35). 

 

 Na perspectiva levinasiana, os modelos políticos totalitários repousam sobre 

um totalitarismo ontológico. O primado do ser, apresentado como totalidade, esteve 

sempre na base do pensamento político filosófico ocidental. O projeto ontológico da 

filosofia de saber-poder conduziu a história da filosofia por um caminho de domínio e 

de violência ao outro e a sua alteridade. Os abusos do totalitarismo foram 

amparados por uma racionalidade objetiva, que buscou, por meio das instituições e 

convenções, dissolver as individualidades ao modelo da totalidade. Nesse sentido, 

as políticas totalitárias foram destruidoras de singularidades e minorias plurais.  

 Sob o pretexto retórico de garantia da paz, os regimes totalitários alienam as 

individualidades, fazendo-as representar “os eu pensantes” sob o signo do poder de 

destruir e de dominar. “A paz dos impérios saídos da guerra assenta na guerra e não 

devolve aos seres alienados a sua identidade perdida” (LEVINAS, 1988, p. 10). A 

falsa paz e sociabilidade, prometida pelo Estado, é pensada a partir da ameaça da 

guerra e da violência legítima. Esse ponto de vista nos remete ao estado de 

natureza, concebido por Hobbes. Na visão hobbesiana do estado de natureza, “o 

homem é lobo do homem”, daí a necessidade de estabelecer um contrato social, 

que possa garantir um escuso convívio pacífico.  

A narrativa do totalitarismo ontológico da retórica da injustiça, em sua 

experiência com o ser, ao mesmo tempo em que empodera o primado do eu, 

reconhece as liberdades como opositoras umas das outras. Daí resulta a 

necessidade de estabelecer a totalidade como modelo de controle das 

subjetividades. Vale dizer que tal modelo é baseado na autoridade e dominação. É 

                                                             
10 O Salmo em questão é considerado um Salmo de Davi. É um salmo que trata da falsidade humana 

e dos lábios mentirosos. Na Nova Versão Internacional da Bíblia (NVI), o texto está escrito da 
seguinte forma: “Salva-nos, Senhor! Já não há quem seja fiel; já não se confia em ninguém entre os 
homens. Cada um mente ao seu próximo; seus lábios bajuladores falam com segundas intenções. 
Que o Senhor corte todos os lábios bajuladores e toda língua arrogante dos que dizem: "Venceremos 
graças à nossa língua; somos donos dos nossos lábios! Quem é senhor sobre nós? " "Por causa da 
opressão do necessitado e do gemido do pobre, agora me levantarei", diz o Senhor. "Eu lhes darei a 
segurança que tanto anseiam. "As palavras do Senhor são puras, são como prata purificada num 
forno, sete vezes refinada. Senhor, tu nos guardarás seguros, e dessa gente nos protegerás para 
sempre. Os ímpios andam altivos por toda parte, quando a corrupção é exaltada entre os homens” 
(SALMOS 12:1-8). 



29 
 

nesse contexto de controle da totalidade que acontece a alienação da vontade 

individual. Os sujeitos passam a seguir uma totalidade neutra e anônima que os 

comanda secretamente, eis aí o totalitarismo ontológico, a experiência do ser como 

guerra que violenta os eus alienados, bem como o convívio social pacífico. 

Essa ontologia da dominação e do poder, delineada por uma racionalidade 

filosófica, que reduz as diferenças humanas a padrões totalitários e que anula a 

alteridade, resultou em experiências políticas desastrosas. Diante dessas 

constatações, quais os caminhos apontados por Levinas para a saída da totalidade? 

Ainda no prefácio de Totalidade e Infinito, Levinas evidencia a via escatológica como 

ressignificação da experiência com o ser. “A escatologia põe em relação com o ser; 

para além da totalidade ou da história” (LEVINAS, 2019, p. 9).  

A escatologia é a experiência com o próprio infinito, pois nem a totalidade e a 

história podem englobá-lo. A via escatológica é uma relação com um excedente, 

sempre exterior à totalidade, pois a totalidade objetiva não preenche a verdadeira 

medida do ser. O conceito de infinito, expresso no rosto do outro, é quem revela a 

transcendência. Este, para além do ser, é fruto da percepção do rosto do outro. A 

transcendência e o infinito do ser são acontecimentos experienciados na epifania do 

rosto do outro.  Para Levinas, o rosto é portador de um excesso de algo exterior ao 

pensamento, que é condição de toda verdade objetiva. É a escatologia profética, 

pensada a partir da ideia de infinito, que abre a possibilidade de romper a totalidade 

e o totalitarismo ontológico.  

Ela (Escatologia) nos põe em relação com o infinito do ser; é o rosto do outro, 

na relação face a face, que rompe a totalidade e coloca a ética antes da ontologia, o 

outro antes do mesmo, a responsabilidade antes da liberdade.  

No segundo capítulo desta dissertação, explicaremos, de forma mais clara, 

como a filosofia de Emmanuel Levinas rompe definitivamente com a ontologia da 

totalidade e institui a ética como metafísica, ou seja, como filosofia primeira. 

 

1.4 A crítica a Husserl 
 

   Um importante interlocutor de Levinas foi, sem sombra de dúvidas, Edmund 

Husserl. A aventura de descobrir e conhecer o método fenomenológico foi o que 

levou Levinas à Friburgo, na Alemanha. Lá, o ainda jovem filósofo participa dos 



30 
 

cursos e seminários de Husserl sobre a fenomenologia11. Foi no final da licenciatura 

que Levinas, a partir da leitura de As Investigações Lógicas, despertou a curiosidade 

filosófica e o interesse pela filosofia husserliana:  

 

[...] eu estava no fim de minha licenciatura sem nenhuma decisão fixa 
quanto ao futuro, então comecei a olhar livremente ao meu redor e 
uma jovem, Gabrielle Peiffer, lia Husserl no Instituto de Filosofia de 
Estrasburgo; ela me aconselhou a ler esse difícil autor. Eu logo li Les 
Recherches Logiques (As Investigações Lógicas) com muita atenção e 

tive a impressão de ter alcançado não uma construção especulativa 
inédita a mais, porém novas possibilidades de pensar (POIRIÉ, 2007, 
p. 62).  

 

           Certamente, é evidente a influência capital de Husserl e da fenomenologia 

nas bases12 do desenvolvimento da filosofia levinasiana. O conceito de 

intencionalidade e os horizontes de sentido são elementos da estrutura do método 

fenomenológico que estão presentes na esteira da filosofia de Emmanuel Levinas. 

“É Husserl, sem dúvida, que está na origem de meus escritos” (LEVINAS, 2010, p. 

149). Todavia, a partir da leitura levinasiana sobre o método fenomenológico, é 

possível identificar as críticas que recaem sobre a concepção de consciência 

intencional de Husserl, bem como sua tendência à totalidade.  Antes de 

problematizarmos essas questões, faremos um breve comentário do contexto 

histórico do surgimento da fenomenologia.  

 Levinas é considerado herdeiro direto da filosofia de Edmund Husserl. Foi 

Levinas quem traduziu as Meditações Cartesianas de Husserl, sendo o responsável 

por introduzir a fenomenologia na França. Além disso, sua tese doutoral versou 

sobre a teoria da intuição na fenomenologia de Husserl. O propósito de Edmund 

                                                             
11 Sobre o conceito de fenomenologia, Abbagnano (1962, p. 416) comenta que “A descrição daquilo 
que aparece ou a ciência que tem como objetivo ou projeto essa descrição. [...]. A única noção hoje 
viva de fenomenologia. É a correlativa ao 3° significado de fenômeno anunciado por Husserl nas 
pesquisas lógicas [...] e depois defendida por ele mesmo nas obras sucessivas. [...], A fenomenologia 
que ele chama de “pura” ou “transcendental” é uma ciência de essências, portanto, “eidética” e não 
de dados de fato; e torna-se possível somente pela redução eidética, que tem justamente a tarefa de 
purificar os fenômenos psicológicos de suas características reais ou empíricas e de elevá-los ao 
plano da generalidade essencial. A redução eidética, isto é, a transformação dos fenômenos em 
essências, é também redução fenomenológica em sentido rigoroso”.    
12 A respeito da relação entre Levinas e o método fenomenológico, Solé (2017, p. 52) explica: “Com 
efeito, a fenomenologia proporciona-lhe um método que se torna decisivo no início do seu trabalho e 
mais à frente, quando, mesmo recusando muitas das ideias de Husserl e renunciando a aplicar 
literalmente o método fenomenológico, se mantém – segundo afirma repetidamente – fiel ao seu 
espírito. O que a fenomenologia lhe proporciona é um modo de examinar os conteúdos da 
consciência e de observar as operações do próprio pensamento na sua relação com o mundo”.  



31 
 

Husserl, anunciado sob o nome de fenomenologia transcendental, tinha como 

motivação originária constituir a filosofia como uma ciência de rigor.  

 O idealismo alemão, que se destacou como um importante sistema do 

pensamento filosófico, na primeira metade do século XIX e que tinha a filosofia 

hegeliana como padrão, experimentou, na segunda metade do mesmo século, sua 

fragilização diante do progresso das ciências positivas e do ideal positivista de 

superação da filosofia. Nesse contexto, a ciência passou a ocupar o espaço que, no 

passado, era da filosofia. De acordo com Costa (2000), no final do século XIX, a 

psicologia assume uma posição de destaque como disciplina científica; com a 

adoção do método experimental, ela se consolida como física do espírito humano:  

 

Ao final do século XIX e início do século XX, havia pelo menos dois 
marcos de contextualização que, segundo o autor, poderia ter 
influenciado o pensamento de Husserl. [...], o sócio-cultural, se 
configurava por um cientificismo que cultuava os fatos, por um 
psicologismo que pretendia ser o embasamento teórico de todas as 
ciências e pela negação da filosofia (COSTA, 2000, p. 57).  

 

 Ao buscar consolidar a filosofia como uma ciência rigorosa, não significa que 

Husserl tinha como objetivo criticar, de forma geral, as etapas do conhecimento 

científico. Em um primeiro momento, a postura dele (Husserl) é de condescendência 

e reconhecimento frente a alguns modelos da pesquisa científica. As evidências de 

seus resultados, a profundidade e o êxito das pesquisas são elementos da 

cientificidade que o filósofo destaca como importantes nas ciências positivas. 

Entretanto, esse reconhecimento é seguido por fortes e decisivas críticas à ciência 

de seu contexto histórico. As principais foram: detectar que a ciência havia se 

reduzido a meras ciências de fatos; a mais emblemática acusa a ciência de haver 

perdido seu significado para vida humana em geral.   

 É a partir daí que Husserl irá buscar e esboçar uma perspectiva filosófica para 

a ciência, que tenha como propósito cumprir os requisitos de radicalidade, 

autenticidade e universalidade. Para Husserl, a fenomenologia transcendental irá 

cumprir esse objetivo, pois ela é a doutrina universal das essências. “O método da 

crítica do conhecimento é fenomenológico; a fenomenologia é a doutrina das 

essências, em que se integra a ciência da essência do conhecimento” (HUSSERL, 

2014, p. 22).  



32 
 

De acordo com Husserl, os fenômenos são acontecimentos reais. O 

fenômeno é aquilo imediatamente dado em si mesmo à consciência. Em Husserl, a 

consciência intencional é a base da objetividade e da representação. A 

intencionalidade da consciência é um dos princípios básicos da fenomenologia; a 

consciência sempre será consciência de alguma coisa. “A tese segunda a qual toda 

intencionalidade é, ou uma representação, ou fundada numa representação, domina 

as Logische Untersuchungem e aparece sempre como uma obsessão em toda a 

obra ulterior de Husserl” (LEVINAS, 1988, p. 113).  

Essa consciência nasce no interior do Lebenswelt (mundo da vida). De acordo 

com Husserl, o mundo da vida é um a priori dado à subjetividade transcendental. 

Para que haja progresso no método fenomenológico, é necessário deixar emergir o 

mundo vivido13, o que só é possível por meio das reduções. Uma das etapas do 

método é a (epoché), isto é, colocar em suspenção crenças prévias; é preciso 

colocar aspectos da vida entre parênteses (linguagem, cultura, leis, julgamentos, 

entre outros).  

O sujeito, frente ao fenômeno, precisa se desvincular de qualquer interesse 

natural ou psicológico pelas coisas do mundo e pelo próprio mundo, numa atitude de 

experiência desinteressada. “Segundo Levinas, o método husserliano considera que 

é fundamental para o processo filosófico suspender o juízo (epoché) para deixar 

emergir o mundo vivido” (RIBEIRO, 2015, p. 24).  

Outra etapa do método fenomenológico é a redução eidética. Para Husserl, a 

fenomenologia transcendental é uma ciência de essências (redução eidética). O 

propósito fundamental da fenomenologia se caracteriza pela tentativa de depurar os 

fenômenos de seus aspectos reais e empíricos, colocando-os em uma condição de 

generalidade essencial. Segundo Costa (2000, p. 63), “É importante sublinhar que, 

na compreensão levinasiana, Husserl maneja a fenomenologia sobre um fundo 

ontológico”. A fenomenologia pura não é uma ciência de fatos, mas de essências, ou 

seja, é também uma ontologia. 

Em uma de suas importantes obras, Meditações Cartesianas, Husserl 

demonstrou seu interesse em ver a fenomenologia se afirmar como ontologia 

universal:  

                                                             
13 Sobre o mundo vivido, Depraz (2011, p. 21) comenta que “A partir da quinta Investigação lógica 

encontra-se determinado o estatuto dessa “descrição das vivências”. No fundo é em torno à noção de 
“vivência” (Erlebnis) que se cristaliza a originalidade do projeto husserliano”. 



33 
 

A fenomenologia transcendental, sistemática e plenamente 
desenvolvida, é e o ipso uma autêntica ontologia universal. Não uma 
ontologia formal e vazia, mas uma ontologia que inclui todas as 
possibilidades regionais de existência, segundo todas as correlações 
que elas implicam (HUSSERL, 1969, p. 132).  

 

Na visão de Husserl, a fenomenologia, como uma ontologia universal e 

verdadeira, era também a ciência total do a priori, que daria sustentação a todas as 

outras ciências.  

A fenomenologia se dedicará a conhecer a essência dos fenômenos, ela se 

configura como uma ciência fundamental do sentido das coisas. A consciência 

intencional se direciona ao fenômeno, o qual só pode ter expressa sua essência em 

relação a uma consciência. Essa correlação consciência-fenômeno são polos 

denominados por Husserl de noese (ato intencional da consciência) e noema (objeto 

visto e pensado).  É o ato intencional da consciência que intui no dado a essência, 

isso só é possível pela inerente relação entre noese e noema:  

 

Husserl [...] justifica as significações por um retorno ao dado. A 
intuição categorial [...] prolonga, na realidade, o intuitivismo da 
significação. As relações e as essências são, por sua vez, dadas. A 
intuição permanece a fonte de toda inteligibilidade. O sentido é dado 
na própria retidão que caracteriza a relação entre noese e noema 
(LEVINAS, 1993, p. 22-23).   

 

A intuição da essência (eidética), que está na consciência, é quem consegue 

captar o ser do fenômeno; a essência é quem identifica o fenômeno. Nesse sentido, 

o sujeito deve realizar os diversos atos de consciência possíveis até que possa 

reconhecer no fenômeno a sua essência. A correlação intencional consciência e 

objeto acontece mediante as vivências que a consciência realiza do objeto 

(vivências de representação teórica, de vontade e emoções); a análise e a descrição 

das vivências constituem o trabalho do fenomenólogo. Assim,  

 

A originalidade da fenomenologia husserliana se atém a seu caráter 
essencialmente descritivo. Em busca das invariáveis de nossa 
experiência, ela elabora um método eidético que livra a descrição de 
todo o empirismo; em busca do sentido de ser da subjetividade, ela 
forja um método transcendental de constituição e exime o sujeito de 
todo resíduo substancial fazendo dele um eu operante. Esses dois 
passos metódicos remetem à execução de uma redução radical do 
factual e do substancial. O eidético serve de hermenêutica mínima, 
onde se explicita em categorias descritivas os sentidos da 



34 
 

experiencia; a transcendentalidade imanente do sujeito encarnado 
constitui uma alternativa de peso a toda a ontologia unificada do 
objeto ou do mundo (DEPRAZ, 2011, p. 89).    

 

A fenomenologia visa estudar dados universais que a consciência intui 

quando os fenômenos se dão a ela. As estruturas da consciência, que não podem 

ser alteradas e são universais em correlação ao objeto, irão constituir um movimento 

da consciência intencional, que compartilha a tese do primado ontológico do 

conhecimento da tradição ocidental. Dessa forma, 

 

Na análise fenomenológica dessa concretude do espírito, aparece 
em Husserl – conforme uma verdadeira tradição ocidental – um 
privilégio do teorético, um privilégio da representação, do saber; e, 
por conseguinte, do sentido ontológico do ser (POIRIÉ, 2007, p.136). 

  

 A leitura de Levinas, no que diz respeito ao método fenomenológico, 

inicialmente, precisa necessariamente aludir a sua tese doutoral, pois é a partir dela 

que Emmanuel Levinas tecerá todo uma leitura e ressignificação filosófica das teses 

de Husserl. O principal objetivo de Levinas, em sua tese de doutorado, era 

esclarecer o intuitivismo na filosofia de Husserl. Por intuição, deve-se entender a 

consciência intencional. Ao aprofundar seus estudos sobre a consciência 

intencional, chegou à conclusão da impossibilidade de elaborar uma teoria da 

intuição separada da ontologia. Nessa medida, 

 

Por intuição deve-se entender o modo da consciência intencional por 
meio do qual se entra em contato com o ser [...]. O objetivo de 
Levinas em sua tese doutoral era pôr a claro este intuitivismo no 
pensamento de Husserl. Porém, seu ganho mais importante foi ter 
chegado à conclusão da impossibilidade de elaborar uma teoria da 
intuição separada da ontologia. A teoria da intuição como método 
filosófico só tem sentido, na medida em que esteja fundada sobre um 
nível mais originário, na ontologia. (COSTA, 2000, p. 62-63).  

  

 A tese de doutorado de Levinas, que foi também seu primeiro livro, teve como 

ponto central o intuicionismo de Husserl, isto é, a questão da consciência 

intencional. Para Levinas, o pensamento de Husserl não era apenas uma resposta 

ao psicologismo, mas, sobretudo, uma teoria do ser. A fenomenologia, para Levinas, 

seria a expressão de uma ontologia. Ao que parece, o problema de Heidegger, da 

busca de sentido do ser, já estava, de modo latente, na fenomenologia de Husserl:  

 



35 
 

Em meu primeiro livro, que foi publicado há cinquenta anos, em 1930 
– isso faz exatamente 57 anos – esforcei-me por apresentar a 
doutrina de Husserl, encontrando nela elementos heideggerianos, 
como se a filosofia de Husserl já colocasse o problema 
heideggeriano do ser e do sendo. Aliás, eu não penso hoje ter estado 
de todo errado (POIRIÉ, 2007, p. 70-71).  

 

 Anos depois, Levinas reconhece que a pesquisa que havia feito sobre a teoria 

da intuição em Husserl, isto é, a respeito da consciência intencional, teria sido 

influenciada pela obra Ser e Tempo (Sein und Zeit), de Heidegger. Naquela ocasião, 

Levinas apresenta as teses da fenomenologia de Husserl como uma primeira 

percepção do problema ontológico do ser. “O trabalho que então fiz sobre a teoria da 

intuição em Husserl foi influenciado pelo Sein und Zeit, na medida em que procurava 

apresentar Husserl como tendo percepcionado o problema ontológico do ser” 

(LEVINAS, 1982, p. 31). 

A consciência intencional, doadora de sentido, é forjada no interior da cultura, 

e, nesse sentido, empresta ao objeto representado doação de sentido. Consciência e 

objeto se definiriam pela correlação que existe entre ambos, sendo que ela 

(consciência) assume a posição de autorreferente em relação ao mundo. A 

significância (Sinngebung) equivale, na fenomenologia husserliana, à experiência da 

consciência de significar e dar sentido ao objeto que é percebido pela mesma 

consciência. Os fenômenos e as coisas só são eles mesmos, na medida da 

consciência. Na fenomenologia de Husserl, ser é ter um sentido, o que só é possível 

nos limites da consciência. Segundo Luiz Carlos Susin, outro comentador de 

Levinas:  

 

[...] o objeto da consciência, que é distinto da consciência, permanece 
fora, e o que se dá na consciência é seu sentido, sentido do objeto, 
mas que é produto da consciência agindo sobre o objeto, um modo da 
consciência se relacionar ao objeto que se manifesta à consciência na 
luz. É a famosa “Sinngebung”, a doação de sentido, pela qual o eu, 
como ser e subjetividade, ser pensante, comanda as modalidades de 
consciência e os fenômenos, ser-objeto que aparece. [...]. Em resumo, 
as coisas são elas mesmas, mas no âmbito do sentido que dou a elas: 
ser é ter um sentido. Mais ainda: Desde a consciência, ser é “ser 
percebido”, e a aparição do objeto é sempre à medida da consciência. 
(SUSIN, 1984, p. 80-81).   

 

Desse modo, é a consciência intencional que significa a essência dos 

fenômenos. É nesse movimento que o eu constitutivo da consciência desvanece a 



36 
 

alteridade do outro. O outro passa a ser significado e captado; o outro é reduzido ao 

mesmo. “A inteligibilidade, o próprio facto da representação é, para o outro, a 

possibilidade de se determinar pelo mesmo, sem determinar o mesmo, sem nele 

introduzir alteridade, exercício livre do mesmo. Desaparecimento, no mesmo, do eu 

oposto ao não-eu” (LEVINAS, 2019, p.115).   

        A consciência passa a ter papel central na relação com as coisas, ou seja, a 

consciência do sujeito é quem objetiva a existência das coisas. Nesse sentido, ela 

passa a ter primazia em relação ao objeto, ela é objetivante, determinante. Levinas 

critica, sobretudo, a primazia que a consciência objetivante possui na fenomenologia 

husserliana. A filosofia da consciência, na fenomenologia de Husserl, é quem atribui 

sentido ao objeto, o objeto ou a coisa só o é diante de uma consciência.  Nesse 

sentido,  

 

A inteligibilidade, caracterizada pela clareza, é uma adequação total 
do pensante ao pensado, no sentido muito preciso de um domínio 
exercido pelo pensante sobre o pensado, em que a sua resistência 
de ser exterior se desvanece no obcjeto. Este domínio é total e como 
que criador; efectua-se como uma doação de sentido: o objecto da 
representação reduz-se a noema (LEVINAS, 2019, p. 115). 

 

               A consciência do sujeito é a medida de tudo, inclusive, diante do outro, nada 

está para além da consciência, ela se apropria do que está ao seu alcance. Levinas 

constata que o outro passa a ser coisificado, objetivado pela consciência do sujeito. 

O outro é visto sob a ótica da intencionalidade da consciência do sujeito. Sob essa 

perspectiva, a alteridade do outro passa a ser insignificante para o mesmo. Com 

isso,  

 

Em Husserl a alteridade do outro não vem a ser considerada como 
fora do mundo do Eu constitutivo ou do Eu doador de sentido. O Eu 
permanece medida, centro na relação com o outro. A alteridade do 
outro ser humano deixa de ser significativa para o sujeito 
(KESTERING, 2008, p. 48). 

 

 Na filosofia husserliana, o outro é um alter ego, isto é, um outro eu mesmo. 

Na relação com o outro, a consciência intencional é quem constitui, na imanência, a 

existência do outro, ou seja, o outro nasce na própria consciência. Com relação à 

experiência empática com outro em Husserl, Depraz ( 2011, p. 82) explica que  

 



37 
 

Outrem como alter ego: um ego que se parece comigo. A tarefa é de 

peso. Trata-se de fazer jus a alteridade irredutível de outrem, embora 
mantendo o trabalho constitutivo próprio a meu ego. Husserl propõe 
uma solução: fazer de outrem meu alter ego. Passeio nesse jardim, 

doravante familiar, em companhia de um amigo próximo. 
Conversamos com toda intimidade, desfrutamos a beleza e a paz do 
lugar. Estamos bem próximos um do outro, a ponto de as vezes 
pronunciar, quase ao mesmo tempo, a mesma palavra. Esse amigo é 
verdadeiramente um outro eu mesmo, eu me falo a mim mesmo. 

 

 Interpretando a atividade do eu em relação com o outro, na perspectiva da 

fenomenologia transcendental de Husserl, um dos comentadores de Levinas expõe: 

“O pensamento tem o poder de modalizar, de conformar o mundo a si, de fazê-lo 

como que produto da consciência, poder de redução. E assim todo outro tomba sob 

o poder do eu no pensamento [...]” (SUSIN, 1984, p. 80).  

      Sob esse aspecto da crítica levinasiana, podemos assegurar claramente a 

tendência da fenomenologia em direção a uma filosofia solipsista. Fica evidente, na 

fenomenologia husserliana, o primado da filosofia da consciência em detrimento da 

alteridade do outro. Para Levinas, o conceito tradicional de saber-assimilação, 

aplicado por Husserl, reduz o outro a uma egologia. Levinas defende que a 

experiência diante do fenômeno seria antes uma inadequação. Saber não é acolher 

a totalidade do objeto ou do outro, mas estar apto a vivenciar o além dos quadros de 

sua representação. Na concepção levinasiana, Husserl não consegue superar a 

tendência à totalidade do primado ontológico da filosofia.   

    Ao ir ao encontro da filosofia de Husserl, Levinas descobre Heidegger. De 

acordo com Levinas, a filosofia heideggeriana era um prolongamento e uma 

transfiguração da filosofia de Husserl: “A grande coisa que encontrei foi a maneira 

como a via de Husserl era prolongada e transfigurada por Heidegger. Falando na 

linguagem de turista, tive a impressão de que fui até Husserl e descobri Heidegger.” 

(POIRIÉ, 2007, p. 63-64).  

Sobre a passagem14 de Husserl a Heidegger, Levinas interpreta, em uma de 

suas expressivas obras, De Deus Que Vem À Ideia, que a doação de sentido da 

consciência intencional se constitui como tematização e saber do objeto ou 

fenômeno em questão. Esse saber se revela como noese (ato intencional da 

                                                             
14 Para uma melhor compreensão da passagem de Husserl a Heidegger, recomendamos a leitura de 
O homem messiânico – uma introdução ao pensamento de Emmanuel Levinas, de Luiz Carlos Susin. 
Porto Alegre. Escola Superior de Teologia São Lourenço de Brindes, 1984. (Página 87), bem como A 
ética do Outro de Joan Solé. São Paulo: Editora Salvat, 2017. (Páginas 62 – 64).  



38 
 

consciência) de um noema (objeto visto e pensado), em que o noema é vivido na 

intenção da noese. Ao prestar sentido ao objeto visto, a consciência intenciona 

sentido de ser ao fenômeno. Esse sentido de ser, intuído pela consciência 

intencional, em Heidegger, será transfigurado em ser do ente: 

 

O pensamento “prestador de sentido” é construído como tematização 
[...]. Exprime-se isso dizendo que a consciência prestadora de 
sentido é intencional, articulada como noese de um noema em que o 
noema é concreto na intenção da noese. Pelo isto ou aquilo, 
inapagáveis na descrição da prestação de sentido, uma noção como 
a presença de alguma coisa se delineia desde o nascimento do 
sentido. Presença de alguma coisa: Seinssinn, sentido de ser, 
segundo Husserl, que se tornará em Heidegger [...] ser do ente 
(LEVINAS, 2008, p. 205-206).   

   

A ontologia, no método fenomenológico de Husserl, repousa na consciência 

transcendental, na significação egóica do eu, isto é, numa atitude teorética 

representativa, em que o outro é reduzido à mesmidade do eu husserliano, portanto, 

no universo redutível cognoscível da consciência intencional. E em Heidegger, quais 

os aspectos de sua ontologia? Como se articula a proposta de uma ontologia 

fundamental? E, qual a crítica que Levinas faz à ontologia heideggeriana? Esses 

pontos e outras características da filosofia de Heidegger serão contemplados no 

próximo tópico. 

   

1.5 A crítica à ontologia fundamental de Heidegger 
 

  Antes de entrarmos nos pormenores da crítica levinasiana à ontologia 

fundamental de Heidegger, cabe-nos explicitarmos aspectos da aproximação entre 

Levinas e Heidegger, bem como esclarecermos a indigesta insatisfação de Levinas 

no que diz respeito ao posicionamento político de Martin Heidegger15 frente ao 

nacional-socialismo. Como já mencionado anteriormente, é em Friburgo, na 

Alemanha, que Levinas terá seu primeiro contato com Husserl e Heidegger, é lá que 

ele participa de cursos com ambos os filósofos.  

                                                             
15 A respeito do envolvimento de Heidegger com o nacional-socialismo, Gorner (2017, p. 12-13) 

comenta que “[...] Heidegger se viu atraído por Hitler e, como muitos outros, percebeu no nacional-
socialismo um meio de renovação nacional. Isso o levou a aceitar o reitorado da Universidade de 
Friburgo em maio de 1933”. 



39 
 

De acordo com um dos comentadores de Levinas, Marcio Luiz Costa, “[...] 

Husserl lhe pareceu menos interessante que Heidegger, e o que a princípio parecia 

ser um encontro com a fenomenologia transcendental acabou como encontro com a 

descrição fenomenológica existencial do Dasein em Sein und Zeit” (COSTA, 2000, p. 

37). Para Levinas, a obra Ser e Tempo, de Heidegger, situa-se entre as grandes 

obras do pensamento ocidental. Levinas não nega que parte de sua vida e seu 

pensamento foram fruto da influência da obra Ser e Tempo. Em entrevista a Poirié, 

Levinas faz a seguinte afirmação: 

 

[...] não posso renegar uma parte de minha vida, nem meu assombro 
que ainda hoje me sobrevém a cada vez que leio um texto 
heideggeriano e, sobretudo, quando releio Sein und Zeit, em que sou 
tomado pela potência de análise de que lhe falei (POIRIÉ, 2007, p. 
71). 

 

           Sem dúvida, Heidegger foi, para Levinas, um dos grandes filósofos da história 

da filosofia; um filósofo do inesperado, com um estilo próprio e versátil em seu modo 

de fazer filosofia. A filosofia heideggeriana representou, para Levinas, uma filosofia 

do rigor e de formulações impressionantes. Todos os temas abordados por 

Heidegger foram brilhantemente pensados e formulados. Na ótica de Levinas, não é 

possível filosofar sem ter atravessado a filosofia de Heidegger. No entanto, em meio 

a tantos elogios, recai sobre Heidegger uma crítica que compromete sua filosofia, 

seu apoio ao nacional-socialismo. A respeito dessa questão, em entrevista a Poirié, 

Levinas coloca que 

 

[...] tudo parecia inesperado em Heidegger, as maravilhas de sua 
análise sobre a afetividade, os novos acessos ao cotidiano, a 
diferença entre o ser e o sendo, a famosa diferença ontológica. O 
rigor com o qual isso era pensado no brilho das formulações, 
absolutamente impressionantes. [...] O que me fica de Heidegger é a 
aplicação genial da análise fenomenológica descoberta por Husserl 
e, infelizmente, o horror de 1933 (POIRIÉ, 2007, p. 65). 

 

           Sobre o apoio de Heidegger ao partido nazista, na mesma entrevista 

concedida a Poirié, Levinas argumenta que “Essa é a parte mais negra de meus 

pensamentos sobre Heidegger e da qual me é impossível esquecer. Talvez 

Heidegger tivesse o sentimento de um mundo que se decompõe, mas ele acreditou 

em Hitler durante algum tempo, em todo caso” (POIRIÉ, 2007, p. 69).  



40 
 

 Em um artigo publicado na revista Esprit, no ano de 1934, intitulado Algumas 

reflexões sobre a filosofia do hitlerismo, Levinas sinaliza para uma eventual 

possibilidade da influência da ontologia heideggeriana está na base de sustentação 

da filosofia do hitlerismo. Para ele (Levinas), o mal elementar do nacional-socialismo 

não é resultado de um mal-entendido ideológico, mas resulta de uma perspectiva 

filosófica de um ser preocupado com o ser, formulação já prescrita na ontologia de 

Heidegger: 

 

[...] A fonte da crueldade atroz do nacional-socialismo não é uma 
anomalia fortuita qualquer inerente ao raciocínio humano nem um 
mal-entendido ideológico acidental. Neste artigo, há a convicção de 
que essa fonte se origina da possibilidade essencial do Mal 
elementar para o qual podemos ser guiados pela lógica e contra o 
qual a filosofia ocidental não tinha se precavido suficientemente. 
Essa possibilidade está inscrita na ontologia de um ser preocupado 
com o ser [...] (LEVINAS 1990, p. 47-48). 

 

          Na visão de Levinas, o excesso de ser, prescrito pela ontologia heideggariana 

e nitidamente compreendido nas páginas de Ser e Tempo, ambientaram condições 

de existência, que foram favoráveis à sedimentação da filosofia hitlerista. Filosofia 

esta que empoderou a alma do povo alemão de um nacionalismo desmedido, 

ancorado em uma política claramente totalitária e desumana.  Foi a filosofia hitlerista 

que estava na base da necropolítica nazista, que ocasionou os mais horríveis crimes 

contra a humanidade e a morte de milhões de judeus.  

 Mas, afinal, quais as características filosóficas da ontologia fundamental de 

Heidegger? Ao perscrutar a história da filosofia ocidental, Heidegger constata que 

todas as vezes que os filósofos se propuseram a falar do ser, falaram do ente. 

Nesse sentido, na concepção heideggariana, houve, na história da filosofia, um 

esquecimento do ser. “Embora nosso tempo se arrogue de afirmar novamente a 

‘metafisica’, a questão aqui evocada caiu no esquecimento”. (HEIDEGGER, 2006, p. 

37). A questão evocada, que caiu no esquecimento, foi a do sentido do ser.  

Na análise de Heidegger, houve, na história da filosofia, uma errônea 

compreensão no que diz respeito à questão do sentido do ser. Na história da 

metafísica, o ser foi confundido com o ente e, ao interrogar o ente enquanto ente, a 

metafísica ficou distante do ser. “Pelo fato de a metafísica interrogar o ente, 

enquanto ente, permaneceu ela junto ao ente e não se volta para o ser enquanto 

ser” (HEIDEGGER 1996, p. 78). Ao confundir o ser com o ente, a história da filosofia 



41 
 

encobre o sentido do ser enquanto ser, ocasionando o seu esquecimento e é nessa 

delimitação do problema que irrompe a contundente crítica de Heidegger à 

metafísica ocidental. 

 É a partir dessa constatação que a filosofia heideggeriana irá propor uma 

refundamentação da questão do ser e, consequentemente, da ontologia. O resgate e 

a refundamentação do sentido do ser, que havia sido esquecido pelo caráter velado 

da metafísica, será restituído pelo primado de uma ontologia fundamental. Assim, 

 

Ciente disso, Heidegger pretende reabilitar a questão do ser, mas 

isso não significa apenas repetir um problema repisando os 
caminhos dos autores que o antecederam, tampouco a elaboração 
de uma megaontologia que, melhor aparatando velhos expedientes 
da metafísica, amplificasse seu alcance. A retomada dessa questão, 
por Heidegger se perfaz como ontologia fundamental, esta é uma 
investigação que pretende conduzir a discussão acerca da 
necessidade explicita de repetir a questão do ser na inquirição de 

seu sentido. (ROBERTO, 2015, p. 44). 

  

  Será no horizonte hermenêutico da existência fática e na analítica existencial, 

inerente realização de todas as possibilidades de determinação do Dasein, isto é, na 

existência do ser-aí, como ser-no-mundo, que Heidegger irá restaurar o sentido 

originário do ser. Ao buscar tirar o ser do esquecimento, a filosofia heideggeriana 

ocasionou o esquecimento do outro. Sobre esse ponto, Ribeiro (2015, p. 17) faz a 

seguinte observação: 

 

Ora, uma filosofia que se volta em absoluto para a pergunta do 
sentido do Ser e reduz o humano a essa esfera é insuficiente para 
projetar-se sobre a questão e o sentido do humano. Sob esse foco, 
Levinas observa que Heidegger, ao se preocupar em tirar o Ser do 
esquecimento, gerou o esquecimento do outro. 

 

A proposta de Heidegger foi pensar o ser a partir de sua manifestação, ou 

seja, na temporalidade da existência fática, propriamente no ser-aí, em quem o ser 

se manifesta por excelência no Dasein. Para Heidegger, “[...] somente o homem, em 

meio a todos os entes, experimenta, chamado pela voz do ser, a maravilha de todas 

as maravilhas: que o ente é” (HEIDEGGER, 1996, p. 69). Isso significa dizer que o 

homem é um ente privilegiado, portanto, detentor da possibilidade de desvelar e 

compreender o sentido do ser.  



42 
 

 Dessa forma, o sentido do ser em geral, que estava antes esquecido pela 

filosofia ocidental, é retomado por Heidegger, por meio do primado ontológico do 

ente privilegiado, o Dasein, isto é, o próprio homem em sua existência fática. 

Levinas reconhece, assim como Heidegger, que “o homem inteiro é ontologia”. Com 

isso,  

 

A ontologia, dita autêntica, coincide com a facticidade da existência 
temporal. Compreender o ser enquanto ser é existir. [...] A partir daí, 
a compreensão do ser não supõe apenas uma atitude teórica, mas 
todo o comportamento humano. O homem inteiro é ontologia 
(LEVINAS, 2010, p. 22).  

 

Heidegger evidencia que o homem, enquanto ser-aí, está referenciado, 

condicionalmente, ao horizonte do ser, que o precede e o determina. O homem, em 

sua mundanidade, é mediado e precedido pela manifestação do ser que o engendra 

como clareira (Lichtung), ou seja, como abertura e compreensão (Verstehen). É 

nessa condição existencial que este ente privilegiado, o ser-aí, desvela a alétheia, 

ou seja, a verdade do sentido do ser em geral e do ser dos entes na totalidade. Ora, 

em Heidegger, “O que torna possível o descobrimento de entes é a compreensão16 

[...]. Isso tem implicações para a compreensão da verdade. Para Heidegger, verdade 

é essencialmente desvelamento (Unverborgenheit)” (GORNER, 2017, p.17). 

Para Levinas, a proposta do primado ontológico de Heidegger, de submeter o 

conhecimento do ser do ente, a primazia do Dasein, faz a ontologia heideggeriana 

                                                             
16 Sobre a compreensão como existencial fundamental do Ser-aí, Roberto S faz a seguinte reflexão: 

“Mas onde, afinal, teríamos acesso ao ser para, desde aí, compreendê-lo? Como compreenderíamos 
seu significado? Para a investigação fenomenológica de Heidegger, a ‘compreensão’ (Verstehen) é 
um traço existencial da experiência humana e por meio dela, abre-se um espaço significativo no 
interior do qual algo pode ser concebido como algo (concretamente: é desde compreensão que uma 
pedra de giz pode ser tomada como utensílio de aula, uma caneta como instrumento de escritório). É, 
assim, na abertura da compreensão, consoante à dinâmica da existência humana, que os sentidos 
permitem que os entes signifiquem o que sejam, sendo compreendidos enquanto entes. Mas o que 
compreenderíamos por sentido? Para Heidegger, ‘sentido’ (Sinn) é o que se projeta num espaço 
compreensivo permitindo que as significações dos entes derivem. Os entes, portanto, sempre são 
compreendidos desde um determinado sentido como o que significa. Deste modo, se a investigação 
de Heidegger se pretende ontologia fundamental, o sentido projetado na compreensão existencial é 
determinante do sentido do ser como o ser de um determinado ente. Implica dizer que, para 
Heidegger, apenas a partir de uma compreensão de ser, um questionamento mais radical a seu 
respeito se viabiliza, ou ainda, somente porque se compreende ser é que há propósito em fazer 
ontologia” (KAHLMEYER- MERTENS, 2015, p. 45-46). 

 

 



43 
 

incorrer na trilha da filosofia ocidental, em que o outro tem sua alteridade 

sequestrada: 

 

O primado da ontologia heideggeriana não assenta sobre o truísmo: 
para conhecer o ente, é preciso ter compreendido o ser do ente. 
Afirmar a prioridade do ser em relação ao ente, é já se pronunciar-se 
sobre a essência da filosofia, subordinando a relação com alguém 
que é um ente (a relação ética) à uma relação com o ser do ente 
que, impessoal como é, permite o sequestro, a dominação do ente (à 
uma relação de saber), subordina a justiça à liberdade (LEVINAS, 
2019, p. 32).  

 

 Sob esse ponto de vista, Levinas aponta algumas características da ontologia 

fundamental heideggeriana, que alinham Heidegger à tradição ocidental, bem como 

sua tendência à filosofia da totalidade. De acordo com a interpretação de Levinas, a 

ontologia de Heidegger não consegue superar o imperialismo e o egoísmo do 

mesmo sobre o outro, tão comum à tradição da história da filosofia. A respeito dessa 

questão, Levinas (2019, p. 34) reflete que 

 

A ontologia heideggeriana que subordina a relação com outrem a 
relação com o ser em geral [...], mantém-se na obediência do 
anônimo e leva fatalmente a um outro poder, à dominação, o 
imperialismo, à tirania. [...]. O ser antes do ente, a ontologia antes da 
metafísica – a liberdade (mesmo que fosse a da teoria) antes da 
justiça. É um movimento dentro do Mesmo antes da obrigação em 
relação ao Outro. 

 

Em Heidegger, “a essência última do homem e da verdade é a compreensão 

do Ser do ente” (KESTERING, 2008, p. 45). O ser do ente, nesse sentido, seria o 

outro. Tal compreensão é, em Heidegger, desvelamento, isto é, alcance da alétheia, 

a própria verdade. A relação com o outro, na ontologia fundamental, está sob o 

domínio da compreensão e da conquista do ser. Compreender significa desvelar o 

ser, o que implica, em Heidegger, querer a verdade do ser. “Sein und Zeit talvez 

tenha defendido uma só tese: o ser é inseparável da compreensão do ser” 

(LEVINAS, 1988, p.32). 

Heidegger, a partir de sua ontologia fundamental, confere ao Dasein um 

primado ontológico, que se constitui na temporalidade da existência fática. O Dasein 

é o único ente que traz consigo a possibilidade de pensar o sentido do ser, pois é 

um ente privilegiado. Essa oportunidade só lhe é possível pelo horizonte 

hermenêutico da facticidade, pois, estando imerso no mundo fático e existindo em 



44 
 

seus modos de ser-no-mundo, pode compreender ser, visto que o horizonte da 

facticidade já lhe pressupõe tal possibilidade:   

 

Ser e tempo é uma obra que gira em torno de uma única questão: a 
questão acerca do sentido de ser. Essa questão aponta 
imediatamente para o projeto da ontologia fundamental, uma vez que 
a questão acerca do sentido de ser é a questão acerca da condição 
de possibilidade de toda e qualquer ontologia. Como vimos até aqui, 
o projeto da ontologia fundamentalmente encontra-se 
essencialmente articulado com a análise dos existenciais do ser-aí e 
com a fixação do horizonte hermenêutico de realização de todas as 
possibilidades de determinação do seu ser. No primeiro caso, uma 
articulação deve-se ao fato de algo assim como o sentido do ser só 
ser pensável a partir de um ente que traz consigo a possibilidade de 
compreender ser, e, no segundo, ao fato de toda e qualquer 
compreensão de ser por parte do ser-aí já sempre pressupor a 
facticidade como horizonte hermenêutico incontornável. O ser-aí é o 
ente que traz consigo a possibilidade de compreensão de ser, ao 
mesmo tempo em que ele já sempre se encontra imerso em uma 
compreensão fática de ser enquanto compreensão de mundo 
(CASANOVA, 2015, p.140). 

 

 Sob esse ponto de vista, fica evidente, na ontologia fundamental de 

Heidegger, que a compreensão se torna estrutura existencial própria do Dasein. Na 

temporalidade cotidiana do ser-aí, que se encontra jogado no mundo, a 

compreensão é concebida como modo fundamental do ser do Dasein. Dessa forma, 

a compreensão atua como determinante na vivência cotidiana do Dasein, 

relacionada ao seu modo de ser-no-mundo. Preliminarmente, o mundo circundante, 

onde o Dasein está sedimentado, vem ao encontro do ser-aí, permeado de objetos 

conceituados por Heidegger de utensílios (Zeug)17.  

A relação do Dasein com esses objetos do mundo circundante acontece em 

forma de desvelamento a partir da compreensão. Para Heidegger, os utensílios se 

oferecem à mão, convidam ao manuseamento, possibilitando ao Dasein se situar no 

mundo, os utensílios estão sempre referenciados ao ser -aí. Interpretando a crítica 

de Levinas à ontologia heideggeriana, Ribeiro (2015, p. 29-30) coloca que 

 

                                                             
17 Sobre o ser do utensílio, Gorner (2017, p. 53) defende que a “Fenomenologia, tal como Heidegger a 

compreende, implica exibir, deixar ver o ser dos entes. O ser com o qual nós presentemente nos 
ocupamos é o ser do utensilio (Zeug), a manualidade (Zuhandenheit). É por intermédio da análise de 
tal ente que ele alcança uma compreensão do “mundo”. O ser do utensílio é tal que o utensílio 
sempre pertence ao todo utensiliar”. 



45 
 

A relação entre Dasein e os utensílios, recorda Levinas, é referida 
como o modo de se manusear os objetos. E o ser que se revela nos 
utensílios é descrito como maneabilidade. O ponto basilar, no 
entanto, se deve ao fato de que a relação do Dasein com os objetos 
do mundo se desvela como um modo de compreensão. Os utensílios 
não existem simples e puramente, mas sempre em referência a algo. 

 

 Isso significa dizer que esses utensílios, que se dispõem à mão e ao 

manusear do Dasein, já se oferecem no mundo, com vistas à experiência fática do 

ser-aí. Significa dizer, em outras palavras, que o Dasein, ao se mover no mundo, a 

partir da hermenêutica da facticidade, dispõe do ser dos entes desses utensílios, por 

meio da experiência da compreensão.  

 De acordo com Levinas (2014, p. 40), “O homem não é somente o ser que 

compreende o que significa o ser, como queria Heidegger [...]”. Na perspectiva 

levinasiana, o movimento de compreensão do ente, feito pelo Dasein, defendido pela 

filosofia heideggeriana, coloca novamente Heidegger na rota da tradição da filosofia 

ocidental:  

 

A inteligência do ente consiste então em ir para além do ente – 
precisamente no aberto – e em percebê-lo no horizonte do ser. 
Equivale dizer que a compreensão em Heidegger, logra alcançar a 
grande tradição da filosofia ocidental: compreender o ser particular já 
é colocar-se além do particular – compreender é relacionar-se ao 
particular, único a existir, pelo conhecimento que é sempre 
conhecimento do universal (LEVINAS, 2010, p. 25).  

 

 Sob essa perspectiva, fica claro que na ontologia fundamental de Heidegger, 

o ato da compreensão do Dasein acontece na abertura do ser. O que vem ao 

encontro do Dasein, isto é, o ser-com na facticidade, na abertura do ser, é 

significado e possuído, através do ato de compreensão do Dasein. Portanto, para 

Levinas, a relação com o ente, na ontologia heideggeriana, ou seja, o ser-com-outro, 

acontece por meio da relação ontológica. Sobre esse aspecto, Levinas (2010, p. 26) 

reflete que 

 

Reporta-se ao ente enquanto ente significa, para Heidegger, deixar-
ser o ente, compreendê-lo como independente da percepção que o 
descobre e apreende. É por esta compreensão precisamente que ele 
se dá como ente e não somente como objeto. O ser-com-outrem – o 
Miteinandersein – repousa assim para Heidegger sobre a relação 
ontológica. 

 



46 
 

Na visão de Levinas, quando o Dasein, no círculo hermenêutico de sua 

existência, por meio da compreensão, reporta o ente à abertura do ser e lhe confere 

significado, comete contra este violência. Isso acontece, pois é negado ao ente sua 

independência; o ato de possuir o ente, por parte do Dasein, é visto, por Levinas, 

como violência. De acordo com tal autor, 

 

A compreensão, ao se reportar ao ente na abertura do ser, confere-
lhe significação a partir do ser. Neste sentido, ela não invoca, apenas 
o nomeia. E, assim, comete a seu respeito uma violência e uma 
negação. A posse é o modo pelo qual um ente, embora existindo, [...] 
é negado. (LEVINAS, 2010, p. 30). 

 

Nesse sentido, é perceptível que o Dasein heideggeriano visa se apropriar do 

ser do ente, num movimento de compreensão e captação. O outro, nessa relação, 

submete-se à inteligibilidade, pois, compreender é conhecê-lo, esgotá-lo, anular sua 

transcendência e violar sua alteridade. Sobre essa questão, Kestering (2008, p. 45) 

explica que 

 

A relação com o ser, que atua como ontologia, consiste em 
neutralizar o ente para compreender ou captar. Não é, portanto, uma 
relação com o outro como tal, mas a redução do outro ao Mesmo. 
[...] A tematização e a conceptualização, aliás, inseparáveis, não são 
paz com o outro, mas supressão ou posse do outro. 

 
 

A condição do sentido de ser do Dasein, possibilitada pela compreensão, 

advinda da abertura do horizonte fático da existência, promove ao ser-aí os projetos 

de possibilidades. Para Heidegger, o ser do Dasein é projeto jogado no mundo; o 

ser-aí se constitui por meio das possibilidades inerentes ao seu ser. Ele também se 

acha engajado com as coisas e com entes no interior do mundo. Essa aventura de 

poder ser, enquanto projeto de possibilidades, condiciona o Dasein a assumir a 

dimensão do cuidado (Sorge). Contrastando Heidegger, Levinas (2019, p. 102-103) 

expressa que 

 

A vida não é vontade nua de ser, Sorge ontológico desta vida. [...] A 
vida é uma existência que não precede a essência. Está faz o seu 
preço; e o valor, aqui, constitui o ser. A realidade da vida está já ao 
nível da felicidade e, neste sentido, para além da ontologia. 

 



47 
 

Diante do exposto sobre a ontologia fundamental de Heidegger, fica claro, a 

partir da diferença ontológica, defendida pela filosofia heideggeriana, que o acesso 

aos entes só é possível por meio da compreensão do Dasein. É na temporalidade do 

mundo fático, na concretude de possibilidades do ser-aí, que o homem assume sua 

existência. Os entes em geral, inclusive o outro, vem ao encontro do Dasein na 

totalidade do mundo; a luz do horizonte de compreensão do ser, nesse sentido, é 

reduzida ao sentido do ser-aí. A partir dessa perspectiva, nos resta admitir que a 

ontologia de Heidegger submete o outro e sua alteridade a mesmidade do Dasein.       

Na ontologia fundamental de Heidegger, podemos constatar que o primado 

ontológico da filosofia heideggeriana expressa uma tendência direta para a ideia de 

totalidade, tão criticada por Levinas, bem como a redução do outro à medida de 

compreensão do Dasein. É possível discernir, sem muito esforço, que o outro teve, 

por parte dessa filosofia, sua alteridade violada, ou seja, foi privado de sua 

pluralidade e diferença.  

Porém, como Emmanuel Levinas supera, com sua proposta filosófica, o 

primado ontológico, que imperou desde a filosofia clássica até a era 

contemporânea? Ontologia esta que promoveu, ao longo da história, uma redução 

do outro ao mesmo e que suprimiu a alteridade do outro. Como Levinas consegue 

arrancar o outro das malhas de uma violenta totalidade ontológica? Como ele 

consegue estabelecer a ética como filosofia primeira? Estas e outras questões serão 

evidenciadas no segundo capítulo de nossa dissertação.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

2 O ENCONTRO COM O OUTRO NA ÉTICA DE LEVINAS 

 

2.1 IL Y A / Hipóstase  

 

 Em nosso primeiro capítulo, ficou claro que, desde os primórdios do 

pensamento filosófico, o discurso ontológico, que imperou na história da filosofia, 

promoveu, por meio da totalidade, uma dominação e supressão da alteridade do 

outro.  

Diante da constatação da ontologização do Ocidente, isto é, do excesso de 

ser, que figurou em ruína (Auschwitz), Levinas conclui que o Ocidente, como terra 

do ser, foi agarrado pelo il y a18 (Há). Para o filósofo, a ótica do ser, no Ocidente, é 

condição de anonimato, impessoalidade e falta de sentido. Interpretando Levinas, 

Márcio Luiz Costa esclarece a respeito de como a análise fenomenológica do il y a 

permite ao filósofo pensar uma saída ética do imperialismo ontológico ocidental: 

 

O autor conclui que o Ocidente foi agarrado pelo il y a (pelo há), 
metáfora da pura e absoluta impessoalidade engendrada pelo ser na 
terra de seu ocaso. O descobrimento e a descrição fenomenológica 
do il y a permite a Levinas assinalar a necessidade de pensar numa 
saída ética e heterológica ao que ele denomina o egoísmo ontológico 
que precipitou o Ocidente no ocaso da guerra. O Ocidente em seu 
ocaso é a terra do ser, e este é o impessoal il y a (o há) que se 
realiza num processo anônimo, sem portador, sem sujeito, sem 
cessar, sem saída, indiferente e sem sentido (COSTA, 2000, p. 42- 
43).  

 

Mas, de fato, o que é o il y a (Há)? Como Emmanuel Levinas descreve a 

experiência do il y a? Quais as suas possíveis características? Qual a sua relação 

com o movimento da gênese de uma nova subjetividade na filosofia levinasiana? 

Esses e outros questionamentos serão expostos neste tópico.  

O il y a é o principal conceito da obra Da Existência ao Existente, publicada 

em 1947. Essa obra começou a ser escrita por Levinas enquanto ele esteve 

prisioneiro nos campos de concentração de trabalho forçado, durante a Segunda 

Guerra Mundial. “[...] o primeiro livro em que exprime o seu pensamento é uma 

                                                             
18 “O ser anônimo é o Il y a (Há). Sua experiência é descrita sobretudo em De l’existence à l’existant 

(Da Existência ao Existente) e em Le Temps et l’ Autre (O Tempo e o outro). Nessas obras, Levinas 
perfaz uma análise da impessoalidade avassaladora do ser” (FABRI, 1997, p. 40). 



49 
 

pequena obra intitulada De l’existence à l’existant. Escreveu-o durante a guerra, [...]” 

(LEVINAS, 1982, p. 39).  

O il y a é a principal concepção de Levinas antes de desenvolver os 

pormenores de sua reflexão sobre a relação ética do encontro com o outro. No livro 

Ética e Infinito, Levinas descreve o il y a da seguinte forma: 

 

[...] <há>, para mim, é o fenômeno do ser impessoal: il (il y a). A 
minha reflexão sobre este tema parte das lembranças da infância. 
Dorme-se sozinho, as pessoas adultas continuam a vida; a criança 
sente o silêncio do seu quarto de dormir como sussurrante. [...] – 
Algo que se parece com aquilo que se ouve ao aproximarmos do 
ouvido uma concha vazia, como se o vazio estivesse cheio, como se 
o silêncio fosse um barulho. Algo que se pode experimentar também 
quando se pensa que ainda se nada existisse, o fato de que <há> 
não se poderia negar. Não que haja isto ou aquilo; mas a própria 
cena do ser estava aberta: há. No vazio absoluto, que se pode 
imaginar, antes da criação19 – há (LEVINAS, 1982, p. 39-40).   

 

 Na passagem descrita acima, Levinas caracteriza o il y a se remetendo a 

suas lembranças da infância; o silêncio do quarto, como sussurrante, e o exemplo 

da concha, que, aparentemente, revela a sensação do vazio cheio. De acordo com 

Susin (1984, p. 151), Levinas apresenta algumas outras experiências, para 

esclarecer a ideia do il y a:  

 

“Levinas apela para algumas “vivências” deste absurdo: o rumor 
atrás de todo o silêncio, a plenitude fantasmagórica do espaço vazio 
da noite, o frio horrorizante dos espaços infinitos, a ambiência como 
“vazio pleno”, a “densidade” das trevas” a invasão do rumor informe 
do nada, a impossibilidade de parar a música. 

 

                                                             
19 Interpretando Catherine Chalier, Fabri (1997, p. 41) comenta a relação do início da criação, que é 

marcada pelo caos e pelas trevas com a experiência do il y a: “O il y a é expresso também como caos 
e como abismo. Segundo Catherine Chalier, pode-se pensar aqui na solidão e no caos com da terra 
descritos no início do Gênesis (GN 1,2): confrontar-se com o il y a, mesmo que seja pela imaginação, 
é assim saber-se comprometido, por pura necessidade, com a interrogação fundamental e fundadora 
de uma criação que se inaugura nas trevas e no silêncio antes de abrir-se à palavra luz. O momento 
inicial da criação do mundo seria marcado por esse anonimato, por essa desolação em meio à 
violência do mal, do mutismo e da obscuridade. Duas palavras em hebraico traduzem essa situação: 
tohu (espanto, estupefação) e bohu (vazio, solidão). Segundo Catherine Chalier, a ausência de luz 
pode ser lida, em termos bíblicos, como a iniquidade dos homens. Assim, sem esse momento de 
trevas, nada nem ninguém poderia imergir ao ser; tanto a certeza como a luz são dadas somente 
como esperança, para permitir que cada ser advenha à plenitude de seu destino” 



50 
 

O il y a20 (Há) é o ser em geral, exaltado pela ontologia, isto é, um ser 

impessoal, anônimo e indeterminado, que sempre retorna a si mesmo. A experiência 

do murmúrio anônimo do il y a é a ausência de sentido. Levinas descreve o il y a,  

aproximando-o da experiência da insônia. Na concepção levinasiana, a insônia é 

marcada pela impersonalidade da consciência, pela carência de atributos 

constitutivos de pessoalidade. A consciência está despersonalizada, ela foi 

absorvida pela impessoalidade do il y a. Por esses motivos, Levinas chega a dizer 

que  

 

Na insônia, pode e não se pode dizer que há um ‘’eu’’ que não chega 
a dormir. A impossibilidade de sair da vigília é algo de ‘’objectivo’’, de 
independente da minha iniciativa. Estar impersonalidade absorve a 
minha consciência; a consciência estar despersonalizada. Eu não 
velo: ‘’isto’’ vela. [...]. Mas, na enlouquecedora ‘’experiência’’ do ‘’há’’, 
tem-se a impressão de uma impossibilidade total de dela sair e de 
‘’parar a música’’ (LEVINAS, 1982, p. 41).  

 

Entretanto, embora na insônia a consciência seja absorvida pela 

impessoalidade, isso não significa dizer que não haja consciência, ela está; todavia, 

o eu não está na insônia como um eu, é um estado sem conteúdo; presença neutra, 

anônima e indeterminada, consumida pela ausência de sentido, existência sem 

existente.  

Para esclarecer o conceito de il y a, Levinas o aproxima da experiência da 

noite. Ela enche os espaços do vazio com um silêncio sussurrante, dissolve as 

formas com sua escuridão e anuncia um ser irremissível e impessoal. Comentando 

sobre as caracteristicas do il y a, Levinas faz a seguinte declaração: 

 

O que é o il y a? [...]. É o horror de um ser impessoal e anônimo. [...]. 
É o silêncio durante a noite, um silêncio murmurante, que se escuta 
como a presença surda e invisível de um ser indefinido, de um ser 
que exclui a humanidade, que desafia a existência. [...]. Mas essa 
noite de ser, esse há (il y a) impessoal não é nada; é o 
absolutamente neutro, não é o nada (néant) (POIRIÉ, 2007, p. 16-
17).   

 

                                                             
20 Sobre o conceito de il y a, Solé (2017, p. 72) comenta que “A noção de il y a, previa a qualquer 

objeto pensável, é impenetrável à razão, à indagação filosófica posterior a essa descrição inicial. É o 
que em Filosofia, se chama incomparável. Torna-se mais aceitável a intuição”. 



51 
 

O fenômeno do ser impessoal não é o nada, pois a experiência do nada é 

impossível; entretanto, paira nesse ser, indeterminado e anônimo, um sentimento de 

um vazio aberto do nada, um saturar-se de si mesmo, estado de tédio e de não 

sentido. Para Levinas, é necessário evadir-se dessa condição, é preciso buscar uma 

saída dessa existência anônima e neutra. O que, na visão levinasiana, só será 

possível por meio da hipóstase. Sobre o conceito de hipóstase, Solé (2017, p. 73) 

comenta que 

 

A emergência da consciência a partir do il y a é a hipóstase. É 
preciso entender esse termo – que Levinas toma do filósofo 
neoplatônico Plotino – como produção e realização, nas quais o 
sujeito adquire existência separada relativamente ao fundo neutro e 
anônimo o há. A consciência, o sujeito e a identidade pessoal 
emergem do il y a, não lhe preexistem. O sentido do movimento fica 
claramente expresso no título: da existência (il y a) ao existente (ser, 
ser humano).  

 

O il y a expressa a condição humana em seu estado impessoal de haver, é 

verbo sem sujeito, é o horror do anonimato e da indeterminação. A libertação dessa 

experiência só se faz possível pela hipóstase21. É com o evento da hipóstase que 

tem início a gênesis de uma nova subjetividade. É quando o existente assume uma 

posição no ser, de colocar-se frente ao ser anônimo, com o propósito de dominá-lo. 

Na hipóstase, essa nova subjetividade se substancializa, o eu se determina e ganha 

estabilidade. Entretanto, esse existente, que suspendeu o anonimato do ser, se 

caracteriza enquanto modo de ser22 desse eu, como mônada, isto é, fechado em si 

mesmo, vivendo a solidão e o sentimento de excesso de si. Explicando melhor a 

hipóstase, Susin (1984, p. 154) indica que 

 

Trata-se de tomar uma posição no ser, de pôr-se, de dominar o ser, 
de substancializar-se apropriando-se de ser e dobrando-se sobre o 
próprio ser, ou seja, sobre o ser apropriado. O que caracteriza o 

                                                             
21  “Para melhor explicar a posição, Levinas retoma a palavra tradicional de hipóstase, que na história 
da filosofia designava o evento pelo qual o ato expresso pelo verbo tornava-se um ser designado por 
um substantivo. Na hipóstase há uma inversão: o ser – antes anônimo – torna-se atributo da 
hipóstase, seu ser, como um domínio privado e um refúgio em si, ser como sítio cercado, uma 
separação da imensidão anônima, uma primeira libertação do todo para dentro de si [...]” (SUSIN, 
1984, p. 154-155).   
22 “Em Levinas, ser significa prioritária e quase exclusivamente ser humano. Todos os estados e a 
existência do ser humano se descrevem na sua concreção. O problema do ser, a necessidade de 
evasão, é revelada ao ser humano na sua vida cotidiana, no fato de ser posto como substância na 
existência, no seu presente corporizado” (SOLÉ, 2017, p. 70).    



52 
 

modo de ser do eu na sua identificação consigo mesmo doravante, é 
o fechamento de mônada pelo ato de dobrar-se e tomar posição, e, 
com o fechamento, a solidão, a materialidade, o peso de si a si, o 
sentimento de excesso de si: destacando-se arduamente do ser 
anônimo, o eu fica preso a si mesmo [...]. 

 

 Na experiência de horror do il y a, (Há) a consciência é acoplada e absorvida 

pelo domínio integrado do ser anônimo; nesse instante, não há sujeito, pois o ser 

despersonalizou a consciência, deixando-a em estado de vigília. O fenômeno do il y 

a é um estado de vigília entre o existente e a existência. O ser se percebe ligado às 

coisas e, ao mesmo tempo, separado. Nesse sentido, a consciência participa de 

alguma forma da vigília, à espera de um momento, para suspender o anonimato do il 

y a (Há).  

 

A vigília é anônima: não há minha vigília da noite, na insônia – é a 
própria noite que vela. Vela-se. [...] Assim, introduzimos no 
acontecimento impessoal do há não a noção da consciência, mas a 
vigília, da qual a consciência participa ao mesmo tempo em que se 
afirmar como consciência – precisamente porque ela nada faz senão 
participar dela. A consciência é uma parte da vigília, isto é, ela já a 
rompeu (LEVINAS, 1999, p. 80). 

 

 É por meio da hipóstase que o eu consegue superar a indeterminação e o 

anonimato do il y a. Ao hipostasiar, o eu se torna um existente a partir da mera 

existência e frente ao horror do il y a. O ato de posicionar-se pelo processo de 

hipóstase dá, ao existente, a condição de substantivação e singularidade do eu. 

Interpretando o conceito de il y a e sua relação com a ideia de hipóstase, Hutchens 

(2007, p.68) argumenta que 

 

Inicialmente, o eu é anônimo e indeterminado, isolado sem ser nada 
e lutando para torna-se consciente e presente para si próprio. 
Levinas chama esse estado de existência anônima de “há” (il y a) no 
qual há existência, mas não seres determinados. [...] Recuando 
dessa anonímia, o eu deseja definição e estabilidade. O processo de 
hipóstase envolve transforma-se em alguma coisa, torna-se um 
existente a partir da mera existência. O eu que se hipostasia luta 
para torna-se um existente e mais que meramente um existente. Ele 
trabalha para existir, [...] Seu trabalho de existir o permite deixar essa 
existência anônima para trás e o força a defender a si próprio como 
um eu determinado. [...] Ele irrompe do “há” para torna-se “algo que 
é” e luta para ter o poder de escapar da impessoalidade do “há”. 
Assim, a hipóstase é o evento pelo qual um ser indeterminado na 



53 
 

existência anônima torna-se um ser singular e presente. 
(HUTCHENS, 2007, p. 68).   

  

Nesse contexto, não nos esqueçamos de que Levinas, a partir da descrição 

fenomenológica do il y a e do processo de hipóstase, está buscando uma evasão de 

um ser anônimo e sem sentido, para outro modo de ser. A partir da citação acima, 

fica evidente que o processo de hipóstase possibilita ao existente se emancipar da 

indeterminação e impessoalidade do ser, a fim de constituir um eu determinado e 

separado23 da totalidade. Na obra Totalidade e Infinito, Levinas esclarece sobre esse 

ser separado da totalidade.  

 

A separação é a própria constituição do pensamento e da 
interioridade [...] O Infinito produz-se renunciando à invasão de uma 
totalidade numa contração que deixa um lugar ao ser separado. 
Assim, delineiam-se relações que abrem um caminho fora do ser 
(LEVINAS, 2019, p. 95). 

 

O esforço do existente, na busca por constituir a subjetividade separada do 

anonimato do ser, isto é, do il y a e, consequentemente da totalidade ontológica, é 

acompanhado pelo processo de hipóstase. O ato de posição do eu, ao hipostasiar-

se, que a partir desse momento já começa dá início ao processo de existente, 

separado do il y a, é melhor interpretado a partir da reflexão sobre a “localização” do 

eu. Na concepção levinasiana, a hipóstase, como ato de posicionar-se frente ao ser 

anônimo, a princípio, não mantém relação de tempo ou lugar, mas uma 

concentração no ser puramente verbal.  

Ela (hipóstase) é uma materialidade anterior à consciência, todavia, a 

consciência lá está, porém, de forma não cronológica. A metáfora da insônia, 

utilizada por Levinas de forma ilustrativa, implica esclarecer que existir é se colocar 

em estado de permanente vigilância; este vigiar é anterior a toda iniciativa ou ato de 

consciência. Este velar na vigília não há nem sujeito, nem objeto. A intencionalidade 

se obscureceu e os objetos se entenebreceram. Na vigília, o sono se recusa ao 

apelo do indivíduo, o que há, é o peso do anonimato do ser, atuando de forma 

contínua e inevitável. Sobre a metáfora da insônia, Costa (2000, p. 79) comenta que 

 

                                                             
23 “Em Totalidade e Infinito, Levinas substitui os termos hipóstase e il y a pelo par separação e 
elemental” (CARRARA, 2010, p. 270). 



54 
 

Velar não tem objeto nem sujeito; não há intencionalidade nem 
liberdade; não há intenção nem atenção dirigida a um objeto; só há o 
fato de que o sono se nega a atender ao apelo do sujeito cansado. A 
metáfora ressalta a inevitabilidade, o sem sentido e sem saída do 
fenômeno da insônia. 

 

A materialidade hipostasiada, a tomada de posição frente ao il y a, é corpo. 

Para Levinas, o corpo24 é acontecimento ontológico. É por meio do poder de 

evanescência de sono e da inconsciência que o existente inicia o caminho de 

evasão do il y a, isto é, do ser anônimo e indeterminado. Na filosofia levinasiana, o 

corpo, ao erguer-se como posição material, dá a possibilidade do acontecimento do 

eu como ser e interioridade. De acordo com Susin (1984, p. 156),  

 

a) “Como ser: existente possuindo existência desde a posição. b) 
Como interioridade: processos de identificação e consciência desde 
a condição corporal. É importante observar a tese de Levinas, que 
coincide aqui com o surgimento do eu [...]: esta materialidade básica 
e posição básica ou hipóstase que em última análise é corpo, está 
para o eu no modo de localização e condição. Não é interioridade 
que se corporifica assumindo uma matéria. É materialidade e corpo 
material como lugar e base do eu, donde jorra a interioridade”.  

 

 Em Levinas, o homem é corpo psíquico e não psiquismo incorporado. Isso 

significa dizer que o existente, em confronto com o il y a, tem inicialmente em seu 

corpo e, consequentemente em sua interioridade, a condição de separação do 

anonimato do ser. Essa separação do il y a é configurada pela possibilidade de 

sono, ao recostar o corpo para dormir, a existência abandonada assume a posição 

de refúgio, mas também de ponto de partida para suspensão do ser anônimo.  Ao 

interpretar Levinas, Márcio Luiz Costa assegura que:  

 

A consciência, o pensamento e o “cogito” estão sempre num “aqui”. 
[...] Um ponto de partida, tem um partir de onde, têm seu “aqui”. Este 
“aqui” é a cabeça, lugar onde o ser – il y a, “há” – e sua obra de ser 
podem transformar-se num simples pensamento e aí mesmo 
começar a iluminar-se ou a apagar-se, a finalizar e a desaparecer. 
Para tanto, basta a cabeça reclinar-se no ombro e dormir. [...] Mas o 

                                                             
24 De acordo com Costa (2000, p. 83), “O corpo, que no idealismo e no racionalismo tinha um ‘’lugar’’, 
atribui-se nesta complexa fenomenologia levinasiana o status de acontecimento da consciência. O 
corpo não é coisa nem substantivo, é acontecimento; tampouco é o lugar, é erupção. O lugar é uma 
base de onde o acontecimento não coisificado do corpo faz irromper no ser anônimo o fato da 
localização. A consciência, o sujeito, o existente, o acontecimento corporal possibilidade e localizado 
no lugar-base fazem estalar a inevitabilidade do ser e de sua obra existencial de confronto com ele”. 



55 
 

que é dormir? Dormir é suspender temporariamente as atividades 
mentais e físicas. Mas não só isso. É também, de alguma forma, 
recostar o corpo em algum lugar como base. Sobre a base não 
descansa somente o corpo. No lugar-base a existência fica como que 
abandonada numa posição de refúgio, mas também de partida 
(COSTA, 2000, p. 80-81) 

 

É no refugiar-se do “aqui25” do sono, na base como localização do eu que o 

corpo psíquico, em processo de hipóstase, suspende a neutralidade do anonimato 

do ser, no entanto, esse ser anônimo não é negado. A partir da atividade da 

hipóstase, dá-se início o ponto de partida do existente, na efetiva separação do il y 

a. O “aqui” do sono provoca um relaxamento na existência como forma de confronto 

com o il y a. O sono conduz o existente a romper temporariamente com a obra do 

ser na existência. O relaxamento e o rompimento, como modo de embate com o il y 

a, é uma maneira de suspendê-lo. Segundo Costa (2000, p. 81),  “Este refugiar-se 

no “aqui” do sono; este relaxamento na existência como confronto com o ser; esta 

ruptura temporária da obra do ser na existência é a forma pela qual o ser fica 

suspenso, mas sem ser negado ou destruído”. 

No repouso do sono, a consciência está inerte, esta posição de inércia é a 

base em que a consciência irrompe da inconsciência. Na concepção levinasiana, a 

consciência é fruto da transição de uma situação de não assumir o ser para a 

situação de assumi-lo. É na inconsciência que a consciência escapa do il y a e 

abriga-se em si mesma. Em Levinas, tornar-se consciente é assumir o ser, mas com 

plena condição de evadir-se de sua neutralidade e anonimato. Sobre esse ponto, 

Costa (2000, p. 81-82) indica que 

 

O sono é a inércia da consciência. Esta posição inerte é a base em 
que a consciência surge da inconsciência. A consciência advém da 
passagem de uma situação de não assumir o ser para a situação de 
assumi-lo. A consciência é tornar consciente a partir de uma base-
lugar-refúgio; é o assumir a parte de não-assumir do sono. Na 
inconsciência, a consciência foge do ser para si-mesma. Tornar 
consciência é assumir o ser, mas com plenas possibilidades de 
evadir-se dele. 

  

                                                             
25 Sobre o “aqui”, Márcio Luiz Costa explica que “Outra importante advertência está relacionada ao 
‘’aqui ‘’, onde se posicionam o sujeito e a consciência. Esse ‘’aqui’’ não deve ser confundido com o 
mundo ontológico de Heidegger em Ser e Tempo. Lévinas sustenta que o ‘’aqui’’ de onde se pretende 
partir é anterior a toda compreensão, a todo horizonte de compreensão, a todo tempo e a todo 
mundo. A posição é o próprio fato pelo qual a consciência sobrevém a si-mesma, pelo qual sobrevém 
o sujeito e sobrevém existente” (COSTA, 2000, p. 82-83). 



56 
 

 O inconsciente, parente próximo da consciência26, é interpretado por Levinas 

como um atalho da consciência, para deixar-se interromper-se a si mesma, é um 

recurso contra si mesmo. O que, para Levinas, revela que a consciência não pode 

ser entendida como sem saída. A consciência pode ser arrebatada pelo inconsciente 

e, a partir desse instante, suspender-se e sair de si, escapando do anonimato do ser 

e refugiando-se em si mesmo. Segundo Costa (2000, p. 80), 

 

O inconsciente, vizinho da consciência, é um recurso da consciência 
para deixar-se interromper-se a si mesma, é um recurso contra si 
mesma. Dessa forma a consciência não pode ser compreendida 
como sem saída. A consciência pode suspender-se e sair de si 
(COSTA, 2000, p. 80). 

 

 Ao suspender o ser anônimo e refugiar-se em si mesmo, o existente assume 

sua existência de eu singular e começa a movimentar-se em plena evolução. No 

entanto, esse eu hipostasiado ainda está consciente do murmurar desse ser neutro 

e indeterminado. Com o objetivo de melhor descrever o processo de hipóstase 

dessa nova subjetividade, Levinas analisa fenomenologicamente os estados da 

preguiça, fadiga e do esforço, como movimentos de contração desse ser separado 

frente ao anonimato do il y a: 

 

No De I’existence à I’existant analisava outras modalidades do ser, 
tomado no seu sentido verbal: a fadiga, a preguiça, o esforço. 
Mostrava, nestes fenômenos, um terror perante o ser, um recuo 
impotente, uma evasão e, por consequência, também aí, a sombra 
do há (LEVINAS, 1982, p. 42). 

 
 A fadiga, a preguiça e o esforço são retrações do existente, que, em processo 

de hipóstase, consolida sua evasão da indeterminação e neutralidade do il y a. São 

27estados que acompanham a hipóstase e que são analisados por Levinas no âmbito 

                                                             
26 Sobre o existente que rompe com o il y a, Hutchens (2007, p. 69) comenta que “Ele adquire 
consciência que é específica e localizada e em virtude de ser a consciência assume estar fora da 
existência anônima. Ela vem estar fora de si mesma. Ela deixa para trás sua objetividade e envolve 
por meio de operações subjetivas de consciência. Porém ela ainda está consciente do ‘’murmurar’’ e 
do ‘’troar’’ da existência anônima que ela não pode deixar para trás totalmente. Ela precisa tomar uma 
posição nessa anonímia, adotando a determinação de ser vigilante dela própria. Embora sem nunca 
deixar de ser um ser singular e solitário nesse processo de autodeterminação, ela nunca 
completamente extirpa de si mesma o horror de ser no interior daquele troar da existência anônima”.  
27 “Em Levinas o reino da imanência é sempre ambíguo: é passagem do verbo ao substantivo 
(hipóstase). Através desta passagem, a consciência supera o il y a. O nascimento da consciência 
ocorre a partir de estados anteriores a ela. A fadiga, a preguiça, por exemplo, são “conteúdos de 
consciência’’ caracterizados por uma recusa, por um recuo diante da existência” (FABRI, 1997, p. 42). 



57 
 

fenomenológico e no plano metafísico. Só para citar um exemplo desses estados, 

pensemos na fadiga. Ela é um estado de ordem mais objetiva e implica na 

resistência do existente em existir, entretanto, essa resistência já pressupõe o 

assumir da existência fora do anonimato do ser.  

A partir do instante presente que o existente assume seu espaço e existência 

como eu singular fora do anonimato do ser, isto é, como ser separado do il y a. Pesa 

sobre ele o isolamento e a solidão de ser. Para Levinas, o que marca o existente 

enquanto eu singular e separado do il y a é a solidão: 

 

Na realidade o fato de ser é o que há de mais privado; a existência é 
a única coisa que não posso comunicar; posso contá-la, mas não 
posso partilhar a minha existência. Portanto a solidão aparece aqui 
como o isolamento que marca o evento do próprio ser. (LEVINAS, 
1982, p. 49-50).    

 

 Na filosofia levinasiana, a solidão do ser se revela na ordem do si mesmo, o 

existente está completamente só. O existir é fato intransitivo, é responsabilidade por 

si mesmo, é estar acorrentado a si, necessidade de ocupar-se de si mesmo. O fato 

de estar sobrecarregado de si mesmo condiciona o eu a viver de modo solitário, o 

que, por consequência, o leva à fruição. O conceito de fruição e sua relação com a 

filosofia levinasiana será o tema de nosso próximo tópico. 

 

2.2 Fruição 

 

Antes de abordar o conceito de fruição, é importante esclarecer a ideia de 

corpo em Levinas. Devemos ter claro em nossa mente, como foi citado 

anteriormente, que, na filosofia levinasiana, o corpo é acontecimento ontológico. É 

no corpo, como materialidade hipostasiada, que o existente se localiza, isto é, é no 

corpo, como estatuto primeiro, que a consciência reside e faz irromper uma 

subjetividade separada do sem sentido e anonimato do ser. Sobre a condição do 

corpo e sua relação com a superação do il y a, Ribeiro (2015, p. 42) expõe que 

 

 
O sentido de consciência em Levinas não remete a consciência 
reflexiva, mas a consciência sensível como corpo. Trata-se do corpo 
sentido a si mesmo, percebendo a possibilidade de suspender o 
domínio de há. Ao dormir, o corpo interrompe a neutralidade do ser 



58 
 

para assumi-lo, participando e tornando-se um modo de ser 
(RIBEIRO, 2015, p. 42).  

 

 O corpo, enquanto materialidade separada da totalidade ontológica, é 

denominado, por Levinas, de um mim, (Moi) um eu, um corpo sensível, que abriga 

um si, (Soi) consciência. É nesse sentido que na filosofia levinasiana o homem é um 

corpo psíquico e não um psiquismo28 incorporado. É esse corpo sensível, que, ao 

dormir, suspende a indeterminação do il y a e assume uma existência separada da 

totalidade.  

Ao destacar-se do ser anônimo, na suficiência do seu si mesmo, separado da 

neutralidade do ser, o eu (Moi), que é corpo e que a partir desse instante 

experimentará o mundo na economia29 do ser. Para Levinas, estar separado do il y a 

é estar em sua casa, a morada do eu, na habitação da interioridade. Em Totalidade 

e Infinito, Levinas argumenta que “Mas a Interioridade aparecerá, por uma vez, 

como uma presença em sua casa, o que quer dizer habitação e economia” 

(LEVINAS, 2019, p. 100). 

 É por meio da fruição do corpo enquanto subjetividade que o existente 

consolida a separação do anonimato do ser em geral. Nesse sentido, resta-nos 

esclarecermos como se constitui, em Levinas, o movimento de fruição dessa 

subjetividade, separada da totalidade ontológica. Para iluminarmos essa questão, 

faz-se necessário apresentarmos uma descrição do mundo e do existente no 

mundo. De acordo com Levinas, os elementos do mundo não são meros meios para 

alcançar determinada finalidade. As coisas do mundo são fins em si, de modo que, 

ao experimentá-las, goza-se ou sofre-se com elas. Assim, 

 

                                                             
28 Segundo Susin (1984, p. 42), “No consentimento afetivo à relação gozosa do mundo se origina o 
psiquismo que sente. O psiquismo original e originante, que abre espaço à interioridade, irrompe 
desde a sensibilidade, é aí “originado”. Para nosso autor, trata-se de uma “maravilha”: o surgimento 
da ego-idade. O eu do gozo, corpo necessitado e sensível, jorra num fluxo de interioridade. [...] Sem 
uma explicação de causalidade, Levinas apenas constata o surgimento do psiquismo na sensação, 
na afetividade, e não no pensamento. É importante observar a tese de Levinas: o psiquismo como a 
sensibilidade que o condiciona, não está ligado ao intelectual, ao racional, ao saber. É anterior. Seu 
surgimento se dá no contato com uma exterioridade. Esta concepção também terá suas 
consequências quando a exterioridade não for simplesmente os elementos que afetam, mas o outro”.  
29 De acordo com Joan Solé, “Levinas descreve o conjunto de ocupações, necessidade e prazeres do 
ser humano neste mundo – conjunto a que chama ‘’economia’’- por meio de um método que John 
Llewelyn denomina concretização empírico-ontológica, e que constitui a seção mais classicamente 
fenomenológica de todo o livro, já que descreve como o eu experiencia o mundo e lhe confere 
sentido” (SOLÉ, 2017, p. 89).   



59 
 

Aquilo de que vivemos também não é meio de vida, como a pena é 
meio em relação à carta que permite escrever; nem uma finalidade 
da vida, como a comunicação é finalidade da carta. As coisas de que 
vivemos não são ferramentas, nem mesmo utensílios, no sentido 
heideggeriano do termo. A sua existência não se esgota pelo 
esquecimento utilitário que os desenhas, como a existência dos 
martelos, das agulhas ou das máquinas. Elas são sempre, numa 
certa medida e mesmo os martelos, as agulhas e as máquinas o são 
também objetos de prazer, que se oferece ao gosto (LEVINAS, 2019, 
p.100). 

 

A relação concreta entre o eu (Moi) e o mundo, a partir da fruição, isto é, do 

viver de, é efetivada por intermédio da sensação, afetividade e sentimento, daí a 

importância do corpo na filosofia levinasiana. “A vida é afetividade e sentimento. 

Viver é fruir da vida” (Levinas, 2019, p. 105). A relação entre as coisas da vida, que 

se oferecem à fruição e o sujeito que as consome, se ajustam às necessidades do 

existente, animando-o e o tornando satisfeito.  

Interpretando Levinas, Susin (1984, p. 35) esclarece que “A relação primeira 

ao mundo é uma relação de gozo e de alegria de viver (Jouissement), uma fruição 

do mundo [...]”. O eu levinasiano se constitui a partir da sensibilidade, fruir é sentir o 

mundo, experimentá-lo, vivenciá-lo pela sensação. Para Levinas, “A subjetividade 

tem a sua origem na independência e soberania da fruição” (LEVINAS, 2019, p. 

104).  

Subjetividade constituída e assumida no corpo, no sentir das coisas do 

mundo, na plena satisfação e gozo da fruição. A sensibilidade é o próprio movimento 

da fruição. Viver é ato de fruição do mundo, usufruímos do mundo antes de 

refletirmos sobre sua amplitude. Está aí a importância do corpo na filosofia 

levinasiana, por isso o corpo recebe o estatuto de ontológico. Ele é colocado como 

posição primeira no mundo. Nesse sentido, Susin (1984, p. 40) observa que “A 

primeira posição no mundo é uma posição corporal, mas de corpo nu e indigente, 

todo ele sensibilidade e exposição, ponto inicial do movimento à satisfação”. 

A satisfação do eu levinasiano se encontra no âmbito da sensação, isto é, no 

que diz respeito a sentir o mundo e a realização de suas necessidades. É 

satisfazendo as minhas necessidades que encontro o gozo e a felicidade. Na plena 

interioridade subjetiva, o existente, já separado da totalidade ontológica, a partir da 

fricção do eu (corpo), experimenta o mundo, isto é, vivencia as coisas do mundo 

como constituintes de prazer e gozo. É nesse sentido que o corpo, atrelado às suas 



60 
 

necessidades, é a porta de saída das categorias do ser. Sobre esse aspecto, 

Levinas chega a dizer que “O facto de o homem poder ser feliz com às suas 

necessidades indica que o plano fisiológico é transcendido pela necessidade 

humana, que, a partir da necessidade, estamos fora das categorias do ser” 

(LEVINAS, 2019, p. 105).  

Porém, qual o fator determinante em minha relação com o mundo enquanto 

fruição que me coloca fora das categorias do ser? Para respondermos a essa 

questão, há de se destacar um ponto importante na filosofia levinasiana. Ao recusar 

o conceito, que é base do conhecimento, o existente é empurrado para interioridade; 

na morada do eu, a subjetividade experimenta, concretamente, por meio da fruição, 

a ruptura com a totalidade. Nessa medida, 

 

A recusa do conceito, neste caso, não é apenas um dos aspectos do 
seu ser, mas todo o seu conteúdo – é interioridade. Esta recusa do 
conceito empurra o ser que o rejeita para a dimensão da 
interioridade. Está em sua casa. O eu é assim a maneira segundo a 
qual se realiza concretamente a ruptura da totalidade (LEVINAS, 
2019, p. 109).  

 

Na fruição com as coisas do mundo, o homem estabelece com estas coisas 

uma intenção. Os objetos do mundo se oferecem à fruição; o existente, ao viver de 

algo, vive fruindo, ou seja, descobre e entra em contato com esses objetos por meio 

da intenção, inserindo-os numa relação de gozo. Entretanto, vale salientar que a 

forma de intencionalidade da fruição difere notoriamente da husserliana. Sobre esse 

aspecto, Levinas (2019, p. 113) pontua que “A fruição como modo de a vida se 

relacionar com os seus conteúdos não será uma forma da intencionalidade30 tomada 

no sentido husserliano do termo”. 

 É sob esse ponto de vista que o eu levinasiano, ao fruir do mundo, está 

separado das categorias do ser. Ao viver de (as coisas do mundo), o existente 

                                                             
30 No livro Entre Nós, Levinas faz uma menção esclarecedora dessa consciência não intencional: 
“Nada impede, contudo, que se pergunte se, tomada como consciência de si, o não intencional, vivido 
em contraponto ao intencional, conserva e libera seu sentido verdadeiro. [...] Para falar com 
propriedade, o “saber” da consciência pré-reflexiva por si mesmo sabe? Consciência confusa, 
consciência implícita que precede toda intenção – ou duração retomada de toda intenção – ela não é 
ato, mas passividade pura. [...] Má consciência: sem intenção, sem visada, sem a máscara protetora 
do personagem contemplando-se no espelho do mundo, seguro e a se posicionar. Sem nome, sem 
situação e sem título. Presença que teme a presença, nua de todo atributo. [...] Reserva do não 
investido, do não justificado, do “estrangeiro sobre a terra” segundo a expressão do salmista, do sem-
pátria ou do sem-domicílio que não ousa entrar. A interioridade do mental é, talvez, originalmente 
isto” (LEVINAS, 2010, p. 155-156).    



61 
 

estabelece com estas uma relação de satisfação de suas necessidades pelo desejo. 

As coisas do mundo não são conhecidas sob o filtro da razão calculativa, mas se 

tornam claras pelo viés do desejo e da sensibilidade. “As qualidades sensíveis não 

se conhecem, vivem-se: o verde das folhas, o rubro deste pôr do Sol.” (LEVINAS, 

2019, p. 127). No viver de (as coisas do mundo), o existente estabelece uma cisão 

entre ele (sujeito) e o desejável. Embora as coisas do mundo seja um fim, isto é, 

necessárias ao sujeito, ele se movimenta em direção ao seu fim, sem racionalizar 

este fim, mas tão somente pela sensibilidade corporal. Dessa forma, 

 

Uma existência que tem esse modo é corpo, ao mesmo tempo 
separado do seu fim (isto é, necessidade), mas que vai já em direção 
ao fim sem ter de conhecer meios necessários à obtenção desse fim, 
uma ação desencadeada pelo fim, levada a cabo sem conhecimento 
de meios, isto é, sem utensílios. A finalidade pura, irredutível a um 
resultado, só se produz pela ação corporal (LEVINAS, 2019, p. 129).  

 

 Como corpo que frui, o existente consolida sua separação do ser anônimo, a 

sensibilidade é fruição. O eu levinasiano, que frui o mundo, relaciona-se com os 

objetos do mundo (o outro do mundo, exterioridade) a partir de uma intencionalidade 

diferente da husserliana. O eu da fruição, na filosofia levinasiana, é pura 

sensibilidade, é corpo psíquico, que sente o mundo e que provoca insegurança 

irredutível na consciência representativa do pensamento. De acordo com Levinas 

(2019, p. 119-121), “O corpo nu e indigente é o próprio reviramento, irredutível a um 

pensamento, da representação em vida, [...] O corpo é uma permanente contestação 

do privilégio que se atribui a consciência de emprestar o sentido a todas as coisas”. 

Ao afirmar sua separação31 da totalidade ontológica, por meio da fruição do 

corpo, o eu, recluso em sua interioridade, intencionará as coisas do mundo a partir 

de operações subjetivas da consciência e não mais por uma intencionalidade que 

adeque as coisas à medida do pensamento. Com efeito,  

 

A intencionalidade que visa o exterior muda de sentido no seu 
próprio visar, tornando-se interior à exterioridade que constitui. [...] A 
intencionalidade do viver de... que é propriamente a fruição, não é 
constituinte, então não é mais do que um conteúdo inapreensível, 
inconcebível, inconvertível em sentido de pensamento, irredutível ao 

                                                             
31 De acordo com Costa (2000, p. 127), “Separação e interioridade são as notas construtivas do ‘’eu’’, 
que é a porta da relação com ‘’o Outro’’. Estar separado e possuir uma interioridade é condição para 
que “o mesmo’’ possa receber a ‘’ideia do infinito’’.  



62 
 

presente e, por conseguinte, irrepresentável (LEVINAS, 2019, p. 
121).  

 

Ao se interiorizar em sua casa, na economia do ser e vivendo o presente da 

fruição, o sujeito retorna inevitavelmente a si. Segundo Levinas (2019, p. 109), “A 

Fruição é uma retirada para si, uma involução. [...] é uma exaltação vibrante em que 

o si mesmo se levanta”. Na fruição, o que impera é o egoísmo do sujeito.  

Ao fruir o mundo, o eu levinasiano, embora satisfaça as suas necessidades 

de gozo e felicidade, se encontra profundamente ligado a si mesmo e sozinho, pois 

“Na fruição, sou absolutamente para mim. Egoísta sem referências a outrem, sou 

sozinho [...], inocentemente egoísta e só” (LEVINAS, 2019, p. 126). Ao viver das 

coisas do mundo, o eu levinasiano, suficiente e egoísta, transmuta o outro do 

mundo, que é exterioridade em interioridade, eis a essência da fruição.  

O mundo da fruição é um mundo para mim, é prazer do eu por si mesmo, 

suficiência do ego. Na fruição, sou para mim mesmo, acorrentado em si, um excesso 

de ser no eu, identificado consigo mesmo. Entretanto, vale salientar, que, na 

percepção levinasiana, a interioridade reserva uma ambiguidade. A interioridade 

estar a um tempo, aberta ou fechada. “É preciso pois que no ser separado a porta 

sobre o exterior esteja a um tempo aberta e fechada” (LEVINAS, 2019, p 141.) 

Enquanto fechada, estreita o recolhimento consigo mesmo e fortalece o egoísmo. 

Todavia, aberta, a interioridade, aprofundada pela experiência da fruição, produz 

uma heteronomia em sentido distinto da realização egóica do eu. “Mas é preciso, por 

outro lado, que na própria interioridade que a fruição escava, se produza uma 

heteronomia que incite a um outro destino diverso da complacência animal em si” 

(LEVINAS, 2019, p. 142).  

Esse caminho diverso da realização do eu na fruição, quando este se abre, é 

o contato com o diferente de si, com uma exterioridade que não pode ser reduzida à 

mesmidade do eu, ou seja, trata-se da alteridade, é o próprio encontro com o outro. 

Somente algo diferente do eu, vindo de fora da totalidade ontológica, poderá abalar 

a autossuficiência e egoísmo do eu, eis aí a ideia de infinito. É a ideia de infinito, 

incontida na epifania do rosto do outro, que promove a ruptura com a totalidade 

ontológica e institui a relação ética no encontro com o outro:  

 

Trata-se aqui de um singular “posto em nós”: o “colocar” do 
desmedido no medido e no finito, através do qual o mesmo sofre sem 



63 
 

jamais poder investir o Outro. Há ali como que uma heteronomia [...]. 
A filosofia é levada a ver nela uma privação da resposta, da 
possessão ou da fruição – quando no fundo ela significa o infinito. 
Trata-se de pensar a heteronomia do Outro no Mesmo, em que o 
Outro não escraviza o Mesmo, antes o desperta e o desembriaga, 
como um desembriagamento que é um pensamento mais pensante 
do que o pensamento do Mesmo, como um despertar que inquieta o 
repouso astronômico do mundo (LEVINAS, 2019, p. 169).     

 

Diante da constatação, que é o encontro com o outro, que põe no mesmo a 

ideia do infinito, interrompendo, assim, a fruição, cabe-nos colocarmos algumas 

questões. Em quais aspectos a ideia de infinito provoca uma ruptura no interior da 

totalidade ontológica? Como Levinas interpreta a relação da ideia do infinito no 

encontro com outro? Qual a relação entre a ideia do infinito e o Desejo metafísico? 

Esses pontos serão abordados no tópico seguinte, quando explicaremos a ideia de 

infinito.  

 

2.3 Ideia de Infinito 

 

 Tomado como conceito emprestado de Descartes, Levinas irá ressignificar a 

ideia de infinito nas páginas de sua filosofia. Em Descartes, a ideia de Infinito está 

diretamente relacionada a um pensamento que pensa além do próprio pensamento, 

isto é, é o finito pensando o infinito. Fato este que, para Descartes, atesta a 

existência de Deus, pois, como o pensamento pode produzir algo que o ultrapasse? 

Para Descartes, isso só faz provar que a ideia de infinito é posta em nós. No 

entanto, não é a prova da existência de Deus que interessa a Levinas, mas tão 

somente a ideia de infinito. A ideia de infinito assume uma posição privilegiada no 

desenvolvimento da filosofia levinasiana. De acordo Levinas (2019, p. 13), 

 

A ideia de infinito é um modo de ser – a infinição do infinito. [...] A sua 
infinição produz-se como uma revelação, como uma colocação em 
mim da sua ideia. Produz-se no fato inverosímil em que o ser 
separado fixado na sua identidade, o Mesmo, o Eu contém, no 
entanto, em si – o que não pode nem conter, nem receber apenas 
por força da sua identidade. A subjetividade realiza essas exigências 
impossíveis: o fato surpreendente de conter mais do que é possível 
conter.   

 



64 
 

Em Totalidade e Infinito (considerada uma das mais importantes obras no 

conjunto de obras levinasiana), Levinas está em busca de fundar a subjetividade na 

ideia de infinito. O pensador judeu está em busca de transpor o outro das garras da 

totalidade ontológica, para uma relação ética, gestada na ideia de infinito, para além 

do ser. Sua esperança é que a relação com o ser seja ressignificada a partir da 

experiência do infinito na relação social, no encontro do mesmo com o outro:  

 

Este livro apresenta-se, pois, como uma defesa da subjetividade, 
mas não a captará ao nível do seu protesto puramente egoísta contra 
a totalidade, nem na sua angústia perante a morte, mas como 
fundada na ideia do infinito. Avançará distinguindo entre a ideia de 
totalidade e a ideia de infinito e afirmando o primado da ideia de 
infinito. Vai descrever como o infinito se produz na relação do Mesmo 
com o outro (LEVINAS, 2019, p. 12).  

 

 O infinito, como modo de ser que excede a ontologia, se produz no interior da 

totalidade a partir do encontro do mesmo com o outro. É como existente separado 

da totalidade, na condição do eu ensimesmado e recolhido na interioridade da 

habitação, que, no encontro com outro, o mesmo produz a ideia de infinito. Com 

isso, 

 

É, pois, receber de Outrem para além da capacidade do Eu; o que 
significa exatamente: ter a ideia do infinito. Mas isso significa também 
ser ensinado. A relação com Outrem ou o discurso é uma relação 
não-alérgica, uma relação ética, mas o discurso acolhido é um 
ensinamento. O ensinamento não se reduz, porém, a maiêutica. Vem 
do exterior e traz-me mais do que eu contenho (LEVINAS, 2019, p. 
38 -39).   

 

 Em Levinas, o outro recebe o estatuto de transcendente, ele é uma entidade 

para além das categorias do ser. É exterior ao primado da ontologia, por isso 

carrega a ideia de infinito. Nesse sentido, o infinito é característica própria do outro, 

este outro designa altura, elevação, é a própria transcendência na imanência. 

Entretanto, a produção desse infinito só é possível a partir da relação de um eu e do 

outro, sendo que este encontro não implica uma totalidade. Essa relação conserva a 

distância da exterioridade, que é o outro, bem como da interioridade, que é 

ultrapassada pelo infinito: 

A noção [...] da ideia do infinito designa uma relação com um ser que 
conserva a sua exterioridade total em relação àquele que o pensa. 



65 
 

Designa o contato do intangível, contato que não compromete a 
interioridade daquilo que é tocado (LEVINAS, 2019, p. 37).  

 

 É diante do outro, no face a face, que o eu, na economia de seu ser, terá sua 

subjetividade ultrapassada pelo infinito no finito, infinito que abala a independência 

do mesmo e o arranca de seu egoísmo e solidão. “A análise da ideia de infinito, à 

qual só se tem acesso a partir de um Eu, culminará com ultrapassagem do subjetivo” 

(LEVINAS, 2019, p. 39).  A ideia de infinito é inadequação por natureza, não aceita 

ser conceituada, extravasa o pensamento que pensa, mantém-se além da 

objetividade da totalidade ontológica. “A ideia de infinito consiste num pensamento 

que em todos os momentos, pensa mais do que pensa” (Levinas, 1997, p. 212).  

 Em quais condições, no interior da totalidade ontológica do mundo, a 

experiência de pensar mais do que o pensamento, ou seja, a experiência do infinito, 

é possível? O mais no menos, isto é, o fato de pensar no pensamento um pensar 

mais do que pensa, condiciona o ser a exceder a teia de referências da totalidade, 

produzindo, assim, a finição.  

A experiência da finitude da totalidade do mundo, tida como único horizonte 

possível de compreensão e constituição das relações intersubjetivas, se torna via 

também de produção da infinição do infinito, no eu que pensa. Entretanto, é no 

encontro do mesmo com o outro que excede a violenta face tematizante do ser, que 

a ideia de infinito promove a ruptura com a totalidade ontológica. De acordo Costa 

(2000, p. 105-107), 

 

Pensar o infinito não significa mais que fazer a experiência – na 
totalidade objetiva do mundo – de pensar a ideia de algo que excede 
o plexo de referências da totalidade de sentido e significado, 
produzindo a “finição” – a experiência da finitude – da totalidade do 
mundo até agora compreendido como único horizonte possível de 
compreensão e principalmente de constituição da subjetividade e da 
intersubjetividade humanas; por esta mesma via também se produz a 
própria “infinição” do infinito no “eu-mim-mesmo” que o pensa. [...] A 
ideia de infinito se dá no interior da totalidade, produzindo a finição 
(limitação) da totalidade e a infinição (excedência) do infinito. Mas 
concretamente está ideia se dá na relação do “mesmo” (eu-mi-
mesmo) com “o Outro” (alteridade, exterioridade). 
 

 

 É a partir da ideia do infinito, que extravasa o pensamento do mesmo frente 

ao outro, que a totalidade chega ao seu limite. É a ideia do infinito, produzida no 

encontro do mesmo com o outro, que promove a ruptura do plexo de sentido e 



66 
 

significados do mundo da totalidade. O eu, que se depara com o outro, não 

consegue reduzi-lo, é vencido pela sua resistência e absoluta exterioridade. É no 

encontro com o outro que o eu para si (eu-mim-mesmo) da fruição, sai de si e se 

torna um ser para o outro. É a partir da ideia do infinito que é possível pensar uma 

relação social e a própria sociabilidade entre os homens. Sobre isso, Levinas (1997, 

p. 210) expõe que  

 

A ideia de infinito está ligada à relação com Outrem. A ideia de 
infinito é a relação social. Esta relação consiste em abordar um ser 
absolutamente exterior. O infinito desse ser, que por isso mesmo não 
se pode conter, garante e constitui essa exterioridade. [...] a 
exterioridade do ser infinito manifesta-se na resistência absoluta que, 
pelo seu aparecimento – pela sua epifania – opõe a todos os meus 
poderes. 

 

De acordo com Levinas (2019, p. 38), “O infinito no finito, o mais no menos 

que se realiza pela ideia do Infinito, produz-se como Desejo”. Esse desejo é descrito 

por ele como Desejo metafísico. Na concepção levinassiana, o Desejo metafísico se 

volta para o absolutamente outro. Para Costa (2000, p. 112), “A relação com o 

“Outro” é desejo. “O Mesmo” parte e se move para o Outro por causa do desejo 

metafísico”. Não é o desejo pensado comumente como satisfação das 

necessidades, como o outro do mundo (pão, sopa, paisagem e mar) que o eu da 

fruição deseja e consegue se satisfazer.  

É um desejo que se movimenta para um outro lado, para outro modo, isto é, 

um movimento em direção ao outro; para onde a verdadeira vida está ausente. Eis a 

defesa da metafísica levinasiana: um movimento de um mundo que nos é familiar, a 

nossa habitação, no profundo segredo da interioridade, em direção a um fora de si. 

Evasão de uma totalidade ontológica, libertação de um eu mim mesmo, 

transformado num para o outro. Na primeira secção de Totalidade e Infinito (O 

Mesmo e o Outro), Levinas esclarece a respeito do álibi da metafísica e sua relação 

com o desejo32 metafísico:  

                                                             
32 De acordo com Susin (1984, p. 265-266), “Enquanto a necessidade, nascida de mim, tende a 
satisfação de uma defasagem e renasce a cada satisfação cavando novo vazio, nova defasagem 
para nova satisfação, nova tensão por mim mesmo revelando-se assim o “mal de retorno” na 
ansiedade por complementação, por ampliação ou recuperação de mim, sempre uma nostalgia de 
mim como da terra donde se partiu, o desejo não parte de mim: vem do outro, do seu olhar, da sua 
palavra e do seu infinito. Numa interioridade já contente e feliz na satisfação de suas necessidades, 

 



67 
 

A verdadeira vida está ausente. Mas nós estamos no mundo. A 
metafísica surge e mantém-se neste álibi. Está voltada para o outro 
lado, para o doutro modo, para o outro. Sob a forma mais geral, que 
revestiu na história do pensamento, ela aparece, de facto, como um 
movimento que parte de um mundo que nos é familiar [...], de uma 
nossa casa que habitamos, para um fora-de-si estrangeiro, para um 
além. O termo desse movimento – o outro lado ou o outro – é 
denominado outro num sentido eminente. Nenhuma viagem, 
nenhuma mudança de clima e de ambiente podem satisfazer o 
desejo que para lá tende. O outro metafisicamente desejado não é 
outro como o pão que como, como o país em que habito, como a 
paisagem que comtemplo, como, por vezes, eu para mim próprio, 
este eu, esse outro. Dessas realidades posso alimentar-me e, em 
grande medida, satisfazer-me, como se elas simplesmente me 
tivessem faltado. Por isso mesmo, a sua alteridade incorpora-se na 
minha identidade de pensante ou de possuidor. O desejo metafisico 
tende para uma coisa inteiramente diversa, para o absolutamente 
outro (LEVINAS, 2019, p. 19). 

 

 O desejo metafísico se desloca para algo totalmente diferente das 

necessidades comuns. Enquanto as necessidades são geradas de mim mesmo e 

tende a uma satisfação que, ao ser satisfeita, produzirá outra satisfação, o que 

provoca gozo e felicidade nesse retorno a si mesmo. O desejo metafísico vem do 

outro, de seu rosto e de seu infinito, é desejo do que não pode ser esgotado, 

contido, é o infinitamente distante. Esse infinitamente distante, quando se aproxima, 

não se torna finito, mas se revela em sua infinição e inadequação ao pensamento 

correlativo: “O desejo metafísico tem uma outra intenção – deseja o que está para 

além de tudo o que pode simplesmente completá-lo” (LEVINAS, 2019, p. 20). 

Esse desejo metafísico se estabelece como absoluto, pois quem deseja é 

mortal e quem é desejado é invisível. Por ser desejo do invisível, não significa que 

se instaura ausência de relação. O desejo propriamente dito é a própria relação com 

o infinito, tal relação não se configura como conhecimento, mas como proximidade. 

                                                                                                                                                                                              
no gozo dos elementos do mundo e na felicidade, o desejo se introduz como uma insatisfação 
‘luxuosa” ou “supérflua”, um ferimento e uma dor que as satisfações das necessidades não curam, 
que o gozo não cobre. Na subjetividade acalentada pela afetividade do eros, é como o toque de um 
fogo invisível que nenhuma carícia, nenhuma ternura e nenhum desfalecimento erótico pode 
apaziguar. O desejo é, de fato, relação ao outro, a quem é incontido, a quem deborda. Por isso, 
impossibilita a satisfação como também a correlação e o retorno a si: ao invés de nostalgia de uma 
pátria da qual se partiu, o outro – altura e infinito – faz nascer o desejo por uma pátria absolutamente 
nova. No desejo, Lévinas compara o outro ao pão que, ao invés de saciar minha fome e fazer-me 
repousar contente, aumenta ainda mais a fome, um “pão às avessas”: O desejo é alimentado com 
mais desejo e assim cria mais desejo. Esta impossibilidade de apaziguamento se deve ao infinito 
mesmo do pão que é o outro: É o infinitamente distante que, aproximando-se, não se torna finito, mas 
se dá em sua infinitude, e por isso não encurta mas aumenta a distância, abrindo à infinição, 
alimentando o desejo com a infinição “ao infinito”, descortinando-me assim, sem possibilidade de 
adequação, o infinito”. 



68 
 

É na proximidade com o outro que o pensamento, que pensa mais do que pensa, 

que, nesse caso, é desejo, vê revelado a ideia de Infinito. Essa relação contém algo 

que é desmedido, isto é, profundo, não esgotável, algo que transborda, fere a casca 

do ser, eis o rosto do outro. O rosto do Outro será o assunto de nosso próximo 

tópico.  

 
2.4 O rosto do outro  
 

    Para Levinas, o rosto não se resume apenas a um nariz, a boca, aos olhos, 

isto é, somente à forma plástica. É óbvio que, quando nos deparamos com o rosto, 

fazemos logo essa descrição, observamos logo suas feições e detalhes. 

Preocupamo-nos se o sorriso é bonito, com a cor dos olhos, com o tamanho do nariz 

e outros aspectos. No entanto, o rosto do outro não se reduz, na filosofia de Levinas, 

a esses detalhes físicos. Na concepção levinasiana, o rosto “[...] abre espaço para 

uma filosofia do outro” (KESTERING, 2008, p. 19).  

É a partir do rosto do outro que é possível a superação de uma ontologia, em 

que se pensa unicamente no próprio eu. É por meio do rosto do outro que se torna 

possível a excedência de uma totalidade ontológica, ancorada em uma filosofia 

solipsista e egoísta. O rosto é, para Levinas, inconceituável, pois ele não pode se 

tornar um conteúdo objetivado. Ele está para além de qualquer saber ou 

representação da consciência. É uma epifania expressar a ideia de infinito, é a 

própria transcendência, apresenta-se ao sujeito em forma de resistência ao 

conhecimento ontológico. Na concepção de Ribeiro (2015, p. 65),  

 

O rosto, na filosofia levinasiana, consiste na epifania do outro como 
pessoa e transcendente. Mais do que a tessitura plástica do rosto de 
alguém como composição de elementos visíveis – olhos, boca e 
nariz – O rosto é transcendente na medida em que dele se origina a 
ideia de infinito apresentando-se como resistência para o sujeito. 
Aparecendo de forma irredutível a representação, o rosto não pode 
ser englobado pela compreensão como um objeto ao conhecimento.  

 

A partir da citação acima, podemos constatar que o rosto escapa a qualquer 

relação de conhecimento, de um possível saber aos moldes da razão ontológica. Ele 

está para além, pois é a própria expressão do infinito e transcendência. Em Levinas, 

o infinito, que se revela no rosto, é indiscernível, incontido, ou seja, não é passível 

de totalização, é algo que está para além da totalidade ontológica. A relação entre o 



69 
 

rosto e a ideia de infinito é a lição de que o rosto traz consigo mais do que o eu que 

o contempla pode pensar. Por isso, o rosto, como expressão do infinito em Levinas, 

é uma categoria que extrapola qualquer tematização:  

 

Nesse sentido, pode dizer-se que o rosto não é visto. Ele é o que não 
se pode transformar num conteúdo, que o nosso pensamento 
abarcaria; é o incontível, leva-nos além. Eis por que o significado do 
rosto o leva a sair do ser enquanto correlativo de um saber (LEVINAS, 
1982, p. 78). 

 

 Além da moldura da forma plástica, o rosto33, para Levinas, se apresenta 

como nudez, ou seja, resistência absoluta ao domínio e posse do sujeito . O rosto do 

outro se recusa a ser contido pelo pensamento, está elevado a uma altura maior que 

o eu que o contempla. É diante do rosto do outro, no face a face, que a existência 

ultrapassa a totalidade ontológica. Somente uma alteridade absoluta e radical seria 

capaz de dissipar a continuidade do ser e da história. É no encontro com o rosto do 

outro que a subjetividade se depara com algo que está além de si mesma e, 

portanto, não cabe em seu egoísmo solitário. O rosto do outro é pura expressão que 

afeta a subjetividade do mesmo, sem ser possível começar a pensar nesta 

expressão. 

 É em frente ao rosto do outro que a consciência, doadora de sentido, se vê 

transbordada e limitada em sua intencionalidade representativa. Momento este em 

que a subjetividade é afeccionada para um despertar de uma intersubjetividade 

ética, comandada pela exterioridade e transcendência do rosto do outro.  

O comando do rosto do outro é linguagem, discurso ético. Para Levinas, a 

relação com o rosto do outro é, num primeiro momento, ética, ou seja, o rosto, para 

                                                             
33  Nesse momento, vale destacar um trecho em que Levinas (1972, p. 60) é citado por Carrara (2010, 

p. 53): “O Rosto é um dos “conceitos” fundamentais de Levinas. Outrem se apresenta no Rosto. O 
rosto não se situa na ordem da manifestação, pois ele não é um fenômeno nem uma substância. 
Trata-se de abstrair o humano de toda veste cultural ou social para descobri-lo na nudez de seu 
rosto. Nas palavras de Levinas, “a significação – o inteligível – consiste, para o ser, em se mostrar em 
sua simplicidade não-histórica, em sua nudez absolutamente inqualificável e irredutível, em existir 
antes da história e antes da cultura”. O rosto rompe assim com todo contexto do mundo, pois ele é 
fora de todo contexto. Ele vem do invisível do outramente que ser e significa a prioridade do ente 
sobre o ser. Ele se anuncia excedendo ou deformando sua própria forma e se faz visível apenas em 
seu próprio “desfazer-se”. Não pode ser capturado através da presença de um fenômeno, pois ele é 
desarranjo da fenomenalidade. A expressão de Levinas para designá-lo é “traço”. Pelo fato de ele 
desarranjar toda a ordem do mundo onde se mostram os fenômenos é que se torna ele mesmo o 
sentido, a significação por excelência que se revela como um comando ético, questionando todo o 
esforço do ser de perseverar em seu ser ou desinstalando o Mesmo de seu reino fechado”. 



70 
 

o filósofo, é convite, é discurso. “Rosto e discurso estão ligados. O rosto fala. Fala, 

porque é ele que torna possível e começa todo discurso” (LEVINAS, 1982, p. 79).  

Porém, qual discurso seria esse? A linguagem do rosto é interpelação, 

convite. O rosto instaura a própria ética, o face a face é, para Levinas, relação de 

hospitalidade, acolhimento, solidariedade e, sobretudo, responsabilidade. O rosto é 

discurso de paz, respeito e serviço ao outro; ele é linguagem, diálogo. O fato de o 

outro, a partir de seu rosto estabelecer uma relação de linguagem com o mesmo, 

não significa que o outro seja absolvido pelo mesmo. O rosto do outro se revela 

como absoluto no encontro com o mesmo. É no face a face que a consciência 

egocêntrica cativa a interioridade, fechada do mesmo, interrompe seu protagonismo. 

É na linguagem do rosto do outro que o eu é interpelado pelo outro a agir de modo 

ético e moral. Sobre essa questão, Levinas (2019, p. 189-190) coloca que   

 

O facto de o rosto manter pelo discurso uma relação comigo não o 
inscreve no Mesmo. Permanece absoluto na relação. A dialética 
solipsista da consciência, sempre receosa do seu cativeiro no 
Mesmo, interrompe-se. A relação ética que está na base do discurso 
não é, de facto, uma variedade da consciência, cuja emanação parte 
do Eu. Poe em questão o eu e essa impregnação do eu parte do 
outro. [...] A posição em frente de, a oposição por excelência, só se 
coloca como um pôr em causa moral. Esse movimento parte do 
Outro. 

 

 A primeira palavra do rosto do outro é uma ordem: “Tu não matarás”. É pela 

proximidade do rosto do outro que se escuta a linguagem original, discurso sem 

palavras ou proposições, pura expressão do infinito. A mensagem “não matarás”, 

que o rosto impõe, é mandamento que resiste à totalidade e à objetivação da 

ontologia. É no encontro com o mandamento do rosto do outro que o mesmo rompe 

definitivamente com seu egoísmo fruitivo e com a totalidade ontológica. É a partir do 

encontro com o rosto do outro que o em-si e para-si, de uma liberdade egóica, se 

transforma em um eu ético e responsável pelo outro:       

 

Esta inversão humana do em-si e do para-si, do “cada um por si”, em 
um eu ético, em prioridade do para-outro, esta substituição ao para-si 
da obstinação ontológica de um eu doravante decerto único, mas 
único por sua eleição a uma responsabilidade pelo outro homem – 
irrecusável e incessível – esta reviravolta radical produzir-se-ia no 
que chamo encontro do rosto de outrem. Por trás da postura que ele 
toma – ou que suporta – em seu aparecer, ele me chama e me 
ordena do fundo de sua nudez sem defesa, de sua miséria, de sua 



71 
 

mortalidade. É na relação pessoal, do eu ao outro, que o 
“acontecimento” ético, caridade e misericórdia, generosidade e 
obediência, conduz além ou eleva acima do ser34 (LEVINAS, 2010, p. 
242). 

 

O rosto do outro é o começo da própria filosofia, é o rosto que nos coloca nas 

pegadas do infinito. “A recepção da ideia de infinito que é “o Outro” e o rosto do 

Outro no face-a-face significam também ensino ou ser ensinado.” (COSTA, 2000, p. 

125). No encontro com o rosto do outro, o mesmo é interpelado, pedagogicamente, a 

agir de modo ético e responsável. O rosto é discurso de paz, respeito e serviço ao 

outro, o rosto é linguagem, é diálogo. Sobre isso, Kestering (2008, p. 33) comenta 

que “[...] à tese fundamental da filosofia levinasiana: o modo concreto que se realiza 

a ideia cartesiana do infinito em nós e a ideia platônica do Bem além do ser é a 

linguagem. O rosto do outro é expressão, é linguagem [...]”. 

A linguagem do rosto do outro nos convida ao respeito, a responsabilidade, 

solicita de nós um compromisso ético. O rosto nos coloca diante do infinito, isto é, da 

própria transcendência. “Uma tal situação é o brilho da exterioridade ou da 

transcendência no rosto de outrem. O conceito dessa transcendência, rigorosamente 

desenvolvido, exprime-se pelo termo de infinito” (LEVINAS, 2019, p. 12). O rosto do 

outro é abertura para o encontro com o infinito, é no encontro com o rosto do outro 

                                                             
34 Sobre o “conceito” de Bem, em Platão, e a ideia do Infinito, em Descartes, Solé (2017, p. 84-85) faz 
a seguinte observação: “O que pode haver para além do Ser da ontologia? [...] Levinas encontra, na 
tradição filosófica, alguns momentos excepcionais nos quais a razão admitiu a existência do infinito 
(exterioridade, alteridade). O primeiro é uma passagem da República de Platão (7.509b), na qual 
Sócrates afirma: “o bem não é essência, mas algo que está ainda acima da essência quanto à 
dignidade e poder”; na interpretação de Levinas, a afirmação socrática indica que a ética está por 
cima da ontologia, porque o bem se encontra para além da essência ou Ser. Trata-se de uma brecha 
na totalidade que, além disso, aponta na mesma direção que Levinas segue: delimitar o âmbito ético 
independentemente da ontologia, descobrir uma metafisica ética, e não ontológica. Encontra 
decisivamente a segunda brecha na Terceira meditação de Descartes, que lhe proporciona a 
fundamental ‘ideia do infinito’. Nesse ponto da sua reflexão, quando Descartes já aplicou a dúvida 
metódica (tão parecida com a epoché husserliana) e concluiu que poderia se enganar em tudo, 
absolutamente em tudo, menos na consciência de estar a pensar – posso duvidar de tudo, menos do 
fato de estar duvidando, – e que é a consciência ou o pensamento que garante a existência do sujeito 
– penso, logo existo –, Descartes examina se todas as ideias contidas na consciência foram criadas 
pelo próprio sujeito. E é nesse ponto que o católico Descartes encontra uma ideia que ele próprio não 
pode ter criado: a ideia de um ser superior a ele, a ideia de Deus, que é impossível que proceda dele, 
porque, segundo a lógica, o mais perfeito não pode proceder do menos perfeito. O sujeito encontra 
dentro de si a ideia de algo que o transcende. Isso, não a demonstração da existência de Deus por 
Descartes, é o que Levinas adota na sua filosofia. A ideia do infinito estabelece o encontro com o que 
está para além do conhecimento e é-lhe irredutível, porque, se fosse conceitualizável, deixaria de ser 
infinito e seria fechado como qualquer conceito. É uma descoberta fundamental, que produz um 
curto-circuito no funcionamento da lógica clássica. Por mais paradoxal que possa ser para ela, a ideia 
do infinito permite que o sujeito saia de si próprio sem sair de si próprio”. 



72 
 

que expressa a ideia do infinito, no interior da totalidade, que a ética é instituída 

como filosofia primeira.  

Nesse sentido, o rosto do outro, na pura expressão do infinito, passa a 

constituir a ética como anterior à totalidade ontológica, isto é, a ética como 

metafísica. A tese da anterioridade da ética, frente à ontologia, permite a Levinas 

pensar a sociabilidade e o acolhimento ao outro, como outro modo de ser, 

diferentemente da ontologia. A ética, como metafísica, inaugura uma sociedade em 

que o outro é fonte de inspiração, do amor, respeito e generosidade. No tópico 

seguinte, explicaremos, com maior profundidade, a tese levinasiana da ética como 

metafísica.  

 

2.5 A ética como metafísica 

 

Para Levinas, o infinito, que se abre no rosto do outro, é a manifestação da 

própria metafísica. O rosto do outro é, para o filósofo, o que nos transporta para o 

universo da transcendência metafísica, é o que nos faz romper com a ontologia e a 

totalidade, pois ele aponta para o universo do indiscernível, do metafísico. O 

encontro entre o mesmo e o outro, é visto, por Levinas, como uma relação 

metafísica35. Esse encontro acontece em meio à existência terrestre, todavia, está 

para além da totalidade e da história. Na obra Totalidade e Infinito, Levinas 

esclarece essa relação entre o mesmo e o outro: 

 

Entre uma filosofia da transcendência [...] e uma filosofia da 
imanência [...] propomo-nos descrever, no desenrolar da existência 
terrestre, da existência econômica [...] uma relação com o Outro, que 
não se desemboca numa totalidade divina ou humana, uma relação 
que não é uma totalização da história, mas a ideia do infinito. Uma tal 
relação é a própria metafísica (LEVINAS, 2019, p. 39 - 40). 

 

Na concepção levinasiana, nessa relação entre o mesmo e o outro, que 

Levinas nomeia de metafísica, o outro permanece transcendente ao mesmo, isto é, 

numa condição de altura, pois, em seu rosto, se dá a passagem do infinito. O 

                                                             
35 “Metafísica – em Levinas, a metafísica é o movimento de “saída do ser” – do “mesmo de mim 
mesmo” – para o “outro de mim mesmo”. É a excedência do ser ou a saída do ser. É ir ao encontro 
do outro, ao Bem, ao “bem que está além do ser”. Nesse sentido, O outro precede o Eu. O Outro se 
torna transcendência” (MARTINS, 2014, p. 7). 



73 
 

dinamismo desse encontro acontece como discurso; a expressão metafísica desse 

discurso é a saída do mesmo de seu eu soberano e único em direção à alteridade 

do outro. Sobre essa saída de si do mesmo, num movimento para o outro, Levinas 

(2019, p. 26) faz a seguinte afirmação:  

 

[...] o Outro, apesar da relação com o Mesmo, permanece 
transcendente ao Mesmo. A relação do Mesmo e do Outro – ou 
metafísica – processa-se originalmente como discurso em que o 
Mesmo, recolhido na sua ipseidade de eu – de ente particular único e 
autóctone – sai de si. Uma relação cujos termos não formam uma 
totalidade só pode pois produzir-se na economia geral do ser como 
indo de Mim para o Outro, como frente a frente, como desenhando 
uma distância em profundidade – a do discurso, da bondade, do 
Desejo.  

 

 Essa saída de si, que marca o momento em que a existência do mesmo, 

frente ao rosto do outro, ultrapassa a totalidade ontológica, indica o fundamento do 

ser humano, isto é, a própria relação metafisica. Esse movimento de evasão do eu-

mim-mesmo, em direção a um para-o-outro, acontece na subjetividade do mesmo 

diante da transcendência ética do outro. É na interioridade do mesmo que no face a 

face o pensamento pensa mais do que o próprio pensamento, que acontece a 

ruptura da ontologia e a produção da transcendência e, consequentemente, da 

alteridade. Com relação à fratura no ser e o encontro com a alteridade do outro, 

Levinas (2019, p. 26) reflete que 

 

O pensamento, a interioridade, são a própria fratura do ser e a 
produção [...] da transcendência. Só conhecemos essa relação – por 
isso mesmo notável – na medida em que a efetuamos. A alteridade 
só é possível a partir de mim. 

 

  O encontro com a alteridade metafísica do outro só é possível, porque este 

outro é refratário à categoria do modelo ontológico totalizante. O outro metafísico é o 

absolutamente outro, é exterioridade, alteridade radical, transcendência ética e 

expressão do infinito. Esse encontro metafísico efetua uma relação que não se 

funda no conhecimento da totalidade, mas numa ética metafísica anterior à 

ontologia, relação ética para além da totalidade, portanto, filosofia primeira.  

Essa relação e encontro metafísico, marcado pelo movimento de saída do em 

si, é um acontecimento ético em direção ao Bem e o Bem além do ser. O outro é a 



74 
 

revelação do Bem e do infinito. A linguagem desse encontro entre o mesmo e o 

outro é o convite da bondade, da diaconia, da hospitalidade, da responsabilidade 

desinteressada e da gratuidade ao próximo.  

 Em Totalidade e Infinito, que se configura como uma das grandes obras de 

Levinas, o pensador lituano atesta que a tese que anima tal obra é a Metafísica, isto 

é, a ética como filosofia primeira. Na concepção levinasiana, a aspiração da 

exterioridade radical, que é o outro e, consequentemente, o respeito a essa 

realidade metafísica, que antecede à ontologia, constitui a verdade de sua filosofia. 

Desse modo, “A aspiração à exterioridade radical, chamada por tal motivo 

metafísica, o respeito dessa exterioridade metafísica que é preciso, acima de tudo, 

[...] constitui a verdade. Ela anima este trabalho” (LEVINAS, 2019, p. 15).    

 De acordo com Susin (1984, p. 277), um dos comentadores de Levinas, “É 

incompreensível, na mentalidade de Levinas, a verdade do ser [...] isolada da 

relação entre pessoas. A verdade [...] acontece na relação entre o outro e eu”. A 

verdade metafísica em Levinas advém do encontro entre a exterioridade do outro, 

que é infinito, e da relação da linguagem e do desejo metafísico no mesmo pelo 

outro. A verdade dessa relação metafísica se processa como ensinamento do outro 

ao mesmo. Esse ensinamento ético-metafísico é feito em forma de rastro do outro 

ao mesmo.  

Esse sinal do outro ao mesmo desperta no mesmo, no mais profundo de sua 

interioridade, o apelo do acolhimento e da justiça pela miséria do outro, do qual o eu 

não pode se furtar. Com toda implicância de altura e humildade, a ética metafísica, 

expressa no rosto do outro, revela uma verdade primeira, a transcendência e a 

superioridade do outro. O absolutamente outro é mestre por excelência, e o mesmo 

é discípulo. O ensinamento do outro ao mesmo, é a linguagem da bondade, do 

respeito e da responsabilidade. É no encontro com o outro que a ética, como 

metafísica, estabelece a ruptura com a ontologia e inaugura sua posição de filosofia 

primeira. 

 

 

 

 



75 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A presente pesquisa buscou observar que a ontologia, ao apresentar o ser 

como logos tematizante, anulou a alteridade do outro. O primado da Ontologia, ao 

investigar os elementos do mundo, bem como o outro, deu, ao pensamento 

filosófico, a supremacia de se apropriar da diferença e da pluralidade, produzindo, 

assim, uma totalidade violenta à alteridade. Em contrapartida, a ética metafísica 

permite, no encontro com o outro, abordá-lo em sua diferença, sem reduzi-lo à 

interioridade do mesmo. Daí a possibilidade de a ética ser pensada como filosofia 

primeira, precedendo, dessa forma, à ontologia. 

No presente trabalho, ficou evidente que a guerra e as formas totalitárias de 

política apoiam seus discursos “morais” em retóricas da injustiça. É possível 

concluirmos, a partir das considerações da nossa pesquisa, que as experiências 

totalitárias, ao se embasarem em narrativas “lógico-discursivas”, promoveram uma 

ordem objetiva da realidade, o que resultou numa totalidade ontológica violenta e 

desumana.  

Para Levinas, o totalitarismo ontológico violou a dignidade do outro e 

suspendeu, arbitrariamente, os princípios incondicionais de uma sociabilidade 

igualitária e justa. Entretanto, a ética do encontro com o outro, que excede à 

totalidade, viabiliza uma convivência pacífica e harmônica.    

No que diz respeito a Husserl, há de se considerar, sobretudo, a crítica 

levinasiana à consciência intencional. Nosso trabalho esclareceu que, para Levinas, 

o protagonismo da consciência, doadora de sentido, ao intuir a essência dos 

fenômenos, a partir da correlação noese e noema, deu, ao sujeito, a condição de 

representar o mundo e o outro à medida de sua consciência. Nesse sentido, a 

fenomenologia husserliana, ao significar o mundo e o outro os reduz à adequação 

da consciência intencional. O que, de acordo com Levinas, coloca a fenomenologia 

na esteira da ontologia.   

Já em relação a Heidegger e a sua ontologia fundamental, a crítica 

levinasiana recai sobre a questão do sentido do ser, proposta pela filosofia 

heideggeriana. Ao restaurar o sentido do ser, a partir do horizonte fático de 

possibilidades do Dasein, Heidegger atribui ao Dasein o estatuto de ente 

privilegiado. Nesse sentido, o ser-aí, como ser no mundo, tem como referência e 

condição o horizonte fático, que o precede e o determina. O Homem, como ser no 



76 
 

mundo, é mediado e precedido pela manifestação do ser que o engendra como 

clareira, ou seja, como abertura e compreensão.  

É a partir dessa condição existencial que este ente privilegiado, o Dasein, 

descobre a alétheia, isto é, a verdade do sentido do ser em geral e do ser dos entes.  

O ser do ente, nesse sentido, seria o outro. O encontro com o outro, na ontologia 

fundamental heideggeriana, está sob o domínio e compreensão da mesmidade do 

Dasein. Sob esse prisma, a ontologia fundamental de Heidegger suprime a 

alteridade do outro e consolida a violenta totalidade ontológica.  

Outra consideração de nosso trabalho, após esclarecermos a crítica 

levinasiana ao primado ontológico, foi indicar, em linhas gerais, o caminho de saída 

da totalidade ontológica, buscado por Levinas. Para o filósofo, é no encontro com o 

rosto do outro, que exprime a ideia do infinito e do Bem, para além do ser, que 

acontece a ruptura com a totalidade e, por consequência, a falência da ontologia. No 

entanto, até o encontro com o outro, o caminho de evasão da ontologia é pensado, 

por Levinas, a partir da constituição de uma subjetividade ética, fora das malhas da 

totalidade ontológica.  

Na concepção levinasiana, o Ocidente, como terra do ser, foi agarrado pelo il 

y a, um ser anônimo, indeterminado e sem sentido. O il y a configura a condição 

humana em seu momento impessoal de haver e se caracteriza por uma existência 

sem existente, um existir anônimo e sem sentido. Evadir-se do il y a, é sair do sem 

sentido, o que só é possível, destronando o eu egoísta e imperialista da ontologia. É 

necessário sair do si mesmo da fruição, de um eu mesmo, que sempre retorna a si, 

em direção a um ser para o outro. É a partir do encontro com o outro que a 

existência indeterminada se torna uma subjetividade ética.  

É no encontro do mesmo, com o rosto do outro, que a ideia do infinito e do 

Bem, além da totalidade, expresso numa relação desinteressada, estabelece a 

relação ético-social como anterior à ontologia e institui a ética como metafísica. 

Portanto, é no encontro com o rosto do outro que a ética precede à ontologia e 

passa a ser metafísica, ou seja, filosofia primeira.       

 

 

 

 



77 
 

REFERÊNCIAS 

  

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 2. ed. Tradução coordenada por 

Ivone Castilho Benedetti. São Paulo, Martins Fontes, 1962. 
 
BÍBLIA SAGRADA. Nova versão internacional. Tradução da Sociedade Bíblica 
Internacional. São Paulo: Editora Vida, 2000. 
 
CARRARA, Ozanan Vicente. Levinas – do sujeito ético ao sujeito político: 

elementos para pensar a política outramente. Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2010.  
 
CASANOVA, Marcos Antonio. Compreender Heidegger. 5. ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2015. (Série Compreender). 
 
COSTA, Márcio Luis. Levinas: uma introdução. Tradução de J. Thomaz Filho. 

Petrópolis: Vozes, 2000. 
 
DEPRAZ, Natalie. Compreender Husserl. 3. ed. Tradução de Fábio Creder. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. (Série Compreender). 
 
FABRI, Marcelo. Decantando a ontologia: subjetividade e sentido ético em Levinas. 

Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997. 
 
GORNER, Paul. Ser e Tempo: uma chave de leitura. Tradução de Marcos Antonio 
Casanova.  Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. (Chaves de Leitura).  
 
HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Tradução de Márcia Sá Cavalcante Schuback. 

Petrópolis: Vozes; Editora Universitária São Francisco, 2006. (Coleção pensamento 
humano).    

HEIDEGGER, Martin. Que é a metafisica. 6. ed. Tradução de Ernildo Stein. São 

Paulo: Nova Cultura, 1996.  (Os Pensadores). 
 
HOBSBAWM, Eric. Era dos Extremos – o breve século XX: 1914-1921. Tradução 
de Marcos Santarrita. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.  
 
HUSSERL, Edmund. A Ideia da Fenomenologia. Tradução de Artur Morão. Lisboa, 

Port. Edições 70, 2014. 
 
HUSSERL, Edmund. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia 
fenomenológica: introdução geral à fenomenologia pura. Tradução de Márcio 

Suzuki. Aparecida SP: Ideias e Letras 2006. 
 
HUSSERL, Edmund. Meditações cartesianas. Tradução de Frank de Oliveira. São 
Paulo: Madras, 2001.   
 
HUTCHENS, B. C. Compreender Lévinas. Tradução de Vera Lúcia M. Joscelyne. 

Petrópolis: RJ. Vozes, 2007.  
 



78 
 

KAHLMEYER-MERTENS, Roberto S. 10 lições sobre Heidegger. Petrópolis, RJ: 

Vozes. 2015. (coleção 10 lições). 
 
KESTERING, Júlio Cesar. Sobre o Diálogo: Introdução a uma leitura filosófica de 
Emmanuel Levinas e Hans Urs Von Balthasar. EDUEPB, 2008. 
 
LEVINAS, Emmanuel. Deus, a morte e o tempo. Tradução de Fernanda Bernardo. 

Lisboa: Edições 70, 2018.  
 
LEVINAS, Emmanuel. Quatro leituras talmúdicas. Tradução de Fábio Landa e Eva 
Landa. São Paulo: Perspectiva 2017. 
 
LEVINAS, Emmanuel. Violência do Rosto. Tradução de Fernando Soares Moreira. 

São Paulo: Edições Loyola, 2014. 
 
LEVINAS, Emmanuel. De Deus que vem à ideia. In: LEVINAS, Emmanuel; 
PIVATTO, Pergentino Stefano (Orgs.). Tradução de Marcelo Fabri, Marcelo Luiz 
Pelizzoli e Edvaldo Antônio Kuiava. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008.  
 
LEVINAS, Emmanuel. Entre Nós. Tradução de Pergentino S. Pivetto. Vozes: 
Petrópolis, 2005. 
 
LEVINAS, Emmanuel. Da existência ao existente. Trad. de Paul Albert Simon e 

Ligia Maria de Castro Simon. Campinas, SP: Papirus, 1999.   
 
LEVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger: 
Tradução de Fernanda Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, 1997. 
 
LEVINAS, Emmanuel. Humanismo do outro homem. Petrópolis, RJ: Vozes, 1993. 

 
LEVINAS, Emmanuel. Algumas reflexões sobre a filosofia do hitlerismo. In: 
DAVIDSON, Arnold; MUSIL, Robert. Reflexões sobre o nacional-socialismo. 
Editora: Âyiné. Belo Horizonte, 1990. 
 
LEVINAS, Emmanuel. Totalidade e infinito. Tradução de José Pinto Ribeiro. 

Lisboa: Edições 70, 2019. 
                                  
LEVINAS, Emmanuel. Ética e Infinito. Tradução de João Gama.  Lisboa: edições 
70, 1982.  
 
MARTINS, Rogério Jolins. Introdução a Levinas: pensar a ética no século XXI. In: 

MARTINS, Rogério Jolins; Lepargneur, Hubert (Orgs.). São Paulo: Paulus, 2014. 
(Coleção Como ler filosofia). 
 
POIRIÉ, François. Emmanuel Levinas: Ensaio e Entrevistas. São Paulo: 

Perspectiva, 2007. 
 
RIBEIRO, Luciane Martins. A subjetividade e o outo: ética da responsabilidade em 
Emanuel Levinas. São Paulo: Ideias & Letras, 2015. 
 



79 
 

ROSSET, Luciano. Metafísica antiga e medieval.  São Paulo: Paulus, 2012. 

(coleção Filosofia).   
 
SOLÉ, Joan. A ética do Outro. São Paulo: Editora Salvat, 2017. 
 
SUSIN, Luiz Carlos. O homem messiânico – uma introdução ao pensamento de 
Emmanuel Levinas. Porto Alegre. Escola Superior de Teologia São Lourenço de 
Brindes, 1984. 
 

 

 


