
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

  

 

DIÓGENES RODRIGUES MOURA ROLIM 

 

 

 

A MATEMÁTICA, OS PRINCÍPIOS LÓGICOS E O COGITO: 

DÚVIDA E CERTEZA NAS MEDITAÇÕES METAFÍSICAS DE 

DESCARTES 

 

 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB  

2021 



DIÓGENES RODRIGUES MOURA ROLIM 

 

 

 

A MATEMÁTICA, OS PRINCÍPIOS LÓGICOS E O COGITO: 

DÚVIDA E CERTEZA NAS MEDITAÇÕES METAFÍSICAS DE 

DESCARTES 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão apresentado ao 

Programa de Pós-graduação em Filosofia da 

UFPB, como requisito para a obtenção do 

título de Mestre em Filosofia na Linha de 

Pesquisa Lógica e Epistemologia. 

Orientador: Prof. Dr. Arthur Viana Lopes 

 

 

 

 

 

JOÃO PESSOA – PB  

2021 



 

 



DIÓGENES RODRIGUES MOURA ROLIM 

 

 

A MATEMÁTICA, OS PRINCÍPIOS LÓGICOS E O COGITO: 

DÚVIDA E CERTEZA NAS MEDITAÇÕES METAFÍSICAS DE 

DESCARTES 

 

Trabalho de conclusão apresentado ao 

Programa de Pós-graduação em Filosofia da 

UFPB, como requisito para a obtenção do 

título de Mestre em Filosofia na Linha de 

Pesquisa Lógica e Epistemologia. 

 

 

João Pessoa, 26 de fevereiro de 2021 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

______________________________________________ 

Prof. Dr. Arthur Viana Lopes (Orientador) 

 

______________________________________________ 

Prof.ª Dra. Candida Jaci de Sousa Melo (Examinadora) 

 

______________________________________________ 

Prof. Dr. Sérgio Luís Persch (Examinador) 

 

______________________________________________ 

Prof. Dr. Érico Andrade M. de Oliveira (Examinador externo) 

 

 



SUMÁRIO 

 

 

RESUMO/ABSTRACT  4 

INTRODUÇÃO  5 

1. O DESENVOLVIMENTO DA DÚVIDA – AS TRÊS PRIMEIRAS                         

MEDITAÇÕES  

26 

2. ELEMENTOS DA QUARTA E DA QUINTA MEDITAÇÃO 57 

3. A CONCEPÇÃO DE MATEMÁTICA NAS PRIMEIRAS MEDITAÇÕES 78 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  128 

REFERÊNCIAS  130 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



A MATEMÁTICA, OS PRINCÍPIOS LÓGICOS E O COGITO: DÚVIDA E CERTEZA 

NAS MEDITAÇÕES METAFÍSICAS DE DESCARTES 

 

RESUMO: O desenvolvimento da dúvida nas Meditações Metafísicas de Descartes chega ao 

seu nível mais radical ao pôr sob suspeita até mesmo as verdades mais simples da matemática. 

Apesar de ser um método fundado na razão, houve quem tenha visto na dúvida cartesiana um 

caminho insuperável, na medida em que teria comprometido as próprias operações racionais. 

Com efeito, duvidar mesmo das verdades intuitivas da matemática seria duvidar da intuição 

em geral, que é a forma privilegiada da razão. Em nosso trabalho, propomos uma reflexão 

sobre o limite da dúvida cartesiana a partir da comparação entre as verdades matemáticas e as 

verdades lógicas. Por que não seria possível, pelas próprias condições do método, duvidar dos 

princípios lógicos, cuja garantia é a própria evidência intuitiva? Por que a razão não é de todo 

comprometida pela força de um método que põe em questão o produto exemplar da razão, que 

é a matemática? Para responder essas questões, analisamos o desenvolvimento e o sentido da 

dúvida nas Meditações, os esclarecimentos feitos por Descartes principalmente nas Respostas 

às Objeções e nos Princípios da Filosofia, como também o sentido da concepção cartesiana 

de matemática e sua compreensão a respeito das chamadas noções comuns, que envolvem 

parte das verdades consideradas indubitáveis. 

Palavras-chave: Dúvida. Matemática. Princípios lógicos. Cogito. Certeza. 

 

MATHEMATICS, LOGICAL PRINCIPLES AND COGITO: DOUBT AND 

CERTAINTY IN DESCARTES' MEDITATIONS 

 

ABSTRACT: The development of doubt in Descartes' Meditations reaches its most radical 

level by undermining even the simplest truths in mathematics. Despite being a method based 

on reason, there were those who saw in cartesian doubt an insurmountable path, insofar as it 

would have compromised their own rational operations. Indeed, to doubt even the intuitive 

truths of mathematics would be to doubt intuition in general, which is the privileged form of 

reason. In our work, we propose a reflection on the limit of cartesian doubt based on the 

comparison between mathematical truths and logical truths. Why would it not be possible, 

due to the method's own conditions, to doubt the logical principles, whose guarantee is the 

intuitive evidence itself? Why is reason not at all compromised by the strength of a method 

that calls into question the exemplary product of reason, which is mathematics? To answer 

these questions, we analyze the development and the meaning of doubt in the Meditations, the 

clarifications made by Descartes mainly in the Replies to the Objections and Principles of 

Philosophy, as well as the meaning of the cartesian conception of mathematics and his 

understanding of the so-called common notions , which involve part of the truths considered 

undoubted. 

Keywords: Doubt. Mathematics. Logical principles. Cogito. Certainty. 

  



5 

 

INTRODUÇÃO  

 

 
Há uma espécie de ceticismo, antecedente a todo estudo e toda filosofia, 

muito recomendado por Descartes e outros como a suprema salvaguarda 

contra o erro e o julgamento precipitado. Ele prega uma dúvida universal não 

apenas sobre nossos anteriores princípios e opiniões, mas também sobre 

nossas próprias faculdades, de cuja veracidade, dizem, devemos nos 

assegurar por meio de uma cadeia argumentativa deduzida de algum 

princípio original que não tenha a menor possibilidade de ser fraudulento ou 

enganoso. Mas nem existe qualquer princípio original desse tipo, dotado de 

uma prerrogativa sobre outros que são auto-evidentes e convincentes; nem, 

se existisse, poderíamos avançar um passo além dele, a não ser pelo uso 

daquelas próprias faculdades das quais se supõe que já desconfiamos. A 

dúvida cartesiana, portanto, se fosse alguma vez capaz de ser atingida por 

qualquer criatura humana (o que obviamente não é), seria totalmente 

incurável, e nenhum raciocínio poderia jamais levar-nos a um estado de 

segurança e convencimento acerca de qualquer assunto. (HUME, 

Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da moral, 

2004, p. 204, destaque do original). 
 

 

A crítica de Hume se soma às inúmeras outras que foram dirigidas ao método da 

dúvida proposto por Descartes, críticas das quais muitas ele se viu obrigado a responder já por 

ocasião das Objeções às Meditações, publicadas como anexo à sua principal obra de 

metafísica. Teria Descartes ido longe demais com sua dúvida hiperbólica?  

 As discussões sobre esse método e sobre os seus limites naturalmente perpassam toda 

a tradição de estudos cartesianos até os dias de hoje, de modo que é bastante improvável que 

ainda se possa propor qualquer questão original (como é o caso, aliás, para qualquer tema 

relevante da filosofia cartesiana). Com efeito, essas discussões podem assumir diferentes 

matizes, desde a pertinência mesma da adoção de um método dessa natureza como ponto de 

partida de uma investigação metafísica, passando pelas supostas incoerências de cada um dos 

estágios da aplicação desse método e chegando até as reflexões mais gerais sobre os limites 

do ceticismo. É preciso, portanto, definir por qual aspecto e por quais caminhos iremos 

abordar o método da dúvida. 

Na primeira das Meditações Metafísicas
1
, como é bastante conhecido, o meditador se 

mostra insatisfeito com a fragilidade dos conhecimentos que adquiriu desde a infância, e 

afirma a necessidade de tentar reavaliá-los a fim de estabelecer “algo firme e permanente nas 

                                                           
1
 A tradução que utilizamos para as citações tem o título Meditações sobre Filosofia Primeira (Tradução: Fausto 

Castilho. Campinas: Editora Unicamp, 1999). Doravante utilizaremos Meditações para menção à obra no texto, 

ou simplesmente “MM” para a referência nas citações da obra, como iniciais do título Meditações Metafísicas, 

pelo qual é mais conhecida. 



6 

 

ciências”. Para tanto, apresenta a dúvida como método. Em um primeiro momento, tal 

empreendimento implica rejeitar tanto as coisas que são manifestamente falsas, como também 

aquelas que se mostram simplesmente duvidosas, a fim de se observar, ao final, se resta algo 

indubitável: 

 

 
Ora, para isso não será necessário mostrar que todas elas são falsas, – o que 

talvez nunca pudesse conseguir, – mas, porque a razão já me persuade de 

que é preciso coibir o assentimento, de modo não menos cuidadoso, tanto às 

coisas que não são de todo certas e fora de dúvida, quanto às que são 

manifestamente falsas, bastará que encontre, em cada uma, alguma razão de 

duvidar para que as rejeite todas. (MM, p. 17, destaque nosso). 
  

 

Assim, uma vez que seria inviável analisar todas as opiniões que possuímos, basta avaliar 

aquelas que são como fundamentos para as demais, pois, “se os fundamentos afundam, desaba 

por si mesmo tudo o que foi edificado sobre eles” (MM, p. 17). 

 A primeira aplicação da dúvida se dá sobre os dados provenientes dos sentidos. 

Considerando, pois, que os sentidos muitas vezes se mostram dúbios ou enganosos, então, o 

método de duvidar impõe rejeitá-los como fundamento seguro de qualquer conhecimento. 

Ademais, considerando que, apesar de em muitos casos serem enganosas, algumas 

experiências sensíveis parecem ser demasiado claras para serem rejeitadas, o meditador 

apresenta o argumento do sonho. Ora, a aparente clareza de algumas percepções sensíveis 

também se observa durante os sonhos (como a percepção do nosso corpo, ou que seguramos 

algo nas mãos, que conversamos com alguém etc.), cuja natureza ilusória em nada diminui a 

vivacidade delas. Assim, argumenta o meditador, uma vez que não há, a princípio, como 

distinguir de maneira certa e fora de dúvida o sonho e a vigília, e que durante os sonhos 

podemos sentir as mesmas coisas que sentimos quando acordados, nada garante que as nossas 

impressões atuais não sejam ilusórias.  

Logo, se é fato que ora sonhamos, ora estamos em vigília, e que é na vigília que 

percebemos as coisas verdadeiras, o meditador avalia se há algo comum a esses dois 

momentos que possa ser considerado verdadeiro, mesmo que atualmente estejamos sonhando. 

Tal avaliação permite estabelecer que a natureza corporal, a extensão, a figura, a quantidade 

ou grandeza, o número, o lugar, o tempo que duram as coisas etc. são elementos “simples”, 

que compõem tanto as coisas reais como as imaginárias. Desse modo, não parece possível 

duvidar de coisas tão simples e gerais, como também das verdades que delas dependem, como 



7 

 

as verdades da matemática. Pois, sonhando ou acordado, é sempre verdade que um quadrado 

não tem mais nem menos que quatro lados. 

Não obstante, o meditador suspeitará também dessas verdades, radicalizando a dúvida 

ao supor a existência de um ser superior que nos engana. De fato, pondera o meditador, existe 

segundo a opinião geral um Deus onipotente e perfeito, que criou todas as coisas. Logo, 

coloca-se a questão: o que nos pode garantir que tudo o que percebemos e concebemos, 

mesmo aquelas verdades mais manifestas da matemática, não seja um engano segundo o 

propósito desse Deus? “(...) não estaria eu mesmo de igual maneira errando, cada vez que 

adiciono dois a três ou conto os lados do quadrado ou faço outra coisa que se possa imaginar 

ainda mais fácil?” (MM, p. 23).  Se é fato que esse Deus da opinião comum é sumamente 

bom, é fato também que cometemos erros, ainda que isso pareça contrariar a bondade daquele 

que nos criou. Assim, até que se prove se existe ou não um Deus e que, se existe, esse Deus 

não é enganador (o que só ocorre na Terceira e na Quarta Meditação), essa possibilidade 

permite que a dúvida continue a abranger todas as questões que até agora o meditador avaliou 

e que antes eram consideradas por ele como verdadeiras.  

No início da Segunda Meditação, o meditador questiona se, negando a existência de 

toda a realidade corporal, não seria o caso de ele mesmo também não existir, ao que ele 

conclui que, se pôs em dúvida todas essas coisas, se pensou algo, então, certamente era 

alguma coisa. Nem mesmo a mais forte das razões de duvidar, isto é, a possibilidade de existir 

um ser sumamente poderoso e enganador, como um Gênio maligno, é capaz de negar que eu, 

que medito, seja alguma coisa, pois, para que eu seja algo, basta pensar que sou algo, 

independentemente de ser enganado. E assim, conclui o meditador, “o enunciado eu, eu sou, 

eu, eu existo é necessariamente verdadeiro, todas as vezes que é por mim proferido ou 

concebido na mente” (MM, p. 39). Obtém-se, então, a primeira certeza: o cogito. 

O meditador inicia a Terceira Meditação avaliando essa primeira certeza como 

possível reveladora de um critério das verdades em geral. Tal certeza se apresenta em uma 

percepção clara e distinta, e assim clareza e distinção talvez possam ser tomadas como regra 

geral da verdade: “[...] parece-me que já posso estabelecer como regra geral que: é verdadeiro 

tudo o que percebo muito clara e muito distintamente.” (MM, p. 65). No entanto, parece restar 

um dilema: embora a certeza de ser coisa pensante diga respeito a uma percepção clara e 

distinta, não se pode esquecer que outras percepções desse tipo, como as proposições 

matemáticas, foram postas em dúvida pelo argumento do Gênio maligno, cujo poder ilimitado 



8 

 

aparentemente não teria dificuldades de nos impor o erro mesmo sobre as coisas mais 

evidentes. Ora, enquanto se tem em mente a ideia desse ser tão poderoso, o meditador é 

constrangido a admitir que seu poder parece suficiente para fazê-lo se enganar “também nas 

coisas que creio ver por intuição como as mais evidentes aos olhos da mente” (MM, p. 67).  

Com efeito, se as verdades mais simples da matemática estão em questão, o que sobra? 

Descartes, como vimos, responde com o cogito. Mas, acaso haverá outras verdades evidentes 

“entre” a matemática e o cogito? O que dizer das leis básicas da lógica, como o princípio de 

não-contradição, o princípio de identidade e o princípio do terceiro excluído? A representação 

desses princípios não seria tão evidente quanto as verdades mais simples da matemática? Mas, 

sendo assim evidentes, o que haveria nesses princípios de diferente, de modo a não terem sido 

absorvidos (ao menos não explicitamente) pela dúvida mais radical? Por que Descartes não os 

menciona ao longo das primeiras meditações, quando a dúvida se desenvolve? O argumento 

do Gênio maligno permitiria colocar sob suspeita também esses princípios? No entanto, 

duvidar dos axiomas lógicos talvez nos levasse a um ceticismo que inviabilizasse qualquer 

processo demonstrativo, inclusive, e principalmente, a demonstração da existência de Deus, 

na Terceira Meditação. 

Trata-se, então, de saber: a dúvida hiperbólica, possibilitada pela hipótese do Gênio 

maligno, atinge apenas parte dos objetos que a razão representa, ou atinge também a própria 

razão e os princípios de suas operações? Sendo a matemática parte do território do dubitável, 

e o cogito parte do território do indubitável, em que território se localizam os princípios 

lógicos? Popkin, em sua famosa História do Ceticismo (2000) afirma: 

 

 

(...) Descartes estava disposto a levar em consideração a mais radical e 

devastadora das possibilidades céticas, a saber, que não só nossas 

informações podem ser enganosas, ilusórias e distorcidas, mas também que 

nossas próprias faculdades, mesmo sob as melhores condições, podem ser 

errôneas. Se este for o caso, então não importa quão cuidadosos nós sejamos 

ao examinar nossas informações e ao avaliá-las, jamais poderemos ter 

certeza de que não estamos sendo enganados pelos únicos meios a nosso 

dispor para obter conhecimento. (p. 280). 
 

 

Cunning (2014), por sua vez, ao comentar o argumento do Gênio maligno, afirma: 

 

 
Talvez esse ser [que me engana] seja o diabo, ou um espírito que foi criado 

por Deus, mas que se curvou ao mal. Descartes não menciona explicitamente 

as verdades evidentes da matemática ou da lógica na discussão sobre o gênio 



9 

 

maligno, mas ele quer que elas sejam incluídas no domínio das coisas que 

são dubitáveis. Ele é claro no sentido de que não há crença que o cenário 

demoníaco deixe intocada. (p. 74)
2
. 

 

 

E, mais adiante, ele reitera sua afirmação: 

 

 
Não há um único resultado que sobreviva à Primeira Meditação. Não 

importa quão claramente nós captamos uma verdade da lógica ou da 

matemática, ou qualquer outra coisa, nós podemos colocá-la em questão ao 

voltarmos nossa atenção para outra direção e entretermos a perspectiva 

global de que nossas mentes estão enganadas a respeito das coisas que são 

evidentes para nós. (p. 75)
3
. 

 

 

É necessário, pois, esclarecer, por um lado, se foi de fato a pretensão de Descartes estender a 

dúvida aos princípios lógicos, ou se, por outro lado, não tendo sido sua pretensão, trata-se, 

contudo, de um efeito inevitável da radicalidade da dúvida. 

Ademais, é necessário esclarecer os termos dessa associação que estamos sugerindo 

entre verdades matemáticas e verdades lógicas do ponto de vista da dúvida. Com efeito, em 

que nos baseamos para chegar a tal associação, por meio da qual perguntamos pela lógica a 

partir da matemática, além de eventuais interpretações acadêmicas nessa direção? Para um 

leitor contemporâneo, talvez mais do que para qualquer outro, a dúvida desenvolvida nas 

Meditações, ao atingir as matemáticas, parece, à primeira vista, ser capaz de atingir a própria 

razão em suas leis lógicas, as “leis do pensamento”
4
. Pois, para tal leitor, se coloca não apenas 

o imaginário construído sobre a figura de Descartes, o grande filósofo racionalista que tinha a 

matemática como produto exemplar da razão e como grande fonte inspiradora; a tal leitor 

talvez se coloquem também imagens cada vez mais semelhantes da lógica e da matemática, 

especialmente a partir do século XIX, como nos informa Blanché (História da Lógica, 1996, 

p. 271): “Enquanto a lógica clássica continuava com o seu impulso, uma outra forma de 

                                                           
2
 Tradução nossa do seguinte trecho: “Perhaps this being is the devil, or a spirit that was created by God but 

that took a bad turn. Descartes does not explicitly mention the evident truths of mathematics or logic in the 

discussion of the demon, but he does mean for them to be included in the domain of things that are dubitable. He 

is clear that there is no belief that the demon scenario leaves untouched.” 
3
 Tradução nossa do seguinte trecho: “There is not a single result that survives the First Meditation. No matter 

how clearly we grasp a truth of logic or mathematics, or anything else, we can call it into question by turning our 

attention in another direction and entertaining the global prospect that our minds are mistaken about matters that 

are evident to us.” 
4
 “De acordo com a tradição, as leis da identidade, da não-contradição e do terceiro excluído constituem 

alegadamente um conjunto de princípios lógicos aos quais deve ser atribuído o estatuto de leis do pensamento, 

presumivelmente em virtude de sua natureza básica ou primitiva (em algum sentido desses termos).” 

(BRANQUINHO, João. Enciclopédia de termos lógico-filosóficos. São Paulo: Martins Fontes, 2006. Verbete 

“leis do pensamento”).  



10 

 

lógica, de inspiração matemática, ia aparecer em meados do século XIX. É ao matemático 

George Boole (1815-1864) que se atribui geralmente a honra de ser o seu iniciador.” E, mais 

adiante, Blanché esclarece:  

 

 
Porque a grande novidade que tornou possível a aplicação do método 

matemático à lógica, foi pelo contrário ter conseguido separar o aparelho 

matemático da sua aplicação exclusiva à quantidade. Descartes tinha tido a 

ideia de uma matemática universal, Leibniz tinha-a precisado e começado a 

realizar, mas desde o seu tempo, e sobretudo na primeira metade do século 

XIX, os próprios desenvolvimentos da matemática iam fazer penetrar esses 

sonhos de filósofos na consciência dos matemáticos. (ibid., p. 272). 
 

 

Mas, para Descartes, haveria uma relação suficientemente íntima entre lógica e 

matemática, de tal modo que pudéssemos reduzir um raciocínio matemático, por meio do qual 

concluímos algo, a uma forma silogística? E, se fosse esse o caso, ao duvidarmos das 

verdades matemáticas, modelo exemplar da dedução válida, estaríamos duvidando das 

próprias regras silogísticas e, em último caso, dos seus próprios fundamentos, que são os 

princípios lógicos? 

Na verdade, Descartes é o representante por excelência de uma transformação decisiva 

para as relações (e comparações) entre lógica e matemática, cujos movimentos iniciais se 

deram a partir do humanismo renascentista, em meados do século XIV, seguidos pelos 

avanços da revolução científica, empreendidos em especial por Galileu. A recusa, por parte 

dos humanistas, do “pedantismo” e da “esterilidade” dos ensinamentos escolásticos (que 

encontraram na lógica um solo fértil para sutilizas e refinamentos conceituais), bem como a 

incapacidade da filosofia e dos métodos tradicionais, de inspiração aristotélica, para orientar 

adequadamente o trabalho científico, prepararam o caminho para a matematização da ciência, 

à custa da “rejeição da lógica e da filosofia do conceito que lhe estava ligada” (ibid., p. 177). 

Sem entrar nos detalhes dessa transformação, vejamos o que também Blanché nos informa 

sinteticamente a esse respeito: 

 

 
É precisamente sobre estes dois pontos, sujeição aos conceitos genéricos e 

mecanização do pensamento, que incide a crítica da lógica, quando a ciência 

nova se constrói e se expõe fora dos esquemas silogísticos e das instruções 

da lógica tradicional. A lógica é desclassificada caindo na categoria de um 

exercício escolar perfeitamente estéril. O que a substitui é o estabelecimento 

de um método, para cuja procura a inspiração vem muito naturalmente do 

que é instaurado pela ciência nova, garantindo o sucesso desta a eficácia dos 

seus processos. A matemática suplanta a lógica como disciplina orientadora 



11 

 

para o trabalho científico e, mais em geral, para as operações do 

entendimento. A partir daí, ver-se-á durante muito tempo coexistirem, 

quanto às relações entre lógica e matemática, dois temas que se espalharão 

como dois lugares comuns da epistemologia: temas dificilmente conciliáveis, 

até que a constituição recente de uma lógica matemática permita de algum 

modo harmonizá-los. Por um lado, a ideia de uma diferença de natureza 

entre estas duas ciências, que conduz à tese de uma separação radical, levada 

por vezes até à oposição, entre lógica e matemáticas. Mas esta ideia, nova 

sob a sua forma externa, sobrepõe-se a uma ideia antiga sem apagá-la 

inteiramente, e que subsiste com frequência entre os próprios matemáticos: 

sendo suposto que o silogismo representa a única forma de dedução válida, 

continua a pensar-se que o raciocínio matemático se resolve finalmente, 

quando é analisado nas suas articulações últimas, em silogismos. (ibid., p. 

176). 

 

 

Com efeito, tocamos aqui em um ponto sensível do pensamento cartesiano, em torno 

do qual gravitam sua crítica à tradição (o que inclui a lógica), sua compreensão a respeito do 

método matemático e sua concepção de um novo método para as ciências, baseado na 

matemática. De fato, já na Parte II do Discurso do Método Descartes expõe sua crítica à 

lógica tradicional: 

 

 
Quando mais jovem, estudara um pouco, entre as partes da filosofia, a 

lógica, e dentre as matemáticas, a análise dos geômetras e a álgebra, três 

artes ou ciências que parecem dever contribuir com algo para o meu 

desígnio. Mas, ao examiná-las, reparei que, no que diz respeito à lógica, seus 

silogismos e a maior parte de suas outras instruções servem mais para 

explicar a alguém as coisas que se sabem, ou mesmo, como a arte de Lúlio, 

para falar, sem julgamento, a respeito daquelas que se ignoram, do que para 

aprendê-las. E, ainda que ela contenha, com efeito, muitos preceitos bastante 

verdadeiros e bons, todavia, há tantos outros a eles misturados que são ou 

nocivos ou supérfluos, que é quase tão difícil separá-los quanto tirar uma 

Diana ou uma Minerva de um bloco de mármore que ainda não esteja sequer 

esboçado. (2018, p. 80). 
 

 

Descartes, portanto, não negava os fundamentos da lógica, mas negava-lhe verdadeira 

utilidade e eficácia, especialmente para descobrir e conhecer coisas novas. E, por outro lado, 

já nas Regras para a orientação do espírito ele explica que o conhecimento se baseia em duas 

fontes fundamentais: “(...) eis o recenseamento de todos os atos de nosso entendimento que 

nos permitem alcançar o conhecimento das coisas, sem nenhum temor de nos enganarmos. Há 

somente dois atos para admitir, a saber: a intuição e a dedução.” (2007, p. 13). Logo em 

seguida, ele explica o que entende por intuição: 

 

 



12 

 

Por intuição entendo não a confiança instável dada pelos sentidos ou o juízo 

enganador de uma imaginação com más construções, mas o conceito que a 

inteligência pura e atenta forma com tanta facilidade e clareza que não fica 

absolutamente nenhuma dúvida sobre o que compreendemos; ou então, o 

que é a mesma coisa, o conceito que a inteligência pura e atenta forma, sem 

dúvida possível, conceito que nasce apenas da luz da razão, e cuja certeza é 

maior, por causa de sua maior simplicidade, do que a própria dedução, 

embora esta última não possa ser mal feita mesmo pelo homem, como o 

observamos mais acima. Assim, cada um pode ver por intuição intelectual 

que ele existe, que pensa, que um triângulo é limitado por três linhas 

somente, um corpo esférico por uma única superfície, e outros fatos 

semelhantes que são muito mais numerosos do que a maioria dos homens o 

observa, em razão do desdém que sentem em voltar sua inteligência para 

coisas tão fáceis. (ibid., p. 13-14, destaque do original). 
 

 

A dedução, por sua vez, é entendida por Descartes como “toda conclusão necessária tirada de 

outras coisas conhecidas com certeza” (ibid., p. 15). Ademais, mesmo a dedução requisita a 

intuição na ligação dos passos de um processo dedutivo ou de um raciocínio, como Descartes 

explica na seguinte passagem: 

 

 
Por outro lado, essa evidência e essa certeza da intuição não é requerida 

apenas para as enunciações, mas também para quaisquer raciocínios que 

sejam. Suponhamos, por exemplos, que se tire esta consequência: 2 mais 2 

formam a mesma coisa que 3 mais 1, não somente deve-se ver por intuição 

que 2 mais 2 formam 4, e que 3 mais 1 formam também 4, mas também que 

estas duas últimas proposições têm como consequência necessária a terceira, 

apresentada em primeiro lugar. (ibid., p 15).  
 

 

Portanto, a mesma luz da razão permite a alguém ver com “facilidade e clareza”, por intuição 

intelectual, que um triângulo tem três lados, como também que existe e que pensa, ou mesmo 

que 2 mais 2 formam 4. 

Nesse sentido, a dedução cartesiana não é a do tipo silogístico, que extrai uma 

conclusão a partir da extensão de conceitos iniciais; sua dedução é a que constrói um novo 

conceito a partir de uma relação que se estabelece com o termo inicial dado. “O que é certo é 

que a inferência cartesiana é de tipo matemático e difere absolutamente do silogismo, que 

opera incluindo uns nos outros conceitos de extensão e compreensão diversas.” (ALQUIÉ, 

1980, p. 29). O exemplo de Descartes na Regra VI ilustra essa forma de dedução, no caso de 

uma progressão geométrica: dado o número 3, deduz-se o número 6 por uma relação de 

duplicação; por essa mesma relação, obtém-se em seguida o número 12, depois 24, 48 etc. Ou 

seja, a dedução de 6 a partir de 3 não se dá pela extensão do conceito de 3, e sim por uma 



13 

 

relação extrínseca a esse conceito, que não deixa de proporcionar deduções logicamente 

necessárias.  

 

 
O essencial da dedução cartesiana é essa relação, estranha à silogística 

tradicional, que permite, com a ajuda de um pequeno número de termos 

primeiros e absolutos, construir um número indefinido de termos ao mesmo 

tempo novos e perfeitamente determinados. Uma tal solução junta assim a 

fecundidade ao rigor. (BLANCHÉ, op. cit., p. 179). 
 

 

Ademais, como os termos de uma cadeia dedutiva se ligam uns aos outros de maneira 

tal que essa ligação seja ela mesma intuitiva, então para Descartes a intuição, que nos mostra 

aquilo que é evidente, é o ato fundamental do conhecimento, mesmo em um processo 

dedutivo. Portanto, o ponto primordial do qual nos valemos para questionar se a dúvida, da 

maneira como atinge a matemática, pode atingir os princípios lógicos, é o caráter intuitivo 

tanto das verdades mais simples da matemática (dadas como exemplos nas primeiras 

meditações) como dos princípios da lógica. 

Pois, com efeito, a matemática, para Descartes, não se reduzia a silogismos, de modo 

que não estamos partindo de uma perspectiva que pretenda, de saída, tomar matemática e 

lógica como redutíveis uma à outra na filosofia cartesiana, mesmo que do ponto de vista dos 

seus métodos. Por outro lado, ser um crítico da silogística não significa, como vimos, negar os 

seus fundamentos, e, se a matemática é fundada na intuição, questiona-se se, ao duvidar que 

um quadrado tenha mesmo quatro lados, ou que 2+3=5 (o que pode ser percebido por um ato 

intuitivo do intelecto), isto é, se ao duvidar de conteúdos intuitivos da matemática, se está 

duvidando da própria intuição em geral, inclusive da intuição de princípios lógicos. Sendo 

assim, se supostamente nem esses princípios fossem confiáveis, o que seria possível aceitar 

como certo? Mesmo que se queira, nesse cenário, salvaguardar o cogito
5
, o que mais além 

dele, e após ele, poderia ser salvo?  

Insistamos um pouco mais nesse ponto. Tomemos como exemplo o princípio de não-

contradição, que é uma das “leis do pensamento”. Sua fórmula mais conhecida diz que “é 

                                                           
5
 Popkin nos relata exemplos de críticos de Descartes que não pouparam nem mesmo o cogito, como o Padre 

Bourdin, autor do Sétimo Conjunto de Objeções às Meditações. Para Bourdin, se forem aceitos os pressupostos 

da dúvida, nada pode restar de certo: “Portanto, o cogito não estabelece nada de que possamos ter segurança que 

seja certo, nem tampouco os argumentos que se seguem dele, uma vez que todos podem estar sujeitos à dúvida 

simplesmente se rediscutirmos os motivos para a dúvida e os aplicarmos a estes pontos.” (Popkin, op. cit., p. 

306).  

Ademais, o próprio Mersenne, organizador do Segundo Conjunto de Objeções, expôs críticas ao cogito, como 

veremos mais adiante. 



14 

 

impossível que uma coisa seja e não seja ao mesmo tempo e sob o mesmo aspecto”. Esta 

fórmula pode conter um valor ontológico, dependendo da concepção filosófica
6
, e é a que 

Descartes utiliza, embora não possamos afirmar, de saída, que Descartes trate esse axioma 

como um princípio ontológico. Há também, entre suas fórmulas, a que pretende ser de valor 

meramente lógico: “‘Não ao mesmo tempo p e não p’, em que ‘p’ é símbolo de um enunciado 

declarativo” (MORA, 2004, p. 572). Mesmo que a fórmula utilizada por Descartes seja a 

primeira, assumamos, por ora, que Descartes trate esse princípio como estritamente lógico, 

sem valor ontológico.  

Dito isto, o que a dúvida sobre a matemática poderia levantar a respeito desses 

princípios? Ao menos de um ponto de vista lógico, temos uma lei que serve à inferência 

válida. Mas, o que afirma Descartes? Que “2+3=5” é uma afirmação “verdadeira e falsa ao 

mesmo tempo”? Ou, que 2+3 possam ser e não ser 5 “ao mesmo tempo”? Ou, na verdade se 

trata apenas de afirmar que, dada a possibilidade de um Gênio maligno, não posso ter garantia 

de que, mesmo sendo evidente para mim que 2+3=5, isso se trate de uma verdade objetiva, 

para além de mim? Pois, ele não diz que talvez esse Gênio maligno tenha feito que “2+3=5” 

seja verdadeiro e falso ao mesmo tempo; ele apenas indica que não pode garantir que o que 

ele representa como verdadeiro seja mesmo verdadeiro.  

De um ponto de vista lógico, então, temos: “‘Não ao mesmo tempo p e não p’, em que 

‘p’ é símbolo de um enunciado declarativo” (mesmo não sendo a formulação usada por 

Descartes, mencionemo-la para desenvolver a reflexão). Quer dizer, se uma proposição é 

tomada como verdadeira, sua negação deve ser tomada como falsa, não podendo tal 

proposição ser ao mesmo tempo verdadeira e falsa. Mas, repetimos, Descartes não diz 

exatamente que o Gênio maligno possa determinar que aquelas proposições matemáticas 

sejam verdadeiras e falsas ao mesmo tempo (embora também não diga que não possa); ele 

indica que aquilo que intuímos como verdadeiro pode efetivamente ser falso. Portanto, à 

primeira vista, o argumento do Gênio maligno aparentemente não surge para defender 

explicitamente a contradição propriamente dita, e sim para colocar a hipótese de que aquilo 

que vemos como manifesta contradição não seja efetivamente uma contradição. Por outro 

lado, se aquilo que vemos como manifesta contradição talvez, por malícia desse Gênio, não 

                                                           
6
 Em Dicionário de Filosofia, no verbete CONTRADIÇÃO, Mora (2004) afirma: “Essa noção é estudada 

tradicionalmente sob a forma de um princípio: o chamado ‘princípio de contradição’ (...). Esse princípio é com 

frequência considerado um princípio ontológico, sendo então enunciado do seguinte modo: ‘É impossível que 

uma coisa seja e não seja ao mesmo tempo e sob o mesmo aspecto’. Outras vezes é considerado um princípio 

lógico (num sentido amplo deste termo), e então se enuncia assim: ‘Não ao mesmo tempo p e não p’, em que ‘p’ 

é símbolo de um enunciado declarativo.” (p. 572).  



15 

 

seja uma contradição, então, o que nos impede de assumir que a própria negação da lei de 

contradição, em que vemos manifesta contradição, não seja efetivamente uma contradição? 

Trata-se, por certo, de um absurdo. Mas, não se trata de defender o absurdo (ou ao menos que 

o absurdo para mim não seja um absurdo em si) quando se nega que um quadrado tenha 

mesmo quatro lados? Se, portanto, em nome desse Gênio maligno, o absurdo puder ser o 

caso, como evitar a implosão da razão e, assim, a sua completa aniquilação cética?  

Uma vez mais, insistamos: o que está em jogo para Descartes quando ele põe em 

dúvida que 2+3=5? A validade da inferência que conclui 5 a partir de 2+3? Mas, que tipo de 

problema poderia haver nessa inferência, que nada mais parece ser que a mera expressão do 

princípio de identidade? E se o problema está na inferência, como não questionar, então, a 

possibilidade de qualquer inferência válida, e também as próprias leis de inferência? Pois, se 

Descartes, como vimos, tem sua própria concepção de inferência, isso não implica, segundo 

nos parece, que os princípios lógicos que se aplicam aos silogismos não se apliquem às 

inferências do tipo matemático. Mas, o próprio Descartes reconhece nessas verdades o que há 

de mais simples e evidente (e que, pois, são percebidas por um ato intuitivo). Então, se o 

problema não está na inferência (enquanto relação entre premissas e conclusão, ou entre 

termos iniciais e seguintes de uma cadeia de raciocínios), e sim, talvez, nos elementos da 

inferência, o que pode significar algo como o número 2 não ser verdadeiro, ou um quadrado 

não ter 4 lados? Não será o mesmo que dizer que 2 não são 2 e que um quadrado não é um 

quadrado? Mas, se, como sugerem esses casos, a lei de identidade não vale nada, que passo se 

pode dar além dessa dúvida demolidora? Ademais, caso não se queira analisar a questão 

nesses termos, uma vez que os “elementos” iniciais de uma proposição como “2+3=5”, a 

saber, “2” e “3”, não sendo juízos (embora possam ser representados por juízos, de modo que 

a soma seja uma sequência de juízos), talvez não possam ser nem verdadeiros nem falsos, 

então fiquemos apenas com o exemplo do quadrado, que é o juízo de que um quadrado tem 

quatro lados. Trata-se talvez, para falar como Kant, de um “juízo analítico”. E o que pode 

significar a negação de que um “quadrado tem quatro lados”, senão a negação de princípios 

como o de identidade ou de não-contradição?  

De fato, assumir a possibilidade de que um quadrado não tenha quatro lados nada mais 

parece ser do que assumir que um quadrado não seja um quadrado. Então, estará Descartes (o 

meditador), com isso, assumindo que o que ele representa não seja o que ele representa, ou, 

que o que ele pensa não seja o que ele pensa? Certamente que não. Do que se trata, então? 

Trata-se de assumir a possibilidade de que aquilo que representamos da maneira mais certa, e 



16 

 

em cuja negação reconhecemos manifesta contradição, não seja nada mais que um 

pensamento que nos ocorre? Trata-se apenas de negar metodicamente a objetividade desses 

pensamentos, mesmo que certos e evidentes? Nesse sentido, negando assim a relação imediata 

entre evidência e verdade, haverá alguma evidência, além do cogito, que se possa conservar 

sem o estabelecimento da existência de Deus? Se é evidente para mim que as leis lógicas 

sejam o caso, serão evidentes além de mim? Será da vontade maliciosa desse suposto Gênio 

sumamente poderoso que essas leis sejam somente enganos que nos ocorram como as 

verdades mais manifestas? Pois, como afirma Popkin: 

 

 
Não é que Descartes estivesse negando ou duvidando da auto-evidência de 

nosso conhecimento matemático, ou mais certo, mas, na realidade, ele estava 

mostrando que enquanto pudermos estar contaminados pelo gênio maligno, 

o que nos parece auto-evidente pode ser falso. (ibid., p. 282). 
 

 

E Frankfurt (1967), na mesma linha, afirma: 

 

 
De fato, porém, a dúvida metafísica de Descartes é precisamente uma dúvida 

se ser falso é compatível com ser indubitável. Sua posição é que enquanto o 

demônio permanecer como possibilidade, nós devemos reconhecer que o que 

nós intuímos pode ser falso. (p. 212).
7 

 

 

Nesse sentido, algumas questões apontadas já pelos contemporâneos de Descartes, por 

ocasião das Objeções
8
 apresentadas às Meditações, se aproximam das que estamos colocando. 

Nas Segundas Objeções, organizadas por Mersenne, é apresentada a seguinte dificuldade: 

 

 
(...) como ainda não estais certo da existência de Deus e dizeis, no entanto, 

que não podeis estar seguro de coisa alguma, ou conhecer coisa alguma clara 

e distintamente, se primeiro não conheceis certa e claramente que Deus 

existe, segue-se que não sabeis ainda que sois uma coisa pensante, 

porquanto, segundo vós, tal conhecimento depende do conhecimento claro 

                                                           
7
 Tradução nossa do seguinte trecho: “In fact, however, Descartes’ metaphysical doubt is precisely a doubt 

whether being false is compatible with being indubitable. His position is that as long as the demon remains a 

possibility, we must acknowledge that what we intuit may be false.” 
8
 Utilizaremos, ao longo do trabalho, duas edições distintas para as citações de trechos das Objeções & Respostas 

(O&R), que foram publicadas como anexo ao texto das Meditações. Citações referentes ao 2º e ao 5º conjuntos 

de O&R seguem a edição de 1988 da Coleção Os Pensadores; citações referentes ao 1º, 3º, 4º e 6º conjuntos de 

O&R seguem a edição inglesa editada por Roger Ariew e Donald Cress (Indianapolis/Cambridge: Hackett 

Publishing Company, Inc,, 2006), para os quais apresentaremos traduções de autoria própria. Nenhuma das duas 

edições inclui o 7º conjunto de objeções, de autoria do Padre Bourdin, e que foi adicionado aos demais apenas na 

2ª edição das MM, de 1642. Para este conjunto, utilizamos a tradução de John Cottingham (Cambridge: 

Cambridge Unviersity Press, 1995), cujas citações contam também com nossa tradução. 



17 

 

de um Deus existente, que ainda não demonstrastes, nos lugares onde 

concluís que conheceis claramente o que sois. (1988, p. 79). 
 

 

Essa questão apresentada por Mersenne faz parte de um dos mais tradicionais problemas dos 

estudos cartesianos, conhecido como problema do “círculo cartesiano”. A sua formulação 

mais clara e precisa, no entanto, foi apresentada por Antoine Arnauld, autor do 4º conjunto de 

Objeções às Meditações. Eis como a questão é colocada: 

 

 
Minha única preocupação restante é se o autor não comete um círculo 

vicioso quando ele afirma que nós não temos outra base para estabelecer que 

o que percebemos clara e distintamente é verdadeiro, além de que Deus 

existe. // Mas nós podemos estar certos de que Deus existe apenas porque 

nós clara e evidentemente percebemos este fato. Portanto, antes de estarmos 

certos de que Deus existe, nós devemos estar certos de que o que quer que 

nós clara e evidentemente percebamos, é verdadeiro. (2006, p. 127).
9 

 

 

O suposto problema é claro: devo provar que Deus existe para garantir a verdade daquilo que 

percebo clara e distintamente; mas, só posso provar que Deus existe a partir de ideias claras e 

distintas. Ou seja, a verdade das premissas pressupõe a verdade da conclusão. Com efeito, em 

se tratando de um dos mais clássicos problemas da tradição cartesiana, é necessário explicar, 

por um lado, em que nossa questão se diferencia dele, e, por outro lado, por que ele nos pode 

ser útil. Mas, antes, vejamos resumidamente como Descartes respondeu a essas objeções. 

 As Segundas Respostas são onde Descartes trata mais clara e diretamente dessa 

questão
10

. Assim, ele afirma: 

 

 
Em terceiro lugar, onde afirmei que nada podemos saber de certo, se não 

conhecermos primeiramente que Deus existe, afirmei, em termos expressos, 

que falava apenas da ciência dessas conclusões, cuja lembrança nos pode 

retornar ao espírito, quando não mais pensamos nas razões de onde as 

tiramos. Pois o conhecimento dos primeiros princípios ou axiomas não 

costuma ser chamado ciência pelos dialéticos. Mas, quando percebemos que 

somos coisas pensantes, trata-se de uma primeira noção que não é extraída 

de nenhum silogismo. (1988, p. 90, destaques do original).  
 

                                                           
9
 Tradução nossa do seguinte trecho: “My only remaining concern is whether the author does not commit a 

vicious circle when he says that we have no other basis on which to establish that what we clearly and distinctly 

perceive is true, than that God exists. // But we can be certain that God exists only because we clearly and 

evidently perceive this fact. Therefore, before we are certain that God exists, we ought to be certain that 

whatever we clearly and evidently perceive is true.” 
10

 As três citações seguintes serão retomadas ao longo do trabalho, mas achamos por bem antecipá-las a fim de 

esclarecer nosso objetivo. 



18 

 

Aqui Descartes indica uma distinção epistemológica entre aquilo que representa ciência, que 

trata de “conclusões”, e o conhecimento dos primeiros princípios, que não representa ciência. 

Esse ponto pode ser melhor compreendido pelo que Descartes afirma um pouco mais adiante, 

ainda nas Segundas Respostas. Como efeito, ele volta a esclarecer que a certeza humana só 

pode ser atingida nas coisas que o espírito concebe clara e distintamente, e então, entre tais 

coisas, ele destaca dois tipos: 

 

 
Ora, entre tais coisas, algumas há tão claras e ao mesmo tempo tão simples 

que nos é impossível pensar nelas sem que as julguemos verdadeiras: por 

exemplo, que existo quando penso, que as coisas que foram alguma vez 

feitas não podem não ter sido feitas e outras semelhantes, das quais é 

manifesto que possuímos perfeita certeza. // Pois não podemos duvidar 

dessas coisas sem pensar nelas; mas não podemos jamais pensá-las sem 

acreditar que sejam verdadeiras, como acabo de dizer; logo, não podemos 

duvidar delas sem as crermos verdadeiras, isto é, nunca podemos duvidar 

delas. (ibid., p. 93, destaque nosso). 

 

 

Esse primeiro grupo, portanto, contempla as coisas percebidas imediatamente como claras e 

distintas, das quais “nunca podemos duvidar”. Note-se que a justificativa de Descartes se situa 

no âmbito natural ou pragmático: não é que ele esteja propondo uma validade absoluta para 

essas coisas, mas sim que, como o próprio ato de duvidar delas as expõe diretamente ao 

espírito com toda a sua clareza e distinção, então a dúvida se torna impraticável. Essa 

justificativa, como logo veremos, é controversa. 

 O segundo grupo contempla as coisas que concebemos clara e distintamente de 

maneira mediata, a partir de conclusões: 

 

 
Há outras coisas que nosso entendimento também concebe muito 

claramente, quando observamos de perto as razões de que depende seu 

conhecimento; e, por isso, não podemos, então, duvidar dele. Mas, dado que 

podemos esquecer as razões, e no entanto recordar as conclusões daí 

extraídas, pergunta-se se é possível ter uma firme e imutável persuasão sobre 

essas conclusões, ao passo que nos lembramos de que foram deduzidas de 

princípios mui evidentes; pois esta lembrança deve pressupor-se para que 

possam chamar-se conclusões. E eu respondo que só podem tê-la os que 

conhecem de tal modo Deus a ponto de saberem que não pode acontecer que 

a faculdade de entender, que lhes foi dada por ele, tenha por objeto outra 

coisa se não a verdade; mas que os outros não a têm. E isso foi tão 

claramente explicado ao fim da Meditação Quinta que não penso dever aqui 

acrescentar-lhe algo. (ibid., p.93).  
 

 



19 

 

De fato, na Meditação Quinta, já tendo provado que Deus existe e que não pode ser a causa 

dos nossos erros, ou seja, que não pode ser enganador, Descartes mostra como até mesmo as 

demonstrações matemáticas dependem do conhecimento de Deus. No entanto, os exemplos 

utilizados por Descartes, como a conclusão de que a grandeza dos três ângulos de um 

triângulo é igual de dois ângulos retos, são de natureza complexa, cuja demonstração 

dificilmente poderia ser reduzida a uma intuição. Na Primeira e na Terceira Meditações, 

porém, como vimos, ele se vale de exemplos de natureza intuitiva, cuja evidência não 

demandaria refazer um longo raciocínio ou demonstração
11

, de tal modo que o conhecimento 

de Deus não poderia, aparentemente, modificar a confiança ou persuasão decorrente dessa 

mesma evidência. Com efeito, o argumento do Gênio maligno é tomado como uma razão 

metafísica de duvidar, que se coloca justamente além das razões naturais de duvidar; pois, é 

uma possibilidade natural que possamos nos enganar em complexas conclusões matemáticas. 

Porém, em exemplos tão evidentes como os que são inicialmente mencionados, só a força de 

uma razão metafísica, como o Gênio maligno, se mostra capaz de instaurar a dúvida. 

Cottingham (1995) resume a questão nos seguintes termos:  

 

 
(...) a ideia sustentada por Descartes de que algumas proposições simples são 

tão transparentes e imediatamente evidentes que nada poderia colocá-las em 

questão não se coaduna com a possibilidade da dúvida “hiperbólica”, que ele 

mesmo levantara na Primeira Meditação. Lá o meditador defrontara-se com 

a aterradora dúvida de que minha natureza pudesse ser tal que “me fizesse 

errar toda vez que somo dois e três, ou conto os lados de um quadrado, ou 

até mesmo em assunto mais fácil se é que se pode imaginá-lo” (...). A 

dúvida, em resumo, estende-se à possibilidade de os processos fundamentais 

do raciocínio humano não serem confiáveis. Uma vez que a existência de um 

Deus veraz é demonstrada, esta dúvida pode ser aplacada (...). Mas o próprio 

processo de demonstração da existência de Deus parece pressupor a 

confiabilidade dos trabalhos da mente humana; e isso, por sua vez, 

aparentemente reintroduz o problema do círculo. (p. 35, destaques do 

original). 
 

 

 Como se pode notar, portanto, as discussões em torno do problema do círculo 

cartesiano trazem elementos que lançam luz sobre a questão que apresentamos, na medida em 

que ambas as questões têm, em especial, um ponto em comum: a necessidade de esclarecer o 

                                                           
11

 Em sua obra posterior às Meditações, os Princípios da Filosofia, que sintetiza o conjunto da sua filosofia, 

Descartes afirma, no artigo intitulado “Por que podemos duvidar também das demonstrações matemáticas?”: 

“Também duvidamos de todas as outras coisas que outrora já nos pareceram muito certas, mesmo das 

demonstrações matemáticas e dos seus princípios, que até o presente consideramos auto-evidentes” (2007, p. 26, 

destaque nosso). Este trecho, portanto, indica que a dúvida não se limita a demonstrações de proposições 

matemáticas complexas. 



20 

 

sentido e o escopo da dúvida instaurada na Primeira Meditação. No entanto, nossa questão é, 

por assim dizer, anterior ao problema do círculo, e de certo modo até sugere este problema, o 

que nos permite, por um lado, recorrer oportunamente a algumas respostas que foram dadas a 

ele ao longo do tempo, inclusive pelo próprio Descartes, como vimos; e, por outro lado, nos 

permite assumir uma metodologia de trabalho própria, que não se ancore na necessidade de 

responder especificamente como é possível demonstrar que Deus existe a partir de ideias 

claras e distintas supostamente dubitáveis. Esta última questão é parte indissociável do 

tratamento do problema do círculo cartesiano, mas não do nosso problema. 

O problema do círculo, portanto, é, antes de mais nada, uma reflexão sobre as supostas 

consequências da aplicação do método da dúvida e da sua radicalidade. Instaurada a dúvida, 

como é possível superá-la para demonstrar que Deus existe (e assim garantir toda a metafisica 

cartesiana)? Esse é o ponto fulcral do problema. Na forma como ele foi originalmente 

formulado, seu ponto de partida, quer dizer, sua preocupação primeira, são as consequências 

da aplicação desse método. Naturalmente, o tratamento desse problema demandou, ao longo 

do tempo, o esclarecimento do desenvolvimento da dúvida, dos seus limites e dos objetos 

sobre os quais ela incide, e é nesse sentido que a análise das respostas que foram dadas à 

questão nos pode ser oportuna. Ademais, a abordagem do problema do círculo pode ser tanto 

na perspectiva de avaliar se existe ou não um círculo vicioso, como também na perspectiva 

de, havendo tal círculo, ele ser ou não superável (ainda que se possa afirmar que um círculo 

vicioso “superável” não seja, efetivamente, um “círculo vicioso”).  

Nossa questão, por outro lado, é: considerando a forma pela qual se duvida até mesmo 

de verdades simples e intuitivas da matemática, é possível, mesmo que como consequência 

indesejada, estender a dúvida também a princípios lógicos? Tal questão, portanto, busca em 

primeiro lugar esclarecer o escopo da dúvida, isto é, demarcar precisamente o território do 

dubitável e do indubitável. Os possíveis efeitos da conclusão a que possamos chegar, 

inclusive se há alguma forma de círculo vicioso, apenas justificam a relevância da questão, 

mas não representam o objetivo central da nossa discussão. 

Ademais, devemos registrar, como o precedente mais próximo da nossa questão ao 

qual tivemos acesso, o artigo Descartes’ First Meditation: Mathematics and the Laws of 

Logic, de Mark Olson (1988, pp. 407-438). Olson inicia o artigo da seguinte forma:  

 

 



21 

 

O argumento cartesiano do Deus Enganador há muito tempo tem sido 

criticado como incoerente. Se o Argumento do Deus Enganador lança dúvida 

sobre todas as crenças, então ele também lança dúvida sobre suas próprias 

premissas e, portanto, anula a si mesmo. Além disso, entre as verdades 

“eternas” Descartes inclui a lei de não-contradição. Assim, se o Argumento 

do Deus Enganador lança dúvida sobre todas as verdades eternas, então a lei 

de não-contradição deve ser suspensa. Descartes sustentou a curiosa visão de 

que Deus livremente criou as verdades eternas e que poderia fazer, das 

contradições, verdades. Desse modo, parece que, se Deus é enganador, então 

a lei de não-contradição é dubitável. Portanto, se Deus é enganador, nenhum 

argumento poderia ser formulado. Com efeito, todo raciocínio teria que 

cessar. (p. 407).
12 

 

 

A perspectiva que leva Olson a questionar se o argumento do Deus enganador pode 

comprometer as leis lógicas é o status metafísico que essas leis compartilham com as 

verdades matemáticas, a saber, o status de “verdades eternas”. De fato, Descartes defendia a 

tese de que Deus, por sua onipotência, criou livremente as verdades eternas, como as 

essências matemáticas e as leis lógicas, sem que tenha sido constrangido ou condicionado a 

criá-las. Portanto, poderia ter sido da vontade de Deus que um quadrado não tivesse quatro 

lados, ou que coisas contraditórias fossem o caso.  

A primeira menção de Descartes a essa teoria surge em uma carta a Mersenne, de 15 

de abril de 1630, mas ele não a menciona diretamente nas Meditações (que foram publicadas 

em 1641), embora a mencione nas Quintas e Sextas Respostas às Objeções, e é controverso se 

ela pode ser lida já na Primeira Meditação, para esclarecer o argumento do Deus enganador. 

Em todo caso, embora Olson tenha partido desse ponto, sua pretensão é avaliar se, na 

Primeira Meditação, as verdades da matemática e as leis lógicas são entendidas como sendo 

do mesmo “tipo epistêmico” (tipo de conhecimento). Caso sejam entendidas como sendo de 

tipos epistêmicos distintos, então a dúvida que atinge as verdades matemáticas não atinge 

automaticamente as leis lógicas; caso sejam entendidas como sendo do mesmo tipo 

epistêmico, então é preciso avaliar, ainda, se o meditador, na Meditação Primeira, já considera 

verdades matemáticas e verdades lógicas como sendo do mesmo tipo metafísico, do ponto de 

vista das verdades eternas. Pois, com efeito, se elas são do mesmo tipo epistêmico e do 

                                                           
12

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Descartes’ Deceiving God Argument has long been criticized as 

incoherent. If the Deceiving God Argument casts doubt on all beliefs, then it also casts doubt on its own 

premisses [sic] and, thus, defeats itself. Furthermore, among the ‘eternal’ truths Descartes includes the law of 

non-contradiction. So, if the Deceiving God Argument casts doubt on all eternal truths, then the law of non-

contradiction must be suspended. Descartes did hold the curious view that God freely created the eternal truths 

and could have made contradictories true. So it seems that, if God is a deceiver, then the law of non-

contradiction is dubitable. Thus, if God is a deceiver, no argument could be formulated. Indeed, all reasoning 

would have to cease.” 



22 

 

mesmo tipo metafísico, segundo Olson, não há como não tratá-las da mesma forma do ponto 

de vista da dúvida.  

 Ademais, a tese defendida por Olson é de que, na Primeira Meditação, as verdades 

matemáticas e as leis lógicas são concebidas como de tipos epistêmicos distintos. Para 

sustentar essa tese, ele se vale da teoria da abstração de Tomás de Aquino, que, segundo 

Olson, se adequa às afirmações feitas pelo meditador na Primeira Meditação. Segundo essa 

teoria, as leis da lógica são um tipo de conhecimento “não-abstrativo”, ao passo que as 

verdades matemáticas são um tipo de conhecimento “abstrativo”. Nesse sentido, a dúvida 

instaurada na Primeira Meditação atingiria apenas o conhecimento abstrativo, sem atingir, 

portanto, as leis da lógica.  

 Nossa proposta difere da de Olson, em primeiro lugar, porque nosso ponto de partida 

para colocarmos a nossa questão não é o status metafísico comum que talvez possa ser 

atribuído às verdades matemáticas e lógicas já na Primeira Meditação, a saber, o status de 

“verdades eternas”. Nosso ponto de partida, como já mostramos, é a natureza intuitiva dessas 

verdades. Por outro lado, assim como Olson, também nos propomos a analisar a natureza 

epistêmica da matemática e da lógica como forma de esclarecer o que está sendo considerado 

por Descartes ao tratar das verdades matemáticas nas Meditações, e, a partir do que ele 

entende a respeito dos princípios lógicos, avaliar as relações possíveis desses princípios com a 

dúvida cética. No entanto, nossa proposta metodológica se diferencia da de Olson também, 

em segundo lugar, porque não iremos, de saída, recorrer à teoria da abstração de Tomás de 

Aquino, pois, sem pretendermos emitir juízo a respeito dessa opção metodológica, tentaremos 

obter o devido esclarecimento sobre a natureza epistêmica da matemática e da lógica para 

Descartes a partir dos próprios textos cartesianos, mesmo que seja o caso, como propõe 

Olson, que Descartes esteja lidando com concepções distintas de matemática ao longo das 

Meditações.  

 Ademais, de um ponto de vista das faculdades e dos atos cognitivos, as verdades 

lógicas e matemáticas em certo ponto se equivalem, na medida em que se dão a partir do 

entendimento puro, por um ato de intuição intelectual, sem o concurso necessário de outras 

faculdades. Como veremos ao longo do trabalho, mesmo no caso da matemática, a 

imaginação, que é outra faculdade que opera no conhecimento matemático, cumpre apenas 

uma função auxiliar e instrumental, que, embora muito importante, não é estritamente 

necessária para a intuição das verdades nessa ciência. Por isso que, por exemplo, podemos ter 



23 

 

ideias claras e distintas sobre um quiliógono mesmo sem sermos capazes de imaginá-lo. Por 

outro lado, do ponto de vista metafísico, isto é, das condições últimas das verdades da 

matemática e da lógica, ambas compartilham o status de “verdades eternas”, livremente 

criadas por Deus, ou ao menos dependentes dele
13

, ainda que, como dissemos, seja 

controverso se esse status é aplicável já no contexto da Primeira Meditação
14

. Portanto, se é o 

caso que a dúvida que atinge a matemática não atinge a lógica, é provável que a explicação 

para isso passe pelo campo epistemológico, aqui entendido não apenas do ponto de vista das 

faculdades e dos atos cognitivos envolvidos, mas também no sentido do objeto próprio dessas 

ciências ou artes. Nesse sentido, a que se aplica, precisamente, a matemática, segundo 

Descartes? Qual a natureza do seu objeto? E, por outro lado, qual a natureza de um princípio 

lógico, que Descartes classifica como “noção comum ou axioma”?
15

  

Essa avaliação de ordem epistemológica, porém, pode nos encaminhar para reflexões 

que estejam na esfera da ontologia. Com efeito, perguntar pela natureza do objeto matemático 

também nos leva a questionar se há algum tipo de comprometimento ontológico nas 

“essências” matemáticas: elas “existem”? E, se existem, de que forma? Além do pensamento? 

Ou somente para o pensamento, mesmo sendo “eternas”?
16

 E, por outro lado, haverá algum 

tipo de comprometimento ontológico da parte dos princípios lógicos? Se outra noção comum, 

a lei de causalidade, como afirma Alquié (1980, p.85), é lógico-ontológica, o que dizer dos 

princípios lógicos? Pois, se houver algum tipo de comprometimento ontológico desses 

princípios, não tanto com o “ser em geral”, mas com o próprio ser do meditador que, mesmo 

confrontado por um suposto Gênio maligno sumamente poderoso, não pode negar a si mesmo 

enquanto ser que se coloca ao menos como pensamento, então é possível que, em virtude 

dessa relação ontológica com o ser do meditador, que não seria aplicável aos objetos 

                                                           
13

 Também é controverso se todas as verdades eternas foram “criadas” por Deus. Gueroult (2016), por exemplo, 

sustenta que as leis lógicas fazem parte das verdades “não criadas”, enquanto as verdades matemáticas foram 

criadas. 
14

 Olson, por exemplo, defende que não se deve considerar a teoria da livre criação das verdades eternas na 

Primeira Meditação, e essa é uma das razões que o levam a buscar esclarecimentos em uma teoria alheia ao 

sistema cartesiano, que é a teoria da abstração de Tomás de Aquino. Por outro lado, Alquié (1980, p 71) defende 

que não só é possível, mas necessário se valer daquela teoria já na Primeira Meditação: “E por isso é que a 

Meditação Primeira só é plenamente compreensível a partir da teoria da criação das verdades eternas.” 
15

 A apresentação dos princípios lógicos como “noções comuns ou axiomas” se dá de maneira mais direta na 

obra Princípios da Filosofia, artigo 49, como veremos ao longo do trabalho.  
16

 Na Meditação Quinta, por exemplo, Descartes afirma (1999, p. 129): “E, creio seja o mais considerável aqui 

que encontre em mim inúmeras ideias de coisas que, mesmo se não existirem em parte alguma fora de mim, não 

se pode dizer, porém, que não sejam nada. Embora elas sejam pensadas por mim, de certo modo, segundo meu 

arbítrio, não são contudo uma ficção minha, pois, têm suas naturezas verdades e imutáveis. Por exemplo, quando 

imagino um triângulo, mesmo que tal figura não exista talvez e nunca tenha existido, em parte alguma do mundo 

fora do meu pensamento, é seguro que há uma sua natureza, essência ou forma determinada, imutável e eterna, 

que não foi inventada por mim e nem depende de minha mente.” 



24 

 

matemáticos, se possa duvidar das verdades mais simples da matemática sem duvidar das 

verdades lógicas, não obstante elas poderem ser percebidas pelos mesmos atos e faculdades 

cognitivas e poderem ser classificadas sob o mesmo status metafísico. Pois, como afirma 

Gueroult (2016): 

 

 
Na medida em que ele [o princípio de não-contradição], como princípio 

geral, deriva imediatamente da realidade infinita de Deus e das necessidades 

que essa implica, pertence evidentemente à esfera das verdades não criadas, 

liga-se estreitamente à onipotência divina, regula necessariamente as coisas, 

nunca pode ser posto em dúvida. (p. 475, destaque nosso). 
 

 

Com efeito, na medida em que esse princípio “regula necessariamente as coisas”, não seria 

possível abrir mão dele mesmo quando se ignorasse a sua verdadeira origem, que é Deus. Eis 

porque consideramos importante entender os possíveis compromissos ontológicos dos 

princípios lógicos, em vista de esclarecer suas relações com a dúvida cética.  

 Assim, nosso trabalho será estruturado em três capítulos. No primeiro, apresentaremos 

uma explicação mais detalhada do desenvolvimento da dúvida desde o início da Primeira 

Meditação, para que seja possível compreender a ordem do seu movimento até o ponto em 

que se duvida das matemáticas, indo até à Terceira Meditação, para que se possam observar 

elementos pertinentes a essa compreensão colocados antes e depois do estabelecimento do 

cogito. Desse modo, buscaremos explorar mais amplamente as explicações de Descartes a 

respeito da maneira pela qual se pode pôr a matemática em dúvida, oferecidas nas 

Meditações, nas Respostas às Objeções e também em outras obras, como os Princípios da 

Filosofia (doravante Princípios). No segundo capítulo, daremos continuidade ao movimento 

empreendido no primeiro, passando a avaliar na Quarta e na Quinta Meditação os demais 

elementos que possam esclarecer os limites da dúvida. Por fim, no terceiro capítulo iremos 

refletir sobre a natureza da matemática segundo a concepção cartesiana, de modo a termos 

mais clareza do que Descartes entende por tal ciência quando a coloca em dúvida nas 

primeiras meditações. Nesse sentido, discutiremos primeiramente a questão sobre qual 

matemática estaria em jogo na Primeira Meditação, a empirista de tradição aristotélica, ou 

uma matemática já cartesiana. Além disso, discutiremos se a concepção de matemática visada 

por Descartes no desenvolvimento da dúvida poderia ter como objeto realidades não extensas, 

como o próprio pensamento, uma vez que o “número” se trata de uma natureza simples 

aplicável a todas as coisas existentes, inclusive as não extensas. Nesse sentido, pode-se 



25 

 

especular se as relações aritméticas estariam fundadas no próprio pensamento, de modo que 

duvidar delas talvez implicasse consequências mais amplas do que as propostas por Descartes. 

Para tanto, além das obras já mencionadas, também nos valeremos principalmente das Regras 

para a orientação do espírito (doravante Regras), que, segundo nos parece, pode representar 

uma visão de matemática cartesiana já posta no desenvolvimento da dúvida e que, no entanto, 

não antecipa os aspectos metafísicos conquistados pelas próprias Meditações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 

 

I. O DESENVOLVIMENTO DA DÚVIDA – AS TRÊS PRIMEIRAS MEDITAÇÕES 

 

 

Para uma compreensão adequada da maneira como Descartes desenvolve a dúvida 

sobre as matemáticas e a importância que ela tem nas Meditações, convém analisar o 

movimento da dúvida desde o início. De fato, a dúvida, enquanto método, segue “a ordem das 

razões”
17

, de modo que cada movimento pressupõe o anterior. Assim, uma vez que a 

suspensão da validade das verdades matemáticas representa a radicalização da dúvida, sua 

correta compreensão pressupõe refazer os movimentos anteriores, a saber, a dúvida sobre os 

sentidos e o argumento do sonho.  

A orientação fundamental da dúvida, como vimos, é tomar deliberadamente 

(metodologicamente) como falso tudo que não for de todo certo e fora de dúvida, de tal modo 

que, ainda que restem mais razões para assentir a alguma coisa do que para negá-la, tal coisa 

seja rejeitada como falsa, pois não basta que haja mais razões; uma certeza completa e total 

requer o compromisso de toda a razão. Essa orientação, com efeito, tem por princípio a 

possibilidade de se atingir uma certeza absoluta e fundamental, que possui a forma da 

indubitabilidade. Desse modo, a dúvida contempla quatro características principais, como nos 

indica Gueroult (2016, p. 39): ela é metódica, pois é critério preliminar e fundamental para o 

desenvolvimento de uma meditação sobre a verdade; ela é universal, pois abarca todo o 

campo do saber humano; ela é radical, pois não atinge apenas o que é manifestamente falso, 

mas também tudo o que for meramente suspeito de falsidade; e ela é provisória, pois sua meta 

é o seu próprio encerramento a partir de uma certeza total cujo alcance ela mesma tenha 

viabilizado. 

Ademais, sendo um ato deliberado, a dúvida requer, portanto, um ato de vontade do 

meditador. No entanto, esse ato de vontade não faz da dúvida algo voluntarioso, pois, não 

basta querer duvidar, como ato cego de escrúpulo ou como mero vacilo psicológico; é preciso 

ter razões, mesmo que frágeis, para duvidar. E, nesse sentido, a dúvida não pode ser algo 

como uma pirraça cética, de quem duvida por duvidar ou de quem, de algum modo, pressupõe 

a impossibilidade de se alcançar a verdade. Com efeito, a dúvida, e, portanto, a decisão de 

duvidar, é metodicamente guiada pela razão daquele que medita. 

                                                           
17

 “As Meditações desenrolam-se em conformidade com as regras de um método que exige que se siga o 

encadeamento necessário das razões.” (GUEROULT, 2016, p. 35). 



27 

 

O caráter metódico da dúvida, como dissemos, também requisita ou recomenda que, 

por um lado, ela siga uma ordem de aplicação, e, por outro lado, que ela respeite, se assim 

podemos dizer, um princípio de eficiência ou economia. É essa ordem que orienta que se 

comece pelos sentidos, e é essa eficiência que orienta que não se deve deliberar, por exemplo, 

sobre cada proposição atinente ao conhecimento empírico ou sensível, e sim sobre a própria 

forma do conhecimento sensível, pois, se os fundamentos caem, tudo o que se fez sobre eles 

também cairá.  

Sendo assim, o meditador
18

 propõe o primeiro estágio da dúvida:  

 

 
Com efeito, tudo o que admiti até agora como o que há de mais verdadeiro, 

eu o recebi dos sentidos ou pelos sentidos. Ora, notei que os sentidos às 

vezes enganam e é prudente nunca confiar completamente nos que, seja uma 

vez, nos enganaram. (MM, p. 17). 
 

 

Note-se que aqui o meditador se mostra tributário da perspectiva segundo a qual, no âmbito 

das suas “antigas opiniões”, aquilo que ele tomava por verdadeiro tinha por fundamento os 

sentidos. Com efeito, Scribano
19

 (2007) e Larmore
20

 (2014) ressaltam a pretensão cartesiana 

de se contrapor à visão dominante, cuja base era a tradição aristotélico-tomista, segundo a 

qual o conhecimento tem como fundamento os sentidos. De fato, ainda que Descartes não 

mencione explicitamente Aristóteles ou Tomás de Aquino no texto das Meditações, todavia, 

em carta a Mersenne, de 28 de janeiro de 1641, ele confessa ter a pretensão de convencer os 

                                                           
18

 Ao longo do trabalho utilizaremos, via de regra, a expressão “meditador”, ao invés de “Descartes”, quando se 

tratar de citar diretamente o texto ou de indicar o raciocínio que lhe diz respeito, e utilizaremos “Descartes” 

quando se tratar das Meditações como “projeto” de Descartes, que se explica também pelo que está além do 

próprio texto das Meditações. 
19

 “O projeto cartesiano visa, em primeiro lugar, pôr em discussão, para destruí-la, toda ciência que, como a 

aristotélica, seja construída sobre a generalização dos dados sensíveis e, em segundo lugar, avaliar a consistência 

da ciência cartesiana já estruturada segundo a matematização do mundo, e portanto prescindindo dos dados da 

sensibilidade.” (p. 32). 
20 “(...) a Primeira Meditação tem como objetivo demolir a noção de que o conhecimento repousa sobre os 

sentidos e preparar o caminho para as diferentes concepções de conhecimento desenvolvidas nas Meditações 

subsequentes.” (p. 48, tradução nossa).  

Trecho original: “(...) the First Meditation has as its aim to demolish the notion that knowledge rests upon the 

senses and to prepare the way for the different conception of knowledge developed in subsequent Meditations.” 

 

“Há também a questão de quem, na visão de Descartes, pode ser considerado adepto desse princípio empirista. 

Entre as escolas filosóficas, o establishment aristotélico de sua época era, sem dúvida, o que predominava em 

sua mente. A ideia de que todo conhecimento é baseado na experiência dos sentidos ocorre frequentemente nos 

escritos de Aristóteles.” (p. 50-51, tradução nossa).  

Trecho original: “There is also the matter of who, on Descartes’ view, can be presumed to espouse this 

empiricist principle. Among philosophical schools, the Aristotelian establishment of his time was unquestionably 

uppermost in his mind. The idea that all knowledge is grounded in sense experience occurs often in Aristotle’s 

writings.” 



28 

 

seguidores de Aristóteles a respeito dos princípios expostos nas Meditações sem que eles 

tenham consciência imediata de que tais princípios negam a filosofia aristotélica, de modo 

que, ao se darem conta disso, já tenham aderido à filosofia cartesiana.  

 Ademais, mesmo no texto das Meditações, além da passagem que acabamos de 

mencionar, pela qual o meditador assume que recebeu dos sentidos tudo o que há de mais 

verdadeiro, já na sinopse da Primeira Meditação Descartes
21

 dá indicações desse propósito de 

se antepor à visão empirista dominante: 

 

 
Expõem-se na Primeira Meditação as causas por que podemos duvidar de 

todas as coisas, principalmente das materiais, ao menos enquanto os 

fundamentos das ciências não forem diversos dos que temos até agora. E, 

mesmo que a utilidade de uma dúvida tamanha não apareça de imediato, é 

ela no entanto muito grande por deixar-nos livres de todos os preconceitos, 

por aplainar um caminho em que a mente facilmente se desprenda dos 

sentidos e por fazer, enfim, que já não possamos duvidar das coisas que, em 

seguida, se descubram verdadeiras. (MM, p. 13, destaques nossos). 

 

 

Sendo assim, inicialmente se percebe que “os sentidos às vezes enganam”. De fato, pondera o 

meditador, é comum que erremos quando afirmamos, por exemplo, que vemos ao longe um 

objeto muito pequeno, mas que, na verdade, ao considerá-lo mais de perto, percebemos ser 

muito grande. É assim que alguns erram ao suporem os astros como pequenos corpos, pois 

não levam em conta a distância que os separa deles. Portanto, considerando que erros desse 

tipo são bastante comuns, é preciso rejeitar os dados provenientes dos sentidos como se 

fossem falsos.  

Aqui, cabe esclarecer: sobre o que, precisamente, incide a dúvida a respeito dos 

sentidos? Sobre a natureza do objeto, a capacidade do sujeito ou sobre a relação entre sujeito e 

objeto? Quando dizemos, com o meditador, que os sentidos nos enganam, estamos falando da 

faculdade (sensibilidade) ou do objeto sensível? Certamente o conhecimento é uma relação 

entre sujeito e objeto. Mas, o juízo (seja conhecimento, seja opinião) que fazemos a respeito 

daquilo que percebemos é sempre um ato deliberado, portanto, uma ação do sujeito. O objeto 

não tem participação direta no engano; ele não tem qualquer “responsabilidade” com o 

sujeito, e não é ele que nos influencia para o erro. Portanto, é sempre sobre o sujeito que 

estamos falando. E, quando afirmamos que os sentidos nos enganam, deveríamos entender 

                                                           
21

 Larmore considera que, na Primeira Meditação, não se trata de “Descartes”, mas de um “personagem”, o 

meditador, que representa a visão comum da época, e não a visão formal de Descartes. 



29 

 

que nos enganamos no juízo que fazemos sobre uma percepção sensível. Assim, Alquié 

(1980) afirma:  

 

 
E, antes de mais nada, a dúvida põe menos em causa o objecto como 

tal do que as opiniões relativas a esse mesmo objecto: por isso é que 

essa viragem dará lugar a um “eu penso” e inaugurará uma metafísica 

do sujeito. (p. 64). 

 

 

Ademais, em uma interpretação menos estrita, pode-se também dizer que eles nos enganam na 

medida em que às vezes cometemos erros mais facilmente quando julgamos dados da 

sensibilidade do que talvez cometamos ao julgar outras coisas. Porém, a explicação do engano 

como uma precipitação da vontade na formulação dos juízos só será dada por Descartes na 

Quarta Meditação, depois que se prova, na Terceira, que Deus existe, e que (já na Quarta) não 

pode ser causa dos nossos erros
22

. Por ora, na primeira meditação, basta ter em mente que se 

está duvidando da veracidade das coisas relacionadas com a sensibilidade.  

Os erros relacionados aos sentidos, porém, parecem ocorrer especialmente acerca de 

coisas miúdas e muito afastadas. Desse modo, o meditador pondera que ao menos algumas 

percepções, dadas a vivacidade e a aparente clareza com que se as percebe (o próprio corpo, a 

roupa que vestimos etc.), não são passíveis de dúvida, a menos que se queira parecer um 

“insensato” ou “insano”. No entanto, essas mesmas clareza e vivacidade das coisas que 

percebemos pelos sentidos também se apresentam, às vezes, enquanto sonhamos. Assim, 

embora em geral não duvidemos de que, quando acordados, estamos de fato acordados, tendo 

mesmo uma segura convicção disso, a princípio não possuímos, todavia, uma explicação 

racional e totalmente certa que permita distinguir o sonho e a vigília. Tal distinção não se 

pode dar pela consideração da vivacidade e da força das nossas impressões, visto que o 

mesmo se pode verificar também nos sonhos; logo, convém duvidar de todas as coisas que 

percebemos por intermédio dos sentidos, seja porque são miúdas, distantes e imprecisas, seja 

porque, mesmo grandes, próximas e claras, não podemos garantir de maneira indubitável que 

sejam verdadeiras.  

 

 

                                                           
22

 Nesse sentido, Alquié também afirma (ibid., p. 111): “É claro que, para Descartes, é sempre o entendimento 

que conhece, e o juízo propriamente dito só se compõe de entendimento e de vontade. Para falar com 

propriedade, não há, portanto, erro do sensível, e só os juízos que, desde a nossa infância se misturaram ao que o 

puro sensível nos propunha verdadeiramente, podem conter erro ou verdade.” 



30 

 

Sonhemos, portanto, e que aquelas coisas particulares – que abrimos os 

olhos, mexemos a cabeça, estendemos a mão e semelhantes – não são 

verdadeiras e talvez não tenhamos também estas mãos, nem este corpo todo. 

(MM, p. 19). 

 

 

Nesse ponto, ao assumir que está sonhando, o meditador primeiramente nega, 

portanto, que essas coisas mais próximas sejam verdadeiras. No entanto, ele logo pondera: 

 

 
Entretanto, é preciso por certo confessar que as coisas vistas no sono são 

como certas imagens pintadas e não puderam ser essa ficção, a não ser pela 

similitude das coisas verdadeiras. De sorte que, pelo menos essas coisas 

gerais – olhos, cabeça, mãos e o corpo todo, – não são coisas imaginárias, 

mas, existem deveras. (MM, p. 19). 

 

 

Nesse sentido, o meditador considera que, mesmo que tudo que ora representamos seja 

imaginário ou ilusório, que tudo não passe de um sonho, por certo essa ilusão ou esse sonho 

assim são caracterizados na medida em que devem algo à realidade, à qual cremos ter acesso 

quando nos encontramos em estado de vigília. Desse modo, as coisas imaginárias desse 

sonho, o qual metodicamente acreditamos estar vivenciando, certamente revelam algo da 

própria “realidade verdadeira”, seja ela qual for, na medida em que os sonhos não passam de 

combinação de coisas mais gerais percebidas ordinariamente na vigília, ou seja, mesmo no 

sonho em geral não deixa de haver “cabeça, mãos, olhos, corpo etc.”. Assim, se essas “coisas 

gerais”, tão claras e vivazes, e tão próximas de nós, não forem elas mesmas verdadeiras, como 

por certo perceberíamos em estado de vigília, então elas, em especial, ao menos devem 

indicar aspectos mais gerais que sejam comuns às coisas reais. O argumento do sonho surge, 

então, para pôr em questão o “critério da nitidez”. Pois, os sentidos podem enganar não 

apenas porque a experiência talvez não seja nítida, mas porque talvez ela também não seja 

real. 

Assim, o meditador afirma:  

  

 
Por igual razão, embora essas coisas gerais – olhos, cabeça, mãos e 

semelhantes, – possam ser elas também imaginárias, é preciso confessar, 

todavia, que são pelo menos necessariamente verdadeiras e existentes 

algumas outras coisas, ainda mais simples e universais, a partir das quais são 

figuradas, como a partir de cores verdadeiras, todas as imagens de coisas que 

estão em nosso pensamento, quer verdadeiras, quer falsas.  

Desse gênero parecem ser a natureza corporal comum e sua extensão, bem 

como a figura das coisas extensas; a quantidade ou grandeza delas e seu 



31 

 

número; o lugar onde existem e o tempo pelo qual duram e que mede sua 

duração, e coisas semelhantes. (MM, p. 21, destaques nossos). 
 

 

Mesmo que as combinações ou composições feitas a partir dessas coisas mais simples e 

universais sejam arbitrárias ou ilusórias, não parece restar possibilidade de dúvida sobre tais 

coisas simples e universais. Pois, se o sonho é uma combinação arbitrária e fantasiosa de 

coisas mais simples, mesmo em coisas como olhos, cabeças, mãos, etc., o erro deve estar na 

combinação, e não nos elementos combinados. Com efeito, é a possibilidade de erro ou 

arbitrariedade inerente à composição de elementos em uma representação que põe sob 

suspeita todas as representações que se constituam dessa maneira, e, por outro lado, é a 

própria simplicidade de coisas como extensão, figura, número, lugar etc. que garante, nesse 

momento do percurso meditativo, que elas sejam “necessariamente verdadeiras e existentes”. 

É preciso notar, porém, que ao afirmar que essas coisas simples e universais são 

verdadeiras e existentes, essa verdade e essa existência são colocadas a título de realidade 

representacional, ou melhor, a título de fundamento de toda representação, real ou ilusória. 

Pois, que a natureza corporal e sua extensão, a figura, o lugar etc., sejam verdadeiras e 

existentes, não significa que haja de fato algum lugar, algum corpo etc., mas que, se os há, 

eles existem tal como ora os representamos. Com efeito, o argumento do sonho põe em 

questão não apenas a semelhança das coisas reais com aquilo que percebemos, mas a própria 

existência da realidade extramental sugerida por essas coisas percebidas ou representadas.  

Assim, logo após citar quais seriam essas coisas “mais simples e universais”, o 

meditador afirma: 

 

 
Razão pela qual, partindo disso, não seria talvez incorreto concluir que a 

Física, a Astronomia, a Medicina e todas as outras disciplinas que dependem 

da consideração das coisas compostas são, na verdade, duvidosas, ao passo 

que a Aritmética, a Geometria e outras desse modo,- que não tratam senão de 

coisas muito simples e muito gerais, pouco se preocupando com que estejam 

ou não na natureza das coisas, - contêm algo certo e fora de dúvida. Pois, 

esteja eu acordado ou dormindo, dois e três juntos são cinco e o quadrado 

não tem mais que quatro lados. E, não parece possível que verdades tão 

manifestas incorram na suspeita de falsidade ou de incerteza. (MM, p.21). 
 

 

A realidade material (extramental) foi posta sob suspeita pelo argumento do sonho. Portanto, 

as ciências que dependem necessariamente da existência dessa realidade também se tornam 

suspeitas. No entanto, “a Aritmética, a Geometria e outras desse modo”, na medida em que 



32 

 

independem da existência dos seus objetos, não podem ser atingidas pela dúvida a partir do 

mesmo argumento do sonho. Afinal, sonhando ou acordado, “dois e três juntos são cinco”, e, 

mesmo que não exista de fato quadrado algum, continua sendo verdade que um quadrado não 

pode ter mais do que quatro lados. Nesse sentido, Scribano (2007) afirma:  

 

 
O que o argumento do sonho deixa intacta é a estrutura matemática da 

experiência sensível, e a confirmação de que a hipótese do sonho é 

impotente, neste caso, ao contrário do que ocorre no caso da crença na 

existência dos corpos e na semelhança deles com as sensações, é que as 

operações da matemática, com as quais se descrevem as propriedades 

simples e universais das coisas, permanecem verdadeiras tanto no sonho 

como na vigília [...]. (p. 35). 
 

Uma questão relevante pode ser colocada a partir da preservação da matemática ante o 

argumento do sonho: se a pretensão de Descartes, a partir da figura do meditador, é negar a 

tradição empirista, então, a concepção de matemática abordada na Primeira Meditação é a 

mesma que é defendida por essa tradição? Mas, se se trata de uma matemática fundada 

empiricamente, então como é possível preservá-la se aquilo que lhe serve de fundamento, que 

é a realidade empírica, está suspenso pela dúvida? Ou, essa matemática que “não se preocupa 

se essas coisas muito simples e muito gerais estão ou não na natureza das coisas” não é a 

matemática defendida por aquela tradição, e, na verdade, Descartes já estaria abordando uma 

nova concepção (a sua) de matemática? Nesse sentido, Larmore afirma: 

 

 
Muitos supuseram que a matemática é entendida aqui como tendo uma base 

diferente dos sentidos, sua confiabilidade tendo sido desacreditada, e que 

Descartes deve ter em mente algo como a própria visão da matemática como 

baseada em idéias inatas. Afinal, a Terceira Meditação remete a essa 

passagem ao levantar uma dúvida semelhante sobre a confiabilidade de seu 

novo critério de conhecimento, percepção clara e distinta, com referência 

particular às crenças matemáticas. (Ibid., p. 54).
23

 

 

 

Com efeito, a respeito desse ponto, Larmore defende que não há contradição ao se preservar 

uma matemática de concepção empirista mesmo que qualquer realidade empírica esteja em 

suspenso. Pois, segundo ele, a própria concepção aristotélica de matemática lida com formas 

                                                           
23

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Many have supposed that mathematics is understood here as having a 

basis other than the senses, their reliability having been discredited, and that Descartes must have in mind 

something like his own view of mathematics as founded upon innate ideas. After all, Meditation Three refers 

back to this passage when raising a similar doubt about the reliability of his new criterion of knowledge, clear 

and distinct perception, with particular reference to mathematical beliefs.”  



33 

 

quantitativas abstraídas dos objetos sensíveis, sem levar em consideração se esses objetos 

existem ou não. Portanto, a validade de uma matemática empirista tal como preconizada por 

Aristóteles (e seus seguidores) não pressupõe a realidade material dos seus objetos. 

 Ademais, Larmore argumenta que a concepção de matemática própria de Descartes, de 

ordem não empirista e pautada em ideias inatas, claras e distintas, ainda não está dada na 

Primeira Meditação. Nesse sentido, haveria duas concepções de matemática nas Meditações: a 

da Primeira Meditação representaria a visão do meditador, personagem construído para 

simular a visão da tradição empirista dominante; e a que se começa a desenhar na Terceira 

Meditação, aparecendo de forma clara na Quinta Meditação, que seria a visão do próprio 

Descartes, tornada possível pela superação tanto das “antigas opiniões” como do ceticismo 

incorporados pela figura do meditador. Nessa perspectiva, quanto mais as meditações se 

desenvolvem, mais a figura do meditador e o próprio Descartes passam a coincidir uma com a 

outra.  

Essa discussão, com efeito, é importante para a reflexão que estamos propondo, pois, 

se nos interessa compreender tudo o que pode ser implicado pela dúvida sobre as 

matemáticas, inclusive a possibilidade de essa dúvida atingir até mesmo as leis da lógica, uma 

das questões que devem ser esclarecidas é justamente a concepção de matemática assumida 

por Descartes quando a coloca em dúvida a partir da hipótese do Gênio maligno. Nesse 

sentido, é preciso avaliar se a diferença de concepção a respeito da matemática (empirista ou 

não empirista) traria implicações distintas do ponto de vista da aplicação da dúvida. O próprio 

Larmore indica que essa diferença não implica alteração a respeito do poder do argumento do 

Gênio maligno: 

 

 
Embora a dúvida suprema envolvendo um Deus onipotente possa ser 

aplicada, não apenas a essa explicação abstracionista da matemática, mas 

também à ideia de que os conceitos matemáticos são inatos e as verdades 

matemáticas são percebidas de maneira clara e distinta, Descartes não a 

estende assim até a Terceira Meditação. Na Primeira Meditação, a 

preocupação é apenas com os sentidos como suposta fonte de conhecimento. 
(ibid., p. 54-55).

24
 

 

 

                                                           
24

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Though the supreme doubt involving an omnipotent God can be 

applied, not just to this abstractionist account of mathematics, but also to the idea that mathematical concepts are 

innate and mathematical truths clearly and distinctly perceived, Descartes does not so extended it until 

Meditation Three. In the First Meditation, the concern lies solely with the senses as the supposed source of 

knowledge.” 



34 

 

Seja como for, esse ponto será retomado, em parte mais adiante, ao abordarmos mais 

detalhadamente a dúvida sobre as matemáticas e os esclarecimentos dados por Descartes a 

respeito dela, e em parte no último capítulo, quando tratarmos mais detalhadamente da 

concepção cartesiana de matemática. 

 Logo após estabelecer que as matemáticas estão salvas da dúvida, o meditador afirma: 

 

 
Entretanto, fixa em minha mente tenho uma certa velha opinião de que há 

um Deus, que pode todas as coisas e pelo qual fui criado tal qual existo. 

Mas, de onde sei que ele não tenha feito que não haja de todo terra alguma, 

céu algum, coisa extensa alguma, figura alguma, grandeza alguma, lugar 

algum e que não obstante eu sinta todas essas coisas e que, no entanto, todas 

elas não me pareçam existir diferentemente de como me aparecem agora? 

(MM, p. 23). 

 

 

Esse Deus da “velha opinião”, que tudo pode e que criou o meditador, poderia (ou deveria), 

portanto, ser o responsável por tudo que existe e por tudo que o meditador percebe, o que 

deveria garantir a verdade dessas percepções. No entanto, questiona o meditador, qual a 

razão, além da velha opinião, que, por um lado, permite tomar esse Deus como tal criador e 

que, por outro lado, impede que se afirme, por causa desse Deus, que todas essas coisas não 

passem de meras percepções imaginárias? E, além disso, continua o meditador: 

 

 
Mais: do mesmo modo que julgo que os outros às vezes erram acerca de 

coisas que presumem saber à perfeição, não estaria eu mesmo de igual 

maneira errando, cada vez que adiciono dois a três ou conto os lados do 

quadrado ou faço outra coisa que se possa imaginar ainda mais fácil? // 

Mas, talvez Deus não tenha querido que eu fosse enganado dessa maneira, 

pois, dizem-no sumamente bom. Ora, se criar-me para que sempre erre 

repugna à sua bondade, parece que a essa bondade deve também repugnar a 

permissão para que eu erre às vezes, mas o último não pode ser, contudo, 

afirmado. (MM, p. 23) 

 

 

É preciso notar, aqui, que o meditador não está tratando da mera possibilidade de um erro 

natural nas questões matemáticas, como ocorre nos “paralogismos” citados no Discurso do 

Método. Não se trata, pois, da possibilidade de imperícia ou inaptidão, por exemplo, mesmo 

porque o meditador trata justamente de casos triviais, em relação aos quais dificilmente se 

podem imaginar “coisas mais fáceis”. Com efeito, o erro nas operações matemáticas, aqui, é 

cogitado precisamente na medida em que o meditador se coloca na condição de um ser criado 

por esse Deus da velha opinião, de tal modo que esses erros na matemática sejam decorrentes 



35 

 

da forma pela qual o meditador foi criado segundo o propósito desse Deus. Isso fica claro no 

trecho imediatamente seguinte, quando o meditador afirma: “Mas, talvez Deus não tenha 

querido que eu fosse enganado dessa maneira (...). Ora, se criar-me para que sempre erre 

repugna à sua bondade (...)”
25

.  

 De fato, na Quarta Parte do Discurso, Descartes antecipa parte das suas reflexões 

metafísicas, posteriormente sistematizadas nas Meditações. No entanto, ao relatar sua decisão 

de empreender o método da dúvida, ele apresenta argumentos um pouco diferentes, e em uma 

ordem diferente, do que se observa nas Meditações. Toda a aplicação da dúvida é resumida 

em um curto trecho, como se lê a seguir: 

 

 
Assim, porque nossos sentidos nos enganam algumas vezes, eu quis supor 

que não havia coisa alguma que fosse tal como eles nos fazem imaginar. 

E porque há homens que se enganam ao raciocinar, mesmo no tocante às 

questões mais simples da geometria, cometendo paralogismos, julgando que 

eu estava sujeito a falhar, tanto como qualquer outro, rejeitei como falsas 

todas as razões que havia tomado até então por demonstrações. E, enfim, 

considerando que todos os mesmos pensamentos que temos quando 

despertos podem ocorrer quando dormimos, sem que haja algum, nesse caso, 

que seja verdadeiro, decidi fingir que todas as coisas que haviam entrado em 

meu espírito não eram mais verdadeiras que as ilusões de meus sonhos. 

(2018, p. 90-91). 

 

 

Logo em seguida, Descartes já afirma a certeza do cogito, que nenhuma ilusão onírica poderia 

desfazer. No trecho citado, nota-se, em primeiro lugar, que a matemática não é o que resta de 

verdadeiro após o argumento do sonho, como ocorre nas Meditações, mas que, na verdade, é 

mencionada antes desse argumento. Em segundo lugar, o argumento do sonho é colocado não 

só como meio de generalização da dúvida, mas também como sendo seu nível mais radical. 

Em terceiro lugar, não há a figura do Gênio maligno, de modo que a dúvida sobre a 

matemática se situa, como o engano dos sentidos e o argumento do sonho, no âmbito natural, 

                                                           
25

 Na verdade, essa observação se torna menos necessária a depender da tradução das Meditações consultada. A 

tradução que utilizamos para as citações, como já mencionamos, é a de Fausto Castilho, publicada em edição 

bilíngue (latim-português) pela Editora da Unicamp (1999). No entanto, outras traduções, como as que foram 

publicadas pela Nova Cultural (1988, tradução de J. Guinsburg e Bento Prado Jr.) e pela Martins Fontes (2011, 

tradução de Maria Ermantina de Almeida Prado Galvão), deixam mais explícita a relação entre os erros 

matemáticos mencionados e a natureza do meditador criada pelo Deus da velha opinião. Na edição da Martins 

Fontes, por exemplo, traduzida da primeira edição francesa das Meditações (de 1647, revisada pelo próprio 

Descartes), lê-se o seguinte: “E até, como por vezes julgo que os outros se equivocam, mesmo nas coisas que 

pensam saber com a maior certeza, pode ocorrer que ele [Deus] tenha querido que eu me engane todas as vezes 

que faço a adição de dois e três, ou que enumero os lados de um quadrado (...)” (p. 35-36). A edição da Nova 

Cultural, traduzida da primeira edição das Meditações (1641), é ainda mais direta: “E, mesmo, como julgo que 

algumas vezes os outros se enganam até nas coisas que eles acreditam saber com maior certeza, pode ocorrer que 

Deus tenha desejado que eu me engane todas as vezes em que faço a adição de dois mais três (...)”. (p. 19). 



36 

 

isto é, nas possibilidades de erro naturais ao sujeito que duvida. E, em quarto lugar, também 

se mencionam as questões “mais simples” da geometria, que, mesmo simples, se prestam a 

raciocínios e, portanto, a erros naturais, de modo que valem por “todas as razões que havia 

tomado até então por demonstrações”, isto é, comprometem também, evidentemente, 

qualquer razão ou conclusão derivada de raciocínios (demonstrações) mais complexos. 

Descartes não dá exemplos, mas não parece impróprio pensar que ele pudesse ter em mente 

exemplos semelhantes ou iguais aos das Meditações.  

 É preciso destacar a relevância dessa diferença do Discurso em relação às Meditações. 

Nas Meditações, como vimos, as verdades matemáticas, porque tratam de coisas muito 

simples e muito gerais, que independem da existência delas no mundo, não estão sujeitas a 

erros naturais, ou, ao menos, esses erros, se possíveis
26

, não são tomados como razão para 

duvidar das matemáticas. Para tanto, é preciso recorrer não apenas a uma razão natural, mas a 

uma razão metafísica, que é a figura do Deus da velha opinião. Esta razão, com efeito, implica 

que, mesmo que jamais errássemos ou cometêssemos “paralogismos” na matemática, seria 

possível duvidar das suas verdades.  

Ademais, ao recorrer à hipótese de um Deus enganador, o meditador reconhece que 

pode ser extravagante supor que um Deus que, segundo a velha opinião, é sumamente bom, o 

tenha criado de modo que se engane mesmo diante das coisas mais manifestamente certas, e 

talvez seja mais coerente supor sua origem em um ser imperfeito. “Talvez haja, em verdade, 

aqueles que, a ter de crer que todas as outras coisas são incertas, prefiram, negar um Deus tão 

poderoso.” (MM, p. 23). O fato é que, na impossibilidade de decidir, então, essa questão, a 

dúvida permanece a abranger todas as coisas que antes eram consideradas verdadeiras, e 

convém metodicamente rejeitá-las como falsas. Trata-se de uma difícil tarefa, reconhece o 

meditador, pois para empreender uma dúvida dessa magnitude é preciso vencer o hábito de 

tomar tantas opiniões como verdadeiras, e contrariar o aparente bom senso de aceitar a 

verdade de coisas tão simples e gerais. Portanto, ao hábito, opõe-se o método: só por meio de 

uma resolução radical, que toma deliberadamente como falso tudo o que se mostrar duvidoso, 

mesmo que por frágeis razões, será possível distinguir algo que reste verdadeiro.  

Seguindo, pois, sua resolução, o meditador supõe não um Deus bondoso, fonte 

soberana da verdade, mas um Gênio maligno, um ser sumamente poderoso e manhoso, capaz 

                                                           
26

 “Pois, esteja eu acordado ou dormindo, dois e três juntos são cinco e o quadrado não tem mais que quatro 

lados. E, não parece possível que verdades tão manifestas incorram na suspeita de falsidade ou de incerteza.” 

(MM, p. 21, destaque nosso). 



37 

 

de enganar sobre qualquer coisa. Não só capaz metafisicamente (pela onipotência), mas que 

de fato, deliberadamente, engana. Pois, como indica Gueroult
27

, o Gênio maligno é também 

artifício psicológico para fortalecer no meditador o domínio do método, que o conduz à 

verdade, sobre o hábito, que o inclina às velhas opiniões. Em meio a um engano tão 

abrangente e radical, só resta ao meditador a liberdade de se prevenir e de negar o 

assentimento aos erros provocados por um ser tão poderoso. Encerra-se, assim, a Primeira 

Meditação. 

É na Segunda Meditação que o meditador encontra o seu “ponto arquimediano”, algo 

certo e inabalável, a partir do qual todo o edifício do saber poderá ser construído: o cogito. 

Assim, logo após rememorar os propósitos e os requisitos do seu método, e também os 

resultados alcançados por ele na Primeira Meditação, o meditador questiona se pode restar 

algo de certo. Pois, tendo negado, então, a existência de todas as coisas por ele percebidas, e 

também a veracidade até mesmo dos seus pensamentos mais certos e evidentes, e que, 

inclusive, sequer dependem da existência de algo além da própria mente que os concebe, 

tendo, portanto, negado tudo isso, o meditador levanta a hipótese de até mesmo ele não ser 

nada, ao que logo conclui: “Ao contrário, eu certamente era, se me persuadi de algo ou se 

somente pensei algo.” (MM, p. 39). E, por fim, retomando o confronto com o suposto criador 

do seu ser, o meditador afirma: 

 

 
Mas, há um enganador, não sei quem, sumamente poderoso, sumamente 

astucioso que, por indústria, sempre me engana. Não há dúvida, portanto, de 

que eu, eu sou, também, se me engana: que me engane o quanto possa, 

nunca poderá fazer, porém, que eu nada seja, enquanto eu pensar que sou 

algo. De sorte que, depois de ponderar e examinar cuidadosamente todas as 

coisas é preciso estabelecer, finalmente, que este enunciado eu, eu sou, eu, 

eu existo é necessariamente verdadeiro, todas as vezes que é por mim 

proferido ou concebido na mente. (MM, p. 39). 
 

 

O restante da Segunda Meditação será, pois, dedicado a esclarecer a natureza desse eu. Com 

efeito, tendo negado a veracidade de toda a realidade extramental e de todos os pensamentos 

que pudessem ter relação com o corpo, e, por outro lado, reconhecendo a presença de todos 

esses pensamentos, resta ao meditador afirmar, preliminarmente, que o próprio pensamento, 

                                                           
27

 “O caráter voluntário e metódico desta invenção (ficção) é enfatizado por sua dupla qualidade de artifício 

resolutório e instrumento psicológico: tornando possível uma operação da vontade que deve se exercer contra os 

hábitos e as tentações do provável, essa invenção (ficção) é instrumento psicológico”. (ibid., p. 45). 



38 

 

qualquer que seja seu objeto e o seu modo
28

, é aquilo, e unicamente aquilo, que não pode ser 

separado desse eu ainda pouco conhecido, de tal modo que, se esse eu cessa de pensar, não há 

como não concluir que ele cessa também de existir. “(...) há o pensamento e, somente ele não 

pode ser separado de mim. (...) Sou, porém, uma coisa verdadeira e verdadeiramente 

existente. Mas, qual coisa? Já disse: coisa pensante.” (MM, p. 43).  

 A Terceira Meditação tem como principal objetivo, ou resultado, provar a existência 

de Deus. De fato, provar que Deus existe é a primeira condição para afastar a hipótese de o 

meditador ter como autor do seu ser, não um Deus bondoso, mas um Gênio maligno. Pois, 

sendo tal Gênio maligno o último e mais radical movimento da dúvida, será, portanto, o 

primeiro a ser enfrentado no movimento contrário a essa dúvida, que se inicia com o 

estabelecimento da primeira certeza. Ademais, para enfrentar decisivamente esse primeiro 

estágio no movimento da certeza, além de provar que Deus existe, será necessário provar 

também que ele não é enganador e tampouco maligno, o que se dá a partir da Terceira 

Meditação e se completa na Quarta Meditação, quando se demonstra a causa do erro e do 

engano, a saber, o mau uso da vontade livre na elaboração dos juízos sobre as coisas
29

.  

 No entanto, antes de provar a existência de Deus (o que, aliás, demandará toda a teoria 

cartesiana das ideias), o meditador dedica o início da Terceira Meditação para, novamente, 

“recensear” as conquistas obtidas nas meditações precedentes: “Eu, eu sou coisa pensante, 

isto é, coisa que duvida, que afirma, que nega, que entende poucas e ignora muitas coisas, que 

ama, que odeia, que quer, que não quer, que imagina também e que sente.” (MM, p. 63). 

Sendo assim, diante dessa certeza de ser coisa pensante, o meditador especula se tal certeza 

não contempla o critério para qualquer outra certeza, critério que ele conclui ser a clareza e a 

                                                           
28

 Para Descartes, conforme se diz já na Segunda Meditação, imaginar e sentir, mesmo que possuam relação com 

o corpo, são modos do pensamento, pois, se há pensamento sem imaginação e sensação, não há imaginação e 

sensação sem pensamento, de tal modo que a eventual falsidade das coisas imaginadas e sentidas não nega a 

realidade do ato e da capacidade de imaginar e de sentir, como modos de pensar. “Mas, em verdade, eu também 

sou o mesmo que imagina, pois, ainda que, segundo supus, nenhuma coisa imaginada seja verdadeira, a própria 

força de imaginar, todavia, existe deveras e faz parte de meu pensamento. (...) Parece-me, todavia que vejo, 

ouço, aqueço-me e isto não pode ser falso. Isto é o que em mim se chama propriamente sentir, o que, tomado 

assim, precisamente, nada mais é do que pensar.” (MM, p. 47).  

Na Terceira Meditação, ele reafirma o raciocínio: “Pois, como antes fiz notar, embora as coisas que sinto e 

imagino fora de mim, talvez não sejam nada ali, todavia, os modos de pensar que chamo sensações e 

imaginações, na medida em que são somente certos modos de pensar, tenho certeza de que eles estão em mim.” 

(MM, p. 63-65).  
29

 “(...) tão logo a ocasião se apresente, devo examinar se há um Deus e, se há, se ele pode ser enganador. Pois, 

na ignorância disso, não parece que eu possa jamais estar completamente certo de nenhuma outra coisa.” 

(Terceira Meditação, p. 67). 



39 

 

distinção
30

 presentes no cogito. “Estou certo de que sou coisa pensante. Não saberei, portanto, 

também, qual o requisito para que fique certo de alguma coisa? Com efeito, nesse primeiro 

conhecimento nada há senão uma percepção clara e distinta do que afirmo.” (MM, p. 65). 

 Em seguida, o meditador pondera que esse critério só poderia ser suficiente para 

assegurar a verdade de uma coisa se jamais pudesse acontecer de uma percepção desse tipo, 

clara e distinta, ser falsa. Em um primeiro momento, isso o leva a afirmar, então, que o 

critério é válido, já que ele não tem em mente nenhum caso que pareça contrariá-lo: “E, por 

conseguinte, parece-me que já posso estabelecer como regra geral que: é verdadeiro tudo o 

que percebo muito clara e muito distintamente.” (MM, p. 65). No entanto, logo em seguida, o 

meditador passa a revisar se não lhe aconteceu de haver tido razões para tomar como falsas 

outras percepções claras e distintas, de modo a pôr à prova tal regra geral. Sendo assim, 

refazendo o percurso da dúvida levada a cabo na Primeira Meditação, o meditador observa 

primeiro que, quanto às coisas oriundas dos sentidos, não havia propriamente clareza e 

distinção na representação delas, a não ser na mera percepção da presença delas à mente, o 

que, na verdade, nada conta, nesse momento, para a sua veracidade. Portanto, a negação das 

percepções sensíveis não atenta contra a regra geral. Ademais, continua o meditador, outra 

possibilidade de percepção clara e distinta que talvez tenha sido negada pela dúvida era a de 

que essas coisas sensíveis percebidas correspondiam a uma realidade exterior, que lhes dava 

origem, isto é, parecia uma percepção clara e distinta a afirmação de uma realidade própria a 

essas coisas sensíveis percebidas, mesmo que confusas, e, portanto, se tal realidade foi negada 

pela dúvida, talvez a regra geral não tenha valor. No entanto, o meditador conclui que tal 

percepção ou associação era fruto do hábito, e não de um conhecimento claro. Portanto, não 

era uma percepção clara e distinta, de modo que a regra geral parece válida.  

 Ademais, a dúvida envolveu, também, as verdades matemáticas, e elas, ao menos, 

talvez possam ser enquadradas no grupo de percepções claras e distintas. Mas, segundo a 

regra em análise, isso deveria mantê-las verdadeiras e, no entanto, elas foram também 

rejeitadas pela dúvida, o que talvez comprometa o valor dessa regra geral.  

 

 

                                                           
30

 Nos Princípios, Artigo 45, Descartes define a percepção clara e distinta da seguinte forma: “Chamo 

conhecimento claro àquilo que é manifesto a um espírito atento: tal como dizemos ver claramente os objetos 

perante nós, os quais agem fortemente sobre os nossos olhos dispostos a fitá-los. E o conhecimento distinto é 

aquela apreensão de tal modo precisa e diferente de todas as outras que só compreende em si aquilo que aparece 

manifestamente àquele que a considera de modo adequado” (2006, p. 43). 



40 

 

Ora, quando acerca das coisas aritméticas e geométricas, eu considerava algo 

muito simples e fácil como que dois e três juntos fazem cinco e coisas 

semelhantes, acaso eu não as intuía, elas ao menos, de modo suficientemente 

claro para afirmar que eram verdadeiras? E, por certo que se, depois julguei 

que elas podiam ser postas em dúvida, não foi por outra causa senão por me 

vir à mente que algum Deus podia me haver dado uma natureza tal, que eu 

fosse enganado também acerca das coisas que me pareciam as mais 

manifestas. Mas, toda vez que essa preconcebida opinião sobre a suprema 

potência de Deus me ocorre, não posso deixar de confessar que, se acaso 

quisesse, fácil lhe seria fazer que eu errasse também nas coisas que creio ver 

por intuição como as mais evidentes aos olhos da mente. Toda vez, ao 

contrário, que me volto para as coisas elas mesmas que julgo perceber muito 

claramente, sou por elas persuadido de modo tão completo que, 

espontaneamente, prorrompo a dizer: engane-me quem puder, nunca poderá 

fazer no entanto que eu nada seja, enquanto eu pensar que sou algo ou que 

alguma vez seja verdadeiro que eu nunca fui, quando é verdadeiro que agora 

sou ou, talvez mesmo, que dois juntos a três fazem mais ou menos do que 

cinco, ou coisas semelhantes, nas quais reconheço manifesta contradição. 

(MM, p. 65-67, destaque do original). 

 

 

A nosso juízo, esse trecho é dos mais relevantes das Meditações. Com efeito, ele reafirma o 

poder do argumento do Gênio maligno; estabelece as matemáticas como exemplo de clareza e 

distinção, que, no entanto, não escapa ao Gênio maligno; explicita o caráter totalmente 

singular do cogito e delimita o seu sentido; indica a distinção entre certeza e verdade; e 

estabelece a metodologia que decorre da temporalidade da certeza do cogito e de qualquer 

percepção clara e distinta nesse ponto das Meditações, enquanto subsiste a incerteza a respeito 

de Deus. 

O meditador reconhece, então, que as verdades matemáticas mencionadas são 

percebidas “de modo suficientemente claro”
31

, e, no entanto, o argumento do Gênio maligno é 

capaz de pô-las em questão. Com efeito, essa clareza e distinção das verdades matemáticas é 

tal que não se pode deixar de ser persuadido “de modo tão completo” por elas enquanto se 

pensa nelas. Nesse sentido, essa clareza e distinção assume um valor relativo, isto é, 

temporário: enquanto se pensa nas coisas percebidas clara e distintamente, não há como não 

estar certo delas. Mas, tão logo se deixe de pensar nelas, sua certeza se esvai, e a sua 

veracidade, se houver nelas alguma veracidade, também se esvai junto com a certeza. Assim, 

o critério da clareza e distinção garante uma certeza temporária, mas não a verdade 

permanente, e isso se aplica até mesmo ao cogito. O cogito garante um critério que só vale 

enquanto ele mesmo, o cogito, estiver sendo afirmado: mesmo que “seja verdadeiro que eu 

                                                           
31

 É controverso se na Primeira Meditação já se pode considerar algo do ponto de vista da clareza e distinção. No 

entanto, o próprio meditador, na Terceira Meditação, reavalia, segundo esse critério, as coisas que foram postas 

em dúvida na Primeira, de modo a julgar a validade da regra geral.  



41 

 

nunca fui”, não é possível “que eu nada seja, enquanto eu pensar que sou algo”. Nesse 

sentido, a diferença que aqui se nota entre as verdades matemáticas e o cogito é que, embora 

decorra de ambas a persuasão “de modo tão completo” enquanto se pensa nelas, a 

matemática, porém, pode ser ignorada pelo pensamento, ou seja, pode ser pensada de forma 

indireta, de modo que a certeza que lhe sobrevém não representa impedimento para que se 

assuma, perante a hipótese do Gênio maligno, a matemática como falsa, enquanto que o 

cogito, o próprio pensar, não pode ser colocado indiretamente ou ignorado por si mesmo, e 

por isso ele se sustenta no percurso rumo à verdade. Do ponto de vista do método, pode-se 

pensar coerentemente: “existe um Deus enganador que me impõe engano nas coisas mais 

evidentes da matemática”; mas não se pode pensar coerentemente: “existe um Deus 

enganador que me impõe engano quando penso que existo enquanto penso”. Portanto, a 

colocação do próprio pensamento é sempre direta e atual. 

A clareza e a distinção só serão garantia total, e, portanto, a regra geral só será válida, 

quando se provar que Deus existe e que não engana, o que ocorre efetivamente na Terceira e 

na Quarta Meditação. O que Descartes mostra nesse trecho da Terceira Meditação é que a 

rejeição das verdades matemáticas, que são percebidas claramente, compromete a 

aplicabilidade ou valor da regra geral (segundo a qual “é verdade tudo o que percebo muito 

clara e muito distintamente”), mas não desvaloriza totalmente o critério de clareza e distinção. 

Ele mesmo (o meditador) afirma: “E, por certo que se, depois julguei que elas [as 

matemáticas] podiam ser postas em dúvida, não foi por outra razão senão por me vir à mente 

que algum Deus (...)”. Ou seja, ele não as pôs em dúvida porque não eram claras, mas porque 

cogitou a hipótese do Gênio maligno, que atinge essas ideias matemáticas “de fora” 

(extrinsecamente). No entanto, no caso do cogito essa hipótese não surte efeito, de modo que 

o critério se sustenta, por ora, como condição necessária, mas ainda não suficiente para a 

verdade em geral. Só será necessária e suficiente, suficiente a ponto de dispensar a atualidade 

da certeza, ou a presença atual da representação clara e distinta, e, ao mesmo tempo, garantir 

que essa certeza ou evidência clara e distinta é uma verdade, depois que a hipótese do Gênio 

maligno for rejeitada (pois é essa hipótese que impõe a necessidade da atualidade da 

percepção clara e distinta), ou, em outros termos, quando tal hipótese for rejeitada será 

possível que essa forma da certeza fundamental do cogito, a clareza e a distinção, sirva a 

título de regra geral, isto é, como critério da verdade em geral. Quando isso ocorrer, aquelas 

verdades matemáticas serão tão exemplares da validade da regra geral quanto o cogito. Por 

ora, como a rejeição de algumas percepções claras (matemáticas) não implica a 



42 

 

desvalorização total da própria clareza e distinção, ao menos como marca do que talvez seja 

verdadeiro, o meditador poderá, então, seguir esse critério para agregar ou somar ao cogito 

todas as demais percepções claras e distintas, desde que sejam de um tipo que, diferentemente 

das verdades matemáticas, e semelhantemente ao próprio cogito, não sejam atingidas pelo 

Gênio maligno.  

Portanto, o caso da dúvida sobre matemática mostra que, por um lado, a clareza e a 

distinção não podem servir de regra geral, e que, por outro lado, se não são o suficiente para 

garantir a verdade das coisas, são o suficiente ao menos para sustentar, dentro desse limite 

apontado pelo cogito, a continuidade da investigação por parte do meditador. Em outras 

palavras, se o caso da matemática mostra que, por ora, a clareza e a distinção não são 

suficientes para garantir a verdade objetiva das coisas, por outro lado, são necessárias para 

qualquer certeza que se constitua como verdade objetiva.  

Em suma, o trecho em questão mostra que, se a clareza e a distinção ainda não valem 

como regra geral da verdade, já valem, a partir do cogito, como “regra metodológica”: toda 

certeza (e toda verdade) que o meditador vier a alcançar deve ter a forma da clareza e da 

distinção, coincidindo, nisso, com o próprio cogito. Ou seja, se ainda não se pode afirmar que 

“é verdadeiro tudo o que percebo muito clara e muito distintamente”, já se pode afirmar, 

contudo, que deve ser claro e distinto tudo o que puder ser verdadeiro. Com efeito, o caso das 

matemáticas mostra que a certeza não é, ainda, garantia da verdade, mas o cogito mostra que, 

sendo a clareza e a distinção a forma dessa certeza única e fundamental, da qual não se pode 

abrir mão, não pode haver, então, verdade que não tenha a forma de uma certeza como essa, 

pois, diria o meditador, como poderia ser reconhecida uma verdade senão pela forma da 

clareza e da distinção? Nesse sentido, o que a prova da existência de um Deus veraz vai 

permitir é a transformação da certeza temporária ou subjetiva em verdade necessária ou 

objetiva. Toda verdade necessária deve ser clara e distinta e deve impor certeza subjetiva, e, 

se Deus existe e é veraz, toda percepção clara e distinta deve ser, além de certa, verdadeira.  

Ademais, o trecho em questão, como já dissemos, mostra que, a partir do Gênio 

maligno, é possível rejeitar as verdades matemáticas não porque elas não sejam claras, mas 

porque é possível não pensar nelas, de modo a abrir espaço para a hipótese do Gênio 

maligno. Note-se, porém, que o argumento do Gênio maligno representa uma dúvida 

metafísica, isto é, a representação da possibilidade de que a evidência seja um erro ou engano, 



43 

 

por obra desse ser maligno que supostamente criou o meditador
32

. Nesse sentido, é a eficácia 

metodológica dessa hipótese que parece requerer um componente natural, que é o desvio da 

atenção, sem que, no entanto, seja o próprio desvio de atenção, isoladamente, o fundamento 

ou a força dessa hipótese, pois, com efeito, não é a impossibilidade do desvio de atenção que 

elimina a própria hipótese do Gênio maligno, que, para ser eliminada, precisa ser descontruída 

conceitualmente (metafisicamente), e não por uma barreira natural. Por outro lado, esse 

componente natural não é possível no caso do cogito, pois, não se pode desviar a atenção do 

pensamento para duvidar do próprio pensamento. Mas essa impossibilidade não é meramente 

psicológica e natural, ou seja, a preservação do cogito não se funda apenas na 

impossibilidade do desvio de atenção; tal impossibilidade é também ontológica, pois o cogito 

é a representação do pensamento enquanto realidade (coisa pensante) que se coloca a si 

mesma, pois, para pensar, é preciso ser (pensar é uma forma de ser), e esse ser do meditador 

pôde abrir mão de tudo para permanecer existindo, exceto do próprio pensamento, de modo 

que o Gênio maligno encontra uma barreira que, se se expressa na forma psicológica, é antes 

de tudo ontológica. Nesse sentido, a impossibilidade psicológica do desvio da atenção garante 

a certeza do cogito, mas não por se tratar de uma impossibilidade psicológica, apenas, pois 

essa impossibilidade psicológica já repousa na própria unidade ontológica entre a coisa 

pensante e o ato pensante de estar atento, ou entre a coisa pensante e a atitude (pensante) de 

desviar a atenção. Com efeito, nesse ponto em que a existência do meditador é apenas o 

pensamento necessariamente atento sobre si mesmo (e, portanto, sobre seus atos), e como 

desviar a atenção do próprio pensar, como ato deliberado, é, na verdade, pensar, então não só 

não é possível “pensar que não se está pensando” para duvidar do próprio pensamento, como 

também, se tal desvio de atenção fosse um “deixar de pensar em geral”, ele não seria viável 

ou aceitável, já que isso seria o mesmo que perder a única certeza do meditador, que é existir 

enquanto pensa. Da mesma forma, a possibilidade psicológica de se desviar a atenção de uma 

percepção já parece indicar a própria independência ontológica entre a coisa pensada e a coisa 

pensante. E, ademais, isso sugere que, por um lado, tudo que se pode salvar da dúvida compõe 

alguma forma de “unidade ontológica” com o pensamento, e, por outro lado, tudo que pode 

ser atingido pela dúvida não compõe uma unidade ontológica com o pensamento (ou, ao 

menos, não uma unidade ontológica necessária)
33

.  

                                                           
32

 “(...) Deus podia me haver dado uma natureza tal, que eu fosse enganado também acerca das coisas que me 

pareciam as mais manifestas.” (MM, p. 67). 
33

 É o que buscaremos avaliar ao longo do trabalho. 



44 

 

Nesse cenário, como ficam os princípios lógicos? Acaso não seria possível, tal como 

se fez com as verdades mais simples da matemática, “desviar a atenção” deles para tomá-los 

por falsos ou enganosos a partir da hipótese de um Gênio maligno sumamente poderoso, que 

criou o meditador para o engano, na medida em que lhe conferiu uma natureza de tal modo 

enganosa que nenhuma evidência por si mesma valha por uma verdade? Pois, que há em tais 

princípios, que possa testemunhar por sua verdade, senão a evidência com que se os 

representa? Se se trata da evidência, então a desatualização dessa evidência a partir do desvio 

da atenção, isto é, a partir de uma representação indireta desses princípios como coisa 

pensada que se anula ante a representação direta da figura do Gênio maligno, essa 

desatualização, portanto, não é suficiente para rejeitar a validade mesmo que temporária 

desses princípios? Se, no entanto, não se trata da evidência apenas, de que se trata, então? 

Acaso se trata de um compromisso ontológico desses princípios lógicos com a coisa pensante, 

que não se distingue realmente do pensar da coisa pensante? Trata-se, então, de um princípio 

lógico do pensar que é também necessariamente princípio ontológico do ser pensante (cujo 

atributo principal ou essência, e não simplesmente um modo, é pensar)? Ou, tudo se trata pura 

e simplesmente de salvaguardar a racionalidade, isto é, a lógica inerente à dúvida metódica, 

considerada como dada por princípio, já que a dúvida, afinal, não se exerce senão por meio de 

razões e, portanto, não poderia providenciar a implosão de si mesma? Em suma, a eventual 

salvaguarda dos princípios lógicos em relação à dúvida propiciada pelo Gênio maligno seria 

por uma impossibilidade ou limitação meramente lógica e já pressuposta pelo método? Neste 

caso, tratar-se-ia de um pressuposto dogmático? Ou, na verdade, seria por uma 

impossibilidade a um só tempo lógica, psicológica e ontológica?
34

 Neste caso, esse possível 

compromisso ontológico dos princípios lógicos seria um pressuposto já considerado por 

Descartes desde o início das Meditações, ou seria um efeito do próprio desenvolvimento da 

dúvida que se estanca no cogito? O fato é que Descartes não trata desses princípios 

diretamente no texto das Meditações, embora trate, já na Terceira Meditação, de outro 

princípio “manifesto à luz natural”, que é o princípio de causalidade, segundo o qual “na 

causa eficiente e total deve haver pelo menos tanto quanto há em seu efeito”. Antes de 

tratarmos desse princípio, que permite a própria demonstração da existência de Deus, 

abordemos outros aspectos da Terceira Meditação que são relevantes para a nossa discussão. 

                                                           
34

 Lógica, porque pressuposta pelo método; psicológica porque não se pode efetivamente desviar a atenção 

desses princípios; ontológica porque a forma do pensar, e, portanto, da coisa pensante, é, em última instância, 

não-contraditória. 



45 

 

Como dissemos, o objetivo principal da Terceira Meditação é demonstrar que Deus 

existe, o que é, evidentemente, condição para eliminar a hipótese do Gênio maligno. Para 

tanto, após contabilizar as conquistas e perdas das Meditações precedentes e avaliar a 

possibilidade de a clareza e a distinção valerem já então como regra geral, o meditador, 

considerando o que “a ordem parece exigir”, passa primeiro ao exame daquilo que está em 

seu poder. Com efeito, se, a essa altura, só resta de certo a sua existência como coisa pensante 

enquanto pensa, qualquer prova da existência de Deus deverá se realizar a partir das 

condições viabilizadas apenas por essa certeza. Ora, como coisa pensante, nada há em poder 

do meditador senão seus pensamentos. Nesse sentido, ele afirma: “Agora, no entanto, a ordem 

parece exigir (...) que eu comece por primeiramente distribuir meus pensamentos em certos 

gêneros, investigando em quais deles reside propriamente a verdade e a falsidade.” (MM, p. 

67-69). Com efeito, não se trata, aqui, de refazer o itinerário da dúvida de modo a descobrir 

onde há verdade e falsidade, mas de, já tendo alcançado a primeira certeza, obter maior 

clareza quanto às condições para se avançar além dela.  

Sendo assim, o meditador distingue basicamente dois “gêneros” de pensamento: o 

primeiro abrange as ideias; o segundo abrange, por um lado, as vontades ou afetos (afecções), 

e, por outro lado, os juízos.  

 

 
Alguns desses pensamentos são como imagens das coisas e somente a eles 

convém propriamente o nome de idéia: como quando penso em um homem 

ou numa quimera ou no céu ou em um anjo ou mesmo em Deus. // Outros, 

em verdade, possuem, além disso, certas outras formas, como quando quero, 

temo, afirmo, nego e neles apreendo sempre alguma coisa como sujeito de 

meu pensamento mas, também, abarco com o pensamento algo além dessa 

similitude da coisa. E, destes, alguns são chamados vontades ou afectos e 

outros, juízos. (MM, p. 69).
35

 

 

 

As ideias, portanto, são simplesmente a representação da coisa no pensamento, e, tomadas em 

si mesmas
36

, nem são verdadeiras nem falsas. Pois, se penso em um unicórnio, é verdadeiro 

que penso em um unicórnio, sem que necessariamente seja verdadeiro que a tal pensamento 

                                                           
35

 A edição da Martins Fontes, traduzida do francês, apresenta esse trecho da seguinte maneira: “Entre meus 

pensamentos, alguns são como as imagens das coisas, e é apenas a estes que convém propriamente o nome de 

idéia: como quando me represento um homem, ou uma quimera, ou o céu, ou um anjo, ou mesmo Deus. Outros, 

além disso, têm algumas outras formas: como, quando quero, que temo, que afirmo ou que nego, concebo bem 

então alguma coisa como o sujeito da ação de meu espírito, mas acrescento também alguma outra coisa, por esta 

ação, à idéia que tenho daquela coisa; e, desse gênero de pensamentos, uns são denominados vontades ou 

afecções e os outros, juízos.” (2011, p. 60-61). 
36

 Tomadas em si mesmas, aqui, significa que as ideias são tomadas sem que se lhes acrescente algo, no caso, 

uma ação do espírito, como ocorre no caso das vontades ou afetos e dos juízos.  



46 

 

corresponda um unicórnio real.  No caso das vontades ou afetos, e também no caso dos juízos, 

o espírito acrescenta uma ação sobre a coisa representada: a ação de querer, de temer, de 

afirmar, de negar. No entanto, no caso das vontades, que, por exemplo, desejam ou rejeitam a 

coisa pensada como ideia, não pode haver falsidade, pois uma coisa não precisa ser verdadeira 

para que seja desejada ou temida, e, portanto, a falsidade da coisa não torna falso o afeto que 

se relaciona a ela.  

Assim, o perigo de falsidade nos pensamentos do meditador, que deve ser afastado 

para que se possa sair do estágio precário representado pela única certeza estabelecida, não se 

situa nem nas ideias enquanto tais, nem nas vontades ou afetos, de modo que não é para elas 

que o meditador deve voltar sua precaução nesse ponto das Meditações. Resta ao meditador, 

portanto, avaliar os juízos. 

 

  
Só restam, por conseguinte, os juízos, nos quais devo acautelar-me do erro. 

Ora, o erro principal e mais frequente, que neles se pode encontrar, consiste 

em que eu julgue as idéias em mim semelhantes ou conformes a certas coisas 

postas fora de mim. Pois, é seguro que, se considero as próprias idéias como 

certos modos de meu pensamento somente, e não as refiro a outra coisa, elas 

apenas poderão ensejar-me alguma matéria de erro. (MM, p. 69).
37

 

 

 

A situação, portanto, é a seguinte: é no juízo que reside o perigo de errar, o que, pois, 

recomenda a precaução do meditador, já que é só pelo juízo que se atribui à coisa um valor de 

verdade ou falsidade. Por outro lado, nas ideias, às quais se pode dirigir o juízo, não há 

ocasião de erro, se o juízo não lhe for acrescentado pelo espírito. Sendo assim, é nelas que o 

meditador pode confiar, nesse momento, para se iniciar com mais segurança no propósito de 

descobrir se existe algo além dele mesmo, motivo pelo qual ele passa, logo em seguida, à 

análise dos tipos e das possíveis origens das ideias que estão em seu poder. Pois, com efeito, 

haverá menos ocasião para um juízo falso se houver maior clareza quanto à natureza das 

ideias julgadas. Em outras palavras, o juízo a respeito da existência de uma coisa além do 

meditador terá tanto mais chances de ser certo quanto melhor se conhecer a natureza da ideia 

julgada, pela qual aquela existência tenha sido estabelecida. 

 Aqui, com efeito, cabe perguntar: o que se passa em uma proposição matemática como 

as que são rejeitadas pela dúvida? Que tipo de relação entre juízo e ideia se pode observar em 

                                                           
37

 A edição da Martins Fontes traduz a última parte desse trecho de forma que indica melhor o seu sentido: “pois, 

certamente, se eu considerasse as idéias somente como certos modos ou formas de meu pensamento, sem querer 

relacioná-las a alguma outra coisa exterior, mal poderiam elas dar-me ocasião de falhar.” (ibid., p. 61).  



47 

 

uma proposição como “2+3=5”? Pois, por um lado, as ideias são definidas, nesse ponto da 

Terceira Meditação, como “imagens das coisas”, o que naturalmente sugere a questão: os 

objetos matemáticos são “coisas” e, portanto, são representados como ideias? E, por outro 

lado, como vimos, não se pode pensar atenta e diretamente em proposições como “2+3=5” 

sem afirmar que sejam verdadeiras, dada a persuasão que elas implicam. Haverá, então, 

nesses casos, uma relação de subordinação ou adesão necessária do juízo à ideia? Na 

verdade, o que seria propriamente ideia e o que seria propriamente juízo no exemplo em 

questão? O juízo, por exemplo, é o que estabelece a relação entre “2+3” e “5”, de modo que o 

juízo seja a própria enunciação “2+3=5”? Ou, esta enunciação é apenas a “ideia da relação de 

igualdade entre 2+3 e 5”, de modo que o juízo seria a afirmação (ou negação) da verdade 

dessa relação ou ideia, acrescentada pelo espírito, mesmo que implicitamente? E, da mesma 

forma, que tipo de relação entre juízo e ideia se pode observar na representação de um 

princípio lógico? Quando se afirma, por exemplo, que “uma coisa não pode ser e não ser ao 

mesmo tempo” (princípio de não-contradição), trata-se, aqui, de uma ideia? De um juízo? 

Pois, na enumeração que o meditador apresenta a respeito dos “gêneros de pensamento”, não 

há outros gêneros que não sejam ideias, vontades ou afetos, e juízos, e, além disso, não há 

propriamente erro senão nos juízos. Sendo assim, se por hipótese tivéssemos de afirmar que 

os axiomas lógicos são indubitáveis, seria porque eles escapam a esses “gêneros de 

pensamento” (ideias, juízos), ou porque se prestam a um tipo de relação distinta entre ideia e 

juízo que não estaria sendo avaliada nesse contexto da Terceira Meditação? Para esclarecer 

esses pontos, é preciso primeiro explicar o que está em jogo nesse momento da Terceira 

Meditação, e, depois, esclarecer o que Descartes entende por “ideia” e por “juízo”. 

 Pois bem, nesse ponto da Terceira Meditação, o meditador está diante de uma batalha: 

ele existe como coisa pensante enquanto pensa, e essa é a única certeza que ele tem. Para 

avançar e superar essa condição, é preciso destruir a barreira que o constrange, que é o Gênio 

maligno. Para isso, só há um caminho: provar que Deus existe e que ele é bom e veraz. Ora, 

para tal prova, o meditador não pode contar com nada que não esteja em si mesmo, como 

coisa pensante, e tudo o que ele tem são seus pensamentos. Nesse sentido, provar que Deus 

existe a partir dos seus pensamentos requer que seja possível e viável estabelecer a existência 

de uma coisa (pois Deus é uma coisa, no sentido de uma entidade) que, mesmo sendo 

pensada, se distinga necessariamente do próprio pensamento e que, portanto, esteja além dele 

(“fora dele”), e não apenas nele (como pensamento). Assim, a cautela do meditador deve 

ocorrer, primordialmente, contra os erros a respeito dos juízos que se estabelecem a respeito 



48 

 

das coisas e de sua existência fora do pensamento
38

, que é o tipo de juízo que se espera obter 

a respeito de Deus, de modo a garantir a continuidade da busca pela verdade, impedida pelo 

Gênio maligno. Ora, os pensamentos a respeito das coisas são, ou ideias, ou vontades/afetos, 

ou juízos. O erro, como vimos, não está nem nas ideias elas mesmas, nem nas vontades e 

afetos, mas, sim, nos juízos, que afirmam ou negam, das coisas mesmas “fora do 

pensamento”, aquilo que se representa na “imagem” (representação) que se faz delas, as suas 

ideias. Ou seja, o juízo acrescenta algo às ideias das coisas, como o valor de verdade ou 

falsidade. Nesse sentido, o meditador deve se acautelar para buscar por alguma ideia de uma 

coisa fora dele que necessariamente deva representar a “imagem” de algo que realmente 

exista fora dele, de tal modo que não lhe reste opção que não seja afirmar que essa ideia é 

verdadeira, isto é, julgar que tal coisa verdadeiramente existe além dele. Com efeito, se um 

juízo é imposto por uma necessidade da própria ideia, não há “ocasião de falhar” nesse juízo. 

A única “ideia de coisa” que atenderá a essa condição será justamente a ideia de Deus.  

 Ademais, já nas Respostas às Segundas Objeções, quando se apresentam as 

Meditações ao modo de uma exposição geométrica, Descartes esclarece, nas Definições 

preliminares, o que entende por “ideia”.  

 

 
Pelo nome de idéia, entendo esta forma de cada um de nossos pensamentos 

por cuja percepção imediata temos conhecimento desses mesmos 

pensamentos. De tal modo que nada posso exprimir por palavras, ao 

compreender o que digo, sem que daí mesmo seja certo que possuo em mim 

a idéia da coisa que é significada por minhas palavras. E assim não dou o 

nome de idéia às simples imagens que são pintadas na fantasia; ao contrário, 

não lhes dou aqui esse nome, na medida em que se encontram na fantasia 

corporal, isto é, na medida em que são pintadas em algumas partes do 

cérebro, mas somente na medida em que enformam o próprio espírito, que se 

aplica a esta parte do cérebro. (MM, O&R, p. 101). 

 

 

E, nas Respostas às Quintas Objeções, ele ressalta o mesmo sentido: “No que dizeis a respeito 

das idéias, isto não tem necessidade de resposta, porque restringis o nome de idéia apenas às 

imagens pintadas na fantasia; e eu estendo-o a tudo o que concebemos com o pensamento.” 

(ibid., p. 121). Descartes, ademais, também na exposição geométrica, distingue ideia e 

                                                           
38

 “Ora, o erro principal e mais frequente, que neles se pode encontrar, consiste em que eu julgue idéias em mim 

semelhantes ou conformes a certas coisas postas fora de mim.” (MM, p. 69, destaques nossos).  

No parágrafo seguinte ao que estamos analisando, o meditador afirma: “Mas, aqui se trata principalmente 

daquelas [ideias] que considero obtidas de coisas situadas fora de mim e cabe-me investigar qual a razão que me 

leva a estimá-las semelhantes a essas coisas.” (p. 71). 

E, já no parágrafo 16, ele afirma: “Mas, um outro caminho se me apresenta todavia para investigar se coisas, 

cujas idéias estão em mim, existem fora de mim.” (p. 75). 



49 

 

pensamento: “Pelo nome de pensamento, compreendo tudo quanto está de tal modo em nós 

que somos imediatamente seus conhecedores.” (ibid., p. 101). Nesse sentido, nossas ideias, 

nossas vontades, nossos juízos, nossos afetos, são todos pensamentos, cuja presença é 

imediatamente conhecida. A ideia, no entanto, é o que dá forma a esses pensamentos, de tal 

modo que saibamos não apenas que estamos pensando, mas o que estamos pensando. Assim, 

a julgar por esse esclarecimento dado por Descartes, talvez se possa afirmar que os princípios 

lógicos também são ideias, na medida em que dão uma forma definida ao pensamento, pois, 

afinal, não se está a pensar sobre nada, nem sobre algo que não se distinga de qualquer outra 

coisa.  

Por outro lado, na Terceira Meditação, no trecho acima mencionado, afirma-se que só 

às imagens das coisas convém propriamente o nome de ideia, o que sugere que aquilo que 

não for coisa, ao ser pensado, se se trata de uma ideia, é uma ideia em sentido impróprio. 

Como já mostramos, está claro que, nesse contexto da Terceira Meditação, mesmo que tudo 

que pensamos seja ideia, o que interessa, porém, são as ideias de coisas, enquanto entidades 

ou realidades que existam distinta e independentemente do pensamento (e da coisa pensante). 

No entanto, quando se retroage ao movimento da dúvida, é de se questionar se a suposta 

indubitabilidade dos princípios lógicos está ligada ao fato de eles não serem “propriamente” 

coisas, de modo que a dúvida não possa ser aplicável a nada que não seja coisa. De fato, 

parece que tanto o termo ideia como o termo coisa possuem um sentido amplo e um sentido 

estrito para Descartes. Pois, logo após avaliar que é sobre os juízos que deve haver cautela 

para evitar o erro, o meditador passa a refletir sobre a origem das suas ideias, e afirma: “Pois, 

que eu entenda o que é coisa, verdade, pensamento não parece que eu o tenha obtido de 

alhures senão de minha própria natureza.” (MM, p. 71). Portanto, se a “verdade” não é uma 

coisa, tal como são coisas “um homem, uma quimera, um céu, um anjo, ou mesmo Deus”, 

não é por isso que se deve afirmar que não há a “ideia de verdade”.  

Ademais, ainda na Terceira Meditação, continuando a análise sobre a origem das suas 

ideias, o meditador avalia não apenas ideias de coisas em sentido estrito (como “algo real e 

positivo”), mas também ideias de qualidades das coisas, como sabor, calor, cheiro, frio etc., e 

afirma: “(...) só são pensadas por mim muito confusa e obscuramente, a ponto de eu ignorar se 

são verdadeiras ou falsas, isto é, se as idéias que delas tenho são idéias de coisas ou de não 

coisas.” (MM, p. 81). E, mais adiante: “E, porque não pode haver idéias que não sejam idéias 

de coisas, se for verdade que o frio nada mais é do que privação de calor, a idéia que o 

representa como algo real e positivo será merecidamente chamada falsa, e assim por diante.” 



50 

 

(ibid., p. 83)
39

. Ou seja, uma ideia pode representar como coisa, em sentido próprio, aquilo 

que não é coisa senão em sentido impróprio, pois, com efeito, toda ideia é ideia de alguma 

coisa, mas nem toda ideia é ideia de coisa “real e positiva”. Portanto, em relação aos termos 

“ideia” e “coisa”, Descartes lida com um sentido amplo, que pode ser impróprio, e um sentido 

estrito, que é próprio (a ideia que representa como coisa aquilo que, real e positivamente, é 

mesmo uma coisa). 

Na Segundas Respostas, por exemplo, ao se referir às “coisas” que o espírito concebe 

clara e distintamente, Descartes afirma: 

 

 
Ora, entre tais coisas, algumas há tão claras e ao mesmo tempo tão simples 

que nos é impossível pensar nelas sem que as julguemos verdadeiras: por 

exemplo, que existo quando penso, que as coisas que foram alguma vez 

feitas não podem não ter sido feitas e outras semelhantes, das quais é 

manifesto que possuímos perfeita certeza. // Pois não podemos duvidar 

dessas coisas sem pensar nelas; mas não podemos jamais pensá-las sem 

acreditar que sejam verdadeiras, como acabo de dizer; logo, não podemos 

duvidar delas sem as crermos verdadeiras, isto é, nunca podemos duvidar 

delas. (Ibid., p. 93). 

 

 

Esse trecho, com efeito, é dos mais relevantes para o nosso trabalho, pois nele Descartes se 

pronuncia clara e diretamente sobre “coisas” que têm a forma de um princípio ou axioma 

(“que as coisas que foram alguma vez feitas não podem não ter sido feitas”), que não podem 

ser duvidosas, das quais se tem a mesma certeza do cogito e que, tal como o cogito, portanto, 

não se pode duvidar delas sem afirmar a sua verdade. Analisaremos detalhadamente essa 

explicação mais adiante. Por ora, basta mostrar que Descartes faz uso da expressão “coisa” 

também para se referir àquilo que não seja uma entidade.  

Em todo caso, seja ou não seja apropriado chamar os princípios lógicos de coisas ou 

de ideias, parece claro ser inapropriado chamá-los de ideias de coisas. Com efeito, ao se 

referir a “ideias de coisas” nas Meditações, fica claro que Descartes pretende tratar de coisas 

que existam realmente, e não apenas idealmente, isto é, de ideias que representem entes, e não 

de ideias que representem “regras da razão”, pois, afinal, o meditador pretende descobrir se 

outro ente existe além dele e, portanto, também se o mundo e todas as coisas nele contidas são 

mesmo reais. Isso fica mais claro quando se observa a distinção que é apresentada nos 

                                                           
39

 Na edição da Martins Fontes, esse trecho foi traduzido da seguinte forma: “e, uma vez que, as idéias sendo 

como imagens, não pode haver nenhuma que não nos pareça representar alguma coisa, se é verdadeiro dizer que 

o frio não é outra coisa senão uma privação do calor, a ideia que mo representa como algo real e positivo não 

será com despropósito chamada falsa”. (p. 70, destaque nosso). 



51 

 

Princípios, artigos 13, 48 e 49 da Primeira Parte. No artigo 13, cujo título é Em que sentido se 

pode dizer que, se ignorarmos Deus, não teremos um conhecimento certo de nenhuma coisa, 

Descartes repete algumas ponderações feitas na Terceira Meditação, e afirma o seguinte: 

 

 
O pensamento conhece-se a si mesmo desta maneira, embora persista em 

duvidar das outras coisas, e quando usa de circunspecção para tentar levar o 

conhecimento mais além encontra em si primeiramente as ideias de várias 

coisas; e enquanto as contempla simplesmente e não confirma se há alguma 

coisa fora de si semelhante às ideias e que também não o negue, está livre do 

perigo de se iludir. O pensamento encontra também algumas noções comuns 

com que compõe demonstrações que o persuadem tão absolutamente de que 

não poderia duvidar da sua verdade enquanto se dedicasse a isso. Por 

exemplo, tem em si as ideias dos números e das figuras; ou ainda a seguinte 

noção: <<se acrescentamos quantidades iguais a outras quantidades iguais, o 

todo será igual>>, e muitas outras tão evidentes como esta, por meio das 

quais se torna fácil, por exemplo, demonstrar que os três ângulos de um 

triângulo são iguais a dois rectos, etc. (2006, p. 31-32).  
 

 

Portanto, números e figuras, por exemplo, que são objetos da matemática, são coisas, cujas 

ideias são ideias de coisas. Os princípios lógicos, por outro lado, são noções comuns, que, 

como princípios, viabilizam as demonstrações
40

. Essa distinção é reafirmada e melhor 

desenvolvida nos artigos 48 e 49. No artigo 48, cujo título é Tudo aquilo de que temos alguma 

noção é considerado como uma coisa ou como uma verdade; a enumeração das coisas
41

, 

Descartes afirma: 

 

 
Tudo quanto cai sob a alçada do nosso conhecimento distingue-se em dois 

géneros: o primeiro contém todas as coisas que possuem alguma existência e 

o outro todas as verdades que não são nada fora do pensamento. Em relação 

às coisas, em primeiro lugar temos certas noções gerais que podem referir-se 

a tudo: isto é, as noções de substância, de duração, de ordem, de número, e 

talvez outras ainda mais. Depois temos outras, mais particulares, que servem 

para distinguir aquelas. A principal distinção que observo entre as coisas 

criadas é que umas são intelectuais, isto é, substâncias inteligentes, ou então 

propriedades que pertencem a tais substâncias; as outras são corporais, isto é, 

corpos ou propriedades que pertencem ao corpo. Assim, o entendimento, a 

                                                           
40

 “Pode-se, portanto, em sentido amplo, chamar os princípios lógicos de ‘idéias’, na medida em que, tanto 

quanto as idéias, eles são noções ou conceitos; estritamente falando, porém, idéias são noções de coisas, 

enquanto os princípios lógicos são noções comuns. Isso significa que um princípio lógico não introduz nenhuma 

coisa no pensamento, mas já é, ele mesmo, um conceito introduzido no pensamento.” (FORLIN, 2005, p. 325). 
41

 As citações são da edição publicada pela Edições 70 (2006, tradução de João Gama), traduzida da versão 

francesa dos Princípios, de 1681. A edição publicada pela Editora Rideel (2007, tradução de Ana Cotrim e 

Heloisa da Graça Burati), traduzida do texto original em latim, de 1644, apresenta o artigo 48 com seguinte 

título: “Todos os objetos do nosso conhecimento devem ser considerados ou (1º) como coisas ou afeições de 

coisas; ou (2º) como verdades eternas; com a enumeração das coisas.” Destacamos apenas que esse título indica 

mais diretamente o sentido do artigo, já que o 1º gênero inclui tanto as coisas como as suas “afeições”, que não 

existem por si, mas apenas nas próprias coisas.  



52 

 

vontade e todas as formas de conhecer e de querer pertencem à substância 

que pensa; ao corpo referem-se a grandeza, ou a extensão em comprimento, 

largura e altura, a figura, o movimento, a localização das partes e a 

disposição para serem divididas, e ainda outras propriedades. Além disso, há 

ainda certas coisas que experimentamos em nós que não podem ser 

atribuídas apenas à alma ou ao corpo, como explicarei a seguir: é o caso dos 

apetites de beber ou de comer ou as emoções ou paixões da alma que não 

dependem só do pensamento, como a cólera, a alegria, a tristeza, o amor, 

etc.; ou ainda as sensações como a luz, as cores, os sons, os cheiros, os 

gostos, o calor, a dureza, e todas as outras qualidades que apenas ocorrem 

com a sensação do tacto.  (ibid., p. 44).  
 

 

E no artigo 49, cujo título é As verdades não podem ser enumeradas assim, e aliás não há 

necessidade disso, ele afirma:  

 

 
Até aqui enumerei tudo o que conhecemos como coisas ou como qualidades 

ou modos das coisas. [Resta falar do que conhecemos como verdades]. Por 

exemplo, quando pensamos que nunca se poderá fazer alguma coisa de nada, 

não cremos que tal suposição – do nada, nada se faz – exista ou seja 

propriedade de alguma coisa, mas tomemo-la como uma verdade eterna que 

tem o seu lugar no pensamento e à qual chamamos noção comum ou axioma: 

como quando se diz que é impossível que uma coisa seja e não seja ao 

mesmo tempo, que o que foi feito não pode ser feito de novo, que aquele que 

pensa não pode deixar de ser ou existir enquanto pensa, e muitas outras 

semelhantes que seria demorado ennumerar [pois são apenas verdades e não 

coisas que estejam fora do pensamento, e destas há um número muito 

grande]. Mas também isso não é necessário, pois teríamos conhecimento 

delas quando se apresentasse a ocasião de pensar nelas e desde que 

estejamos isentos de preconceitos que nos ceguem. (ibid., p. 44-45). 
 

 

Trata-se, portanto, de distinguir dois gêneros: o das coisas, ou das qualidades ou 

modos das coisas, que possuem alguma existência real, e o gênero das verdades eternas
42

, 

que só tem uma existência ideal, pois, nem são coisas nem propriedades de coisas, mas têm o 

seu lugar “no pensamento” e nada são “fora do pensamento”. A esse segundo gênero, com 

efeito, pertencem os princípios lógicos, por exemplo. Ademais, essa divisão já havia sido 

concebida por Descartes nas Regras, especialmente na Regra XII, em que se apresenta a 

distinção entre “naturezas simples” e “compostas”:  

 

 
É por isso que, só tratando aqui das coisas na medida em que são percebidas 

pelo entendimento, denominamos simples somente aquelas cujo 

conhecimento é tão nítido e tão distinto que a inteligência não pode dividi-

las em várias outras conhecidas mais distintamente: assim são a figura, a 

                                                           
42

 A denominação dessas verdades como “eternas”, aqui, não é problemática porque a “ordem das razões” dos 

Princípios não é a mesma das Meditações. 



53 

 

extensão, o movimento, etc. [...] Dizemos, em segundo lugar, que as coisas 

denominadas simples em relação ao nosso entendimento são puramente 

intelectuais, ou puramente materiais, ou comuns. São puramente intelectuais 

aquelas que são conhecidas pelo entendimento graças a uma luz inata e sem 

a ajuda de nenhuma imagem corporal. Ora, há algumas desse tipo, é certo, e 

não podemos formar nenhuma ideia corporal que nos represente o que é o 

conhecimento, o que é a dúvida, o que é a ignorância, assim como o que é a 

ação da vontade, que é lícito chamar de volição, e coisas semelhantes, que 

no entanto conhecemos todas realmente e tão facilmente para que isso basta-

nos ter recebido nossa porção de razão. Puramente materiais são as coisas 

que sabemos só existir nos corpos, como a figura, a extensão, o movimento, 

etc. Enfim, devemos chamar de comuns aquelas que são atribuídas ora aos 

objetos corporais, ora aos espíritos, sem distinção, como a existência, a 

unidade, a duração, e coisas semelhantes. É aí também que devem ser 

relacionadas essas noções comuns que são como que vínculos que unem 

outras naturezas simples entre si e sobre cuja evidência se apoiam todas as 

conclusões dos raciocínios. Tais como são as seguintes: duas coisas que são 

idênticas a uma terceira são idênticas entre si; assim também, duas coisas 

que não podem reportar-se a uma terceira da mesma forma também têm 

entre si alguma diferença, etc. E, além disso, essas noções comuns podem 

ser conhecidas, quer pelo entendimento puro, quer pelo mesmo 

entendimento que vê por intuição as imagens das coisas materiais. (2007, p. 

82-84). 

 

 

As naturezas simples, portanto, se dividem em intelectuais, materiais, e comuns, e as 

naturezas simples comuns incluem tanto as naturezas ou coisas que são comuns às coisas 

materiais e intelectuais, como também as noções comuns, que são como “vínculos” entre 

outras naturezas simples e viabilizam “todas as conclusões dos raciocínios”.  

 Com efeito, na Primeira Meditação, como vimos, o meditador parte das “velhas 

opiniões”, analisando primeiramente as coisas sensíveis, até chegar às coisas “mais simples e 

universais”, de que se servem as matemáticas e pelas quais são representadas as coisas 

compostas em geral. Nesse sentido, são mencionadas as “naturezas simples” corporais e 

algumas que, como se afirma nos Princípios e nas Regras, são comuns tanto às coisas 

intelectuais quanto às corporais (como número e duração), mas não se faz menção às noções 

comuns que, como os princípios lógicos, são “como vínculos que unem outras naturezas 

simples entre si”. De fato, a matemática, que lida com naturezas simples corporais e com 

noções comuns, é apresentada como a última fronteira da dúvida.  

Resta esclarecer, portanto, se os juízos só se aplicam às ideias de “coisas e afeições de 

coisas”, ou se se aplicam também às “verdades” como as noções comuns, que incluem os 

princípios lógicos. Pois, se essas noções são “verdades”, como podem ser conhecidas ou 

qualificadas dessa forma sem que se afirme, por um juízo, que elas são verdadeiras? Ou, 



54 

 

como podem ser tomadas por verdadeiras senão julgando-se que sejam verdades? Será pelo 

mesmo modo que se reconhece a certeza (ou “verdade temporária”) do cogito, que se dá sem 

nenhum raciocínio? Mas, o cogito não é um juízo?
43

 E, por outro lado, se é o caso que essas 

noções se submetam a juízos para que sejam qualificadas como verdadeiras, como não 

suspeitar que possam estar sujeitas a erro (mesmo que incomum
44

), como outros juízos? Pois, 

com efeito, mesmo essas verdades estão sujeitas a preconceitos, como admite Descartes
45

. 

Será porque não se pode “desviar a atenção” delas, como já perguntamos? Ou, se trata 

simplesmente de que, sendo essas verdades as próprias condições para estabelecer aquilo que 

é verdadeiro, isto é, sendo princípios para julgar o verdadeiro e o falso, não podem eles 

mesmos ser julgados a partir de si mesmos? Ou, se não se trata de não poder ser julgado, 

trata-se então de o juízo ser prescindível, visto ser, talvez, “redundante”? E, ademais, sendo 

redundante ou não, se, como o próprio Descartes admite, esses princípios estão sujeitos a 

preconceitos, não é porque podem ser julgados falsos? Porém, o preconceito decorre de uma 

representação obscura, e, quando o meditador duvida das verdades matemáticas, não é por 

elas serem obscuras nem por estarem sujeitas a “paralogismos”; ao contrário, são postas em 

dúvida mesmo reconhecendo-se que são claras. É preciso, portanto, esclarecer a natureza do 

juízo segundo Descartes. Antes, porém, abordemos a menção de Descartes ao princípio de 

causalidade, que, longe de qualquer “obscuridade”, é conhecido por “luz natural”. 

Dando continuidade à investigação sobre a eventual existência de coisas além de si 

mesmo, o meditador introduz a noção de realidade objetiva das ideias, que diz respeito ao 

conteúdo representacional da ideia, isto é, à realidade de um objeto enquanto representado no 

pensamento. Com efeito, as ideias, enquanto meros atos mentais, possuem todas uma mesma 

realidade formal, que é a realidade delas enquanto modos de pensar. Porém, as ideias se 

diferem entre si pelo conteúdo que elas representam, de modo que, além da realidade formal 

de ser uma ideia, cada ideia possui também uma realidade objetiva, conforme aquilo que ela 

representa. Sendo assim, se duas ideias podem ter a mesma realidade formal (a mesma 

realidade mental de uma ideia), elas podem diferir no grau de realidade objetiva, de tal modo 

                                                           
43

 “(...) como examinasse nesses dias se existia algo no mundo e notasse que, pelo fato de o examinar, seguia-se 

evidentemente que eu existia, não pude não julgar que o que entendia tão claramente fosse verdadeiro.” (Quarta 

Meditação, p. 115). 
44

 Como já mostramos a propósito da Terceira Meditação, o erro “principal e mais comum” se dá nos juízos 

sobre as coisas, quando se estabelece que as ideias dessas coisas correspondem verdadeiramente a coisas reais 

“fora da mente”. 
45

 No artigo 50 dos Princípios, intitulado Todas estas verdades podem ser claramente apreendidas, mas não por 

todos, devido aos preconceitos, Descartes afirma que as noções comuns “podem ser claramente apreendidas por 

todos”, mas que alguns não percebem a sua evidência pelo fato de estarem “imbuídas de opiniões contrárias” a 

essas verdades, isto é, estão sujeitos a “preconceitos”. 



55 

 

que uma difira da outra não só pelo que elas representam, mas também pelo quanto de 

realidade ou de ser elas representam. A ideia de Deus, por exemplo, difere da ideia de homem 

não só porque uma representa Deus, e outra representa homem, mas também porque a ideia de 

Deus “participa por representação de mais graus de ser ou de perfeição” do que a ideia de 

homem, e, portanto, a ideia de Deus representa uma realidade ou grau de ser maior (tem mais 

realidade objetiva) do que a ideia de homem. 

A partir dessa distinção, o meditador afirma que não só a realidade formal das ideias 

requer uma causa formal ou real, que evidentemente é o próprio pensamento ao qual elas 

pertencem, mas também que a sua realidade objetiva requer uma causa formal, ou seja, que à 

diferença de conteúdos corresponda uma diferença da realidade que causou esses conteúdos, 

pois, pondera o meditador, essa diferença de conteúdos não pode vir “do nada”, portanto, 

deve ter uma causa. É por esse caminho que o meditador concluirá que a ideia de Deus, que 

representa o máximo grau de ser (que tem o máximo de realidade objetiva), não pode ter 

como causa senão uma realidade infinita, isto é, o próprio Deus. Com efeito, é nesse contexto 

que ele emprega o princípio de causalidade, anunciado da seguinte forma:  

 

 
Agora, é em verdade manifesto à luz natural que na causa eficiente e total 

deve haver pelo menos tanto quanto há em seu efeito. Pois, pergunto, de 

onde o efeito poderia receber sua realidade senão da causa? E, como esta 

poderia lhe dar, se não a possuísse também? (MM, p. 75).  

 

 

Sendo assim, a ideia de uma realidade infinita não pode ter como origem senão uma realidade 

infinita.  

Importa-nos destacar, a respeito desse princípio, que ele é apresentado como manifesto 

à “luz natural”, e, nesse sentido, tomado como certo. E, por “luz natural” devemos entender 

“luz natural da razão”, que significa uma intuição, de modo que a razão, por sua própria luz 

natural, vê por intuição o princípio de causalidade como verdadeiro. É o que nos explica 

Cottingham: 

 

 
Inseparável da explicação cartesiana para a intuição é a noção platônico-

agostiniana de que a mente é iluminada pela “luz da razão” (...). Nas 

Meditações, o termo preferido de Descartes é “luz natural” (lumen naturale), 

e ele invoca esta noção sempre que deseja introduzir no argumento 

premissas que, supostamente, manifestam-se de forma imediatamente 

evidente ao intelecto (por exemplo, o princípio de que “deve haver tanta 



56 

 

realidade na causa quanto no efeito” (...)). (1995, p. 92, destaques do 

original).  

 

 

Cottingham também destaca o caráter problemático dessa confiança na luz natural, e usa o 

próprio princípio de causalidade como exemplo: 

 

 
Tal noção tem seus problemas. A transparência da cognição sugere a 

existência de certas verdades que, ao serem apresentadas ao intelecto, não 

deixam margem à negação (...). Mas, enquanto isso pode ser razoavelmente 

aceitável no caso das proposições cuja negação é logicamente impossível 

(uma vez que negá-las seria cair em contradição), princípios como o axioma 

causal, na Terceira Meditação, parecem conter implicações por demais 

complexas e discutíveis para se acomodarem de maneira óbvia nessa 

categoria. (ibid., p. 92). 

 

 

Portanto, algumas verdades seriam intuídas com tal clareza que não poderiam ser 

negadas. Por outro lado, o próprio meditador se refere às verdades matemáticas postas em 

dúvida como “vistas por intuição como as mais evidentes aos olhos da mente”, o que mostra 

bem que não basta ser intuitivamente evidente para ser indubitável. Nesse sentido, as verdades 

intuitivas da matemática guardam a possibilidade de serem julgadas falsas perante a hipótese 

do Gênio maligno, enquanto verdades como o axioma causal, também vistas por intuição, não 

poderiam ser julgadas falsas (se é que poderiam ser propriamente julgadas). É preciso, então, 

esclarecer a natureza do juízo, de modo a entender quando é possível ou não “suspender o 

juízo” a respeito de algo
46

. É o que veremos no próximo capítulo, no qual, além dessa 

questão, avaliaremos outros elementos esclarecedores da Quarta e da Quinta Meditação, e das 

Respostas às Objeções. 

  

 

 

 

                                                           
46

 Ademais, é nesse recurso à luz natural da razão para se valer de certas ideias ou princípios que alguns viram 

uma circularidade na reflexão de Descartes, como vimos a propósito do problema do “círculo cartesiano”. 

Beyssade resume o ponto: “Tal é, em seu princípio, a dificuldade do “círculo” em Descartes: pois, após ter 

duvidado da razão e de sua luz natural, ele se apóia sobre ela para provar a existência de um Deus não-

enganador, o qual garante o valor dessa razão e sua concordância com as coisas. O processo não é vicioso e a 

dificuldade, insolúvel?” (1997, p. 12).  



57 

 

II. ELEMENTOS DA QUARTA E DA QUINTA MEDITAÇÃO 

 

 

É na Quarta Meditação que Descartes melhor revela a natureza do juízo. Tendo 

estabelecido que Deus existe e que, por sua natureza, não pode ser enganador
47

, torna-se 

necessário, então, que o meditador investigue a causa do erro e do engano. É preciso, porém, 

ponderar: considerando que as meditações se desenrolam segundo a “ordem das razões”, é 

pertinente se valer de recursos explicativos postos em meditações posteriores para esclarecer 

questões de meditações anteriores? Certamente é preciso respeitar a ordem das questões. No 

entanto, se os elementos desenvolvidos nas meditações posteriores convergem para 

esclarecimentos ou considerações feitas por Descartes em outras ocasiões, e que têm relação 

direta com os problemas que estamos analisando, a questão da “pertinência” se torna menor. 

É respeitando essa metodologia que, quando necessário, buscaremos explicações para o que 

talvez esteja implícito na ordem das razões.  

 O meditador inicia a Quarta Meditação recuperando o que pôde conhecer a respeito de 

si mesmo e de Deus nas meditações precedentes. Assim, ele reconhece que Deus não pode tê-

lo criado para o engano, e que, se o erro acontece na faculdade de julgar, “[Deus] 

seguramente não me deu essa faculdade para que, se a uso retamente, jamais venha a errar.” 

(MM, p. 107). E, mais adiante, ele afirma:  

 

 
Entendo, assim, certamente que o erro, na medida em que é erro, não é algo 

real dependente de Deus, mas é somente um defeito. Para errar, não é 

preciso que Deus me tenha dotado de alguma faculdade para esse fim. Mas, 

o erro ocorre do fato que essa faculdade de julgar o verdadeiro, que recebi 

dele para discernir o verdadeiro do falso, não é em mim infinita. (p. 107). 

 

 

O meditador se esforça, então, para sustentar que o erro, por um lado, não é algo criado que 

constitua o ser da coisa pensante e do qual se possa reivindicar uma causa eficiente ou um 

autor (como Deus); e, por outro lado, também não é a falta de algo que deveria estar presente 

na coisa pensante, mas que lhe foi negado (recusado); trata-se, na verdade, da falta de algo do 

qual o meditador está eventualmente privado, mas que pode ser obtido, a saber, a verdade ou 

o conhecimento do que é certo.  

 

                                                           
47

 Já no fim da Terceira Meditação, o meditador afirma: “Pelo que, fica suficientemente manifesto que ele [Deus] 

não pode ser enganador: é manifesto à luz natural que toda fraude e todo engano dependem de algum defeito.” 

(p. 99). 



58 

 

(...) o erro não é pura negação, mas privação, isto é, não é um simples defeito 

ou falta de alguma perfeição que não me é devida mas, a privação ou a 

carência de certo conhecimento que, de algum modo, deveria estar em mim. 

E, se considero a natureza de Deus, não parece possível que tenha ele posto 

em mim alguma faculdade que não seja perfeita em seu gênero, isto é, 

desprovida de uma perfeição que lhe seja devida. (MM, p. 107-109).
48

 

 

 

Ademais
49

, não sendo Deus a causa do erro, o meditador se volta para si mesmo para, 

então, descobrir como o erro surge: 

 

 
Por fim, aproximando-me ainda mais de mim mesmo e, investigando quais 

são os meus erros, – somente eles denunciam uma imperfeição em mim –, 

percebo que dependem do concurso simultâneo de duas causas, a saber, da 

faculdade de conhecer que está em mim e da faculdade de escolher ou 

liberdade do arbítrio, isto é, do intelecto e ao mesmo tempo da vontade. // 

Pois, pelo intelecto sozinho não afirmo, nem nego coisa alguma, mas apenas 

percebo as idéias a respeito das quais posso fazer um juízo e nenhum erro, 

propriamente dito, ocorre no intelecto, considerado assim precisamente. 

(MM, p. 111). 

 

 

Portanto, como já havia sido afirmado na Terceira Meditação, o erro surge, não nas ideias em 

si mesmas, mas no juízo que se faz a respeito delas. E, ademais, esse juízo requer a atuação 

conjunta de duas faculdades, a saber, intelecto e vontade, cuja relação, se inadequada, leva a 

um juízo equivocado, isto é, ao erro. É de se notar o papel decisivo da vontade, que 

efetivamente afirma ou nega algo da ideia posta pelo intelecto. Com efeito, há uma diferença 

fundamental entre a faculdade da vontade e as demais faculdades, como o entendimento, a 

imaginação e a memória. A vontade é, em certo sentido, infinita (ou ilimitada), ao passo que 

as demais faculdades são “muito pequenas e finitas”. De fato, pondera o meditador, enquanto 

que para as demais faculdades facilmente se percebe que elas poderiam ser maiores, isto é, 

facilmente se concebe a ideia dessas faculdades como maiores que as que ele, o meditador, 

realmente possui (pois logo se pode pensar um entendimento maior, em uma imaginação 

maior etc.), no caso da vontade, porém, não se concebe uma maior, com exceção do próprio 

                                                           
48

 Em outras palavras, a distinção entre privação e negação, aqui, pode ser entendida assim: alguém está privado 

de algo porque essa privação é circunstancial, e não uma falta natural. Por exemplo, quando alguém é condenado 

à prisão, de modo que passa a ser privado de sua liberdade. Por outro lado, a negação de algo se dá pela natureza 

daquilo a que ele foi negado. Por exemplo, a liberdade está negada a uma máquina porque não lhe é devida, 

porque não é da natureza da máquina ser livre, e não porque ela tenha sido privada de liberdade. Assim, o erro, 

segundo Descartes, é uma privação, que pode ser superada.  
49

 Como exorbita o escopo do nosso trabalho, prescindiremos de explicar a “teodiceia” cartesiana exposta na 

Quarta Meditação, que visa conciliar a imperfeição do homem com a perfeição de Deus, cujo poder infinito e a 

infinita bondade aparentemente poderiam (ou deveriam) ter levado à criação do homem perfeito (que não erraria, 

portanto). 



59 

 

Deus, e isso mais em razão da sua onipotência e da sua infinita sabedoria, que potencializam 

sua própria vontade, do que por uma diferença essencial ou “formal” entre a vontade de Deus 

e a do meditador. Portanto, é pela vontade que há maior semelhança entre a coisa pensante e 

Deus: 

 

 
Pois, embora seja em Deus incomparavelmente maior do que em mim, – 

quer em razão do conhecimento e da potência que a ela se juntam, fazendo-a 

mais firme, quer em razão do objeto, pois, estende-se a muito mais coisas, – 

considerada, porém, em si mesma, formal e precisamente, ela não parece ser 

maior, por consistir apenas em podermos fazer ou não fazer algo (isto é, 

afirmar ou negar, buscar ou fugir) ou antes, por consistir apenas em que, 

para afirmar ou negar, buscar ou fugir o que o intelecto nos propõe, não 

sintamos que a isso somos determinados por nenhuma força exterior. (MM, 

p. 113). 

 

 

Ademais, deve-se destacar que a vontade, como faculdade de escolher ou liberdade do 

arbítrio, embora formalmente seja autodeterminável, isto é, não deva, enquanto livre, ser 

tomada como determinável por nenhuma força alheia, tal liberdade, no entanto, não deve se 

confundir com a indiferença da vontade que sói acontecer quando não se encontra maior 

razão para nenhuma das possibilidades de escolha. Com efeito, Descartes destaca que, quanto 

maior for a razão posta pelo entendimento em favor de uma possibilidade em detrimento de 

outra, mais livre será a vontade ao escolher afirmar essa razão. Em outras palavras, a vontade, 

formalmente indeterminada, exerce mais perfeitamente a sua liberdade quanto mais se deixa 

determinar por sólidas razões. Assim, a liberdade plena, longe de ser a que fortuita e 

indiferentemente escolhe, é, ao contrário, a que, mesmo podendo não escolher, escolhe o que 

o entendimento mostra claramente como o melhor a ser escolhido. Em suma, a liberdade que 

adere espontaneamente ao que é certo é maior do que a liberdade que nega ou que adere 

indiferentemente ao incerto. 

 

 
Mas, a indiferença que experimento, quando nenhuma razão me leva mais 

para um lado do que para o outro, é o ínfimo grau de liberdade e não atesta 

nenhuma perfeição sua, mas, somente uma deficiência do conhecimento ou 

alguma negação. Pois, se eu visse sempre claramente o que é verdadeiro e o 

que é bom, nunca deliberaria sobre o que se deve julgar e o que se deve 

escolher e, assim, embora completamente livre, eu nunca poderia ser, 

contudo, indiferente. (MM, p. 115). 

 

 

Sendo assim, questiona o meditador: “De onde, então, nascem meus erros?” Ao que 

ele responde:  



60 

 

Unicamente de que, como a vontade manifesta-se mais ampla do que o 

intelecto, não a contenho dentro dos mesmos limites e a estendo também a 

coisas que não entendo. E, por ser indiferente a essas coisas, a vontade 

desvia-se facilmente do verdadeiro e do bom e é, assim, que erro e peco. (p. 

115). 

 

 

Trata-se, portanto, para evitar o erro, de acomodar a amplitude da vontade aos limites 

impostos pelo entendimento. Assim, é preciso evitar a indiferença da vontade. Com efeito, 

toda essa discussão sobre a liberdade da vontade para julgar é fundamental para nossa questão 

a respeito dos princípios lógicos, porque, em certo sentido, a possibilidade da indiferença da 

vontade é a possibilidade da própria dúvida, e, portanto, se não for possível à vontade ficar 

indiferente aos princípios lógicos, talvez se possa afirmar que, por isso, eles não podem ser 

atingidos por qualquer dúvida. É preciso, portanto, esclarecer o sentido da indiferença da 

vontade, o que o próprio meditador faz nos últimos parágrafos da Quarta Meditação, como 

veremos adiante. 

 Logo após afirmar a causa do erro como a indiferença da vontade ante um 

entendimento pouco claro, o meditador afirma:  

 

 
Por exemplo: como examinasse nesses dias se existia algo no mundo e 

notasse que, pelo fato de o examinar, seguia-se evidentemente que eu existia, 

não pude não julgar que o que entendia tão claramente fosse verdadeiro. Não 

que a isso fosse coagido por uma força externa, mas, porque uma grande luz 

no intelecto tem como consequente uma grande propensão na vontade, 

assim, nisso acreditei tanto mais espontânea e livremente quanto menos lhe 

fui indiferente. (p. 115-117). 

 

 

Portanto, o caso do cogito, como máxima certeza, mostra o mínimo ou a ausência de 

indiferença da vontade ante a “uma grande luz no intelecto”, mesmo porque, nesse caso, a 

própria vontade está implicada naquilo que ela julga (a coisa pensante). Dar-se-ia o mesmo, 

então, com os princípios lógicos? Já no parágrafo seguinte ao que acabamos de citar, o 

meditador esclarece mais o sentido dessa indiferença: 

 

 
(...) essa indiferença não se estende apenas a coisas de que o intelecto não 

sabe totalmente nada, mas, genericamente, a todas as coisas que não são por 

ele conhecidas de modo suficientemente claro, no momento mesmo em que 

a vontade delibera a respeito delas. Pois, embora conjeturas prováveis 

possam trazer-me para uma das partes, só o conhecimento de que se trata 

apenas de conjeturas e não de razões certas indubitáveis é suficiente para 

levar meu assentimento para a parte contrária. Foi o que experimentei 



61 

 

suficientemente nestes dias, quando, só porque me dei conta de que as podia 

de algum modo pôr em dúvida, supus de todo falsas coisas que antes tinha 

por verdadeiras ao máximo. (p. 117). 

 

 

Note-se, com efeito, que a indiferença é, em certo sentido, a própria forma da dúvida. Pois, 

não se trata apenas de quando as razões são equivalentes, ou igualmente fortes ou fracas; o 

simples fato de algo não ser tomado como certo e indubitável, mesmo que seja provável, já 

sugere à vontade a possibilidade de se decidir por outra razão, mesmo que essa razão pareça 

menos provável que as demais. A indiferença, portanto, é a não convicção; não é 

simplesmente a ausência de uma preferência por uma razão ou por outra, mas a simples 

ausência de um convencimento total. O convencimento total, por uma ideia clara e distinta, é 

a total diferença de uma razão em relação à outra, que provoca a mais alta preferência ou 

propensão da vontade por essa razão. A indiferença, então, surge sempre que não há 

necessidade de uma razão sobre outras. Ademais, pelo que se pode observar, parece-nos 

pertinente investir sobre esse ponto para fins de esclarecer nossa questão dos princípios 

lógicos, ainda que ela tenha sido elaborada a partir da Primeira Meditação, pois o próprio 

meditador recupera os movimentos da dúvida empreendidos nas primeiras meditações para 

esclarecer a natureza da liberdade da vontade e da indiferença que lhe pode ocorrer ao julgar.  

 Trata-se, então, de novamente perguntar: a hipótese do Gênio maligno não oferece 

ocasião para a indiferença da vontade entre afirmar ou negar os princípios lógicos? Ou, para 

eles vale o mesmo que para o cogito: não há como haver indiferença da vontade e, assim, 

julgá-los como não verdadeiros, e isso apesar da liberdade da vontade? Em outras palavras, 

essa indeterminação formal da vontade, que a nada aliena sua liberdade, é compatível com a 

impossibilidade de negar os princípios lógicos? O pensamento pode, por meio da vontade 

livre e voluntariosa, sob o estímulo (e a ameaça) de um Gênio maligno, negar a razão, e isso 

por ocasião de um método cujo fundamento tem a própria razão como fiadora? O limite da 

dúvida cética deveria ser o absurdo e o total colapso da razão, ao invés de uma coisa pensante 

munida de algumas razões? No caso da matemática, como vimos, se não fosse possível 

duvidar das suas verdades enquanto se pensasse nelas, bastaria desviar a atenção delas e voltá-

la para o Gênio maligno. O que vale para os princípios lógicos? A não-contradição é, desde 

sempre, assumida como a forma do ser? Assumir a contradição em geral é assumir o não-ser? 

É possível, nesse cenário das Meditações, negar os princípios lógicos sem negar a própria 

realidade? 



62 

 

 Com os esclarecimentos a respeito das ideias e dos juízos, podemos citar algumas 

passagens das Respostas às Objeções, que agora podem ser melhor avaliadas. A primeira está 

na exposição geométrica, nas Segundas Respostas. Descartes apresenta alguns postulados 

metodológicos para que se estabeleça o conjunto de verdades anunciadas nas Meditações, e, 

entre eles, há o seguinte:   

 

 
Em terceiro lugar, que examinem diligentemente as proposições que não 

precisam de prova para serem conhecidas, e cujas noções cada qual encontra 

em si mesmo, como as de que uma mesma coisa não pode ser e não ser ao 

mesmo tempo; que o nada não pode ser a causa eficiente de algo, e outras 

semelhantes; e que assim exercitem essa clareza do entendimento que lhes 

foi dada pela natureza, mas que as percepções dos sentidos acostumaram a 

perturbar e obscurecer, que a exercitem, digo eu, totalmente pura e liberta de 

seus prejuízos; pois, por este meio, a verdade dos axiomas seguintes lhes 

será fortemente evidente. (O&R, p. 102-103, destaques do original). 

 

 

É digno de nota que, aqui, Descartes estabeleça a título de postulado o exame de noções 

comuns, como o princípio de não-contradição, de modo a exercitar a “clareza do 

entendimento”, ao passo que nas Meditações essa recomendação não aparece de maneira 

direta, ao menos não pelo exame de tais noções. Com efeito, Descartes considera essas noções 

como “conhecidas sem prova”, o que não surpreende, já que tradicionalmente sempre foram 

tomadas por princípios indemonstráveis. Nesse sentido, o caráter indemonstrável dessas 

noções comuns é pressuposto a título de garantia de indubitabilidade? Mas, o que é 

indemonstrável é intuitivo, já que não se conhece por raciocínio, dedução ou demonstração. 

No entanto, as proposições matemáticas questionadas na Primeira Meditação, como já 

dissemos, também são intuitivas; é verdade, porém, que podem ser demonstradas, já que não 

são elas mesmas princípios ou axiomas, enquanto os princípios não podem ser demonstrados. 

Mas, no artigo 5 dos Princípios, cujo título é Por que podemos duvidar também das 

demonstrações matemáticas, Descartes esclarece que questionou a matemática e os seus 

princípios
50

, que são auto-evidentes, o que indica que não basta ser indemonstrável para ser 

indubitável. Trata-se, então, do grau de generalidade dos princípios? Pois, certamente, os 

princípios lógicos (princípios do raciocínio em geral) servem inclusive para a matemática, 

mas o inverso não se aplica, ou seja, os princípios da matemática não servem ao raciocínio em 

                                                           
50

 “Também duvidamos de todas as outras coisas que outrora já nos pareceram muito certas, mesmo das 

demonstrações matemáticas e dos seus princípios, que até o presente consideramos auto-evidentes; em primeiro 

lugar, porque por vezes vimos homens se equivocarem em tais matérias, e admitirem como absolutamente certas 

e auto-evidentes o que a nós parecia falso, mas principalmente porque aprendemos que Deus, que nos criou, é 

todo-poderoso” (Princípios, 2007, p. 26). 



63 

 

geral, o que talvez explique que possam ser postos em dúvida sem comprometerem as regras 

da lógica. 

Já nas Quintas Respostas, Descartes afirma o seguinte: 

 

 
A segunda objeção que anotam aqui vossos amigos é que, para saber que se 

pensa, é preciso saber o que é pensamento; o que não sei de modo algum, 

dizem eles, porque tudo neguei. Mas eu apenas neguei os prejuízos e nunca 

as noções, como estas, que se conhecem sem qualquer afirmação ou 

negação. (ibid., p. 139, destaques do original). 

 

 

Nesse trecho específico, não fica claro se Descartes se refere a todas as noções, ou a algumas 

apenas
51

. O fato é que ele afirma que há certas noções “que se conhecem sem qualquer 

afirmação ou negação”, o que sugere que não possam ser submetidas a juízos, ou que não 

pressuponham qualquer juízo para que sejam conhecidas (já que julgar é afirmar ou negar 

algo). Isso parece óbvio para noções (naturezas simples) que são só ideias, como as noções de 

pensamento, existência, número etc., cujo conhecimento é apenas saber o que significam, e 

não se são verdadeiras ou falsas. Mas, no caso de axiomas ou princípios, que apontam uma 

regra (ou uma “verdade”, como se diz no já citado artigo 49 dos Princípios), não se torna 

pertinente julgar a sua veracidade ou validade? Citemos novamente a seguinte passagem das 

Segundas Respostas: 

 

 
Ora, entre tais coisas [que o espírito concebe clara e distintamente], algumas 

há tão claras e ao mesmo tempo tão simples que nos é impossível pensar 

nelas sem que as julguemos verdadeiras: por exemplo, que existo quando 

penso, que as coisas que foram alguma vez feitas não podem não ter sido 

feitas e outras semelhantes, das quais é manifesto que possuímos perfeita 

certeza. // Pois não podemos duvidar dessas coisas sem pensar nelas; mas 

não podemos jamais pensá-las sem acreditar que sejam verdadeiras, como 

acabo de dizer; logo, não podemos duvidar delas sem as crermos 

verdadeiras, isto é, nunca podemos duvidar delas. (O&R, p. 93). 

 

 

Aqui, ao se referir a certas noções “tão simples”, o que claramente inclui os princípios 

lógicos, Descartes diz que é impossível pensar nelas “sem que as julguemos verdadeiras”, o 

que sugere que a questão não é tanto se podem ou não ser julgadas, mas sim que, como não há 

outro juízo “possível” que não seja o de que são verdadeiras, o fato de poderem ser julgadas é 

                                                           
51

 No artigo 10 dos Princípios, quando faz menção a esse mesmo raciocínio, Descartes sugere estar tratando de 

todas as noções simples, inclusive as “verdades”, como que para “pensar é preciso ser”, e outras “semelhantes”, 

que, como vimos a propósito do artigo 49 da mesma obra, incluem os princípios lógicos. 



64 

 

pouco importante, já que, nesse caso, a possibilidade de juízo não é exatamente a 

possibilidade de erro. Nesse sentido, se isso vale também para os princípios da matemática, 

talvez se possa mesmo afirmar que a sua dubitabilidade se explica, então, pela possibilidade 

de se abrir mão deles frente ao Gênio maligno, sem que se possa abrir mão dos princípios 

lógicos. Ou, mais precisamente, a dubitabilidade dos princípios da matemática, que, no que 

concerne à simplicidade e à evidência intuitiva, se assemelham aos princípios lógicos, se deve 

à possibilidade de se duvidar deles “sem pensar neles”, o que não se aplicaria aos axiomas 

lógicos, como se nota no trecho acima.   

Essa hipótese, ademais, se adequa facilmente ao projeto cartesiano de, afinal, pôr em 

questão os prejuízos das velhas opiniões segundo um método circunscrito às fronteiras da 

razão, não obstante a figura do Gênio maligno seja uma forte ameaça de domínio total desse 

território racional, o que, aliás, segundo o juízo de alguns leitores de Descartes, é 

efetivamente levado a cabo, conforme mostramos, inclusive a propósito de figuras ilustres 

como Hume. Seja como for, ainda nos resta esclarecer (principalmente no próximo capítulo) 

de maneira mais precisa e abrangente como Descartes concebia a matemática e as noções 

comuns, como os princípios lógicos, de modo que fique mais claro o limite da dúvida, que, na 

concepção de Descartes, coloca no território do dubitável esse produto exemplar da razão que 

é a matemática, sem invadir o outro território, que, embora sob forte ameaça, permanece 

ocupado pela própria razão. 

Ainda dentro do escopo das Meditações, devemos abordar alguns pontos da Quinta 

Meditação, que, conforme Descartes aponta na sinopse, tem por objetivo “explicar a natureza 

corporal, genericamente tomada”, fornecer uma nova prova para a existência de Deus e, por 

fim, explicar por que a certeza das próprias demonstrações geométricas depende do 

conhecimento de Deus. São principalmente as considerações a respeito deste último ponto que 

pretendemos destacar, embora, para seguir a ordem argumentativa, se deva falar dos demais.  

Tendo estabelecido que Deus existe e que não pode ser enganador, como também o 

que se deve fazer para evitar o erro, o meditador se propõe, então, na Quinta Meditação, a se 

desfazer das dúvidas que foram levantadas nas meditações precedentes, especialmente a 

respeito das “coisas” que existem além do pensamento e que diferem também de Deus, visto 

que a verdade da existência do pensamento e de Deus já foi estabelecida.  

 

 



65 

 

Restam-me por investigar muitas coisas sobre os atributos de Deus e muitas 

sobre mim mesmo e a natureza de minha mente, que eu talvez retome em 

outra ocasião.  Agora, nada parece mais urgente – depois de me dar conta do 

que devo evitar e do que devo fazer para chegar à verdade, – de que me 

esforce por safar-me das dúvidas em que caí nos últimos dias e de que veja 

se pode haver algo certo no que se refere às coisas materiais. // Na verdade, 

antes de indagar se tais coisas existem fora de mim, devo considerar suas 

idéias, na medida em que estas estão em meu pensamento, para ver quais 

delas são distintas e quais, confusas. (MM, p. 127). 

 

 

Recorde-se que se colocou em dúvida não apenas se as coisas corporais existem, mas também 

que, se existem, existem tal como são percebidas. Portanto, antes de avaliar se elas existem, é 

preciso discernir o que pode haver de distinto e confuso em suas ideias, pois, o que quer que 

haja de verdadeiro nelas, deve ser percebido clara e distintamente. Assim, conclui-se que o 

que elas têm de distinto são aquelas propriedades que são objeto das matemáticas:  

 

 
Distintamente imagino, com efeito, a quantidade que os filósofos chamam de 

ordinário de contínua ou, antes, a extensão em comprimento, largura e 

profundidade dessa quantidade ou da coisa por ela quantificada. Nela conto 

várias partes, atribuindo-lhes todas as grandezas, figuras, situações e 

movimentos locais e, a estes movimentos, todas e quaisquer durações. (MM, 

p. 127). 

 

 

A partir desse ponto, o meditador estabelece a validade de todas essas ideias e das que 

são formadas a partir delas, que são as essências matemáticas, percebidas clara e 

distintamente, como a ideia de um triângulo, por exemplo. Ademais, o meditador conclui 

também que, considerando a evidência, a veracidade e a imutabilidade com que se percebem 

essas ideias matemáticas, não se pode afirmar que sejam invenções do espírito: pois, como 

seriam imutáveis e necessárias, como de fato são? Mas, aquilo que inventamos, inventamos 

livremente e, portanto, modificamos livremente, o que não se dá com as ideias matemáticas. 

Também não podem ser derivadas dos sentidos: pois, como seria possível, então, demonstrar 

propriedades mesmo a respeito de figuras jamais percebidas ou imaginadas? Portanto, não 

sendo “fictícias” nem “adventícias”, são inatas. Sendo inatas e claras e distintas, são 

verdadeiras, e, sendo verdadeiras, a elas deve corresponder algo, mesmo que a título de 

“essência imutável e eterna”: 

 

 
Por exemplo, quando imagino um triângulo, mesmo que tal figura não exista 

e talvez nunca tenha existido, em parte alguma do mundo fora de meu 

pensamento, é seguro que há uma sua natureza, essência ou forma 



66 

 

determinada, imutável e eterna, que não foi inventada por e mim e nem 

depende de minha mente. (MM, p. 129).
52

 

 

 

Em seguida, tomando por base o que acaba de afirmar a respeito das ideias 

matemáticas, o meditador questiona: 

 

 
Ora, em verdade, se só porque posso extrair de meu pensamento a idéia de 

alguma coisa segue-se que, todas as coisas que percebo pertencerem clara e 

distintamente a essa coisa pertencem-lhe deveras, não se pode acaso tirar daí 

um argumento que também prove a existência de Deus? (MM, p. 131). 

 

 

É então que se chega à chamada “prova ontológica” da existência de Deus, que considera que 

a ideia clara e distinta de Deus, ser sumamente perfeito, contempla em sua essência a 

existência necessária, tanto quanto a essência do triângulo contempla que a grandeza de seus 

três ângulos é igual à de dois retos. Com efeito, não há ideia clara e distinta de Deus que não 

inclua em sua essência a existência necessária.  

 É preciso destacar que a prova ontológica de Descartes não é mera recapitulação do 

argumento ontológico tradicional, como defendido exemplarmente por Anselmo. Na verdade, 

ela é indissociável da primeira prova apresentada na Terceira Meditação, que conclui, da 

presença da ideia de Deus no pensamento, a necessidade de Deus existir como causa dessa 

ideia. Pois, é a partir dessa primeira prova que se estabelece a verdade das ideias claras e 

distintas, que é explicitamente invocada pelo meditador na Quinta Meditação a fim de provar 

que a ideia clara e distinta de Deus implica a sua existência
53

. Ademais, Scribano (2007, p. 

133-136) destaca que nessa nova prova está pressuposta a teoria inatista das ideias. De fato, 

como acabamos de mostrar a respeito das ideias claras e distintas da matemática, posto que 

elas não podem ser nem adventícias nem fictícias, resta que sejam inatas, e, nesse sentido, 

representam algo verdadeiro e imutável, ainda que a título de “natureza ou essência”. O 

mesmo se aplica à ideia de Deus: a ela deve corresponder uma “essência imutável”, revelada 

em sua ideia, e cuja contemplação (note-se: da essência, e não da simples ideia) faz notar a 

                                                           
52

 Não se trata, aqui, de demonstrar que as coisas materiais existem, o que só será feito na Sexta Meditação. 

Trata-se primeiro de demonstrar a clareza e a distinção (e, portanto, a verdade) das ideias da natureza corporal 

em geral, que são objeto da matemática. 
53

 “Em suma, se já não se tivesse antes estabelecido, por meio da prova pelos efeitos, o valor objetivo das ideias 

claras e distintas, a prova ontológica não teria nem mais nem menos valor que as verdades matemáticas.” 

(GUEROULT, 2016, p. 387).  



67 

 

existência como lhe pertencendo necessariamente
54

. Nesse sentido, questiona-se: se a prova 

ontológica depende da primeira prova apresentada na Terceira Meditação, por que uma nova 

prova, então? 

 Sem pretendermos aprofundar esse ponto, cumpre notar que uma explicação possível 

para Descartes ter apresentado uma nova prova, nesse contexto da Quinta Meditação, tenha 

sido a pretensão de oferecer um recurso a mais para aquele que pretendesse buscar um 

fundamento metafísico para o conhecimento, um recurso tão claro e acessível quanto uma 

demonstração matemática, a qual serve de analogia nesse contexto. Nesse sentido, mesmo que 

alguém recusasse, ou simplesmente ignorasse, o caminho trilhado nas Meditações, e, no 

entanto, reconhecesse, ao nível natural, como certas as coisas claras e distintas e buscasse uma 

garantia para as coisas demonstradas, bastaria pensar na essência de Deus e dela deduzir que 

Deus existe necessária e eternamente, para, assim, estar seguro a respeito das suas conclusões. 

Além disso, aparentemente Descartes pretendeu ressaltar que, mesmo ao nível da análise das 

ideias e das demonstrações feitas a partir delas, das quais a matemática é o modelo exemplar, 

a demonstração da existência de Deus é ainda mais evidente e certa (ou ao menos tão certa) 

do que as demonstrações de qualquer ciência
55

. Sendo assim, como sintetiza Scribano (ibid., 

p. 137), um matemático que concorde com a visão de Descartes a respeito da matemática não 

pode ser ateu, e, sendo ateu, não pode pleitear para a matemática o estatuto de ciência 

efetivamente garantida. Em suma, Deus é necessário para fundar toda a ciência: 

 

 
E, se para o perceber [que Deus existe] foi preciso que me empenhasse numa 

atenta consideração, agora, porém, não só estou tão certo disso quanto de 

tudo o que me parece mais certo, mas, além disso, dou-me conta também de 

que a certeza de todas as outras coisas depende desse conhecimento, de 

modo que, sem ele, nada pode ser jamais perfeitamente conhecido. (MM, p. 

139).  

 

 

Ademais, logo em seguida o meditador afirma: 

 

                                                           
54

 “Se a idéia de Deus que serve de premissa à prova é uma idéia inata, de fato, ela representa ‘uma natureza 

verdadeira e imutável’. Mas as naturezas verdadeiras e imutáveis, como sabemos, fazem parte do ser real, e é por 

isso que se uma delas – a de Deus – contém em si a existência, essa existência não é apenas uma existência 

pensada, mas é já uma existência independente do pensamento, que se impõe ao próprio pensamento. Por isso a 

passagem da idéia de Deus à existência de Deus fora da mente não realiza um salto ontológico do pensamento ao 

ser, mas toma consciência de como as coisas estão, verdadeiramente, na realidade.” (SCRIBANO, 2007, p. 135, 

destaques do original).  
55

 “Por conseguinte, mesmo que não fosse verdadeiro tudo o que meditei nos últimos dias, a existência de Deus 

deveria estar em mim com pelo menos o mesmo grau de certeza com que estiveram até agora as verdades 

matemáticas relativas apenas a números e figuras.” (Quinta Meditação, p. 131-133). 



68 

 

Pois, embora eu seja de uma natureza tal que, enquanto percebo algo muito 

clara e distintamente não posso não crer que seja verdadeiro, entretanto, por 

ser também de uma natureza tal que não posso ter a ponta da mente sempre 

fixa em uma mesma coisa para a perceber claramente e, frequentemente, é a 

lembrança de um juízo feito anteriormente que ressurge, pode ocorrer que, 

quando já não tenho presentes as razões por que assim o julguei, outras 

razões se apresentem ao mesmo tempo que, se eu ignorasse que há um Deus, 

facilmente seria dissuadido de minha opinião. E, assim, eu nunca teria sobre 

nada uma ciência verdadeira e certa, mas, apenas vagas e mudáveis opiniões. 

// Assim, por exemplo, quando imbuído dos princípios da Geometria, 

considero a natureza do triângulo, parece-me muito evidente e não posso 

não crer que seja verdadeiro que seus três ângulos são iguais a dois retos, 

enquanto presto atenção em sua demonstração. Mas, logo que dela desvio a 

ponta da mente, por mais que então me lembre de a ter percebido de modo 

claríssimo, pode suceder facilmente, porém, que eu venha a duvidar de sua 

verdade, se ignoro que há um Deus. Pois, posso me persuadir de que fui 

feito pela natureza tal que erro às vezes no que creio perceber de modo 

evidentíssimo, principalmente quando me lembro de que com frequência 

tomei por verdadeiras e certas muitas coisas que, posteriormente, aduzidas 

outras razões, julguei falsas. (MM, p. 139-141, destaque nosso). 

 

 

Nota-se que, inicialmente, o meditador recupera o movimento da dúvida exposto na Terceira 

Meditação, quando se apela ao “desvio da atenção” para se duvidar das verdades matemáticas. 

Nesse sentido, é possível se lembrar de que algo é verdadeiro, mas sem se recordar por que é 

verdadeiro. Em que sentido, pois, o conhecimento de Deus dispensa a recordação desse 

porquê para se estar certo do quê? O exemplo dado é o de uma demonstração geométrica que, 

enquanto é realizada, convence da sua verdade, mas, quando a atenção se desvia dela, já não 

tem a força de uma evidência presente. Nesse caso, estando o pensamento desvinculado da 

persuasão de uma evidencia atual, então, mesmo que ele classifique sua ideia ou conclusão 

como “evidente”, é possível projetá-la ao lado de outras razões (que não sejam aquelas da 

demonstração) que sejam suficientes para lançar suspeitas sobre ela. Pode-se, por exemplo, 

questionar o valor da própria evidência, ou suspeitar de ter sido criado para o engano. Note-

se, portanto, que a incerteza sobre a própria origem e sobre o fundamento do valor da 

evidência impede qualquer pretensão de um conhecimento verdadeiro, ainda que, quando a 

evidência é presente, não se possa “não crer que seja verdadeira”.  

 Ademais, após retomar essa possível suspeição sobre as coisas percebidas clara e 

distintamente, o meditador afirma: 

 

 
Mas, depois de haver percebido que há, em verdade, Deus e ao mesmo 

tempo depois de haver entendido que todas as outras coisas dependem disso 

e que ele não é enganador; e, disto haver concluído que todas as coisas que 

percebo clara e distintamente são necessariamente verdadeiras, mesmo que 



69 

 

já não atenda às razões por que assim as julguei, contanto que me lembre de 

as haver clara e distintamente percebido, – nenhuma razão pode se me opor 

que me leve a duvidar, mas tenho disso uma ciência verdadeira e certa. E, 

não apenas disso, mas de todas as outras coisas que me lembra haver uma 

vez demonstrado, como as coisas da Geometria e semelhantes. (MM, p. 141, 

destaques nossos). 

 

 

O que se nota por esse trecho é que o conhecimento de Deus não garante apenas “a 

lembrança” das coisas percebidas clara e distintamente, mas, sim, a própria clareza e 

distinção, que, estando assim garantida, garante também que mesmo as coisas tomadas como 

certas pela lembrança de terem sido clara e distintamente percebidas, podem realmente ser 

consideradas certas, pois o apelo ao “esquecimento” das razões foi feito para ressaltar que 

uma evidência não deve ser apenas presente
56

, mas também contínua, para que se constitua 

como verdade. Ora, mas só podemos dispensar a atualidade da evidência se não houver 

nenhuma razão que reclame essa atualidade; não havendo razões, basta a lembrança de ter 

percebido a coisa clara e distintamente, pois, com efeito, se percebemos algo clara e 

distintamente, percebemos uma verdade, e a lembrança de que percebemos assim uma 

verdade é (ou deveria ser) tão certa quanto a percepção direta dessa verdade, pois não 

poderíamos nos lembrar de ter percebido algo clara e distintamente sem de fato tê-lo 

percebido. Em outras palavras, o conhecimento de Deus, aqui, garante não a lembrança de 

que percebemos algo clara e distintamente (não se trata de garantir que nossa memória é fiel, 

pois supõe-se que seja), mas sim a continuidade da certeza que, em outro momento, era atual, 

posto que suas razões estavam presentes. O conhecimento de Deus, portanto, dispensa de 

reativar essas razões continuamente para que se esteja certo das coisas por elas percebidas
57

. 

 É preciso notar, também, que nesse ponto da Quinta Meditação o meditador dá 

destaque a exemplos de demonstrações matemáticas complexas, como que a soma dos três 

ângulos de um triângulo é igual a dois retos, ao passo que na Primeira e na Terceira 

                                                           
56

 Que a evidência presente não seja apenas a presença de uma evidência, mas a manifestação de uma verdade 

que, como tal, está além dessa presença. 
57

 Nesse ponto, endossamos a interpretação de Frankfurt (1970, p. 217) e a de Beyssade (1997, p. 19-20). Este 

afirma: “É certo que para Descartes a memória tem suas fraquezas, as quais é preciso remediar. Mas aqui não se 

trata delas: Deus não é recurso mnemônico e não ocupa esse papel. O desvio pela lembrança da evidência tem 

por função liberar da fascinação pela evidência presente e suspender a irresistível adesão que ela provoca. É, 

pois, o valor da evidência no momento mesmo em que ela estava presente que é colocado em dúvida pela 

hipótese de um deus enganador e que é garantindo pela prova do Deus não-enganador. É preciso dizer o 

contrário do grande comentador e editor F. Alquié: na lembrança da evidência, que seria melhor chamar de 

evidência no passado, o que é posto sob suspeita e o que é preciso garantir pela veracidade divina não é a 

fidelidade da memória, o fato de que, no passado, tenha realmente havido evidência, mas é, na evidência 

passada, a credibilidade, o valor de verdade da evidência – da evidência presente ou atual que ela foi em seu 

tempo.” 



70 

 

Meditações os exemplos são mais simples. De fato, ainda que proposições como “2+3=5” ou 

“o quadrado tem quatro lados” possam estar formalmente sujeitas a uma demonstração, são, 

contudo, tomadas como certas por simples intuição da mente. Nesses casos, então, a 

“evidência presente” e a “lembrança da evidência” não seriam propriamente distintas; por 

outro lado, demonstrar que “os ângulos de um triângulo somam 180 graus” é certamente 

diferente de se lembrar dessa conclusão. Com efeito, nas Segundas Respostas, Descartes 

afirma o seguinte:  

 

 
Em terceiro lugar, onde afirmei que nada podemos saber de certo, se não 

conhecermos primeiramente que Deus existe, afirmei, em termos expressos, 

que falava apenas da ciência dessas conclusões, cuja lembrança nos pode 

retornar ao espírito, quando não mais pensamos nas razões de onde as 

tiramos. Pois o conhecimento dos primeiros princípios ou axiomas não 

costuma ser chamado ciência pelos dialéticos. Mas, quando percebemos que 

somos coisas pensantes, trata-se de uma primeira noção que não é extraída 

de nenhum silogismo (O&R, p. 90, destaques do original). 
 

 

Nesse ponto, Descartes recorre à distinção entre o que é ciência (como a matemática) e o que 

não é ciência (conhecimento dos primeiros princípios ou axiomas). E, um pouco mais adiante, 

ainda as Segundas Respostas, logo após afirmar, como já citamos, que “algumas [coisas] há 

tão claras e ao mesmo tempo tão simples que nos é impossível pensar nelas sem que as 

julguemos verdadeiras” (como os axiomas lógicos), ele também afirma: 

 

 
Há outras coisas que nosso entendimento também concebe muito 

claramente, quando observamos de perto as razões de que depende seu 

conhecimento; e, por isso, não podemos, então, duvidar dele. Mas, dado que 

podemos esquecer as razões, e no entanto recordar as conclusões daí 

extraídas, pergunta-se se é possível ter uma firme e imutável persuasão sobre 

essas conclusões, ao passo que nos lembramos de que foram deduzidas de 

princípios mui evidentes; pois esta lembrança deve pressupor-se para que 

possam chamar-se conclusões. E eu respondo que só podem tê-la os que 

conhecem de tal modo Deus a ponto de saberem que não pode acontecer que 

a faculdade de entender, que lhes foi dada por ele, tenha por objeto outra 

coisa se não a verdade; mas que os outros não a têm. E isso foi tão 

claramente explicado ao fim da Meditação Quinta que não penso dever aqui 

acrescentar-lhe algo. (O&R, p. 93, destaque nosso). 

 

 

De fato, toda conclusão pressupõe razões, e, nesse sentido, se se trata de representar 

algo em relação ao qual não seja possível se lembrar de que foi “deduzido de princípios mui 

evidentes”, como, por exemplo, os próprios princípios evidentes, então não se trata de 



71 

 

conclusões, como as que constituem uma ciência, que, segundo Descartes afirma aqui, é o que 

está sendo posto como propriamente dependente do conhecimento de Deus. No entanto, é fato 

que na Primeira Meditação tratou-se de proposições tão simples
58

 e evidentes que, certamente, 

a lembrança delas, dessas conclusões, dificilmente requisitaria razões ou princípios, isto é, 

dificilmente essas conclusões demandariam qualquer demonstração, pois, quem precisaria 

demonstrar que um quadrado tem mesmo quatro lados para estar certo disso? Se um 

matemático cismasse com isso, como não cismaria com sua razão em geral? E, ademais, como 

já citamos, o próprio Descartes afirma, nos Princípios, que duvidou da matemática e de seus 

princípios, não só por razões naturais, mas, principalmente, pela força de um suposto Gênio 

maligno que nos poderia ter criado para o engano. Em suma, Descartes é explícito ao afirmar, 

por um lado, que não há como duvidar dos primeiros princípios e axiomas intuitivos 

conhecidos sem prova, e, por outro lado, é possível duvidar dos princípios e das proposições 

mais simples e intuitivas da matemática.  

Com efeito, Scribano, ao comentar essa passagem que acabamos de citar, afirma o 

seguinte: 

 

 
A indubitabilidade absoluta dos axiomas, aqui formalizada por Descartes, 

mas já utilizada operativamente na primeira prova da existência de Deus, 

sustenta-se em um pressuposto que conhecemos, ou seja, que os axiomas – 

exceto aquele axioma peculiar e privilegiado que é o cogito – não dizem 

nada sobre as coisas; apenas quando, a partir deles, se realizam as 

demonstrações se produz ciência, isto é, se fala da realidade extramental, e 

só então o erro é possível. É nesse nível que pode insinuar-se a dúvida de 

que as demonstrações não descrevem corretamente a realidade, e portanto 

são falsas. No âmbito do dubitável, enquanto aplicações de axiomas 

portanto, incluem-se também aquelas proposições mais simples, como 2 + 3 

= 5, das quais, como sabemos, era possível duvidar de forma mediata, 

considerando-as apenas sob a categoria das “ideias claras e distintas”. // 

Tanto no caso das proposições mais simples quanto no caso das 

demonstrações complexas, Descartes procurou identificar a existência de um 

espaço psicológico para a dúvida e, de modo direto no caso das 

demonstrações e de modo mediato no caso das proposições simples, a 

dúvida sempre foi possível, porque sempre se verificou o caso de subsistir 

um motivo pensável para duvidar. (ibid., p. 141). 

 

 

É inevitável remeter, aqui, às questões que já apresentamos por ocasião da Terceira 

Meditação: sob a “categoria das ideias claras e distintas” poder-se-ia incluir axiomas (se estes 

se tratam de ideias), e, por esse caminho indireto do desvio de atenção, duvidar também 

                                                           
58

 “A simplicidade, para Descartes, não é a de um elemento: não está na coisa mas no acto do espírito que a 

apreende.” (ALQUIÉ, 1980, p. 29). 



72 

 

deles? Ou, como diz Mora (2005, p. 1526) a respeito do conceito de “instante”, se o cogito é 

concebido “em todo instante”, e as naturezas simples são concebidas “em um instante”, 

haverá entre essas naturezas simples algumas que, como o cogito, e com o cogito, também 

sejam concebidas (ou afirmadas) em “todo instante”? Pois, se esses princípios, que são 

“noções que cada um encontra em si mesmo” (O&R, p. 102), não dizem nada sobre as coisas, 

talvez, de fato, se apliquem a tudo o que se diz sobre elas, de tal modo que, quando Descartes 

afirma que não se pode duvidar deles sem pensar neles e, pensando neles, não se pode duvidar 

deles, talvez ele esteja mais preocupado em afirmar que desviar a atenção deles é desviar a 

atenção da sua fórmula, o que, no entanto, não impede de está-los operando no processo 

mesmo de empreender a tentativa de dúvida. No caso da matemática, porém, que lida com 

ideias ou essências de coisas, e que necessariamente opera com aqueles mesmos princípios 

lógicos, sem eles estaria, então, de todo comprometida, mas, por outro lado, se estiver de todo 

comprometida por um Gênio maligno, não compromete com ela aqueles princípios. Vejamos, 

então, o que sugerem outros intérpretes. 

 Gueroult (2016, p. 466-482), ao abordar a visão de Descartes a respeito da onipotência 

divina, analisa os conceitos de possível e impossível sob duas perspectivas: a do 

possível/impossível para o entendimento humano, que não representa uma impossibilidade 

para Deus, e a do impossível absoluto, que diz respeito a tudo que decorre do próprio poder 

infinito de Deus. Exemplos: é impossível que Deus engane, que não possa fazer o que 

concebemos como possível, que não tenha feito o que fez etc. Em suma, Deus pode tudo que 

não negue sua onipotência. Ademais, dentro desse quadro de impossibilidades absolutas, está 

também a negação daquelas “verdades eternas” dadas à luz natural, como os princípios de 

causalidade, de que o nada não tem propriedades, de que para pensar é preciso ser, o cogito 

etc. 

 Com efeito, todas essas verdades expressariam a necessidade absoluta do Ser e a 

impossibilidade absoluta do nada. Nesse sentido, Gueroult afirma: 

 

 
Longe de concernir ao princípio de contradição, esse princípio parmenidiano 

da impossibilidade do nada e da necessidade do ser deve, ao contrário, ser 

considerado como seu fundamento. O princípio de contradição não é senão 

uma “máxima” de nossa ideia da infinidade do ser de Deus, que nos revela, 

com a negação absoluta do nada pelo ser, todos os princípios que aí se 

encontram imediatamente implicados (princípio de causalidade, princípio 

segundo o qual o nada não tem propriedades, que para pensar, é necessário 

ser etc.). Pelo que ele tem de vazio e de estéril, o princípio de contradição, 

que é puramente formal, contrasta com os princípios plenos e fecundos, ao 



73 

 

mesmo tempo materiais e formais, que são o Cogito e Deus. Assim 

Descartes teria já resolvido por sua conta um problema pós-kantiano: 

descobrir um princípio, ao mesmo tempo material e formal, fundamento do 

princípio formal de contradição, que, reunindo nele a necessidade desse 

princípio lógico com a fecundidade de um princípio real, seria o próprio 

princípio da realidade (Realität). (p. 471-472). 

 

 

Ademais, não obstante o princípio de contradição e o próprio cogito (e qualquer verdade) 

sejam, na visão de Gueroult, expressão do Ser e, nesse sentido, de Deus, não se trata aqui de 

defender que a garantia (certeza/indubitabilidade) desse princípio e de outros axiomas só se dê 

ao meditador após ele saber que Deus existe, pois, sendo o próprio cogito, que depende de 

Deus, conhecido (na ordem das razões) antes de Deus, assim também os princípios vinculados 

ao Ser e, portanto, ao cogito, também são conhecidos e aceitos mesmo antes de se conhecer 

que Deus existe. “Donde se vê que a certeza das proposições invulneráveis à dúvida 

metafísica é descoberta originalmente como um fato em mim e não decorrente de seu 

fundamento necessário em Deus.” (ibid., p. 473).  E, segundo Gueroult, esses princípios são 

verdades eternas “não criadas”, ao passo que verdades eternas como as essências matemáticas 

seriam “criadas”. Nesse sentido, as verdades matemáticas são “parte do ser”, de modo que, 

mesmo negadas por um Gênio maligno, não negam o próprio ser em geral e as verdades que 

lhe expressam diretamente
59

. Assim, negar a lógica das intuições matemáticas não seria negar 

a lógica do ser nem a lógica do pensar, pois, na verdade, segundo Gueroult, há a contradição 

absoluta, que é o impossível para Deus, e a contradição relativa ao nosso entendimento. Nesse 

sentido, Deus poderia estabelecer que 2 + 3 não fossem 5, o que é contraditório para nós, mas 

para ele seria uma verdade. Note-se: Deus estaria criando uma nova verdade, e não o falso ou 

o contraditório, de modo que o contraditório para nós não seria uma contradição em si 

(absoluta) e, assim, Deus não estaria desfazendo o princípio de contradição. Com efeito, 

seriam essas possibilidades que estariam em jogo nas primeiras meditações. Portanto, o 

princípio de contradição não seria apenas princípio lógico, mas também do ser, pois, cogitar a 

verdade do contraditório em particular não seria (antes de saber que Deus existe e não engana) 

necessariamente admitir a contradição em geral (ou o Nada).  

 Forlin (2005, p. 321-331), na mesma direção, afirma o seguinte: 

 

 
E quanto ao conceito de Ser, não é possível também questionar a sua 

validade? Como garantir que a minha concepção de Ser corresponde ao Ser 

                                                           
59

 Essa discussão, como se pode perceber, percorre a “teoria da livre criação das verdades eternas”, que 

mencionamos na Introdução. 



74 

 

real? Não se trata, porém, de dizer tão-somente que o pensamento não pode 

conceber o Ser como contraditório em si mesmo, mas dizer que o próprio 

pensamento que não pode ser em si mesmo contraditório: o ato de pensar 

não pode, ao mesmo tempo, ser e não ser ato de pensar. Portanto, não se trata 

de uma verdade meramente lógica ou epistemológica, mas sobretudo uma 

verdade ontológica. E não ocorre aqui uma imposição do pensamento sobre 

o ser, mas é a própria determinação do ser que se expressa no ato mesmo de 

pensar. Inclusive essa associação entre ser e pensar, que dá um alcance 

ontológico aos princípios lógicos, vai ser fortalecida no momento da 

formulação do cogito: a partir de então, não é mais um mero ato (de pensar), 

mas é uma coisa (pensante) que não pode, ao mesmo tempo, ser e não ser. 

Assim, não é mais o ato de pensar, mas o próprio ser do pensamento que 

expressa a impossibilidade da autocontradição, isto é, que valida 

ontologicamente o princípio lógico da não-contradição. E não é o caso da 

imposição de um princípio lógico ao ser, mas de uma constatação no ser 

(pensante) da legitimidade do princípio lógico; também não é o caso de 

estabelecer uma lei universal para todos os seres a partir da observação de 

uma determinação específica do ser pensante, mas de experienciar no ser 

pensante a realidade do princípio universal. (p. 327-328, destaques do 

original).  
 

 

Nesse sentido, a não-contradição é, por assim dizer, uma forma dessa relação umbilical entre 

ser e pensar, de tal modo que, como ressalta Forlin, o pensamento não impõe sobre o ser a 

não-contradição, nem simplesmente generaliza, a partir de si mesmo como modo particular de 

ser, um princípio universal para o ser em geral, mas espelha em si, pensamento, o princípio 

universal, que, segundo Gueroult, é apenas a afirmação do ser e a negação do nada. 

Alquié, que protagonizou com Gueroult famosas disputas sobre melhor método de 

interpretação das Meditações, não parece dele divergir nesse ponto. Assim, essas “verdades da 

razão” que lastreiam o cogito, como que “para pensar, é preciso ser”, “o nada não tem 

propriedades” e outros princípios, diz Alquié, se revelam pelo próprio cogito. 

 

 
Elas só se revelam no seio de experiências particulares e, no caso presente, 

na experiência do cogito. (...) no próprio seio das verdades particulares que 

estão ao alcance da nossa intuição é que se revelam as verdades universais: a 

evidência irrecusável do “eu penso, logo existo” remete para a verdade do 

“para pensar é preciso existir” como para seu fundamento a priori, par a sua 

estrutura. (...) Portanto, se as condições de toda a verdade determinada são, 

de direito, primordiais relativamente a essa verdade, só a apreensão pelo 

espírito de uma verdade determinada torna possível, de facto, o 

conhecimento dessas mesmas condições. (1980, p. 74). 

 

 

Nesse sentido, a intuição do ser no cogito é a intuição das verdades do ser: o nada não tem 

propriedades; para pensar, é preciso ser etc.  



75 

 

 Heidegger, em Que é uma coisa?, mostra que a fundação metafísica posta pelo cogito 

é também a fundação de uma metafísica cujas diretrizes são dadas pelos princípios da razão 

pura, como o princípio de contradição: 

 

 
Na proposição enquanto proposição e, por consequência, no princípio 

supremo, enquanto princípio do eu, é posto como válido, de um modo 

igualmente originário, o princípio da contradição a evitar (abreviadamente: 

princípio de contradição). // (...) “Eu penso” quer dizer: evito a contradição, 

obedeço ao princípio de contradição. // O princípio do eu e o princípio de 

contradição resultam da essência do próprio pensar, de tal modo que a vista 

se dirige simplesmente à essência do “eu penso” e ao que se encontra apenas 

nele. O “eu penso” é a razão, o seu ato fundamental. (2018, p. 140). 

 

 

Nesse sentido, duvidar dos princípios lógicos não seria diferente de duvidar do próprio 

pensamento, de modo que, mesmo que “sem nenhuma razão” se os tivesse posto em dúvida, a 

força do cogito logo os reafirmaria. Com efeito, se o “eu penso” é a própria razão, qualquer 

implosão cética da razão está desde logo impedida. 

 Por outro lado, Marion (2009, p. 162), ao tratar das naturezas simples na filosofia 

cartesiana, comenta que o projeto de Descartes foi de pôr em dúvida “exclusivamente” as 

naturezas simples materiais. No entanto, nossa questão não foi apenas sobre qual era a 

pretensão ou o projeto de Descartes, mas principalmente sobre os efeitos possíveis da forma 

como ele pôs em dúvida até mesmo as verdades matemáticas.  

Beyssade (1997), por sua vez, ao tratar do problema do “círculo cartesiano”, não 

envereda por uma fundamentação ontológica dos princípios lógicos para explicar sua 

indubitabilidade, e se mantém no plano epistemológico. Diferentemente de Scribano, que, ao 

tratar das proposições mais simples da matemática, justifica a dúvida por uma via indireta a 

partir da categoria “ideias claras e distintas”, Beyssade, mantendo-se mais próximo ao texto 

da Quinta Meditação, argumenta que, na verdade, como se tratam de “conclusões”, podem ser 

pensadas separadas das razões que as fundamentam. Por outro lado, no que concerne aos 

axiomas, não é possível não reproduzir sua evidência quando se pensa neles, visto que eles 

mesmos são suas próprias razões. Portanto, de um ponto de vista formal, “2+3=5” tem 

premissas e conclusão, e isso permite separar, no ato da dúvida, apenas a conclusão e, 

conjugando-a à hipótese do Gênio maligno, duvidar de sua verdade. 

 

 



76 

 

Afastando as conclusões de suas premissas e conjugando-as com minhas 

razões gerais para duvidar, posso formar um misto estável que será uma 

dúvida metafísica sobre essas proposições. O mesmo não ocorre com 

verdades que são tão simples que não posso evocá-las, ainda que seja para 

duvidar delas, sem reanimar no mesmo instante, com sua evidência, a 

necessidade de aderir a elas. Nenhuma evidência no passado é possível aqui, 

não mais do que nenhum pensamento confuso ou obscuro: pensar nelas é 

ipso facto reproduzir sua evidência atual. Toda tentativa de aplicar a essas 

verdades a dúvida metafísica chega ao resultado inverso: eu reativo a 

evidência imediata de p, e é minha razão para duvidar que é recalcada e 

negada. Se tento pensar ao mesmo tempo em p e no deus enganador, é o 

deus enganador que deixa de ser atual e ativo. (p. 23). 

 

 

A explicação de Beyssade, portanto, ressalta a evidência inseparável da representação dos 

axiomas que se queira pôr em dúvida, ao passo que, no caso de conclusões separadas de suas 

premissas, essa evidência não é atual. Note-se que Beyssade trata o ato de duvidar como uma 

conjugação do objeto da dúvida e da razão de duvidar, de modo que uma via indireta para 

duvidar de axiomas, que são “razões de si mesmos”, não é possível pelo próprio sentido que 

se dá ao ato de duvidar. Nesse sentido, a proposta de Scribano, pelo argumento de Beyssade, 

aparentemente não faria sentido, pois, duvidar de proposições simples da matemática por 

meio da fórmula “ideias claras e distintas” desfaz essa relação de conjugação. Por outro lado, 

a explicação de Beyssade não parece se adaptar tão bem ao que se passa na Terceira 

Meditação, pois, como já dissemos, a intuição de verdades mais simples da matemática é, 

segundo nos parece, a intuição da evidência de toda a proposição, isto é, da relação mesma 

entre premissas e conclusão
60

, e talvez seja por isso que Scribano faça a distinção entre a 

dúvida direta e a indireta. Estando ou não correta a explicação de Beyssade, parece-nos que a 

“via ontológica” é mais consistente, ou, ao menos, facilita a explicação da indubitabilidade. 

Ademais, essa via ontológica não deixa de ser lógica, posto que pensar é operar esses 

princípios, e epistemológica, posto que há as distinções que já abordamos entre ciência e não 

ciência, entre ideias em sentido amplo e ideias em sentido estrito etc. 

                                                           
60

 “A insistência de Descartes na natureza primitiva da inferência (quando apreendida em um intuitus) está ligada 

à sua visão de que as conexões inferenciais (novamente, quando apreendidas em um intuitus) são autoevidentes. 

O fato de algo ser autoevidente, para Descartes, significa que não pode ser provado, explicado, nem justificado. 

Isso, por sua vez, significa que ele teria que rejeitar tanto a prova de Leibniz da verdade autoevidente 2 + 2 = 4, 

como a justificativa de Aristóteles do princípio autoevidente de não-contradição.” (GAUKROGER, 1989, p. 128, 

tradução nossa).  

Trecho original: “Descartes’s insistence on the primitive nature of inference (when grasped in an intuitus) is 

tied to his view that inferential connections (again when grasped in an intuitus) are self-evident. Something’s 

being self-evident, for Descartes, means that it can neither be proved, explained, nor justified. This in turn means 

that he would have had to reject both Leibniz’s proof of the self-evident truth that 2 + 2 = 4 and Aristotle’s 

justification of the self-evident principle of non-contradiction.” 

 



77 

 

 No capítulo seguinte, buscaremos compreender a visão de Descartes a respeito da 

matemática, de modo a lançar mais luz sobre essa discussão. Nesse sentido, abordaremos 

primeiramente o problema que já mencionamos a respeito de qual tipo de matemática estaria 

em questão na Primeira Meditação, uma matemática de tradição aristotélico-tomista ou uma 

matemática já propriamente cartesiana, e o que isso implica do ponto de vista do limite da 

dúvida. A partir dessa discussão, poderemos refletir também acerca da aplicabilidade de 

conceitos matemáticos fundamentais, como número e unidade, a realidades que não sejam 

propriamente extensas, como a realidade do próprio pensamento, o que também nos permitirá 

avaliar se não poderia haver uma relação mais fundamental da matemática com a natureza do 

pensamento, tal como se nota nos princípios lógicos, e, assim, poderemos ter mais clareza 

sobre o limite da dúvida nas Meditações. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

III. A CONCEPÇÃO DE MATEMÁTICA NAS PRIMEIRAS MEDITAÇÕES 

 

 

Se para Kant a matemática possui uma garantia transcendental, posto que fundada nas 

formas puras da sensibilidade (intuições puras: o tempo, para a aritmética, e o espaço, para a 

geometria) e do entendimento, no caso de Descartes, ao contrário, posto que o pensamento é 

essencialmente razão, e que a razão, enquanto tal (sem Deus), não garante coisa alguma da 

realidade material em geral, sua afirmação/existência, sozinha, nada obriga sobre a 

matemática, de modo que é possível, mesmo que por extravagância (por um Gênio maligno, 

por exemplo), pensar em uma razão que exista enquanto tal mesmo que nenhuma proposição 

matemática seja o caso. A matemática, portanto, não é um conjunto de regras da razão, não é 

o desdobramento de uma estrutura transcendental que, com ou sem matemática, está dada; 

mas, sim, um conjunto de proposições para a razão (são ideias/conteúdos de coisas, e não 

simplesmente verdades), razão cuja forma privilegiada é a intuição intelectual. Em outras 

palavras, a matemática não é, para Descartes, uma ciência construída sobre uma estrutura 

transcendental sem a qual a própria razão deixaria de ser razão.  

Por outro lado, não deixa de ser intrigante que, mesmo antes do cogito e antes de 

Deus, não se revele como imediatamente válida ao menos toda a aritmética. Pois, o número 

não é uma natureza simples puramente material, mas comum a tudo que existe, assim como a 

ordem, a duração, a existência. Tanto é assim que o próprio meditador afirma na Terceira 

Meditação que, enumerando seus próprios pensamentos, ele extrai a ideia de número: 

 

 
Do mesmo modo, quando percebo que sou agora e me lembro de que fui por 

algum tempo também anteriormente e quando me ocorrem vários 

pensamentos cujo número entendo, adquiro as idéias de duração e de 

número, as quais possa transferir em seguida a quaisquer outras coisas. 

(MM, p. 83). 

 

 

Raciocínio semelhante é apresentado por Descartes na Conversação com Buman: 

 

 
O pensamento será realmente extenso e divisível com respeito à sua duração, 

uma vez que sua duração pode ser dividida em partes. Mas não é extenso e 

divisível com respeito à sua natureza, uma vez que sua natureza permanece 

não extensa. (p. 335).
61

 

                                                           
61

 In: The Philosophical Writings of Descartes – Volume III. Tradução: John Cottingham, Robert Stoothoff e 

Dugald Murdoch. Cambridge: Cambridge University Press, 1995. Tradução nossa do seguinte trecho: 



79 

 

Nesse sentido, uma relação aritmética não poderia ser puramente lógica, na medida em que 

poderia representar, antes de mais nada, uma relação de ordenação dos próprios pensamentos, 

sendo, assim, uma regra da razão que não poderia deixar de ser afirmada sem negar a própria 

razão e o “eu penso”? Não resta dúvida de que a geometria, lidando com a extensão 

(quantidade contínua), possa ser “apartada” da razão. Mas e a aritmética (que dispõe sobre 

quantidades discretas)? Na verdade, para deixar isso claro é preciso entender melhor a 

concepção cartesiana de matemática e as relações que Descartes enxerga entre aritmética e 

geometria, e, nesse sentido, poderemos entender melhor o próprio limite da dúvida. Por esse 

caminho também se torna possível entender mais claramente a aplicação de conceitos como 

ideia e juízo na matemática e nas noções comuns, bem como a participação de cada faculdade 

nesses conhecimentos e, em última instância, a relação deles com a natureza do pensamento.  

Em primeiro lugar, no entanto, é preciso ter clareza se Descartes trata de uma mesma 

concepção de matemática ao longo das Meditações, ou se, como propõem Olson (1988), 

Frankfurt (2008) e Larmore (2014), trata-se de uma matemática empirista na Primeira 

Meditação, em contraposição a uma matemática racionalista que se desenvolve a partir da 

Terceira Meditação. Desse modo, também é possível ter mais clareza sobre o limite da 

dúvida, pois, com efeito, intérpretes como Frankfurt e Olson defenderam como ponto 

culminante (ao menos na Primeira Meditação) a matemática em parte pelo fato de que, sendo 

tal matemática fundada empiricamente, ela teria então alguma dependência da realidade 

material, posta em dúvida na Primeira Meditação, diferentemente das leis lógicas, que seriam 

independentes dessa realidade material. Por outro lado, essa perspectiva nos parece 

controversa, uma vez que, como sustentaremos mais adiante, o poder da dúvida hiperbólica, 

mesmo na Primeira Meditação, não parece se limitar a uma matemática dependente da 

existência da realidade material. Com efeito, parece-nos sustentável defender que mesmo uma 

matemática racionalista, como a cartesiana propriamente dita, possa ser legitimamente posta 

em dúvida sem que com isso se comprometa a própria razão e suas leis lógicas.  

Começaremos, então, pela análise da tese defendida por Harry G. Frankfurt em sua 

famosa obra Demons, Dreamers & Madman – The Defense of Reason in Descartes’s 

                                                                                                                                                                                     
“Thought will indeed be extended and divisible with respect to its duration, since its duration can be divided into 

parts. But it is not extended and divisible with respect to its nature, since its nature remains unextended.” 

 



80 

 

Meditations, publicada originalmente em 1970
62

. A análise da tese de Frankfurt merece 

destaque não só por se tratar de um intérprete prestigiado da obra de Descartes, mas 

principalmente por se tratar de uma interpretação que é assumidamente heterodoxa, e que de 

forma muito oportuna nos dá o ensejo para discutir a relação entre a dúvida e concepções 

específicas de matemática. Foram estas razões que nos levaram também a reservar a análise 

da sua tese para este capítulo, ao invés de fazê-la já no início do trabalho, já que optamos por 

discutir a natureza da matemática cartesiana somente após uma exposição sistemática do 

desenvolvimento da dúvida, além do fato de a tese ganhar mais inteligibilidade após terem 

sido expostas algumas interpretações mais convencionais. 

Frankfurt parte da tese de que, na Primeira Meditação, está em cena a figura de um 

meditador ainda ingênuo, que está se iniciando no filosofar e que acredita que todas as suas 

opiniões têm por base o que os sentidos ensinam. Trata-se, portanto, de um “empirista 

ingênuo”, para usar a expressão de Frankfurt. Na verdade, como vimos, é o próprio meditador 

que afirma que “tudo o que admiti até agora como o que há de mais verdadeiro, eu o recebi 

dos sentidos ou pelos sentidos” (MM, p. 17). O que chama a atenção, segundo Frankfurt, é 

que a princípio essa visão parece contrariar o fato de que a dúvida na Primeira Meditação 

abrange também a matemática, cujas proposições e princípios supostamente se assentariam no 

entendimento ou na razão, e não nos sentidos. No entanto, Frankfurt argumenta que uma 

matemática fundada na razão é aquilo que Descartes defende, mas não representa ainda a 

visão do “empirista ingênuo”, cuja própria concepção de matemática seria empirista. Em 

outras palavras, o personagem do empirista ingênuo não vai “saindo de cena” à medida que a 

dúvida se desenvolve, mas permanece bem caracterizado em toda a Primeira Meditação. 

 

 
Apesar das aparências em contrário, portanto, é um erro supor que a 

Primeira Meditação lida primeiro com crenças sensoriais e então, após o 

argumento do sonho, com crenças da razão. A faculdade racional, como algo 

distinto dos sentidos, não recebe atenção explícita da investigação de 

Descartes até bem mais tarde nas Meditações. (p. 84).
63

 

 

 

                                                           
62

 A edição que consultamos é de 2008, em inglês. Todas as citações da obra são de tradução nossa. As outras 

citações de Frankfurt nos capítulos anteriores se referem a outro texto seu, o artigo Descartes’s Validation of 

Reason, de 1967. 
63

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Despite appearances to the contrary, therefore, it is a mistake to 

suppose that the First Meditation deals first with sensory beliefs and then, after the dream argument, with beliefs 

of reason. The rational faculty, as something distinct from the senses, does not come to the explicit attention of 

Descartes’s inquiry until considerably later in the Meditations.” 

 



81 

 

Trata-se, portanto, de pôr em dúvida aquilo que, sob a ótica específica desse personagem, tem 

origem nos sentidos, o que incluiria a matemática.  

 Frankfurt sustenta sua posição baseado em uma passagem do texto Conversação com 

Burman
64

, que é o registro de um encontro de Descartes com o holandês Frans Burman, 

ocorrido em 16 de abril de 1648. Burman pede esclarecimentos sobre a afirmação feita na 

Primeira Meditação, que citamos logo acima, em que o meditador diz que “tudo o que admiti 

até agora como o que há de mais verdadeiro, eu o recebi dos sentidos ou pelos sentidos”. O 

primeiro esclarecimento de Descartes é sobre o que significa receber algo dos ou pelos (por 

meio dos) sentidos:  

 

 
Dos sentidos: ou seja, da visão, pela qual percebi cores, formas e coisas 

semelhantes. Deixando de lado a visão, porém, adquiri tudo o mais por meio 

dos sentidos, ou seja, por meio da audição; pois foi assim que adquiri e reuni 

o que sei, através de meus pais, professores e outros. (p. 332, destaques 

nossos).
65

 

 

 

Portanto, segundo o esclarecimento de Descartes, o meditador afirma a origem sensível de 

suas crenças tanto no sentido imediato, como fonte de um dado sensorial, quanto no sentido 

mediato, como meio de transmissão de uma informação ou opinião. Este esclarecimento 

viabiliza o esclarecimento seguinte, citado por Frankfurt conforme sua própria tradução para o 

inglês do texto original em latim, presente na edição de Adam & Tannery das obras completas 

de Descartes. Eis a tradução citada por Frankfurt: 

 

 
One cannot object here that general principles and ideas of God and of 

ourselves, which have never been in the senses, have been omitted. For, in 

the first place, even they are acquired through the senses — that is, through 

hearing. In the second place, the author is considering here a man who is 

first beginning to philosophize and who attends only to those things with 

which he knows himself to be acquainted. For as regards general principles 

and axioms—for example, it is impossible that the same thing should be and 

should not be—men limited to the senses, as we all are before [we 

encounter] philosophy, do not consider or attend to them. But since [these 

principles and axioms] are, clearly, innate and experienced inwardly, [such 

men] neglect them; they do not consider them except in a confused way—

never in the abstract and separated from matter and from particular 

                                                           
64

 As menções à Conversação com Burman e às Sétimas Respostas ficaram para este capítulo em razão de serem 

o núcleo da tese de Frankfurt, que aqui analisaremos. 
65

 Tradução nossa do seguinte trecho: “From the senses: i.e. from sight, by which I have perceived colours, 

shapes, and such like. Leaving aside sight, however, I have acquired everything else through the senses, i.e. 

through hearing; for this is how I acquired and gleaned what I know, from my parents, teachers, and others.” 



82 

 

instances. For if men did consider them in the latter way, no one would have 

any doubts about them. And if the skeptics had done so, no one would ever 

have been a skeptic, since those [principles and axioms] cannot be denied by 

anyone who regards them attentively. (p. 85-86). 
 

 

A tradução de Frankfurt não contém diferenças relevantes em relação à de Cottingham, e 

podemos traduzi-la da seguinte forma: 

 

 
Não se pode objetar aqui que os princípios gerais e as ideias de Deus e de 

nós mesmos, que nunca estiveram nos sentidos, foram omitidos. Pois, em 

primeiro lugar, até mesmo eles são adquiridos através dos sentidos - isto é, 

através da audição. Em segundo lugar, o autor está considerando aqui um 

homem que está começando a filosofar e que se preocupa apenas com as 

coisas com as quais ele está familiarizado. Pois, no que diz respeito aos 

princípios e axiomas gerais - por exemplo, é impossível que a mesma coisa 

seja e não seja - os homens limitados aos sentidos, como todos nós somos 

antes [de encontrarmos] a filosofia, não os consideram ou prestam atenção a 

eles. Mas visto que [esses princípios e axiomas] são, claramente, inatos e 

experimentados interiormente, [tais homens] os negligenciam; eles não os 

consideram, exceto de uma forma confusa - nunca em abstrato e separados 

da matéria e de instâncias particulares. Pois, se os homens os considerassem 

da última forma, ninguém teria dúvidas sobre eles. E se os céticos tivessem 

feito isso, ninguém jamais teria sido um cético, uma vez que esses 

[princípios e axiomas] não podem ser negados por ninguém que os considere 

atentamente. (tradução nossa). 
 

 

 A partir dessa explicação de Descartes, Frankfurt infere que o mesmo que é dito a 

respeito dos princípios gerais e dos axiomas vale para as proposições matemáticas, como 

também às ideias de Deus e da própria mente, isto é, que se fossem consideradas pelo 

meditador na Primeira Meditação (ou quando é considerada, no caso da ideia de Deus), só o 

seriam “de maneira confusa, nunca em abstrato e separadas da matéria e das instâncias 

particulares”. E, completa Frankfurt: “Eles [os “empiristas ingênuos”] não as examinam 

‘atentamente.’ Em outras palavras, eles não as percebem clara e distintamente. Se o 

percebessem, eles considerariam impossível pô-las em dúvida.” (p. 86)
66

. Portanto, baseando-

se no trecho acima citado, Frankfurt conclui que: 1) as proposições matemáticas, e também a 

ideia de Deus, não são consideradas de forma atenta na Primeira Meditação, mas de forma 

confusa; 2) que isso significa que não são percebidas de modo claro e distinto; e 3) que se 

fossem percebidas de modo claro e distinto, seriam indubitáveis. 

                                                           
66

 Tradução nossa do seguinte trecho: “They do not examine them ‘attentively.’ In other words they do not 

perceive them clearly and distinctly. If they did so, they would find it impossible to doubt them.” 

 



83 

 

 De fato, que a ideia de Deus não seja percebida de modo claro e distinto na Primeira 

Meditação, não há o que discutir, pois essa é a própria condição para que seja mobilizada a 

hipótese de um Deus enganador ou de um Gênio maligno. Quanto às proposições 

matemáticas, o caso é mais complexo, e Frankfurt insiste na importância fundamental de se 

compreender que não há nenhuma proposição matemática percebida clara e distintamente na 

Primeira Meditação. Ademais, está posta na conclusão de Frankfurt também a tese (que ele 

desenvolve em capítulo posterior) de que tudo o que é percebido clara e distintamente é 

indubitável, tese cujo sentido exato também merece discussão, como veremos. Com efeito, 

Frankfurt tem consciência da singularidade de sua tese, tanto que faz questão de demarcar sua 

posição, indicando (em nota) nomes consagrados contra os quais ele está se colocando, como 

Gueroult, Gouhier, Alquié, Kemp Smith, Willis Doney, entre outros: 

 

 
Há um mal-entendido muito amplo sobre a discussão de Descartes sobre as 

proposições matemáticas na Primeira Meditação. Quase todos os escritores 

sobre o assunto, de fato, parecem supor que Descartes está discutindo 

proposições que são percebidas de maneira clara e distinta. E essa suposição 

naturalmente os leva à conclusão equivocada de que ele introduz o malin 

génie para levantar dúvidas que estão de alguma forma conectadas com a 

percepção clara e distinta. Esse mal-entendido é muito sério. (p.90).
67 

 

 

 De fato, trata-se de um ponto decisivo, e, para reforçar sua tese, Frankfurt recorre à 

outra explicação de Descartes, dessa vez nas respostas ao Sétimo Conjunto de Objeções 

apresentadas às Meditações, de autoria do Padre Bourdin. Dessas respostas, Frankfurt cita o 

seguinte trecho: 

 

 
from the fact that I once said in Meditation One that there is nothing about 

which one may not be in doubt, where I was supposing that I was not 

attending to anything that I perceived clearly, he concludes that also in the 

following [Meditations] I can know nothing with certainty—as if the reasons 

we occasionally have for being in doubt about something were not legitimate 

and valid unless they proved that one must always be in doubt about that 

thing. (p. 88, destaques do original). 
 

 

Podemos traduzir o trecho acima da seguinte forma: 

                                                           
67

 Tradução nossa do seguinte trecho: “There is very wide misunderstanding of Descartes’s discussion of 

mathematical propositions in the First Meditation. Nearly all writers on the subject, in fact, seem to assume that 

Descartes is discussing propositions that are clearly and distinctly perceived. And this assumption naturally leads 

them to the mistaken conclusion that he introduces the malin génie in order to raise doubts that are somehow 

connected with clear and distinct perception. This misunderstanding is quite serious.” 

 



84 

 

do fato de que uma vez eu disse na Primeira Meditação que lá não há nada 

sobre o qual não se possa duvidar, onde eu estava supondo que não estava 

prestando atenção a nada que percebia claramente, ele conclui que também 

nas [Meditações] seguintes eu não posso saber nada com certeza - como se 

as razões que ocasionalmente temos para estar em dúvida sobre algo não 

fossem legítimas e válidas  a menos que provassem que sempre se deve ter 

dúvidas sobre essa coisa. (tradução nossa). 
 

 

Diante desse trecho, especialmente da parte em itálico, Frankfurt considera que não resta 

dúvida de que na Primeira Meditação nada seja percebido clara e distintamente. Com efeito, 

tudo na argumentação de Frankfurt, como ficará claro a partir das outras teses que ele passará 

a defender após esse primeiro ponto, se encaminha para o seguinte: em nenhum momento 

Descartes ameaçou a razão, de maneira decisiva, por meio da dúvida hiperbólica, e aqueles 

que suspeitam do contrário pelo fato de a matemática, produto exemplar da razão, ter sido 

posta em dúvida, na verdade não entendem que não é a matemática percebida pela razão, de 

modo claro e distinto, que é posta em dúvida, e sim uma matemática confusa. Analisemos, 

então, essa primeira tese de Frankfurt a partir dos textos de Descartes que ele citou em seu 

favor. 

Quanto ao trecho da Conversação com Burman, parece-nos que Frankfurt interpretou, 

sem uma justificativa explícita, a questão da abstração de maneira prioritariamente 

epistemológica, quando talvez Descartes esteja destacando ou priorizando seu aspecto lógico. 

Descartes primeiramente afirma que os princípios e axiomas não são considerados pelo 

meditador iniciante porque não são o tipo de coisa familiar a alguém nessa condição de 

iniciante, ainda que tais princípios e axiomas sejam “experimentados interiormente”, ou seja, 

implicitamente, na medida em que se pensa sobre as coisas em geral. Em seguida, Descartes 

estabelece uma oposição entre “confuso” e “abstrato e separado da matéria e de instâncias 

particulares”. Sendo assim, podemos entender “confuso” nesse contexto como significando 

que algo é pensado “em concreto, unido à matéria e/ou a instâncias particulares”. Após citar o 

trecho em questão, Frankfurt afirma o seguinte: 

 

 
O que Descartes diz aqui sobre “princípios gerais e axiomas” se aplica 

igualmente às proposições da matemática e a ideias como as de Deus e da 

mente. Se os novatos filosóficos cujo empirismo não sofisticado está em 

questão na Primeira Meditação estão cientes dessas proposições e ideias, eles 

estão cientes delas apenas "confusamente e nunca no abstrato, separado da 

matéria e de instâncias particulares." Eles não as examinam “atentamente”. 



85 

 

Em outras palavras, eles não as percebem clara e distintamente. Se o 

fizessem, achariam impossível duvidar delas. (p. 86).
68 

 

 

Ora, mas Descartes não está dizendo que o meditador não pensou nesses princípios e axiomas 

em abstrato pelo fato de ele ser empirista, como se um empirista não pudesse fazê-lo. O ponto 

que Descartes destaca é simplesmente que axiomas e princípios não são o tipo de questão 

“familiar” a um iniciante. O próprio meditador, quando trata da ideia de Deus na Primeira 

Meditação, a trata de maneira conceitual e abstrata, pois a ideia de Deus (enquanto supremo 

criador, onipotente etc.) é, em termos gerais, algo familiar mesmo a um meditador iniciante. E 

se essa ideia é pensada confusamente, não é porque não seja abstrata, e sim porque o 

meditador não se vê capaz de conciliar racionalmente a suposta bondade divina com a 

imperfeição do homem. Quando Descartes afirma que aquilo que é confuso não é pensado em 

abstrato, ele parece estar tratando especificamente dos axiomas, e não de uma regra geral, de 

modo que não significa que tudo que é pensado em abstrato seja claro, pois aqui “confuso” 

pode contemplar tanto aquilo que é misturado (e nesse sentido “abstrair” quer dizer separar o 

que está junto ou misturado
69

), como aquilo que é obscuro e incorreto.  No caso dos princípios 

e axiomas, como é de sua própria natureza ser algo abstrato, então, pensá-los devidamente ou 

atentamente, é pensá-los em abstrato. Portanto, eles não são mencionados na Primeira 

Meditação, não porque não possa haver ali nada pensado com clareza ou nada pensado em 

abstrato, mas sim porque seria estranho a um iniciante pensá-los em sua própria natureza, isto 

é, em abstrato. 

 Quanto às ideias matemáticas da Primeira Meditação, elas também são citadas em 

abstrato. Quando o meditador trata de proposições como “2+3=5” ou quando “enumera os 

lados do quadrado”, não se trata de nada concreto ou particular, mas de uma relação genérica 

da aritmética e de um quadrado genérico, não de um quadrado particular. A confusão de 

Frankfurt, segundo nos parece, é que ele entende “abstrato” aqui em sentido epistemológico, 

quanto à origem ou fundamento da ideia, como se uma matemática empirista não pudesse 

conter nada de abstrato, o que é simplesmente falso. Quando Descartes trata dos axiomas e 

                                                           
68

 Tradução nossa do seguinte trecho: “What Descartes says here about ‘general principles and axioms’ applies 

equally to the propositions of mathematics and to such ideas as those of God and of the mind. If the 

philosophical novices whose unsophisticated empiricism is at issue in the First Meditation are aware of these 

propositions and ideas at all, they are aware of them only ‘confusedly and never in the abstract, separated from 

matter and from particular instances.’ They do not examine them ‘attentively.’ In other words they do not 

perceive them clearly and distinctly. If they did so, they would find it impossible to doubt them.” 
69

 Andrade (2011), ao analisar o papel da abstração nas questões matemáticas conforme expostas nas Regras, 

distingue três sentidos: “separar objetos; separar dificuldades; generalizar uma noção (...). Esses três sentidos 

designam, de forma geral, uma operação de separação.” (p. 145).  



86 

 

princípios, aparentemente ele quer apenas dizer que, no caso deles em particular, 

diferentemente da matemática (que já à época devia ser algo de conhecimento relativamente 

comum, ao menos na sua dimensão básica), não se costuma representá-los de maneira formal, 

a menos que se trate de alguém já versado em filosofia. Trata-se de explicar que a 

representação formal desses princípios e axiomas não é familiar a um iniciante, e é por isso 

que não se os menciona na Primeira Meditação. Portanto, é possível que Descartes esteja 

destacando apenas o aspecto lógico da abstração. Pensar esses axiomas de maneira abstrata 

pode ser simplesmente representá-los formalmente, e não necessariamente fazendo atenção à 

sua origem racional ou inata (portanto, não empírica).  

 Na verdade, o fio condutor do raciocínio de Frankfurt é a tese de que nada claro e 

distinto pode ser posto em dúvida, logo, se algo foi posto em dúvida, é porque não foi 

percebido clara e distintamente; portanto, a matemática na Primeira Meditação não é clara e 

distinta. Mas no trecho em questão, da Conversação com Burman, Descartes apenas diz que 

esses princípios e axiomas não podem ser postos em dúvida por quem os tome “atentamente”. 

De fato, se “atentamente” significa “clara e distintamente”, então somos obrigados a concluir 

(como faz Frankfurt) que as proposições matemáticas da Primeira Meditação foram postas em 

dúvida porque não foram representadas “atentamente” e, portanto, “clara e distintamente”. 

Mas, como afirmar que quando o meditador trata de coisas como “2+3=5” ou “conta os lados 

de um quadrado”, coisas que ele mesmo reconhece como das mais fáceis, como afirmar que 

ele não as toma “atentamente”? Pensar “atentamente” tanto pode conter algo psicológico, 

como um “esforço de atenção”, como um aspecto lógico, como pensar algo em conformidade 

com sua natureza. É preciso, então, ter clareza sobre o que Descartes está pretendendo 

destacar. No trecho em questão, parece-nos que o fundamental é o aspecto lógico, pois pensar 

os axiomas e princípios “atentamente” é pensá-los conforme sua natureza, isto é, em abstrato. 

Se se trata do aspecto lógico, qual é a falha lógica nas representações matemáticas da Primeira 

Meditação que possa justificar que elas estejam sendo pensadas “sem atenção”? 

 Pelo trecho em questão, portanto, segundo nos parece, não se pode automaticamente 

afirmar, para as matemáticas, o que Descartes explica sobre os princípios e axiomas. 

Frankfurt, no entanto, para reforçar sua tese, cita o trecho que mencionamos das Sétimas 

Respostas. Na verdade, eis o raciocínio de Frankfurt, inspirado na Conversação com Burman, 

mas arrematado pelas Sétimas Repostas: nada na Primeira Meditação é pensado “claramente”; 

se não é claro, é confuso; se é confuso, então é “não abstrato e não separado da matéria”; se é 

“não abstrato e não separado da matéria”, então é “empírico”; logo, a matemática da Primeira 



87 

 

Meditação é confusa e, portanto, empirista, e é por isso que é posta em dúvida. Não só nos 

parece problemático assumir que nada é claro na Primeira Meditação, como também nos 

parece problemático, conforme explicamos, interpretar apenas epistemologicamente o sentido 

de “abstrato” no trecho da Conversação, identificando-o com “não empírico ou racionalista”, 

e reduzindo “confuso” a “empírico”.  

Analisemos, agora, o trecho das Sétimas Respostas. O primeiro problema é que 

Frankfurt não contextualiza esse trecho, o que obscurece um pouco o seu sentido. Vejamos 

primeiramente, então, quais questões o Padre Bourdin apresenta e quais as respostas 

completas de Descartes. O trecho citado por Frankfurt faz parte da resposta de Descartes ao 

primeiro conjunto de questões apresentadas por Bourdin. A primeira questão de Bourdin é: o 

que é o “elemento mínimo de dúvida” ao qual Descartes se refere? O próprio Bourdin, então, 

se vale das palavras de Descartes nas Meditações, parafraseando-o para elaborar a explicação, 

reunindo citações mais ou menos literais das três primeiras meditações (trechos entre aspas). 

Nesse sentido, o que ele espera de Descartes é mais um esclarecimento ou comentário do que 

propriamente uma resposta. Eis como Bourdin elabora a questão para que Descartes a 

comente: 

 

 
No que diz respeito à dúvida, qual é o "elemento mínimo" de que você fala? 

“Posso responder rapidamente”, você pode dizer. "Em primeiro lugar, se há 

algo de cuja existência ou natureza eu possa duvidar, não precipitadamente, 

mas por poderosas razões, então ele contém algum elemento de dúvida. Mas, 

em segundo lugar, há também um elemento de dúvida nas coisas a respeito 

das quais, embora pareçam claras para mim, algum demônio maligno pode 

me enganar; pois ele pode querer me enganar e fazer com que, por meio de 

seus ardis, algo pareça claro e certo, embora seja de fato falso. Ora, os itens 

da primeira categoria contêm um elemento considerável de dúvida, enquanto 

os da segunda contêm um pequeno elemento de dúvida que, embora 

‘mínimo’, é suficiente para justificar o rótulo de ‘duvidoso’ e tornar a dúvida 

real. Se você quer um exemplo, então a existência da terra e do céu, e de 

cores, e a crença de que você tem uma cabeça e olhos e um corpo e uma 

mente, são questões que são duvidosas nos termos da primeira categoria de 

dúvida; enquanto que à segunda categoria pertencem as crenças de que dois 

e três são cinco, ou que o todo é maior do que uma de suas partes, e assim 

por diante.”  

Brilhante! Mas, se for assim, o que, posso perguntar, ficará livre de dúvidas? 

O que estará imune ao medo com que aquele demônio astuto nos ameaça? 

“Nada”, você pode responder, “absolutamente nada, até que tenhamos 

estabelecido com certeza, com base nos princípios metafísicos mais sólidos, 

que Deus existe e não pode ser um enganador; pois a única regra aqui é que 

se não tenho conhecimento sobre se Deus existe e se, se ele existe, pode ser 

um enganador, não vejo que algum dia possa estar totalmente certo de 

alguma coisa. Mas permita-me deixar meu ponto bem claro para você. Até 



88 

 

que eu saiba que Deus existe, e que é um Deus verdadeiro que irá controlar 

aquele demônio maligno, então eu posso - e de fato devo - continuar a temer 

que o demônio esteja me enganando e forçando o que é falso para mim a 

guisa de verdade, como se fosse claro e certo. Mas quando adquiro um 

entendimento completo de que Deus existe e não pode ser enganado nem 

enganar, sei que ele necessariamente impedirá que o demônio me imponha 

coisas que eu entendo clara e distintamente. E então poderei dizer que, se 

essas coisas existem, se eu percebo alguma coisa clara e distintamente, então 

essas coisas são verdadeiras e certas. E assim terei minha regra de verdade e 

certeza, a saber, que tudo o que eu percebo muito clara e distintamente é 

verdade.” Não tenho mais perguntas a levantar aqui, e então chego ao 

segundo ponto. (1995, p. 304-305)
70

. 

 

 

Descartes, então, comenta essa passagem, incialmente criticando o fato de Bourdin ter 

“misturado” e mal interpretado seus argumentos, fazendo os leitores desavisados acreditarem 

que ele teria mesmo dito tudo aquilo naquela ordem e naquele sentido. Assim, Descartes pede 

que os leitores consultem as três primeiras meditações, e que as entendam conforme o que ele 

diz em seguida: 

 

 

                                                           
70

 In: The Philosophical Writings of Descartes – Volume II. Tradução: John Cottingham, Robert Stoothoff e 

Dugald Murdoch. Cambridge: Cambridge University Press, 1995.  

Tradução nossa dos seguintes trechos: As far as doubt is concerned, what is the ‘minimal element’ you speak 

of? ‘I can answer briefly’, you may say. ‘Firstly, if there is anything whose existence or whose nature I can 

doubt, not rashly but for powerful reasons, then it contains some element of doubt. But, secondly, there is also an 

element of doubt in things concerning which, though they may seem clear to me, some evil demon may deceive 

me; for he may wish to trick me and bring it about by his cunning devices that something may appear clear and 

certain though it is in fact false. Now items in the first category contain a considerable element of doubt, whereas 

those in the second contain a small element of doubt which although “minimal” is sufficient to justify the label 

“doubtful” and to make the doubt a real one. If you want an example, then the existence of the earth, and the sky, 

and of colours, and the belief that you have a head and eyes and a body and a mind, are matters which are 

doubtful ir terms of the first category of doubt; while to the second category belong such beliefs as that two and 

three make five, or that the whole is greater than one of its parts, and so on.’ // Brilliant! But if this is so, what, 

may I ask, will there be that is left free of doubt? What will be immune from the fear with which that crafty 

demon threatens us? ‘Nothing’, you may reply, ‘absolutely nothing, until we have established for certain, on the 

basis of the most solid metaphysical principles, that God exists and cannot be a deceiver; for the one rule here is 

that if I lack knowledge of whether God exists and whether, if he exists, he can be a deceiver, I do not see that I 

can ever be wholly certain of anything. But let me make my meaning thoroughly clear to you. Until I know that 

God exists, and is a truthful God who will curb that evil demon, then I can – and indeed should – continue to fear 

that the demon is tricking me and is forcing what is false on to me under the guise of truth, as though it were 

clear and certain. But when I have gained a thorough understanding that God exists and can neither be deceived 

nor deceive, I know he will necessarily prevent the demon imposing on me concerning things which I clearly and 

distinctly understand. And I shall then be able to say that if there are any such things, if I do perceive anything 

clearly and distinctly, then these things are true and certain. And so I will have my rule of truth and certainty, viz, 

that everything which I very clearly and distinctly perceive is true.’ I have no further questions to raise here, and 

so I come to the second point. 

 

 

 



89 

 

“Por poderosas razões”. Eu disse no final da Primeira Meditação que 

podemos duvidar de todas as coisas que ainda não percebemos com clareza 

suficiente, já que nossa dúvida se baseia em “poderosas e bem pensadas 

razões”. Mas eu disse isso porque naquele ponto eu estava lidando apenas 

com o tipo de dúvida extrema que, como frequentemente frisei, é metafísica 

e exagerada e de forma alguma pode ser transferida para a vida prática. Era a 

esse tipo de dúvida que me referia quando dizia que tudo o que pudesse 

suscitar a mais ligeira suspeita deveria ser considerado um bom motivo de 

dúvida. Mas meu amigável e ingênuo crítico aqui apresenta como um 

exemplo das coisas que eu disse que poderíamos duvidar “por razões 

poderosas” a questão de se existe uma terra, ou se eu tenho um corpo, e 

assim por diante; o efeito é que o leitor, se não souber nada de minha dúvida 

“metafísica” e remeter a dúvida à vida prática, pode pensar que não tenho 

uma mente sã. 

‘“Nada,” você responde, “absolutamente nada”.’ Eu expliquei, em vários 

lugares, o sentido em que este “nada” deve ser entendido. É assim: enquanto 

prestamos atenção a uma verdade que percebemos muito claramente, não 

podemos duvidar dela. Mas quando, como muitas vezes acontece, não 

estamos atendendo a nenhuma verdade desta forma, então, embora nos 

lembremos de que previamente percebemos muitas coisas com muita 

clareza, não haverá nada de que não possamos duvidar justamente, enquanto 

não soubermos que tudo o que percebemos claramente é verdadeiro. Mas 

meu cuidadoso crítico aqui entende "nada" de maneira muito diferente. Pelo 

fato de que em um ponto eu disse que não havia nada de que não 

pudéssemos duvidar - ou seja, na Primeira Meditação, na qual eu estava 

supondo que não estava prestando atenção a nada percebido claramente - ele 

chega à conclusão de que sou incapaz de saber alguma coisa certa, mesmo 

nas Meditações seguintes. Isso é como sugerir que as razões que de tempos 

em tempos podem nos dar motivo para duvidar de algo não são legítimas ou 

sólidas a menos que provem que a mesma coisa deva estar permanentemente 

em dúvida. (Ibid., p. 308-309).
71

 

                                                           
71

 Tradução nossa dos seguintes trechos: “For powerful reasons”. I said at the end of the First Meditation that 

we may doubt all those things which we have not yet perceived with sufficient clarity, since our doubt is based 

on “powerful and well thought-out reasons”. But I said this because at that point I was dealing merely with the 

kind of extreme doubt which, as I frequently stressed, is metaphysical and exaggerated and in no way to be 

transferred to practical life. It was doubt of this type to which I was referring when I said that everything that 

could give rise to the slightest suspicion should be regarded as a sound reason for doubt. But my friendly and 

ingenuous critic here puts forward as an example of the things that I said we could doubt “for powerful reasons” 

the question of whether there is an earth, or whether I have a body, and so on; the effect is that the reader, if he 

knows nothing of my “metaphysical” doubt and refers the doubt to practical life, may think that I am not of 

sound mind. // ‘”Nothing,” you reply, “absolutely nothing”.’ I have explained, in several places, the sense in 

which this “nothing” is to be understood. It is this. So long as we attend to a truth which we perceive very 

clearly, we cannot doubt it. But when, as often happens, we are not attending to any truth in this way, then even 

though we remember that we have previously perceived many things very clearly, nevertheless there will be 

nothing which we may not justly doubt so long as we do not know that whatever we clearly perceive is true. But 

my careful critic here takes “nothing” quite differently. From the fact that at one point I said that there was 

nothing that we might not doubt – namely in the First Meditation, in which I was supposing that I was not 

attending to anything that I clearly perceived – he draws the conclusion that I am unable to know anything 

certain, even in the following Meditations. This is to suggest that the reasons which may from time to time give 

us cause to doubt something are not legitimate or sound unless they prove that the same thing must be 

permanently in doubt.  

 

 



90 

 

Frankfurt considera que o trecho “na Primeira Meditação, na qual eu estava supondo 

que não estava prestando atenção a nada percebido claramente”, não deixa dúvida de que nada 

há de claro e distinto na Primeira Meditação. Sendo assim, ele conclui que tudo é “confuso”, e 

que ser confuso significa não ser pensado “em abstrato”, e que isso quer dizer que, sendo 

pensado “em concreto”, então a matemática na Primeira Meditação é empirista. Com isso ele 

vai afirmar, nos capítulos seguintes do seu livro, que a matemática na Primeira Meditação foi 

posta em dúvida porque, sendo empirista, ela dependeria da “existência da matéria” e, 

ademais, não seria clara e distinta. 

Como podemos interpretar, então, o que Descartes afirma a Bourdin? Em primeiro 

lugar, Descartes repreende Bourdin por ele ter, de certa forma, invertido a ordem das 

considerações de Descartes na Primeira Meditação. Bourdin afirma, a partir de um trecho do 

fim da Primeira Meditação
72

, que se pode duvidar “por poderosas razões” de coisas como a 

existência da terra e dos céus, das cores, do próprio corpo e da mente. A reprimenda de 

Descartes não é tanto pelos exemplos, mas pela forma como são apresentados, que pode pegar 

desprevenido um leitor que não saiba que a preocupação de Descartes é metafísica, de 

fundação do conhecimento, e não uma preocupação real se a terra e os céus existem, ou se ele 

tem mesmo um corpo, pois, na vida real, somente um louco se preocuparia com essas coisas.  

Ademais, quando, no parágrafo seguinte da citação, Bourdin responde “pela boca de 

Descartes” que “nada, absolutamente nada” pode estar livre de dúvida enquanto persistir a 

possibilidade do Gênio maligno, ele recupera uma passagem do início da Terceira Meditação, 

localizada após o meditador ter rememorado suas perdas e conquistas das duas meditações 

anteriores. O meditador, nessa passagem, afirma: 

 

 
E, como não tenho por certo nenhuma ocasião de julgar que há um Deus 

enganador, pois, até agora não sei sequer de modo suficiente se há algum 

Deus, a razão de duvidar que depende só dessa opinião é muito tênue e, por 

assim dizer, metafísica. Mas, para a eliminar ela também, tão logo a ocasião 

se apresente, devo examinar se há um Deus e, se há, se ele pode ser 

enganador. Pois, na ignorância disso, não parece que eu possa jamais estar 

completamente certo de nenhuma outra coisa. (MM, p. 67). 

 

 

                                                           
72

 A passagem em questão está localizada logo após a especulação do meditador sobre a possibilidade de haver 

um Deus enganador: “Argumentos a que em verdade não tenho o que responder, mas sou finalmente forçado a 

confessar que, nada há de todas as coisas que considerava outrora verdadeiras de que não me seja permitido 

duvidar, não por inconsideração ou leviandade, mas por robustas e meditadas razões.” (MM, p. 23). 



91 

 

Descartes então esclarece que o trecho em questão significa que, enquanto persistir a hipótese 

do Deus enganador, não se pode estar completamente certo de “absolutamente nada”, exceto 

daquilo que esteja sendo percebido “muito claramente”, enquanto estiver sendo percebido. 

Em seguida, ele julga que Bourdin não compreendeu que a dúvida generalizada da Primeira 

Meditação não representa um bloqueio irreversível para que se chegue a alguma certeza nas 

meditações seguintes, pois, por um lado, a dúvida decorre de razões que, se desfeitas, 

desfazem também a dúvida; e, por outro lado, na Primeira Meditação o meditador não estava 

prestando atenção a nada (suficientemente) claro. Mas Descartes afirma isso logo após 

explicar, do ponto de vista da Terceira Meditação, o que significa não poder estar certo de 

nada, isto é, quando não se está prestando atenção a nada claro (como o cogito, por exemplo); 

então, avaliando a explicação de Descartes como um todo contínuo, não fica claro se ele quer 

dizer que na Primeira Meditação não prestou atenção a nada claro, em nenhum momento, ou 

se ele quer dizer que, quando nela afirmou que nada estava imune à dúvida, naquele momento 

ele não estava prestando atenção a nada claro, já que estava prestando atenção à hipótese do 

Deus enganador; ou mesmo se simplesmente quis dizer que na Primeira Meditação ainda não 

havia nada suficientemente claro para resistir à dúvida, de modo que lá fazia sentido afirmar 

ser possível duvidar de “todas as coisas que considerava outrora verdadeiras”, enquanto na 

Terceira Meditação não se podia estar certo de nada, exceto daquelas coisas que, como 

esclarece Descartes (e cujo exemplo é o cogito, alcançado na Segunda Meditação), não se 

pode ignorar mesmo a propósito de um suposto Gênio maligno. Em suma, Descartes julga que 

Bourdin estendeu a generalidade da dúvida na Primeira Meditação também à Terceira, quando 

a situação do meditador já não é mais a mesma. Portanto, talvez a pretensão de Descartes 

tenha sido apenas a de dizer que na Primeira Meditação estava supondo que não havia nada 

percebido claramente porque nada ainda era efetivamente indubitável (diferentemente da 

Terceira Meditação), ainda que por uma exterioridade da própria representação (o Gênio 

maligno), e não porque tudo fosse necessariamente confuso, como Frankfurt interpreta. 

 Com efeito, Frankfurt insiste no princípio cartesiano de que nada percebido clara e 

distintamente é duvidoso. De fato, Descartes afirma isso. No entanto, o próprio princípio, 

como destaca Beyssade (1997), não é ele mesmo “claro e distinto”, a menos que se o formule 

com o complemento adversativo: tudo que é percebido clara e distintamente é indubitável e 

verdadeiro, desde que exista um Deus bondoso. Portanto, enquanto não se prova que Deus 

existe e é bom, há ideias, por assim dizer, mais claras do que outras, porque, além de claras, 



92 

 

são também indubitáveis
73

. Sendo dubitável, uma ideia deixa, em certo sentido, de ser clara, 

não por ser logicamente confusa, mas por uma exterioridade da ideia, que é o Gênio maligno, 

de modo que ela é assumida como não sendo clara, mesmo que seja representada claramente 

em algum sentido. A lógica é subordinada ao método (e à metafísica). Não é por supor que as 

ideias matemáticas não são claras que o meditador supõe que sejam falsas, mas é por supor 

que sejam falsas que ele supõe que não são claras. 

Quando Descartes diz a Bourdin que na Primeira Meditação ele supôs não estar 

pensando nada claramente, ele pode estar, neste contexto, tratando de uma questão 

metodológica, e não lógica. Ou seja, o meditador assume não estar pensando nada claramente 

(no caso da matemática) porque trabalha com a hipótese do Gênio maligno, e não porque, 

quando enunciou as proposições matemáticas, ele não as estava pensando no sentido que elas 

efetivamente têm. Quando ele fala em “2+3=5”, ele está representando precisamente o que 

isso significa, e não outra coisa. A falta de clareza à qual Descartes se refere não é de natureza 

lógica, e sim a suposição de que isso que nos parece claro possa ser falso. Isso até pode 

concordar, portanto, com a tese de que de fato não há percepções claras e distintas na Primeira 

Meditação, como defende Frankfurt; mas não implica que a própria representação das 

proposições matemáticas enunciadas seja logicamente confusa, e muito menos (por ser 

confusa) empirista. Não se trata simplesmente de pensar que o meditador representa a 

matemática na Primeira Meditação de maneira diferente, de um ponto de vista lógico, daquela 

representada nas meditações seguintes. O que lhe falta de “clareza” inicialmente é a 

indubitabilidade (metafísica), e não apenas um raciocínio mais aprumado e uma 

epistemologia racionalista. Até se pode defender que a matemática na Primeira Meditação 

seja empirista, mas, segundo nos parece, as razões de Frankfurt não são conclusivas. Para o 

meditador iniciante, quer se trate de uma matemática empirista, quer racionalista, ele teria 

empreendido a suspensão do juízo da mesma forma.  

Com efeito, como afirma Sasaki: 

  

 
Mas parece certo, de qualquer maneira, que Descartes representou uma 

tendência oposta ao logicismo de Leibniz. Consequentemente, é suspeito 

interpretar sua introdução do demônio malicioso, que nos faz cometer erros 

em raciocínios matemáticos, simplesmente para ser equivalente à seguinte 

                                                           
73

 Frankfurt chega a falar em “graus de clareza”. Ele distingue dois sentidos em que uma proposição é “clara”; o 

primeiro é quando se percebe que há fundamentos conclusivos para a percepção, e o segundo é quando se tem 

conhecimento de tudo que está envolvido na proposição. Neste segundo caso há vários níveis de clareza 

conforme a profundidade e amplitude da compreensão. (Cf. p. 191-193). 



93 

 

situação: O demônio intervém em nossas funções mentais e nos leva a 

cometer erros em demonstrações geométricas e cálculos aritméticos, 

enquanto as verdades matemáticas permanecem verdadeiras, 

independentemente de nossas mentes que podem errar. Essa interpretação 

simplificada é aquela que Leibniz adotou mais tarde, ao criticar o ponto de 

vista de Descartes. Arriscamo-nos a especular que Descartes concebeu a 

hipótese do demônio enganador a fim de lidar com um problema mais 

complicado na filosofia da matemática. (2003, p. 371-372).
74 

  

 

Para Sasaki, Descartes tinha preocupações com a fundação da matemática, em uma luta 

travada contra o movimento cético que lhe era contemporâneo, e contra o qual já não bastaria 

(como nas Regras) sustentar a matemática na evidência de suas intuições e de suas 

demonstrações. Talvez, portanto, sua preocupação fosse atacar, para depois resgatar, 

justamente as coisas mais manifestas e claras da matemática. A melhor forma de derrotar os 

céticos, portanto, seria começar lhes dando razão. 

É verdade, porém, que negar que uma proposição seja clara pelo fato de ser dubitável 

(no caso, após se constatar que ela é dubitável, em razão do Gênio maligno) pode obscurecer 

a compreensão a respeito do que é uma ideia clara e distinta. Quando Descartes define o que é 

uma percepção clara e distinta no artigo 45 dos Princípios, sua definição parece ser 

essencialmente lógica, dizendo respeito à natureza da representação (mas também à condição 

de um “espírito atento”). É pelo fato de ser percebida clara e distintamente que se pode 

qualificar a ideia como verdadeira, mas o inverso não pode ser o caso de um ponto de vista da 

ordem analítica. Em outras palavras, aparentemente não faz sentido afirmar que algo não é 

claro após se constatar que ele é dubitável, quando já se espera que não seja claro para que 

seja dubitável. Por outro lado, a ordem de explicação dos Princípios é diferente da ordem das 

Meditações, de modo que, no ponto em que se explica o conceito de ideia clara e distinta 

naquela obra (Artigo 45), já não faz sentido se referir ao problema da dúvida, e assim não se 

estabelece a relação entre a veracidade da ideia clara e distinta e o conhecimento de que Deus 

existe, o que realmente encerra a clareza e a distinção na esfera lógica. Se é verdade que a 

dúvida não desfaz a clareza de algo de um ponto de vista da forma como esse algo é 

representado ou percebido, também é verdade que ela pode nos permitir suspender 

                                                           
74

 Tradução nossa do seguinte trecho: “But it seems certain at any rate that Descartes represented a tendency 

opposed to Leibniz's logicism. Consequently, it is suspect to interpret his introduction of the malicious demon, 

who causes us to make mistakes in mathematical reasoning, simply to be equivalent to the following situation: 

The demon intervenes in our mental functions and leads us to make errors in geometrical demonstrations and 

arithmetical calculations whereas mathematical truths stand as true independent of our minds which may err. 

This simplified interpretation is one which Leibniz took later in criticizing Descartes's standpoint. We venture to 

speculate that Descartes devised the deceiving demon hypothesis in order to cope with a more complicated 

problem in the philosophy of mathematics.” 



94 

 

metodologicamente a adesão a uma ideia clara, como se ela não fosse realmente clara, posto 

que supostamente falsa. Portanto, uma ideia poderia ser logicamente clara, mas 

“metodologicamente obscura”, posto que dubitável; rejeita-se tal ideia da mesma forma que se 

rejeitam ideias efetivamente obscuras. 

Frankfurt poderia alegar que, a partir do momento em que metodologicamente 

supomos que algo é falso, somos levados também a pensar que esse algo é logicamente 

inconsistente e obscuro ou confuso. Podemos concordar com isso. No entanto, esse juízo é 

retroativo, de modo que não significa que antes de ser posta em dúvida a ideia não lhe tenha 

parecido clara e muito menos que não tenha sido representada “em abstrato”. O meditador não 

pensa que “não está claro para mim que 2+3=5, logo, isso é dubitável”. O meditador 

representa tal coisa claramente, e se depois Descartes afirma que nada era claro na Primeira 

Meditação, é por razões hipotéticas e metafísicas, exteriores à própria ideia. Que não haja 

clareza de por que uma ideia é verdadeira não significa que ela, em si mesma, seja obscura. 

Com efeito, o próprio Frankfurt entende a clareza e a distinção de uma perspectiva, 

por assim dizer, extra lógica. Eis o que ele afirma em um dos trechos do capítulo que ele 

dedica às ideias claras e distintas: 

 

 
Perceber algo clara e distintamente é essencialmente uma questão de 

perceber certas relações lógicas. Essas relações não são exclusivamente 

internas ao objeto percebido; nem todas se aplicam entre as partes do objeto, 

como acontece com a relação entre o sujeito e o predicado de uma 

proposição ou entre os vários constituintes de um conceito. Portanto, 

percebê-los não equivale simplesmente a compreender a estrutura lógica ou 

o significado do objeto. Algumas das relações relevantes mantêm-se, exceto 

nos casos de certas proposições necessárias, entre a proposição percebida e 

uma base de evidência para crer nela, que é fornecida por outra proposição 

ou por alguma experiência. (ibid., p. 183).
75 

 

 

E, mais adiante, ele sintetiza sua visão da seguinte forma: “Percepção clara e distinta é uma 

questão de reconhecer que não há fundamentos razoáveis sobre os quais uma proposição 

                                                           
75

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Perceiving something clearly and distinctly is essentially a matter of 

perceiving certain logical relationships. These relationships are not exclusively within the object perceived; they 

do not all hold between parts of the object, as does the relationship between the subject and predicate of a 

proposition or between the various constituents of a concept. Hence perceiving them is not tantamount simply to 

understanding the logical structure or the meaning of the object. Some of the relevant relationships hold, except 

in the cases of certain necessary statements, between the proposition perceived and an evidential basis for 

believing it that is provided either by another proposition or by some experience.” 



95 

 

possa ser duvidosa.” (ibid., p. 185)
76

. Sendo assim, por essa concepção, o aspecto metafísico 

da dúvida poderia ser suficiente para descaracterizar uma ideia como clara sem que com isso 

se afirmasse que a ideia foi representada confusamente ou que é fundada empiricamente.  

É preciso deixar claro que Frankfurt sabe e reconhece que o Gênio maligno tem poder 

mesmo contra as ideias claras e distintas, mas afirma que tal poder não se exerce por ocasião 

da Primeira Meditação, e sim nas meditações posteriores. Portanto, na sua avaliação, como 

não há ideias claras e distintas na Primeira Meditação, o objetivo do Gênio maligno em sua 

primeira aparição não é o de se antepor a essas ideias.  

 

 
Visto que não há percepções claras e distintas na Primeira Meditação, é 

óbvio que Descartes não introduz o demônio para levantar dúvidas sobre o 

que é percebido de forma clara e distinta. Por outro lado, o papel que o 

demônio desempenha ali não precisa ser o papel que ele desempenha 

posteriormente nas Meditações. E, de fato, Descartes posteriormente invoca 

a possibilidade da existência do demônio como base para dúvidas sobre 

percepções claras e distintas. Mas na Primeira Meditação o demônio não tem 

nada a ver com percepção clara e distinta pela simples razão de que não há 

percepção clara e distinta na Primeira Meditação. Qual, então, é a função do 

demônio ali? (ibid., p. 93).
77

 

 

 

A proposta de Frankfurt, na verdade, passa também por uma nova interpretação do argumento 

do sonho, defendendo que, ao contrário do que se costuma afirmar, a função do argumento 

sonho não é pôr em dúvida a existência da realidade extramental em geral, e sim apenas a 

existência das coisas particulares que costumamos perceber (ou imaginar). Quando o 

meditador afirma, na Primeira Meditação, que a Aritmética e a Geometria, diferentemente da 

Física, da Astronomia e da Medicina, “não tratam senão de coisas muito simples e muito 

gerais, pouco se preocupando com que estejam ou não na natureza das coisas, – contêm algo 

certo e fora de dúvida” (MM, p. 21), segundo Frankfurt o trecho “pouco se preocupando” 

deixa margem para pensarmos que, no entanto, essas ciências se preocupam em “alguma 

medida” se essas coisas muitos simples e gerais estão na natureza das coisas (“pouco se 

importar” não significa “não se importar”). 

                                                           
76

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Clear and distinct perception is a matter of recognizing that there are 

no reasonable grounds on which a proposition can be doubted.” 
77

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Since there are no clear and distinct perceptions in the First Meditation, 

it is obvious that Descartes does not introduce the demon in order to raise doubts about what is clearly and 

distinctly perceived. On the other hand, the role the demon plays there need not be the role it plays later in the 

Meditations. And, as a matter of fact, Descartes does later invoke the possibility of the demon’s existence as a 

basis for doubts concerning clear and distinct perceptions. But in the First Meditation the demon has nothing to 

do with clear and distinct perception for the very good reason that there is no clear and distinct perception in the 

First Meditation. What, then, is the demon’s function there?” 



96 

 

 Com efeito, um pouco antes do trecho que acabamos de mencionar o meditador afirma 

que, apesar da possibilidade do sonho:  

 

 
(...) são pelo menos necessariamente verdadeiras e existentes algumas outras 

coisas, ainda mais simples e universais, a partir das quais são figuradas, 

como a partir de cores verdadeiras, todas as imagens de coisas que estão em 

nosso pensamento, quer verdadeiras, quer falsas.  

Desse gênero parecem ser a natureza corporal comum e sua extensão, bem 

como a figura das coisas extensas; a quantidade ou grandeza delas e seu 

número; o lugar onde existem e o tempo pelo qual duram e que mede sua 

duração, e coisas semelhantes. (MM, p. 21, destaque nosso). 

 

 

Na interpretação que apresentamos no primeiro capítulo, afirmamos que, quanto às coisas 

simples e universais, elas são “verdadeiras e existentes” no sentido representacional. 

Frankfurt, porém, entende que se trata de uma existência material, ainda que em sentido 

geral
78

. Restaria, portanto, a existência de uma realidade material indefinida, donde se 

originam as grandezas, as figuras e qualquer coisa extensa. 

 

 
Quando Descartes diz que podemos ter certeza de que os simples existem, ou 

que nossas ideias sobre eles são verdadeiras, o que ele quer dizer é que 

podemos ter certeza da existência de objetos materiais cujas características 

incluem as características simples que ele enumera. Nossas ideias dos 

simples são verdadeiras, então, no sentido de que existem objetos reais com 

as características das quais temos ideias. Os simples existem no sentido de 

que caracterizam coisas reais. (ibid., p. 97-98).
79

 

 

 

Assim, caberia à hipótese do Deus enganador lançar a suspeita sobre essa existência geral da 

matéria. Nesse sentido, se a matemática se importa “em alguma medida” com a existência da 

realidade material, então, se tal existência estiver sob suspeita, a matemática também estará. 

Para Frankfurt, essa suspeita é lançada logo após ser atestada a garantia da Aritmética e da 

Geometria (e “semelhantes”) frente ao argumento do sonho, quando o meditador afirma: 

 

                                                           
78

 “Afinal, o que pode ser feito, mesmo por um ser onipotente, para tornar falsa nossa ideia de lugar, por 

exemplo, se a verdade da ideia não é equivalente à existência de objetos localizados espacialmente?” 

(FRANKFURT, 2008, p. 96). Tradução nossa do seguinte trecho: “After all, what can be done even by an 

omnipotent being to render our idea of place false, for example, if the truth of the idea is not equivalent to the 

existence of spatially located objects?” 
79

 Tradução nossa do seguinte trecho: “When Descartes says we can be certain that the simples exist, or that 

our ideas of them are true, what he means is that we can be certain of the existence of material objects whose 

characteristics include the simple characteristics he enumerates. Our ideas of the simples are true, then, in the 

sense that there are real objects with the characteristics of which we have ideas. The simples exist in the sense 

that they characterize real things.” 



97 

 

Entretanto, fixa em minha mente tenho uma certa velha opinião de que há 

um Deus, que pode todas as coisas e pelo qual fui criado tal qual existo. 

Mas, de onde sei que ele não tenha feito que não haja de todo terra alguma, 

céu algum, coisa extensa alguma, figura alguma, grandeza alguma, lugar 

algum e que não obstante eu sinta todas essas coisas e que, no entanto, todas 

elas não me pareçam existir diferentemente de como me aparecem agora? 

(MM, p. 23).
80

 

 

 

Frankfurt considera que aqui o meditador levanta a hipótese de que todas essas coisas 

simples e gerais não tenham qualquer base real e que, portanto, a percepção delas não passe 

de um artifício desse Deus criador de tudo. Com efeito, argumenta Frankfurt, se o argumento 

do sonho já tivesse posto em questão a realidade material em geral, não seria preciso 

mencioná-las novamente nesse ponto, e, além disso, é precisamente após esse trecho que se 

trata da possibilidade do engano nas proposições matemáticas, o que sugere que uma coisa 

depende da outra. Assim, o que diferencia a Astronomia, a Física e a Medicina da Aritmética 

e da Geometria é que as primeiras se preocupam com a existência de coisas complexas e 

particulares (negada pelo argumento do sonho), enquanto as últimas se preocupam com a 

existência de “todas as coisas em geral” (não negada pelo argumento do sonho, mas negada 

pelo Deus enganador), de modo que a superioridade dessa matemática empirista estaria na sua 

generalidade, e não em uma indiferença radical à existência das coisas. 

Por outro lado, o fato é que, de forma mais explícita, é apelando à possibilidade do 

erro que se questionam diretamente as proposições matemáticas, ainda que o trecho em que 

isso é feito faça parte de um mesmo movimento de reflexão do meditador, que se inicia 

justamente com a possibilidade de Deus fazer que não haja “terra alguma, céu algum, coisa 

extensa alguma, figura alguma, grandeza alguma, lugar algum”. O meditador, então, afirma: 

 

 
Mais: do mesmo modo que julgo que os outros às vezes erram acerca de 

coisas que presumem saber à perfeição, não estaria eu mesmo de igual 

maneira errando, cada vez que adiciono dois a três ou conto os lados do 

quadrado ou faço outra coisa que se possa imaginar ainda mais fácil? (MM, 

p. 23).
81

 

 

                                                           
80

 A expressão adversativa “Entretanto” com a qual se inicia este parágrafo, imediatamente após afirmar a 

certeza das proposições matemática, cria de fato o ensejo para suspeitar que a dúvida sobre as matemáticas tenha 

a ver com a existência de uma realidade material. 
81

 Nas edições da Martins Fontes e da Nova Cultural, traduzidas a partir da versão francesa das Meditações, a 

relação entre os possíveis erros do meditador e a atuação do Deus para tais erros é mais explícita. Assim, na 

edição da Martins Fontes, lê-se: “E até, como por vezes julgo que os outros se equivocam, mesmo nas coisas que 

pensam saber com a maior certeza, pode ocorrer que ele [Deus] tenha querido que eu me engane todas as vezes 

que faço a adição de dois e três, ou que enumero os lados de um quadrado, ou que julgo alguma coisa ainda mais 

fácil, caso se possa imaginar algo mais fácil que isso.” (p. 35-36). 



98 

 

Frankfurt avalia que esse passo é complementar ao que se faz no trecho anterior, quando se 

nega a realidade material em geral. Ele insiste que não há nada claro e distinto na Primeira 

Meditação, e que, portanto, não faria sentido tratar das verdades matemáticas de forma 

independente da existência das coisas
82

. Nesse sentido, os erros ou enganos mesmo nas 

proposições simples da aritmética e da geometria não se dariam por um questionamento 

específico dos juízos de tipo matemático ou do tipo de evidência dos juízos matemáticos. 

Tratar-se-ia, na verdade, de situações mais banais e corriqueiras. 

 Frankfurt recorre mais uma vez às Sétimas Respostas para esclarecer o tipo de erro que 

Descartes poderia ter em mente quando trata de proposições simples da matemática. Padre 

Bourdin diz a Descartes que conhecia um homem que uma vez, ao adormecer, ouviu o relógio 

badalar quatro vezes, e contou mentalmente “uma, uma, uma, uma”; mas, ao invés de 

perceber que o relógio marcava “quatro horas”, julgou que o relógio havia marcado “uma 

hora” quatro vezes seguidas. Descartes, então, comenta que essa situação absurda poderia ser 

um exemplo dos erros a que estamos sujeitos, mesmo em coisas triviais, como somar 2 e 3. 

Frankfurt oferece outro exemplo: alguém poderia, distraidamente, julgar que 2 e 2 são 22... 

Seja como for, eis a conclusão de Frankfurt a esse respeito: 

 

 
A alegação de Descartes de que podemos ser enganados até mesmo em 

julgamentos matemáticos simples não é, então, uma alegação baseada na 

natureza específica desses julgamentos ou no tipo específico de evidência 

que está disponível para apoiá-los. Baseia-se em nada mais elaborado ou 

sofisticado do que a consciência de que os homens são suscetíveis a cometer 

erros, mesmo os mais flagrantes, e que às vezes ficam confusos até mesmo 

sobre as questões mais transparentes. Descartes não está confiando em uma 

teoria de que a evidência em que os julgamentos matemáticos podem se 

basear é inerente e inescapavelmente inconclusiva. Seu objetivo não é 

chamar a atenção para qualquer lacuna lógica na relação entre os 

julgamentos matemáticos e os fundamentos sobre os quais eles são 

afirmados. Ele está simplesmente chamando a atenção para a conhecida 

propensão dos homens em decidir sobre julgamentos que não refletem uma 

compreensão adequada do material com que estão lidando, mas refletem 

apenas seus próprios caprichos e equívocos. (Ibid., p. 107).
83

 

                                                           
82

 Larmore (2014) discorda dessa dependência, como mencionamos no primeiro capítulo.  
83

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Descartes’s claim that we may be deceived even in simple 

mathematical judgments is not, then, a claim based on the specific nature of these judgments or on the specific 

type of evidence that is available to support them. It is based on nothing more elaborate or sophisticated than an 

awareness that men are susceptible to committing blunders of even the most egregious sort and that they 

sometimes become confused about even the most transparent matters. Descartes is not relying on a theory that 

the evidence upon which mathematical judgments may be based is inherently and inescapably inconclusive. His 

aim is not to call attention to any logical gap in the relation between mathematical judgments and the grounds on 

which they are affirmed. He is simply calling attention to the well-known propensity of men to settle upon 

judgments that do not reflect a proper grasp of the material with which they are dealing, but reflect only their 

own vagaries and misconceptions.” 



99 

 

 Poder-se-ia questionar a Frankfurt por que seria necessário apresentar um argumento 

complementar para se duvidar das matemáticas. Se se trata de uma matemática cuja validade 

depende da existência material das coisas simples, e se essa existência foi posta sob suspeita, 

o que mais seria necessário para duvidar da matemática? Vejamos a seguinte passagem do 

texto de Frankfurt, que pode indicar a resposta: 

 

 
Descartes introduz as dúvidas levantadas por uma consideração de sua 

origem em uma discussão de proposições matemáticas, mas essas dúvidas 

não se limitam a proposições desse tipo. A confusão e o equívoco não são 

exclusivamente naturais aos contextos matemáticos; eles podem levar a 

julgamentos errôneos de qualquer tipo. Conseqüentemente, levá-los em 

consideração apoia não apenas uma dúvida sobre a matemática, mas também 

uma preocupação de que o erro possa ser onipresente no julgamento 

humano. Isso mina a confiança mesmo nos julgamentos mais simples, mas 

não apenas nestes; dá origem a dúvidas de alcance bastante universal. Isso 

também se aplica ao outro tipo de dúvida que Descartes deriva da hipótese 

de que nossa natureza pode ser defeituosa. Como mostrei, a possibilidade de 

que os simples não existam sustenta uma dúvida sobre o pressuposto sobre o 

qual se supõe que a verdade da matemática se baseia. Visto que todos os 

julgamentos nos quais Descartes está interessado em sua crítica dos sentidos 

dizem respeito à existência de complexos compostos por simples, a mesma 

suposição é exigida para a verdade de qualquer julgamento cuja 

aceitabilidade ele considere na Primeira Meditação. Além disso, ao contrário 

das dúvidas que ele levanta nos estágios anteriores de sua investigação, essas 

dúvidas contemplam a possibilidade de que todos os julgamentos podem ser 

falsos. O que Descartes teme não é mais meramente que ele não possa 

distinguir satisfatoriamente entre julgamentos verdadeiros e falsos, mas que 

nenhum de seus julgamentos seja verdadeiro. (ibid., p. 111-112, destaques 

do original).
84

 

 

 

Sua avaliação, portanto, é de que os juízos matemáticos considerados pelo meditador são 

exemplares, mas não exclusivos da sua reflexão. Servem para universalizar a dúvida a 

quaisquer julgamentos realizados pelo meditador, que estariam sempre sujeitos a equívocos. 

Por outro lado, segundo Frankfurt, os juízos que “interessam” ao meditador em geral estão 
                                                           
84

 Tradução nossa do seguinte trecho: “Descartes introduces the doubts aroused by a consideration of his 

origin in a discussion of mathematical propositions, but these doubts are not confined to propositions of this sort. 

Confusion and misconception are not uniquely indigenous to mathematical contexts; they may lead to erroneous 

judgments of any kind. Hence taking them into account supports not merely a doubt about mathematics but a 

concern that error may be ubiquitous in human judgment. It undermines confidence even in the simplest 

judgments, but not only in these; it gives rise to doubts that are quite universal in scope. This is also true of the 

other sort of doubt Descartes derives from the hypothesis that our natures may be defective. As I have shown, the 

possibility that the simples do not exist supports a doubt about the assumption upon which the truth of 

mathematics is supposed to rest. Since the judgments in which Descartes is interested in his critique of the senses 

all concern the existence of complexes that are composed of simples, the same assumption is required for the 

truth of any judgment whose acceptability he considers in the First Meditation. Unlike the doubts he raises at 

earlier stages of his inquiry, moreover, these doubts contemplate the possibility that all judgments may be false. 

What Descartes fears is no longer merely that he cannot distinguish satisfactorily between true and false 

judgments, but that none of his judgments is true.” 



100 

 

associados à “existência” daquelas coisas avaliadas ao longo da Primeira Meditação. Desse 

modo, não somente os juízos da matemática, dependentes dessa existência, estariam em 

questão, mas todos os demais juízos realizados a partir daqueles elementos simples pelos 

quais são formadas todas as coisas, estariam sob suspeita. Assim, a dúvida pretende atingir o 

juízo em geral, embora a preocupação central seja com os “juízos de existência”.  

 Nesse sentido, supondo que, para além de simplesmente procurar apresentar uma 

exegese adequada, Frankfurt também tenha em mente uma “vantagem explicativa” para dar 

coerência ao texto cartesiano, qual seria então a vantagem de assumir que a matemática da 

Primeira Meditação é empirista, e não racionalista? Uma matemática racionalista poderia ser 

igualmente atingida pela dúvida desenvolvida na Primeira Meditação? Pela compreensão de 

Frankfurt a respeito da clareza e da distinção, uma matemática racionalista seria sempre 

percebida clara e distintamente. Sendo assim, seria indubitável (ao menos enquanto 

percebida); e, como a avaliação da matemática é feita no contexto da avaliação da ideia de um 

Deus enganador, e é a dubitabilidade da matemática que, em parte (e por uma reflexão um 

tanto “vaga” do meditador iniciante), justifica ou fortalece a possibilidade de uma natureza 

criada para o engano, então aparentemente a própria radicalidade da dúvida seria desde logo 

enfraquecida, já que a possibilidade de um erro generalizado seria anteposta à evidência 

indubitável de uma matemática clara e distinta. Além disso, o meditador se veria forçado a já 

ali refletir sobre a natureza dessa matemática indubitável, buscando nela um critério ou regra 

geral da verdade, talvez modificando toda a “ordem das razões” que observamos nas 

Meditações.
85

  

 Por outro lado, talvez o próprio Frankfurt não concordasse de todo com essa 

“vantagem”, pois se, como ele mesmo defende, os erros na matemática aventados não se 

pautam por nada muito sofisticado como uma reflexão sobre a própria natureza do juízo 

matemático, e sim pelo fato comum e banal de cometermos erros em coisas triviais, não nos 

parece que uma matemática racionalista na Primeira Meditação faria frente ao suposto Deus 

                                                           
85

 Frankfurt, inclusive, apresenta como uma das vantagens de sua interpretação o fato de ela evitar o que ele 

considera equivocado em interpretações de outros autores, como a de Kemp Simith, que, segundo Frankfurt, 

julga que a matemática da Primeira Meditação é clara e distinta e que, precisamente por isso, ela sequer é posta 

em dúvida ali. (cf. ibid., p. 89). 



101 

 

enganador
86

, como, aliás, não faz na Terceira Meditação, segundo a interpretação do próprio 

Frankfurt.  

Com efeito, chama a atenção a forma como Frankfurt interpreta o início da Terceira 

Meditação. Neste ponto, como já explicamos, o meditador relembra o que havia dito na 

Primeira, e o faz a propósito de avaliar a viabilidade da “regra geral” segundo a qual “é 

verdadeiro tudo o que percebo muito clara e distintamente”. Assim, a validade dessa regra 

geral requer que não haja nada que a contrarie, isto é, requer que nada tenha sido percebido 

clara e distintamente e que, mesmo assim, tenha sido considerado falso. O meditador então 

passa a verificar se, entre as coisas que pôs em dúvida, havia alguma clara e distinta. Portanto, 

precisamente nesse contexto de avaliação da regra geral o meditador refaz os movimentos da 

Primeira Meditação, e, no que concerne às proposições matemáticas, depois de negar que 

houvesse algo claro e distinto nas demais coisas postas em dúvida, ele questiona: 

 

 
Ora, quando acerca das coisas aritméticas e geométricas, eu considerava algo 

muito simples e fácil como que dois e três juntos fazem cinco e coisas 

semelhantes, acaso eu não as intuía, elas ao menos, de modo suficientemente 

claro para afirmar que eram verdadeiras? (MM, p.65-67). 

 

 

O meditador, então, responde que, se julgou que eram falsas, “não foi por outra razão” senão 

aquela da hipótese do Deus enganador, diferentemente das outras coisas, que se mostraram 

duvidosas por razões naturais.  

 

 
E, por certo que se, depois julguei que elas podiam ser postas em dúvida, não 

foi por outra causa senão por me vir à mente que algum Deus podia me 

haver dado uma natureza tal, que eu fosse enganado também acerca das 

coisas que me pareciam as mais manifestas. Mas, toda vez que essa 

preconcebida opinião sobre a suprema potência de Deus me ocorre, não 

posso deixar de confessar que, se acaso quisesse, fácil lhe seria fazer que eu 

errasse também nas coisas que creio ver por intuição como as mais evidentes 

aos olhos da mente. Toda vez, ao contrário, que me volto para as coisas elas 

mesmas que julgo perceber muito claramente, sou por elas persuadido de 

modo tão completo que, espontaneamente, prorrompo a dizer: engane-me 

quem puder, nunca poderá fazer no entanto que eu nada seja, enquanto eu 

pensar que sou algo ou que alguma vez seja verdadeiro que eu nunca fui, 

quando é verdadeiro que agora sou ou, talvez mesmo, que dois juntos a três 

fazem mais ou menos do que cinco, ou coisas semelhantes, nas quais 

reconheço manifesta contradição. (ibid., p. 67, destaque do original). 

                                                           
86

 Mesmo porque, seja uma matemática empirista, seja uma matemática racionalista, é sempre evidente que a 

soma de 2 e 3 é 5, e os fundamentos dessa verdade aparentemente pouco interferem na predisposição pragmática 

ao erro.  



102 

 

Note-se, portanto, que não se faz menção à negação da existência de uma realidade 

material como parte da explicação da dúvida sobre as matemáticas
87

. Além disso, não se faz 

qualquer reflexão de ordem epistemológica, para indicar se se trata de uma matemática 

empirista ou racionalista. Apesar disso, Frankfurt interpreta que, nesse ponto da Terceira 

Meditação, o meditador já lida com uma concepção clara e distinta da matemática, mesmo 

porque o meditador afirma que quando se volta “para as coisas elas mesmas que julgo 

perceber muito claramente, sou por elas persuadido de modo tão completo”. Ademais, 

Frankfurt não se refere a esse trecho como uma retomada do raciocínio da Primeira 

Meditação, e julga que aqui a matemática, ao menos nas suas proposições simples, é já 

tomada como indubitável tal como o cogito, embora sua verdade ainda seja problemática, tal 

como a do próprio cogito, posto que ainda está vigente a hipótese do Gênio maligno. Eis o 

que Frankfurt brevemente afirma sobre essa passagem: 

 

 
Na verdade, é muito fácil reconciliar essa afirmação com minha alegação de 

que Descartes se pergunta se mesmo o que está sendo clara e distintamente 

percebido não pode ser falso. Ele não diz que ninguém poderia fazer com 

que ele esteja enganado sobre a soma de 2 e 3 ou sobre outras coisas que ele 

apreende claramente. Ele apenas diz que, enquanto as apreende claramente, 

está “tão inteiramente persuadido” de sua verdade que não pode senão dizer 

que não pode ser enganado a respeito delas. O fato de ele estar tão 

fortemente persuadido de sua verdade não é o mesmo que elas serem 

verdadeiras; tampouco sua incapacidade de conceber que está sendo 

enganado é o mesmo que estar de fato livre de erros. Nessa passagem, 

Descartes descreve as convicções que está irresistivelmente inclinado a 

manter em certas circunstâncias, e relata as afirmações que se sente 

confiantemente disposto a fazer nessas circunstâncias. Mas ele não diz que 

as convicções são razoáveis ou que as afirmações são verdadeiras. (ibid., p. 

231-232).
88

 

                                                           
87

 Em outra passagem, na Sexta Meditação, quando o meditador mais uma vez recapitula as coisas que pôs em 

dúvida e as razões que motivaram tais dúvidas, ele parece indicar, contrariamente ao que propõe Frankfurt, que a 

existência da realidade material foi rejeitada mesmo pelo argumento do sonho. Eis o que se afirma: “A essas 

causas de dúvida, acrescentei há pouco ainda duas outras, muito gerais: a primeira é que, nunca acreditei nada 

sentir acordado que não pudesse também acreditar sentir, alguma vez, dormindo. E, como não creio que as 

coisas que me parece sentir dormindo provenham de coisas postas fora de mim, não via razão para que devesse 

acreditar nisso, relativamente às coisas que me parece sentir acordado. // A segunda causa reside em que, por 

ignorar até agora ou pelo menos fingir que ignoro o autor de minha origem, nada via que pudesse obstar a que a 

natureza me tivesse feito de modo que me enganasse, mesmo nas coisas que me parecessem as mais 

verdadeiras.” (MM, p. 161, destaques nossos). 
88

 Tradução nossa do seguinte trecho: “It is in fact quite easy to reconcile this statement with my claim that 

Descartes wonders whether even what is being clearly and distinctly perceived may not be false. He does not say 

that no one could bring it about that he is deceived about the sum of 2 and 3 or about other things that he 

apprehends clearly. He only says that while apprehending them clearly, he is “so entirely persuaded” of their 

truth that he cannot help saying that he cannot be deceived about them. The fact that he is so strongly persuaded 

of their truth is not the same as their being true; nor is his inability at the time to conceive that he is mistaken the 

same as his being in fact free of error. In this passage Descartes describes the convictions that he is irresistibly 

inclined to hold under certain circumstances, and he reports the assertions that he feels confidently disposed 



103 

 

Portanto, o objetivo de Frankfurt não é afirmar que uma matemática clara e distinta não possa 

ser assumida como falsa, ainda que indubitável enquanto a proposição for percebida. No 

entanto, ele evita que isso ocorra na Primeira Meditação, e certamente isso evita que se espere 

antecipadamente uma reflexão sobre a clareza e distinção, o que efetivamente só se dá a partir 

de uma avaliação do cogito.  

 A posição de Frankfurt de que a matemática na Primeira Meditação é empirista e 

confusa não nos parece, entretanto, de todo convincente, como já afirmamos. Ademais, uma 

passagem da Quinta Meditação também parece indicar que Descartes não estava preocupado 

em negar apenas uma matemática “empirista” na Primeira Meditação, como propõe Frankfurt. 

O meditador reflete sobre as ideias matemáticas, quando, então, afirma o seguinte:  

 

 
E, portanto, elas [ideias de figuras] são alguma coisa, e não um puro nada; 

pois é muito evidente que tudo o que é verdadeiro é alguma coisa, e já 

demonstrei amplamente mais acima que todas as coisas que conheço clara e 

distintamente são verdadeiras. E, embora não o houvesse demonstrado, a 

natureza de meu espírito, contudo, é tal que eu não poderia impedir-me de 

considerá-las verdadeiras, enquanto as concebo clara e distintamente. E 

lembro-me de que, mesmo quando estava fortemente apegado aos objetos 

dos sentidos, incluíra no número das mais constantes verdades aquelas que 

eu concebia clara e distintamente no tocante às figuras, aos números, e às 

outras coisas que pertencem à aritmética e à geometria. (2011, p. 99, 

destaques nossos).
89 

 

 

Quando menciona o momento em que “estava fortemente apegado aos objetos dos sentidos”, 

Descartes certamente se refere à situação da Primeira Meditação, o que não o impede de falar 

em clareza e distinção. Além disso, a especulação do meditador sobre a possibilidade de 

cometer erros, dada a sua natureza possivelmente defeituosa, mesmo em coisas simples e 

triviais, poderia efetivamente ensejar a dúvida mesmo para uma matemática racionalista. 

Talvez, portanto, Popkin (2000) tenha razão ao afirmar que: 

 

 
O simples ponto de partida das Regulae, de que a razão, ao intuir e deduzir, é 

infalível, estava agora sendo questionado por um ceticismo referente a 

nossas faculdades e a nossa capacidade de usá-las. Enquanto pudermos ser 

vítimas de alguma força ou agente que seja capaz de enganar-nos 

deliberadamente, aquilo que consideramos perfeitamente certo, aquilo de 

que não podemos (psicologicamente) duvidar, pode na realidade ser falso ou 

duvidoso. Ao introduzir este nível de dúvida, criando a possibilidade do 

                                                                                                                                                                                     
under these circumstances to make. But he does not say either that the convictions are reasonable or that the 

assertions are true.” 
89

 Edição da Martins Fontes. 



104 

 

malin génie, Descartes derrubou o intuicionismo matemático das Regulae 

como fundamento de toda certeza. A crise pyrrhonienne foi levada a seus 

limites últimos. Não apenas tinham sido postas em dúvida todas as teorias e 

opiniões de todos os pensadores anteriores, mas também as do jovem René 

Descartes. Porém, a partir desta viagem às profundezas do ceticismo total, 

Descartes iria encontrar uma nova justificativa metafísica e teológica para o 

mundo da racionalidade humana. (p. 282-283, destaques do original). 

 

 

Popkin, portanto, antecipa para a Primeira Meditação o cenário que em parte é posto por 

Frankfurt na Terceira Meditação. É possível, com efeito, que Descartes pretendesse não 

apenas combater uma matemática empirista, mas pôr em questão até mesmo a matemática que 

ele já concebia nas Regras (provavelmente compostas em 1628), que ainda não contempla os 

aspectos metafísicos estabelecidos nas Meditações. Resta avaliar, então, se uma matemática 

como a que se apresenta nas Regras, sendo posta em dúvida, poderia justificar de nossa parte 

uma cobrança a Descartes a respeito de princípios lógicos, independentemente da afirmação 

de Descartes de que na Primeira Meditação eles não seriam propriamente pensados por um 

meditador iniciante, pois, como aventamos no início deste capítulo, poderíamos especular que 

as relações aritméticas fossem antes de tudo regras da razão, como são regras da razão os 

princípios lógicos (considerando a aparente generalidade do conceito de “número”, que não 

estaria restrito a coisas materiais). E, ademais, senão na Primeira, por que esses princípios não 

poderiam ser pensados na Terceira Meditação? Com efeito, antes de recairmos às mesmas 

questões de capítulos anteriores, avaliemos, então, a matemática das Regras.  

 Antes de avaliarmos os aspectos relevantes do conteúdo das Regras, devemos indicar 

brevemente que essa obra serve como modelo do que poderia ser a filosofia da matemática do 

“jovem Descartes”, cuja concepção de matemática nem era empirista como a da tradição 

aristotélico-tomista, nem era a mesma matemática racionalista que incorpora fundamentos 

metafísicos nas Meditações. Para tanto, remetemos especialmente à obra de Chikara Sasaki, 

Descartes’s Mathematical Thought (2003), que faz um amplo estudo histórico do 

desenvolvimento da matemática cartesiana, desde os seus estudos em La Flèche e de seus 

primeiros trabalhos científicos da área, até a consolidação de suas contribuições em obras 

como A Geometria, como também dos elementos metafísicos incorporados em sua filosofia 

da matemática, especialmente na sua fase de maturidade. 

 Em linhas bastante gerais, a partir do texto de Sasaki podemos afirmar que, antes das 

Regras, redigidas por volta de 1628, Descartes já havia feito amplas incursões em 

matemática, estando ciente de outras tentativas típicas do século XVII no sentido de fundar 



105 

 

uma “ciência inteiramente nova”, capaz de resolver todos os problemas relativos a todo tipo 

de quantidade, contínua ou discreta, o que passava pelo desenvolvimento de uma nova 

álgebra (o que compreenderemos melhor após a análise do conteúdo das Regras). Como 

indica Sasaki, remontam a esse período anterior às Regras outras obras de Descartes 

dedicadas à matemática, como as Cogitationes privatae, o De solidorum elements, o 

manuscrito Algebra, que já contemplam avanços bastante significativos do ponto de vista 

filosófico, metodológico e matemático. Nesse sentido, o que se nota nas Regras já reflete boa 

parte dos avanços conceituais e operacionais promovidos por Descartes em matemática, cuja 

exposição melhor acabada e mais precisa se dará pela obra A Geometria, de 1637. Esta obra, 

no entanto, sendo mais técnica e especializada, não se presta tão minuciosamente à exposição 

dos conceitos elementares da matemática, ou mesmo da filosofia da matemática cartesiana, o 

que se percebe melhor nas Regras. Ademais, como indica Sasaki, isso não significa que A 

Geometria, ainda que contenha avanços relevantes, represente alguma forma de ruptura 

conceitual ou metodológica com o texto das Regras
90

, o que nos estimula a tomar esta obra 

como objeto de avaliação. Por fim, as Regras não se comprometem com os elementos 

metafísicos das Meditações, e já sinalizados no Discurso do Método (o qual A Geometria 

acompanha), o que por sua vez nos afasta da eventual crítica de estarmos antecipando para a 

Primeira Meditação elementos conceituais que só se conquistam ao longo das outras 

meditações.  

 Com efeito, a tese de que uma matemática já propriamente cartesiana não poderia ser 

atingida pela dúvida ignora a própria rejeição por parte de Descartes, já no Discurso, do 

“paradigma de certeza” representando pela matemática nas Regras, e isso sem a representação 

de um “meditador empirista ingênuo”. Nesse sentido, Sasaki afirma: 

 

 
Nas Regulae, Descartes modelava seu método geral com base na 'mathesis 

universalis'. Mas, com o aprofundamento de sua séria especulação metafísica 

que começou no inverno de 1628-1629 na Holanda, a suposição 

epistemológica das Regulae de que a matemática pura fornece o paradigma 

definitivo para a certeza parece ter começado a ser abandonada em um 

sentido ou outro. (p. 203).
91 

 

                                                           
90

 O avanço mais significativo de A Geometria em relação às Regras é que somente a primeira foi capaz de 

realizar de maneira totalmente bem sucedida a redução de magnitudes geométricas multidimensionais a 

segmentos unidimensionais, isto é, linhas. (Cf. SASAKI, 2003, p. 202-203). 
91

 Tradução nossa do seguinte trecho: “In the Regulae, Descartes was modeling his general method on 

'mathesis universalis'. But, with the deepening of his earnest metaphysical speculation which started in the winter 

of 1628-1629 in Holland, the Regulae's epistemological assumption that pure mathematics provides the ultimate 

paradigm for certainty seems to have begun to be abandoned in some sense or other.” 



106 

 

E, em outra passagem, ele conclui: 

 

  
Mais importante ainda, o jovem Descartes das Regulae era diferente do 

Descartes depois do Discours de la méthode. Deve-se admitir que em suas 

Regulae Descartes considerou a demonstração matemática o modelo de 

certeza. Mas na Parte Quatro de seu Discours de la méthode de 1637, ele 

revelou sua nova posição metodológica, que era ligeiramente diferente 

daquela das Regulae.
92

 (p. 284).
93 

 

 

Sendo assim, parece-nos apropriado considerar a matemática das Regras como justamente 

parte daquilo que Descartes, a partir do meditador, pretendia ou poderia questionar por meio 

da dúvida. 

Feitas essas considerações iniciais, passemos à avaliação de algumas passagens das 

Regras, que nos ajudarão a compreender melhor a natureza da matemática cartesiana, 

especialmente a partir das Regras IV e XIV.  

Na Regra IV, Descartes discorre brevemente sobre seus estudos iniciais das 

matemáticas (Aritmética e Geometria), afirma que leu quase tudo o que tinha disponível a 

respeito dessas ciências e comenta o estranho fato de que, não obstante os resultados muito 

seguros aos quais chegaram os matemáticos que estudou, nenhum deles expôs sobre a causa 

de terem chegado a esses resultados, isto é, o que permite às matemáticas obterem tantos 

resultados certos. Percebe, ademais, que a avaliação etimológica do nome “matemática” (cuja 

raiz grega remete ao sentido de disciplina) não indica precisamente a causa do seu sucesso, e 

que, a julgar por esse nome, a música, a óptica e a mecânica podem ser chamadas de 

matemática tanto quanto a geometria e a aritmética. Nesse sentido, ele afirma: 

 

 
Refletindo nisso com mais atenção, pareceu-me enfim claro reportar à 

Matemática tudo aquilo em que somente se examinam a ordem e a medida, 

sem levar em conta se é em números, em figuras, em astros, em sons, ou em 

qualquer outro objeto, que tal medida deva ser procurada. Daí resulta que 

deve haver uma ciência geral que explique tudo quanto se pode procurar 

referente à ordem e à medida, sem as aplicar a uma matéria especial: essa 

ciência se designa, não pelo nome emprestado, mas pelo nome, já antigo e 

consagrado pelo uso, Matemática universal, porque ela encerra tudo o que 

                                                           
92

 Comentamos as passagens importantes da Quarta Parte do Discurso no capítulo 1. 
93

 Tradução nossa do seguinte trecho:“More importantly, the youthful Descartes of the Regulae was different 

from the Descartes after the Discours de la methode. It must be admitted that in his Regulae Descartes 

considered mathematical demonstration to be the model for certainty. But in Part Four of his Discours de la 

methode of 1637, he revealed his new methodological position which was slightly different from that in the 

Regulae.” 



107 

 

fez dar a outras ciências a denominação de partes das Matemáticas. (2007, p. 

27, destaques nossos).  
 

 

Note-se que, ao falar em números, figuras, astros e sons, Descartes refere-se, respectivamente, 

à aritmética, geometria, astronomia e música, e que nelas se busca uma “medida”. Nesse 

sentido, o número, na aritmética, representa uma medida, uma grandeza, uma quantidade, 

como entenderemos melhor a seguir.   

Em seguida, Descartes afirma que essa Matemática universal (mathesis universalis) se 

aplica não só àquelas ciências mencionadas (as matemáticas propriamente ditas), mas também 

a muitas outras coisas. Convém notar que o título da Regra IV é “O método é necessário para 

a busca da verdade”. Portanto, parece claro que essa Matemática universal representa um 

método geral para o alcance da verdade, e que as matemáticas (aritmética e geometria) são 

expressões exemplares (e a fonte) desse método. Ademais, Descartes deixa claro nessa Regra 

que sua intenção não é falar das matemáticas pura e simplesmente, mas falar delas para 

evidenciar essa matemática geral, ou seja, um método para a busca da verdade, baseado na 

ordem e na medida.  

 Com efeito, a propósito das Regras, Cottingham, no Dicionário Descartes, afirma: 

 

 
O projeto original das Regulae era conter três partes, cada uma com doze 

regras; ficou faltando, porém, toda a parte final, e a segunda parte está 

incompleta, encerrando-se na regra XVIII (se bem que os títulos das regras 

XIX-XXI estejam especificados). As primeiras doze regras dizem respeito à 

apreensão de proposições simples, e à INTUIÇÃO e DEDUÇÃO, as duas 

operações cognitivas básicas para a produção do conhecimento confiável; e a 

segunda dúzia trata dos “problemas perfeitamente entendidos” (isto é, os que 

permitem uma solução exata e definitiva, sendo, “em grande parte, abstratos 

e surgindo quase que exclusivamente na aritmética e na geometria” – AT X 

429: CSM I 51); o grupo final deveria lidar com os “problemas entendidos 

de forma imperfeita”, e o objetivo pode ter sido mostrar que os problemas 

mais complexos da ciência natural poderiam ser explicados dentro de um 

modelo matemático para solução de problemas (1995, p. 139, destaques do 

original). 
 

 

E, no verbete dedicado à matemática, afirma: 

 

 
O atrativo da matemática estava, para Descartes, tanto em sua certeza 

dedutiva quanto no fato de que fornecia uma espécie de modelo para a 

investigação das relações formais e abstratas que, em sua opinião, estavam 

na base de uma vasta gama de fenômenos físicos. Assim, o estudante de 



108 

 

matemática estaria capacitado a ampliar o escopo de suas pesquisas “para 

além da aritmética e da geometria, às ciências como astronomia, a música, a 

ótica e a mecânica”, que poderiam todas ser classificadas como mathesis 

universalis – a “disciplina universal” que englobava todo o conhecimento 

humano, independentemente da natureza específica do objeto de estudo em 

um caso específico. (Ibid., p. 106, destaques do original). 
 

 

Nesse sentido, talvez a Regra XIV seja a melhor expressão da proposta cartesiana de resolver 

“problemas perfeitamente entendidos” nas ciências em geral, tomando por modelo as questões 

matemáticas. Assim, para falar dessa Regra, que nos permite observar, em certo sentido, 

como Descartes pensava a matemática, convém primeiro observar a Regra XII, e 

principalmente a XIII, que dá início à segunda parte das Regras, na qual se desenvolvem as 

explicações de como resolver questões na ciência.   

Na regra XII, Descartes afirma que é sempre uma mesma força que atua para o 

conhecimento, chamada de espírito. Essa força espiritual ora atua como entendimento, ora 

como imaginação, ora como sensação, ora como memória. Portanto, deve-se saber utilizar 

cada um desses modos ou faculdades para obter o conhecimento das coisas. No que se refere 

ao entendimento, já na regra XII Descartes afirma: 

 

 
[...] se o entendimento se ocupa com o que nada tem de corporal ou de 

semelhante ao corporal, ele não pode ser ajudado pelas faculdades de que 

acabamos de falar, mas, ao contrário, para que nelas não encontre empecilho, 

cumpre afastar os sentidos e despojar tanto quanto o possível a imaginação 

de qualquer impressão distinta. Se, de outro lado, o entendimento se propõe 

examinar um objeto que pode ser relacionado com o corpo, é a ideia desse 

objeto que se deve formar o mais distintamente possível na imaginação 

(2007, p. 80).  
 

 

Desse modo, cada questão que se queira investigar pressupõe o uso adequado de uma ou mais 

faculdades do espírito, e se deve ter o cuidado de não deixar de usar faculdades necessárias, e 

de não usar faculdades desnecessárias ou prejudiciais. Assim, na Regra XIV Descartes propõe 

o uso da imaginação para o melhor entendimento das questões matemáticas (na verdade, das 

questões perfeitamente entendidas, que em sua maioria são encontradas na matemática, como 

veremos), confirmando uma visão de que a matemática lida ou pressupõe lidar com a 

realidade extensa, como também se notará nas Meditações. 

Além disso, nas páginas finais da Regra XII Descartes trata da distinção entre aquilo 

que pode ser conhecido em proposições simples e em questões. É a respeito das questões que 



109 

 

se trata nas regras seguintes; até a Regra XII tratou-se apenas das proposições simples. As 

questões podem ser perfeitamente compreendidas, ou imperfeitamente compreendidas. As 

primeiras são tratadas nas 6 regras seguintes (deveriam ser 12), e as outras seriam tratadas nas 

doze ultimas regras (como vimos na citação de Cottingham, o plano inicial era que a obra 

tivesse 36 regras, mas só 18 foram completamente escritas). Assim, no final da Regra XII, 

Descartes afirma: 

 

 
Deve-se notar que, entre as questões que são perfeitamente compreendidas, 

colocamos somente aquelas em que percebemos distintamente três coisas, a 

saber: quais sinais permitem reconhecer o que se procura, quando ele se 

apresenta; do que precisamente somos obrigados a deduzi-lo; e como se deve 

provar que há tamanha dependência entre esses objetos que um não poderia 

de modo algum mudar quando o outro não muda. Desse modo, temos todas 

as nossas premissas e só resta mostrar a maneira de encontrar a conclusão, 

por certo não deduzindo de uma única coisa simples um determinado objeto 

(pois isso pode ser feito sem preceitos, como já foi dito), mas isolando um 

determinado objeto, que depende de muitas coisas implicadas juntas, com 

uma arte tal que em nenhum lugar se tenha a necessidade de uma 

profundidade maior de espírito do que para fazer a mais simples inferência. 

As questões desse tipo são na maior parte do tempo abstratas e quase só são 

encontradas no tocante à Aritmética ou à Geometria: é por isso que 

parecerão pouco úteis aos que são inexperientes. Faço, porém, a 

advertência: a pessoa deve aplicar-se ao estudo de nossa arte e exercitar-se 

por bastante tempo nela, se deseja possuir perfeitamente a última parte 

deste método, onde tratamos de todo o resto. (Ibid., p. 96, destaque nosso). 
 

 

A partir do trecho destacado, pode-se observar que a matemática é um campo para prática do 

método quando se pretende aplicá-lo a um certo tipo de questões (as perfeitamente 

compreendidas), e também para a melhor compreensão de questões imperfeitamente 

determinadas (que se encontram em outras ciências).  

Na Regra XIII, por sua vez, Descartes afirma que, em toda questão que se queira 

investigar, ao menos três condições devem estar pressupostas: que a questão deve conter algo 

de desconhecido, para que seja investigado (p.ex.: a medida de uma reta que compõe um 

triângulo); que esse algo desconhecido seja indicado de alguma maneira, ou então estaríamos 

procurando por nada (se se procura a medida de uma reta de um triângulo, é preciso indicar 

qual é essa reta); e que aquilo que se busca seja determinado a partir de algo já conhecido (já 

se deve saber algo a respeito do triângulo para descobrir a medida em questão). 

Ora, o que aqui nos parece claro é que, como Descartes já vem desde a regra XII 

apontando a necessidade de estabelecer um método para resolver as questões, eliminando o 



110 

 

que for supérfluo ou prejudicial para sua resolução, inclusive rejeitando o uso da imaginação 

quando se trata de compreender aquilo que nada tem de corporal (como em questões 

metafisicas), então, na Regra XIV, ao propor o uso da imaginação para melhor entendimento 

das questões matemáticas, Descartes ainda concebe a matemática para tratar daquilo que tem 

extensão (e, portanto, pode ser imaginado). Mas, uma coisa é dizer que as coisas extensas são 

objeto da matemática, outra é dizer que a matemática só pode se referir exclusivamente a 

coisas extensas. É o que tentaremos entender.  

O título ou sinopse da Regra XIV diz: 

 

 
A mesma regra deve ser aplicada à extensão real dos corpos e proposta por 

inteiro à imaginação com a ajuda de figuras puras e simples: assim, de fato, 

ela será compreendida com muito mais clareza pelo entendimento. (Ibid., p. 

107).  
 

 

Aqui, ao afirmar “a mesma regra”, Descartes se refere à Regra XIII, e quer dizer que o 

método de resolução das questões também deve ser aplicado àquelas que envolvem a 

extensão, utilizando de maneira adequada a imaginação.  

No primeiro parágrafo da Regra XIV, Descartes observa que a natureza daquilo que 

pretendemos descobrir em uma questão é revelada por aquilo que já temos de conhecido, de 

modo que, por exemplo, em uma questão que envolve extensão, nada se descobrirá senão 

coisas extensas. Nesse sentido, aquilo que se pretende descobrir se revela através de uma 

comparação com aquilo que já temos de determinado (por exemplo, a medida desconhecida 

de um lado de uma determinada figura é conhecida por comparação com uma medida já 

conhecida de um ou mais de seus outros lados). Com efeito, a comparação se torna mais 

simples quando tratamos a questão a partir de grandezas extensas, como Descartes mostra no 

seguinte trecho: 

 

 
É fácil concluir daí que não nos será de pouca utilidade aplicar o que 

compreendermos ser dito das grandezas em geral à espécie de grandeza que 

entre todas for representada com mais facilidade e mais clareza em nossa 

imaginação. Essa espécie de grandeza é a extensão real do corpo [...]. Com 

efeito, conquanto um objeto possa ser dito mais ou menos branco do que 

outro, assim como um som mais ou menos agudo, e assim por diante, não 

podemos, entretanto, definir com exatidão se há nessa diferença uma relação 

dupla ou tripla, etc., a não ser que recorramos a uma analogia com a 

extensão de um corpo figurado. Que fique, pois, firmemente certo que as 

questões perfeitamente determinadas não contêm quase nenhuma outra 



111 

 

dificuldade afora aquela que consiste em reduzir as proporções a 

igualdades: tudo em que se encontra precisamente uma dificuldade assim 

pode e deve facilmente separar-se de qualquer outro sujeito [objeto] e 

resumir-se a uma extensão ou a figuras. Por esse motivo, será somente delas 

que trataremos daqui para a frente. (Ibid., p. 110-111, destaques nossos).  
 

 

Cumpre notar que, como essa regra aponta já em seu título, trata-se aqui das coisas 

que podem ser conhecidas com o auxílio da imaginação, pelo que fica claro que tais coisas 

são corporais ou relativas aos corpos. Como se trata de investigar coisas desconhecidas por 

meio de coisas conhecidas, esse conhecimento se dá por comparação, que, por sua vez, é uma 

relação de proporção. As proporções dizem respeito “ao mais e ao menos” (ou a igualdades), 

ou seja, a grandezas. Ademais, mesmo quando se abstraem os elementos supérfluos de uma 

questão (Regra XIII) e se lida apenas “com grandezas em geral”, convém auxiliar o 

entendimento com a imaginação para a melhor compreensão da questão. O que Descartes 

deixa claro é que, de todas as grandezas em particular, a extensão é a que se representa com 

mais facilidade na imaginação (por ser figurada e visual). Desse modo, em nenhum outro 

objeto passível de medida que não seja o corpo extenso se pode perceber com mais facilidade 

as diferenças de proporção ou relações de grandeza, motivo pelo qual a melhor maneira de 

resolver as questões perfeitamente determinadas é reduzir as dificuldades a relações de 

proporção e igualdade, se valendo, para isso, da extensão (é por isso que, por exemplo, as 

proporções entre os sons, na música, podem ser representadas pela extensão, ainda que o som 

real não seja visto, mas ouvido). 

Ademais, embora possamos pensar “proporção” de maneira mais genérica, Descartes 

sempre utiliza o termo em referência a grandezas, e a grandeza é entendida como quantidade, 

que, por sua vez, Descartes entende comumente como extensão ou medida de extensão. 

Portanto, é sempre em vista de uma relação entre grandezas extensas que Descartes pensa a 

matemática
94

, no que, aliás, ele segue o entendimento da tradição. 

Descartes também deixa claro que não existe a “extensão em si”, separada dos corpos 

extensos. Com efeito, mesmo que alguém queira afirmar como razoável que nada (nenhum 

corpo) exista no mundo, mas que, ainda assim, a extensão exista, tal sujeito não conseguirá 

representar adequadamente a extensão sem recorrer à imaginação, e, ao fazê-lo, perceberá que 

                                                           
94

 “Ou seja, a matemática se institui como um código formal que envolve todas as formas de quantificar um 

objeto por meio de uma dimensão: seja sua profundidade, largura ou comprimento. Com a matemática, é 

possível instituir diversas formas – dimensões – de representar um objeto em função de sua quantidade. Essas 

formas não fazem mais apelo aos sentidos, notadamente à visão.” (ANDRADE, 2011, p. 159). 

 



112 

 

a imaginação só forma imagens de objetos determinados (mesmo uma simples reta), e não de 

coisas abstratas e indefinidas. Uma vez que a extensão é aquilo que tem comprimento, largura 

e profundidade, a imaginação não pode representá-la senão em algo que possua comprimento, 

largura e profundidade (na verdade, ao menos comprimento e largura). Nesse sentido, a 

propósito dos termos utilizados em matemática, Descartes afirma: 

 

 
É muito importante distinguir as enunciações em que os nomes deste tipo, 

extensão, figura, número, superfície, linha, ponto, unidade, etc., têm um 

significado tão estrito que excluem alguma coisa da qual na realidade não 

são distintos, como quando se diz, a extensão ou a figura não é o corpo; o 

número não é a coisa enumerada; a superfície é o limite do corpo, a linha o 

da superfície, o ponto o da linha; a unidade não é uma quantidade, etc. 

Todas essas proposições e suas semelhantes devem ser inteiramente 

afastadas da imaginação, supondo-se que sejam verdadeiras; é por isso que 

não temos a intenção de tratar delas depois. (Ibid., p. 115, destaques do 

original).  
 

 

Quando se trata, pois, de questões perfeitamente determinadas, nas quais lidamos com 

relações de proporção entre grandezas, os nomes mencionados devem estar vinculados àquilo 

que possa ser imaginado, e, nesse sentido, não se separam das coisas às quais estejam 

vinculados. E, assim como Descartes considera que não há a extensão em si, o mesmo se 

aplica ao número e a outras coisas. O conceito de número não exclui a coisa enumerada 

(alguma coisa), portanto, não há o número em si, como ente ou substância, mas, na verdade, o 

número é uma forma de pensar sobre as coisas. Nesse sentido, a imaginação assume uma 

função pragmática, e muito importante, de auxiliar o entendimento impedindo que ele se 

precipite em concluir coisas equivocadas. Por exemplo: ao conceber a extensão como aquilo 

que possui largura, comprimento e profundidade, o entendimento pode se precipitar em 

concluir que a extensão existe por si só, como uma entidade. Ora, mas como a extensão não se 

aplica ao que é imaterial (Deus, alma, pensamento não são coisas sujeitas à medida), então, se 

só se aplica ao que tem matéria, deve ser possível imaginar a extensão, pois a imaginação se 

aplica àquilo que se relaciona aos sentidos (que percebem a matéria). Com efeito, uma vez 

que não se consegue imaginar senão coisas determinadas, não se consegue imaginar a 

extensão em si, de modo que qualquer coisa que o entendimento conceber a respeito da 

extensão que desconsidere sua relação com o corpo, será equivocado. Portanto, a imaginação 



113 

 

auxilia o entendimento, não para afirmar que ele está certo ou errado, mas para que ele possa 

confirmar (em si mesmo) se está certo ou errado em determinados casos
95

.  

Ademais, todas as questões que envolvem relações de proporção entre grandezas 

podem ser resolvidas pela comparação entre extensões. Tendo-se chegado a esse ponto, isto é, 

ao ponto em que só resta na questão descobrir uma extensão a partir de outra já conhecida, 

basta que consideremos na extensão apenas três aspectos: a dimensão, a unidade e a figura, 

dos quais se fala em seguida.  

 

 
Por dimensão, não entendemos outra coisa senão o modo e a maneira 

segundo a qual um sujeito é considerado mensurável: dessa forma, não só o 

comprimento, a largura e a profundidade são as dimensões do corpo, mas 

ainda o peso é a dimensão segundo a qual os sujeitos são pesados, a 

velocidade é a dimensão do movimento, e uma infinidade de outras coisas 

desse tipo (Ibid., p. 118-119). 
 

 

Portanto, a dimensão é aquilo que será propriamente medido, a partir de unidades de medida, 

a respeito do que Descartes afirma: 

 

 
A unidade é essa natureza comum da qual, como o dissemos mais acima, 

devem igualmente participar todas as coisas que são comparadas entre si. Se 

já não há alguma delas determinada na questão, podemos tomar em seu lugar 

seja uma das grandezas já fornecidas, seja qualquer uma outra, e essa será a 

medida comum a todas as outras. Compreenderemos que existem nelas 

tantas dimensões quantas há nos extremos [nas coisas] que serão 

comparados entre si. Nós a conceberemos também, quer simplesmente como 

algo extenso, abstraindo-se todo o resto, e então ela será idêntica ao ponto 

dos Geômetras, cujo movimento lhes serve para compor a linha, quer como 

uma linha, quer como um quadrado. (Ibid., p. 121). 
 

 

Assim, o ponto, por exemplo, pode representar pluralidades, como veremos, e um quadrado 

pode representar uma unidade de área, ou seja, de um objeto enquanto possui largura e 

comprimento. Ademais, sobre as figuras, Descartes afirma: 

 
 

No que diz respeito às figuras, já foi mostrado mais acima como é apenas 

por elas que se podem formar ideias de todas as coisas. Resta-nos fazer uma 

                                                           
95

 Em carta a Elisabeth, de 28 de junho de 1643, Descartes indica claramente essa relação entre a imaginação e o 

entendimento: “Primeiramente, portanto, noto grande diferença entre essas espécies de noções, pelo fato de só 

concebermos a alma através do entendimento puro; o corpo, isto é, a extensão, as figuras e os movimentos 

também podem ser conhecidas só pelo entendimento, porém será melhor ainda pelo entendimento com a ajuda 

da imaginação”. (In: Descartes - Volume II, 1988, Nova Cultural, p. 151). 



114 

 

advertência neste ponto: é que, de suas diversas espécies inumeráveis, 

empregaremos aqui apenas aquelas pelas quais expressamos com mais 

facilidade todas as diferenças das relações ou proporções. Ora, há somente 

dois gêneros de coisas que comparamos entre si: as pluralidades e as 

grandezas. Temos também dois gêneros de figuras que nos servem para 

concebê-las, pois, por exemplo, os pontos 

. 

.  . 

.  .  . 

 

que designam um número triangular, ou a árvore que mostra a genealogia de 

alguém 

 

etc., são figuras para representar a pluralidade; mas aquelas que são 

contínuas e indivisas, como um triângulo, ou um quadrado, etc.  

 

 

mostram as grandezas. (Ibid., p. 122-123, destaque nosso). 

 

 

Aqui, se coloca a diferença entre “pluralidades” e “grandezas”, que corresponde à 

diferença entre o discreto e o contínuo, sobre a qual trataremos mais adiante. Descartes afirma 

ainda que as grandezas contínuas podem ser representadas por uma pluralidade, da mesma 

forma que, como vimos acima, uma pluralidade pode ser representada por figuras.  

Essa exposição que fizemos das Regras objetiva esclarecer a visão de Descartes a 

respeito da matemática, ressaltando seu propósito de tomá-la como modelo para resolver as 

questões das ciências em geral. Além disso, tentamos expor ao menos o suficiente para 

apresentar o uso que Descartes faz de alguns conceitos básicos da matemática, como 

quantidade, grandeza, e, especialmente, os conceitos de número e de unidade, que motivaram 

nossa questão inicial sobre a possibilidade de as relações aritméticas poderem representar 

inclusive uma relação genérica de ordenação dos próprios pensamentos, considerando a 

generalidade do conceito de número (e de unidade), que, como indicamos, é uma noção 

comum, isto é, uma natureza simples que o pensamento percebe tanto nas coisas corporais 

como nas espirituais. Nesse sentido, se pudéssemos tratar as relações aritméticas como regras 

da razão, teríamos de refletir em que sentido elas poderiam ser legitimamente questionadas 



115 

 

sem que com isso fosse necessário questionar também coisas elementares como os princípios 

lógicos, por exemplo. 

Na matemática, como vimos, a unidade tanto pode representar pluralidades (unidades 

descontínuas, indivisas) como grandezas (unidades contínuas, divisíveis).
96

 Nesse sentido, o 

que nos impediria de associar a cada pensamento ou ideia, enquanto detentora de uma unidade 

lógica que a distingue, um número, de modo a compor um conjunto ou pluralidade de ideias 

(como unidades discretas) cujas relações em nada difeririam das relações aritméticas? Pois, se 

temos cinco ideias distintas, é evidente que podemos facilmente estabelecer a relação trivial 

de que, se desconsideramos duas dessas ideias, permanecemos com três ideias, e tal relação 

não poderia ser falsa a menos que quiséssemos negar a realidade dos nossos próprios 

pensamentos. Aceitando isso, não estaríamos de alguma forma conferindo à aritmética a 

mesma generalidade da lógica? Com isso, não que estamos propondo que a aritmética faça as 

vezes de um método silogístico, e sim especulando se, tal como a lógica, ela poderia ser 

caracterizada também a título de uma descrição formal de relações regradas entre 

pensamentos. Com efeito, negar que “um quadrado tenha quatro lados”, não obstante a sua 

evidência intuitiva, não nega propriamente uma relação entre pensamentos, mas apenas a 

veracidade de um conteúdo que, no entanto, não se confunde com o próprio pensar. No caso 

de uma relação aritmética, porém, visto que supostamente ela poderia representar (descrever) 

abstratamente a realidade do próprio pensar, que contabiliza e ordena seus conteúdos ou 

ideias, como tal relação poderia ser negada sem negar o próprio pensar? Se assumimos que na 

Primeira Meditação o meditador já poderia lidar com uma matemática aos moldes do que se 

desenha nas Regras, por que não lhe ocorreria já então que a negação de uma relação trivial 

da aritmética pudesse ter implicações mais profundas sobre a própria razão, talvez até sobre 

os princípios lógicos? Se o próprio meditador afirma na Terceira Meditação, como já citamos, 

que se pode adquirir a ideia de número “quando me ocorrem vários pensamentos cujo número 

entendo”, por que não reconhecer este fato já ali na Primeira Meditação e, assim, reconhecer 

também que especular o erro em somas como “2+3=5” poderia representar a incapacidade de 

entender ou aperceber “os vários pensamentos que me ocorrem” e o seu “número”? Pois, 

como diz Descartes na Regra XVI, aos números cabe um “duplo serviço”: “é que eles 

explicam, ora a ordem, ora a medida.” (p. 131).  

                                                           
96

 No caso de uma unidade contínua, trata-se da quantidade mínima utilizada em uma comparação de coisas 

extensas, e tanto pode ser uma reta (representa uma dimensão), como um quadrado (representa duas dimensões, 

ou área), e mesmo um cubo (três dimensões, ou volume). 



116 

 

 Com efeito, questionar a relação dos números com o pensamento não é trivial, na 

medida em que é a realidade formal do pensamento (sua existência atual, enquanto 

substância) que dá origem a essa natureza simples, como nos mostra Marion: 

 

 
Quanto à duração e ao número, o ego pode construir essas noções graças às 

variações em seu próprio pensar, e portanto pode subsequentemente 

transferi-las para as coisas corpóreas. [...]  

Esta confirmação de uma hierarquia nas naturezas simples supostamente 

acarreta um resultado mais radical: o fato de que as naturezas simples podem 

ser reduzidas ao ego ou deduzidas dele. Qualquer realidade “objetiva” ou 

representativa contida em qualquer uma das naturezas simples, enquanto 

objetos do pensamento, é gerada pela realidade formal do ego. (2009, p. 164, 

destaques do original). 
 
 

No fundo, estamos questionando: quais os limites dos conceitos de ordem e de medida, 

característicos da matemática, isto é, em que sentido a ordem da matemática se aproxima da 

ordem dos pensamentos, e em que sentido a medida é algo que não se ajusta ao pensamento? 

Andrade (2011), ao se referir às transformações empreendidas por Descartes sobre o conceito 

de número, afirma: 

 

 
Nas Meditações, a ideia de número é adquirida sem nenhuma referência aos 

objetos dados na experiência. Ela encerra uma atividade puramente 

intelectual que se reporta à maneira como o pensamento se refere a si mesmo 

por meio da ordenação das cogitationes. O número é o índice do pensamento 

puro que se aplica ao mundo. Por isso, nas Reguale, ele é considerado uma 

natureza simples comum, visto que tanto se refere ao puro pensamento, no 

que diz respeito a sua constituição, quanto se aplica aos objetos dados na 

experiência sensível. Ocorre, desse modo, o inverso da tradição aristotélica, 

conforme a qual o número era uma abstração das coisas individualizadas na 

forma de uma unidade natural. (p. 166). 
 

 

Ademais, a ideia de que o número não existe por si, mas que é uma forma de pensar as 

coisas, também está presente nos Princípios. No artigo 55, Descartes afirma que “a ordem e o 

número não diferem, de facto, do que é ordenado e numerado, sendo apenas formas de 

examinarmos estas coisas” (2006, p. 47), e, no artigo 58, afirma: 

 

 
Também aquilo que geralmente tomamos por número, sem reflectir sobre 

nenhuma outra coisa criada, não está fora do nosso pensamento, como todas 

essas outras ideias gerais que na Escola são entendidas com o nome de 

universais. (ibid., p. 48). 

 



117 

 

Se, portanto, essa concepção de número já estava em jogo na Primeira Meditação, como 

estamos especulando em nossa hipótese, por que não coube ao meditador preservar a validade 

das relações aritméticas em nome do próprio pensamento? Na verdade, como veremos, o que 

ocorre é que tal separação entre aritmética e geometria não cabe na concepção cartesiana de 

matemática. 

A propósito da natureza dos objetos matemáticos, Andrade (2009), a partir de uma 

interpretação das Regras, defende que Descartes não pensava tais objetos como inscritos em 

uma ontologia, mas, ao contrário, os pensava como dotados de natureza puramente simbólica. 

Nesse sentido, ele se opõe a intérpretes como Marion e Kobayashi, que defendem que 

Descartes assume algum tipo de perspectiva ontológica para os objetos matemáticos. Assim, 

Andrade afirma: 

 

 
O objeto matemático é identificado a uma função: apresentar a extensão por 

meio de símbolos que são instituídos por meio de um critério pragmático, 

visto que não são pensados sob uma perspectiva ontológica. (2009, p. 91). 

 

 

Segundo Andrade, os intérpretes mencionados enxergam na matemática cartesiana alguma 

herança do pensamento aristotélico, cujos sinais seriam os conceitos de abstração e intuição, 

interpretados por eles como sinônimos quando se trata da matemática. Assim, em uma 

aproximação maior entre o pensamento de Descartes e o de Aristóteles (a respeito da 

matemática), como defende Kobayashi, os objetos matemáticos, para Descartes, seriam 

obtidos por meio de um processo de abstração da forma do objeto sensível, na medida em que 

se desconsideraria dele suas particularidades sensíveis.  

 Podemos prescindir dos detalhes dessas interpretações, pois, como ficará claro mais 

adiante, uma interpretação como a de Andrade, isto é, que pensa os objetos matemáticos como 

abstratos e simbólicos, sem uma ontologia própria, oferece uma maneira mais apropriada para 

avaliar a possibilidade que aventamos de o pensamento “instanciar” propriedades 

matemáticas. Com efeito, se mesmo livre de uma ontologia de origem sensível (vinculada à 

realidade material), portanto, com um caráter mais geral, não se puder associar a matemática 

ao pensamento (no caso da aritmética), isto é, fazer do pensamento um objeto matemático, tal 

associação faria ainda menos sentido havendo tal ontologia sensível. 

 Com efeito, a partir de uma interpretação particular dos conceitos de abstração e 

intuição, Andrade defende que: 



118 

 

O objeto matemático torna-se um símbolo abstrato porque ele não é 

subordinado à imagem sensível. A abstração é aqui uma simbolização 

puramente intelectual ou ainda uma maneira de medir as diferentes 

proporções da extensão. De onde se segue o fato de que a simbolização 

proposta por Descartes nas Règles refere-se, de fato, à prática do matemático 

que produz diferentes símbolos para representar as diversas proporções da 

extensão, bem como as relações entre os objetos sem, contudo, extrair esses 

símbolos de uma imagem sensível. Pode-se considerar que as Règles não 

identificam um símbolo matemático à imagem do objeto sensível, percebido 

pela visão ocular ordinária e abstraído pelo intelecto, no sentido aristotélico. 

Esse símbolo matemático é um instrumento que torna inteligível a coisa no 

que concerne à sua quantidade (extensão). (Ibid., p. 102, destaques do 

original). 

 

 

Portanto, o objeto matemático, enquanto símbolo, visa representar ou traduzir de maneira 

inteligível a realidade extensa, considerando (como vimos a propósito das Regras) a ordem e 

a medida. Ademais, como nos mostra Andrade, um dos efeitos dessa simbolização que 

Descartes promoveu na matemática foi o rompimento da fronteira entre aritmética e 

geometria, antes assentada em uma diferença ontológica. 

 

 
Considerando o objeto matemático enquanto instrumento, não se deve mais 

levar em consideração uma distinção radical – porque ontológica – entre 

geometria e aritmética. Graças ao caráter instrumental do objeto matemático, 

Descartes põe fim à distinção entre geometria e aritmética, apresentando 

uma maneira, em certa medida, inédita de pensar (representar) o objeto 

matemático. (Ibid., p. 104-105). 

 

 

Nesse sentido, Andrade explica que “A unidade e figura (contínuo e descontínuo) tornam-se 

praticamente a mesma coisa” (Ibid., p. 106), e, mais adiante, afirma: 

 

 
Abolindo o limite entre a figura (contínuo) e a unidade (discreto), Descartes 

destaca uma via essencialmente operacional (instrumental) quanto à maneira 

de representar o objeto matemático que desemboca na criação da álgebra. 

[...] 

Desse modo, o número revela-se um instrumento do exame de quantidades 

contínuas, bem como também descontínuas. Ele torna-se uma forma de 

exprimir as proporções. Ordem e medida podem ser representadas uma pela 

outra, pois o número serve, segundo Descartes, tantôt l’ordre, tantôt la 

mesure [...] A ideia de número coaduna-se com o projeto metodológico 

cartesiano na medida em que ela não designa mais apenas grandezas 

discretas, mas grandezas de uma forma geral. (Ibid., p. 108-109, destaques 

do original). 

 

 



119 

 

Ou seja, o número que interessa a Descartes é aquele capaz de descrever qualquer quantidade, 

seja contínua, seja discreta. 

Assim, o número, enquanto unidade discreta (descontínua), simplesmente traduz ou 

representa uma unidade contínua (definida metodologicamente), e vice-versa. Desse modo, 

um problema geométrico, antes resolvido apenas a partir de relações entre figuras, pode ser 

resolvido aritmeticamente, uma vez que o número, enquanto unidade discreta, representa uma 

unidade contínua de medida. Da mesma forma, uma unidade discreta, em um calculo 

aritmético, pode ser representada geometricamente, por uma unidade contínua (segmento de 

reta, quadrado etc.)
97

. Ademais, a extensão, para Descartes, é indefinidamente divisível. Nesse 

sentido, uma unidade contínua, enquanto se deixa representar por um número ou unidade 

discreta, é estabelecida pragmaticamente, na medida em que se define na coisa uma 

quantidade extensa que não deve ser dividida.  

Com efeito, se o número, na matemática cartesiana, cumpre uma função de representar 

unidades em geral, contínuas ou discretas, teríamos aqui então um espaço para poder associar 

o número e suas relações de ordem ao próprio pensamento? Poderíamos entender as unidades 

lógicas que se mostram ao pensamento, isto é, qualquer ideia que se distinga uma da outra, 

como unidades discretas, passíveis de ser enumeradas, e, assim, encontrar já no pensamento 

um respaldo para a validade da aritmética? Ora, é evidente que Descartes pensava a 

matemática como relativa a quantidades extensas, de modo que a aritmética, mesmo se 

dissociada da geometria, deveria servir para representar coisas extensas enquanto unidades 

discretas. Assim, cada coisa é parte de um conjunto. O pensamento, no entanto, não contém 

partes, propriamente falando.  

Por outro lado, como vimos na citação de Marion, se o pensamento é a realidade 

formal donde se deduzem todas as naturezas simples, como a ordem e o número, o que nos 

pode impedir de associar livremente unidades lógicas (ideias) e unidades discretas ou 

numéricas? Na verdade, a questão não é o que nos impede, mas o que nos motiva. Pois, 

embora a realidade formal da substância pensante dê origem à noção de número ou de 

unidade, e embora possamos livremente enumerar nossas ideias ou pensamentos, e, mais 

ainda, estabelecer relações de ordem entre elas, não poderíamos, no entanto, tratar de medida 

                                                           
97

 “A aplicação da aritmética à geometria se enraíza na tese fundamental de que os diversos objetos geométricos, 

que para os gregos não se relacionavam entre si, por pertencerem a classes distintas de seres abstratos, passam a 

comungar de uma unidade comum, fruto da transformação da linha em unidade aritmética.” (ANDRADE, 2011, 

p. 167). 



120 

 

no âmbito do pensamento. O pensamento é incomensurável, não possui dimensões. Ou seja, a 

ideia ou pensamento (cada pensamento ou ideia, enquanto unidade lógica) não pode ser a 

“dimensão” da substância pensante, porque o pensamento não tem propriamente partes, e não 

se mede aquilo que não contém partes. Assim, não podemos afirmar que a medida do 

pensamento são “n ideias”. Mesmo que quiséssemos extrapolar o conceito de medida, e tomar 

a ideia ou pensamento distinto como unidade de medida do pensamento, tal medida seria 

sempre indefinida, o que se opõe justamente ao sentido de se medir algo, isto é, defini-lo. 

Portanto, mesmo uma interpretação mais ampla da noção de número não parece permitir 

estabelecer que qualquer enumeração seja, propriamente, uma operação matemática. 

 De fato, enumerar ideias não diz nada relevante a respeito do pensamento, e, nesse 

sentido, não haveria sentido prático para se pensar em uma “aritmética do pensamento”. Tal 

procedimento não seria propriamente científico, pois o que Descartes entendia por ciência era 

o conhecimento que descrevia a realidade física, como nos mostra Marion (2009): 

 

 
O programa das ciências, com seu método de procedimento, é bem diferente: 

a ciência lida com naturezas simples do tipo material – objetos que podem 

ser apreendidos somente através dos sentidos e da imaginação. (p. 146). 

 

 

O programa científico de Descartes é bem expressado pelo título do Artigo 64 da segunda 

parte dos Princípios, que diz: 

 

 
Na Física só aceito princípios que também tenham sido aceites na 

Matemática, de modo a poder provar por demonstração tudo quanto 

deduzirei, e estes princípios são suficientes para explicar por este processo 

todos os fenômenos da Natureza. (2006, p. 90). 
 

 

Portanto, ciência, para Descartes, tinha como objeto descrever o mundo. Além disso, 

no contexto das Meditações, que é o que nos interessa, querer validar uma “aritmética do 

pensamento” não permitiria ao meditador dar um só passo além da existência do próprio 

pensamento, e nem mesmo estabelecer a mera possibilidade de existir qualquer outra coisa 

além de si mesmo, como a certeza das verdades geométricas poderia sugerir. Assim, associar 

a cada coisa que pensamos (e que possui uma unidade lógica distintiva) uma unidade 

numérica seria uma espécie de redundância estéril. 



121 

 

Assim, parece correto concluir que Descartes, ao tratar o número como uma natureza 

simples comum a todas as coisas, no que concerne ao pensamento, seu significado é de 

unidade lógica e ontológica, ou seja, penso a mim mesmo como uma unidade, e sou uma 

unidade pensante. Desse modo, ao duvidar das verdades aritméticas, a razão não foi 

simplesmente porque não se podia associá-las, em um sentido geral, ao próprio pensamento, 

mas sim porque a própria concepção cartesiana de matemática não visava esse tipo de relação, 

de modo que a aritmética era intercambiável com a geometria, sendo ambas pensadas 

conjuntamente. E, além disso, sendo a matemática uma ciência, estava efetivamente 

preocupada em descrever a realidade material.   

Para esclarecer mais esse ponto, vejamos a explicação que Gaukroger também nos 

oferece a respeito da revolução promovida por Descartes na matemática, ao conceber uma 

álgebra geral que permitiu o intercâmbio ou rompimento da fronteira entre aritmética e 

geometria, como nos mostra Andrade. O desenvolvimento dessa álgebra se deixa ver 

inicialmente em A Geometria. É já na primeira parte da obra que Descartes apresenta “uma 

nova maneira algébrica de resolver problemas geométricos mediante o uso de procedimentos 

aritméticos e vice-versa” (2009, p. 117). 

Com efeito, para entender melhor a revolução promovida por Descartes, convém 

entender o sentido de álgebra. Gaukroger a define da seguinte forma: 

 

 
O traço característico da álgebra é sua abstração. Ela abrange estruturas 

matemáticas que são definidas puramente em termos operacionais e 

relacionais, sem qualquer restrição quanto à natureza das entidades 

relacionadas. Estritamente falando, ela não tem conteúdo próprio, mas 

adquire conteúdo apenas pela interpretação. (Ibid., p. 123-124). 
 

 

Gaukroger explica que esse é o sentido atual da álgebra, mas adverte que tal sentido só se 

tornou possível pelo trabalho desenvolvido por Descartes. Antes de Descartes não havia 

propriamente uma álgebra abstrata e geral plenamente desenvolvida, e, segundo Gaukroger, a 

contribuição cartesiana para o desenvolvimento dessa álgebra foi a “libertação do número em 

relação às intuições espaciais” (Ibid., p. 124). Para entender esse ponto, é preciso ter em 

mente o conceito de número desenvolvido por Aristóteles na sua Metafísica. 

 Como vimos pela explicação de Andrade, Aristóteles entedia os objetos matemáticos 

como munidos de uma ontologia própria, na medida em que eram obtidos dos objetos 



122 

 

sensíveis por um processo de abstração, e isso inclui os números. Com efeito, Aristóteles 

pensava os números e as figuras como propriedades, e, nesse sentido, deveriam ser 

instanciados em algo. Assim, números e figuras sensíveis possuíam matéria sensível, mas os 

números e figuras abstraídos pelo pensamento também tinham uma espécie de matéria, uma 

matéria abstrata que Aristóteles chamou de matéria noética. Em todo caso, esses objetos não 

poderiam existir por si mesmos, pois foram obtidos por abstração dos objetos sensíveis. Desse 

modo, se a matéria noética das figuras era imaginada como espaços com dimensões 

determinadas, a matéria noética dos números era precisamente o comprimento, a área ou o 

volume dessas figuras. Assim, de uma determinada figura, definia-se uma parte dela como 

uma unidade que não seria dividida, de modo a compor o seu número. Portanto, Aristóteles 

não concebia o número com caráter geral ou abstrato, mas sempre como número de algo 

contínuo. É nesse sentido que Gaukroger classifica a aritmética de Aristóteles como uma 

“geometria métrica”, o que significa, entre outras coisas, que o número (a aritmética) 

pressupunha sempre uma intuição espacial, o que inclusive limitava, por exemplo, uma 

multiplicação, que não poderia envolver mais que três comprimentos de reta, já que nesse 

caso o produto seria um sólido de três dimensões, o limite concebido para um corpo. 

 Descartes, por outro lado, abdica dessa necessidade, como nos mostra Gaukroger: 

 

 
Descartes opõe-se explicitamente a esta concepção espacial. No início da 

Geometria, depois de ter mostrado os procedimentos geométricos para a 

multiplicação e radiciação, ele introduz letras únicas para designar 

comprimentos de retas. Mas sua interpretação dessas letras é 

significativamente diferente da interpretação tradicional. Na interpretação 

tradicional, se a é um comprimento de reta, então a² é um quadrado com 

lados de comprimento a, ab é um retângulo com lados de comprimento a e 

b, e a³ é um cubo com lados de comprimento a. Na interpretação de 

Descartes, no entanto, estas quantidades são todas dimensionalmente 

homogêneas (Ibid., p. 129).  
 

 

Com efeito, a generalização da álgebra cartesiana, abstraindo dos números para observar as 

características estruturais das operações matemáticas, não só permitiu intercambiar aritmética 

e geometria, como também permitiu expandir o conceito de número. Na matemática antiga, os 

números admitidos eram os números naturais (inteiros positivos), ao passo que a álgebra 

cartesiana permitiu estender esse conceito de modo a admitir também as frações e os números 

irracionais (infinitos, irredutíveis a frações).  



123 

 

Além disso, à medida que o grau de abstração da álgebra aumentou, o trabalho 

iniciado por Descartes permitiu aos matemáticos posteriores ampliar a generalização da 

álgebra ao ponto de prescindirem totalmente dos números, o que também permitiu, já no 

século XIX, o desenvolvimento de um cálculo lógico aos moldes do cálculo algébrico, isto é, 

a adaptação de operações algébricas para avaliar relações entre as verdades em geral. 

Destacamos esse ponto para apontarmos brevemente as relações possíveis entre a matemática 

cartesiana e a lógica (para além da questão inicial de a aritmética poder servir como alguma 

forma de descrição das relações de ordem entre pensamentos). Nesse sentido, Gaukroger 

adverte: 

 

 
Livre de sua interpretação exclusivamente numérica, a álgebra torna-se um 

aparato muito mais poderoso, e sua aplicação à lógica leva-a diretamente às 

questões mais fundamentais. Tal desenvolvimento é uma continuação do 

trabalho de Descartes em álgebra, mas é uma continuação completamente 

estranha à abordagem do próprio Descartes. (Ibid., p. 132). 

 

 

Ora, uma diferença fundamental que Descartes enxergava entre a lógica e a álgebra dizia 

respeito ao ganho epistêmico que elas proporcionavam. Ele acreditava que a silogística 

tradicional era um “método redundante de apresentação de resultados já alcançados, ao passo 

que a álgebra, pensava ele, era algo completamente diferente, a saber, um método de 

descoberta de novos resultados” (Ibid., p. 132-133). De fato, como vimos, nas Regras 

Descartes deixa claro que o objetivo é apresentar um método para resolver questões, isto é, 

descobrir coisas desconhecidas a partir de coisas conhecidas. Ou seja, a própria visão que 

Descartes tinha da álgebra e da lógica o afastava de buscar conexões maiores entres elas.  

Vale notar, ademais, que mesmo que por ventura Descartes aceitasse as aproximações 

desenvolvidas posteriormente entre a álgebra e a lógica, isso pouco ou nada interferiria no seu 

projeto das Meditações. Ora, tal aproximação não se deu diretamente entre a aritmética, a 

geometria e a lógica, mas entre a lógica e a álgebra em seu sentido mais geral e abstrato, 

independente de qualquer conteúdo determinado, do qual tratam a aritmética e a geometria. 

Não é a álgebra em seu sentido mais geral que descreve o mundo; é só na medida em que essa 

álgebra se aplica aos objetos determinados da geometria e da aritmética que ela pode servir 

propriamente à ciência. Com efeito, como nos mostra Gaukroger, a álgebra estava restrita ao 

intelecto puro, ao passo que a geometria e a aritmética pressupunham o recurso à imaginação, 

de modo a atribuir um caráter determinado às entidades abstratas.  



124 

 

[...] o pensamento puro característico da álgebra, no qual se engaja o 

intelecto, não mapeia diretamente o mundo corpóreo. Em vez disso, uma 

representação dele na forma de aritmética e geometria mapeia uma 

representação do mundo corpóreo, uma representação consistindo 

exclusivamente em figuras bidimensionais. (Ibid., p. 140). 
 

 

Ou seja, a aproximação entre a álgebra e a lógica, para desenvolver uma espécie de cálculo 

lógico, é apenas um desenvolvimento da própria lógica, que, por si mesma, na visão de 

Descartes, não nos permite descobrir nada. E, ademais, uma “aritmética do pensamento”, 

mesmo em um cenário singular como o da Primeira Meditação, talvez fosse algo que 

realmente escapasse ao entendimento de Descartes sobre a matemática, em que a aritmética 

não era representada senão em unidade com a geometria, ou seja, em que a matemática só 

deveria ser pensada como unidade de seus vários ramos.  

 Sendo assim, segundo nos parece, mesmo que, contrariamente a Frankfurt, estejamos 

lidando com uma matemática racionalista na Primeira Meditação, é possível explicar de 

maneira viável que a dúvida sobre suas proposições não traga diretamente consequências 

sobre a própria realidade do pensamento e sobre suas leis lógicas.  

Sobre a aplicação dos conceitos de juízo e ideia à matemática, em vista de esclarecer 

sua relação com a dúvida, convém destacar a perspectiva de Forlin (2005, p. 330-331), que 

chega mesmo a questionar, igualmente para juízos na aritmética e na geometria, se esses 

juízos não se reduziriam a juízos analíticos, de modo que dependessem meramente das leis 

lógicas do entendimento para serem tomados por verdadeiros, e se, assim, não deveriam 

desfrutar da mesma garantia dos princípios lógicos. Ele, então, pergunta: “<2 + 3 = 5> não 

está implícito no conceito do número 5?” (p. 330). Nesse sentido, ele até mesmo sugere que, 

em diferença a Leibniz e a Hume (para os quais as verdades matemáticas e os princípios 

lógicos compartilham o mesmo estatuto racional), e em semelhança a Kant, Descartes em 

certo sentido antecipou a concepção de “juízo sintético a priori”, pois em “2+3=5” não se 

trataria de uma dedução por extensão conceitual, extraindo-se um predicado do sujeito, mas 

de uma intuição (embora intelectual, diferentemente do que propõe Kant) que permite 

estabelecer a relação entre os componentes do juízo. Sendo assim, segundo Forlin, a própria 

perspectiva cartesiana do juízo e a sua concepção de matemática, que permitem distinguir a 

forma do juízo matemático e a forma do “juízo” lógico, explicam a possibilidade de se 

duvidar das verdades matemáticas sem que seja possível duvidar dos princípios lógicos. 



125 

 

De fato, como já indicamos, Descartes parece fugir à lógica de juízos analíticos, como 

nos casos das deduções em uma progressão geométrica, por exemplo. Por outro lado, chama a 

atenção uma passagem das Regras (Regra XII), em que ele afirma o seguinte:  

 

 
Dizemos, em quarto lugar, que a ligação das coisas simples entre si é ou 

necessária ou contingente. Ela é necessária quando uma é tão intimamente 

implicada pelo conceito da outra que não podemos conceber distintamente 

uma ou a outra, se as julgamos separadas entre si. É dessa maneira que a 

figura é unida à extensão, o movimento à duração ou ao tempo, etc., porque 

não é possível conceber uma figura privada de toda extensão, nem um 

movimento privado de toda duração. Assim também, ainda, se digo que 

quatro mais três são sete, trata-se aí de uma composição necessária; isso 

porque não concebemos distintamente o número sete sem nele incluir 

intimamente o número três e o número quatro. Paralelamente, tudo o que se 

demonstra referente às figuras e aos números depende necessariamente do 

objeto de que o afirmamos. (p. 85-86, destaque nosso). 

 

 

Ao afirmar que não se concebe o número sete sem nele incluir os números três e quatro, 

Descartes parece sugerir que a soma se trata de um juízo analítico, o que parece contrariar a 

resposta que Forlin prepara para sua questão. Com efeito, Forlin, como citamos, pergunta se a 

soma de 2 e 3 não está contida no conceito de 5. Pela passagem que citamos, parece que 

Descartes responderia que sim. No entanto, ao fazer a comparação com Kant, talvez Forlin 

devesse ter perguntado da seguinte maneira: o conceito de 5 está contido no conceito da soma 

“2 + 3”?  Pois, no seu exemplo clássico da soma “7+5=12”, Kant diz apenas que o conceito da 

soma “7+5” não inclui o conceito do seu resultado, que é 12, que, portanto, é obtido 

sinteticamente; mas, de fato, Kant não indica que o próprio conceito de 12 não possa “incluir 

intimamente” os de 7 e 5.  

 É verdade, certamente, que essa sutileza não elimina a pertinência da questão de 

Forlin. Parece-nos mesmo uma boa questão pensar se Descartes estaria, tal como Kant, se 

distanciando da perspectiva de uma matemática formada por juízos analíticos. Em todo caso, 

parece-nos delicado sugerir, mesmo que de maneira aproximativa, que Descartes antecipou a 

concepção de “juízo sintético a priori”, pois esta noção, que compõe “a pergunta” da Crítica 

da Razão Pura (“como são possíveis os juízos sintéticos a priori?”), aponta para uma das 

grandes propostas da obra, que é estabelecer a intuição (humana) como forma da 



126 

 

sensibilidade, isto é, rejeitar a ideia de uma intuição intelectual, que, para Descartes, é a forma 

privilegiada da razão
98

. 

 No entanto, ao afirmar que os juízos matemáticos não são do tipo analítico, e, 

portanto, não se desenvolvem diretamente por uma aplicação das leis lógicas, Forlin entende 

que essa é uma das razões que distinguem proposições matemáticas e princípios lógicos do 

ponto de vista da dúvida, pois esta, ao atingir juízos da matemática, não atingiria leis lógicas 

das quais, na verdade, tais juízos não seriam consequência imediata. 

 Com efeito, a propósito dessas leis ou princípios lógicos que fazem parte das noções 

comuns, Forlin também busca avaliá-los sob a perspectiva dos conceitos cartesianos de ideia e 

de juízo. A análise de Forlin é a de que, em sentido estrito, as noções comuns nem são ideias 

nem juízos, mas, em sentido amplo, podem ser as duas coisas. Assim, ele afirma: 

 

 
Pode-se, portanto, em sentido amplo, chamar os princípios lógicos de 

“idéias”, na medida em que, tanto quanto as idéias, eles são noções ou 

conceitos; estritamente falando, porém, idéias são noções de coisas, 

enquanto os princípios lógicos são noções comuns. Isso significa que um 

princípio lógico não introduz nenhuma coisa no pensamento, mas já é, ele 

mesmo, um conceito introduzido no pensamento. Mas se esse conceito não 

introduz nenhuma coisa ou propriedade das coisas, então o que ele introduz 

ou traduz? Ora, ele expressa uma relação. (Ibid., p. 325). 

 

 

Nesse sentido, Forlin avalia se, já que a noção comum representa uma relação, ela não 

poderia se constituir em um juízo: 

 

 
Mas se a noção comum é uma proposição que expressa uma relação entre 

conceitos, ela não é, então, um juízo? Naturalmente, se tomarmos juízo 

apenas no sentido lógico; mas não é juízo no sentido específico de uma ação 

da vontade que se acrescenta a uma idéia. O juízo aqui é ele mesmo uma 

“idéia” (noção) no entendimento. Contudo, se o juízo não se acrescenta a 

uma idéia, tendo em vista que ele já é uma “idéia”, em que consiste, pois, um 

tal juízo? Ora, num juízo tautológico ou analítico. (Ibid., p. 325). 

 

 

Sendo assim, quer se os tome como ideia, quer se os tome como juízo, o fato é que, segundo 

Forlin, os princípios lógicos diferem das ideias matemáticas, que tratam de “coisas”, e dos 

                                                           
98

 Naturalmente, Forlin não ignora essa diferença fundamental, e é justamente por isso que ele não afirma que 

Descartes antecipou exatamente a mesma noção kantiana de juízo sintético a priori, mas apenas que, em certo 

sentido, houve uma antecipação, já que os juízos matemáticos para Descartes nem seriam analíticos, nem a 

posteriori. 



127 

 

juízos matemáticos, que não seriam meramente tautológicos, o que parece tornar mais 

legítima a diferença entre eles do ponto de vista da dúvida. Seja como for, o fato é que mesmo 

o número, embora seja uma natureza simples comum a tudo que existe, não é uma noção 

comum, como os princípios lógicos. O número representa algo, uma quantidade ou uma 

unidade. Portanto, enquanto ele pretender fazer referência ao mundo representado pelo 

meditador, segundo as concepções de matemática que avaliamos, correrá o risco de falsidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

 

Nossa discussão sobre o limite da dúvida nas Meditações se pautou principalmente 

pela questão a respeito dos princípios lógicos, cuja evidência intuitiva parecia reclamar um 

tratamento equivalente ao que se deu às verdades matemáticas. Duvidar de verdades tão 

elementares como “2 + 3 = 5” parece sugerir um comprometimento muito profundo da 

racionalidade. Descartes, no entanto, não vai tão longe com a dúvida, não fazendo menção a 

esses princípios da lógica no texto das Meditações, embora os mencione em passagens das 

Respostas às Objeções e em outros textos cujo objetivo é esclarecer sua principal obra de 

metafísica. Vimos, nesse sentido, que Descartes por um lado alega não ser seu objetivo senão 

questionar aquilo que fazia parte das opiniões comuns e aquilo que fazia parte da “ciência”, 

categorias em que os princípios lógicos não se enquadrariam; e, por outro lado, Descartes 

trata desses princípios como indubitáveis, pois “não se pode duvidar deles sem pensar neles; 

mas não se pode pensar neles sem crer que sejam verdadeiros”. No entanto, nosso trabalho 

não visou apenas expor as explicações de Descartes, mas interpretá-las criticamente, isto é, 

avaliar sua coerência. Sendo assim, buscamos refletir, à revelia das pretensões de Descartes, 

se as condições do próprio método por ele estabelecido poderiam criar ensejo para levar a 

dúvida além das proposições matemáticas, ou seja, se a dúvida não deveria ter sido ainda mais 

radical. 

Nesse sentido, vimos que a maioria dos intérpretes cartesianos consultados, embora 

divirjam nas análises e nas respostas, em geral convergem quanto à coerência do método da 

dúvida no sentido de que, ao contemplar as matemáticas, não implicou as leis lógicas, seja 

porque tais leis não representam nem ideias nem juízos em sentido estrito, seja porque não 

compõem o horizonte de opiniões e prejuízos visado pelo meditador, seja porque essas leis 

são imediatamente postas pela realidade do pensamento, não só em sentido lógico, mas 

também ontológico. Diante disso, ponderamos que, embora Descartes não advogue 

explicitamente uma perspectiva ontológica para os princípios lógicos e, na verdade, pareça 

mesmo se resumir a atestar uma impossibilidade lógica de duvidar deles (os céticos que os 

considerassem atentamente “jamais seriam céticos”), essa perspectiva, no entanto, parece-nos 

razoável e compatível com sua metafísica, que tem o cogito como ponto de partida. Com 

efeito, como afirma Forlin (2005, p. 327), uma dimensão ontológica dos princípios lógicos, ao 

impedir uma cisão entre “ser” e “pensar” quando se trata da res cogitans, impede a negação 

desses princípios não apenas por uma impossibilidade lógica, mas também por uma 



129 

 

imposição do próprio ser do pensamento. Nesse sentido, mesmo que por algum caminho se os 

tivesse posto em dúvida antes do cogito, esse caminho levaria ao cogito e a tudo por ele 

implicado. 

Também especulamos sobre a natureza dos objetos matemáticos e sobre a 

possibilidade de o próprio pensamento poder instanciar propriedades matemáticas 

(aritméticas), a partir do conceito de número, com o objetivo de, por um lado, julgar a 

pertinência da dúvida sobre a matemática, e, por outro lado, avaliar eventuais semelhanças 

entre relações aritméticas e leis lógicas do ponto de vista de sua relação com a natureza do 

pensamento. Em vista disso, avaliamos primeiramente a questão sobre qual matemática 

estaria em jogo nas primeiras meditações: uma matemática empirista, de tradição aristotélica, 

ou uma matemática já racionalista, ao menos como a que se vê nas Regras. Nesse sentido, 

divergimos de Frankfurt, que elegemos como representante da perspectiva que defende que a 

Primeira Meditação lida com uma matemática empirista. Com efeito, divergimos 

principalmente por considerarmos inconclusivas as razões que ele apresenta para sua tese. 

Sendo assim, assumimos hipoteticamente a tese de que a dúvida já visa a própria matemática 

cartesiana exposta nas Regras, ainda sem todos os elementos metafísicos conquistados nas 

Meditações, de modo a avaliarmos se essa matemática representaria alguma dificuldade à 

compreensão da dúvida e se ela permitiria uma aplicação mais ampla que a realidade extensa, 

no caso, à realidade do pensamento. Quanto a isso, concluímos que, embora o número seja 

uma natureza simples comum a todas as coisas, o próprio sentido que Descartes dá à 

matemática desconsidera, por um lado, uma aplicabilidade que não seja essencialmente 

voltada ao mundo das coisas e à realidade extensa, além de a matemática ser pensada somente 

na unidade de seus vários ramos, de modo que uma “aritmética do pensamento”, separada da 

geometria, seria algo sem muito sentido. 

Seria pertinente avaliar, também, o papel da chamada “teoria da criação das verdades 

eternas” no contexto da dúvida e nas Meditações, teoria que Descartes provavelmente 

concebeu após as Regras, ao redor dos anos de 1630. Como vimos, há quem considere 

impertinente buscar essa teoria na base da Primeira Meditação (Olson, por exemplo), e há 

quem considere que não se pode ler a Primeira Meditação senão pelas lentes dessa teoria 

(Alquié, por exemplo). No entanto, tal análise exorbitaria as pretensões de nossa pesquisa, de 

modo que a deixamos para outra ocasião.  

 



130 

 

REFERÊNCIAS  

 

 

ALQUIÉ, Ferdinand. A filosofia de Descartes. Tradução: M. Rodrigues Martins. Lisboa: 

Editorial Presença LTDA e Martins Fontes, 1980. (Biblioteca de Textos Universitários). 

ANDRADE M. OLIVEIRA, É. Pragmatismo e o caráter abstrato do objeto matemático nas 

Regulae ad Directionem Ingenii. In: Cadernos de História e Filosofia da Ciência, v. 19. 

Campinas: CLE – UNICAMP, 2009. p. 98-114.  

______. O papel da abstração na instanciação da álgebra nas Regulae ad Directionem Ingenii. 

In: Analytica, v. 15, n.1. Rio de Janeiro, 2011. p. 145-172.  

BEYSSADE, J.-M. Sobre o Círculo Cartesiano. Analytica. Tradução: Ulysses Pinheiro. Rio 

de Janeiro, v.2, n.1, p.11-36, 1997. 

BLANCHÉ, Robert; DUBUCS, Jacques. História da Lógica. Tradução: António Pinto 

Ribeiro (Caps. I a XI) e Pedro Elói Duarte (Cap. XII). Lisboa: Edições 70, 1996.  

BRANQUINHO, João; MURCHO, Desidério; GOMES, Nelson Gonçalves. Enciclopédia de 

termos lógico-filosóficos. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

COTTINGHAM, J. Dicionário Descartes. Tradução: Helena Martins. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Editor, 1995. 

CUNNING, David. The First Meditation: divine omnipotence, necessary truths, and the 

possibility of radical deception. In: CUNNING, David. (Ed.). The Cambridge Companion 

to Descartes’ Meditations. New York: Cambridge Unibersity Press, 2014. p. 68-87. (Series 

Cambridge Companioms). 

DESCARTES, R. Discurso do Método. Tradução: J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. 4. ed. 

São Paulo: Nova Cultural, 1987 (Os Pensadores). 

______. Discurso do Método & Ensaios. Tradução: César Augusto Battisti, Érico Andrade, 

Guilherme Rodrigues Neto, Marisa Carneiro de Oliveira Franco Donatelli, Pablo Rubén 

Mariconda, Paulo Tadeu da Silva. 1. ed. São Paulo: Editora Unesp, 2018. 

______. Meditações sobre Filosofia Primeira. Tradução: Fausto Castilho. Campinas: 

Editora Unicamp, 1999. (Coleção Multilíngues de Filosofia UNICAMP, Cartesiana 1).  

 ______. Meditações Metafísicas. Tradução: J. Guinsburg e Bento Prado Junior. 4 ed. São 

Paulo: Nova Cultural, 1987-1988 (Coleção Os Pensadores, Descartes, Volume II).  

______. Meditações Metafísicas. Tradução: Maria Ermantina de Almeida Prado Galvão. 3 

ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2001. (Clássicos WMF). 

______. Meditations, Objections, and Replies. Tradução e Edição: Roger Ariew e Donald 

Cress. Indianapolis (EUA): Hackett Publishing Company, Inc., 2006. 

______. Princípios da Filosofia. Tradução: Ana Cotrim e Heloisa da Graça Burati. 2 ed. São 

Paulo: Editora Rideel, 2007. (Biblioteca Clássica) 



131 

 

______. Princípios da Filosofia. Tradução: João Gama. Lisboa: Edições 70, 2006. 

______. Regras para a orientação do espírito. Tradução: Maria Ermantina de Almeida 

Prado Galvão. 2 ed. São Paulo: Martins Fontes, 2007. (Clássicos). 

______. Regras para a direcção do espírito. Tradução: João Gama. Lisboa: Edições 70, 

2002. 

______. The Philosophical Writings of Descartes – Volume II. Tradução: John 

Cottingham, Robert Stoothoff e Dugald Murdoch. Cambridge: Cambridge University Press, 

1995. 

FORLIN, E. A teoria cartesiana da verdade. São Paulo: Associação Editorial Humanitas; 

Ijuí: Editora Unijuí/Fapesp, 2005. (Coleção Filosofia, 14). 

FRANKFURT, Harry. Demons, Dreamers & Madman – The Defense of Reason in 

Descartes’s Meditations. Princenton: Princenton University Press, 2008.  

FRANKFURT, Harry. Descartes’ Validation of Reason. In: DONEY, Willis. (Ed.). Modern 

studies in philosophy – Descartes: A collection of critical essays. Nova York: Macmillan 

and CO LTD, 1967.  

GAUKROGER, S. A natureza do raciocínio abstrato: Aspectos filosóficos do trabalho de 

Descartes em álgebra. In: COTTINGHAM, J. (Org.). Descartes. Tradução: André Oídes. 

Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009. p. 115-142. (Coleção Companions & Companions). 

______. Cartesian Logic – an essay on Descartes’s conception of inference. Nova York: 

Oxford University Press, 1989.   

GUEROULT, Martial. Descartes segundo a ordem das razões. Tradução: Érico Andrade 

(coordenador), Enéias Forlin, Marisa Donatelli, César Battisti, Alexandre Soares. São Paulo: 

Discurso Editorial, 2016. 

HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa?. Tradução: Carlos Morujão. Lisboa: Edições 70, 

2018. (Biblioteca de filosofia contemporânea).  

LANDIM FILHO, R. Evidência e verdade no sistema cartesiano. São Paulo: Edições 

Loyola, 1992. (Coleção Filosofia, 23). 

LARMORE, Charles. The First Meditation: skeptical doubt and certainty. In: CUNNING, 

David. (Ed.). The Cambridge Companion to Descartes’ Meditations. New York: 

Cambridge Unibersity Press, 2014. p. 48-67. (Series Cambridge Companioms). 

MARION, J.-L. A metafísica cartesiana e o papel das naturezas simples. In: COTTINGHAM, 

J. (Org.). Descartes. Tradução: André Oídes. Aparecida, SP: Idéias & Letras, 2009. p. 143-

170. (Coleção Companions & Companions).  

MORA, José Ferrater. Dicionário de Filosofia. Tradução: Maria Stela Gonçalves, Adail U. 

Sobral, Marcos Bagno e Nicolás Nyimi Campanário. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2005. 

OLSON, M. A. Descartes’ First Meditation: Mathematics and the Laws of Logic. Journal of 

the History of Philosophy, v. 26, n.3, 1988, p.407-438. 



132 

 

POPKIN, Richard. História do Ceticismo de Erasmo a Spinoza. Tradução: Danilo 

Marcondes de Souza Filho. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 2000.  

SASAKI, Chikara. Descartes’s Mathematical Thought. Yokohama: Springer-

Science+Business Media, B.V., 2003. 

SCRIBANO, E. Guia para leitura das Meditações metafísicas de Descartes. Tradução: 

Silvana Cobucci Leite. São Paulo: Edições Loyola, 2007. 

 


