
UNIVERSIDADE FEDERAL DA PARAÍBA – UFPB

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES – CCHLA 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO 

AVAETÊ DE LUNETTA E RODRIGUES GUERRA

ASPECTOS FILOSÓFICOS E ATEMPORAIS DA TEORIA POLÍTICA DE MAQUIAVEL

JOÃO PESSOA 
2021



Avaetê de Lunetta e Rodrigues Guerra

ASPECTOS FILOSÓFICOS E ATEMPORAIS DA TEORIA POLÍTICA DE MAQUIAVEL

Dissertação  apresentada  ao  Programa  de  Pós-
Graduação  em  Filosofia  do  Departamento  de
Filosofia  da  Universidade  Federal  da  Paraíba
como  requisito  para  a  obtenção  do  título  de
mestre em filosofia. 

Linha de pesquisa: Ética e Filosofia Política.

Orientador: Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes 

João Pessoa 

21 de junho de 2021



G934a Guerra, Avaetê de Lunetta e Rodrigues.
         Aspectos filosóficos e atemporais da teoria política de
      Maquiavel / Avaetê de Lunetta e Rodrigues Guerra. -
      João Pessoa, 2021.
         72 f.

         Orientação: Narbal de Marsillac Fontes.
         Dissertação (Mestrado)  - UFPB/CCHLA.

         1. Política - Maquiavel. 2. Ética. 3. Príncipe. 4.
      Virtù. 5. Modelo político italiano. I. Fontes, Narbal
      de Marsillac. II. Título.

UFPB/BC                                           CDU 32(043)

Catalogação na publicação
Seção de Catalogação e Classificação

Elaborado por WALQUELINE DA SILVA ARAUJO - CRB-15/514



FOLHA DE APROVAÇÃO

A  Dissertação  intitulada  “ASPECTOS  FILOSÓFICOS  E  ATEMPORAIS  DA  TEORIA

POLÍTICA DE MAQUIAVEL”,  de autoria de Avaetê de Lunetta e Rodrigues Guerra,  foi

considerada APROVADA pela Banca Examinadora constituída pelos seguintes professores:

_________________________________________________________

Prof. Dr. Narbal de Marsillac Fontes – UFPB – Presidente/Orientador

_________________________________________________________

Prof. Dr. Marconi José Pimentel Pequeno – UFPB – Examinador Interno

_________________________________________________________
Prof. Dr. Luciano da Silva – UFCG - Examinador Externo

João Pessoa, 21 de junho de 2021



DEDICATÓRIA

A Deus

À minha família



AGRADECIMENTOS

A Deus, que me deu a possibilidade de obter o conhecimento.

Aos meus familiares, que acompanharam minha trajetória antes e durante o curso.

Ao meu orientador,  Prof.  Dr.  Narbal  de Marsillac Fontes,  por confiar e acreditar no meu
potencial.

Aos membros da banca de qualificação e defesa, Prof. Dr.  Marconi  José Pimentel  Pequeno,
Prof. Dr. Cristiano Bonneau e Prof. Dr. Luciano da Silva, pelas críticas e sugestões.

À Universidade Federal  da Paraíba,  pela oportunidade de concluir  a graduação e  agora o
Mestrado na instituição.

Ao amigo Prof. Dr. Aldeni Barbosa, que contribuiu de forma significativa para meu ingresso
no PPGF-UFPB.

Ao amigo Prof. Dr. Bruno Allison Araújo, pelo apoio concedido durante o curso.

À Assistente em Administração do PPGF, Jéssica Martins de Oliveira, pela contribuição e
competência nos trâmites burocráticos.

A todos que, de forma direta ou indireta, colaboraram para que esse sonho fosse concretizado.



“Os homens quando não são forçados a lutar por necessidade, lutam por ambição”.

Maquiavel



RESUMO

Trata-se, neste trabalho, de analisar as ideias e contribuições de Maquiavel para a Itália do
século  XVI,  quando  o  Renascimento  alcança  seu  auge,  testemunhando  fatos  políticos
envolvendo sua cidade natal, Florença, onde havia um grande desejo por parte da população
que  almejava  mudanças,  inspirando  o  sábio  Florentino  em  seus  escritos  e  pensamentos,
gerando,  assim,  um forte  sentimento  de  esperança  em uma  unidade  política.  O  presente
trabalho investiga tópicos referentes aos períodos Trecento e Quattrocento, fundamentais na
construção do modelo político italiano da época, apresentando as influências históricas que
levaram Nicolau Maquiavel a desenvolver suas teorias. A pesquisa foi desenvolvida tendo por
base as obras O Príncipe e Discorsi, além das contribuições de importantes comentadores. A
hipótese de investigação da presente dissertação afirma que Maquiavel foi responsável pela
“invenção” de uma teoria política própria e inovadora para a época, desmistificando a ideia de
que o Florentino seria apenas um agente revelador dos fatos que estavam ocorrendo no seu
tempo. O método de investigação terá por objetivo demonstrar que, mesmo não tendo um
caráter  moralista,  Maquiavel  foi  capaz  de estabelecer  princípios  fundamentais  da  conduta
humana no sentido filosófico, ao analisar aspectos da realidade política da época, instaurando
um  novo  olhar,  na  tentativa  de  investigar  o  que  é  possível  e  eficiente  no  universo  de
alternativas aos que procuram vitórias nas suas práticas e ações, extraindo lições obtidas em
eventos pregressos, que farão toda a diferença na formulação de sua teoria política. Também
discute o conceito de virtù, utilizado pelo autor em seus escritos e frequentemente abordado
por filósofos e pesquisadores de diversas épocas, fazendo uma análise das obras Discorsi e "O
Príncipe"  enquanto  obra  de  aconselhamento  a  novos  governantes,  explorando  algumas
consequências destas abordagens. Por fim, no último capítulo, faremos um apanhado geral em
torno das questões éticas e religiosas presenciadas pelo autor, discutindo religião e política,
dialogando com as biografias de referência, objetivando um maior entendimento acerca das
contribuições filosóficas trazidas por Maquiavel para a Itália da época. 

Palavras-chave: Maquiavel; Política; Ética; Príncipe; Virtù.



ABSTRACT

In this work, it is an about analyzing Machiavelli’s ideas and contributions to 16 th- century
Italy,  when  the  Renaissance  reached  its  peak,  witnessing  political  facts  involving  his
hometown, Florence, where there was a great desire on the part of the population that aimed
for changes, inspiring the sage Florentino in your writings and thoughts, thus generating a
strong feeling of hope in a political unity. The present work investigates topics related to the
Trecento and Quattrocento periods, fundamental in the construction of the Italian political
model of the time, presenting the historical influences that led Nicolau Machiavelli to develop
your theories. The research was developed based on the works  The Prince and  Discorsi, in
addition  to  the  contributions  of  important  commentators.  The  research  hypothesis  of  this
dissertation, states that Machiavelli was responsible for the "invention" of a political theory of
its own and innovative for the time, demystifying the idea that Florentino would be only a
revealing agent of the facts that were happening in his time. The research method will aim to
demonstrate that, although not having a moralistic character, Machiavelli was able to establish
fundamental principles of human conduct in the philosophical sense, by analyzing aspects of
the political reality of the time, establishing a new look, in an attempt to investigate what it is
possible  and efficient  in  the  universe  of  alternatives  to  those who seek victories  in  their
practices  and  actions,  drawing  lessons  from  previous  events,  which  will  make  all  the
difference in the formulation of their political theory. It also discusses the concept of virtù, a
term  used  by  the  author  in  this  writings  and  frequently  addresses  by  philosophers  and
researchers from different eras, making an analysis of the works Discorsi and “The prince” as
a work of advice to new rules, exploring some consequences of these approaches. Finally, in
the last chapter, we will make an overview of the ethical and religious issues witnessed by the
author, discussing religion and politics, dialoguing with the reference biographies, aiming at a
greater understanding about the philosophical contributions brought by Machiavelli to Italy at
the time.

Keywords: Machiavelli; Politics; Ethic; Prince; Virtù.



RIASSUNTO

Nel presente  testo, si propone di analizzare le idee e gli apporti di Machiavelli all'Italia del
XVI secolo, quando il Rinascimento raggiunse il suo apice, testimoniando i fatti politici che
coinvolgevano la sua città natale, Firenze, ove c’era un grande desiderio da parte dei cittadini
che  bramavano cambi,  inspirando il  saggio  fiorentino  nei  suoi  scritti  e  nei  suoi  pensieri,
generando così un forte sentimento di speranza nell'unità politica. La presente dissertazione
indaga temi riferiti  ai  periodi Trecento e  Quattrocento,  fondamentali  nella costruzione del
modello politico italiano dell'epoca, presentando le influenze storiche che portarono Niccoló
Machiavelli a sviluppare le sue teorie. La ricerca è stata sviluppata sulla base delle opere Il
Principe e I Discorsi, oltre ai contributi di importanti commentatori. L'ipotesi della ricerca di
questa dissertazione, afferma che Machiavelli fu responsabile dell’ "invenzione" di una teoria
politica propria e innovativa per l'epoca, demistificando l'idea che il fiorentino sarebbe solo un
agente rivelatore dei fatti che stavano accadendo nel suo tempo. Il metodo di ricerca avrà lo
scopo di dimostrare che, pur non avendo un carattere moralistico, Machiavelli è stato in grado
di  stabilire  i  principi  fondamentali  della  condotta  umana  in  senso  filosofico,  analizzando
aspetti  della  realtà  politica  del  tempo,  introducendo  una  nuova  visione,  nel  tentativo  di
indagare ciò che è possibile ed efficiente nell'universo delle alternative per coloro che cercano
vittorie  nelle  pratiche ed azioni,  fornendo insegnamenti  ottenuti  da eventi  precedenti,  che
faranno la differenza nella formulazione della loro teoria politica. Si discute anche il concetto
di virtù, utilizzato dall'autore nei suoi scritti e frequentemente trattato da filosofi e ricercatori
di  epoche  diverse,  facendo  un'analisi  delle  opere  Discorsi e  Il  Principe come  opera  di
consulenza per i nuovi governanti, esaminando alcune conseguenze di questi approcci. Infine,
nell'ultimo capitolo,  faremo una panoramica delle questioni etiche e religiose testimoniate
dall'autore,  discutendo  di  religione  e  politica,  dialogando  con  le  biografie  di  riferimento,
mirando  ad  una  maggiore  comprensione  degli  apporti  filosofici  introdotti  da  Machiavelli
nell’Italia dell’epoca

Parole chiave: Machiavelli; Politica; Etica; Principe; Virtù.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO………………………………………….………………………..12

1. ITÁLIA, MAQUIAVEL E A CRISE POLÍTICA…...……………….……….…........16

1.1. A Itália no Trecento e Quattrocento…..……………………………….….……18

1.2. Reflexões maquiavelianas a respeito dos conflitos em Florença…………....…24

1.3. Maquiavel, Florença e os Médici…………………………………….….……..28

2. O PRÍNCIPE E A ANÁLISE DO PODER…..……………..…………………....……33

3. VIRTÙ EM MAQUIAVEL…………………………………….…………..…….……..36

3.1. A definição de virtù…………………………………………………………………….37

3.2.‘Virtù x Fortuna’…………………………………………….……….….………41

3.3. A Virtù e o assassinato na política………………………………………………44

4. ÉTICA, ARMAS E RELIGIÃO: AMBIÇÕES E DOMÍNIOS DO PRÍNCIPE…….51

4.1. Maquiavel e as estratégias político-militares…………………………………...51

4.2. As questões religiosas em Maquiavel…………………………..………..….….55

4.3. As formas de governo no pensamento de Maquiavel…………..………………61

4.4. “Os fins justificam os meios”…………………………………..………………65

CONCLUSÃO…………………….……………….…………………….…….…..70

REFERÊNCIAS…………………………………….……..…………....…….…...72



12

INTRODUÇÃO

Os primeiros filósofos procuraram conhecer o mundo na sua origem, deixando em

segundo plano os fatos ligados à estrutura da comunidade. Na antiguidade, os temas presentes

no dia  a  dia  passaram a ser  discutidos  nos ambientes  filosóficos,  onde a  política ganhou

notoriedade, influenciando diversos pensadores e estendendo-se pela Idade Média, quando as

teorias de alguns filósofos propagavam que a política era regida pelo divino, por meio de seus

designados. Tempos depois, no período renascentista, os filósofos deixaram de lado esse ideal

moldado na cultura medieval, retornando à leitura dos clássicos antigos.

Nesse panorama renascentista, surge Nicolau Maquiavel1 (1469-1527), que foi, sem

dúvidas, um dos maiores pensadores políticos da sua época, tendo produzido grandes obras,

sendo  as  mais  importantes  O  Príncipe (1513-1532)  e  os  Discorsi  –  Discursos  sobre  a

Primeira Década de Tito Lívio (1513 – 1521). Tais obras possuem uma unidade temática,

também  de  pensamento,  apesar  de  terem  alvos  diferentes.  Maquiavel  testemunhou  fatos

políticos muito específicos da história de sua cidade, Florença, onde havia um grande desejo

por parte da população que almejava mudanças, inspirando-o nos seus escritos e pensamentos,

gerando, assim, um forte sentimento de esperança em uma unidade política. 

A obra O Príncipe mostra o que é necessário para um governante fundar um Estado e

mantê-lo.  Maquiavel  diz que um príncipe deve preferir  ser temido a ser amado; ele  deve

sacrificar a virtude ao interesse do Estado. A teoria de que o fim justifica os meios, apesar da

não comprovação da autoria, foi posteriormente criticada e considerada imoral. Não é que ele

não  aprecie  a  virtude,  mas,  naquela  época  de  violência,  apenas  um príncipe  enérgico  e

inescrupuloso poderia tornar a Itália mais forte e próspera.

Antes  de  Maquiavel,  as  obras  de  gênero  político  aconselhavam  os  governantes  a

adotarem o melhor príncipe como modelo, mas a versão de Maquiavel recomenda que um

príncipe busque a veracidade das coisas e renuncie ao padrão de “o que deve ser feito” para

que não ocorra sua ruína. Para se manter, um príncipe deve aprender a não ser bom e usar ou

1 Niccoló Machiavelli nacque a Firenze (Italia) nel 1469, morendo nella stessa città nel 1527. Era un filosofo
politico, scrittore e uomo pubblico, autore dell'opera chiamata Il Principe. Studioso politico, vissuto durante
il governo di Lourenço de Médici, era figlio di Bernardo Maquiavel, giurista della provincia della Marca de
Ancona e Bartolomea Neli, legato a illustri famiglie fiorentine. Molto interessato alla politica del suo tempo,
Machiavelli  partecipò  assiduamente  alla  politica  fiorentina,  venendo  nominato  segretario  della  Seconda
Cancelleria durante il governo di Piero Soderim, carica riconosciuta per essere composta da grandi nomi
dell'umanesimo  civico.  Machiavelli  servì  la  Repubblica  con  grande  competenza,  organizzando  milizie
formate da cittadini, svolgendo missioni diplomatiche in compagnia di grandi leader politici in altri territori,
collaborando intensamente per generare stabilità nel governo di Firenze, in un momento di grande agitazione
nella politica italiana. Nella sua opera politica presenta inchieste sull'arte di governare, rivolgendosi a un
principe immaginario, con l'obiettivo di unificare l'Italia fino a quel momento decadente, rendendola una
nazione potente e forte.



13

não usar esse conhecimento “de acordo com a necessidade”. Um observador veria tal príncipe

como guiado pela necessidade, e, desse ponto de vista, Maquiavel pode ser interpretado como

o fundador da ciência política moderna, uma disciplina baseada no estado real do mundo em

oposição a como o mundo poderia ser em utopias, como a República de Platão (428 / 27-348 /

47  aC)  ou a  Cidade de Deus  de  Santo  Agostinho (354-430).  Esta  interpretação pode ser

encontrada nas obras do historiador alemão Friedrich Meinecke2 (1862–1954) e do filósofo

alemão Ernst Cassirer3 (1874–1945). A interpretação amoral apoia-se no recurso frequente de

Maquiavel  à  “necessidade”  para  desculpar  ações  que,  de  outra  forma,  poderiam  ser

condenadas  como  imorais.  Mas  Maquiavel  também  aconselha  o  uso  da  prudência  em

circunstâncias particulares e, embora, às vezes, ofereça regras ou remédios para os príncipes

adotarem, ele não procura estabelecer leis políticas universais ou exatas à maneira da ciência e

da política moderna.

A hipótese  de  investigação  deste  trabalho  busca  demonstrar  que  Maquiavel  foi  o

criador de uma teoria política própria e transformadora para a época, expondo ensinamentos

atemporais, uma teoria4 que teria validade para todos os tempos, desmistificando a ideia de

que o Florentino seria um mero agente revelador dos acontecimentos que estavam ocorrendo

no seu tempo, confrontando a ideia do teórico (Strauss, 1958, p. 289): “[…] é um escrito de

ocasião, pertinente para uma situação em um tempo particular[...]”. 

As questões políticas maquiavelianas causam questionamentos substanciais para esta

pesquisa: como a situação política de Florença contribuiu para o desenvolvimento das teorias

filosóficas  e  políticas  de  Maquiavel?  Como  o  príncipe  deve  agir  para  tornar  o  Estado

próspero? Qual o papel da virtù no governo do principado? Quais as consequências quando

não  se  age  da  maneira  correta  e  de  modo  sábio  dentro  do  governo?  Tais  interrogações

evidenciam o objetivo do presente estudo, analisando as obras O Príncipe e Discorsi em uma

perspectiva geral, explorando as teorias do sábio filósofo florentino Nicolau Maquiavel. A

2 Considerado um dos maiores historiadores alemães do século XX, afirma que Maquiavel foi o primeiro
teórico a formular a doutrina da razão de Estado.

3 Filósofo alemão (1874-1945), que faz críticas a Maquiavel e o define como um analista político objetivo e
sem preceitos éticos.

4 À medida que os conceitos medievais desaparecem, muitas questões passam a ser de responsabilidade do
Estado, mais precisamente para o monarca ou o povo. Esta situação histórica está por trás de Maquiavel,
com quem o pensamento secular  adquire plena  consciência,  apoiado pelo nascimento da política como
ciência.  Precisamente,  a  afirmação  de  que  política  é  ciência  implica  que  tem leis  próprias,  princípios
próprios,  objetivos  próprios,  sendo,  portanto,  totalmente  autônoma  e  independente  da  religião,  moral,
teologia,  nem  tem  uma  posição  auxiliar  em  relação  a  ela,  mas  uma  posição  própria  como  ciência
“verdadeira”. Maquiavel, estudioso da ciência política, pretendia formular uma teoria que estudasse as regras
da arte do governo, cuidando exclusivamente da eficácia de tais regras,  independentemente de qualquer
situação religiosa ou moral.



14

pesquisa terá um caráter bibliográfico5, auxiliando na compreensão dos problemas a partir de

referências  publicadas  em  alguns  trabalhos,  com  o  objetivo  de  esclarecer  acerca  da

contribuição trazida pelo filósofo, exibindo um marco cronológico e espacial para entender o

processo da ação política maquiaveliana. 

A pesquisa  bibliográfica  é  feita  a  partir  do  levantamento  de  referências
teóricas já analisadas, e publicadas por meios escritos e eletrônicos,  como
livros, artigos científicos, páginas de web sites. Qualquer trabalho científico
inicia-se  com  uma  pesquisa  bibliográfica,  que  permite  ao  pesquisador
conhecer  o  que  já  se  estudou sobre  o  assunto.  Existem porém pesquisas
científicas que se baseiam unicamente na pesquisa bibliográfica, procurando
referências teóricas publicadas com o objetivo de recolher informações ou
conhecimentos  prévios  sobre  o problema a  respeito  do  qual  se procura  a
resposta (FONSECA, 2002, p. 32). 

O filósofo escreveu grande parte de sua obra após um longo tempo de serviço prestado

ao governo de Florença, contribuindo de forma significativa para a construção de sua filosofia

política.  Maquiavel  analisava  as  situações  políticas  a  partir  do  modo  como  ocorriam,

diferenciando-se de seus antecessores, que tratavam a política a partir de uma ideologia de

Estado e governante. No primeiro capítulo, serão abordados fatos históricos que ocorreram na

política  Florentina,  estimulando  Maquiavel  a  estabelecer  algumas  de  suas  diretrizes,  com

ações coletivas para determinados fins políticos, rompendo com os ideais desfavoráveis da

época. Serão trabalhados aspectos do período Trecento (século XIV) e Quattrocento (século

XV), com o objetivo de analisar como a cidade de Florença estava organizada, artística e

politicamente,  para fundamentar as bases que influenciariam todo o processo institucional

florentino, que, mais tarde teria, como ideais as teorias propostas por Maquiavel.

Um dos  pontos  fundamentais  da  pesquisa  diz  respeito  à  atuação  dos  Médici  em

Florença, sendo de fundamental importância para entender a perspectiva de Maquiavel, que se

desenvolve  tendo  o  homem  como  ponto  central  do  mundo.  O  pensamento  de  Nicolau

Maquiavel é indissociável da realidade histórica da Itália e de Florença, onde ele constrói seus

fundamentos, constantemente motivado pelos acontecimentos do seu tempo.

No Capítulo III, será apresentado o conceito e o desenvolvimento dos tópicos sobre a

Virtù, tema fundamental para qualquer leitor que pretenda pesquisar sobre o poder constituinte

na produção de Maquiavel. Desta forma, analisar-se-ão as características da virtù, explorando

essa  temática  que  sempre  fez  parte  dos  discursos  maquiavelistas,  com  uma  perspectiva

voltada para sua teoria política. 

5 Para Gil (2007, p. 44), os exemplos mais característicos desse tipo de pesquisa são sobre investigações sobre
ideologias ou aquelas que se propõem à análise das diversas posições acerca de um problema. 



15

Assim, com a finalidade de responder a essas inquirições, foi instituído no trabalho

como objetivos da pesquisa: a) fazer uma análise sobre a política italiana, no período Trecento

e Quattrocento, observando os conflitos presentes em Florença, bem como o papel dos Médici

na  trajetória  de  Maquiavel;  b)  explorar  o  conceito  de  virtù em Maquiavel,  trazendo  sua

definição e relacionando-a com fortuna, principado e discursos, definindo, de acordo com as

teorias maquiavelianas, formas de o príncipe controlar as ocasiões e acontecimentos do seu

governo, lidando com estratégias efetivas, capazes de superar as tribulações impostas pela

imprevisibilidade política; c) examinar as questões éticas, abordando a rejeição de Maquiavel

aos princípios cristãos da Idade Média, visando ao bem-estar da pátria e ao bem geral da

comunidade. Tais objetivos têm por propósito expor as principais contribuições do Filósofo,

além de caracterizar suas obras,  O Príncipe e Discorsi, identificando a relação entre a ética

política em seu pensamento, compreendendo o poder, tomada e manutenção no principado,

demonstrando o caráter atemporal dos seus escritos e pensamentos políticos e filosóficos que

contribuem até hoje nas discussões envolvendo ética e política.

No decorrer da pesquisa, foram utilizadas, como base para o presente trabalho, obras

de apoio de alguns teóricos,  como Nogare (1981),  Bignotto (1991) e  Viroli  (2002),  entre

outros, no intuito de analisar os princípios maquiavelianos relacionados à ética, à política e ao

conflito civil do presente estudo.



16

1. ITÁLIA, MAQUIAVEL E A CRISE POLÍTICA

A obra O Príncipe, de Nicolau Maquiavel, é constituída por situações que fizeram o

filósofo questionar a tradição política italiana,  defrontando com a realidade da sua época.

Durante o período Renascentista, as reflexões políticas sofreram diversas transformações em

suas  práticas  e  desenvolvimento,  fazendo  com  que  os  autores  passassem  a  considerar  a

atuação humana e o seu valor para a relação entre os governos. Com isso, o Humanismo6

trouxe um grande desenvolvimento artístico e cultural, fundamental para o desenvolvimento

da modernidade. 

As reflexões dos sábios humanistas tornam as discussões políticas mais presentes na

vida  dos  homens,  delegando  um certo  protagonismo nos  mecanismos  de  poder,  trazendo

rupturas  às  representações  e  conceitos  medievais. Os Humanistas  recuperam os  modelos

clássicos  antigos,  entre  eles,  as  romanas  de  Virgílio,  Políbio  e  Cícero,  filósofos  que

procuravam uma conexão entre realidade do mundo palpável (terreno) sem intervenção dos

dogmas religiosos, já que prevaleciam as convicções cristãs no cenário político. É justamente

nesse cenário de ideias religiosas e políticas que Nicolau Maquiavel entra em desacordo com

alguns princípios de autonomia e laicização política, tomado por incertezas e questionando

determinadas práticas do governo, estabelecendo suas bases filosóficas em plena realidade

italiana e nos acontecimentos políticos dos séculos XIV, XV e XVI.

Compreender  o  pensamento  de  Maquiavel  é  fundamental  para  todos  que  se

aproximam do  estudo  da  doutrina  política,  da  história  e  da  filosofia.  Para  Maquiavel,  a

verdade  baseia-se  na  experiência  e  na  ciclicidade  da  história:  por  isso,  ele  é  um grande

defensor  do  estudo  dos  clássicos.  A história  é  a  única  fonte  capaz  de  fornecer  os  dados

objetivos nos quais se basear, mas também indica os caminhos a não retroceder. Precisamente

por  meio  da  obra  O Príncipe,  o  autor  rompe  radicalmente  com  os  dogmas  até  então

conhecidos: colocando em evidência a autoridade divina do Príncipe e o distanciamento dos

princípios  morais e  seculares.  Para Maquiavel,  a  política é  autônoma e distante  da moral

secular  e  religiosa:  na  obra,  o  autor  define  precisamente  as  características  que  um  bom

príncipe deve possuir, dando vida a um tratado único e completamente revolucionário para a

época. 

6 O  Humanismo  estabeleceu  uma  transição  entre  a  cultura  medieval  e  a  modernidade  (Trovadorismo  e
Renascimento).  Esse ciclo estabelece novos ideais filosóficos,  artísticos e culturais que enaltecem o ser
humano.  Por  volta  do  século  XIV,  na  Europa  Ocidental,  mudanças  sociais  e  de  origem  econômica
colaboraram  para  mudanças  na  forma  de  pensar.  Assim,  essas  modificações  e  as  novas  formas  de
pensamento, tiveram preponderância nas mudanças políticas e nas novas organizações de poder.



17

A visão  de  Maquiavel  sobre  o  Estado  é  como  a  de  um  corpo  orgânico:  nasce,

desenvolve-se, decompõe-se, morre. Os governos republicanos da Roma Antiga podem ser

tomados como modelo e reconstruir, em momentos de crise, a visão de valores e intenções

que caracterizam as instituições. Maquiavel não propõe instrumentos morais ao Príncipe, mas

recursos para poder governar por muito tempo, mantendo o Estado sólido e dominado. Outra

questão abordada por Maquiavel está ligada ao conceito de virtude: o Príncipe deve ser capaz

de resistir à “fortuna” e contar com sua “virtù”, entendida como um modelo de talentos e

habilidades, que trataremos em um capítulo específico. A política de Maquiavel não tem nada

a ver com “virtude” no sentido cristão e é entendida como as habilidades e dons do príncipe.

Maquiavel  não  é  um  teórico  “puro”,  pretendendo  construir  friamente  uma  teoria

política, por assim dizer, “no laboratório”: suas concepções surgem da relação direta com a

realidade histórica,  na qual  está pessoalmente envolvido graças às posições que ocupa na

República Florentina, e que, por sua vez, interferem no presente, modificando-o de acordo

com certas perspectivas.

Seu pensamento, portanto, aparece como uma fusão estreita de teoria e prática: a teoria

surge da prática e tende a se espelhar nela. Na base de toda a reflexão de Maquiavel, está a

consciência  lúcida  e  dolorosa  da  crise  que  atravessa  a  Itália  contemporânea:  uma  crise

política,  uma  vez  que  a  Itália  não  possui  os  sólidos  corpos  estatais  que  caracterizam as

grandes  potências  europeias  e  parece  fragmentada,  com uma série  de  Estados e  cidadãos

fracos e instáveis e crise militar,  pois ainda se baseia em milícias mercenárias, e não em

exércitos “cidadãos”, os únicos que podem garantir fidelidade, obediência e seriedade. Mas

também uma crise moral, porque todos aqueles valores que fundamentam uma vida civilizada

desapareceram, ou, pelo menos, debilitaram-se muito.

Maquiavel cita Roma como exemplo, pelo amor à pátria, o senso cívico, o espírito de

sacrifício e o impulso heroico que foram deixados de lado, sem reagir e sem lutar. Portanto,

como  mostraram  as  guerras  ocorridas  após  a  queda  dos  franceses  em  1494,  os  Estados

italianos  estavam  perto  de  perder  sua  independência  política  e  se  tornarem satélites  das

potências europeias que disputavam o território da península. Para Maquiavel, a única saída

para  essa  extraordinária  “gravidade  dos  tempos”  é  um  príncipe  com  uma  virtude

extraordinária,  capaz  de  organizar  as  forças  que  potencialmente  ainda  existem  no  povo

italiano e de construir uma estrutura estatal suficientemente forte para contrariar os objetivos

expansionistas dos Estados vizinhos.

Toda a teoria política de Maquiavel dirige-se a um objetivo concreto, portanto, repleto

de entusiasmo de quem participa de um momento decisivo da história do seu país. Ignorar



18

essas raízes práticas imediatas do pensamento de Maquiavel levaria a deturpar completamente

seu significado. No entanto, esse pensamento não se limita a esse campo contingente, caso

contrário, não teria força para despertar tanto interesse: a partir de uma situação particular da

política  Florentina  e  tentando  dar  uma  resposta  imediata  e  eficaz  a  esses  problemas,

Maquiavel elabora uma teoria que aspira a ter um significado universal, a ser fundada em leis

válidas em todos os tempos e lugares, reforçando a hipótese deste trabalho.

Maquiavel foi definido como o fundador da ciência política moderna: antes de tudo,

ele determina claramente o campo dessa ciência, distinguindo-o de outras disciplinas que se

preocupam  igualmente  com  a  ação  do  homem,  como  a  ética.  Ele,  então,  reivindica

vigorosamente a autonomia do campo da ação política: estabelece as próprias leis, e as ações

dos estadistas devem ser estudadas e avaliadas com base nessas leis. Isto é, é necessária a

análise do trabalho de um príncipe, para avaliar exclusivamente se ele tem conseguido atingir

os fins que devem ser próprios da política, para fortalecer e manter o Estado, para garantir o

bem  dos  cidadãos,  mesmo  que  seja  necessário  utilizar  qualquer  critério,  com  justiça,

mansidão, violência ou crueldade.

A obra O Príncipe, de Nicolau Maquiavel, insere-se em um panorama de reintegração

dos Medici7 no regime político italiano, em 1512, estabelecido em decorrência de um âmbito

histórico-político pregresso, portanto, fundamental para a análise da circunstância em que o

filósofo italiano explana suas ideias. Essa é a justificativa que nos move a apresentar,  no

primeiro capítulo, os fatos históricos presentes na realidade política italiana da época sobre a

qual  Maquiavel  estabelece  suas  diretrizes,  estimulando  os  italianos  a  buscarem objetivos

coletivos para um determinado fim político, ou seja, um novo tempo para a Itália. 

1.1. A Itália no Trecento e Quattrocento

O período conhecido como Trecento (trezentos na língua italiana) está relacionado à

história  da  arte  com passagem para  o  Renascimento,  que  envolve  a  perspectiva  artística

europeia.  Estende-se  por  todo  o  século  XIV na  Itália  e  antecede  o  período  chamado  de

Quattrocento,  no século XV, apontado como a primeira  fase do período Renascentista.  O

Trecento  é  um acontecimento  ocorrido  na  Itália,  cuja  principal  influência  é  a  cidade  de

Florença, importante centro político, cultural e econômico no país. 

7 Dinastia política italiana que concentrou o poder em suas mãos, utilizando a máquina pública em benefício
próprio. Governaram Florença mesmo não sendo considerados monarcas, tornando-se líderes hereditários do
Ducado de Florença.



19

A música polifônica italiana da época era comparada a grandes obras da História da

Humanidade, caracterizada por uma harmonia sem comparações, com uma nitidez primordial,

além de força melódica e rítmica. Consideradas espetaculares, as composições do Trecento

embelezavam  uma  nova  forma  de  letra  de  texto,  sublimes  em  perspectiva  e  técnica.  A

literatura vernácula italiana do século XIII, em conjunto com os modelos de heranças trazidas

por sua linguagem, ainda estava em fase de preparação. O sul, frequentado por trovadores

emigrantes,  conviveu  com  um  desenvolvimento  de  uma  poesia  siciliana  enraizado  nos

costumes árabes vivenciados pela sociedade cortesã daquela localidade. Além dos traços da

escola  siculo-árabe,  grande  parte  da  literatura  vernácula  nativa  anterior  ao  Duecento

influenciava, em seu estilo e conteúdo, os anseios primordiais dos italianos letrados da época:

religião, leis e governo. O estabelecimento e a criação da poesia vernácula sagrada fomentada

pelos franciscanos e a produção de versões vernáculas de estatutos cívicos podem ter trazido

algum impulso para a formação de um corpo superior da literatura vernácula, exigindo forte

empenho  dos  prestigiados  artistas  da  época  seguinte,  a  exemplo  de  Dante,  Petrarca  e

Boccaccio, para agregar o som da língua materna com os padrões corteses concedidos pela

poesia não italiana.

O fenômeno  político  do  século  XIV gerou grandes  mudanças  nas  artes  em geral.

Bizâncio passa a ser considerada capital  do império Romano, tornando-se Constantinopla,

atualmente  representada  por  Istambul  na  Turquia.  O império  Romano  entra  em declínio,

surgindo  uma  divisão  entre  Ocidental  e  Oriental,  este  passando  a  ser  comandado  pelo

Imperador Justiniano, enfraquecendo no ano 1453, com a tomada de Constantinopla pelos

turcos. Com a divisão do Império Romano, surge um confronto entre as igrejas católica e

ortodoxa, tornando a questão religiosa tema relevante frente aos Estados. 

O Humanismo estabeleceu uma transição entre a cultura medieval e a modernidade

(Trovadorismo e Renascimento). Por volta do século XIV, na Europa Ocidental, mudanças

sociais e de origem econômica colaboram para mudanças na forma de pensar. Assim, essas

modificações  e  as  novas  formas  de  pensamento  tiveram  preponderância  nas  mudanças

políticas e nas novas organizações de poder. 

Uma forte influência despótica por parte dos Estados italianos passa a ocorrer, com

peculiaridades que serão decisivas aos olhos de alguns pensadores, em especial, Maquiavel,

passando a conceber o Estado como uma obra de arte, pois Deus, com sua divindade, não

pode ser considerado governador, já que apenas os homens que atuam na política teriam a

habilidade para este fim. A Itália passava por situações políticas distintas das experimentadas

por outros Estados europeus,  como Inglaterra,  França e Espanha, que deixaram o sistema



20

feudal, levados por políticas que terminaram por construir um Estado monárquico absolutista,

mantendo  a  singularidade  do  Império  Germânico.  Os  italianos  transformaram  quase

completamente sua estrutura feudal, obtendo, na figura do Imperador, um exemplo de poder e

força.

A distinção entre os outros Estados e a Itália mostrava-se no atrito presente entre o

papado e o Império Alemão da dinastia Hohestaufen,  mais precisamente em Henrique IV.

Essa discórdia existente entre os dois provocava uma segregação em toda a Itália, gerando

conflitos entre a população, pois uns aclamavam o Papa,  os Guelfi,  e outros protegiam o

imperador,  os  Guibelini8.  Com essa  divisão,  a  Itália  passaria  a  ser  invadida  por  Estados

estrangeiros que impossibilitariam a questão da unificação da península, perdendo a chance de

concentrar  suas  forças  políticas  para  atingir  seus  objetivos,  iniciando  diálogos  sobre

determinadas  hostilidades  internas,  sempre deixando de  lado os  anseios  do povo italiano,

buscando apenas beneficiar autoridades externas, que, na maioria das vezes, não cooperavam

para o avanço do Estado. 

Em um primeiro momento, o conflito entre Guelfi e Guibelini contribuiu para desfazer

a ideia de autoridade máxima e única, própria dos Estados-Nação, característica presente na

França, Espanha e Inglaterra na época. De acordo com Dias, 2019:

O alinhamento entre as Cidades-estados italianas e as ideias Pró-Império ou
Pró-Roma  representaram  um  impedimento  à  união  da  Itália  e  uma
demonstração de que os atores políticos desprezavam a força da península.
Grosso modo, as diferenças básicas entre as duas facções possibilitaram às
Cidades-estados e aos déspotas a organização de seus governos, iniciando-se
lo  Stato  (o  Estado),  nomenclatura  que  seria  adotada  para  designar  a
organização da máquina governamental como um todo9.

Essa forma despótica de agir só acabaria depois que o Estado aparecesse como uma

obra de arte, manifestando-se de outras maneiras. No século XIV, as tiranias agiam contra

todos que fossem contra a centralização do poder, e os déspotas viam na ação política uma

forma de manter a violência e apropriar-se dos direitos do povo. A usurpação dos bens do

povo, bem como de sua integridade, gerava grande revolta em grande parte da população,

deixando o tirano sempre em estado de alerta, cercando-se de intelectuais que atuavam como

conselheiros, oferecendo-lhes ajuda e custódia. Em contrapartida, os sábios ofereciam seus

talentos ao tirano, com o objetivo de treiná-lo para “mascarar” as crueldades cometidas. 

8 No século XIII, a rivalidade entre o Papa e o Imperador gerou uma divisão partidária no interior da Itália,
intensificando-se com a inocupação do trono Germânico, passando a ser disputado por duas famílias de
origem alemã: os Guelfo (apoiados pelo papado); e os que estavam no Castelo de Waiblingen e apoiavam
Hofenstaufen, que deu origem aos Gibelino (apoiadores dos Hofenstaufen). 

9 DIAS, Carlos Eduardo Ruas et al. Política e conflito civil no pensamento de Maquiavel. 2019, p. 16.



21

Petrarca dedica algumas palavras ao Tirano de Pádua referente a essa situação:

Tu não deves ser o senhor, mas o pai de teus súditos; deves amá-los como a
teus filhos, amá-los como membros do teu corpo. Contra os inimigos, podes
empregar armas (...), com teus súditos, a mera benevolência já basta; refiro-
me, por certo, apenas àqueles súditos que amam a ordem estabelecida, pois
quem diariamente  planeja  transformações  é  rebelde  e  inimigo  do  Estado.
(BURKHARDT, 2009, p. 42). 

Esse  modo de ver  o  tirano tinha por  objetivo  unir  o  governante e  os  governados,

buscando proteger  sua  vida  e  intimidar  determinados  conchavos  entre  os  súditos.  Nessas

condições, a atuação dos intelectuais era fundamental para estabelecer um elo entre soberanos

e súditos e para enaltecer a figura do Tirano, colocando-o como guardião do povo. O Estado

também  necessitava  ser  visto  dessa  forma,  para  ser  considerado  como  uma  máquina

promissora e intocável,  por isso a expressão “o príncipe deve cuidar de tudo, construir  e

manter igrejas e edifícios públicos, conservar a polícia municipal, drenar os pântanos, zelar

pelo  vinho  e  pelos  cereais,  distribuir  com justiça  os  tributos,  apoiar  os  desamparados  e

proteger os eruditos.” (BURKHARDT, 2013, p. 42). Porém, essa autenticidade duraria pouco,

pois, no final do Trecento, o humanismo proporciona uma nova fase na política e na cultura

do Ocidente, em oposição aos regimes dos déspotas, surgindo uma possibilidade de novas

concepções sobre a política. 

A Itália  era  uma  república  que  havia  transformado  alguns  estados  em  potências

republicanas, desenvolvendo uma organização política inovadora, expandindo o capitalismo.

Nesses estados, o poder permaneceu em poucas mãos, com o Norte dominado por famílias

citadinas, e o Sul (França e Espanha) querendo exercer o poder do Reino de Nápoles. Nessa

conjuntura  política,  floresceu  o  humanismo  da  República.  A classe  social  que  procurava

concentrar  a  autoridade  na  Itália  dividida  do  período Trecento,  congregou intelectuais  do

período  para  buscar  soluções  propícias  e  tornar  suas  práticas  aceitáveis  e  legítimas,

convencendo o povo que sua forma de governar era visando ao bem comum. Era dessa forma

que  a  tirania  agia  para  exercer  um  predomínio  no  poder,  sempre  buscando  qualquer

impossibilidade de unificação da península. 

O período do século XV, denominado de Quattrocento, teve grande influência artística

e cultural, com a retomada de diversos princípios clássicos da Grécia e Roma. Influenciados

pelo Renascimento, os intelectuais da época trataram a política sob um novo olhar, deixando

de  lado  questões  divinas  para  que  os  homens  passassem  a  exercer  papel  principal  na

sociedade  como  um  todo.  As  formações  políticas  do  centro-norte  italiano  passaram  a



22

desenvolver projetos institucionais mais estáveis, buscando reforçar as formações territoriais e

suas estruturas sociais, ao contrário do que ocorria na península nos séculos anteriores. É

possível analisar as estruturas institucionais e a coordenação territorial peninsular a partir da

seguinte consideração: a competição político-militar e as transformações desencadeadas pela

necessidade de controlar forças sociais novas ou recentemente submetidas. 

Nesse espaço político, surgem condições para a coexistência de diferentes poderes,

que seria uma espécie  de “sistema de Estados”.  Nesse sistema, a autoridade exercida por

soberanos, príncipes e cidades dominantes tem por objetivo manter um domínio substancial

sobre determinados territórios. Os Estados de maior porte se consolidam, e algumas tiranias

começam a enfraquecer devido ao advento de novos elementos e organizações do Estado,

com  o  surgimento  de  diversas  transformações  econômicas  devido  ao  crescimento  dos

burgueses,  que  foram  os  grandes  responsáveis  pelas  grandes  navegações,  com  o

reconhecimento de novas terras e rotas comerciais.

Na religiosidade, a Reforma Luterana trouxe muitos conflitos relacionados à Igreja

Católica, principalmente pela atitude de traduzir as escrituras sagradas para o idioma alemão, 

realizada  por  Martinho  Lutero10 (1483-1546),  desencadeando,  mais  tarde,  a  Reforma

Protestante11,  permitindo  que  cada  membro  da  igreja  tivesse  acesso  à  sua  interpretação

peculiar, sem a mediação da Igreja. Essas renovações que surgiam na Renascença italiana

atingia toda a Europa, conforme mostra Nogare (1981):

os novos ideais, a Renascença durou pouco. Floresceu nos últimos anos do
século  XV  e  primeiros  do  XVI,  sendo  depois  tragada  pela  Reforma  de
Lutero.  Na França,  a  Renascença estende-se ao longo do século XVI. Na
Inglaterra e na Espanha, algumas décadas depois, entre a segunda metade do
século XVI e a primeira do seguinte (NOGARE, 1981, p. 58) 

10 Em 1517,  Martinho Lutero afixou na porta da Igreja do Castelo de Wittenberg as  95 teses  em que ele
questionava as práticas mundanas do clero católico: a avareza, o paganismo e outros pecados que existiam dentro
da Igreja. As teses chamavam para uma disputa eclesiástica sobre elas. Rapidamente, elas foram divulgadas pela
Alemanha e ganharam seguidores. A Igreja, logo após Lutero afixar suas teses, nos primeiros dias, não tinha
levado  a  sério  o  que  pretendia  o  padre  agostiniano.  No  entanto,  como  as  ideias  começaram  a  tornar-se
conhecidas,  o papa Leão X designou o professor de teologia Silvestro Mazzolini para respondê-las em tese
acadêmica. Ao publicar-se a réplica,  Lutero respondeu ao teólogo, iniciando o debate sobre a autoridade do
Sumo Pontífice.  Como a  controvérsia  não  tinha  fim, e  os  textos  de  Lutero,  por  causa  da  imprensa,  eram
divulgados rapidamente, o papa excomungou-o em 3 de janeiro de 1521. 
11 Sobre a Reforma Protestante, Paulo Arantes (1993), ao expor a visão gramsciana sobre o evento e seus ecos
no mundo renascentista, afirma que a Reforma seria “um movimento nacional-popular em cujo seio germinará,
(...), algo como uma cultura superior, mas que em compensação, durante a fase do seu desenvolvimento popular,
permitiu aos países protestantes derrotar os exércitos católicos e, em particular, à nação alemã, entrar em cena
como uma das mais vigorosas da Europa” (ARANTES, 1993, p. 300).



23

Essa  “volta”  da  filosofia  antiga  trouxe  mudanças  no  modo  de  ver  o  mundo  da

civilização ocidental,  em muitos aspectos, com uma nova forma baseada na Era Moderna,

trazendo os humanistas para outro âmbito, não considerando mais a perfeição da divindade

como princípio  de  todas  as  coisas,  analisando as  competências  humanas  com uma maior

propriedade. 

Ao longo do Quattrocento, alguns Estados governados por tiranos tiveram um grande

desenvolvimento  institucional  e  político,  surgindo  a  figura  do  mercenário,  chamado  de

condottieri12,  que  passou  a  comandar  o  governo  em diversas  cidades,  gerando  um novo

sistema político. Com esse modo inovador de domínio, algumas cidades ganharam força e

destaque, enquanto outras enfraqueceram seus poderes perante os ataques de dinastias mais

poderosas. 

Dessa forma, buscando se reerguer, os tiranos mais fracos recorreram ao apoio dos

Estados de grande porte por meio de associações de serviço, com capitães das forças militares

atuando em apoio às empresas dos príncipes que financiassem os serviços. Essa conjuntura

renascentista apresentou novas necessidades para os princípios políticos em toda a Europa, já

que os grandes Estados-Nação queriam tornar-se potências na Itália, enquanto as Cidades-

Estados buscavam a independência, gerando uma contradição de interesses, aumentando as

batalhas internas entre os Estados menores, dificultando a possível unificação italiana, além

de aumentar os ataques das nações inimigas. 

Essa  divisão  interna  prejudicou  o  Estado  e  suas  organizações  militares,  as  forças

mercenárias não tinham proximidade com os Estados que tentavam defender, lutando apenas

por vantagens específicas,  dinheiro e supremacia para os condottieri.  Essa vulnerabilidade

italiana iniciou-se a partir de 1494, quando o Rei Carlos VIII foi atraído por Ludovico Sforza

à  Itália  para  apropriar-se do Reino de  Nápoles,  que,  naquela  época,  era  visto  como uma

ameaça à continuidade do poder de Sforza. Esse acontecimento marcou de forma decisiva a

conjuntura  política  da  Itália  renascentista,  com  o  ataque  das  tropas  estrangeiras  que

conquistaram o poder, apresentando suas fragilidades, causando em Maquiavel um desejo de

arquitetar uma nova teoria política capaz de transformar a estrutura do governo da Itália,

trazendo grandes mudanças na política da Península. 

12 Condottieri eram mercenários que organizavam milícias e faziam contratos com qualquer governo interessado
em seus serviços. Entre o século XV e o XVI, as chamadas Companhias Livres formaram verdadeiras escolas de
guerra, que realizaram grandes progressos em termos de organizações militares. A maioria dos condottieri eram
italianos, mas também existiam outros de diversos países europeus. O nome condottiere deriva de condotta (em
latim conducere, "conduzir"), que era o contrato firmado com algum governante, de modo que essas Compagnies
trabalhassem como suas  tropas mercenárias. Surgiram em razão das rivalidades e constantes conflitos entre as
províncias  italianas. A partir do início do medievo, até os séculos XIV e  XV, eram comuns os acordos com
governos das cidades-estado, especialmente na Toscana, Romanha, Úmbria e em Veneto.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Romanha
https://pt.wikipedia.org/wiki/Toscana
https://pt.wikipedia.org/wiki/Cidade-estado
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9culo_XV
https://pt.wikipedia.org/wiki/It%C3%A1lia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mercen%C3%A1rio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Companhias_livres
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mil%C3%ADcia


24

1.2. Reflexões maquiavelianas a respeito dos conflitos em Florença

No  período  do  Quattrocento,  Nicolau  Maquiavel  analisou  de  forma  veemente  os

contrassensos  existentes  na  natureza  aristocrática  do  regime  florentino,  tornando  muito

presente essa questão em seus discursos. Ao discordar e fazer severas críticas a aristocracia de

Florença, Maquiavel prova que as figuras políticas florentinas estavam impossibilitadas de

tomar qualquer atitude para a manutenção da república, pois os políticos não representavam a

coletividade, causando uma instabilidade na aspiração e manutenção da liberdade. Para ele, a

causa do desmoronamento do Estado é fruto de sua desastrosa apropriação:

[...] o povo, muitas vezes, enganado por uma falsa imagem de bem, deseja
sua própria ruína, e se alguém em quem ele confie não o convence de que
aquilo é um mal, mostrando-lhe o que é o bem, as repúblicas serão expostas
a infinitos perigos e danos. E, quando, porventura, o povo não confia em
ninguém, como às  vezes ocorre, se tiver sido enganado antes por coisas ou
homens, será inevitável que se chegue à ruína. E Dante diz a respeito, nas
suas  considerações  intituladas  De  Monarchia,  que  o  povo  muitas  vezes
grita: “Viva a morte! E morra a vida!”. (MAQUIAVEL, 2007, p. 153).

Com  o  objetivo  de  melhor  compreender  os  pensamentos  próprios  da  visão

republicana de Maquiavel, a crise vivida por florença torna-se cada vez mais presente nas

críticas  maquiavelianas  aos  intelectuais  florentinos,  tendo  por  base  os  princípios  da

Antiguidade  como  um  forte  meio  tradicional,  relacionado  ao  humanismo  cívico,  ideais

cristãos e nos clássicos antigos. Entre os que colaboraram na manutenção do humanismo

cívico, destaca-se Petrarca13, florentino que esteve sempre à procura de uma visão inovadora

para a natureza humana, em contraste às especulações medievais, de acordo com Bignotto

(1991):

Petrarca foi provavelmente um dos primeiros florentinos a ter pensado na
antiguidade clássica como uma fonte da qual seria possível fazer emergir
uma  nova  visão  de  sua  época.  Conferindo  uma  importância,  até  então
desconhecida, aos “studia humanitatis”,  à volta aos modelos clássicos de
educação, ele não hesitou em criticar as correntes especulativas medievais,
que  viam  na  vida  aqui  na  terra  somente  um  momento  do  processo
escatológico. (BIGNOTTO, p. 10).

13 Francesco  Petrarca  (Arezzo,  1304-1374)  foi  um  poeta  e  intelectual  humanista  italiano,  fundador  do
Humanismo e um dos precursores do Renascimento italiano. Criador do “soneto”, poema composto por 14
versos, passou a juventude em Avignon, na Provença, onde o papado se instalou de 1309 até o início do
século XV. No ano de 1337, Petrarca procurou abrigo no Mont Ventoux, mantendo contato com diversas
belezas naturais, bases líricas do humanismo, além de escrever as 66 cartas em hexâmetros latinos e diversas
poesias. Petrarca apoiou a república romana de Cola de Rienzo e unificação do país. 



25

Ao optar pelo caminho contrário ao dos republicanos, Petrarca não deixa de ser ativo

na participação dos debates da revolução teórica do século XV. Para tanto, basta examinar a

história de Florença no Trecento. A classe econômica Florentina passa a crescer, passando a

necessitar de novos valores que propiciassem uma continuidade no poder político, cabendo

aos  humanistas  que,  utilizando os  seus  ideais  clássicos,  conseguiram criar  um excelente

movimento intelectual. 

A realidade mostrava uma sociedade intimidada pela guerra e pela ambição de alguns

tiranos, sendo preciso preservar a cultura da Antiguidade,  com um planejamento político

efetivo, surgindo a retórica de Cícero14, que, para os humanistas de Florença, seria a ligação

entre  os  elementos  culturais  clássicos  e  a  ação  republicana,  trazendo  um  exemplo  de

necessidade de diálogo para a vida cívica. 

A retórica torna-se um instrumento de troca de ideias com os homens do passado,

tornando-se um novo meio de comunicação na vida política, de acordo com Bignotto (1991):

Sendo  necessariamente  associada  à  vida  cívica,  exigindo  a  presença  de
homens  dispostos  a  dialogar,  ela  tendia  por  isso  mesmo  a  mudar  a
concepção da comunicação humana. Se é evidente que não podemos dirigir-
nos  diretamente  senão  aos  homens  de  nosso  tempo,  os  humanistas
descobriram  que  a  troca  de  ideias  com  os  homens  do  passado  é  tão
fundamental  à  vida  cívica  quanto  um  discurso  pronunciado  em  uma
assembléia.  Essa volta aos textos do passado exigiu a elaboração de um
método que evitasse as armadilhas das interpretações medievais, marcadas
pela idéia de que os tesouros da Antiguidade nada mais eram do que uma
etapa  no  longo  caminho  de  elaboração  do  conhecimento.  (BIGNOTTO,
1991, p.15).

Utilizando  a  retórica  como  ferramenta  política,  mantinha-se  um  diálogo  com  os

antigos e com os humanistas, sendo considerada um meio extraordinário de conhecimento,

dele, fazendo “[...] ao mesmo tempo o fio de continuidade de uma verdade transtemporal e

uma  fala  cívica  imediata”.  (Bignotto,  1991,  p.15).  Com  a  utilização  da  retórica  como

metodologia, foi possível provar que a união entre retórica e política possibilitava mostrar o

caráter  social  da  humanidade,  proporcionando  condições  para  que  os  humanistas

convivessem com as relações existentes entre a ação e o saber. A retórica possibilitou aos

humanistas atingir a essência das virtudes universais utilizando a comunicação como meio

para tal. 

14 Cícero teve como influência e base para sua retórica o poeta grego Árquias, utilizando os conhecimentos
adquiridos para traduzir diversos conceitos da filosofia antiga para o latim, tornando-as disponíveis para um
maior público. Tinha grande interesse por tradições filosóficas e retóricas helenísticas, sendo uma das suas
especialidades. 



26

Nessa  perspectiva,  surge  o  Humanista  italiano,  Lino  Coluccio  Salutati15,  com  o

objetivo  de  basear  seu  princípio  de  ação,  recuperando  certas  temáticas  da  perspectiva

agostiniana.  Em sua  reflexão sobre  as  leis,  ele  anuncia  que  elas  “[…]  tem eficácia  dos

acontecimentos proclamados pelo homem e compreende em si a razão natural, que todo ser

de mente sã é preparado para observar  ou descobrir,  através da meditação e  discussão”.

(Bignotto, 1991, p.17).

Para ele, o fim das leis e do sistema político tendem a um mesmo fim, diferenciando-

se  somente  pelos  elementos  racionais,  ou  seja,  para  ele,  a  “imortalidade”  das  leis  tinha

princípios divinos, não por terem sido decretadas pelo Papa ou pelo império, sendo válidas

tanto para o Imperador como na república. 

Um dos grandes obstáculos vivenciados por Salutati era a questão da legitimidade da

república, tornando-se fundamental sua colaboração nesse sentido. 

A preocupação de Salutati não se restringia apenas em torno do combate ao Papa e ao

clero, mas tinha por objetivo assegurar a dignidade da ação humana, contribuindo para uma

posterior  elaboração teórica  em defesa  contra  os  ataques  da Igreja.  Em sua retórica,  ele

confirma  a  importância  dos  debates  públicos,  dialogando  sobre  três  temas  clássicos  do

humanismo de Florença:  a  discussão  em oposição  ao pensamento medieval,  a  crítica  de

Dante, Boccaccio e Petrarca e o enaltecimento dos autores latinos. 

No início do “Quattrocento”, o elo entre os ensinamentos clássicos com renovação da

vida política deu origem a um movimento artístico e político inovador, passando a retórica a

ser  considerada  como “[…] necessária  para  ligação  entre  a  sociedade  e  os  eruditos”.  A

eleição de Coluccio Salutati para Chanceler, entre 1375 e 1406, fez dele um personagem

decisivo  durante  boa  parte  da  política  de  Florença,  colaborando  para  a  expansão  do

humanismo cívico. 

Salutati não queria se opor à tradição medieval e passou a tentar inovar, mesclando a

vida  política  com uma nova filosofia,  sempre  analisando a política  sem abandonar  suas

convicções republicanas, que, do seu ponto de vista, sempre foi a melhor forma de governo.

As constantes tensões entre a vida cristã e a vida nas repúblicas geravam muitos conflitos.

Com isso, Salutati encontrava muita dificuldade para formular os valores cívicos que ele

adotava. 

15 Salutati (1331-1406) foi Chanceler de Florença, um dos cargos mais importantes da república florentina,
sendo responsável por se corresponder de forma oficial com outros Estados. Com a guerra entre Florença e o
papado, suas habilidades foram logo testadas, tendo como principal responsabilidade intervir junto ao Papa
Gregório XI.



27

Quando Salutati torna-se Chanceler, surgem alguns movimentos políticos, a exemplo

da guerra entre Florença e o papado (Guerra dos Oito Santos). O papa Gregório XI, junto

com  suas  tropas  mercenárias,  matou  e  sequestrou  cidadãos,  levando  terror  e  fazendo

Florença  ceder  em  1378,  apropriando-se  de  valores  exorbitantes  e  tomando  de  volta

propriedades tomadas da Igreja. 

Outra situação muito difícil enfrentada por Florença foi o surgimento de um novo

cisma no ano de 1415, quando a situação com o papado torna-se cada vez pior, pois, com a

divisão da Igreja, surge a figura de dois papas, fragilizando o clero, trazendo abertura para

que tropas estrangeiras dos mercenários de Carlos de Durazzo e de seu rival Luís de Anjou

travassem uma batalha, colocando Florença em uma disputa que seria um caos para todos,

trazendo catastróficas consequências. A expansão política de Giangaleazzo Visconti entre os

anos  de 1385 e  1402 torna-se mais  uma ameaça  à  independência  de Florença,  pois  era

preciso contê-lo, devido à ameaça de apoderar-se de grande parte do território italiano. 

Restabelecer Florença no cenário italiano passa a ser o principal objetivo de Salutati,

para que os florentinos encontrem sua verdadeira identidade, retomando seu crescimento. Ele

consegue estabelecer meios que seriam fundamentais para ajudar os pensadores republicanos

do século seguinte, ao “[…] compreender a natureza de um corpo político, que deve sempre

levar  em conta  a  natureza de sua instauração.”  (Bignotto,  2001,  p.  97).  De acordo com

Bignotto (1991), “[…] com a morte de Salutati em 1446, Florença contou com o apoio de

diversos pensadores que deram prosseguimento aos preceitos dos intelectuais do período

Trecento, estudando temas clássicos da época.” (Bignotto, 1991, p. 27).

As  mudanças  ocorridas  no  humanismo  passam  pela  análise  de  autores  que

preconizam os  valores  republicanos,  e  seriam esses  valores  que  originariam a  moderna

tradição do pensamento político. 

Os  elementos  de  continuidade,  como  a  recuperação  do  platonismo  e
elementos  de  descontinuidade  na  abertura  de  novas  veredas  da  reflexão
política que dominava a vida intelectual na primeira metade do século XV,
num  quadro  cultural  e  filosófico  altamente  complexo  descortinam-se  as
bases  do  pensamento  político  moderno  na  Itália  do  Renascimento.  (DE
AMORIM, 2010, p. 35)

A realidade  política  de  Florença  passa  a  contar  com  diversas  mudanças,  com  a

derrocada dos Médici em 1494, invadida por Carlos VIII. Essa parte histórica do cenário

Florentino, berço de Maquiavel, é fundamental para compreender como os membros da vida



28

política procuraram soluções inovadoras para resolver problemas que a tradição era incapaz

de solucionar.

A crise da liberdade de Florença, no começo de “cinquecento”, demonstrou
que os humanistas foram incapazes de transformar as ideias correntes numa
arma poderosa contra os males do tempo. Maquiavel, diante dessa crise, se
tornará o seu mais brilhante intérprete.  Pois, a forma como a questão da
liberdade fora tratada pelos pensadores florentinos, de Bruni a Savonarola, e
que  gestou  uma  ideologia  coerente  no  seio  das  classes  dominantes  se
revelou inteiramente falaciosa. (DE AMORIM, 2010, p. 36)

No início,  a ideologia florentina não tinha controle sobre a corrupção. Maquiavel

destaca a necessidade que a sociedade tem de uma fundação sem interrupção, chegando à

conclusão  de  que  todas  as  sociedades  tendem  a  se  corromper,  sendo  necessária  uma

investigação  minuciosa  do  tempo  na  política,  referenciando  também as  bases  populares

como arma para combater as ameaças externas.

1.3. Maquiavel, Florença e os Médici

Dentre as famílias florentinas, a mais importante foi a dos Médici. No final do século

XV e início do século XVI, em Florença, o controle político alternava entre republicanos e a

oligarquia  dos  Médici.  Maquiavel  relata  a  importância  da  família  Médici  na  seguinte

passagem:

Era intenção minha, quando de início decidi escrever das coisas feitas dentro
e fora do povo florentino, começar a narração desde o ano 1434 da era cristã,
época em que a família Medici, pelos méritos de Cosimo e de Giovanni, seu
pai, tomou mais autoridade do que qualquer outra em Florença, porque eu
acreditava  que  messer  Lionardo  d’Arezzo  e  messer  Poggio,  dois
excelentíssimos historiadores, tivessem narrado em particular todas as coisas
acontecidas antes daquela época. Mas tendo depois diligentemente lido seus
escritos para ver com qual ordem e maneira procederam no escrever, a fim de
que,  imitando-os,  a  nossa  história  fosse  melhor  aprovada  pelos  leitores,
encontrei que foram diligentíssimos na descrição das guerras levadas pelos
florentinos contra os príncipes e os povos forasteiros, porém das discórdias
civis e das intrínsecas inimizades, e das consequências que delas nasceram,
tendo  totalmente  calado  uma  parte  e  outra  brevemente  descrito,  nenhum
prazer ou utilidade os leitores podem obter.  (MAQUIAVEL, 1998, p. 31).

Giovane de Bicci foi precursor no comando de poder dos Médici, e sua ascensão em

Florença  deu-se  pelas  múltiplas  atividades  realizadas,  que  incluíam  serviços  industriais,

bancários e comerciais. O progresso dos Médici foi estimulado pelo ótimo momento político e



29

econômico de Florença e Veneza, além das concessões junto à Cúria, propiciando, em 1430,

um rendimento anual gigantesco. 

Cosme liderou os negócios da família a partir de 1434 e, como ação prioritária, baniu

as 73 pessoas mais prejudiciais para ele e instalou seus partidários à frente do Estado. Ele

preferiu agir nas organizações político-administrativas, criando um sistema de governo eficaz,

capaz de tornar os Médici senhores de Florença, gerindo os negócios da cidade, levando em

consideração os pontos estratégicos da administração, além de controlar as eleições sucessivas

das Senhorias, por meio dos accoppiatori16, “guardiões” da família Médici em Florença. Esse

esforço  pelo  controle  era  muito  frequente,  pois  conduzir  as  oposições  que  surgiam  nas

oligarquias florentinas era bastante difícil,  de acordo com a conveniência do momento.  A

nomeação  de  cargos  para  cidadãos  do  baixo  escalão  e  a  criação  de  conselhos  ocorriam

constantemente,  sendo  criados  os  conselhos  de  Maggiorí  (1438)  e  o  Conselho  dos  Cem

(1443),  ambos  substituídos  a  cada  seis  meses,  sempre  de  acordo  com  a  Constituição

Florentina.

Cosme de Médici reinou soberano em Florença, sendo considerado por grande parte

dos reis estrangeiros como um verdadeiro Deus absoluto. Durante os 30 anos de poder, ele

arquitetou um governo que, embora fosse “pessoal” e conservasse aparências democráticas,

aniquilava  quase  de  forma  absoluta  as  instituições  democráticas.  Influenciado  pelo  avô,

reforma o Conselho dos  Cem,  em 1471,  fortalecendo a supremacia dos  Médici  no poder

Legislativo e gerando um enorme descontentamento nas demais famílias Florentinas. 

Em abril de 1478, Lourenço e seu irmão sofrem uma tentativa de assassinato em plena

missa na Catedral  de Florença.  Juliano perde a  vida,  mas Lourenço consegue escapar  do

episódio sofrido. Logo surgem os responsáveis pelo ataque à família Florentina, a família dos

Pazzi, que tiveram auxílio do Papa Sisto IV, emprestando capital para a compra de Imola, até

então aspirada por Lorenzo. A ameaça de guerra se fortalece, quando os Pazzi, com o apoio do

arcebispo de Pisa,  do papa e  do rei  Fernando de Nápoles,  travam um combate contra  os

Médici. Lorenzo, vendo a cidade passar por uma situação de guerrilha e atacada por forças do

exército napolitano, não desiste e tenta buscar a diplomacia para reaver seu regime, obtendo

êxito e um certo tempo de paz para Florença. 

Lourenço triunfa e, com a vitória, aprova o Conselho dos Cem, elegendo todos os seus

seguidores nas eleições de 1484. Porém, encontra bastante resistência pelo seu excesso de

16 Accoppiatori  são  os  encarregados  de  preencher  e  selar  as  bolsas  (borse),  fiscalizar  as  qualidades  dos
candidatos e eliminar aqueles que não preenchem todos os quesitos, como: idade insuficiente, dívidas para
com o fisco, parentesco muito próximo com pessoas que exercem funções no momento da eleição, etc.



30

autoritarismo  exercido  de  forma  tirânica,  gerando  revolta  principalmente  pelo  monge

Girolamo Savonarola, que reprovava de forma veemente a corrupção instalada no governo. 

Maquiavel, na época bastante jovem, observa na figura do frade qualidades de profeta,

um profeta que não utiliza armas e que acredita que os desvios do povo surgiam devido à

conduta de seus príncipes, deixando de lado teorias que colocavam o povo como causador dos

males  da  Itália.  De  acordo  com  Viroli  (2020),  Nicolau  Maquiavel  sempre  admirou

Savonarola:

Mentiras e enganos à parte, Nicolau reconhecia em Savonarola o dom da
profecia,  ou seja, a capacidade de interpretar os sinais premonitórios que
anunciam  eventos  extraordinários.  Por  isso,  e  também  pela  sua  retidão
moral, Nicolau sempre falou dele com respeito, ainda que nunca tenha sido
um de seus seguidores. (VIROLI, 2002, p. 34).

Seu  governo  é  visto  por  muitos  como  contraditório,  pois,  apesar  de  ter  sido

considerado  o  grande  responsável  por  tornar  Florença  uma  cidade  servil,  também  teve

grande influência em parte do equilíbrio de governo entre os Estados Italianos (Nápoles,

Ducado de Milão, Veneza e o Estado Pontifício, além de combater estrangeiros que tinham

por objetivo subjugar o povo italiano. Com o afastamento de Lourenço, Carlos VIII, rei da

França,  invade  a  Itália  em 1494  para  exercer  a  soberania  frente  ao  Reino  de  Nápoles,

modificando  de  forma  severa  os  regimes  políticos  e  o  modo  de  governar  dos  Estados

italianos. Sobre a ocupação, Viroli (2020) relata:

O exército francês chegara como uma tempestade imprevista, transtornando
toda a política italiana. Nenhum príncipe ou soberano se preocupou com o
bem  comum  da  Itália  e,  atemorizados,  todos  passaram  a  tratar
exclusivamente  dos  próprios  interesses.  Nenhum deles  tentou  impedir  a
conquista de um Estado vizinho. As guerras se tornaram mais violentas, e o
assalto às cidades passou a ser uma questão de dias ou até mesmo de poucas
horas, graças ao emprego mais eficaz das artilharias. Tanto a guerra quanto
a política assumiram uma rapidez e uma dureza extrema. (VIROLI, 2002, p.
38).

A resposta  à invasão foi liderada por Pedro Capponi,  que liderou muitos homens

armados e uma delegação de Savonarola, para expor a todos os invasores que Florença tinha

vontade oposta à família Médici. Esse grupo armado obteve êxito, pois influenciou Carlos

VIII, rei da França, a não saquear a cidade de Florença.

Carlos  VIII  entra  em Florença  em 1494,  encerrando  o  domínio  de  60  anos  dos

Médici,  obrigando  Pedro  de  Médici  a  fugir  em direção  a  Bolonha.  A reestruturação  do

Estado passa a ser prioridade,  a  partir  do momento em que Carlos  VIII  deixa Florença,



31

iniciando um ciclo de fortalecimento político, gerando uma dúvida se Florença necessita de

uma oligarquia liderada pela elite social e política ou um regime “popular”, para sancionar

suas leis ou escolher seus próprios magistrados. 

A Florença Republicana é defendida pelo frade Girolamo Savonarola e Paolo Antonio

Soderini. Sobre a proteção de Savonarola, Viroli (2002) afirma que: 

A mesma república que o frade dominicano tanto desejara e que ajudara a
criar, apesar da desconfiança e hostilidade de muitos, não o defenderia do
ódio que a Cúria romana nutria contra ele, motivado pelas suas denúncias
ardorosas contra a corrupção da Igreja. Em 15 de maio de 1498, a Senhoria
permitiu  que  Savonarola  fosse  interrogado  e  torturado  na  presença  do
enviado papal, cardeal Francesco Romolino, e do chefe supremo da ordem
dos dominicanos. Acusado de heresia, Savonarola foi condenado à morte
em 23 de maio, e na manhã seguinte enforcado  na Piazza della Signoria.
Seu corpo foi queimado e as cinzas atiradas no rio Arno, pois se temia que
pudessem ser recolhidas e conservadas pelo povo como relíquias. (VIROLI,
2002, pp. 44/45).

A composição do grande conselho já explicaria as causas desse grande desastre, cuja

eleição da suprema magistratura foi composta pelos  piagnomi  (partidários de Savonarola).

Os  conflitos  com Milão  e  os  problemas  com  Roma  e  o  papado  em  1497  acabam por

excomungar Savonarola, ameaçando toda a cidade devido a este fato. Essa situação instiga

os defensores da família Médici, os descontentes comerciantes florentinos e os banqueiros,

que, ameaçados de perderem seus bens, lutam sem parar. Justamente nessa fase, em junho de

1498, Maquiavel torna-se secretário da segunda chancelaria.  De acordo com De Amorim

(2010):

O fenômeno toma proporções tão alarmantes,  no curso dos anos  que se
seguem ao desaparecimento de Savonarola,  que uma larga maioria acaba
por definir-se,  nos dois partidos, a favor de um esforço e de uma maior
estabilidade do Poder Executivo. Até o dia de setembro de 1502 em que
Pedro Soderini, um aristocrata que gozava de uma certa popularidade por
ter-se recusado a reunir as  pratiche  no curso de um de seus precedentes
mandatos  de  gonfaloneiro,  é  eleito  gonfaloneiro  vitalício  da  República
florentina. (DE AMORIM, 2010, p. 56)

A eleição de Pedro Soderini trouxe para a República florentina uma tranquilidade de

dez anos, sempre se mantendo longe de qualquer sobra da oligarquia. Apesar do apoio do

povo, uma oposição pró-Médici infiltra-se. Então, o papa Leão X, eleito em 1513, envia seu

sobrinho, o jovem Lourenço, para organizar as instituições Florentinas, para, posteriormente,

transformá-la em um Estado principesco e mais poderoso. Com a morte de Lourenço em

1519, o cardeal Júlio de Médici (papa Clemente VII) concede, em 1523, ao jovem Alexandre

de Médici o título de duque de Florença. Porém, quem de fato chega ao poder é o duque

Cosme I, cujo domínio se estende também ao conjunto de Toscana. 



32

A passagem de um século da família Médici é fundamental para o entendimento da

história de Florença, marcada por interesses na oligarquia das instituições. Durante muitos

anos, Florença foi protegida pelo absolutismo, sucumbindo posteriormente à ação conjugada

de suas divisões internas, do poder adquirido pelos Médici sempre à frente da igreja e da

hegemonia estrangeira que surgiu sobre toda a península. 

A observação histórica da República de Florença é fundamental para uma melhor

compreensão do pensamento de Maquiavel, que se constrói dentro de uma realidade em que

as instituições têm o homem como centro do mundo, condenando a tirania, as dominações, e

a valorização republicana que supera as tradições medievais com o fortalecimento do Estado

em todos os sentidos. O pensamento maquiaveliano caminha junto com as concepções e

realidades históricas da Itália e de Florença, onde Maquiavel, com muita astúcia, elabora

suas teorias.



33

2. O PRÍNCIPE E A ANÁLISE DO PODER

Depois  de  mergulhar  no  Trecento,  Quattrocento  e  na  tradição  dos  Médici,  vem o

questionamento:  por  que  estudar  Maquiavel?  Certamente,  Maquiavel  contribuiu

significativamente para o pensamento ocidental, desenvolvendo sua teoria política de forma

efetiva, além dos princípios da guerra e diplomacia. Desta forma, há boas razões para incluir

Maquiavel entre os maiores filósofos políticos de sua época. Apesar da tentação de enfatizar

seu pragmatismo político, um animado debate acadêmico é travado sobre a presença de uma

filosofia coerente e original, dirigida a tópicos de preocupação para filósofos, no cerne de seu

pensamento. 

Além disso, alguns dos pensadores17 que se sucederam, a exemplo de Gramsci18 (1891-

1937) e Althusser19 (1918-1990), sentiram-se (e ainda se sentem) compelidos a se envolver

com  suas  ideias,  seja  para  contestá-las  ou  incorporar  seus  insights  em  seus  próprios

ensinamentos. Mesmo que Maquiavel andasse nas periferias da filosofia, o impacto de suas

extensas  reflexões  foi  generalizado  e  duradouro.  Os  termos  “maquiavélico”  ou

“maquiavelismo” encontram aceitação regular entre os filósofos preocupados com uma gama

de fenômenos éticos, políticos e psicológicos, independentemente de o próprio Maquiavel ter

inventado ou não o “maquiavelismo”, ou ser de fato um “maquiavélico” no sentido comum

atribuído a ele. Maquiavel desafia toda uma tradição de filosofia política de uma maneira que

chama atenção e exige consideração e resposta. Finalmente, uma nova geração dos chamados

teóricos  políticos  “neo-romanos”  (como  Philip  Pettit  [1997],  Quentin  Skinner  [1998]  e

17 Não pretendemos comprovar qual das pesquisas possui a interpretação mais precedente ou fundamentada da
obra  de  Nicolau  Maquiavel;  tampouco sustentamos  a  ideia  de  que  não  é  possível  entender  Gramsci  e
Althusser sem antes conhecer a fundo o pensamento de Maquiavel. Agir dessa maneira poderia levar ao erro
de “esconder” o corte epistemológico presente entre as concepções de Maquiavel e as reflexões de Gramsci
e  Althusser,  bem  como  a  legitimar  formas  de  interpretações  reducionistas  que  considera  admissível
identificar as “origens” de um pensamento. 

18 Antonio Gramsci foi um jornalista e ativista italiano conhecido e celebrado por destacar e desenvolver os
papéis da cultura e da educação nas teorias de economia, política e classe de Marx. Nascido em 1891,
morreu com apenas 46 anos em consequência de graves problemas de saúde que desenvolveu enquanto
estava  preso  pelo  governo  fascista  italiano.  As  obras  mais  lidas  e  notáveis  de  Gramsci  e  aquelas  que
influenciaram a teoria social foram escritas enquanto ele estava preso e publicadas postumamente como The
Prison Notebooks. Hoje, Gramsci é considerado um teórico fundacional para a sociologia da cultura e para
articular  as  conexões  importantes  entre  a  cultura,  o  estado,  a  economia  e  as  relações  de  poder.  As
contribuições teóricas de Gramsci estimularam o desenvolvimento do campo dos estudos culturais e, em
particular, a atenção do campo ao significado cultural e político dos meios de comunicação de massa.

19 Louis Pierre Althusser (1918–1990) foi um dos filósofos marxistas mais influentes do século XX. Com ele,
parecia  surgir  uma  renovação  do  pensamento  marxista,  bem como  tornar  o  marxismo  filosoficamente
respeitável. As alegações que ele apresentou na década de 1960 sobre a filosofia marxista foram discutidas  e
debatidas em todo o mundo. Seus conceitos também estão sendo cada vez mais empregados por filósofos,
teóricos  políticos  e  ativistas  que  retornaram  a  Marx  e  às  análises  marxistas  para  explicar  e  imaginar
alternativas para nossa atual conjuntura socioeconômica.



34

Maurizio Viroli [1999, 2002]) encontra inspiração na versão de republicanismo de Maquiavel.

Assim, ele merece um lugar à mesa em qualquer pesquisa abrangente de filosofia política.

É uma visão comum entre os filósofos políticos que existe uma relação especial entre a

bondade moral e a autoridade legítima. Muitos autores (especialmente aqueles que publicaram

livros  baseados  em  O Príncipe ou  livros  de  conselhos  reais  durante  a  Idade  Média  e  o

Renascimento) acreditavam que o uso do poder político só era legítimo se fosse exercido por

um governante cujo caráter moral pessoal fosse estritamente virtuoso. Assim, os governantes

foram aconselhados a se comportar  de acordo com os padrões  convencionais de bondade

ética, se desejassem ter sucesso e se almejassem um reinado longo e pacífico, passando seu

cargo para seus descendentes.

Maquiavel critica essa visão moralista da autoridade em seu tratado mais conhecido, O

Príncipe. Para Maquiavel, não há base moral para julgar a diferença entre os usos legítimos e

ilegítimos do poder. Em vez disso, autoridade e poder são essencialmente coiguais: quem tem

poder tem o direito de comandar; mas a bondade não garante o poder, e a pessoa boa não tem

mais autoridade pelo fato de ser boa. Assim, em oposição direta a uma teoria moralista da

política, Maquiavel diz que a única preocupação real do governante político é a aquisição e a

manutenção do poder. Nesse sentido, Maquiavel apresenta uma crítica incisiva ao conceito de

autoridade, argumentando que a noção de direitos legítimos de governo nada acrescenta à

posse real do poder. 

O príncipe pretende refletir o realismo político autoconsciente de um autor que está

totalmente ciente  – com base na experiência direta  com o governo florentino – de que a

bondade e o direito não são suficientes para ganhar e manter um cargo político. Maquiavel,

portanto, busca aprender e ensinar as regras do poder político. Para Maquiavel, o poder define

caracteristicamente  a  atividade  política  e,  portanto,  é  necessário  que  qualquer  governante

bem-sucedido saiba como o poder deve ser usado. Somente por meio da aplicação adequada

do poder, acredita Maquiavel, os indivíduos podem ser levados a obedecer, e o governante

será capaz de manter o estado em segurança e proteção.

A teoria política de Maquiavel,  então,  representa um esforço conjunto para excluir

questões de autoridade e legitimidade da consideração na discussão da tomada de decisões

políticas e do julgamento político. Em nenhum lugar,  isso fica mais claro do que em seu

tratamento da relação entre a lei e a força. Maquiavel reconhece que boas leis e boas armas

constituem  os  fundamentos  duplos  de  um  sistema  político  bem  ordenado.  Mas  ele

imediatamente acrescenta que, como a coerção cria legalidade, ele concentrará sua atenção na

força.  Ele  diz:  “E,  como não pode haver  boas  leis  onde não existam boas  armas e  onde



35

existam boas armas convém que haja boas leis, deixarei de falar das leis  e me reportarei

apenas às armas.” (Maquiavel, 2007, p. 47)

Em outras palavras, a legitimidade da lei depende inteiramente da ameaça de força

coercitiva; a autoridade é impossível para Maquiavel como um direito separado do poder de

aplicá-la. Consequentemente, Maquiavel é levado a concluir que o medo é sempre preferível

ao afeto nos súditos, assim como a violência e o engano são superiores à legalidade para

controlá-los efetivamente. Maquiavel observa que:

Isso  porque  dos  homens  pode-se  dizer,  geralmente,  que  são  ingratos,
volúveis, simuladores, tementes do perigo, ambiciosos de ganho; e, enquanto
lhes fizeres bem, são todos teus, oferecem-te o próprio sangue, os bens, a
vida, os filhos, desde que, como se disse acima, a necessidade esteja longe de
ti; (MAQUIAVEL, 2007, p. 65).

Concomitantemente,  uma  perspectiva  maquiavélica  ataca  diretamente  a  noção  de

qualquer fundamento para autoridade independente da mera posse de poder. Para Maquiavel,

as pessoas são obrigadas a obedecer puramente ao poder superior do Estado. Se penso que

não devo obedecer a uma lei específica, o que eventualmente me leva a me submeter a essa lei

será o medo do poder do Estado ou o exercício real desse poder. É o poder que, em última

instância,  é  necessário  para  impor  visões  conflitantes  sobre  o  que  devo  fazer.  Só  posso

escolher não obedecer se possuir o poder de resistir às exigências do Estado ou se estiver

disposto a aceitar as consequências da superioridade da força coercitiva dele. 

O argumento de Maquiavel em O Príncipe destina-se a demonstrar que a política só

pode ser definida coerentemente em termos da supremacia do poder coercitivo; autoridade

como um direito de comando não tem status independente. Ele substancia essa afirmação por

referência às realidades observáveis dos assuntos políticos e da vida pública, bem como por

argumentos  que  revelam  a  natureza  de  interesse  próprio  de  toda  conduta  humana.  Para

Maquiavel, é sem sentido e fútil falar de qualquer reivindicação de autoridade e do direito de

comando que esteja separada da posse de um poder político superior.

 O governante que vive apenas por seus direitos certamente murchará e morrerá por

causa desses mesmos direitos, porque, no acidentado conflito político, aqueles que preferem o

poder à autoridade têm mais probabilidade de sucesso. Sem exceção, a autoridade dos Estados

e suas leis nunca serão reconhecidas quando não forem apoiadas por uma demonstração de

poder que torna a obediência inevitável. Os métodos para alcançar a obediência são variados e

dependem muito da clarividência que o príncipe exerce.  Consequentemente,  o governante

bem-sucedido precisa de treinamento especial.



36

3. VIRTÙ EM MAQUIAVEL 

Para realizar uma pesquisa sobre Nicolau Maquiavel, é necessário fazer um estudo

sobre o termo “virtù”, sempre presente nas obras do Florentino, utilizada pelo autor nos seus

escritos e constantemente abordada por filósofos e pesquisadores. Portanto, é preciso analisar

a especificidade da obra maquiaveliana quanto ao sentido e contexto empregado no uso da

palavra  virtù, abordando seus diversos significados e variedades apresentadas, já que não

apenas Maquiavel fazia uso do termo, mas também seus contemporâneos faziam referência à

palavra em mais de uma acepção. 

Assim, da mesma maneira que existem palavras com mais de um significado, o termo

virtù também sofreu diversas interpretações, caindo em questões conceituais das diversas

línguas, gerando, muitas vezes, certa dificuldade interpretativa da palavra, que, de acordo

com De Souza (2003),

[…] na compreensão de alguns intérpretes, como por exemplo Mansfield,
“não  é  suficiente  dizer  que  Maquiavel  usa  a  palavra  ['virtù']  em  vários
sentidos;  ele  faz  uso  dela  em  sentidos  contraditórios  como  se  a  'virtù'
incluísse  e  excluísse  ações.  Assim,  grande parte  dessas  dificuldades  que
temos hoje em traduzir ou definir especificadamente o termo 'virtù' se deve
ao fato de que o próprio Maquiavel não teve essa preocupação, pelo menos,
não  da  mesma  forma  que  a  temos  hoje.  Essa  distinção  de  padrões
conceituais acaba por acentuar ainda mais as dificuldades de compreensão
do termo em questão. (DE SOUZA, 2003, p. 58)

Portanto, quando procuramos utilizar a palavra  virtù na nossa realidade e contexto,

observamos sob uma perspectiva presente, tornando sua interpretação, em alguns momentos,

obscura.  Porém,  o  objetivo  da  pesquisa  é  entender  o  que  Nicolau  Maquiavel  procurava

expressar com o uso da expressão, trazendo seus conceitos e definições próprios da época e

da sua realidade política vivenciada em Florença, separando os significados vinculados no

período pós-Maquiavel, para compreendermos de modo claro o sentido do termo virtù.

Na obra O Príncipe, em algumas passagens, a palavra virtù aparece sem um conceito

estabelecido  e  definido  de  forma  clara.  No  entanto,  esses  múltiplos  sentidos  não  se

originaram  com  Maquiavel,  pois  a  virtù já  era  muito  utilizada  por  intelectuais  no

Renascimento italiano, bem como por escritores da França e Inglaterra nos séculos XV e

XVI. Segundo Prince, existem diversos tipos de virtù: moral, política, militar, entre outras,

mas os assuntos políticos e militares são os mais trabalhados pelo filósofo. De acordo com



37

De Souza (2003), determinar a superioridade da virtù política e militar comparada às demais

pode gerar algumas consequências:

A primeira delas é que ao dizer que Maquiavel privilegia assuntos políticos
e militares diz-se, em decorrência disto, que há um enfoque maior dessas
“faces” da ‘virtù’, ou ainda, que as faces da 'virtù' que são enfocadas mais
diretamente são as que dizem respeito a tais assuntos. Essa superioridade,
no entanto, não suprime a existência das outras faces desse conceito. Ela
expressa apenas uma relevância maior das faces política e militar da 'virtù'
na obra maquiaveliana. São as faces mais discutidas e analisadas da 'virtù',
além disso, são também frequentemente opostas ou até mesmo relacionadas
à  'fortuna'  no decorrer  dos textos  maquiavelianos.  Disso,  segundo Price,
vem  uma  outra  consequência;  muitos  não  compreendem  bem  “o
significado” da ‘virtù’: tomam seu significado mais comum ignorando os
demais  significados  do  termo.  O estudo de  Price  é  bastante  relevante  e
descreve  não  somente  os  significados  do  termo  ‘virtù’,  mas  também,  a
interpretação que vários autores fazem do mesmo. (DE SOUZA, 2003, p.
62)

O  presente  tópico  tem  por  objetivo  investigar  o  conceito  de  virtù,  levando  em

consideração  sua  face  política  e  militar  como define  Maquiavel  (1532)  em  O Príncipe:

“deve, pois, um príncipe não ter outro objetivo nem outro pensamento, nem tomar qualquer

outra coisa por fazer, senão a guerra e a sua organização e disciplina, pois que é essa a única

arte que compete a quem comanda”. Para Maquiavel, o príncipe deve mesclar suas atitudes,

sendo bom em determinadas situações e mau em outras, inicialmente praticando a virtù para

conquistar o poder, para, posteriormente, mantê-lo. 

3.1. A definição de virtù

Virtù e Fortuna são as duas forças que caminham juntas no campo da ação política, de

acordo com Maquiavel. A palavra virtù assumiu vários significados: para Dante, significava

autoridade imperial absoluta assistida pela “graça” divina; para Boccaccia, correspondia a

gentileza e honestidade; para Leon Battista Alberti, significava bondade e prudência. Já no

Príncipe, coincide com a capacidade dinâmica e operacional de suportar o contraste de seu

antagonista e também com a força dos tempos. Portanto, esta palavra está na perspectiva de

sua capacidade e vontade política, nas suas qualidades, visto que também ele faz parte de

uma sociedade. Maquiavel compara o exercício da virtù a uma forma de hierarquia entre os

homens:

“Entre todos os homens louvados, os mais louvados foram os cabeças e
ordenadores de religiões. Logo depois destes, os que fundaram repúblicas
ou  reinos.  Depois  destes,  são  célebres  os  que,  comandando  exércitos,
ampliaram seu próprio domínio ou da pátria. A estes se somam os homens
de letras. E como estes são de vários tipos, são eles celebrados segundo o
mérito  de  cada  uma.  A qualquer  outro  homem,  cujo  número  é  infinito,
atribui-se a parte de louvores que lhe é dada pela sua arte e sua atividade.



38

São, ao contrário, infames e detestáveis os homens que destroem religiões,
dissipam reinos e repúblicas, inimigos das  virtù,  das letras e de qualquer
outra  arte  que  confira  utilidade  e  honra  à  espécie  humana;  tais  são  os
ímpios,  os  violentos,  os  ignorantes,  os  incapazes  e  os  covardes.
(MAQUIAVEL, 2007, p. 44). 

Assim, no pensamento de Maquiavel, duas forças gigantescas enfrentam-se, a fortuna

inconstante e a  virtù humana, que é capaz de se opor a ela e impedi-la de causar danos,

dobrá-la  para  seus  próprios  fins.  A "virtù"  de  que  fala  Maquiavel  é,  portanto,  bastante

complexa:  em primeiro  lugar,  o  conhecimento  perfeito  das  leis  gerais  da  ação  política,

extraídas, como sabemos, tanto da experiência direta quanto da "lição" da história passada.

Em  segundo  lugar,  a  capacidade  de  aplicar  essas  leis  a  casos  concretos  e  particulares,

prevendo com base nelas o comportamento dos adversários e a evolução das situações, a

alteração do equilíbrio de poder, o impacto dos interesses dos indivíduos; enfim, a decisão, a

energia, a coragem de colocar em prática o que foi planejado.

De acordo com o contexto político de Maquiavel, o termo virtù entra em cena não

apenas para descrever o sentido ético tradicional, mas para significar as habilidades, modos e

moral necessários para desempenhar o papel de um líder de sucesso. Para descobrir o que

Maquiavel quer dizer com o termo  virtù, temos que dar uma olhada mais profunda em  O

Príncipe para perceber quando ele usou a palavra para ilustrar algumas ações, pois existem,

na visão de Maquiavel,  pelo menos dois conceitos diferentes de  virtù:  um para cidadãos

particulares,  outro para  príncipes.  A opinião  de Maquiavel  sobre a  virtù dos  príncipes  é

totalmente consistente com as instruções determinadas em sua obra.

No geral, Virtù está entre os conceitos que não têm expressão equivalente em algumas

línguas. Basicamente, Maquiavel usou o termo virtù várias vezes em seu livro para se referir

às qualidades necessárias para ser um líder poderoso. No entanto, outros conceitos de  virtù

também existem. Por exemplo, a virtude cristã é composta de uma variedade de qualificações,

como modéstia e esmolas, que quase todas as religiões encorajam as pessoas a tê-las. Segundo

eles, são atitudes que toda pessoa pode ter. O conceito cristão de virtude, em outras palavras,

não tem necessidade com a vida pública ou política; preocupa-se principalmente com a vida

privada e apenas tangencialmente, se é que o faz, com a esfera pública. 



39

Em última  análise,  a  virtù de  Maquiavel  é,  de  alguma forma,  separada  de  outros

conceitos de virtude. Se olharmos mais profundamente,  virtù é a tradução da palavra grega

Aretè20. Para entender melhor, a tradução mais fácil seria “excelência específica relacionada à

função”. Aretè significa a principal característica de qualquer pessoa ou coisa. Por exemplo, o

Aretè de um professor seria um alto nível de habilidade no ensino, ou o  Aretè de um cão

poderia ser lealdade. Segundo De JO Urmson (1990):

Areté:  excelência ou bondade de qualquer tipo. É um substantivo abstrato
conectado  com aristos,  excelente;  o  substantivo  abstrato  equivalente
agathotes de  agathos é  tardio  e  raro;  areté é  comumente  traduzido  por
virtude,  uma  transliteração  do  latim  virtus,  mas  nem  areté nem  virtus
significa  virtude,  exceto  em expressões  arcaizantes  como “as  virtudes  do
motor  de  combustão  interna”,  onde  “excelências”  seriam  equivalentes,  O
oposto de arete é kakia. (DE JO URMSON, p. 30-31).

O conceito  pessoal  de  virtù em Maquiavel  é  diferente  de  outras  formas  de  virtù,

embora se possa observar que a palavra Aretè tem o significado mais próximo do seu conceito

de virtù. Em outras palavras, a virtù no Príncipe é a edição política da Aretè para Maquiavel.

Ele escreveu 53 nomes de indivíduos para descrever exatamente reis virtuosos. Alguns deles

especificamente  referidos  como  virtuosos  são  Aemilius21 Paullus22,  Aeneus23 e  Agesilaus.

Quando olhamos os nomes e a maneira como ele fala sobre eles, é bastante óbvio que seus

heróis são, em sua maioria,  do mundo antigo antes do grande Império Romano. Nenhum

homem é absolutamente virtuoso, ou sem  virtù,  e em algum lugar entre os dois extremos

20 Significa “excelência” e “virtude”. Mas há algo mais quanto ao termo areté que não pode ser expresso em
palavras. Há algo de Divino nisso. Talvez a única maneira verdadeira de entender areté seja considerar dois
ou  mais  exemplos  de  excelência  e  contemplar  o  que  eles  compartilham.  Para  Platão,  areté  está
principalmente associada  à  excelência  moral.  É subordinado a virtudes morais  específicas  de Coragem,
Temperança, Justiça, etc.;  algo que todos compartilham, uma qualidade especial sem nome, sua essência
Está claramente relacionado à Bondade, mas não é a mesma coisa. Para Aristóteles, algo é excelente quando
manifesta seu propósito único ou telos. A qualidade única e definidora dos seres humanos, para Aristóteles, o
que os torna distintos de outras criaturas é a capacidade de pensamento racional. A excelência humana,
então, envolve o uso correto da razão, principalmente em conexão com a escolha moral.

21 Aemiliusera, filho do cônsul Aemilius Paulus, que morreu em Canas. Ele era um general competente que
ganhou vitórias na Itália contra os Ligurians, mas tornou-se realmente distinto em 168 B. C. que liderou os
romanos contra Perseus, o rei da Macedônia em Pydna em 168 B. C. Aemilius é mais conhecido por seu
espetacular triunfo, um dos maiores que Roma já viu. Ironicamente, no entanto, dois dos jovens filhos do
conquistador morreram um mês após seu grande triunfo. Aemilius era amigo do historiador greco-romano
Políbio. 

22 Herói da Eneida de  Virgílio. Príncipe de Tróia, que escapou da cidade em chamas e depois de uma longa
viagem, estabeleceu-se na Itália e se tornou o ancestral de Rômulo. 

23 Foi um líder de sucesso nas guerras, muito alerta e rápido, porém, cauteloso – um homem, cuja bravura
pessoal era inquestionável. Como estadista, ele conquistou adeptos entusiásticos e inimigos ferrenhos, mas
seu patriotismo não pode ser questionado. Ele vivia no estilo mais frugal, tanto em casa quanto no campo, e,
embora suas campanhas fossem empreendidas em grande parte para garantir o saque, ele se contentava em
enriquecer o Estado e seus amigos e retornar tão pobre quanto havia se estabelecido. O pior traço de seu
caráter é seu ódio implacável por Tebas, que o levou diretamente à batalha de Leuctra e Esparta.



40

existe uma gama de vários graus de virtù. O fato de A ser mais virtuoso do que B, mas menos

do que C, não significa necessariamente que B, mais do que A, não tem virtude. No geral,

Maquiavel  usou  a  palavra  virtù para  explicar  perfeitamente  as  qualidades  de  um  líder

adequado. 

Maquiavel  é  conhecido  por  acreditar  que  a  vida  privada  não  deve  afetar  o

comportamento político, por isso seu nome passou a ser particularmente identificado com o

divórcio político da moralidade privada, com a doutrina da conveniência na ação política e

com o modo de justificar todos os meios políticos, fundamento da razão de Estado, pois faz

menos com sua singularidade do que com a maneira  dinâmica como ele  expressou essas

ideias. Ele acredita que um governante deve escolher sua prioridade com base nos direitos do

estado. Dependendo da situação, um príncipe pode tomar até mesmo uma decisão cruel, pois a

necessidade não tem lei. É um velho assunto argumentativo entre políticos e filósofos que os

líderes deveriam fechar os olhos para seus próprios interesses,  muitas vezes por causa da

sobrevivência política. 

Maquiavel argumenta de forma pessimista sobre a natureza de ser um governante e as

virtudes  necessárias  para  salvar  o  reino.  Ele  descreve  os  homens  como  egocêntricos,

desfavoráveis e fracos em relação às aparências. Naturalmente, ele acredita que as pessoas

tendem a ser más em vez de boas e que é melhor ser temido do que ser amado. Segundo sua

crença, em diferentes situações, o príncipe deve estar preparado para fazer qualquer coisa para

salvar sua posição, como mentir, enganar alguém, tomar decisões cruéis ou quebrar tratados. 

Mas qual é a razão de um príncipe ser sempre assim? Talvez Maquiavel considere que

ser um líder, rei ou príncipe é um título gigantesco. Ao longo da história, apenas algumas

pessoas se tornaram líderes. Consequentemente, para salvar este título e todo o Estado, os

líderes devem mantê-lo. No entanto, as coisas ficam mais claras quando percebemos que as

ofensas  cometidas  por  um líder  não  são  a  “necessidade  natural  e  comum”  no  início  do

Capítulo III.

Isso depende de uma outra necessidade natural e ordinária, a qual faz com
que  o  novo  príncipe  sempre  precise  ofender  os  novos  súditos  com  seus
soldados  e  com  outras  infinitas  injúrias  que  se  lançam  sobre  a  recente
conquista; dessa forma, tens como inimigos todos aqueles que ofendeste com
a ocupação daquele principado e não podes manter como amigos os que te
puseram  ali,  por  não  poderes  satisfazê-los  pela  forma  por  que  tinham
imaginado, nem aplicar-lhes corretivos violentos uma vez que estás a eles
obrigado; (MAQUIAVEL, 1513, p.5).



41

 Maquiavel, então, explicou que a necessidade natural e comum deveria ser algo como

autodefesa. Um líder quase sempre está ciente dos inimigos. Ele deve estar sempre um passo à

frente se quiser proteger sua posição.  É, de algum modo, razoável comportar-se de forma

semelhante ao príncipe de Maquiavel como um líder, quando a história nos mostra que, na

maior parte da corte, ocorreu corrupção política. 

Os atributos que um líder precisa ter em diferentes contextos denotam a verdadeira

virtù para  Nicolau  Maquiavel.  Em sua  crença,  essas  características,  às  vezes,  fazem os

líderes agirem por necessidade do Estado. Seja uma ação cruel ou gentil. No entanto, na

maioria das vezes, Maquiavel diz que é melhor ser temido do que ser amado quando os

líderes não podem ter as duas características.  

3.2. ‘Virtù x Fortuna’

A  palavra  fortuna  assumiu  diferentes  significados:  para  Dante,  a  fortuna  era

personificada em uma deusa inconstante e cega, que distribuía bens mundanos aleatoriamente

entre os homens, ela era ministra da vontade de Deus que administra de acordo com desígnios

inescrutáveis, acima das capacidades interpretativas do mundo. Para Boccaccio, corresponde

ao evento imprevisível  capaz de destruir  o  projeto humano.  Para Leon Battista  Alberti,  é

representado  como  um rio  turbulento  onde  o  destino  e  a  sorte  são  representados  com a

violência das ondas que se opõem a certas virtudes, como a inteligência das artes profissionais

e a sabedoria. 

Enquanto  a  palavra  italiana  normalmente  seria  traduzida  como  “virtude”  e

normalmente  transmitiria  a  conotação  convencional  de  bondade  moral,  Maquiavel

obviamente define como sendo algo muito diferente quando se refere à virtù do príncipe. Em

particular,  Maquiavel  emprega  o  conceito  de  virtù para  se  referir  à  gama  de  qualidades

pessoais que o príncipe achará necessário adquirir, a fim de “manter seu estado” e “alcançar

grandes coisas”, os dois marcadores padrão de poder para ele. Isso torna brutalmente claro

que não pode haver equivalência entre as virtudes convencionais e a  virtù maquiavélica. O

sentido de Maquiavel do que é ser uma pessoa com virtù pode, portanto, ser resumido em sua

recomendação de que o príncipe, acima de tudo, deve possuir uma “disposição flexível”. Esse

governante é mais adequado para o cargo, na conta de Maquiavel, que é capaz de variar sua

conduta de boa para má e vice-versa, conforme a fortuna e as circunstâncias ditarem.



42

Não por acaso, Maquiavel também usa o termo virtù em seu livro A Arte da Guerra24,

para descrever a  destreza estratégica do general  que se adapta às diferentes condições do

campo de batalha, conforme a situação exige. Maquiavel vê a política como uma espécie de

campo de  batalha  em uma escala  diferente.  Portanto,  o  príncipe,  assim como o  general,

precisa estar de posse do  virtù, ou seja, saber quais estratégias e técnicas são adequadas a

quais circunstâncias particulares (Wood 1967). Assim, virtù acaba sendo intimamente ligado à

noção de poder de Maquiavel. O governante de  virtù deve ser competente na aplicação de

poder; possuir  virtù é, de fato, ter dominado todas as regras relacionadas com a aplicação

efetiva do poder.  Virtù é para a política de poder, enquanto a virtude convencional é para

aqueles pensadores que supõem que a bondade moral é suficiente para ser um governante

legítimo: é a pedra de toque do sucesso político.

Qual é o vínculo conceitual entre virtù e o exercício efetivo do poder para Maquiavel?

A resposta está em outro conceito central maquiavélico: Fortuna (geralmente traduzido como

“fortuna”). Fortuna é o inimigo da ordem política, a ameaça final à segurança e à proteção do

Estado. O uso do conceito por Maquiavel tem sido amplamente debatido sem uma resolução

muito satisfatória. Basta dizer que, a exemplo da virtù, Fortuna é empregado por ele de uma

forma distinta.  Enquanto representações convencionais  tratavam Fortuna como uma deusa

principalmente benigna, embora inconstante, que é a fonte dos bens humanos e dos males, a

fortuna de Maquiavel é uma fonte malévola e  intransigente de miséria,  aflição e desastre

humanos. 

A discussão mais famosa de Maquiavel sobre a Fortuna ocorre no capítulo 25 de  O

Príncipe, no qual ele propõe duas analogias para compreender a situação humana em face dos

acontecimentos. Inicialmente, ele compara a fortuna da seguinte maneira:

Comparo-a a um desses rios torrenciais que, quando se encolerizam, alagam
as planícies, destróem as árvores e os edifícios, carregam terra de um lugar
para outro;  todos fogem diante dele,  tudo cede ao seu ímpeto, sem poder
opor-se em qualquer parte. (MAQUIAVEL, 2007, p. 96).

Porém, o furor de um rio caudaloso não significa que suas depredações estejam além

do controle humano: antes que as chuvas cheguem, é possível tomar precauções para desviar

24 Escrito  entre  1519  e  1520,  o  livro  destaca  que  os  italianos  modernos  tornaram-se  tão  degenerados  e
corruptos em seus caminhos, que sua falta de conhecimento dos assuntos militares e a falta de disciplina
militar levaram à ruína da nação. A Itália tornou-se um campo de batalha de “bárbaros” estrangeiros, ou seja,
alemães, franceses e espanhóis. Maquiavel defende a adaptação criativa de práticas militares antigas, mas
aponta como isso seria difícil de realizar. Publicada há cerca de 500 anos, esta obra já conquistou leitores
prestigiosos, como Napoleão Bonaparte e Frederico II, o Grande, sendo considerado indispensável para todo
e qualquer príncipe.



43

as piores consequências dos elementos naturais. “Acontece o mesmo com a Fortuna”, observa

Maquiavel: “Ela mostra seu poder onde virtù e sabedoria não se preparam para resistir a ela, e

direciona sua fúria onde ela sabe que nenhum dique ou barragem está pronto para segurá-la.”

(Maquiavel, 2007, p. 96).

Os seres humanos podem resistir à fortuna, mas apenas nas circunstâncias em que a

“virtù e a sabedoria” já se prepararam para a sua chegada inevitável. Maquiavel reforça a

associação  da  Fortuna  com a  força  cega  da  natureza,  explicando  que  o  sucesso  político

depende da apreciação dos princípios operacionais dela. 

Em outras palavras, Fortuna exige uma resposta violenta daqueles que a controlam.

“Ela se deixa dominar com mais frequência pelos homens que usam esses métodos do que por

quem age com frieza”, continua Maquiavel, “pois sempre, como mulher, é amiga dos jovens,

porque  são  menos  cautelosos,  mais  espirituosos  e  com  mais  ousadia,  domine-a”

(MAQUIAVEL, 2007, p. 99). O comportamento desenfreado da fortuna exige uma resposta

agressiva,  mesmo violenta,  para que ela não se aproveite daqueles homens que são muito

retraídos para dominá-la.

As  observações  de  Maquiavel  apontam  para  várias  conclusões  importantes  sobre

Fortuna e seu lugar em seu universo intelectual. Ao longo de sua obra, a Fortuna é retratada

como uma fonte primária de violência (especialmente quando dirigida contra a humanidade) e

como antitética à razão. Assim, Maquiavel percebe que só a preparação para representar uma

resposta extrema às vicissitudes da Fortuna garantirá a vitória contra ela. Isso é o que  virtù

oferece:  a  capacidade  de  responder  à  fortuna  a  qualquer  momento  e  da  maneira  que  for

necessária. 

O contexto histórico que inspirou os escritos de Maquiavel sobre O Príncipe foi o da

crise pela qual a Itália estava passando de fato. A obra apresenta-se como uma alternativa para

a situação de forte convulsão política no país. No capítulo XXV de O Príncipe, intitulado de

Quanto pode a fortuna nas coisas humanas e de que modo se lhe deva resistir, analisa-se

definitivamente a complexa e problemática relação entre  virtù e fortuna, que caracteriza a

obra. Inicialmente, o autor mantém uma posição equilibrada em relação a essas duas forças,

reconhecendo-as como igualmente responsáveis pelos resultados dos negócios humanos: 

Contudo, para que o nosso livre arbítrio não seja extinto,  julgo poder ser
verdade que a sorte seja o árbitro da metade das nossas ações, mas que ainda
nos deixe governar a outra metade, ou quase. Comparo-a a um desses rios
torrenciais  que,  quando  se  encolerizam,  alagam as  planícies,  destroem as
árvores e os edifícios, carregam terra de um lugar para outro; todos fogem
diante dele, tudo cede ao seu ímpeto, sem poder opor-se em qualquer parte.



44

E, se bem assim ocorra, isso não impedia que os homens, quando a época era
de  calma,  tomassem providências  com anteparos  e  diques,  de  modo que,
crescendo depois, ou as águas corressem por um canal, ou o seu ímpeto não
fosse tão desenfreado nem tão danoso. (MAQUIAVEL, 1513, p. 96).

Maquiavel retrata a situação na Itália, definida como “uma campanha sem aterros e

sem qualquer abrigo”, na qual a fortuna se enfurece soberana. O autor prossegue com a sua

análise, admitindo que, também no que diz respeito ao “Príncipe”, a única combinação que

pode conduzir ao seu sucesso é a baseada na sua natureza e nas necessidades que os tempos

exigem: se o caráter do governante é de acordo com as demandas do tempo, ele terá sucesso;

pelo contrário, vai arruinar:

Mas, restringindo-me mais ao particular, digo por que se vê um príncipe hoje
em franco e feliz progresso e amanhã em ruína, sem que tenha mudado sua
natureza  ou  as  suas  qualidades;  isso  resulta,  segundo  creio,  primeiro  das
razões que foram longamente expostas mais atrás, isto é, que o príncipe que
se apoia totalmente na sorte arruina-se segundo as variações desta.  Creio,
ainda, seja feliz aquele que acomode o seu modo de proceder com a natureza
dos tempos, da mesma forma que penso seja infeliz aquele que, com o seu
proceder, entre em choque com o momento que atravessa. (MAQUIAVEL,
1513, p. 97).

A fortuna  domina,  assim,  a  virtù,  e  Maquiavel,  perante  esta  situação,  conclui,

afirmando a importância da vontade e da ousadia na ação, as únicas que podem talvez domar

a fortuna:

Concluo, pois, que variando a sorte e permanecendo os homens obstinados
nos  seus  modos  de  agir,  serão  felizes  enquanto  aquela  e  estes  sejam
concordes e infelizes quando surgir a discordância. Considero seja melhor ser
impetuoso  do  que  dotado  de  cautela,  porque  a  fortuna  é  mulher  e
consequentemente  se  torna  necessário,  querendo  dominá-la,  bater-lhe  e
contrariá-la;  e ela  mais se deixa vencer por estes do que por aqueles  que
procedem  friamente.  A sorte,  porém,  como  mulher,  sempre  é  amiga  dos
jovens, porque são menos cautelosos, mais afoitos e com maior audácia a
dominam. (MAQUIAVEL, 1513, p. 99).

Mais uma vez,  Maquiavel  compara  fortuna  à  mulher,  afirmando que a  sorte  seria

conquistada  utilizando  determinados  meios,  exemplificando  como  as  mulheres  seriam

tratadas.

3.3. A Virtù e o assassinato na política

A grande  repercussão  das  obras  de  Maquiavel  deve-se  a  uma  multiplicidade  de

elementos. Ainda hoje, a obra do filósofo causa sensação em quem a lê, gerando importantes



45

debates filosóficos entre seus leitores. Maquiavel é abordado de forma redutiva e inadequada

ao  conceito  de  “maquiavélico”,  sem compreender  as  raízes  de  conceitos  internos  ao  seu

pensamento e que, certamente, causam sensação no leitor a princípio. A intenção deste tópico

é  discutir  e  refletir  sobre  um  dos  conceitos  mais  extremos  que  emerge  nos  textos  de

Maquiavel:  o  assassinato,  ou  melhor,  o  assassinato  político,  que entra  na gama de ações

“maquiavélicas”, polemizando ainda mais sua teoria. 

Inicialmente  concentraremos  as  ideias  em  O  Príncipe,  levando  em  consideração

também o  Discorsi  (Discursos sobre a Primeira Década de Tito Lívio). Por fim, será feita

referência à breve descrição da maneira adotada pelo Duque Valentino25 para matar Vitellozzo

Vitelli, Oliverotto da Fermo, Signor Pagolo e o Duque de Gravina Orsini, texto referente a

uma parte do capítulo VII de O Príncipe e que é fundamental para entender como Maquiavel

aborda a questão do assassinato político, como ele o julga e dentro de quais coordenadas o

julgamento está situado. Na verdade, não se trata apenas de observar como Maquiavel põe a

preto e branco tal ato, é uma questão de entender como e por que o faz. E, finalmente, para

entender se e em que medida esse ato é tão deplorável, em virtude da perspectiva a partir da

qual é julgado. 

Para  ter  sucesso  em tudo isso,  é  absolutamente  necessário  abordar  o  conceito  em

questão com cautela. Isso significa que, para entender em que contexto ela está localizada e de

que forma é tratada, devemos primeiro olhar para a teoria política como um todo e, então, nos

deter em alguns elementos da prática política. Com que valores é necessário julgar um ato tão

violento e extremo como o assassinato político? Quem deve recorrer a uma ação como essa?

E  por  quais  motivos?  Para  responder  a  essas  perguntas,  deve-se  abordar  o  discurso  do

florentino  com  atenção.  Tratar  os  conceitos  com  cautela  significa,  antes  de  mais  nada,

compreender o problema filosófico que os textos políticos do autor pretendem abordar.  A

solução deste  problema é,  portanto,  também um dos  objetivos  que  queremos alcançar.  O

problema filosófico em questão anda de mãos dadas com outro paradigma, a saber, o papel

que a própria filosofia política desempenha como uma força argumentativa para Maquiavel.

Finalmente, devemos nos concentrar novamente no conceito de virtù. Uma palavra-chave na

obra de Maquiavel, tão central quanto problemática.

25 Cesare Borgia, o duque de Valentinois, italiano (Duca Valentino), 1475-1507, nascido em Viana, Espanha,
filho natural do Papa Alexander VI. Ele foi um capitão da Renascença, que, como titular dos cargos de
duque da Romagna e capitão-geral dos exércitos da igreja, reforçou o poder político do papado de seu pai e
tentou estabelecer seu próprio principado na Itália central. Suas políticas levaram Maquiavel a citá-lo como
um exemplo do novo “Príncipe”.



46

Compreender a virtù também é fundamental para que os valores que Maquiavel atribui

à política sejam expressos – em suma, o que ele fez e que tanto causa sensação nos textos

florentinos. A virtù é, de fato, a chave para entender o homicídio, entendido como ato político.

Para  apreender  a  verdadeira  natureza  desse  dispositivo  (fragmentos  teóricos  centrados  na

formação  de  um  problema  político)  e  seus  efeitos,  devemos  ir  além:  abandonar  uma

concepção que considera apenas a teoria, por uma concepção que leva em consideração a

prática.

Por relacionamento político, não se quer dizer um relatório de teoria política, mas um

relatório de prática política. Mas é apenas o ponto de vista da prática política que determina a

modalidade da relação com os elementos da teoria política e a modalidade e o mecanismo dos

elementos da própria teoria em questão. A relação entre o plano teórico e o plano prático é

fundamental. Uma das abordagens de Maquiavel, como emerge dos objetivos do Príncipe, é

certamente  uma abordagem da  prática  política.  Maquiavel  chama atenção para  o  Estado,

reflete  sobre  o  que  é  útil  ou  prejudicial  à  manutenção  do  sistema,  e  é  somente  nessa

perspectiva que as ferramentas da teoria política são delineadas e inferidas. No entanto, essas

ferramentas estão a serviço da prática política e da finalidade da ação política. A reflexão de

Maquiavel é, então, uma reflexão que, como política, traz todos os conceitos de volta à sua

modalidade.  E é  isso que destacaremos no caso específico da  virtù e  do homicídio.  Dois

conceitos pertencentes à prática política maquiaveliana.

Para  entender  o  assassinato  como  um  assassinato  político,  devemos  primeiro

questionar a virtù e entender o que se segue de uma análise geral do conceito. Uma vez que é

dentro dessa noção, fonte de sentido da prática política, que o assassinato político pode ser

compreendido.  Na  verdade,  o  valor  da  virtù determina  diretamente  o  significado  do

assassinato político e o valor deste em si.

Como observado,  a  reflexão  de  Maquiavel  remete  os  conceitos  à  sua  modalidade

política, ou seja, todos os conceitos são compreendidos em seu sentido e qualidade políticas, a

própria  virtù é  virtude política.  Tentar compreender o significado que a  virtù assume nos

textos de Maquiavel significa apreender o significado puramente político do termo. A virtù,

que assim entra em cena, deve ser também uma arte, sempre capaz de se adaptar ao novo que

nasce e salvá-lo da desordem. Se designarmos com o nome de fortuna o conjunto de forças

externas para indicar a multiplicidade de fatores que interagem, mas de forma desordenada e

com o nome de virtù, a capacidade de ordenar a matéria, então, podemos dizer que fortuna e

virtù, juntas, determinam a esfera por excelência da ação política. 



47

Do capítulo XV ao capítulo XXIV de O Príncipe, Maquiavel concentra seu argumento

nas qualidades do príncipe, qualidades que poderíamos definir amplamente como próprias do

político.  Pelas  qualidades  definidas  nesses  capítulos,  fica  claro  que  a  ação  politicamente

virtuosa é, em grande parte, separada do que são valores tradicionalmente entendidos. Por

tradicionalmente entendido, certamente podemos significar todos os valores que remontam,

por exemplo, à regra de ouro “não faça aos outros o que você não quer que seja feito a você”.

Nestes capítulos, por outro lado, emergem alguns conselhos e preceitos totalmente diferentes

dos valores tradicionais da moralidade e do sentido do “bem”. A autonomia da política é

proclamada,  total  independência  da  moralidade.  O  que  é  politicamente  certo,  e  por

politicamente  certo  Maquiavel  significa  o  que  é  útil  para  a  preservação  do  Estado,  nem

sempre coincide com o que é moralmente certo.

Entre os vários exemplos presentes na obra de Maquiavel, há uma passagem em que

ele  afirma  que  as  ações  de  Cesare  Borgia,  figura  com quem teve  contato  direto,  são  as

melhores que podem ser indicadas a um novo príncipe. Nas ações de Cesare Borgia, encontra-

se o desenrolar da ação virtuosa. Maquiavel afirma:

Se,  pois,  se  considerarem todos  os  progressos  do  duque,  ver-se-á  ter  ele
estabelecido  grandes  alicerces  para  o  futuro  poderio,  os  quais  não  julgo
supérfluo  descrever,  pois  não  saberia  que  melhores  preceitos  do  que  o
exemplo de  suas  ações poderia indicar  a  um príncipe  novo;  e  se as  suas
disposições  não  lhe  aproveitaram,  não  foi  por  culpa  sua,  mas  sim  em
resultado de uma extraordinária e extrema má sorte. (MAQUIAVEL, 1513,
p.25). 

Sem nos deter  na relação complexa que existe entre  virtù e  fortuna,  podemos nos

concentrar diretamente no que são as ações politicamente virtuosas de Cesare Borgia. Por

meio das ações de Valentino, e de alguns outros exemplos, podemos entender que posição o

assassinato político assume em relação à  virtù, e como esse ato é julgado por Maquiavel.

Antes de entrar neste mérito e abordar o que Valentino tem feito no campo do assassinato

político, é preciso ter em mente como esse conceito está difundido e presente nos escritos de

Maquiavel. No Capítulo III de  O Príncipe, por exemplo, ao discutir os meios úteis para a

manutenção de um principado recém-adquirido, Maquiavel afirma, sem muitos problemas,

que:

E quem conquista, querendo conservá-los, deve adotar duas medidas: a primeira, fazer
com que a linhagem do antigo príncipe seja extinta; a outra, aquela de não alterar nem
as suas leis nem os impostos; por tal forma, dentro de mui curto lapso de tempo, o
território  conquistado  passa  a  constituir  um corpo  todo com o  principado  antigo.
(MAQUIAVEL, 1513, p.7). 



48

É  claro,  então,  que  uma  das  ações  politicamente  úteis  e,  portanto,  virtuosas,  no

momento da conquista de um novo principado, é a extinção da dinastia que antes reinava. O

assassinato, neste caso mesmo de toda uma linha familiar, é necessário para que não surjam

problemas no estado adquirido. Existe outra passagem presente no Capítulo IX do primeiro

livro dos Discursos, na qual Maquiavel argumenta que é melhor estar sozinho na constituição

das boas ordens de uma república ou na reforma das antigas. Aqui Maquiavel se detém na

figura de Rômulo, o fundador de Roma:

Consideradas portanto todas essas coisas, concluo que, para ordenar
uma república, é necessário estar só; e que Rômulo deve merecer
escusas,  e  não  censuras,  pela  morte  de  Remo  e  de  Tito  Tácio.
(MAQUIAVEL, 1521, p.43). 

Segundo Maquiavel, Rômulo não teve outra escolha, a não ser agir com violência. E,

embora  uma  ação  tão  imoral  como  a  supressão  de  uma  vida  humana  seja  certamente

condenada e desprezada por todos, nas páginas de Maquiavel, ela é, em vez disso, desculpada,

justificada; na verdade, torna-se uma manifestação de virtude política. Isso ocorre porque a

violência  é  politicamente  necessária  e  útil  se  usada  para  compensar,  enquanto  deve  ser

condenada se usada apenas para estragar. Portanto, é útil tomar como exemplo os casos em

que o assassinato político é apresentado como um ato injustificado.

As  ações  perpetradas  com  violência  por  Agatocles,  tirano  de  Siracusa,  não  são

associadas por Maquiavel a qualquer virtù, pois não denotam nenhum objetivo político que as

desculpasse. O julgamento puramente político que Maquiavel dá sobre o assassinato é então

determinado não com base no ato em si, mas nos efeitos decorrentes da ação. A diferença

entre o que Rômulo fez e o que Agatocles fez não está na imoralidade do próprio assassinato,

como ato deplorável, mas repousa e tem como fundamento a utilidade política e o efeito que

ela  determina.  Se a  ação for  tomada para consertar  isso,  ela  sempre será desculpada,  até

mesmo para a morte de um irmão, como no caso de Rômulo. 

No entanto, é na figura de Cesare Borgia que a conspiração e o assassinato assumem a

forma de virtude política por excelência. No capítulo VII de O Príncipe Maquiavel, ele narra

brevemente os acontecimentos de Valentino e as ações mais notáveis, para traçar a melhor

referência para o novo príncipe. A raposa de Valentino, em matéria de decepções, usada para

colorir o incumprimento e para fins de crime, manifesta-se em toda a sua “grandeza” e virtude

em dois casos especiais. O primeiro caso é o do assassinato de Ramiro de Lorqua, tenente da

Romagna em 1501. Cesare Borgia entende que ele reduziu o povo ao controle,  à paz e à



49

união. Para fugir do ódio do povo, que o próprio Maquiavel afirma ser prejudicial ao príncipe,

ele decide se livrar de seu ministro:

E,  servindo-se  da  oportunidade,  fez  colocarem-no  uma  manhã,  na  praça
pública  de  Casena,  cortado  em  dois  pedaços,  com  um  pau  e  uma  faca
ensanguentada  ao  lado.  A  ferocidade  desse  espetáculo  fez  com  que  a
população  ficasse  ao  mesmo tempo satisfeita  e  pasmada. (MAQUIAVEL,
1513, p.42). 

O caso do assassinato perpetrado por Cesare Borgia contra seu ministro é elogiado por

Maquiavel como uma ação política muito virtuosa, apesar do fato de ter sido de ferocidade

sem precedentes e moralmente duvidoso. Com um único ato violento, Cesare Borgia obtém o

favor  do  povo,  frustra  qualquer  perigo  de  ser  odiado,  usando  seu  ministro  como  bode

expiatório  e  culpando-o pelo  excessivo rigor  com que o povo obedece a  ele.  Ao mesmo

tempo, porém, o povo é atingido pela ferocidade de seu príncipe, que, certamente, será temido

e respeitado. O contexto em que o assassinato ocorre e os benefícios que Borgia obtém do

assassinato  de  seu  homem,  denotam  como  a  imoralidade  do  assassinato,  às  vezes,  é

politicamente útil e um exemplo de grande  virtù. A violência e a ferocidade do crime aqui

parecem até ser diretamente proporcionais às vantagens que Valentino tira do ato e, portanto,

diretamente proporcionais à virtù exercida. 

O segundo caso, por outro lado, é o engano de Senigallia, acontecimento narrado tanto

no Príncipe quanto no curto texto da Descrição dos modos do duque Valentino. Neste caso, o

assassinato político é usado por Cesare Borgia para a supressão de seus oponentes e daqueles

que  impedem  seus  projetos  ambiciosos.  Os  generais  das  tropas  mercenárias  dos  Borgia,

percebendo que a força política cada vez maior do príncipe seria sua ruína, decidem fazer uma

conspiração.  Ele  então  organizou  tudo,  simulando  uma  falsa  reconciliação  com  os

conspiradores. O local estabelecido para a conspiração é Senigallia. Maquiavel, narrando as

façanhas  de  Borgia,  menciona  esse  acontecimento  no  capítulo  VII  de  O  Príncipe,  não

poupando comentários positivos sobre o assunto. 

O florentino descreve o contexto da conspiração tramada pelo príncipe contra seus

generais. Nesse texto, Maquiavel não expressa julgamentos sobre o efeito político, positivo ou

negativo, que o resultado da conspiração tem, nem expressa julgamentos sobre a  virtù ou

outro fator que move a ação do duque. No entanto, lendo este breve relato da conspiração à

luz do que Maquiavel expõe no Príncipe, podemos tirar conclusões sobre a ação de Valentino.

O texto abre com uma breve descrição do contexto político em que a conspiração é incubada,



50

continua  com uma  descrição  objetiva  dos  eventos  e  do  lugar  da  conspiração  (o  próprio

Maquiavel estava presente), até que o texto feche onde os fios dos eventos são desenhados:

Teria sido difícil a sua destruição, como difícil foi a de Agátocles,  se não
tivesse sido enganado por César Bórgia quando este, em Sinigalia, como já se
disse, aprisionou os Orsíni e os Vitelli. Ai, preso também ele, foi estrangulado
juntamente com Vitellozzo, mestre de suas virtudes e suas perfídias, um ano
após haver cometido o parricídio. (MAQUIAVEL, 1513, p.36). 

A linguagem descritiva de Maquiavel não deixa espaço para julgamentos de qualquer

tipo sobre a ação do duque, seja ela virtuosa ou não. No entanto, ao ler o texto com os olhos

do leitor do  Príncipe e levar em conta o contexto de necessidade política que Maquiavel

destaca  no  capítulo  VII,  é  fácil  entender  como  a  ação  do  duque  é  politicamente  útil  e,

portanto, virtuosa aos olhos do autor. Também aqui a virtù do príncipe não pode ser julgada

com base em valores morais e apolíticos, com os quais o duque, certamente, teria ido à ruína,

mas responde às coordenadas da esfera política, que, muitas vezes, conflitam com a tradição

moral.



51

4. ÉTICA, ARMAS E RELIGIÃO: AMBIÇÕES E DOMÍNIOS DO PRÍNCIPE

Além da virtù e fortuna, temas como religião e estratégias político-militares precisam

ser estudados para fundamentar a presente pesquisa. Para Maquiavel, em relação à religião, o

que  lhe  atribui  mérito  não  é  a  magnitude  de  seu  fundador,  o  conteúdo  das  doutrinas,  a

veracidade dos dogmas ou o sentido dos mistérios e suas liturgias. O que interessa não é a

essência da religião, e sim sua utilidade e valor para a vida comunitária. A religião instrui a

identificar e a honrar os princípios políticos a partir do mandamento religioso. Essa regra

coletiva  pode  atribuir  tanto  o  aspecto  coercivo  exterior  da  subordinação  militar  ou  da

superioridade  política  quanto  o  caráter  de  persuasão  interior  da  civilidade  moral  para  a

produção da unanimidade coletiva.

Assim, a excentricidade do filósofo florentino estaria em grande parte no modo como

lidou com as questões morais e políticas, oferecendo uma outra perspectiva ao exercício do

poder  outrora  sacralizado  por  princípios  defendidos  pela  Igreja.  Considerado  um  dos

representantes  mais  antigos  da  Ciência  Política,  sua  obra,  já  no  século  XVI,  abordava

questões  que  ainda  hoje  se  fazem  relevantes,  a  exemplo  da  legitimação  do  poder,

especialmente se considerarmos as características complexas e polêmicas que fazem parte da

vida política. 

4.1.Maquiavel e as estratégias político-militares

Nicolau Maquiavel antecipou questões relacionadas à corrupção pública e moral,  à

fraqueza militar e aos mercenários. O florentino já defendia o caráter crucial dos exércitos

“nacionais”, ágeis e versáteis, apoiados numa estratégia sinérgica, em que o fator humano, a

força do corpo, a boa formação e os elementos espirituais eram centrais. A organização e o

triunfo  do  governo dependiam apenas  da  missão  e,  para  libertar  a  Itália  dos  bárbaros,  o

estadista  florentino  parecia  favorecer  um  principado  em  vez  de  uma  república,  embora

reconhecendo que a república teria maior estabilidade política. A figura central do Príncipe é a

soberania,  ou  melhor,  do  Estado  (pré)  italiano,  instituição  objetiva,  histórica  e  laica.

Maquiavel  não era um sonhador,  ela  sabia  muito bem que,  sem uma rede de instituições

sólidas, o trabalho de um monarca poderia ter pouco ou nenhum efeito.

Maquiavel percebeu que era necessário um sólido núcleo político-militar, ele sabia da

ligação inevitável entre os sistemas militares e a estrutura político-econômica da nação. Se



52

não  tivesse  sido  formado,  a  Itália  não  teria  futuro,  ficando  fragmentada  em um cenário

europeu em que a luta pela hegemonia estava a todo vapor. 

Maquiavel  foi, de certa forma, censurado, por subestimar o papel da artilharia e da

tecnologia  na  guerra  moderna.  As  armas  estavam  se  tornando  cada  vez  mais  comuns,

manejáveis  e  eficazes,  mas  só  eram  decisivas  no  uso  em  massa.  A infantaria  pouco  se

beneficiou  disso.  As  armas  pequenas  eram  tão  imprecisas  que  eram  inferiores  ao  arco.

Maquiavel  admitia  um uso  limitado,  embora  preferisse  equipamentos  mais  próximos  dos

cânones dos antigos romanos.

Ele  reconheceu  que  calibres  pesados  eram  válidos  contra  fortificações  e

acampamentos entrincheirados, mas os considerou de pouca utilidade em outros cenários. A

artilharia é “útil em um exército quando a virtude antiga é misturada a ela, mas sem isso

contra um exército virtuoso é muito inútil”26. Uma advertência, que serve em todos os tempos,

dirigida  sobretudo  àqueles  que,  alimentando  uma  fé  cega  na  superioridade  tecnológica,

tendem  a  subestimar  a  centralidade  do  fator  humano,  das  forças  morais,  do  modelo

organizacional e do incomensurável na guerra27.

A inovação organizacional, muitas vezes, representou a chave para o sucesso militar,

especialmente  em situações  de  igualdade  tecnológica,  como  claramente  demonstrado  por

Edward Luttwak. Maquiavel olhou para a luta não como um choque de exércitos, mas como

uma luta entre homens: “que a guerra ficará reduzida inteiramente à artilharia, digo que esta

opinião é completamente falsa [...] porque quem quer fazer um bom exército, é melhor para

ele [...] habituar os seus homens para se aproximarem do inimigo, e vir com ele aos menar da

espada”28, um verdadeiro remédio para a tendência mais perigosa na guerra, o desejo de matar

sem  se  sacrificar.  As  batalhas  sempre  foram  decididas  pela  coragem  dos  soldados,  pela

habilidade dos comandantes e pela resistência de um povo, subestimado, muitas vezes, pelo

poder político.

A história militar ensina que, mesmo nos conflitos mais sangrentos, a resiliência da

opinião pública excedeu em muito as expectativas. Basta pensar no povo britânico e russo na

Segunda Guerra Mundial. Maquiavel já havia previsto isso, enfatizando o papel constitutivo

do povo na solidez das instituições, o que reforça a hipótese da nossa dissertação, que afirma

que as teorias de Maquiavel são atemporais. Ele também sabia muito bem que a cavalaria com

arreios de ferro e a artilharia pesada da época eram limitadas pelo terreno e pelas condições

26 Maquiavel,Discorsi, cit., livro II, cap.17, pág.173
27 Earle,op.cit., p.20 
28 Maquiavel, Discorsi , cit., livro II, cap. 17, pág. 172



53

atmosféricas.  Por espírito ofensivo e força moral, eles não podiam ser comparados com a

infantaria. 

A teoria de Maquiavel teve o mérito de trazer a guerra de volta às suas finalidades

naturais, destacando a importância dos fatores espirituais na luta. Tanto na guerra como na

paz, o príncipe foi aconselhado a ter um único objetivo, trabalhar a arte da guerra, defender o

Estado  a  qualquer  custo29.  Maquiavel  defendia  os  futuros  princípios  da  arte  das  guerras

anunciadas  por  Clausewitz,  que  traziam de  volta  ao  poder  político  as  escolhas  feitas  na

aplicação da força: “o propósito político, a razão primária da guerra, dará, portanto, à guerra

que  a  ação  deve  alcançar,  tanto  dos  esforços  que  são  necessários  para  este”.  Este  é  um

“axioma” muitas vezes esquecido nos últimos anos, em que os líderes políticos mostraram

interesse em estratégia,  política de defesa e capacidades militares apenas no momento da

aprovação  dos  orçamentos,  subestimando  sistematicamente  os  dispositivos  projetados  no

exterior e subestimando também a duração dos compromissos, com consequências nefastas no

formato das forças e no resultado das operações.

Maquiavel teria alertado: “quanto menor a força disponível, mais restritos os objetivos

devem ser:  além  disso,  quanto  menor  a  força,  menor  deve  ser  a  duração  da  ação”.  Os

ensinamentos do Florentino, que já havia advertido, ecoam na ação política atual de Vladimir

Putin: “onde há deliberação sobre a saúde da pátria, nenhuma consideração deve ser dada a

ela, seja justa ou injusta, ou lamentável, ou cruel, aliás, adiado qualquer outro aspecto, segue a

todo aquele partido que salva sua vida, e mantém sua liberdade”30 . Para Maquiavel, quem

tivesse desdenhado “esses modos mais cruéis, ou inimigos de toda a vida, não só humanos,

mas cristãos”31, teria que desistir de poder ser príncipe um dia.

Apesar das inconsistências, o princípio libertário de Maquiavel manteve-se intacto.

Para Spinoza, a obra completa do florentino era uma apologia às liberdades32. Para Rousseau,

o Príncipe era o “livro dos republicanos”33, pois indicava, naquela forma de Estado, a melhor

garantia das liberdades individuais, da propriedade privada e da grandeza coletiva34.

Ele  propôs um sistema político capaz de canalizar as energias conflitantes  para os

mecanismos institucionais e exaltou o modus operandi da República Romana, muito hábil em

resolver as controvérsias patrício-plebeus com o diálogo político35. Até a época dos Gracos

29 Maquiavel, O Príncipe, cit., cap. 14, pág. 65-66
30 Machiavelli Discorsi, cit., livro III, cap. 41, pág. 287
31 Machiavelli Discorsi, livro I, cap. 26, pág. 83
32   SPINOZA, Baruch. Tractatus theologico-politicus. In: Prophecy. Springer, Dordrecht, 2001. p. 544-586. 
33   Rousseau, op. cit. p. 123
34 Pier Paolo Portinaro, Perfil do liberalismo, em Benjamin Constant, De la liberté des anciens
35 Machiavelli Discorsi, cit., livro I, cap. 3-6, pp. 43-51.



54

(133-121 aC),  as  instituições  foram capazes de conter  as  tensões  sociais,  tornando-as  um

instrumento de crescimento político. Graças a uma constituição mista, o príncipe e as pessoas

tinham o direito de representação. Maquiavel nunca condenou o tumulto das praças públicas e

o valor da ágora, porque reconheceu um fator dinâmico e constituinte do conflito político. Ele

considerou inevitáveis os abusos de poder de um soberano absoluto e recomendou preferir a

imperfeição e a instabilidade dos regimes que vivem de lutas abertas à ordem enganosa da

tirania única.

O exame das qualidades espirituais do príncipe constitui um dos problemas centrais

abordados por Maquiavel: ele afirma que um príncipe, para permanecer no poder, também

deve se comportar de maneira ruim, independentemente das consequências que essa conduta

gerará. Na verdade, é inevitável que um homem que deseja comportar-se como um homem

bom entre pessoas más vá à ruína. Para o autor, um príncipe deve se colocar no mesmo nível

moral de quem governa. Maquiavel passa a descrever o que define como verdade real, ou

seja, tenta dar uma descrição real e não idealizada de como um príncipe deve ser para adquirir

e manter o poder.

O primeiro requisito que ele considera necessário é saber ser bom, mas, acima de

tudo, ser capaz de não ser mal em algumas ocasiões:

Em verdade, há tanta diferença de como se vive e como se deveria viver,
que  aquele  que  abandone o  que  se  faz  por  aquilo  que se  deveria  fazer,
aprenderá antes o caminho de sua ruína do que o de sua preservação, eis que
um  homem  que  queira  em  todas  as  suas  palavras  fazer  profissão  de
bondade,  perder-se-á  em  meio  a  tantos  que  não  são  bons.  Donde  é
necessário, a um príncipe que queira se manter, aprender a poder não ser
bom e usar  ou não da bondade,  segundo a necessidade.  (MAQUIAVEL,
1513, p. 59).

Ao relacionar todas as características positivas e negativas que podem ser encontradas

em um homem, Maquiavel afirma que seria bom para um príncipe possuir apenas as positivas,

mas, como isso é impossível, é essencial que ele tome cuidado com os vícios que podem

afetar seu poder. Além disso, é seu dever abraçar voluntariamente aqueles vícios sem os quais

ele não poderia salvar o Estado, porque alguns dos que são considerados vícios podem ser os

únicos capazes de mantê-los firmemente em suas mãos. O décimo sétimo capítulo do livro

concentra-se na questão: é melhor ser amado do que temido ou vice-versa? Para o autor, um

príncipe, para manter seus súditos unidos e fiéis, pode ser considerado cruel e deve ser temido

a ponto de não ser odiado nem amado. No entanto, a crueldade é indispensável na guerra.



55

A questão das armas é fundamental na escrita de Nicolau Maquiavel, e a presença do

termo  é  constante,  principalmente  se  os  verbos  armar  e  desarmar  se  somam  a  armas:

praticamente,  não  há  texto  em que  não  apareçam.  A estratégia  utilizada  para  defender  o

Estado é classificada no Príncipe no Capítulo XII: 

Digo, pois, que as armas com as quais um príncipe defende o seu Estado, ou
são suas próprias ou são mercenárias, ou auxiliares ou mistas. As mercenárias
e as auxiliares são inúteis e perigosas e, se alguém tem o seu Estado apoiado
nas  tropas  mercenárias,  jamais  estará  firme  e  seguro,  porque  elas  são
desunidas, ambiciosas, indisciplinadas, infiéis; galhardas entre os amigos, vis
entre os inimigos; não têm temor a Deus e não têm fé nos homens, e tanto se
adia a ruína, quanto se transfere o assalto; na paz se é espoliado por elas, na
guerra, pelos inimigos. (MAQUIAVEL, 1513, p. 47).

A polêmica contra as "armas inúteis e perigosas", ou seja, "mercenários e auxiliares",

serve para promover  a necessidade de "armas próprias" e a  supremacia das  "populações

armadas". Para Maquiavel, "boas armas" andam de mãos dadas com "boa lei" e "liberdade".

A ruína  da Itália  vem dos "pecados" dos  príncipes  italianos  que  escolheram confiar  seu

destino aos líderes mercenários; a tarefa do "redentor da Itália" deverá consistir em "pegar

nas  próprias  armas,  porque não se pode ter  mais  confiança,  mais  verdadeiros,  melhores

soldados". Nesta  perspectiva, o príncipe, como líder e comandante, pode e deve construir

uma relação de amor com os cidadãos e militares: paradoxalmente, o amor tem a ver com

"boas armas" e guerra. Boas leis e boas armas são fundamentais na teoria de Maquiavel, já

que não podem existir boas leis onde não há boas armas, e, onde existem boas armas, as leis

funcionam.

4.2. As questões religiosas em Maquiavel

As  teorias  de  Nicolau  Maquiavel  geraram  muitas  controvérsias  desde  sua  morte.

Alguns o veem como o filósofo inescrupuloso do poder, outros o admiram pela clareza de

seus escritos narrativos  e pela  complexidade de sua obra.  A religião é  um aspecto muito

importante de sua obra. A atitude de Maquiavel em relação à fé permeia seus escritos e deve

ser examinada mais de perto neste ponto. O objetivo deste tópico é examinar as vertentes

argumentativas nas quais Maquiavel leva em conta a religião em sua obra e, portanto, que

função lhe  atribui.  Isso é  examinado com base em passagens de texto de seus  livros  "O

Principe e "Discorsi. Em seus escritos, Maquiavel defende repetidamente a necessidade da

religião.



56

Maquiavel dedica-se, em seus registros, à realidade política de seu tempo e enaltece

sua experiência pessoal como representante do Estado em seu trabalho. Isso fornece um guia

para a ação correta de um governante; ele ilustra suas teses, usando o exemplo de chefes de

Estado de sua época e do passado. Ele se baseia, particularmente, no trabalho histórico de

Políbio e  Tito  Lívio.  Além de representações  da  história  romana,  Maquiavel  também usa

figuras  do Antigo Testamento e  personalidades políticas de sua época como exemplos do

comportamento certo ou errado de um estadista. Para Maquiavel, um excelente estadista deve

possuir fortuna e virtù, bem como eficiência e inteligência.

A  compreensão  da  religião  por  Maquiavel  é  moldada,  principalmente,  por  sua

experiência como estadista e suas raízes na vida política. Devido à sua atividade intelectual

como teórico político, ele está muito distante da visão teológica da religião dos crentes. É por

isso que a religião encontra-se na obra de Maquiavel segundo critérios puramente funcionais,

como sua utilidade para o Estado.  Maquiavel  diferencia as várias formas de cristianismo,

especialmente  entre  o  cristianismo  primitivo  e  o  cristianismo  da  igreja  de  seu  tempo,

expressando diversas críticas aos papas e às Igrejas. 

Sugere, ainda, que a religião não é apenas uma construção de fé, mas, na melhor das

hipóteses, também representa instruções concretas para a ação política. Isso torna provável

que, para Maquiavel, a religião não apareceu como uma iluminação transcendental, mas como

um meio para defender interesses. Usando Numa como exemplo, ele explica como a religião

ajudou os romanos a garantirem seu poder; Maquiavel não é particularmente fascinado pelas

diversas divindades ou pelos ritos da religião romana. O que importa para ele é o que Numa

Pompilius conseguiu com a introdução da religião na vida romana. Acima de tudo, era uma

comunidade  intacta,  porque,  como  escreve  Lívio,  os  soldados  agora  obedeciam,  o  povo

respeitava a moral, vivia-se em harmonia. O último ponto em particular teve um significado

especial para Maquiavel. Afinal, a unidade do povo italiano, um Estado-nação é seu grande

sonho. Ele vê uma comunidade em funcionamento como um pré-requisito absoluto para isso.

Maquiavel, basicamente, observa duas situações da descrição complexa de Numas em

Tito Lívio: Por um lado, o mérito do rei está em ser o primeiro a reconhecer que a religião é

um suporte decisivo para a manutenção da ordem civil. Por outro lado, Numa foi o primeiro a

instrumentalizar a profunda religiosidade do povo para fins políticos. O segundo ponto não é

uma interpretação de Maquiavel. Tito Lívio já chama a introdução da religião de um “meio

extremamente eficaz”, para evitar revoltas e a inquietação entre as pessoas. Tito Lívio também

descreve  o encontro  de  Numa com a  ninfa  Egeria  como um mero engano do povo para

legitimar  sua  ação  política.  Maquiavel  relata  que  Numa entrou  em contato  com a  deusa



57

quando quis introduzir novas leis, e ela aconselhou o rei a propor soluções ao povo. Para

Maquiavel, essa foi uma jogada inteligente, porque, afinal, a melhor maneira de convencer um

povo de uma nova lei é se referindo a Deus. O próprio Maquiavel tira uma conclusão positiva

dessa prática moralmente duvidosa de Numa. Os valores religiosos, como o juramento, eram

ainda  mais  importantes  para  as  pessoas  na  sociedade  romana  do  que  as  leis.  Maquiavel

idealiza uma sociedade que consiste não apenas na interação de um governante forte e uma

rede de leis, mas também em um catálogo de valores e normas religiosas aos quais pertence

até mesmo a autoridade superior.

Ele relata em  Discorsi como os próprios romanos não se esquivavam de enganar o

povo, a maior interpretação, mesmo a reinterpretação dos mandamentos religiosos, quando

servia aos interesses da sociedade. É evidente o quão fascinado Maquiavel está com a forma

como a religião foi instrumentalizada em Roma. Ele não condena de forma alguma que isso

foi em parte um abuso de religião. Já em  O Príncipe, aprova expressamente se o príncipe

desrespeitar as leis, desde que isso sirva ao povo. Ele agora usa a mesma legitimação em

conexão com a instrumentalização da religião romana. Maquiavel não é um cristão na prática,

mas um humanista que vê o complexo da religiosidade de forma pragmática.

Outra ligação estreita com O Príncipe pode ser estabelecida neste contexto. Maquiavel

faz a comparação entre um príncipe forte e uma religião e conclui que é uma grande vantagem

a religião ser atemporal. Se aderir aos seus princípios, permanecerá um instrumento eficaz

muito além da morte do governante. Em  Discorsi, Maquiavel deixa clara a importância de

manter uma fé forte em um povo, mesmo após a morte. A queda do Império Romano deve ser

vista  em  íntima  conexão  com  o  declínio  da  religião.  Durante  séculos,  as  pessoas  na

antiguidade  construíram  templos  e  celebraram  festivais  para  seus  deuses.  Maquiavel

aconselha que os governantes preservem os fundamentos da religião, independentemente de

achar que é falsa. Ele vê a religião como uma cura para as pessoas ao mesmo tempo, mas

também como uma linha muito estreita. Quem quisesse instrumentalizá-la para seu propósito,

mas perdendo de vista seus princípios, acabaria sendo punido. O fato de Maquiavel chegar a

essa avaliação não se deve apenas a alguns exemplos da história romana que encontra em Tito

Lívio, mas também tira essa conclusão da consideração da Igreja Católica de sua vida. Aqui

fica claro que a religião serve, principalmente, para governar e controlar as massas:

Um príncipe deve, portanto, tomar muito cuidado para que nunca saia de sua
boca que não esteja repleta das cinco qualidades acima; e apareça, para ouvir
e ver, toda piedade, toda fé, toda integridade, toda humanidade, toda religião:
e  não  é  mais  necessário,  na  opinião de ter,  do que  esta  última qualidade
(Príncipe xviii 16).



58

Maquiavel estabelece uma conexão entre fé, obediência no exército, disciplina militar

e obediência civil. A religião torna-se um pré-requisito para o sucesso militar, porque onde há

religião é fácil constituir um poder militar, mas onde há um poder militar sem religião, é

difícil introduzi-lo e garantir disciplina e obediência das tropas para quem está no poder.

Maquiavel  reforça  que  uma  certa  dose  de  crueldade  é  necessária  para  garantir  a

segurança e a paz no país. O príncipe deve garantir que seu povo sinta medo dele, mas que

isso não se transforme em ódio por ele. O medo do príncipe garante que as pessoas obedeçam

à lei. Isso garantirá a estabilidade do império. Assim, enquanto o medo do príncipe implica,

potencialmente pelo menos, uma oposição entre o príncipe e o povo, tal relação é deslocada

para um estado de conflito entre a pátria e seus inimigos. O amor à pátria mobiliza o medo, e

o terror do príncipe os direciona ao inimigo de sua pátria. O medo de um inimigo que ameaça

a pátria une as tropas, e as pessoas podem transferir a frustração que se acumula pelo medo do

príncipe para o mundo exterior e reduzi-la por meio do conflito com o inimigo. 

Maquiavel prevê que o príncipe pode disciplinar as pessoas tanto quanto a fé. Ele

pressupõe, portanto, que o príncipe pode desempenhar um papel com seus súditos semelhante

ao de Deus, o que parece muito improvável. O povo pode temer a Deus e ao príncipe, e ambos

garantem  a  obediência  e  o  cumprimento  da  lei.  Aqui  o  filósofo  florentino  muda  da

compreensão  teológica  de  Deus  dos  cidadãos  diretamente  para  a  realidade  política.  Para

Maquiavel, a “superestrutura” religiosa, é absolutamente necessária para uma sociedade para

mantê-los juntos e sustentar os sistemas sociais e morais de um corpo social.  No segundo

capítulo do segundo livro dos “Discorsi”, o filósofo analisa o papel da liberdade na República

Romana: 

Quando agora reflito sobre a razão pela qual os povos da antiguidade tinham
mais amor pela liberdade do que o presente, acredito que é o mesmo que com
a impotência das pessoas de hoje, ou seja, a diferença em nossa educação e a
educação dos antigos , que na diferença de religião reside. Pois, uma vez que
nossa religião nos mostrou a verdade e o verdadeiro caminho, ela nos faz
apreciar  menos  as  honras  mundanas.  Os  gentios,  por  outro  lado,  os
valorizavam muito e os consideravam seu maior bem e, portanto, eram mais
ousados em seus atos. [...] Além disso, a velha religião só tornou santos os
homens de fama mundana, como generais e chefes de estado. Nossa religião
beatificou mais os humildes e contemplativos do que os ativos. Ela tem o
maior  bem  em  humildade  Renúncia  e  desprezo  pelo  terreno;  o  primeiro
coloca em alta coragem, força física e tudo o que torna as pessoas poderosas.
Se  nossa  religião  também  exige  que  alguém  seja  forte,  ela  quer  que  a
expresse no sofrimento e não em atos poderosos (MAQUIAVEL, 1979, p.
153) 



59

Aqui Maquiavel faz uma comparação direta entre a “velha” religião dos romanos e a

religião de seu tempo. Ele faz referência ao “verdadeiro caminho” e à “verdade”, que leva o

homem a valorizar menos as honras mundanas do que a Salvação e vida no céu, o que “nossa

religião” propaga. Para Maquiavel, parece ser mais sensato valorizar as coisas mundanas do

que a crença. 

Ele não escreve que uma religião é “mais verdadeira” do que a outra, mas se refere a

uma passagem do Novo Testamento. Aqui, Jesus se descreve como o caminho, a verdade e a

vida. Portanto, refere-se ao cristianismo tomando o verdadeiro caminho para si mesmo, mas

não o dogma da religião. Maquiavel continua no Capítulo 15 de “O Príncipe”:

Há uma distância tão grande entre a vida como ela é e a vida como deveria
ser,  que  quem  ignora  o  que  está  acontecendo  pelo  bem  do  que  deveria
acontecer  está  causando  sua  queda  ao  invés  de  sua  própria  conservação
operar;  pois  uma pessoa  que  deseja  confessar  o  que  é  bom em todos  os
aspectos deve morrer no meio de tantos outros que não são bons. Portanto, se
um príncipe quer se afirmar, ele deve aprender a capacidade de não ser bom e
usá-la ou não de acordo com a ocasião. (MAQUIAVEL, 2007, p. 60) 

 Na obra Discorsi (Discursos sobre a Primeira Década de Tito Lívio-1513-1521), em

um dos capítulos mais polêmicos, Maquiavel descreve a religião como “instrumentum regni”

que seria um meio de manter o povo unido, tornando o governo forte, seguindo o exemplo do

antigo paganismo romano,  em que a religião tinha essencialmente uma função pública: o

autor elogia, então, o modelo romano e critica fortemente a Igreja do século XV-XVI, cuja

corrupção tem estimulado muitos fiéis a se afastarem da religião e cuja má política causou a

divisão e a fraqueza dos Estados italianos, fato provado pelas guerras do início do século XVI,

travadas em solo italiano por potências estrangeiras. Essas considerações estão ligadas à visão

completamente secular de Maquiavel do Estado e do direito, este último também descrito em

outro lugar como um meio de manter a ordem social, e, certamente, não como uma expressão

da justiça divina. 

Embora, muitas vezes, tenha sido julgado um inimigo da religião e do Cristianismo em

particular, Maquiavel argumentou que a religião é necessária para fundar, preservar e reformar

as repúblicas e que a religião cristã, se devidamente fundamentada, seria um apoio válido para

a liberdade republicana. Em seus escritos, ele defende que o bom cristão deve ser um bom

cidadão, servir ao bem comum, obedecer às leis, combater a corrupção e a tirania. Sua crítica

severa à corrupção religiosa italiana e à Igreja de Roma pode ser entendida em seu significado

histórico no contexto político e espiritual.  O secretário era inimigo da má religião porque

queria ver renascer uma verdadeira religiosidade, aliada da liberdade política.



60

Para Maquiavel, parece que Deus não corresponde a nenhuma verdade transcendental:

Deus é a palavra que inspira medo nas almas mal educadas, que é usada pelos governantes

para fazer cumprir a lei da sociedade. Portanto, religião como instrumentum regni. Maquiavel,

lidando com a religião civil, divide automaticamente o fenômeno religioso em instrumentum

regni (prerrogativa dos poderosos e religiosidade relegada às "massas"). Para sobreviver, a

religião civil (suposta defensora das boas ordens) não pode prescindir de seus observadores.

E,  para  observar,  é  preciso acreditar;  para  acreditar,  é  preciso ter  medo de  Deus,  do seu

castigo, do desejo instintivo de poder . É óbvio que um Deus sem apóstolos não faria sentido.

Mas, para Maquiavel, os príncipes e líderes podem muito facilmente não possuir nenhuma

virtude moral, embora, para manter o consenso público, eles devam, pelo menos, gabar-se de

sua aparência. 

O que importa é que a ideia de Deus esteja firme no coração frágil dos "plebeus".

Portanto, Maquiavel ensina mestres a dominar e servos a servir. Reduz a melhor ordem social

possível a uma república arbitrária na qual alguns dominam, e outros concordam. O mérito de

quem não acredita, fingindo acreditar, deve ser recompensado com o cumprimento de sua

vontade de poder. Porque deles é uma humanidade superior, digna do trono, dada a incurável

contradição maquiavélica entre religião civil e espiritualidade. Para ele, os homens nascem

para  governar  ou  para  servir,  é  a  natureza  que  lhes  dá  mais  ou  menos  inteligência  para

alcançar a escalada para o sucesso mundano. Maquiavel ensina os "superiores" a administrar

bem  suas  qualidades  inatas,  a  adaptá-las  à  realidade;  porque  não  há  outro  fim  senão  o

terrestre, não há outro sentido senão aquele intrínseco ao cruel jogo da vida. 

O secretário florentino não se importa se os homens acreditam ou não em Deus, nos

deuses  pagãos  ou  na  Natureza.  A  religião  continua  sendo  um  método  arbitrário,  mas

indispensável para o propósito de reconciliar nossa alma e fortalecer o governo. Religião e

sociedade estão interligadas e são responsáveis pela sobrevivência dos homens. Assim como a

religião civil não pode existir sem espiritualidade, a sociedade não pode existir sem religião -

entendida por Maquiavel precisamente como uma canalização de esperança. 

Maquiavel  enxergava  a  religião  de  uma  forma  oportunista:  para  ele,  não  importa

veracidade, muito menos conceitos de fé. Desde que, coletivamente, os planos do príncipe

surtissem efeito, gerando poder e obediência. Para o filósofo florentino, os conceitos e teorias

divinas serviam para manipular e organizar as estruturas sociais, instigando o temor a Deus,

com o objetivo de atingir a obediência da massa em geral. Para Maquiavel, o importante era o

príncipe utilizar os conceitos e práticas religiosas ao seu favor, colocando a fé a serviço da

política,  o  que  torna  o  filósofo  conhecido  como  um dos  precursores  da  ciência  política



61

moderna,  pois  defendia  que  o  sagrado  poderia  fortalecer  o  governo  dos  príncipes,

consolidando a manutenção do país.

4.3. As formas de governo no pensamento de Maquiavel

Maquiavel  é  considerado  o  fundador  da  ciência  política  moderna,  aquela  que

distinguiu seu propósito da moralidade, à qual a política sempre esteve ligada e subordinada.

Ele acredita que o campo da ação política é baseado em leis específicas próprias e, com base

nessas ações, são avaliadas. O critério do bem ou do mal moral substitui o do lucro ou do

dano político. A autonomia da política se expressa em julgar uma ação boa ou ruim em uma

base diferente da moralidade.

Talvez seja menos conhecido que Maquiavel também introduza inovações dentro da

história da terminologia política,  como já  se expressa na primeira declaração do primeiro

capítulo do  Príncipe:  “Todos os Estados, todos os governos que tiveram e têm autoridade

sobre os homens, foram e são ou repúblicas ou principados” (Maquiavel, 2007, p.4).

Em primeiro lugar,  ele  define os  “domínios”,  organizações  políticas,  com o termo

“Estado”,  uma peculiaridade que faz dele o inventor da palavra em seu significado atual,

moderno – distinto do “status” como classe ou condição social – para indicar o que os gregos

haviam  chamado  de  “polis”  e  os  romanos,  “res  publica”36.  Maquiavel  criou  uma  nova

classificação de formas de governo, uma vez que a tradicional partição aristotélica substitui a

república-principado.

Aristóteles dedicou dois dos oito livros da Política à exposição de formas de governo,

de acordo com uma classificação que será retomada e repetida nos séculos seguintes. Segundo

ele,  o  poder  da  cidade  pode  ser  exercido  por  um,  alguns  ou  muitos,  dando  vida

respectivamente ao reino (a monarquia), à aristocracia e à politica, com os quais contrasta a

degeneração correspondente de tirania, oligarquia e democracia. Na verdade, essa articulação

tripartite baseia-se no duplo critério de quem governa e como governa, de modo que se tem

monarquia, aristocracia e política se a única pessoa ou as poucas pessoas ou as muitas pessoas

que governam fazem isso bem, ou seja, perseguindo o interesse comum, o bem público; se,

por outro lado, qualquer um que detenha o poder não está mirando no bem de todos, mas, para

seu próprio bem, a degeneração ocorre: se eles governam apenas um, passamos da monarquia

36 Res publica é uma expressão de origem latina que significa “coisa do povo”, “coisa pública”. É a derivação 
da palavra república. O termo comumente se refere a algo que não é classificado como propriedade privada, 
mas que é mantida em conjunto por muitas pessoas.



62

para a tirania; se eles governam poucos, passamos da aristocracia para a oligarquia, e, se eles

governam muitos, a democracia desliza. 

Claramente com distinção inicial entre as formas de governo, Maquiavel lida com os

principescos do  Príncipe  e da república nos  Discursos.  Se, no primeiro, o autor celebra as

virtudes do monarca, no segundo, ele revela simpatias republicanas. Essa contradição afetou

os  estudiosos;  a  solução  mais  comum  é  distinguir  as  motivações  dos  dois  escritos.  Na

verdade,  enquanto  os  Discursos formulam  a  orientação  republicana  básica  do  autor,  o

Príncipe  é um trabalho de política militante, mais ligado aos acontecimentos da época e às

questões históricas. 

Para lidar com a crise italiana de seu tempo, o autor considerou necessário criar um

Estado novo e forte, que poderia ser o resultado da habilidade política de um indivíduo. Isso

não nos surpreende se considerarmos que as reflexões de Maquiavel sempre descendem de

uma relação direta com a realidade histórica. Nada estranho, portanto, se ele incluiu em um

trabalho a síntese de sua reflexão teórica geral e confiou a outros suas propostas destinadas a

condicionar o quadro político contemporâneo no futuro imediato. 

No Príncipe, introduzindo os vários tipos de principados, Maquiavel distingue três:

hereditário, novo e eclesiástico. É o último que mais lhe interessa e ao qual ele dedica a maior

parte de seu tratamento. Os principados hereditários, nos quais o poder é transmitido por uma

lei de sucessão, podem, por sua vez, ser de dois tipos, dependendo se são governados por um

príncipe,  e  todos os outros  servos;  ou para um príncipe e  barões,  que não pela  graça do

Senhor, mas pela antiguidade do sangue, mantêm esse grau. Aqueles Estados que se governam

para um príncipe e para servos têm seu príncipe com mais autoridade. A razão básica para a

distinção  está  na  forma  como  o  príncipe  administra  o  poder,  ou  seja,  se  ele  faz  isso

absolutamente ou não. No primeiro caso, entre ele e seus súditos, há uma relação mestre-

servidão, na qual o conceito da monarquia despótica é encontrado. No segundo caso, há a

intermediação da nobreza, cujo poder não depende de uma concessão do soberano, mas de

uma tradição baseada na linhagem. Embora ele esteja acima de todos, na presença de uma

classe de “barões”, seu poder é, pelo menos, compartilhado, se não parcialmente limitado.

Além disso, embora essa forma de principado não possa ser considerada um governo livre em

seu próprio direito, o que o diferencia do principado despótico é, no entanto, a existência de

uma  ordem  independente,  e,  nesse  sentido  livre,  com  respeito  ao  soberano,  enquanto

característica do principado despótico, todos, menos o soberano, são “servos”. 

O caminho para se tornar um príncipe torna-se mais fácil, como foi visto no Capítulo

III,  se  for  realizado  graças  à  fortuna,  mas,  neste  caso,  o  poder  é  mantido  com  grande



63

dificuldade, pois é com sua própria virtù que o príncipe pode superar os obstáculos devido à

inconstância da própria fortuna. A fortuna  nada mais é do que o conjunto de circunstâncias

objetivas  em  que  o  político  se  encontra  agindo,  administrado  pela  pura  aleatoriedade  e

independente de sua vontade. A virtù do príncipe consiste em direcionar sua ação, tentando

explorar  com  oportunismo  todas  as  oportunidades  que  as  circunstâncias  lhe  oferecem,

enfrentando adversidades e moldando de acordo com suas necessidades da massa disforme de

situações, momentos, contingências, eventos, oferecidos pela fortuna. Não é uma força cega e

irresistível, apesar do fato de que muitos tiveram e têm opinião de que as coisas do mundo são

governadas pela fortuna, e por Deus, e que homens com prudência não podem corrigi-los.

No que diz respeito aos reinados obtidos por meio da maldade e da violência, podemos

fazer uma pequena distinção do que acaba de ser dito, em relação à tirania. Mesmo neste caso,

Maquiavel não condena os princípios que foram utilizados para chegaram ao poder de forma

sangrenta, mas faz uma distinção ao leitor com base no que é a única regra de avaliação do

político: a capacidade de preservar o Estado, a estabilidade política. Um aspecto é o uso da

crueldade, se se limita ao momento em que se tem que lutar pelo poder; outro é persistir ainda

mais tarde, com atitudes despóticas e opressivas. Uma vez que ganhou poder, é bom garantir o

respeito pelos súditos, por meio de maneiras mais convenientes e decentes do que aqueles

usados para obtê-lo. O fim desses tiranos é logo escrito, pois eles não entenderam que atos

cruéis são feitos apenas uma vez por necessidade, para garantir o poder.

Finalmente, o principado civil é definido como tal quando o príncipe chega ao poder

com o favor de seus concidadãos. Não é indiferente receber o apoio de uma ou outra das duas

classes sociais, para fins de gestão do reino. Maquiavel inclina-se para o povo, convidando o

príncipe para mantê-lo amigo. Se, pelo contrário, ele preferir o apoio dos grandes, enfrentará

duas desvantagens arriscadas: em primeiro lugar, eles se considerarão iguais a ele e não se

submeterão voluntariamente ao seu comando, pelo contrário, poderiam tentar demiti-lo com a

intenção de colocá-lo em seu lugar;  em segundo lugar,  o príncipe vai achar  muito difícil

satisfazer seus desejos, pois o grande pedirá para comandar e oprimir o povo; pelo contrário,

este último exigirá nada mais do que ser oprimido. 

Este é o caminho que cada Estado é forçado a viver por necessidade histórica, porque,

se uma forma de governo é boa, é de curta duração e, se é ruim, é fundamentalmente instável.

O príncipe torna-se vulnerável, que é então derrotado por mocinhos, que, destemidos, tornam-

se oligarcas. Eles estão em colapso, portanto, porque uma república popular será formada, até

que sua mudança licenciosa ocorra.



64

É  evidente  que  o  ponto  de  referência  de  Maquiavel  é  Políbio37,  porém  o  autor

florentino se desprende do  polibiano,  pois não aceita  que essa sequência possa se repetir

indefinidamente, dada a fragilidade do sistema político. Suas dúvidas surgem ao conectar essa

sucessão  de  formas  de governo com o plano concreto  das  relações  históricas,  por  isso é

improvável que, uma vez que todas as seis fases de transformação tenham sido vivenciadas e

superadas, um Estado esteja em posição de recomeçar seu ciclo. É mais lógico pensar que sua

fraqueza e sua precariedade o levarão a ser objeto de metas expansionistas de outros Estados

vizinhos, mais bem ordenados, determinando seu fim com completa escravidão. 

A teoria dos ciclos revela-nos a concepção naturalista da história que é própria de

Maquiavel, uma história da qual é possível derivar as leis que regulam o desdobramento dos

acontecimentos.  Saber  o  que  aconteceu  e  entender  por  que  isso  aconteceu  permite  ao

estudioso também observar o que está prestes a acontecer e, portanto, também o impedir, caso

não  seja  desejável,  fato  este  que  sustenta  a  hipótese  de  investigação  deste  trabalho  que

defende que a teoria de Maquiavel é atemporal e válida em diversos momentos históricos. A

hipótese da existência de leis históricas baseia-se no pressuposto de que a natureza humana é

composta de personagens comuns e constantes ao longo do tempo, que guiam as pessoas para

os mesmos desejos e paixões. Se os homens, como tal, são sempre atraídos pelas mesmas

ambições  e  movidos  por  desejos  idênticos,  a  repetição  do  comportamento  e,

consequentemente, a realização de todo o ciclo de formas de governo são explicados, porque

todas as coisas do mundo, em todas as épocas, têm sua própria resposta nos tempos antigos.

Isso ocorre porque, sendo aqueles operados por homens que sempre têm as mesmas paixões, é

necessário que eles tenham o mesmo efeito. 

Por causa da natureza dos homens, todas as formas de governo são, em última análise,

más e boas: boas porque são de curta duração e ruins como tal. No entanto, o homem possui a

capacidade de abstrair ensinamentos úteis da dinâmica da história, assim como aqueles que

conheciam esse defeito, fugindo de cada um desses caminhos para si mesmos, julgando-o

mais firme e estável; porque um olha para o outro, ou seja, na mesma cidade, o Principado. 

A solução que nos conta a história (no contexto do Políbio, que continua a ser a fonte

de inspiração), a fim de superar o problema da repetição de ciclos e da instabilidade política, é

o  estabelecimento  de  um  Estado  misto;  uma  forma  de  governo  que  inclui  em  si  as

características do principado, da república do excelente e da república do povo. 

37 Maquiavel foi o primeiro teórico da modernidade que citou Políbio em seus pensamentos políticos, de fato
estabelecendo com o historiador da Megalópole, nos capítulos iniciais dos Discorsi, um diálogo original de
seu próprio pensamento político.



65

Neste  ponto,  estamos  diante  do  que  parece  ser  uma contradição  adicional  entre  o

Maquiavel,  teórico  da  política,  os  discursos  e  os  maquiavélicos,  conselheiro  político,  do

Príncipe,  em que ele argumenta que os “Estados médios” não têm razão para existir nem

trazem qualquer uso à causa da manutenção de um Estado, o objetivo principal da análise

maquiavélica. Sem nos repetirmos sobre a questão das supostas ou reais contradições entre as

duas obras, apenas notamos uma diferença sutil na terminologia. No Príncipe, ele falava de

“Estados Médios”, que não são nem repúblicas nem principados, não possuindo os atributos

completos de qualquer tipo. Neste caso, no entanto, ele usa a definição de “Estado Misto”,

recorrendo a Políbio. O “Estado Médio” é algo que não representa nenhum dos dois, está no

meio do caminho, não é mais o Estado anterior, mas ainda não o próximo. No “Estado Misto”,

há obviamente aqueles elementos que compõem o coração das três formas, dando vida a um

novo modelo diferente porque contém o melhor dos três. 

Com essas conclusões, o autor florentino rompe com a tradição que identifica o bem

político sempre em conformidade e atribui a controvérsias e tumultos – como ele os chama

repetidamente – um papel muito positivo na vida política. A grandeza – a fortuna, em termos

de glória – de Roma foi que ela foi capaz de canalizar esses contrastes para um caminho, um

caminho que se abriu para um resultado institucional. Roma foi capaz de aceitar os problemas

que vieram da sociedade, fazendo-os fluir em direção a uma solução política, a das boas leis.

Não reprimiu o conflito social pelas regras forçadas, mas o institucionalizou, transformando o

cargo do qual era o portador em reformas do sistema legislativo. 

O Estado Misto é, de alguma forma, o espelho de uma sociedade diversificada, cujos

componentes estão em concorrência uns com os outros, mas é justamente essa competição

que  garante  a  liberdade.  Mais  uma  vez,  Maquiavel  apresenta  temas  que  terão  notáveis

desenvolvimentos na modernidade.

4.4. “Os fins justificam os meios”

“O fim justifica os meios” é a famosa frase que, na linguagem popular, associa-se ao

Príncipe de Nicolau Maquiavel. A partir dessa concepção, ao longo dos séculos, desenvolveu-

se o chamado “maquiavelismo”, termo que indica uma doutrina política e um exercício de

poder marcado por ações implacáveis e inescrupulosas, disposto também a fazer o mal para

atingir seus objetivos. No entanto, a ideia de que Maquiavel teorizou essa doutrina política

deriva de uma leitura equivocada (ou, pelo menos, superficial) de O Príncipe. Na verdade, o



66

pensamento de Maquiavel,  embora questionável  em alguns pontos de vista,  é muito  mais

complexo, mais sutil, e deve ser mais bem contextualizado e esclarecido. 

Em primeiro lugar, a atribuição a Maquiavel da frase “o fim justifica os meios” pode

ser facilmente excluída pela leitura de O Príncipe. Na verdade, esta frase não está escrita em

nenhuma das suas obras. No entanto, esta simples observação não é suficiente para descartar o

problema. Com efeito, em O Príncipe, é possível encontrar uma frase que, de uma maneira

um  tanto  diferente,  expressa  substancialmente  esse  conceito.  No  Capítulo  XVIII  de  seu

tratado, Maquiavel escreve:

Deve-se compreender que um príncipe,  e em particular um príncipe novo,
não  pode  praticar  todas  aquelas  coisas  pelas  quais  os  homens  são
considerados bons, uma vez que, frequentemente, é obrigado, para manter o
Estado, a agir contra a fé, contra a caridade, contra a humanidade, contra a
religião (MAQUIAVEL, 1513, p. 69).

Aqui, embora não encontremos literalmente a expressão “o fim justifica os meios”, o

que Maquiavel expressa pode parecer perfeitamente sobreposto em um nível conceitual. Mas,

lendo com atenção, fica claro que  Maquiavel não justifica os meios em qualquer caso  e a

qualquer  custo,  mas  estes  “serão  julgados  honrados  e  por  todos  elogiados”  apenas  para

“manter  o  estado”.  Com  efeito,  o  príncipe  deve  agir  pelo  bem  do  Estado  e  pela  sua

manutenção: só neste sentido é “justificável” a ação do príncipe (seja qual for o meio que

utilize).

Maquiavel observa figuras políticas amorais, moldando-as. Daí a expressão referida a

ele “os fins justificam os meios”, pois ele não quer somente entender a política, mas mudá-la.

O Príncipe é dedicado à família Medici para auxiliar sua manutenção no poder, buscando

oferecer indicações politicamente boas, preservando o Estado. Ele é considerado amoral, mas,

na verdade, também pode ser profundamente moral porque encara a realidade como ela se

encontra. O Príncipe é um conjunto de conselhos para fundar um Estado nacional, não mais

regional, oferecendo conselhos e indica situações a serem evitadas, daí a importância dada por

ele a sua maior obra. 

Para Maquiavel, a política não deve ser subordinada à moralidade. Ele tem seu próprio

posicionamento que rejeita o moralismo abstrato dos humanistas porque descobre a realidade

da política, e tem em mente os riscos que a Itália corre, percebendo a grande fraqueza dos

príncipes.  Esses  elementos  não  são  suficientes  para  explicar  a  abordagem  de  Maquiavel

porque,  em  Discorsi,  os  ideais  são  os  mesmos,  mesmo  que  o  tom  fosse  mais  calmo.

Maquiavel não nega moralidade, mas a considera subordinada à política. Na verdade, nada é



67

imoral na política além de escolha ineficaz. Pessimismo antropológico é uma opção teórica

injustificada de Maquiavel, uma premissa arbitrária. Desta forma, ele acredita que pode criar

uma política eternamente válida,  sustentando a hipótese desta pesquisa de dissertação que

atribui um caráter atemporal às teorias de Maquiavel.

Os  temas  individuais  tratados  por  Maquiavel  são  muitos  e  ricos  em  exemplos

históricos. Basta dizer que,  após analisar as  formas pelas quais é possível tomar o poder,

Maquiavel se detém sobretudo na forma como o príncipe deve agir para manter o poder e não

perdê-lo. Nesse contexto, o autor dedica amplo espaço ao comportamento que o príncipe deve

assumir para com seus súditos. É justamente nesses capítulos que alguns dos argumentos de

Maquiavel, se interpretados superficialmente e não contextualizados, podem aparecer muito

próximos do conceito resumido na frase “o fim justifica os meios”. Em outras palavras, o que

Maquiavel diz é que, para manter o poder, o príncipe pode recorrer a todos os meios, mesmo

violentos se necessário.

Embora Maquiavel fosse, do ponto de vista ideológico, um republicano, ele acreditava

que a única forma política concretamente viável naquele momento histórico era o principado,

uma organização política bastante difundida na Itália do século XVI. Essa discrepância não é

estranha se considerarmos o aspecto realista e pragmático do pensamento de Maquiavel. Ele

não quer descrever um Estado perfeito e ideal, ele não busca uma forma política utópica, mas

a  forma de governo concretamente realizável na Itália de seu tempo que está  em meio às

guerras,  em um momento de grande crise  política,  em que a  península é  disputada pelas

grandes  potências  estrangeiras.  Assim,  Maquiavel  é  um  republicano  do  ponto  de  vista

ideológico, mas também realista, e acredita que, naquele momento histórico, a melhor forma

de governo possível e sobretudo viável é o principado.

Dentro desse realismo,  o autor  analisa  o  que o príncipe deve fazer  para manter  o

Estado. Obviamente, esta é uma questão muito prática e não moral. Em particular, o príncipe

deve assumir todas as atitudes que permitem a sobrevivência e a estabilidade de seu governo,

mas essas atitudes, às vezes,  podem não coincidir com a moral. Como resultado, às vezes,

pode ser necessário deixar de lado a ética para um bem maior: o Estado. É por isso que “o fim

justifica os meios”: o bem e a estabilidade do Estado consistem na meta do príncipe, e esse

fim deve ser realizado não com os meios mais justos do ponto de vista ético e moral, mas com

os meios mais apropriados e eficazes para fazer acontecer. 

A interpretação distorcida do pensamento de Maquiavel reside precisamente no erro de

ter julgado moralmente  um texto que, de forma alguma, queria ser moral. Se o objetivo do

tratado de Maquiavel é  ilustrar como um príncipe pode manter o Estado, segue-se que ele



68

deve, antes de mais nada,  ser um  bom governante.  Um estado mal governado, no qual o

governante se comporta como um déspota, está inevitavelmente condenado à morte. 

O bom príncipe, portanto, deve, antes de tudo,  servir aos interesses do Estado.  No

entanto, esse interesse também pode não coincidir com o interesse do povo, nem com o do

próprio príncipe.  Mas  agir  moralmente,  fazer  o bem dos cidadãos  é,  segundo Maquiavel,

condição  essencial  para  a  manutenção  do  Estado.  Ele  acredita  que  o  mal  cometido  pelo

príncipe deve ser sempre direcionado para o bem dos súditos, caso contrário, volta-se contra

quem o usa, causando sua ruína.

Portanto,  sempre  agindo  pelo  bem  do  Estado,  o  príncipe  poderia  eventualmente

recorrer a meios imorais, mas única e exclusivamente se a necessidade o exigir.  Maquiavel

está bem ciente de que ações como assassinato ou mentira são repreensíveis e moralmente

inconcebíveis, mas ele distingue claramente entre julgamento moral e julgamento político. Na

verdade,  comportamentos  que  podem ser  ruins  de  acordo  com a  moral  podem ser  bons

politicamente e vice-versa. A crueldade, às vezes, pode ser necessária para o político, porque

ele  tem  que  enfrentar  a  natureza  maligna  dos  homens,  portanto,  é  uma  questão  de

comportamento  que,  às  vezes,  torna-se  obrigatória.  Maquiavel  faz  uma  distinção  entre

“crueldade mal usada” e “bem usada”: 

Penso que isto resulte das crueldades serem mal ou bem usadas. Bem usadas
pode-se dizer serem aquelas (se do mal for lícito falar bem) que se fazem
instantaneamente pela necessidade do firmar-se e, depois, nelas não se insiste
mas sim se as transforma no máximo possível de utilidade para os  súditos;
mal usadas são aquelas que, mesmo poucas a princípio, com o decorrer do
tempo aumentam ao invés de se extinguirem. (MAQUIAVEL, 1513, p. 36)

Consequentemente,  a  crueldade  jamais  poderia  ser  justificada  se  não  fosse

ocasionalmente  exigida  por  necessidade  para  o  bem  do  Estado.  Alguns  comportamentos

cruéis e imorais só podem ser adotados pelo político e apenas se estritamente necessários para

esse bem maior. Mas a mesma afirmação "o fim justifica os meios", embora seja usada para

resumir esse pensamento, é imprecisa. Maquiavel não quer "justificar" de forma alguma: esse

verbo  introduz  precisamente  aquele  critério  moral  que  Maquiavel  deseja  excluir.  Ele

simplesmente observa que algumas atitudes, morais ou imorais, são necessárias para o bem do

Estado.

Maquiavel nunca argumentou que “o fim justifica os meios” de forma absoluta, para

justificar qualquer maldade. Em suma, Maquiavel não deseja um príncipe inescrupuloso e

mau, mas um soberano esclarecido a serviço de seus súditos, capaz de estabelecer um Estado



69

bem ordenado e seguro, que garanta o bem-estar e a tranquilidade do cidadão. A figura de

Maquiavel não gozava de uma fama positiva. Em 1559, todas as suas obras foram incluídas

no índice de livros proibidos, embora continuassem a circular. Já então começou a difundir-se

a fórmula “o fim justifica os meios”, que gostaria de resumir todo o “maquiavelismo” (termo

que hoje tem um significado negativo).

Os  protestantes  ingleses  e  franceses  viram  em  Maquiavel  a  imagem  perfeita  do

cinismo  político  dos  italianos  e  jesuítas.  Assim,  o  adjetivo  “maquiavélico”  passa  a  ser

sinônimo  de  enganador  intrigante,  malicioso  e  inescrupuloso.  Na  Inglaterra,  o  nome  de

Maquiavel  define  o  estereótipo  do  italiano,  visto  como  planejador  de  enganos  e  tramas

secretas. 

Aqui  está  um estudo sobre uma frase  nunca  dita,  “o  fim justifica  os  meios”,  que

marcou um grande pensador. Também por isso hoje é importante estudá-lo e redescobri-lo,

para apreciar a verdadeira essência de um importante filósofo do Renascimento.



70

CONCLUSÃO

Esta dissertação teve como objeto de estudo as teorias políticas de Nicolau Maquiavel.

A nossa hipótese de trabalho foi a de que Maquiavel foi o criador de uma teoria política

própria e revolucionária para a época, expondo ensinamentos atemporais, uma teoria que seria

válida em todos os tempos, desmistificando a ideia de que o Florentino seria um mero agente

revelador dos acontecimentos que estavam ocorrendo no seu tempo.

Como  observado,  verificou-se,  no  transcorrer  dos  capítulos,  a  confirmação  da

hipótese, atingindo o objetivo proposto, tomando como base de apoio todo o procedimento

metodológico, fundamental para a conclusão da presente pesquisa. O trabalho teve como base

a contribuição de importantes teóricos, pesquisadores de Maquiavel, como Nogare (1981),

Bignotto (1991) e  Viroli  (2002),  entre  outros,  com o objetivo  de  investigar  os  princípios

maquiavelistas  relacionados  à  ética,  política  e  conflito  civil.  A preferência  pelos  autores

tiveram  por  objetivo  evidenciar  a  comprovação  da  hipótese,  atingindo  os  objetivos  e

solucionando o problema, ao mesmo tempo em que “navegamos” pela trajetória filosófica e

histórica do sábio Florentino de modo coerente.

Analisamos  as  ideias  e  contribuições  de  Maquiavel  para  a  Itália  no  século  XVI,

fazendo um paralelo entre os fatos políticos ocorridos na sua cidade natal (Florença), onde

havia muita luta por mudanças e um sentimento de desejo por uma unidade política. Com o

objetivo de entender as “raízes” históricas que levaram Maquiavel a desenvolver suas teorias,

pesquisamos sobre os períodos Trecento e Quattrocento, analisando a organização política da

cidade de Florença, bem como os Médici, que foram fundamentais em todo o processo teórico

idealizado pelo filósofo.

No Capítulo III, foi feito um estudo sobre a Virtù e Fortuna, demonstrando o uso dos

termos que estão sempre presentes nas obras de Maquiavel e foram utilizados por ele em seus

escritos  e  constantemente  abordados  por  filósofos  e  teóricos.  Portanto,  analisamos  a

especificidade  da  obra  maquiaveliana  quanto  ao  sentido  e  ao  contexto  em  que  foram

empregados  os  termos  virtù  e  fortuna,  abordando seus  diversos  significados e  variedades

apresentadas,  já  que  não  apenas  Maquiavel  fazia  uso  dos  termos,  mas  também  seus

contemporâneos faziam referência em mais de uma acepção.

Reforçando a hipótese da dissertação,  a pesquisa evidenciou os aspectos religiosos

atrelados à teoria política de Maquiavel, demonstrando que o Príncipe pode se beneficiar e

levar vantagem pelo fato de a religião ser atemporal, pois, aderindo aos princípios da igreja, o

meio religioso poderá ser um instrumento eficaz que será utilizado muito além da morte do



71

governante.  No tópico  “Os fins  justificam os  meios”,  foi  feita  uma análise  a  respeito  da

autoria da suposta frase, se teria ou não sido declarada por Maquiavel, constatando que não

existem registros com essas palavras ditas pelo filósofo. Mais uma vez, comprovamos nossa

hipótese de investigação ao verificar o caráter atemporal das teorias de Maquiavel, pois a

famosa  frase  “os  fins  justificam os  meios”  continua  sendo  objeto  de  estudo  há  séculos,

gerando discussões e debates em torno da autoria. 

A pesquisa  trouxe  importantes  questionamentos  referentes  às  teorias  de  Nicolau

Maquiavel, tratando da atemporalidade dos seus escritos e teorias, tomando, inclusive, um

caminho inédito relacionado com fatos “recentes” e com o presente, quando, no tópico 4.1,

denominado “Maquiavel e as estratégias político-militares”, fazemos referência à Segunda

Guerra Mundial e ao político Russo Vladimir Putin, deixando em aberto futuras discussões

acerca da atemporalidade dos escritos de Maquiavel, trazendo a possibilidade de continuidade

da  pesquisa  em um  contexto  inédito  e  contemporâneo,  abordando  as  teorias  do  filósofo

florentino em um contexto atual, numa futura tese de doutorado. 



72

REFERÊNCIAS

ALEXANDRE, Bruno Santos. Glória e virtú em O Príncipe de Maquiavel. 2013. Tese de 
Doutorado. Universidade de São Paulo. 

AMES, José Luiz. Religião e política no pensamento de Maquiavel. Kriterion: Revista de 
Filosofia, v. 47, n. 113, p. 51-72, 2006. 

BURCKHARDT, Jacob; TELLAROLI, Sérgio. A cultura do Renascimento na Itália: um 
ensaio. Editora Companhia das Letras, 2009. 

BIGNOTTO, Newton. Maquiavel. Editora Schwarcz-Companhia das Letras, 2003. 

BIGNOTTO, Newton. Maquiavel historiador. Revista USP, n. 29, p. 182-188, 1996. 

BIGNOTTO, Newton. Maquiavel republicano. Edições Loyola, 1991. 

BOBBIO, Norberto.  A teoria  das formas de governo. Editora  Universidade  de  Brasília,
1980. 

CONSTANT, Benjamin. De la liberté des anciens comparée à celle des modernes. Fayard/
Mille et une nuits, 2010.

DA FONSECA, João José Saraiva.  Apostila de metodologia da pesquisa científica. João

José Saraiva da Fonseca, 2002. 

DA SILVA FERNANDES, Cássio. Jacob Burckhardt e Aby Warburg:  da arte à civilização
italiana do Renascimento. Locus: revista de história, v. 12, n. 1, 2006.

DE AMORIM, Edson Luis. Aspectos morais e religiosos da ação política, em Maquiavel.
2010. 

DE MAGALHÃES, Leonardo Vello.  Conflito e Liberdade em Maquiavel. 2015. Tese de
Doutorado. PUC-Rio. 

DE SOUZA, Flavia Roberta Benevenuto. Virtù e valores no pensamento de Maquiavel.
2003. 

DE TOLEDO, Cézar de Alencar Arnaut; BERNARDO, Leandro Ferreira. Virtù e Fortuna no
pensamento político de Maquiavel. Acta Scientiarum. Human and Social Sciences, v. 24, p.
91-102, 2002. 



73

DIAS, Carlos Eduardo Ruas et al.  Política e conflito civil no pensamento de Maquiavel.
2019.

FONSECA, J. J. S. Metodologia da pesquisa científica. Fortaleza: UEC, 2002. Apostila. 

FRIEDMAN, Michael. Ernst cassirer. 2004. 

GIL, Antonio Carlos; VERGARA, Sylvia Constant. Tipo de pesquisa. Universidade Federal
de Pelotas. Rio Grande do Sul, 2015. 

GILBERT, Felix.  On Machiavelli's Idea of  virtù. Renaissance News, v. 4, n. 4, p. 53-55,
1951. 

Giuliana Lima. Moral Política Segundo Nicolau Maquiavel. 2015. Disponível em:
https://giulima08.jusbrasil.com.br/artigos/339339930/a-moral-politica-segundo-nicolau-
maquiavelA. Acesso em: 25 out. 2020. 

GRAMSCI, Antonio; COUTINHO, Carlos Nelson. Cadernos do cárcere. Rio de Janeiro:
Civilização Brasileira, 2000. 

História do mundo. Martinho Lutero. 2020. Disponível em: 
https://www.historiadomundo.com.br/idade-moderna/martinho-lutero.htm. Acesso em: 23 out.
2020. 

KERSTING, Wolfgang. Niccolò Machiavelli. CH Beck, 2006. 

LARIVAILLE, Paul. A Itália no tempo de Maquiavel: Florença e Roma. Companhia das 
Letras, 1998. 

MACHIAVELLI, Niccolò. Il principe. Il Principe, p. 1-134, 2009. 

MACHIAVELLI, Niccolò; CINTI, Federico. L'arte della guerra. Istituto Editoriale Italiano, 
1928. 

MACHIAVELLI, Niccolò. Florentine histories. Princeton University Press, 1990.
 

MAQUIAVEL, Nicolau. Comentários sobre a primeira década de Tito Lívio. Tradução: 
Sérgio, 1979. 



74

MAQUIAVEL,  Nicolau.  O  príncipe  (1513). LCC  Publicações  Eletrônicas.  Documento
eletrônico.  Disponível  em:<http://www.dominiopublico.gov.br/download/texto/cv000052.
pdf>. Acesso em: set, 2020. 
 
MAQUIAVEL, Nicolau; TZU, Sun; HOLZSCHUH, Paulo. A arte da guerra. Editora Évora,
2010. 

MEINEKE, Stefan. Friedrich Meinecke. In: Friedrich Meinecke. De Gruyter, 2018. 

NOGARE, Pedro Dalle. Humanismo e anti-humanismo. Petrópolis: Vozes, 1981. 

PADOVANI, Umberto A. Il fine giustifica i mezzi?. Rivista di Filosofia Neo-Scolastica, v. 9,
n. 5, p. 432-445, 1917. 

PERSPECTIVA SOBRE A MODERNIDADE, Outra. Democracia e formas de governo em
Espinosa e Maquiavel. 2020. Tese de Doutorado. PUC-Rio. 

SADEK, Maria Tereza. Nicolau Maquiavel: o cidadão sem fortuna, o intelectual de virtù.
Os clássicos da política, v. 1, n. 3, 2001. 

SKINNER, Quentin. As fundações do pensamento político moderno.São Paulo: Companhia
das letras, 1978. 

SPINOZA, Baruch. Tractatus theologico-politicus. In: Prophecy. Springer, Dordrecht, 2001.
p. 544-586. 

STERLING,  Richard  W.  Ethics  in  a  world  of  power:  the  political  ideas  of  Friedrich
Meinecke. Princeton University Press, 2015. 

STRAUSS, Leo. Reflexões sobre Maquiavel. Tradução e apresentação à edição brasileira de
Élcio Verçosa Filho. São Paulo: É Realizações, 2015. 

URMSON, James Opie. The Greek philosophical vocabulary. 1990. 

VIROLI, Maurizio. O Sorriso de Nicolau: a história de Maquiavel. Estação Liberdade,
 2002.

VIROLI, Maurizio. Machiavelli. OUP Oxford, 1998. 

WOOD, Neal. Machiavelli's Concept of virtù Reconsidered. Political Studies, v. 15, n. 2,
1967. 

ZORZO, Douglas Antônio Fedel. Reflexões sobre Maquiavel-Leo STRAUSS. Controvérsia,
v. 15, n. 2, p. 118-124, 2019. 


	991f9192c48ae68dc1f335a96bc25806d6c07b6739a8d93d6b18d15039b9a4d9.pdf
	5b87a8ba059a66f24abf2721e243e8817dea2645b711bee09028b620d7ec3b52.pdf
	991f9192c48ae68dc1f335a96bc25806d6c07b6739a8d93d6b18d15039b9a4d9.pdf

